

قصوص التي بها الشيخ ابو مسلم محمد بن بحو الانماهياني في نفسيه، الذي لعبت به ايدي الزمل فابادته عَمَعَتْ من امفاتيم الغيب المشتهرة بالنفسير الكبير للامام الرازي

عنى بچسسسعه و ترتسيسه

سعيدالالضارى

احد رفقاء دار المصنفين في مدينة اعظم كنَّ بالهدد

طبع في مدينة كلكتا النحروسة بعطبعة البـــلانم سنة ١٣٠٠ هجرية

# فہرست

| يغة  | Sh.c                             | äkke  | £                              |
|------|----------------------------------|-------|--------------------------------|
| ٩    | لم يقع النسم في القرآن البدّة    | ۸ . ۷ | فاتحقة                         |
|      | تاویل قوله تعالی و ما جعلنا      |       | قرجمة الامآء ابي مسلسم         |
| 11   | القبلة التي كذت عليها            | 9     | الاصفهاني صاحب التفسير         |
| 1 ** | رُّد مستُلة التكليف              | 11-1  | • قدمة الجاء                   |
|      | تاریل قوله تعالی ولا تقو لوا     | 1     | سورة (لبقرة )                  |
|      | لمن يقتل في سبيل الله            |       | قول ابي۔ مسلم في۔ مسمئ         |
| **   | اموات بل احياء                   | 1     | الايمان                        |
| υ    | أسمعنى النضلق والتقدير           | ۲     | معفي المد في التغيل            |
|      | معنى الاختلاف في الكتب           |       | الس الجعنة التي سعنها آدم      |
|      | معنى قوله تسعسالي ايامآ          | r     | كالمنت في الأرض                |
| įv   | معدودات                          | ۳     | معني الظلم                     |
| r -  | المفطرات ثلثة لاغير              | è     | سعفى تبديل القول               |
| *1   | حقيقة الايات                     | Ð     | المراد من مصر هو البلد المعين  |
|      | تاریل قوله تعالی و یسألونک       | 4     | تغسير الميثاق                  |
| 41   | عي الاهلة                        |       | تاویل قوله ثعالی و آن مغها لما |
| **   | معلى اتيان البيوت من ظهورها      |       | يهبط من خشيه الله              |
| rr   | الانسان فاءل مطتار في هذه الدنيا | ¥     | معايي قوله تعالى تفادوهم       |
| ,,,  | معنى كرن الناس أمة واحدة         | ٨     | معنى قول اليهود سمعنا وعصينا   |
| L Je | معذى العفو                       | :     | تاریل قوله تعالی و سا انزل علی |
|      | معذر قوله تعالى ال تخالط ها      | Α     | الملکین بدایل هاروت و ماروت    |

| نعيعا            | ٠.                                           | ميفة        | فسه                                                           |
|------------------|----------------------------------------------|-------------|---------------------------------------------------------------|
| <b>;*</b> {      | معنى قوله تعبالي و جنة عرضها السموات و الارض |             | تاویل قوله تعالی ولا تجعلوا الله عرضة لایمانکم و ذکر الشمواهد |
| ساعا             | (سورة النساء )                               | ٢э          |                                                               |
|                  | تاریل قوله تعالی و خلق منها                  | ř۸          | معنى الفصال                                                   |
| 79               | زرجها                                        | <b>}*</b> * | المراد بالسكيفة يشارات                                        |
| <b>*</b> ¥       | المراد بالطاغوت هو الوثن                     | •           | ان روح القدس هو الروح الطاهرة                                 |
|                  | القرآن سليم عن الاختلاف في                   |             | النمي نفخها الله تعالى في                                     |
| t <sup>e</sup> v | رتبة الفصاحة                                 | ا تع        | عيسى عليه السلام                                              |
| i <sup>a</sup> v | ( سورة المالدة                               |             | الله اعلى من أن يكسون من                                      |
| <b>*</b> •       | ( سورة الانعام                               | **          | جنس الجـــواهر                                                |
|                  | تاریل قوله تعالی و لجل                       |             | مسئلة المياء الموتى و ذكر مثال                                |
| 29               | مسمى عقدة                                    | 1-1         | معسوس في عـــود الارواح                                       |
| Ð <b>f</b>       | ( سورة الاعرافي )                            |             | الحي الاجساد                                                  |
|                  | معنى الطاغية والرجفة والصيحة                 | j"je        | ( سورة أل عمران )                                             |
| "                | , , الصاعقة                                  |             | تاريل قولة تعالى قاما الذين في                                |
|                  | تاریل قوله تعالی راتل علیهم                  | 71          | قلوبهم زيغ                                                    |
|                  | نبأ الذي أثيناه أياتنا فانسلغ                | . س.        | تاويل قوله تعالى الانكلم الغاس                                |
|                  | مفها و جالز آن یکون هذا                      | rv          | ثلثة ايام الا رمزا                                            |
| υF               | الموصوفيت فزعون                              | **          | معذى قوله اذ يلقون اقلامهم                                    |
| **               | ( سورة الانفال )                             | **          | معفى قوله كن فيكون                                            |
| <b>8</b> 4       | ( سورة التوبة )                              | (           | تاريل قوله تعالى و اذا الحد الله                              |
|                  | معنى الكتاب هاهنا هو الحكم                   | 4س          | ميثاق النبيين                                                 |
| "                | و الايجاب                                    | •••         | تاويل قوله لا نفرق بين احد منهم                               |
| 09               | ( سورة يونس )                                |             | معنى بياض الوجه ر سواده                                       |
|                  | تفسيه المحالية فالمقطعة                      |             | well Mr. made Mai. M.                                         |

| حيفة | <b>.</b>                        | حميفة | Lep                             |
|------|---------------------------------|-------|---------------------------------|
| v V  | معقى الزكوة                     | 4.    | معفى الاستواء على العرش         |
|      | تاريل قوله تعالى بل قلوبهم في   | 4 +   | الشفيع هو الثاني                |
| 29   | غمرة من هذا                     | ٩r    | <br>( سور¥ هود )                |
| V A  | معفى قوله تعالى ذرام            | 39    | ( سورة الرعد )                  |
|      | معذى العرش في قوله تعالى        | 41-   | ( سورة ابراهيم )                |
| **   | الماله الاهو رب العرش الكريم    | ۹۴    | تاريل اليد                      |
| v 9  | ( سورة الفور )                  | 40    | ( سورة القحل )                  |
|      | تاويل أوله تعالى الزاني الايفكم | 44    | ( سورة بني اسرائبل )            |
| 17   | الا <sub>ز</sub> انية او مشركة  | ,,    | ( جوزة مريم )                   |
| ٨٠   | معلى قوله تعالى نور على نور     | 44    | معنى الرجم                      |
|      | ا تاريل قوله تعالى في بيوت الني |       | تاریل قوله تعالی و ما فقفزل الا |
| Αl   | الله أن ترفع                    | 31    | بامر ربک                        |
| ٨٢   | ( سورة الفرقان )                | 49    | ( سورة طه )                     |
| Aff  | الرس                            |       | تاريل قرله تعالى فقبضت قبضة     |
|      | وتاويل قوله تعالى و جعل الفهار  |       | من اثر الرسول و قوله أن لک      |
| . "  | نشورا                           | . 77  | في الحياة أن تقول المسلس        |
| AÐ   | معنى الظهير                     |       | معنى قوله تعالى و پنجشس         |
| **   | ( سورة القصمي )                 | ٧.    | المجرمين يومئذ زرقأ             |
| ۸4   | المرادمن المفاتي هوعلم والاساطة |       | معلی طوله تعالی و عصی آدم       |
| 17   | ( سورة الصافات )                | V I   | ربة فغوئ                        |
| 27   | ( سورة الزمر)                   | vr    | ( سووة الانبياء )               |
| **   | معنى قوله تعالى وارض الله واسعة | **    | معنى الرتق ر الفتق              |
| ۸٧   | ( سورة المومن )                 | V/P   | ( سورة الحمج)                   |
| 51   | معنى يوم الازفة                 | **    | السهو لايجوز على الملائكة       |
| A A  | ( سورة الدخان )                 | V V   | ( سورة المومنون )               |

| حتفة  | <b>4.</b>                 | ميفة  | 20                                |
|-------|---------------------------|-------|-----------------------------------|
| 9 *   | سورة الانفطار             | ۸۸    | ( سورة الحديد )                   |
| 29    | ( سورة المطففين )         | F)    | معذى قوله تعالى ارجعوا وراءكم     |
| ,,    | معذى قوله تعالى لمحجوبون  | , 4   | ( سورة المجادلة )                 |
|       | عليين كتاب مرقوم فيه جميع | 9.    | ( سورة الملك )                    |
| ٩v    | أعمال الايوار             |       | كاذبت العرب مقرين بوجود الاله     |
| >>    | ( سورة الانشقاق )         | 91    | ( سورة ن )                        |
| **    | ( سوراة الطارق )          | !     | تاویل قوله تعالی، یوم یکشف        |
| *1    | ( سورة الاعلى )           | , 37  | عن سئق                            |
| 9 A   | ( سورة القدر )            | ۹۴    | ( سورة المماقة )                  |
| 1     | معنى قوله تعالى سلام هي   | 33    | ( سورة المعارج )                  |
| **    | حتى مطلع الفجر            | 49    | عمر الدنيا خمسون الف سفة          |
| "     | ( سورة البيذة)            | ۳۳    | ( سورة الجن )                     |
| 13    | معنى البينة               | :     | معلى قولة تعالى لاسقيفاهم         |
| .,    | معلى الحلف                |       | ماء غدقاً                         |
| 99    | ( سورة الزلزلة )          | ; •,  | ( سورة القيامة )                  |
| **    | ( سورة التكاثر)           | }<br> | ( سورة الانسان )                  |
| i ••  | ( سورة العصر)             |       | معنى الوعد و النفر                |
|       | المواد بالعصبسر أحد طرفي  | 916   | ( سورة المرسلات )                 |
| **    | القهار                    | :     | تاريل قوله تعالى انطلقوا الى      |
| 1 - 1 | ( سورة الفيل )            | * **  | ظل ذي ثلاث شعب                    |
| **    | أسعذي العصف               | +•    | ( سورة الذارعات )                 |
| 23    | ( سولة الكوثر)            | ,,    | تاريل قوله تعالى و الفازعات غوناً |
| >9    | ( سورة الكافرون )         | 90    | معنى الراجفة و الرادفة            |
| f + r | ( سورة الفصر)             | 9 4   | ( سورة عبس )                      |
|       |                           | •     | •                                 |

| äizme        |                         | قغيص  |                          |  |
|--------------|-------------------------|-------|--------------------------|--|
| <b>-  </b> " | (سورة الغلق)            | f - r | ( سورة أبي لهب )         |  |
|              | معنی قوله تعالی و من شر |       | معنى قولة تعالى تبت إيدا |  |
| "            | الغفاثات في العقد       | **    | ابعي لهب                 |  |
| 4 - 8        | حدول العطائي الصواب     |       | معنى حمالة الحطب         |  |

# فاتـــحــه

العدد لله الذي كفي و الصلوة و السلام على عبادة الذين اصطفى • قبل ان يتقدم القراء الى الصحف الآتية ويجدر بنا ان نستجيد منهم نظرة الى هذة الاسطر التائية :--

ان العذد من بالاد الله تعالى و ان كانت دار حكمة تليدة، و سعادة عتيقة و حضارة قديمة و لكن لما اناخ الزمان عليها بكلكله و قلب الدهر له ظهر المجن و تذكرت لها وجوه اللحوال؛ يُعدت همم اهلها و سقطت؛ و وهذت عرى عزائمهم و انتخلت ، و قد الحد المسلمون مله بلاصيب ، فغشيهم السبات ، و استولت عليهم الغفلة؛ و احاط بهم الجهل، ثم قدر الله سبحانه و اتاح الهم نعتبة من رجاله ؛ نبغوا في العصر الحاضر صلحوا صيحة ؛ ايقظت النائمين ؛ و نبهت الغافلين، و عَلَّمت الجاهلين، و كان مفهم الاستان الامام، حجة ملة الاسلام، كيف العلم وكعبة المعارف، صلحب الآيات الباهرة، و المصففات الزاهرة الشين شبلي المعماني فرتق ما فتق من امر العلم و شاد ما انقضّ من صروحه، وحدّد ما اندرس من هعاهد العرفان، و احيئ ما مات من سننه فالتف حوله عصابة من خلان الوفاء و اخوان الصفاء ، و رزق شردمة من الاصحاب و ثلة من التلامذة ، ثم انته المنية و توفاه الله تعالى سفة ١٣٣١ هجرية؛ فقام اصحابه و تلامدته و جمعوا اشتات عمله و وضعوه نصب عيوذهم • و السوا هيئة مفهم سموها ( دار المصففين ) و جعلوا مركز عملها و قيامها مديفة كانت هي مولد الشينع و مدنده و هي مدينة اعظم كذة (Azamgarh) مدينة مغيرة ني الايالة المتحدة (United Provinces of Agra and Oudh) و قد بقوا لها ابقية شامخة؛ و خزيفة للكتب جامعة؛ و مطبعة راقية؛ و جمعوا اكتتابات وجوائز شهرية من امراد المسلمين و مثريهم واصطفوا نخبة من العلماء و العاملين ، يقضون اعمارهم في سبيل العلم و فشوة مفقطعين اليها ،

لا يهمهم مهم ولا يشغلهم شاغل غير التفاني في العلم و السهر في طلبه، و السير الحثيث في خدمته، و الان قد قضت الجمعية من عمرها ست سنوات و نشرت ثمانية عشر مجلدا من الكتب التي وضعها مصنفوها في الفلسفة و التاريخ و السير و الادب و الدين وغيرة، و قد تلقاها الناس و الحمد لله بحسن القبول، و ها هو هذا الكتاب الحلقة الرابعة عشر من سلسلتها، و لها محجلة باللغة الهندية شهرية علمية اسمها " معارف" ينشئها علماؤها، تبحث عن المعلمين الهامة و المواضيغ الجليلة، و نسأل الله التوفيق في العلم و العمل .

كاتب سرها

السين سليمان الندوي ادارة دار المصففين، اعظم كدّه الهذد

١٣ - ربيع الأول سنه ١٣٣٩ ه

A Company of the Comp

# الامام ابي مسلم الامفهاني رح

محمد بن بعصر الاصفهائي الكاتب يكني ابا مسلم - كان كاتبا مترسلاً بليغاً مترسلاً بليغاً متكلماً جدلاً - مات فيما ذكوه حمزة في تاريخه في آخر سفة ٣٢١ هجرية و مولده سفة ٢٥١ - و كان الوزير ابو العصن علي بن عيسي بن داؤد بن جراح يشتاقه و يصفه - و قال ابو علي التفوخي و قد ذكر محمد بن زيد الداعي فقال و هو الدي كان ابو مسلم محمد بن بعصر الاصفهائي الكاتب المعتزلي العالم بالتفسير و بغيرة من صفوف العلم - قد صار عامل اصبهان و عامل فارس المقتدر يكتب له و يتولى امرة \*

و كان أبن أبي البغل ولى في سنة ٢٠٠ ه ديوان الطواج و الضياع باصبهان و هو ببغداد فورد كتابه على أبي مسلم بن بحر بان يتخلفه على ديوان الضياع بها ثم ورد أبن أبى ألبغل ألى أصبهان فاقرة على خلافته - ثم مات أبو علي متعمد بن أحمد بن رستم في سنة ١٣١ فرتب مكانه أبو مسلم بن بحر و ذلك في شوال - ثم ورد علي بن بويه في خمسمائة فارس فهزم المظفر بن ياقوت في خمسة ألاف فارس و دخل أبن بوية أصبهان في منتصف ذبي القعدة فعزل أبو مسلم ه

ذكرة محمد بن اسحاق المشتبر بابن الذديم و قال له من الكتب كتاب جامع التاريل لمحكم النفزيل على مذهب المعتزلة اربعة عشر مجلداً - كتاب جامع رسائلة - [ كتاب حمزة الله عن الفحو - حمزة كتابه في القوان شرح التاريل .

و له ابيات رائقة ذكرها يأقوت في معجمه .

<sup>(</sup>١) يريد ان الكتابين ذكرهما حملة درن ساحب الفهرست ه

# مقدمة الجامع

# بسبم الله الرحمس الوحيسم

سبحان الذي يبدء الخلق ثم يعيده وهو اهون عليه و له المثل الاعلى في السموات و الارض و هو العزيز الحكيم - ارسل رسوله بالهدئ و دين الحق ليظهره على الدين كله و لو كرة المشركون - (و بعد) فان علم التفسير راس العلوم الدينية و سنامها وعصمتها و قوامها - و ان الله قد الهم علماء الملة توكيدة - و النظر له - تاييداً للاسلام - و تشييداً طعراة - فتتابعوا على ما اورثهم الله عليه من علومه - بنتفعون بواضحها - و يتمسكون بخطوتها - فحرزوا من كل مهلكة - و عصموا من كل المختلف و شقاق ه

فلما أفضت التخلافة الى بنى العباس - رجاء عهد المنصور وحفيدة المامون الذي كان سكفاً للعلوم الفلسفية و معولاً - تطمئن اليه و تستظل في افغانه - انصدعت شعب الدين - و اختلفت العلماء في احكامه ضروباً - رتفازعوا فيها فقوناً - فاراد بعضهم ان يدس الفلسفة في الشريعة ليقوضوا بها اركان الدين - ويلبسوا التحق بالباطل للمسلمين - فتحشوا كتبهم بالكلمات المزخرفة - و التاويلات المنحلية - و التحروف المحتملة - و الطرق المموهة أوردوا بها الامة افظع المشارع - و قادوها الى شر المصارع •

نكان كذالك برهة من الزمان حتى انتبت كرامة الله في علومه الى البي مسلم الاصفهائي و أبى القاسم البلخي و أبي بكر الاصم و القفال وغيرهم فوضعوا في التفسير كتباً اوضحوا بها سبل السلام - و رفعوا بها اعلام الحق - و ثبتوا ارجاد السلام - و قطعوا نزغات اولياء الفلسفة - و دروا شبهات الملحدين •

و كان احسلهم تاويلاً و اشرفهم - و اسدهم رأيا و اصوبهم - ابو مسلم الاصفهاني

ما حب الایادی البیضاء فی النفسیر و الایات الباهوات فی الناویل - و کان کتابه اربعة عشر مجلدا فلعبت به ایدی الزمان - فلا توجد نسطة منه فی مکان - و انما بقی ما بقی منه فی تضاعیف النفسیر الکبیر للامام الرازی .

المحدد من علم أبي مسلم الاصفهائي ما أندرس - و أجمع ما أنتسر - فشمرت عن ساق النجد و تصفحت نصوصه التي كإنت مبثوثة في تفسير الرازي حتى استخرجتها منه و رتبتها على السور بعد تبذيبها و تصحيحها - رجاء أن ينتظم به شنيت أبي مسلم - ويلتئم به شعب أفكاره - وينفع الله به ملاحدة عصرنا - ويشفي صدور المرتابين في زماننا - فها أ هو ذلك الكتاب الذي نترجمه بمنتقط جامع التاويل لمحكم التنزيل - و أنما هو فرز من جم - و قطرة من يم •

سعيد الانصــــاري

اعظىسم كذه

۸ ـ رمضان سفه ۱۳۳۴ ه

# بنيث اللها المراب الدول الم

ه ت اللهسم يسور الهن <u>ت</u> ي



"الذين يؤمنون بالغيب و يقيمون الصلوة و مما رزقنا هم ينفقون "
اتاريل الاية) قال الشيخ ابو مسلم محمد بن بحر الاصفهائي الكاتب رحمه الله تعالى: ان قوله بالغيب صفة المومنين معناه انهم يومنون بالله حال الغيب كما يومنون به حال الحضور لا كالمنافقين الذين اذا لقرا الذين آمنوا قالوا آمنا و اذا خلوا الذين آمنوا قالوا آمنا و اذا خلوا الني شياطينم قالوا إنا معكم إنما نحن مستهزؤن و نظيره قوله تعالى " ذلك المعلم أنني لم آخذه بالغيب" و يقول الرجل لغيره نعم الصديق للى فلان بظهر الغيب و كل ذلك مدم للمومنين بكون ظاهرهم موافقاً لباطنهم ومباينة بم لحال المنافقين الذين يقولون بافواههم ماليس في قلوبهم [ و احتج على قوله بامور] المنافقين الذين يقولون بافواههم ماليس في قلوبهم [ و احتج على قوله بامور] ( الأولى ) ان قوله والذين يومنون بالغيب هم بوقنون ايمان بالاشياء الغائبة فلوكان المواد من قوله الذين يومنون بالغيب هم الإيمان بالاشياء الغائبة لكان المعطوف نفس المعطوف عليه وانه غير جائز و الثاني ) لو حملناه على الايمان بالغيب يلزم اطلاق القول بأن الانسان يعلم الغيب رهو خلاف قوله تعالى " و عنده مفاتيم الغيب لا يعلمها إلا هو" إماالو الغيب وهو خلاف قوله الغيب الاهوات قوله الفيمها إلا هو" إماالو الغيب وهو خلاف قوله الغيب الاهوات الغيب الإهالي الاهوات الفول الوسان الانسان يعلم الغيب وهو خلاف قوله الغيب الاهوات الفوت الغيب المهامها إلا هو" إماالو

فسرنا الا ية بما قلفا لا يلزم هذا المحذور - ( الثالث ) لفظ الغيب انما يجوز اطلاق الطلاقسة على مسن يجوز عليه الحضور فعلى هذا لا يجوز اطلاق لفظ الغيب على ذات الله تعالى رصفاته فقوله الذين يومنون بالغيب لوكان المراد منه الايمان بالغيب لما دخل فيه الايمان بذات الله تعالى رصفاته ولا يبقى فيه الا الايمان بالاخرة و ذلك غير جائز لان الركن الاعظم في الايمان هو الايمان بذات الله و صفاته - فكيف يجوز حمل اللفظ على معني يقتضي خروج الاصل؟ اما لو حملناه على التفسير الذي اخترناه لم يلزمنا هذا المحذور -

— ; \* : <del>---</del>

" واذا لقوا الذين آمنسوا قالوا آمنا و اذا خلوا الى شيا طينهم قالوا انا معكم"
الما نعن مستهزؤن الله يستهسوني بهم و يمدهم في طغيسانهم يعمهسون "
و تاريل الاية ) أن الله تعالى لما منعهم الطافه التي يمنعها المومنين و خذاهم بسبب كفوهم واصرارهم عليه بقيت قلوبهم حظلمة بتزايد الظلمة فيهسا وتزايد النور في قلوب المسلمين فسمي ذلك التزايد مدداً واسنده الى الله تعالى النور مسبب عن فعله بهم -

#### -----: A : ----

" أن الله لا يستحيي أن يضرب مثّلاً ما بعرضة فما فرقها " ( تاريل الآية ) معاذ الله أن يكون في القرآن زيادة رالغر -

#### \_\_\_ : \* : ~~~

<sup>&</sup>quot; وقلنسا يا آدم اسكن انت رزرجسك الجنسة ركسلا منها"

" رغسداً حيث شئتما ولا تقسربا هذه الشجسرة فتكونا من الظالمين"

( تاويل الاية ) هذه الجنة كانت في الارض - و الاهباط الانتقال من بقعة الى بقعة كما في قوله تعالى" أهبطوا مصراً" [ و احتج عليه بوجوه ] ( احدها ) ان هذه الجنة لو كانت هي دار الثواب لكانت جنة الخلد ولوكان آدم في جنة الخلد لما لحقه الغرور من ابليس بقوله "هل ادلك على شجرة الخلد و منك لا يبلى" و لما صم قوله " مانها كما ربكما عن هذه الشجرة الا أن تكونا ملكين او تكونا

مَنِ الْحَالَدِينَ " ( رِثَانِيها ) أن من دخل هذه الجنة لا يضرج منها لقوله تعالى " رما هم منها بمخرجين " ( و ثالثها ) أن ابليس لما امتنع من السجرد لعن فماكل يقدر مع غضب الله على ان يصل الى جنة التعلد - ( ورابعها ) ان الجنة التي هي دار الثراب لا يفني نعيمها لقراء تعالى ﴿ [كلها دائم ر ظلها " ر لقوله تعالى " و أما الدين سعدوا ففي الجنة خالدين فيها الي ان قال عطاء غير مجذود" ايغير مقطوع - فهذه الجلة اركانت هي التي دخلها أدم عليه السلام لما فغيت لكفها تفذي لقوله تعالى " كُلُّ شي هالك الا رجهه " و لمنا خرج منها أدم عليه السلام لكنه خرج منها وانقطعت تلك الراخات - ( وخامسها) انه لا يجوز في حكمته تعالى أن يبتدي الخلق في جنّة يخلدهم فيها راا تكليف لانه تعالى لا يعطي جزاء العاملين من ليس بعامل - و لا نه لا يهمل عباده بل لا بد من ترغیب و ترهیب و رعد و رعید ( رسادسهسا ) لانزاع فی أن الله تعالى خلق أدم عليه السلام في الأرض رام يذار في هذه القصة انه نقله الى السماء ولو كان تعالى قد نقله إلى السماء لكان ذاك أولى بالذكر لأن نقله من الارض الى السماء من اعظم النعم فدل ذلك على الله لم يعصل و ذلك يوجب أن المراه من الجنة الذي قال الله تعالى له أسكن السن و زرجك الجنَّةُ جنة أخرى غير جنة الخلد -

---:\*:---

<sup>&</sup>quot; أتا مررن الناس بالبرو تنسون انفسكم و انتم تتلون الكتاب أفلا تعقلون ؟ " و اتا مرون الناس بالبرو تنسون البهود كافوا قبل مبعث الرسول صلعم يخبرون مشر كي العوب أن رسولا سيظهر منكم وبدعو الى الحق وكافوا يرغبو فهم في اتباعه فلمنا بعث الله محمداً [ صلعم] حسدوه و كسفروا به فبكتهم الله تعالى بسبب أنهم كافوا يا مرون باتباعه قبل ظهو وه فلما ظهر تركوه و أعرضوا عن دينه -

<sup>&</sup>quot; و اذوا عدنا صوسى اربعين ليلة ثم اتخذتم العجل من بعده وانتمطالمون " (تاريل الاية) الظلم في اصل اللغة هو النقص - قال الله تعالى" كلتا الجنتين

. ﴿ أَنْتُ الْكُلُّهَا وَلَمْ تَظْلُمُ مِنْهُ شَيْئًا ﴾ • والمعلي الهم لما توكوا عبادة الخالق المعلي المعلي المعلي والدنيا • المعين والمعين والدنيا • المعين والمعين والمعين والمعين والمعين والمعين والمعين والمعين والدنيا • المعين والمعين والمعين والدنيا • المعين والمعين والم

---: \* : ----

<sup>&</sup>quot;راف قلنا الدخاوا هذه القرية فكلوا منها حيمت شكتم رفداً رادخلواالباب"
"سجداً رقولوا حطة نغفر لئم خطساياتم رسنزيد المحسنين - نبدل الذين"
"ظلموا قولاً غير الذي قيل لهم فانزلنا على الذين ظلموا رجزا من السماء"
"بما كانوا يفسقون" (تاريل الاية) انها بيت المقدس [ردايله] قوله تعالى في سورة المائدة " [دخلوا الأرض المقدسة القي كتب الله لئم" ولا شك ان المواد بالقرية في الا يتين راحد - "حطة" معناه امرنا حطة اى ان نحط في هذه القرية رنستقر فيها - "فبدل الذين ظلموا "قرله تعالى فبدل يدل على انهم لسم يفعلوا ما أمرزا به لا على انهم اتواله ببدل - والدليل عليه ان تبديل القول عد يستعمل في المخالفة قال الله تعالى " سيقول المخلقون من الاعراب ألى قوله يريدرن ان يبدلوا كلام الله "ولم يكن تبديلم الا الخلاف في الفعل لا في القول فكذا ههذا بو فيكون المعنى انهم لما أمرزا بالتراضع وسوال المغفوة لم يمتثلوا (مرالله ولسم يلتغثوا اليه - " بما كانوا يفسقون " هذا الفسق هو الظلم المذكور في قوله تعالى " على الفين ظلموا " وفائدة التكوار التاكيد -

<sup>&</sup>quot; و إذ استسقى موسى لقرمه فقلنا اضرب بعصاك السجو فالفجرت "

« منه اثنتا عشرة عينا - قد علم كل أناس مشربهم كلوا واشربوا من وزق الله "

«ولا تعثوا في الارض مفسدين " ( تاريل الاية ) هو كلم مفرد بذاته - و معني الاستسقاء طلب السقيا من المطار على عادة الناس إذا اقتعطوا - و يكون ما فعله الله من تفجير السجو بالماء فوق الا جابة بالسقيا و انزال الغيمت .

« ر اذ قلتهم یا موسی ان تصبه علی طعام راحد فادع الما ربات بخرج " لنا مما تنبت الأرض من بقلها وقثالها و فومها وعدسها و بصلها قسال "أنستبداون الذي هو ادني بالسذي هسو خيسر اهبطسوا مصسوأ " ( تا ريل الاية ) المراد [ من مصر ] مصر فرعون • [ راحتم عليه برجهين ] ( الأرل ) إنا إن قرأنا. إهبطوا مصراً بغير تنويل كان لا محالة علماً لبلد. معين ر ليس في العالم بلدة ملقبة بهذا اللقب سرى هذه البلدة المعينة فرجب حمل اللفظ عليه ، ولان اللفظ إذا واربين كونه علماً وبين كونه صفة فعمله على العلم ارلى من حمله على الصفة مثل ظالم رحارث فأنهما لما جاء إعلمين كأن حملهما على العلمية ارائى - راما ان قرأ ناه بالتنوين فاما ان نجعله مع ذاك اسم علم و نقول انه انما دخل فيه التنوين لسكون و سطه كمافي فوج واوط فيكون التقرير ايضا ما تقدم بعينه - راما أن جعلناه أسم جنس فقوله تعالى الهبطوا مصوآ يقتضي التخيير كما اذا تال اعتق رتبة فانه يقتضي التخيير بين جميع رقاب الدنيا - ( الرجه الثاني ) أن الله تعالى ورث بني أسرائيل أرض مصر و إذا كانت موررثة اهم امتنع أن يحرم عليهم دخولها - بيان إنها موررثة لهم قوله تعالى " فاخرجنا هم سن جذاك رعيون وكنوز ومقام كريم الى قوله كذالك وأوردنا ها بني اسراليل " ولما ثبت انها موروثة لهم وجب أن لا يكونوا ممنوعين من دخواها للن الارث يفيد الملك و الملك مطلق للتصرف -فان قيل الرجل قد يكون مالكا للداروان كان ممنوعاً عن دخولها برجه آخر كحال مي ارجب على نفسه اعتكاف ايام في المسجد فان دارة و ان كانت مملوكة له لكنه يحرم عليه دخولها فلم لا يجرزان يقال ان الله ررثهم مصر بمعنى الولاية ر التصرف فيها ؟ ثم انه تعالى حرم عليهم دخولها من حيث ارجب عليهم ان يسكنوا الارض المقدسة بقوله "أدخلوا الارض المقدسة" - (قلنا) الاصل ان الملك مطلق للتصرف و المنع من التصرف خلاف الدليل -

"راف أخذنا ميثاقكم روفعنا فوقكم الطور خذوا ما اتيناكم بقوة رافكروا"
مانية اهلكم تتقول - ثم ترليتم من بعد ذلك فلولا فضل الله عليكم ررحمته "لكنتم من الخاسرين - " ( تاريل الاية ) رري عن عبد الرحمان بن زيد بن اسلم: ان موسى عليه السلم لما رجع من عند ربه بالا لواح قال لهم ان فيها كتاب الله فقالوا لن ناخذ بقولك حتى قرى الله جهرة فيقول هذا كتابي فخذوه فاخذ تهم الصاعقة فماتوا ثم احياهم ثم قال لهم بعد ذلك خذوا كتاب الله فرفع الطور هو الميثاق و ذلك لان رفع الطور آية باهرة عجيبة تبهر العقول و ترد فرفع الطور هو الميثاق و ذلك لان رفع الطور آية باهرة عجيبة تبهر العقول و ترد المكذب إلى التصديق و الشاك الى اليقين فلما رأ وا ذلك و عوفوا انه من قبله تعالى علماً لموسى عليه السلام علماً مضا فا الى سائر الايات اقرواله بالصدق فيما جاء به و اظهر وا الثوبة واعطوا العهد والميثاق آن لا يعودوا الى ما كان منهم من عبادة العجل وان يقوموا بالتوراة فكان هذا عهداً موثقا جعلوة لله على انفسهم -

"ثم قست قلودكم من بعد ذلك فهي كالصحارة آر أشد قسوة ران "

" من الصحارة لما يتفجر منه الانهار رإن منها لما يشقق فيخرج منه الماه "

" رإن منها لما يهبط من خشية الله " ( تساريسل الابسة ) ان الضميسر في قوله تعالى رإن منها راجع الى القلوب فانه يجوز عليها الخشية و الصحارة لايجوز عليها الخشية - وقد تقدم ذكر القلوب كما تقدم ذكر الحجارة - اقصى ماني الباب إن الحجارة اقوب المسذ كورين إلا أن هسذا الوصيف لما كان لائقا بالقلوب درن الحجارة رجب رجوع هسذا الضمير الى القلسرب درن الحجارة - حرم هسذا الضمير الى القلسرب درن الحجارة وحب رجوع هسذا الضمير الى القلسرب درن الحجارة وحب رجوع هسذا الضمير الى القلسرب

ميثاتهم بأن لايعبدرا إلا انه لما اسقطت أن رفع الفعل - كما قال طرفة ، الا ايهذا اللائم احضر الوغي - رأن اشبهد اللذات هبل النت مخلدي ؟ ارادان احضر رلذلك عطف عليه إن -

# \_\_\_\_\_\_

"رإن ياتوكم أساري تفادرهم رهر محرم عليكم إغراجهم أفتؤمنون" ببعض الكتساب وتسكفسوون ببعض " (تاريل الايسة) المسواد انكسم عم القتل والا خواج اذا رقع اسير في ايديكم لم ترضوا منه إلا باخذ مال وال كان ذلك محرما عليكم ثم عنده تطرجونه من الا سر- [قال] والمفسوون انما اتوا من جهة قوله تعالى " أفتومنون ببعض الكتاب وتكفرون ببعض " وهذا ضعيف لان هذا القول راجع الى ما تقدم من ذكر النبى صلعم وما انزل عليهم و المراد انه اذا كان في الكتاب وكفر تم ببعض -

# **--○:\*:**○--

" و قالسوا قلسوبنا غلسف بسل لعنهسم الله بكفر هم فقليساً ما يومنسون " ( تاريلُ الاية ) القليل سفة المومن أي لا يومن منهم الا القليل ـ

# **...**: (\*): --

" راما جاء هم كتساب هن عند الله مصدق لما معهم وكانسوا من قبل"
" يستفتحون على الذين كفروا فلما جاء هم ما عرفوا كفروا به فلعنة الله"
" على الكافرين" ( تاريل الاية ) كانوا يسألون العرب عن مولده و يصغواه
بانه نبى من صفته كذا وكذا و يتفحصون عنه - " على الذين كفروا" اي على
مشوكى العرب -

# \_:0:-

" فباؤا بغضب على غضب " ( تاريك الاية ) المسواد به تاكيد الغضب و تكثيره لا جل ان هذا الكفر و ان كان واحداً إلا انه عظيم -

" ر إذ المسدن ميثاندم ر رفعنا فوقدم العاور خدرا ما أتياناكم بقوة ر "
"اسمعوا قالوا سمعنا رعسينا" ( تاريل الابسة ) جالسز ان يكسون المعنى سمعود فتلقوه بالعصيان فعبر عن ذلك بالقول و ان لم يقولوه كقوله تعالى " أن يقول له كن فيكون " و كقوله " قالنا أنينا طائعين " -

## --\*-

" و اتبعوا ما تتلو الشياطين على ملسك سليمان وما كفر سليهان " " و لكن الشياطين كفروا يعلمون الناس السعر وما أنزل على الملكين ببابل" " هاروت و ماروت و ما يعلمان من أهد هتى يقولا إنما نعن فلانة فلا تكفر " " فيتعلمون صنهمسنا ما يفرقون به بين المسرة و زرجه و صاهم بضارين به " « من أحد إلا باذي الله و يتعلمون ما يضر هم ولا ينفعهم و لقد علموا لمن " " اشتراه ماله في الأخرة من خلاق رابلس ما شررا به أنفسهم لو كانوا يعلمون " ( تاربل الاية ) تَتَلَو أَي تَدُنب على ملك سليمان - يقال ثلا عليه اذا كذب و تلا عله اذا صدق و اذا ابهم جاز الامران - " وما أنزل " موضعه جرعطفا على ملك سليمان و تقديره ما تقلو الشياطين افقراا على ملك سليمان وعلى ما أنزل على الملكين - [ و الكر في الملكين ان يكون السعو ثارً لا عليهما و المتم عليه بوجود ] ( الارل ) أن السحر لو كان ناز لا عليهما لكان منزله هو الله و ذلك غير جائز لان السحر كفر و عبيت ولا يليق با لله تعالى انزال ذاك -( الثاني ) أن قوله " و لكن الشياطين كفروا يعلمون الناس السعر" يدل على إن تعليم السحو كفرفلو ثبت في الملائكة انهم يعلمون السحر لزمهم الكفر و ذلك باطل - ( الثالث ) كما لا يجوز في الانبياء أن يبعثوا التعليم السعر فكذالك في الملائكة بطريق الارلى - ( الرابع ) أن السحر لا ينضاف الا الي الكفرة ر الفسقة والشياطين المردة وكيف يضاف الى الله ما ينهي عنه و يتوعد عليه بالعقاب ؟ رهل السعور الا الباطل المموة ؟ و قد جوت عادة الله - تعالى بابطاله كما قال في قصة مرسى عليه السلام ﴿ مَاجِئْتُم بِهِ السَّرِ ان الله سيبطله "

---- \* -----

" ماننسخ من آيـة ارننسهـا نأت بخيــر منهــا ار مثلهـا " ( تاريل الاية ) أنه لم يقع [ في القرآن ر اجاب عنه من رجوه ] ( الارل ) أن المراد من الآيات المنسوخة هي الشرائع التي في الكتب القديمة من الآوراة و الانجيل كالسبت و الصلاة الى المشرق و المغرب مما و ضعه الله تعالى عنا ر تعبدنا بغيره فان اليهود و النصاري كانوا يقولون لا تؤمنوا الا لمن تبع دينكم فابطل الله عليهم ذلك بهذه الاية - ( الوجه الثاني ) المواد من النسخ نقله من اللوح المعفوظ وتحويله عنه الى سائر الكتب وهوكما يقال نسخت الكذاب - ( الرجه الثالث ) إنا بينا أن "هذه الآية لا تدلُّ على رقوم النسخ بل على الله لو رقع النسخ لوقع الي خير منه - [ (ما حجة القائلين بوتوع النسخ في القران بأن اللَّهُ تعالَىٰ أمر المتوفي عنها زوجها بالاعتداد حولًا كاملًا ر ذلك في قوله " و الذين يتوفون مفكم و يذرون از واجاً وصية الزواجهم مقاءاً الى العول "ثم نسخ ذلك باربعة اشهو رعشوا كما قال و الذين يتوفون ملكم و يذرون أزراجا يتربصن بالفسهن أربعة أشهر وعشراً في الاعتداد بالعول ما زال بالكلية - لانها لو كانت حاملاً وصدة حملها حول كامل لكانت عدتها حولا كاملا و اذا بقى هذا الحكم في بعض المور كان ذلك تخصيصاً لا ناسخاً. [ وكذلك حجتهم بقوله تعالى با ايها الذين أمذرا اذا ناجيتم الرسول فقدموا بين يدي أجواكم صدقة و قولهم بنسطه فانه ] انما زال ذلك لزوال سببه لان

سبب التعبد بها أن يمتاز المنافقون من حيمت لا يتصدقون عن المرمنين فلما حصل هذا الغرض سقط التعبد - [ ركنا تمسكهم بقوله تعالى سيقول السفها من الناس ما ولاهم عن قبلتهم التي كانوا عليها و قولهم بانه تعالى ازالهم عنها بقوله فول رجهك شطو المسجد الحرام في حكم تلك القبلة ما زال بالكلية لجواز التوجه اليها عند الاشكال او مع العلم اذا كان هناك عذر - [ وكذا احتجاجهم بقوله و أذا بدلنا آية حكان آية و الله اعلم بما ينزل قالوا انما انت مفتوفي ان الله تعالى ومف كتابه بانه لا ياتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه فلو نسخ لكان قد إتاه الباطل -

#### ---:\*:---

"الكفر بالايمان فقد ضل سواء السبيل" (اتصال الاية بما قبلها) لما تقدم من الدامر والنواهي قال لهم ان لم تقبلوا ما امرتكم به و تمود تم عن الطاعة كنتم للرامر والنواهي قال لهم ان لم تقبلوا ما امرتكم به و تمود تم عن الطاعة كنتم كمن سأل موسي ما ليس له ان يسأله - (تاريل الاية) المخاطب به المسلمون - [واستدل عليه بوجوه] (الاول) انه قال في آخر الاية ومن يتبدل الكفر بالايمان وهذا الكلم لا يصع الا في حق المومنين - (ألثاني) ان قوله ام تربدون يقتضي معطوفاً عنيه وهو قوله لا تقولوا واعنا فكانه قال وقولوا انظرنا واسمعوا فهل تفعلون ذلك كما أمرتم امدتريدون ان تسألوا وسولكم - وقولوا انظرنا واسمعوا فهل تفعلون ذلك كما أمرتم امدتريدون ان تسألوا وسولكم والثالث ان المسلمين كانوا يسألون مصمداً صلعم عن امور لاخير لهم في البحث عنها ليعلموها كما سأل اليهود موسى عليه السلام مالم يكن لهم فيه غير عن البحث عنه - (الوابع) سأل قوم من المسلمين ان يجعل لهم ذات غير عن البحث عنه - (الوابع) سأل قوم من المسلمين ان يجعل لهم ذات انواط وهي شجرة كانوا يعبدو نها و يعلقون عليها الماكول و المشروب كما سألوا موسي ان يجعل اهم الها كما الم الها والماكول و المشروب كما سألوا موسي ان يجعل اهم الها كما الهم آلهة -

<sup>\* \* ----</sup>

<sup>&</sup>quot;ر من اظام محسن منع مساجد الله ان يدذكر فيها اسمه رسعى في" و عرابها ارلئك ما كان لهم ان يدخلوها الاخالفين " ( تاريل الاية ) المراد

منه الذين صدره عن المسجد الحرام حين ذهب اليه من المدينة عام الحديبية [ راستهود ] قوله تعالى هم الذين كفروا رصدركم عن المسجد الحرام ر [ ممل] [ ب ] قوله و مالهم الا يعذبهم الله رهم يصدرن عن المسجد الحرام - ر [ حمل] قوله الا خالفين [ ب ] ما يعلى الله من يده و يظهر من كلمته كما قال في المنافقين لنغرينك بهم ثم الا يجار رونك فيها الا قليلاً ملونين اينما ثقفوا أخذوا و قتلوا تقتيلاً -

# · ---: --:

" ولله المشرق و المغرب فاينما تولوا فثم رجه الله - " ( تاريل الاية ) اليهود والنصاري كل واحد منهم قال الله فلهنة له لا لغيوه فود الله عليهم بهذه الاية لال اليهود انما استقبلوا بيت المقدس لانهم اعتقدوا ان الله تعالى صعد السماء من الصخرة و النصاري استقبلوا المشرق لان عيسي عليه السلام انما ولد هناك على ما حكى الله ذلك في قوله تعالى و اذكو في الكتاب مريم اذا انتبذت من اهلها مكاناً شرقياً فكل واحد من هذين الفريقين وصف معبودة بالحلول في الاماكن و من كان هكذا فهو مخلوق لا خالق فكيف تخلص لهم الجذة وهم لا يفوقون بين المخلوق و الخالق فكيف

## \_\_\_:\*:\_\_\_

" رقالوا اتخدد الله ولدة سبحانه بل له ما في السموات و الارض كل" "له قائلون - " ( تاريل الاية ) [ معني القنوت ] كون جميعها في ملكه و قهره يتصرف فيها كيف يشاء -

# \_\_:\*:\_\_\_

# ـــ\*( الجــــز الثـــاني )\*ـــ

" سيقول السفهاء من الناس ما ولاهم عن قبلتهم التي كانوا غليها"
" قل لله المشرق والمغرب يهدي من يشاء الى صواط مستقيم" ( تاويل الاية )
انه لما صم الخبر بأن الله تعالى حوله عن بيت المقدس إلى الكعبة و جب

القول به راولا ذلك لاحتمل لفظ الاية إن يراد بقوله كانوا عليها أي السفهاء كانوا عليها فانهم كانوا لا يعوفون الا قبلة اليهود و قبلة النصاري - فالارلى الى المغرب و الثانية إلى المشرق و ما جرت عادتهم بالصلوة حتى يتوجهوا إلى شي من الجهات فلما رؤا رسول الله صلعم متوجها فحو اللعبة كان ذلك عند هم مستنكراً فقالوا كيف يتوجه أحد الى غير هاتين الجهتين المعروفتين فقال الله تعالى راداً عليهم قل لله المشرق و المغرب -

----:\*:---**'** 

" ركذلك جعلنا كم آمة رسطاً " ( تاريل الآية ) تقديره كما هددينا كم الى قبلة هي ارسط القبل كذلك جغلنا كم امة رسطا -

---; \*: ---

" و مما جعلنا القبلسة التي كنت عليها الا لنعلم من يتبع الرسول ممن"

" ينقلب على عقبيه و ان كانت لكبيسة الا على الذين هدى الله وما"

"كان الاسه ليضيع إيمانكسم أن اللسه بالنساس اسرؤف وحيسم "

( تاريسل الاية ) لولا الروايات لم تدل الايسة على قبلسة من قبل

كان الرسول عليه الصلوة و السلام عليه لانه قديقال كنت بمعنى صرت تقوله

كنتم خير آمة وقديقال كان في معنى لم يزل كقوله تعالى وكان الله عزيزاً

حكيما في المعنى أن يراد بقوله وما جعلنا القبلة التي كنت عليها أي التي

لم تزل عليها وهي المعبة الاكذا وكذا - " وما كان الله ليضيع ايمانتم " انه

يعتمل أن يكون ذلك خطاباً لاهل الكتاب و المواد بالايمان صلاتهم و طاعتهم قبل البعثة ثم نسخ -

----: \* : ---

<sup>&</sup>quot; قدارى تقلب رجهك في السماء فلنولينك قبلة ترضاها فول رجهك " "شطر المسجد الحرام رحهك ما تنتم فولوا رجوهكم شطره ران الذين ارتوا " " الكتاب ليعلمون إنه الحق من ربهم راما الله بغسافل عما يعملسون "

(تاريل الاية) لولا الاخبار التي دلت على هذا القول - و الا فلفظ الاية يحتمل رجها آخر رهو انه عليه السلام انما كان يقلب رجهه في اول مقدمه المدينة فقد رري انه عليه السلام كان اذا صلى بمكة جعل الكعبة بينسه وبين بيت المقدس وهذه صلاة الى الكعبة فلما هاجر لم يعلم اين يتوجه ؟ فانتظر امر الله تعالى حتى نزل قوله فول رجهك شطر المسجد الحرام -

" ولئن اتيت الذين اوتوا الكتاب بكل آية ماتبه وا قبلتك و ما انت "
" بتابع قبلتهم و ما بعضهم بتابع قبلة بعض و لئن اتبعت اهواء هم من بعد ما "
" جاءك من العلم انك اذا لمن الظالمين" ( تاريل الاية ) ان علم الله تعالى في عباده و ما يفعلونه ليس بعجة لهم فيما يوتكبون فانهم مستطيعون لان يفعلوا الخير السدني امروا به و يتركوا ضده الذي نهوا عنه -

## ---:\*:--

" رلائم نعمتى عليكم و لعلكم تهتدون " ( تاريل الاية ) [ قد بين ابر مسلم ما في ذاك من النعمة وهو] ان القسوم كانوا يفتخوون باتباع ابراهيم في جميع ما كانوا يفعلون فلما حول صلعم التي بيت المقدس لحقهم ضعف قلب و لذلك كان النبي صلعم يحب التحول التي الكعبة لما فيه من شرف البقعة فهذا موضع الذهمة .

#### ----- ; \* ; -----

" كما ارسلنا فيكم رسولا منكم يتلو عليكم آيانا و يؤكيكم و يعلمكم الكتاب "
و التحكمة و يعلمكم صلم تكونوا تعلمون" ( تاريل الآية ) ان التقدير و كذلك جعلنا كم امنة و سطأ كما ارسلنا فيكم رسولاً الحدد كما ارسلنا فيكم رسولاً من شانه وصفته كذا و كذا فكذلك جعلنا كم امنة و سطاً - " و يؤكيكم " التؤكية عبارة عن التنمية كانه قال يكثر كم كما قال " أذ كنتم قليلاً فكثرتم" وذلك بان يجمعهم على الحق فيتوا صلوا و يكثر وا -

" فاذكر رئي أذكر كم ر أشكر رائي و لا تكفرون " ( تاريل الآية ) اذكر رئي بالدعاء اذكر رئي التجاب لكم بالدعاء اذكركم بالاجابة و الاحسان - وهو بمنزلة قوله أدعوني استجب لكم [ قال ] امر الخلق بان يذكروه راغبين راهبين و راجين خالفين و يخلصوا الذكر له عن الشركاء فاذا هم ذكره بالاخسلاس في عبادتسه و ربو بيته ذكرهم بالاحسان و الرحمة و النعمة في العاجلة و الاجلة -

#### ---:\*:--

" و لا تقولوا لمن يقتل في سبيل الله اصوات بل احياء و لكن لا تشعر رن" ( قاريل الاية ) أن المشركين كالرا يقواون أن أصحاب محمد صلعم يقتلون انفسهم ويخسرون حياتهم فيخرجون جمي الدنيا بلا فائدة ويضيعون اعمارهم الى غير شي - ر هوا لا الذين قالوا ذلك يحتمل انهم كانوا دهرية ينكورن المعاد و يحدّمل انهم كانوا صوصلين بالمعاد الا انهم كانوا صنكرين للبوة صحمد عليه الصلوة والسظم فلذاكب قالوا هذا الكلام فقال الله تعالى ولا تقولوا كما قال المشركون انهم اموات لا ينشرون ولا ينتفعون بما تحملوا من الشدائد في الدنيا و لكن اعلموا انهم احياء اي سيحيون فيثا بون و ينعمون في الجنة -ر تفسير قوله آحياً بانهم سيجيون غير بعيد قال الله تعالى " أن الابرار لفي نعيم رأن الفجار لفي جحيم" وقال "احاطبهم سرادتها" وقال "أن المنافقين في الدرك الاسفل من العار " و قال " فالذين آمذوا و عملوا الصالحات في جِنَات النَّعِيم" على معنى انهم سيصيرون كذلك - [ واجاب عن قول العلماء ب ] انه تعالى انما خصهم بالذكر لأن دارجتهم في الجنة ارفع و منزلتهم اعلى و اشرف لقوله تعالى "رمن يطع الله و الرسول فاولدُ ك مع الذين الم الله عليهم من النبيين و الصديقين والشهداء والصالحين" فافرد هم بالذكر تعظيما [ و احتج على ترجيع قوله ب] اله تعالى ذار هذه الآية في آل عمران فقال بل احياء عند رايم - رهذه العندية ليست بالمكان بل بالكون في العنة و معلوم أن أهل الثواب لا يدخلون الجنة الا بعد القيامة -

" رمن تطرح خيراً فيان الله شياكر عليم " ( تاريل الاية ) تطبوع تفعل من الطاعدة رسواه قول القيائل طباع ر تطوع كميا يقال حال ر تعول ر قال ر تقول رطاف ر تطوف ر تفعل بمعنى فعل كثير - يقال حال ر تعول ر قال ر تقول رطاف ر تطوف ر تفعل بمعنى فعل كثير - ر الطوع هوا النقياد ر التطوع ما ترغب به من ذات نفسك مما الايجب عليك -

" أن الذبن يكتمون ما أنزلنا من البينات رائهدي من بعد ما بيناه "
أن للنساس فسي الكتساب أراسلك يلعنها الله ريلعنهم اللاعنون "
( تاريل الآية ) اللاعنون هم الذين أمنوا به - رمعنى اللعن منهم مباعدة الملعون ومشاقته ومخالفته مع السخط عليه و البرائة منه -

----:\*\*:<u>-</u>

"ان الذين كفروا و ماتواوهم كفار اولئك عليهم لعدة الله و الملائكة "
ر الناس آجمعسين خالسدين فيهسا" ( تاريل الآية ) يجب خملسه على السذين تقدم ذكرهم و هم الدذين يكتمون الآيات - [ و احتج عليه با الله تعالى لما ذكر حال التائبين منهم ذكر ايضاً على لما ذكر حال التائبين منهم ذكر ايضاً الله تعالى لما ذكر الله من غير توبية - و ايضاً الله تعالى لما ذكران الكاتمين ملعونون حال الحياة بين في هذه الاية انهم ملعونون ايضاً بعد الممات -

" أن في خلق السمارات و الارض " ( تاريل الاية ) اصل المعلق في كلام العرب التقدير رصار ذلك اسما الفعال الله تعالى لما كان جميعها صواباً عال تعالى رخلق كل شي فقدرة تقديراً - و يقول الناس في كل امر محكم هو معمول على تقدير -

\_\_\_\_\_ ; \* ; .....

<sup>&</sup>quot;إن الذين يكتمون مما انزل الله من الكتاب ريشترون به ثمناً قليلاً "
"ارائسك ما يا كلون في بطونهم الا الذار رالا يكلمهم الله يوم القيمة رلا يزكيهم"
"رلهم عذاب اليم" (تاريل الاية) كانوا يكتمون صفة محمد صلعم رنعته والبشارة به -

" ران الدذين اختلفوا في الكتاب لفي شقاق بعيد " ( تاريل الاية ) 
تراه آختلفوا من باب انتعل الدذي يكون مكان نعل كما يقال 
كسب راكتسب رعمل [ ر ] اعتمل ركتب راكتتب رنعل رانتعل - ريكون 
معنى قوله الذين اختلفوا في الكتاب الذين خلاوا فيه اى توار ثره رصار وا خلفاء 
فيه كقوله فخلف من بعد هم خلف رقوله أن في اختلاف الليل والنهار المه 
كل راحد ياتي خلف الاخر - وقوله رهو الذي جعل الليل والنهار خلفة لمن 
الأد أن يذكر الى كل راحد منها يخلف الاخر -

-----: \* ·----

" كتب عليكـم اذا حضر احدكم الموت أن ترك خيراً ن الوصية للوالدين " « والاقربين بالمعروف حقا على المتقين" ( تاريل الاية) انها ما صارت منسوخة [ وتقرير قوله من رجره ] ( احدها ) ان هذه الاية ماهي مخالفة لاية المواريت -و معنساها كتب عليكم ما ارضى به الله تعسسالي من توريس الوالدين والاقربين من قوله تعسالي يوصيكم الله في ارلادكم اركتب على المحتضران يرضى للوالدين والاقربين بالوقيسر ما ارضى به الله لهسم عليهسم و ان لا ينقص من الصبائه...م - ( رثانيه....ا ) انه لا مغافاة بين "به...وت الميراث للاقرباء مع ثبوت الرصية بالميراث عطيةً من الله تعالى رالوصية عطية حمن حضره الموت فالوارث جمع له بين الوصية والميراث بعكم الايتين · ( وثالثها) لوقدونا حصول المنافاة لكلي يمكن جعل آية الميراث مخصصة لهذه الاية رَذَّك لان هذه الاية ترجب الرصية الاقربين ثم أية الميراث تخرج القريب الوارث ويبقى القريب الذي لا يكون وأرثا دلخلًا تحت هذه الاية و ذلك لان من الوالدين من يوت و منهم من لايرت وذلك بسبب اخته الدين والرق والقتل - و من الاقارب الذين لا يسقطون في فريضة من لا يرث بهذه الاسباب العاجبة و منهم من يسقط في حال ريثيب في حال اذا كان في الواقعة من هو ارلى بالميراث منهم - ومنهم من يسقط في كل حال اذا كانوا ذرى رحم فكل من كان من هؤلاء رارثاً لم تجز الرصية له رمن لم يكن وارثا جازت الرصية له لاجل صلحة الرحم فقدا كد الله

تعالى ذلك بقوله "رَاتَقُوا الله الذي تَسَاءَلُون به رَالارهام" ر بقوله" أن الله يامر بالعدل رالاحسان رّ ايتاء ذي القربي" -

" أياماً معدودات فمن كان ملكم مويضاً أو على سفر فعدة من أيام " " أخر و على الذين يطيقونه فدية طعام مسكين قمن تطوع خيراً قهو خيراه " " ران تصوموا خيراكم أن كنتم تعلمون " ( تاريل الايمة ) المراد بهدده الايام المعدردات شهر رمضان - [ قال ] ر تقريره انه تعالى قال ارادً كقسب عليكسم الصيام وهدذا معتمل ليدرم ويومين وايام ثم بينه بقسوله تعالى أياماً معدردات فزال بعض الاحتمال ثم بينه بقموله شهمر رمضان الدنى أنسرل نيه القسران فعلى هذا التسسرتيب يمكن جعل الأيام المعدردات بعينها شهر رمضسان واذا امكن ذلك فلا رجسه لعمله على غيره ر الابسات النسم فيه لأن كل ذاك زيادة لا يدل اللفظ عليهسا فلا يجوز القول به - اما تمسكهم اردُّ بقوله عليه السلام أن صوم رمضان نسخ كل صوم ( فالجواب ) انه ليس في الخبرانه نسخ عنه رعن أمته كل صوم فلم لا يجوز أن يكون المواد أنه نسخ كل صوم وأجب في الشوائع المتقدمة لانه كما يصم أن يقون بعض شرعه ناسخا للبعض فيصم أن يكسون شرعه ناسطا لشرع غيره - سلمذا ان هذا التعبر يقتضي إن يكون صُّوم رمضان نسخ صوماً ثبت في شرعه ولكن لم لا يجوز أن يكون ناسخاً لصيام وجب بغير هذه الاية فمن أين لذا ان المراد بهذه الآية غير شهر رَّمضان ؟ ( راما حجتهم الثانية ) رهي ان هذه الآيام لوكائنت هي شهر رمضان لكان حكم المريض والمسافر مكر را ( فالجواب) أن في الابتداء كان [ صوم (١)] شهر رمضان ليس بولجب معين بل كان التخيير ثابتاً بينه وبين الفدية فلما كان كذلك ورخص للمسافر الفطر كان من الجائز ان يظن إن الراجب عليه القدية درن القضاء ربجوز ايضاً أنه لافذية عليه ولا قضاء لمكان المشقة التي يفارق بها المقيم فلما لم يكن ذلك بعيداً بين تعالى ان افطار المسافرر المريض في الحكم خلاف التخيير في حكم المقيم فانه يجب عليهما القضاء في عدة من أيام كفر فلمنا نسخ الله تعالى ذلك عن المقيم (1) في الأصل: م

الصحيح والزمه بالصوم حتماً كان من الجائز ان يظن ان حكم الصوم لما انتقل هن التخيير الى التضييق حكم يعم الكل حتى يكون المريف والمسافر فيه بمنزلة المقيم الصحيح من حيث تغير حكسم الله في الصوم منين تعسالى ان حال المريف والمسافر ثابت في رخصة الافطار و وجوب القضاء كحالهما اولاً - فهذا هو الفائدة في اعادة فكر حكم المسافر والمريض - لا لان الايام المعدودات سوى شهر ومضان ( واما حجتهم الثالثة ) وهي قولهم صوم هذه الايام ولجب مخير وصوم شهر ومضان واجب معين (فجوابه) ما ذكرنا من ان صوم شهر ومضان كان واجباً محين (فجوابه) ما ذكرنا من ان صوم شهر ومضان كان واجباً مخيراً ثم صار معينا -

---:\*:----

<sup>&</sup>quot; أحل لكم ليلة الصيام الرفث الى نساء كم هن لباس لكم و انتم لباس لهن" من علم الله انكم كذاتم تختانون انفسكم فتاب عليكم وعفا عنكم فاللن باشروهن وابتغواً " ماكتب الله لكم ركلوا واشربوا حتى يتبين لكم الخيط الابيض من الخيط الاسود " " من الفجر ثم اتموا الصيام الى الليل ولا تباشر و هن و التم عاكفون في المساجد " " تلك حدرد: الله فلا تقريرها كذالك يبين الله آياته للناس لعلهم يتقون " ( تاريل الاية ) هذه الحرصة ما كانت ثابتة في شرعنا البتة بل كانت ثابتة في شرع النصاري والله تعالى نسخ بهذه الاية مائان ثابتاً في شرعهم - [ واجاب عن دلائل الجمهر رفقال ] اما العجة الارلى فضعيفة لانابينا ان تشبيه الموم بالصوم يكفي في صدقه مشابهة من أصل الوجوب (واما الحجة الثانية) فضعيفة ايضاً النا لا نسلم أن هذه الحرصة كانت ثابتة في شرع من قبلنا فقوله أحل لكم معناه ان الذمي كان محرماً على غير كم فقد أحل لكم - ( واما الحجة الثالثة )فضعيفة ايضاً و ذالك لان تلك الحرمة كانت ثابتة في شرع عيسى عليه السلام وان الله تعالى ارجب علينا الصوم ولم يبين فني ذلك الايجاب زوال تلك العومة فكان يخطر ببالهم أن تلك العرمة كانت ثابتة في الشرع المتقدم رام يوجد في شرعنا ما دل على زرالها فرجب القول ببقائها - ثم تاكد هذا الرهم بقوله تعالى ﴿ كُتُبُ عليكم العميام كما كتب على الذين من قبلكم" فإن مقتضي التشبيد، حصول المشابهة في كل الامور فلما كانت هذه الحرمة ثابتة في الشرع المتقدم

رجب أن تكون ثابتة في هذا الشرع رأن أم تكن حجة قرية الاالهالا اقل من أن تكون شبهة موهمة فلا جل هذه الاسباب كانوا يعتقدون بقاء تلك العومة في شرعنا فالجرم شددوا و إمسكوا عن هذه الامور فقال الله تعالى " علم الله انكم كَنْتُم تَعْتَانُونَ انْفُسِكُمْ " و اراد بْه تعالى النظر للمومنين بالتخفيف لهم بما لبواليم تتبيين السرخصية فيمه لشنددرا وامسكنوا عبن هنذه الامبور و نقصوا انفسهم من الشهوة و منعوها من المراد - و اصل الخيانة النقص وخان ر المتان ر تخون بمعنى واهد كقولهم كسب و أكتسب و تكسب فالمواد من الاية علم الله أنه لولم يتبين لكم أحقال الاكل و الشرب و المباشرة طول الليل انكم كنتم تنقصون انفسكم شهواتها وتمنعونها لذاتها ومصلحتها بالامساك عن ذاك بعد اللرم كسنة النصاري - ( و اما الحجة الرابعة ) فضعيفة لأن التربة من العباد الرجوع الى الله تعالى بالعبادة رمن الله الرجوع الى العبد بالرحمة ر الاحسان - را ما العفر فهر التجارز فبين الله تعالى العامه عليسنا بتخفيف ما جعله ثقيقًا على من قبلنا كقوله " و يضع عنهم إصرهم و الا غلال التي كانت عليهم " - ( راما الحجة الخامسة ) نضعيفة لانهم كانوا بسبب تلك الهبهة ممتنعين عن المباشرة فلما بين الله تعالى ذلك رازال الشبهة نيه لا جرم قال فالآن باشروهن - ( واما الحجة السادسة ) فضعيفة لأن قولنا هذه الآية ناسخة لحكم كان مشروعاً لا تعلق له بياب العمل ولا يكون خبر الواهد حجة فيه رايضاً ففى الاية مايدل على ضعف هذه الروايات لان المذكور في تلك الروايات ان القوم اعترفوا بما فعلوا عند الرسول ر ذلك على خلاف قول الله تعالى علم الله الكم كلتم تختانون أنفسكم لأن ظاهرة هوالمباشرة لانه المتعال من الخيانة -" فتأب عليكم" فرجع عليكم بالأذن في هذا الفعل و التوسعة عليكم- " وعفا عذكم" وسع عليكم أن أباح لكم الأكل والشرب والمعاشرة في كل الليل ولفظ العفر قد يستعمل في الترسعة ر التخفيف قال عليه السلام " عفوت لكم عن مدقة الغيل والرقيق" وقال " اول الوقت رضوان الله و آخره عفو الله" و المواد منه التخفيف بتلمير الصلاة الى آخر الرقت ريقال اتاني هذا المال عفوا

لي سهاً فثبت ان لفظ العفو غير مشعر بسبق التحريم " فالان باشروهن رابتغوا ماكتب الله لكم" يعني هذه المباشرة التي كان الله تعالى كتبها لكم وان كفتم تظنونها محرمة عليكم - " حتى يتبين لكم " الشي من المفطرات الا احد هذه الثلثة فاما الأمور التي تذكرها الفقهاء من تكلف القي والحقفة و السعوط فليس شي منها بمفطر لان كل هذه الأشياء كانت مباحة تم دلت هذه الأية على محرمة هذه الثلاثة على الصالم بعد الصبح فبقي ما عداها على الحل الأصلى فلا يكون شي منها مفطراً " فلا تقربوها " احد لا تتعرضوا لها بالتغيير كقوله ولا تقربوا مال اليتيم - "كذا لك يبين الله آياته للناس" المراد بالايات الفرائف التي بينها كما قال "سورة انزلناها و فرضناها و انزلنا فيها آيات بينات" ثم فسر التي بينها كما قال "سورة انزلناها و فرضناها و انزلنا فيها آيات بينات" ثم فسر الايات بقوله الزائية و الزاني الى سائر ما بينه من احكام الزنا فكانه تعالى قال كذلك يبين الله للناس ما شرعه اهم ليتقوه بان يعملوا بما لزم -

<sup>&</sup>quot; يسألونك عن الاهلة قل هي مواقيت للناس والسيم وليس البر بان "
" تاقوا البيوت من ظهورها ولكن البر من اتقي واقوا البيوت من أبوا بها "
" و اتقوا الله الحلكم تفلسون " ( تاريل الاية ) أن المواد من هذه الاية ما كافوا 
يعملونه من النسي - فانهم كانوا يخرجون السيم عن وقته الذي عينه الله له 
فيسرمون السائل ويحلون السرام - فذكر اتيان البيوت من ظهورها مثل لمخالفة 
الواجب في السيم و شهورة -

<sup>&</sup>quot; وقاتلو هم حتى لا تكون فتذة و يكون الدين لله فان التهوا فلا عدوان الا على"
" الظلمين " ( تاريل الاية ) معنى الفتنة ههذا الجرم [ قال ] لان الله تعالى امر بقتالهم حتى لايكون منهم القتال الذي اذا بدؤا به كان فتنة على المومنين لما يخافوا عنده من الواع المضار-

"راتموا التعج والعموة لله فان احصوتم فما استيسر من الهدي ولا تحلقوا رؤسكم"

"حتى يبلغ الهسدي متعلمه" (تاريل الاية) المعنى ان من نوئ التعج والعموة لله وجب عليه الاتمام [قال] ويدل على صحة هذا التاريل ان هذه الاية انما نزلت بعد ان منع النفارا لنبي صلعم في السنة الماضية عن الحج والعموة فالله تعالى أمر وسوله في هذه الاية ان لا يرجع حتى يتم هذا الفرض و يحصل من هذا التاريل فائدة فقهية وهي ان تطوم التعج و العموة كفرضيهما في و جوب الاتمام -

" راعلموا أن الله شديد العقاب " ("تاريل الاية) العقاب والمعاقبة سيان و معافرة سيان و معافرة المعاقبة المعاقبة

\_\_\_\_\_\*\*,\_\_\_\_

" ليس عليكم جناح أن تبتغوا فضلا من ربكم " ( تاريل الاية) التقدير فاتقوى في كل افعال الحج ثم بعد ذلك ليس عليكم جناح ان تبتغوا فضلاً من ربكم - ر نظيره قواسه تعسالى " فأذًا قضيت الصلوة فانتشروا في الارض رابتغوا من فضل الله - "

<del>\_\_\_\_\_</del>[\*[\_\_\_

\*\*,----

<sup>&</sup>quot; فساذا قضيتم منا سككم فساذ كررا الله كذكركم أباء كسم ار اشد ذكراً " ( تاريل الاية ) جرئ ذكر الاباء مثلاً لدوام السذكر - ر المعنى ان الرجل كما لا ينسي ذكرا بيه فكذلك يجب ان لا يغفل عن ذكر الله -

<sup>&</sup>quot; إنه لكسم عسدر مبين " ( تاريل الاية ) أن مبين من صفات البليغ الذي يعرب عن ضميره -

" هل ينظرون إلا أن ياتيهم الله في ظلل من الغمام والملكة وقضي الامر"
ر إلى الله ترجع الا مور" ( تاريل الاية ) انه تعالى قد ملك كل احد في دار الاختبار والبلوي اموراً امتحاناً فاذا انقضى امرهذه الدار ورصلنا الى دار الثواب و العقاب كان الامر كله لله وحده واذا كان كذلك فهو اهل أن يتقى و يطاع و يد خل في السلم كما امر و يحتوز عن خطوات الشيطن كما نهى -

" سل بني إسرائيل كم آتينا هم من آية بينة و من يبدل نعمة الله من بعد "
" ملجاء ته فان الله شديد العقاب" ( تاريل الاية ) في الاية هذف و التقدير
كم آتينا هم من آية بينة وكفروا بها - لكن لا يدل على هذا الاضمار قوله و من
يبدل نعمة الله -

" زين للذين كفروا التعياة الدفيا ويستخرون من الذين آمنوا والذين اتقوا "
" فوقهم يوم القيمة " ( تاويل الآية ) يحتمل في زين للذين كفروا انهم و زينوا لا نفسهم - والعرب يقولون لمن يبعد منهم اين يذهب بك لا يريدون ان ذاهبا ذهب به و هو معني قوله تعالى في الاي الكثيرة " أني يوفكون " " أني يصرفون" الى غير ذلك - [ واكده ب ] قوله تعالى " يا إيها الذين أمنوا لا تلهكم اموالكم و لا أولادكم عن ذكر الله " فاضاف ذلك اليهما لما كا نا كالسبب و لما كان الشيطان لايملك ان يحمل الانسان على الفعل قهراً فالانسان في الحقيقة هو الذي زين النفسه -

م كان الذاس أمة واحدة فبعث الله النبيين مبشرين ومنذرين وانزل معهم"
د الكتاب بالحق ليحكم بين الناس فيما المتلفوا فيه وما المتلف فيه إلا الذين"
د آرتوه من بعد ماجادتهم البينات بغياً بينهم " ( تاريل الاية ) أن الناس كاثوا

امة راهدة في التمسك بالشرائع العقلية رهي الاعتراف بوجرد الصانع و صفائه والا شتغال بعدمته و شكر نعمه والاجتناب من القبائع العقلية كالظلم و الكذب و الجهل و العبيث و أمثالها -

" يسالونك مأذا ينفقون؟ قل ما إنفقتم من خير فللوالدين والاقربين واليتامى"

" و المساكين و إبن السبيل " ( قاريل الآية ) الانفاق على الوالدين واجب عند قصور هما عن الكسب و الملك - و المراد بالا قربين الولد [ و ] ولدالولد و قد تلزم نفقتهم عند فقد الملك - و إذا حملنا الآية على هذا الوجه فقول من قال انها منسوخة بآية المواريات الوجه له الن هذه النفقة تلزم في حال الحياة و الميراث يصل بعد الموت - و ايضاً فما يصل بعد الموت الا يوصف بانه نفقة -

"يسللونك عن الشهر الحرام قتال فيده قال قتال فيه كبير رصه"

"عن سبيال الله وكفر بده والمسجد الحرام" (تاويل الاية) ان قولمه
تعالى والمسجد الحرام عطفي بالسوار على الشهر الحرام والتقدير يسأ لونك عن قتال في الشهر الحرام والمسجد الحرام مم بعد هذا طويقان (احد هما) ان قوله قتال فيه مبتدا وقوله كبير و معاعن سبيل الله وكفر به خبر بعد خبر و التقديران قتلا فيه صحكوم عليه بانه كبير وبانه صدعن سبيل الله و بانه كفر بالله و (والطويق الثاني) ان يكون قواه قتال فيه كبير جملة مبتدأ و خبر و اما قوله و صدعن سبيل الله فهو موفوع با لا بتداء وكذا قوله وكفر به و الخبر محذوف لد لا لة ما تقدم عليه و التقدير قل قتال فيه كبير وصد عن سبيل الله كبير و مدعن منا تقدم عليه و التقدير قل قتال فيه كبير وصد عن سبيل الله كبير و كفر به والخبر محذوف لد لا لة ما تقدم عليه و التقدير منطلق و عمو و تقديره و عمو و منطلق و عمو و تقديره و عمو و منطلق و عمو و تقديره و عمو و منطلق و

" ريساً لونك ماذا ينفقون ؟ قل العقسر" ( تاريل الايسة ) يجسوزان يكسون العفسر هسو السزكاة فجساء ذكسرها ههنا على سبيسل الاجسال راما تفاصيلها فمذكورة في السنة -

----: \*: ----

<sup>&</sup>quot; و يسائونك عن البتامي قل إصلام لهم غير ران تخالطوهم فاخوانكم " " و الله يعلم المقسد من المصاحر و لوشاء الله العنتكم إن الله عزيز حكيم " ( تاريل الآية ) المراد بالخلط المصاهرة في النكاح على نحو قوله " و إن خفام لا تقسطوا في اليتامي فسانكهوا ". وقوله عزمن قائل " و يستفتونك في النساء قل الله يفتيكم فيهن رما يتلى عليكم في الكتاب في يتامى النساء " [ قال ] رهذا القول راجع على غيره من رجره ( احدها ) أن هذا القول خلط لليتيم نفسه والشركة خلط لما له - ( وثانيها ) أن الشركة داخلة في قرأه قل أصلاح لهم خير والخلط من جهة النكاح و تزويج البنات منهدم لم يدخل في ذالك فحمل الكلام على هذا الخلط اقرب - ( رثااثها ) ان قوله تعالى فالموانكم يهل على أن المراد بالخلط هو هذا النوع من الخلط لأن اليتيم لولم يكن من أولاد المسلمين لوجب أن يتحري صلاح أمواله كما يتعراه أذا كان مسلماً فرجب أن تكون الا شارة بقوله فاخوانكم الى نوع آخر من المخالطة - ﴿ رَوَابِعِهَا ﴾ انه تعالى قال بعد هذه الاية ولا تنكحوا المشركات حتى يؤمن فكأن المعنى ان المخالطة المندرب اليها الما هي في اليتامي الذين هم لكم اخران بالاسلام فهم الذين ينبغي أن تنا كحو هم لتاكيد الالفة فأن كان اليتيم من المشركات فلا تفعلوا ذلك

<sup>&</sup>quot; ولا تنكحوا المشركات حتى يؤمس ولامة مومنسة غير من مشركة " ( تاريل الاية ) هو متعلق بقصة اليتامى فائه تعالى لما قال و أن تخالطوهم فاخوانكم و اراد مخالطة النكام عطف عليه ما يبعث على الرغبة في اليتامي

ر أن ذلك اولى مما كانوا يتعاطون من الرغبة في المشركات و بين أن امة مومنة خيرمن مشركة و أن بالحسن النهاية فيما يقتضي الرغبة فيها ليدل بذلك على ما يبعث على التزوج باليتامى و على آزريج الايتام عند البارغ ليكون ذلك داعية لما أمر به من النظرفي صلاحهم وصلاح امرالهم - " ولامة " اللام في قوله ولامة في افادة التوكيد آشبه لام القسم -

\_\_:\*:----

" أن الله يعب الترابين و يعب المنطهرين " ( تاريل الاية ) التربة في اللغة عبارة عن الرجوع ورجوع العبد الى الله تعالى في كل الاحوال محمود -

" ولا تجعلوا الله عرضة الايمانكم إن تبررا و تتقسوا و تصلحوا بين الناس" " و الله سميع عليم " ( قاريل الاية ) أن قوله و لا تجعلوا الله عرضة لايمانكم نهى عن الحِسْرأة على الله بكشرة العلقب به راذليك الن حسن اكشراذكر شي في معنى من المعاني فقيد جاله عرضة له - يقيول الرجيل قد جعلتني عسرضة للومك رقال الشاعر: ولا تجعليني عرضة للوائم -رقد ذم الله تعالى من اكثر العلم بقراه " ولا تطع كل حيالف مهسین " رقال تعالی " راحفظوا ایمانکم " را اعرب کانوا یمدهون الانسان بالاقلال من السلف كما قال كثير: قليل الالايا حافظ ليمينه - ران سبقت منه الالية برت - ر الحكمة في الامر بتقليل الايمان ان من حلف في كل قليل وكثير بالله انطلق لسانه بذاك راا يبقى لليمين في قلبه رقع فلايؤمن اقدامه على اليمين الكاذبة فيختل ما هو الغرض الاصلى في اليمين - ر ايضاً كلما كان الانسان اكثر تعظيماً لله تعالى كان اكمل في العبردية رمن كمال التعظیم آن یکون ذکر الله تعالی اجل راعلی عنده می آن یستشهد به فی غرض س الاغراف الدنيوية - راما قوله تعالى بعد ذلك ان تبررا فهو علمة لهذا النهي فقوله أن تبروا أي أرادةً أن تبروا و المعنى أنما نهيتكم عن هذا لما أن توقي ذلك من البر والتقوى والاصلاح فتكونون يا معشر المومنين بررة اتقياء مصلحين في الارض غير مفسدين - فان قيل وكيف يازم من ترك العلف حصول البرو التقوئ والاصلاح بين الناس (قلنا) لان من ترك الحلف لاعتقاده أن الله تعالى أجل واعظم [ من ] أن يستشهد باسمه العظيم في مطالب الدنيا وخسائس مطالب الحلف فلا شك أن هذا من أعظم أبواب البر- وأما معلى التقوئ فظأهر أنه أتقى أن يصدر منه ما يخل بتعظيم الله - وأما الاصلاح بين الناس فمتى اعتقدوا في صدق لهجته و بعده عن الافراض الفاسدة فيقباون قوله فيحصل الصلع بتوسطه -

# ---:-

" فإن طلقها فلا تحل له من بعد حتى تنكم زرجاً غيره فإن طلقها فلاجنام عليهما "

"أن يترا جعا أن ظنا أن يقيما حدرد الله و تلك حدود الله يبينها لقوم يعلمون" ( تاريل الاية ) الاصوان معلومان بالكتاب - وهذا هوالمختار - و قبل الخوض في الدليل الايد من التنبيه على مقدمة - قال عثمان ابن جني سألت اباعلى عن قوايم نكم المرأة فقال فرقعت العرب بالاستعمال فاذا قالوا نكم فان فلانة ارادوا انه عقد عليها و اذرا قالوا نكم اصوفة ارزوجته ارادوا به المجامعة - و اقول هذا الذي قاله ابو على كمام محقق بعسب القسوانين العقلية الن الاضافة الحاصلة بين الشيئين مغائرة لذات كل واحد صن المضافين فاذا قبل نكم فلان زوجته فهذا النكام المرحاصل بينه و بين زوجته فهذا النكام مغائرة داورجته ثم الزوجة ليست اسما لتلك المرأة بعسب ذاتها بل اسمأ لتلك الذات بشرط كونها موصوفة بالزوجية فالزوجة ماهية مركبة من الذات ومن الزوجية والمفود مقدم متاخر عن المفود على الروجية والزوجية والزوجية دائر ثبت هذا فنقول اذا قلنا نكم فان زوجته فالنا كم متاخر عن المفود على المركب و اذا كان كذلك لزم القطع بان ذالك النكام غير الزوجية - إذا ثبت هذا كل قراط كذلك لزم القطع بان ذالك النكام غير الزوجية - إذا ثبت هذا كل قراط كذلك الذا الله الوطي فئبت ان الله النكام في النوطي فئبت النها النكام في النوطي فئبت النها النكام في النوطي فئبت النه النكام الذا النكام الذا النكام الذا النكام الذا النكام الذا النكام الذاكم الذاكم الذاكم النكام الذاكم الذاكم الذاكم الذاكم النكام الذاكم النكام النكام في النوطي فئبت النه النكام في النوطي فئبت النه النكام في النكام في النكام في النكام في النكام في النكام النكام في النكام في النوطي فئبت النه النكام ال

دالة على اله البد من الوطي فقوله تنكم يدل على الوطي وقوله زرجاً **يدل** على العقد - راما قول من يقول أن الاية غير دالة على الوطي و الما تبت الوطي بالسفة فضعيف لأن الاية تقتضي نفي الصل ممدوداً الي غاية رهي قوله حتى تذكح رحاكان غاية للشبى يجب التهاء الحكم عند ثبرته فيلزم التهاء الحرمة عند حصول الذكاح فلوكان الذكاح عبارة عن العقد لكانت الاية دالة على وجوب انتهاء الحومة عند حصول العقد فكان رفعها بالخبر لسخاً للقرآن بخبر الراحد ر اله غير جالزاما اذا حملنا النكام على الرطى و حملنا قوله زَرَجا على العقد لم يلزم هذا الاشكال - و اما الخدر المشهور في السلة فما روي ان تميمة بفت عبد الرحين القرظي كانت تعب رفاعة بن رهب بن عتِيك القرظي ابن عمها فطلقها ثلاثا فتزرجت بعبد الرحمان بن الزبيرالقرظي فاتت اللبي صلعم و قالت كلت تحت رفاعة فطلقني فبت طلاقي فتزرجت بعدة بعبد الرهمن بن الزبير ران " مامعه [ إلا ] مثل هد بة الثرب رائه طلقني قبل أن يمسني الأرجع الى أبن عمى ؟ فتبسم رسول الله صلعم فقال 1 تريسدين أن ترجعي إلى رفاعة ؟ لا إ حتى تذرقي عسيلته ريذرق عسيلتك إ والمراد بالعسيلة الجمام شبه اللذة فيه بالعنثل فلبثن ما شاه الله ثم عدادت الى رسول الله صلعم و قالت ان زرجي مسني فكذ بها رسول الله صلعم ر قال كذبت في الاول فلن اصد قك في الاخر فلبدُ عند حاتى قبض رسول الله صلعم فاتست ابا بكر فاستا ذنت فقال لا ترجعي اليه فلبثت حتى مضى لسبيله فاتلت عمر فاستاذلت فقال لئن رجعت اليه لا رجمنك ؛ وفي قصة وفاعة نزل قوله فان طلقها فلا تحل له من بعد حتى تنكم زرجاً غيره - اما القياس فلان المقصود من ترقيف مصول التعل على هذا الشرط زجر الزرج عن الاطلاق لأن الغالب أن الزرج يستنكر أن يفترش زرجته رجسل آخسر و لهدفا المعنى قال بعض اهل العلم انما حرم الله تعالى على فسأه النبي أن ينكحن غيرة لمأفيه من الغضاضة - رمعلوم أن الزجر انما يتعصل بتوقيف الحل على الدخرل فاما مهرد العقد فليس فيه زيادة نفرة فلايصم جعله مانعاً وزاجراً - 🥛

" رعلى السوارث مثل ذلك فان أرادا فصالاً عن تراض منهما و تشاور" " فلاجناع عليهما" (تاريل الاية) ان المراد رارث الاب يجب عليه عند موت الاب كل ما فان راجباً على الاب [ قال ] هذا القول ضعيف لانا إذا حملنا اللفظ على وارث الوالد والولد ايضاً وارثه ادبي الى وجوب نفقته على غيره حال ماله مال ينفق منه وان هذا غير جالز- " فصالاً" أنه الفطام لقوله تعالى " وحملة وفصاله تلاون شهراً " [ ثم قال ] ويحتمل معني آخر وهو ان يكون المراد من الفصال التواضي و التشاروفي ذلك و لم ايقاع المفاصلة بين اللم و الوليد اذا حصل التراضي و التشاروفي ذلك و لم يوجع بسبب ذلك ضرو الى الولد-

" لا جناح عليكم ان طلقتم النساء مالم تمسرهان او تفرضوا لهن فريضة و متعو" مهن على الموسع قدره وعلى المقتر قدره متاعاً بالمعروف حقاً على المعسنين" (تاريل الآية) ان المراد من المسيس في هذه الآية الدخول [قال] و انما كنى تعالى بقوله تمسرهان عن المجامعة تاديباً للعباد في الحتيار احسن الالفاظ فيما يتخاطبون به و الله اعلم - اما قوله تعالى " او تفرضوا لهن بويضة " فالمعنى يقدر لهما مقداراً من المهو يوجبه على نفسه لان الغرض في اللغة هو التقدير - "المعسنين" المعنى أن من اراد ان يكون من المعسنين فهذا شانه و طريقه و المحسن هو الموسى فيكون المعني أن العمل بما ذكرت هو طريق المومنين -

\_\_\_\_\_ ; \* ; \_\_\_\_

<sup>&</sup>quot; ر الذين يتونون منكم و يذرون از واجاً رصية الزواجهم مناءاً الى الحول "

<sup>&</sup>quot; غير اخراج فان خرجن فلا جناح عليكم فيما فعلن في انفسهن من معروف"
" والله عزيز هكيم" (تاريل الآية) أن سعني الآية من يتوفي مفكم ريذرون از راجاً رقد ارصوا رصية لاز راجهم بنفقة العول رسكني العول فان خرجن قبل ذلك رخالفن صية الزرج بعد أن يقمن المدة التي ضربها الله تعالى لهن فلا حرج فيما

فعلن في انفسهن من معروف اي نكاح صنديع الن اقامتهن بهذه الوصية غير الزمدّ - [ قال ] ر السبب انهم كانرا في زمان الجاهلية يوصون بالنفقة و السكنى حولاً كاملاً وكان يجب على المرأة الاعتداد بالحول فبين الله تعالى في هذه الاینة أن ذلك غیر ولجب و على هذا التقدیر فالنسخ زالل - [ و احتج على قراة برجره ] ( المدها ) أن اللسخ خلاف الأصل فرجب المصير الى عدمه بقدر الامكان - ( ر الثاني ) أن يكون الناسخ متأخراً عن المنسوخ في النزرل و اذا كان متأخراً عنه في النزرل، كان الاحسن أن يكون متاخراً عنه في التلارة (يضا لأن هذا الترتيب احسن فاما تقدم الناسخ على المنسوخ في التقارة فهروان كان جائزاً في الجملة الا انه يعد من سوء الترتيب ر تنزيه كالم الله تعالى عنه راجب بقدر الامكان والما كانت هذه الاية ستأخرة عن قلك في التظرة كان الارلى أن الا ينعكم بكونها منسوخة بتلك - ( الرجه الثالث ) و هو انه ثبت في علم اصول الفقه انه متى رقع التعارض بين النسخ ر بين التخصيص لن التخصيص ارلى رهاهذا ان خصصنا هاتين اليتين بالحالتين على ما هو قول مبداهد الدفع اللسخ فكان المصير الى قول مجاهد اولى من التزام النسخ من غير دليل - راما على قول ابي مسلم فالكلام اظهر لانكم تقولون تقدير الاية فعليهم رصية الزراجهم ار تقديرها فليوصوا رصية فانلام تضيفون هذا العكم الى الله تعالى ر ابر مسلم يقول بل تقدير الاية ر الذين يترفون منكم و لهم رصيّة الزراجهم او تقديرها رقدا رصوا رصية الزراجهم فهو يضيف هذا الكلام الى الزوج راذا كان لابد من الاضمار فليس اضماركم ارثى من اضماره ثم على تقدير أن يكون الأضمار ما ذكرتم يازم تطرق النسخ الى الاية وعند هذا يشهد عقل سايم بان اضمار ابي مسلم اولى من اضماركم ر أن التزام هذا النسخ التزام له من غير دليل مع ما في القول بهذا النسخ من سوء الترتيب الذي يجب تنزيه كلام الله تعالى عنه - و هذا كلام راضع -ر اذا عرفت هذا فنقول هذه الاية من ارالها الى أخر ها تكون جملة واحدة شرطیة فالشرط هر قوله و الذین یتوفون منکم و یذرون از واجآ و صیة الزواجهم

متاعاً الى الحول غير الحراج فهذا كله شرط ر الجوزاء هو قوله فان خرجن فلا جناح عليكم فيما فعلن في انفسهن من معررف -

·---:\*:---

"رقدال لهدم نبيه م ان أيدة ملكسه ان يأتيدكم التابوت فيده "
"سكيفة من ربكم و يقية مما ترك ال مرسى و آل ها رون تحمله الملائكة - "
( تاريل الآية ) " سكينة " انه كان وفي التابوت بشارات من كتب الله تعدالي المنزلة على موسى وهارون و من بعد هما من الانبياء عليهم السلام بان الله ينسر طالوت و جنوده ويزيل خوف العدر عنهم - " الذين يظنون انهم ملاقوا (لله" الي ملاقوا ثراب الله بسبب هذه الطاعة و ذالك الن احداً لا يعلم عاقبة امره فلابدان يكون ظاناً را جيداً و ان بلغ في الطاعدة ابلغ الاص الخبر الله بعاقبة امره ما مره -

# الجدر القسالت 🍆

" تلك الرسل فضلنا بعضهم على بعض منهم من كلم الله ورفع بعضهم "

" درجات و آئینا عیسی بن مریم البینسات و ایدناه بروح القسدس - "
( ربط الاین بما قبلها ) رهو انه تعالی انبا صحمداً صلعم می اخبار المتقدمین

مع تومهم كسؤال قوم صوسى اردًا الله جهرة و قرئهم اجعل النا الها كما لهم الهة وكقوم عيسى بعد ان شاهد واصنه احياء الدوتى و ابراء الاكمة و الا برص باذن الله فكذبوة و واموا قتله ثم اقام فريق على الكفر به و هم اليهود و فريق زعموا انهم ارئيانه وادعت على اليهود من قتله وصلبه ما كذبهم الله تعالى فيه كالملاء من بني اسرائيل حسدوا طالوت و دفعوا ملكه بعد المسئلة وكذالك ما جرى من امر النهر فعزى الله رسواه عما رأى من قرمه من التكذيب و العسد فقال هؤ لا ءالوسل الذين كلم الله تعالى بعضهم ورفع الباقين درجات و ايد عيسى بروح القدس قدنما لهم من قومهم ما ذكرناه بعد مشاهدة المعجزات و الدن رسول مثلهم فلا تحزن على ما ترى من قومك فلوشاء الله لم تحتلفوا

انتم والألك ولكن ما قضى الله فهو كائن وما قدوة فهو واقع- وبالجملة فالمقضود من هذا الكلام تسلية الرسول صلعم على ايذاء قومه له- (داويل الآية) "وايدناه بررح القدس" ان روح القدس الذي ايد به يجوزان يكون الروح الطاهرة التي نفخها الله تعالى فيه وابانه بها عن غيرة صمن خلق من اجتماع نطفتے الذكرو الا نثى -

------

<sup>&</sup>quot; الله لا اله إلا عو الحي القيوم لا تا غذه سنة ولانوم لـه مافي السموات "
"وما في الأرض - من ذا الذي يشفع عنده الا باذنه - يعلم ما بين ايديهم وما "
" خلفهم ولا يحيطون بشي من علمه الا بماشاء وسع كوسيه السموات والأرض "
"ولا يؤده حفظهما وهو العلي العظيم - " ( تازيل الاية ) عذا يدل على ان المكان والمكانيات باسرها ملك الله تعالى و منكوته ثم قال وله ما سكن في الليل والنهار وهذا يدل على ان الزمان والزمانيات باسرها ملك الله تعالى وملكوته ثم قال وله ما سكن في وملكوته فتعلى و تقدس عن ان يكون علوه بسبب المكان - و إما عظمته فهي ايضاً بالمهابة والقهر والكبرياء و يمتنع أبه تكون بسبب المقدار والحجم الذه أن كان عبر متناه في كل الجهات او في بعض الجهات فهو محتل اما ثبت بالبراهين القاطعة عدم الآبات ابماد غير متناهية و ان كان متناهياً من كل الجهات المحاد غير متناهية و ان كان متناهياً من كل الشيء عظيماً على الاحياز المحيطة بذلك المتناهي اعظم منه فلا يكون مثل هذا الشيء عظيماً على الاحياز المحيطة والدي المتناهي اعظم منه فلا يكون مثل هذا الشيء عظيماً على الاحباش فالحق اله سبحانه و تعالى اعلى واعظلم من اعلى واعظم من الجواهر و الاحسام تعالى عما يقول الظالمون علوا كبيراً -

<sup>«</sup> لا اكواه في الدين " ( تاريل الآية ) معناه انه تعالى ما بنى امر الآيمان على الا جبار والقسر و انما بناه على التمكن والاختيار -

" أذ قال ابراهيم رب ارني كيف تحى المرتى قال ارلم تومن قال بلئ "

" راكن ليطمئن قلبي قال فغذ اربعة من الطير فصرهن اليك ثم اجعل على" "كل جبل منهن جزءاً ثم ادعهن ياتينك سعياً راعلم أن الله عزيز حكيسم " ( تاريل الاية ) أن ابراهيم عليه السلام لما طلب احياء الميت من الله تعالى اراء الله تعالى مثالًا قرب به الامر عليه - و المواد بصر هن اليك إلا مالة و التمرين على الا جابة اى نعود الطيور الا ربعة ان تصير بحيمت اذا دعوتها اجابتک ر اتنک فاذا صارت کذلک فاجعل علی کل جبل راحداً حال حياته ثم ادعهن يأتينك سعياً - والغرض منه ذكر مثال محسوس في عرد الارواج الى الاجساد على سبيل السّهولة - [ و الكر القول بان المواد منه فقطعهن والمتج عليه بوجوه ] ( الارل ) أن المشهور في اللغة في قوله فصوهن املهن راما التقطيع والذبع فليس في الاية ما يدل عليه فكأن الراجه ذي الآية العادًا لزيادة بالآية لم يدل الدليل عليها ر إنه لا يجرز - ( ر الثاني ) انه لو كان المراد بصرهن قطعهن لم يقل اليك فان ذلك لا يتعدى بالى و اذما يتعدى بهذا العرف اذا كان بمعني الا مالة - فأن قبل لم لا يجوزان يقال في الكلام تقديم و تأخير و التقدير فخذ اليك اربعة من الطير فصر هن ( قلنا ) التزام التقديم والتلخير من غير دليل ملجي الى التزامه خانب الظاهر-( ر الثالث ) أن الضمير في قوله ثم أدعين عائد اليها لا الى أجزائها و أذا كانست الاجزاء متفرقة متفاصلة و كان الموضوع على كل جبل بعض تلك الجزاء يلزم أن يكون الضمير عائداً إلى تلك اللجزاء لا اليها وهو خلاف الظاهر و ايضا الضمير في قوله ياتينك سعياً عالد اليها لا الى اجزالها و على قراكم اذا سعى بعض اللجزاء الى بعض كان الضمير في ياتينك عائداً الى اجزائها لا اليهاء" ثم (جعل على كل جبل منهن جزااً " [ قال في الجراب عن الرجه الرابع للجمهور] انه [ تعالى ] اضاف الجزء الى الاربعة فيجب أن يكرن المراد بالجزء هو الواحد من تلك الاربعة -

" كمثل جنة بربوة أمايها رابل فاتت أكلها ضعفين" ( تاريل الآية) "ضعفين" مثلى ما كان يعهد منها -

#### --\*:0\*0:\*--

" يرتى الحكمة من يشاء رمن يرت الحكمة فقد ارتي خيراً كثيراً رما "
" يذكر الا ارار الالباب" ( تاريل الاية) "الحكمة" فعلة من الحكم رهي كالنحلة من النحل - ررجل حكيم اذا كان ذاحجا راب راصابة راح - رهر في هذا المرضع في معنى الفاءل - ريقال امر حكيم الى محكم وهو فعيل بمعني مفعول قال الله تعالى " فيها يفرق كل امر حكيم " -

# ---:\*:--:-

"لله ما في السموات رما في الارض ران تبدوا ما في انفسكم ارتخفوه "
المحاسبكم به الله فيغفر لمن يهاء ريعذب من يهاء والله على كل هي قدير"
( ربط الاية بما قبلها ) انه تعالى لما قال في آخر الاية المتقدمة انه بما تعملون عليم ذكر عقيبه ما يجرى مجسوى الدايل العقلي فقال لله مأ في السموات وما في الارض رمعني هذا الملك ان هذه الاشياء لما كافت محدثة فقد وجدت بتخليقه و تكوينه و ابداء، ومن كان فاعلاً لهذه الافعال المحكمة المتقذة العجيبة الغريبة المستملة على الحكم المتكاثرة و المنافع العظيمة لا بدوان يكون عالماً بها اذ من المحال صدو و ألفعل المحكم المتقن عن الجاهل به فكأن الله تعالى احتم بخلقه السموات و الارض مع فيهما من وجود الاحكام و الاتقسان على كوفعة تعمالي عالماً بها محيطاً باجمؤالها و جمزاياتها و الاتقسان على كوفعة تعمالي عالماً بها محيطاً باجمؤالها و جمزاياتها و الاتقسان على كوفعة تعمالي عالماً بها محيطاً باجمؤالها و جمزاياتها و



# Constant Con

" نزل عليك الكتاب بالحق مصدقا لما بين يديه" ( تاريل الاية ) " بالحق" إنه يعتمل رجوها ( احدها ) انه صدق فيها تضمنه من الاخبار عن الامم السالفة - ( و ثانيها ) ان ما فيه من الوعد و الوعيد يحمل المكلف على مقازمة الطريق الحق في العقائد و الاعمال و يمنعه عن سلوك الطريق الباطل - ( و ثالثها ) انه حق بمعني انه تول فصل وليس بالهول - ( و رابعها ) قال الاصم المعنى انه تعالى انوله بالحق الذي يجب له على خلقه من العبودية و شكر النعمة و اظهار الخضوع و ما يجب لبعضهم على بعض من العدل و الانصاف في المعادلات - ( و خامسها ) انوله بالحق لا بالمعاني الفاسدة و الانصاف في المعادلات - ( و خامسها ) انوله بالحق لا بالمعاني الفاسدة و تال " انول على عبده الكتاب و ام يجعل له عوجاً " و قال " و لو كان من عند غير الله لوجدوا فيه اختلافاً كثيراً " - " مصدقا لما بين يديه " المسراد منه إنه تعالى لم يبعث نبياً قط الا بالدعاء الى توحيده و الايمان به و تنزيه عما لا يليق به و الامر بالعدل و الحسان و بالشرائع التي هي صلاح كل زمان - فالقوان حصدق لتلك الكتب في كل ذلك - التي هي صلاح كل زمان - فالقوان حصدق لتلك الكتب في كل ذلك - التي هي صلاح كل زمان - فالقوان حصدق لتلك الكتب في كل ذلك -

« هوالذي الزل عليك الكتاب منه آيات محكمات هن أم الكتاب وأخر متشابهات"

" فاصا الذين في قلر بهم زيغ فيتبعن ما تشابه صنه ابتغاء الفتنة رابتغاء "
" تاريله رصا يعلم تاريله إلا الله " ( تاريل الاية ) الزائغ الطالب للفتنة مور من يتعلق بآيات الضلال رلا يتأرله على المحكم الذي بيئه الله تعالى بقوله " راضلهم السامري" " راضل فرعون قومه رصا هدى" " رصا يضل به لا الفاسقين" - رفسروا ايضاً قوله راذا أردنا الى نهلك قريدة اصرنا مترفيها

فقسقوا فيها على انه تعالى إهلكهم واراد فسقهم وإن الله تعالى يطلب العلل على خلقه ليهلكهم مع انه تعالى قال بويد الله بكم اليسر ولا يوبد بكم العسر و يويد الله ليبين لكم و يهديكم - و تاولوا قولسه تعالى زينا لهم اعمالهم فهم يعمهون على انه تعالى زين لهم النعمة و نقضوا بذلك ما في القرآن كقوله تعالى " إن الله لا يغيرما بقوم حتى يغيروا ما بانفسهم" " وما كنا مهلكي القرى "تعالى" إن الله لا يغيرما بقوم حتى يغيروا ما بانفسهم" " وما كنا مهلكي القرى "لا و آهلها ظالمون" وقال " واما ثمود فهدينا هم فاستحبوا العمى على الهدى " وقال " فمن اهتدى فانما يهتدي لنفسه " وقال " ولكن الله حبب إليكم الا يمان و زينه في قلوبكم " فكيف يزين العمه ؟ -

" رائييل المسومة " ( تاربل الاية ) " المسومة " المعلمة - [ قال ] رهبو ما خوذ من السيما بالقصر ر السيما بالمها رمعناه راحب رهوالهيئة العسنة - قال الله تعالى "سيما هم في رجوههم من اثرالسجود " [ ر ] المراد من هذه العلامات الا وضاح ر الشغررالتي تكون في الخيل رهي ان تكون الا فراس غراً مسجدلة -

<sup>&</sup>quot; فسان حآجرك فقدل أسلمت رجهي لله و من اتبعن وقدل للذين "

<sup>&</sup>quot; آوتوا الكتاب والاحيين (أسلمتم فان أسلموا فقسد اهتدوا وإن تولوا فانما "
" عليك البلغ و الله بصير بالعباد " ( تاريل الاية ) ان اليهود و النصاري و عبدة الارثان كانوا مقرين بتعظيم ابراهيم صلوات الله و سلامه عليمه والاقوار بانه كان محقا في قوله صادقاً في دينه الافي زيادات من الشرائع والاجكام

فا مر الله تعالى محمداً صلعم بان يتبع صلته فقال "ثم آرحينا إليك آن اتبع ملة ابراهيم حذيفاً "ثم انه تعالى امر صحمداً صلعم في هـذا الموضع ان يقول كقول ابراهيم صلعم حيث قال "إني رجهت رجهي للذي فطر السموات والارض" فقول صحمد صلعم اسلمت رجهي كقول ابراهيم عليه السلام رجهت رجهي اي اعرضت عن كل صعبود سوى الله تعالى و قصدته بالعبادة و الملصت لـه - فتقد ير الاية كانه تعالى قال فإن فازعوك يا صحمد في هـذه التفاصيل فقل انا مستمسك بطريقة ابراهيم و انتم معترفون بان طريقته حقة بعيدة عن كل شبهة و تهمة - فكان هذا من باب التمسك بالا ازا مات و داخلاً تحت قولـه

" رجاد لهم بالتي هي احسن " - '

----- : \* : -----

" و يحذركم الله نفسه و إلى الله المصير" ( تاريل الآية ) المعنى و يحذر كم الله نفسه ان تعصوه فتستحقوا عقابه و الفائدة في ذكر النفس انه لو قال و يحذركم الله فهذ الا يفيدان الذي اريد التحذير منه اهو عقاب يصدر من الله الرمن غيره ؟ فلما ذكر النفس زال هذا الاستباه و معلوم ان العقاب الصاهر عند يكسون اعظم انواع العقداب لكونه قادراً على منالا نهاية له وانه لا قددة لا حد على دفعه و منعه مما اراد -

<sup>&</sup>quot; يوم تجد كل نفس ماعملت من خير محضراً وماعملت من سوء تودلو"

" أن بينها و ببنه أمداً بعيداً " ( تاريل الاية) " وماعملت من سوء " الواو والعطف والتقدير تجد ماعملت من خير وما عملت من سوء واما قوله " تودلوان بينها وبينه امداً بعيداً " ففيه و جهان الاول انه صفة للسوء والتقدير وما عملت من سوء الذي تودان يبعد ما بينها وبينه و والثاني ان يكون حالاً و التقدير و التقدير و التقدير و التناني ان يكون حالاً

" قال رب اجعل اي آية قال آيتك ان لا تعلم الناس ثلثة ايام الا رمزاً "
" راذكر ربك كثيراً رسبع بالعشي رالابكار " ( تاربل الاية ) المعنى ان زكريا
عليه السلام لما طلب من الله تعالى آية تداه على حصول العلوق قال آيتك ان
لاتكلم تصير ما ورا بان لاتتكلم ثلثة ايام بليا ليها معالخلق اي قان مشتغلاً
بالذكر والتسبيم والتهليل معرضاً عن الخلق والدنيا شاكراً لله تعالى على
اعطاء مثل هذه الموهبة فان كانت لك حاجة دل عليها بالرمز فاذا امرت بهذه
الطاعة فاعلم انه قد حصل المطلوب -

---; \* :----

"رما كذت لديهم اذيلقون اقلا مهم ايه على مريم" ( تاريل الآية ) معنى يلفون اقلا مهم مما كانت الامم تفعله من المساهمة عند التنازع فيطرحون منها ما يكتبون عليها اسماء هسم فمن خرج له السهم سلم له الامر وقد قال الله تعالى " فساهم فكان من المصحفين" رهو شبيه بامر القدام التي تتقاسم بها العرب لحم الجزور و رافها سميت هذه السهام اقلاماً لانها تقلم و تبوي وكل ما قطعت منه شيئاً بعد شي فقد قلمته و اهذا السبب يسمى مايكتب به قلماً و

" و يكلم الناس في المهدد وكهلاً - " ( تاريل الاية ) معناء انه يكلم حال كونه في المهدد وكهلاً على حد واحد و صفة واحدة - و ذلك الاشك انه غاية في المعجز -

-------

"خلقه من تراب ثم قال له كن فيكرن" ( تاريل الآية ) قد بينا أن الخلق هو التقدير و التسوية و يرجع معناه الى علم الله تعالى بكيفية و قوعه و ارادته لا يقاعه على الرجه المخصوص وكل ذلك متقدم على وجود آدم عليه السلام تقديماً من الازل الى الابد - و اما قوله "كن" فهو عبارة عن ادخاله في الوجود فثبت أن خلق آدم متقدم على قوله كن

" العق من ربك فلا تكن من المعتربن" ( تاربل الاية ) المراد ان هذا الذي انزلت عليك هو العق من خبر عيسى عليه السلام لا ما قالت النمارى اليهرد فالنصارى قالوا ان مربم رلدت الها رائيهرد رموا مربم عليها السلام بالافك رنسبوها الى يوسف النجار فالله تعالى بين ان هذا الذي أنزل في القرآن هو العق شم تهى عن الشك فيسه و معنى ممتسري مفتعل من المسرية رهي الشك -

## ---[:\*:]---•

" أن هذا لهر القصص العنق" (تاريل الآية) انه متصل بما قبله ولايجوز الرقف على قدرا الكاذبين بان هذا على قدرا الكاذبين بان هذا هر التصص العق رعلى هذا التقدير كان حق أن أن تكون مفترحة الا أنها عصرت لدخول اللام في قوله لهسو كما في قوله " أن ربهم بهم يوممكذ لتخبير "

#### ----

ولا يتخذ بعضنا بعضاً ارباباً من درن الله " (تاريل الاية) من مذهبهم ان من صاركا ملاً في الرياضة والمجاهدة يظهر فيه اثر حلول اللا هوت فيقدر على لحياء الموتى و ابراء الاحمة و الابرض فهم و لان معلقوا عليه لفظ الرب الا افهم اثبتوا في حقه معنى الربو بية -

#### ------

"رقالت طائفة من اهمل الكتاب آمنوا بالذي آنزل على الذين آمنوا"

"رجه النهار والفروا آخره لعلهم يرجعون" (تاريل الاية) يحتمل ان يكون معنى الاية
ان رؤساه اليهود والنصارئ قال بعضهم ابعض نافقوا واظهر وا الوفاق للمومنين ولكن
بشرط ان تثبتوا على دينكم اذا خلوتم باخواتم من اهل الكتاب فان امر هؤلاه
المومنين في اضطراب فزجوا الايام معهم بالنفاق فر بما ضعف امرهم و اضمحل
دينهم وير جعوا الى دينكم -

" و اذ اخذ الله ميثاق النبيين لما أتيتكم من كتاب و حكمة ثم جاوكم رسول"
" مصدق لما معكم لتؤمنن به ولتنصونه قال أاقررتم و اخذتم على ذالكم اصري"
" قالوا اقررنا قال فاشهدوا وإنا معكم من الشاهدين فمن تولى بعد ذلك"
" فاولكك هم الفاسقون" (تاويل الآية) ظاهرالاية يدل على إن الذين اخذا الله الميثاق منهم يجب عليهم الايمان بمحمد صلعم عند مبعثه وكل الانبياء عليهم السلوة والسلام يكونون عند مبعث محمد صلعم من زمرة الاموات والميس لا يكون مكلفاً فلما كان الذين اخذ الميثاق عليهم يجب عليهم الأيمان بمحمد عليه السلام عند مبعثه والايمان بمحمد عليه السلام عند مبعثه والايمان اخذ الميثاق عليهم يجب عليهم الايمان بمحمد عليه السلام عند مبعثه والدين اخذ الميثاق عليهم للانبياء عند \*بعث محمد عليه السلام علمنا أن الذين اخذ الميثاق عليهم ليسوا هم النبيين بل هم امم النبيين - [ قال ]و مما يؤكد هذا الديثاق انهم لو تولوا لكانوا فاسقين و هذا الوصف لا يليق بالانبياء عليهم السلام و إنما يليق بالامم -

---: \* : ---

"لا نفرق بين احد منهم و نحن له مسلمون " ( تاريل الايلا ) " لا نفرق بين إحد منهم " اى لانفرق ما اجمعوا عليه و هو كقوله " واعتصموا بحبل الله جميعاً ولا تفوقوا " و ذم قسومها وصفهم وبالتفريق نقال لقد تقطع بينكم و ضل عنكم ما كنتم تزعمون - "و نحن له مسلمون" - اى مستسلمون المر الله بالرضا و ترك المخالفة و تلك صفة المومنين بالله و هم اهل السلم و الكافرون يوسفون بالمحاربة لله كما قال " إنما جزاء الذين يحاربون الله و رسوله "-

" ارتبك جزاءهم أن عليهم لعنة الله والملائكة والناس أجمعين " ( تاريل الآية) له أن يلعنه و أن كان لا يلعنه -

----\*--\*( الجزّ الرابع ]\*-----

" يوم تبيض رجوه و تسود رجوه " ( تاريل الاية ) ان البياض مجاز عن الفرح و السرور و السواد عن الغم و هذا مجاز +ستعمل قال تعالى " وَاذَا

بشر احدهم بالانثى ظل رجهه مسودا رهو كظيم " ريقال لفلان عندى يدبيضاء اى جلية سارة - رلما سلم الحسن بن على رضي الله عذه الامر لمعارية قال له بعضهم يا مسود رجوه المومنين و لبعضهم في الشيب:

یا بیاض القرون سودت وجهی \* عند بیض الوج-وه سود القرون فلعمسری الخفیدات جهد \* عن عیانی و عن عیان العیون بسواده فیسه بیساض اوجهی \* وسسواده لوجهات الملعسون و تقول العرب لمن ذال بغیته و فاز بمطلوبه ابیض وجهه و معناه الاستبشار و التهلل - و عند التهنئة بالسرور یقولون العمد لله الذي بیض وجهک و یقال لمن وصل الیه مکروه اربد وجهه و اغبر لونه و تبدلت صورته فعلی هذا معنی الایة ان المومن یود یوم القیامة علی ما قدمت یداه فان کان ذلک من العسنات ابیض وجهه بمعنی استبشر بنعم الله و فضله و علی ضد ذلک من العسنات ابیض وجهه بمعنی استبشر بنعم الله و فضله و علی ضد ذلک اذا وایی الکافر اعماله القبیعة محصاة اسود وجهه بمعنی شدة العزن و الغم -

"كنتم خير أمة أخرجت للناس" ( تاربل الآية ) قراسه كنتم خير أمة تابع لقوله فامالذين أبيضت وجرهم والتقدير أنه يقال لهم عند الخلود في الجنة كنتم في دنيا كم خير أمة فاستحققتم وما أنتم فيسه من الرحمة و بياض الوجه بسببه و يكسون ما عرض بين أول القصة و أخسرها كما لا يسون في القران من مثله -

"ر إذ غدرت من أهلك تبري المرمنين مقاعد المقاتل" ( تاريل الاية ) هذا كلام معطوف بالوار على قوله " قدكان لام أية في فلتين التقاتا فلة تقاتل في سبيل الله وأخرى كافرة" يقول قدكان لام في نصر الله تلك الطائفة القليلة من المومنين على الطائفة الكليرة من الكافرين موضع اعتبار لتعوفوا به أن الله فاصر المومنين وكان لهم مثل ذلك من الاية إذ غدا الرسول صلعم يبري المومنين مقاعد المومنين وكان لهم مثل ذلك من الاية إذ غدا الرسول صلعم يبري المومنين مقاعد للقتال - [ واختلفوا في أن هذا اليوم لي يوم ؟ فقال ابومسلم ] انه يوم احد -

" رسارعوا إلى مغفرة من ربكم رجنة عرضها السموات والارض أعدت للمتقين "
( تاريل الاية ) فيه رجه آخرو هو إن الجذة لوعرضت بالسموات والارض على سبيل البيع لكانتا ثمناً للجنة - تقول اذا بعت الشي بالشي الاغر عرضته عليه و عارضته به فسار العرض يوضع موضع المساواة بين الشيئين في القسدر و كذا ايضاً معني القيمة لا نها ملخوذة من مقاومة الشي بالشي حتى يكون كل واحد منهما مثلاً للاخر -

· ············\*:------

"الم حسبتم أن تدخلوا البعنة والما يعام الله الذين جاهدوا منكم "ويعلم الصابرين" (تاويل الاية) "ام حسبتم" انه فهى وقع بحوف الاستفهام الذي ياتي للتبكيت - وتلخيصه لا تحسبوا ان تدخلوا البعنة ولم يقع منكم الجهاد وهو كقوله "الم أحسب الناس أن يتركوا أن يقولوا أمنا وهم لا يفتنون" وافتتم الكلام بذكر أم التي هي اكثر ما تاتي في كلامهم واتعة بين ضربين يشك في المد هما لا بعينه - يقولون ازيداً ضربت ام عمرواً مع تيقن وتوع الضرب باحدهما - [قال] وعادة العرب ياتون بهذا الجنس من الاستفهام تركيداً فلما قال ولا تجولوا العزب ياتون الناك كما تومرون بهذا المتعدد همذا الم تحسبون ان ذلك كما تومرون بهذا الم تحسبون ان ذلك كما تومرون بهذا الم تحسبون ان ذلك كما تومرون بهذا الم تحسبون ان تدخلوا الجنة من غير مجاهدة وصبر وانما استبعد همذا الن الله تعالى ارجب الجهان قبل هذه الواقعة و ارجب الصبر على تحمل متاعبها وبين وجود المصالم فيها في الدين وفي الدنيا فلما كان كذلك فمن الديد الن يصل الانسان الى السعادة و الجنة مع اهمال هذه الطاعة -

----

<sup>&</sup>quot; رما كان لنفس ان تمرت الا باذن الله كتاباً مؤجاً " ( تاريل الاية ) ان يكون الاذن هو الامر - ر المعنى ان الله تعالى يامر ملك الموت بقبض الارزام فلا يموت اهد الا بهذا الامر -

"ر لقد صدقكم الله رعده إذ تحسولهم باذنه حتى إذا فشلتم ر تنازعتم في الامر"
"ر عصيتم من بعد ما اراكم ما تحبون منكم من يريد الدنيا و منكم من "يريد الاخسرة" - ( ربط الاية بما قبلها ) لما رعدهم الله في الاية المتقدمة القاء الرعب في قلوبهم اكد ذلك بان ذكرهم ما (نجزهم من الوعد بالنصر في راقعة أحد فانه لما رعدهم بالنصرة بشرط أن يتقوا و يصبروا فحين اتوا بذالك الشرط لا جرم و في الله تعالى بالمشروط و اعطاهم النصرة فلما تركوا الشرط لا جرم فاتهم المشروط - ( تاريل الاية ) أن المراد من قوله ثم صرفكم علم أنه تعالى أزال ما كان في قلوب الكفار من الرعب من المسلمين عقوبة منه على عصيانهم و فشلهم - ثم قال ليبتليكم أسد ليجعل ذلك الصرف محنة عليكم لتتويوا إلى الله و ترجعوا اليه و تستغفروه فيما خالفتم فيه امره و ملتم عليكم لتتويوا إلى الله و ترجعوا اليه و تستغفروه فيما خالفتم فيه امره و ملتم فيه (لى الغنيمة - ثم اعلمهم إنه تعالى قد عفا عنهم -

--c[: **\***:]o-

<sup>&</sup>quot;رطائفة قد اهمتهم انفسهم يظنون بالله غير الحق ظن الجاهلية يقولون "
"هل لنا من الامرشي ؟ قل أن الامركله لله " (تاريل الاية) هؤلاء هم المنافقون عبد الله بن أبي رمعتب بن قشير راصحابهما كان همهم مغلاص انفسهم - يقال همنى الشبي أي كان من همي رقصدي - [قال] من عادة العرب أن يقولوا لمن خاف تدا همته نفسه نهؤلاء المنافقون لشدة خونهم من القتل طار الذر عنهم - رقيل المومنون كان همهم النبي صلعم و اخوانهم من المومنين والمنافقون كان همهم انفسهم - وتحقيق القول فيه أن الانسان أن اشتد اشتغاله بالشي و استغراقه فيه صار غانلاً عما سواء فلما كان احب الاشياء الى الانسان نفسه فعند الخوف على النفس يصير ذاهلاً عن كل ما سواها فهذا الى الدراد من قوله اهمتهم انفسهم و ذلك لان اسباب الخوف وهي قصد الاعداء كانت حاصلة و الدافع لذلك و هو الوثوق بوعد الله و رعد وسوله ما كان معتبراً عندهم لانهم كانوا مكذبين بالوسول في قلوبهم فلا جرم عظم الخوف في قلوبهم فلا جرم عظم الخوف

" رحما كان لنبى أن يغل رحمن يغلل يأت بما غل يوم القيمة ثم توفي كل "
" نفس حما كسبس رهم لا يظلمون" (تاويل الاية) المراد أن الله تعالى يحفظ
عليه هذا الغلول ويعزوه عليه يوم القيمة و يجازيه لانه لا يخفى عليه خافية -

----- : \* : ----

" ولا تحسين الذين قتلوا في سبيل الله امواتاً بل احياء عند ربهم يرزقون "
فرحين بما آتا هم الله من فضله و يستبشرون بالذين لم يلعقوا بهم من "خلفهم الاخوف عليهم ولاهم يحونون" - (تاريل الاية) ان الشهداء اذا دخلوا الجنة بعد قيام القيمة يرزقون فرحين بما آتا هم الله من فضله و المراد بقوله لم يلحقوا بهم من خلفهم هم اخوانهم من المومنين الذين ليس لهم مثل فرجة الشهداء لان الشهداء يدخلون الجنة قبلهم - دليله قوله تعالى "وفضل الله المجاهدين على القاعدين أجراً عظيماً درجات منه و مغفرة و رحمة " فيفرحون بما يرون من ماري المومين و النعيم المعدلهم و بما يرجونه من الاجتماع بهم و تقر بذلك اعينهم - ( أخر سورة آل عمران )

# 

" رخلق منها زرجها" (تاریل الایة) ان المراد من قراه رخلق منها زرجها ای منها رخلق منها زرجها ای من جنسها ر هو کقواه تعالی " رالاه جعل لکم من انفسکم از واجاً" و کقوله " اذ بعث فیهم رسولاً منهم" رقوله " لقد جادکم رسول من انفسکم "

<sup>&</sup>quot; يوصيكم الله في أولادكم للذكر مثل حظ الانثيين فان كن نساء فوق اثنتين " " فلهن ثلثا ما ترك" - ( تاريل الايـة ) عرفذاء مـن قولـه تعالى للـذكر مأتـل

حظ الانثيبين وذلك لان من مات وخلف ابناً وبنتاً فها هنا يجب ان يكون نصيب الانثيبين فاذا كان نصيب الذكر مثل حظ الانثيبين فاذا كان نصيب الذكر مثل حظ الانثيبين فاذا كان نصيب الذكر مثل نصيب الانثيبين و نصيب الذكر ههنا هو الثلثان وجب لا محالة ان يكون نصيب الابنتين الثلثين -

\*:---

" واللاتي ياتين الفاحشة من نساء كم فاستشهدوا عليهن اربعة ملكم " " فأن شهدرا فأمسكر هن في البيوت حتى يتوفا هن الموت ار يجعل الله " " لهن سبيلا" ( تاريل الآية ) أن المراد بقوله و اللالي ياتين الفاحشة السحافات وحدهن العبس الى الموت وبقوله واللذان يا تيانها منكم اهل اللواط رحد هما الآذى بالقرل و الفعل و المراد بالآية المذاكورة في سورة النور الزنا بين الرجل و المرأة رهده في البكر الجلد وفي المعصن الرجم - [ و احتج عليه برجوء ] ( الارل ) إن قوله و اللاتي ياتين الفاحشة من نسائكم مخصوص بالنسوان وقوله واللذان يا تيانها صنكم صخصوص بالرجال لان قوله واللذان تثنية الذكور - فان قيل لم اليجوزان يكون المواد بقوله و اللذان الذكر والانثى الا إنه غلب لفظ المذكر - قلنا لو كان كذلك لما افرد ذكر النساء من قبل فلما إقرى ذكر هن ثم ذكر بعده قوله و اللذان يا تيانها معنكم سقط هذا الاحتمال ( الثاني ) هو ان ملى هذا التقدير لا يحتاج الى التزام النسخ في شي من الايات بل يكون حكم كل راحدة منها باتياً مقرراً وعلى هذا التقدير الذي ذكر تم يصناج الى النزام النسخ فكان هذا القول ارلى - ( الثالث ) ان على الرجه الذي ذكر تم يكون قوله و القتي ياتين الفاحشة في الزنا و قوله و اللذان ياتيا نها منكم يكون ايضاً في الزنا فيفضى الى تكوار الشي الواحد في الموضع الواحد مرتين و انه قبيع و على الوجه الذي قلناه الا يفضي الى ذلك فكان أولى - ( الرابع ) أن القائلين بأن هذه الآية نزلت في الزنا فسررا قوله أو يجعل الله لهن سبيلًا بالرجم و التعلد و التغريب و هذا لا يصبح لان هذه

الاشیاء تکون علیهن لالهن - قال تعالی " لها ما کسبت رعلیها ما (کتسبت" راما نحن فانا نفسر ذلک بان یسهل الله لها قضاء الشهوة بطریق النکاح - [ ثم قال ] راما یدل علی صحة ما ذکرناه قراه صلعم اذا اتی الرجل الرجل فهما زانیان راذا اتب المرأة المرأة فهما زانیتان -

#### -:0:-

" يا ايها الذين أمنوا لا يحل لكم ان ترثوا النساد كرها رلا تعضار هن "
" لتذهبوا ببعض ما أثيتموهن الا ان ياتين بفاحشة مبينة " ( تاريل الاية )
" الا ان ياتين بفاحشة مبينة " انه استثناء من الحبس ر الامساك الذي تقدم ذكره في قوله فامسكوهن في البيوت - [ فالحكم غير منسوخ ]

# العسرة الغامس كا

#### \_\_O:\*:O\_\_

<sup>&</sup>quot; ولكل جعلنا موالي مما تسوك الوالسدان و الاقسوبون و السذين "
" عادت ايمانكسم فآتوهم نصيبهم ان الله كان على كل شبي شهيسداً"
( تاريل الاية ) المسواد بالذين عاقدت ايمانكم السزوج و الزوجة و النكاح يسمى عقداً قال تعالى" ولا تعزموا عقدة النكاح " فذكر تعالى الوالدين والاقربين و ذكر معهم الزوج والزوجة - و نظيره آية المواريت في انه لما بين ميواث الولد و الوالدين ذكر معهم ميواث الزوج والزوجة والزوجة وعلى هذا التقدير فلا نسخ في الاية-

" السم قر إلى الدذين يزهمون انهم آمنوا بما أنزل إليك رما أنزل"

"من قبلك يريدون أن يتحاكموا إلى الطاغوت وقد أمروا أن يكفروا به ويود" الشيطان أن يضلهم ضلالاً بعيداً " (تاريل الاية) كانوا يتحاكمون الى الاوثان وكان طريقهم انهم يضربون القدام بحضوة الوثن فما خرج على القدام عملوا به " وكان طريقهم انهم يضربون القدام بحضوة الوثن فما خرج على القدام عملوا به " وعلى هذا القول ] فالطاغوت هو الوثن - واعلم أن المفسوين اتفقوا على أن هذه الاية نزلت في بعض إلمنافقين [ ثم قال ] ظاهر الاية يدل على انه كان منافقاً من أهل الكتاب مثل أنه كان يهودياً فاظهر الاسلام على سبيل النفاق لان قوله تعالى يزعمون أنهم أمنوا بما أنؤل اليك وما أنؤل من قبلك انها ينهي بمثل هذا المغافق -

. ... : \* : .....

« فكيف إذا (صابتهم مصيبة بما قدمت إيديهم ثم جاؤك يعلفون بالله "

"إن اردنا إلا إحساناً وترفيقاً أرنتك الذين يعلم الله مانى قلوبهم فاعرض عنهم" وعظهم وقل لهم فى انفسهم قولاً بليغاً "( تاريل الاية ) انه تعالى لما اخبر غن المفافقين انهم وغبوا في حكم الطاغوت وكوهوا حكم الوسول بشر الرسول صلعم النه ستصيبهم مصالب قلجكهم الله و الى ان يظهروا لهالا يمان به والى ان يعلفوا بان مراد همالاحسان والتوفيق - [ قال ] ومن عادة العرب عندالتبشير و الانذار ان يقولوا كيف اندا كان كذا وكذا ومثاله قوله تعالى " فكيف اذا جلنا من كل أمة بشهيد" و قوله " فكيف إذا جمعنا هم ليوم لارب فيه " ثم امره تعالى النه منهم ذلك ان يعرض عنهم و يعظهم "

فلا وربك لا يومنون حتى يحكموك فيما شجر بينهم " ( تاريل الاية )
 شجر و هو ماخوذ عندي من التفاف الشجر فان الشجر يتداخل بعض اغصائه
 في بعض و اما الحرج فهوا لضيق -

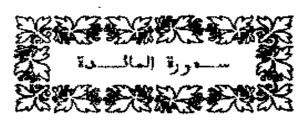
"أفلا يتدبرون القرآن ولوكان من عند فير الله لوجدوا فيه إختلافا كثيراً" ( تاريل الاية ) ان المواد منه الاختلاف في رتبة الفصاحة حتى لايكون في جملته ما يعد في الكلام الركيك بل بقيت الفصاحة فيه من اراه الى آخره على في فاية البلاغة و نهاية الفصاحة فاذا كتب كتاباً طويلاً مشتملاً على المعاني الكثيرة فلا بدران يظهر التفارت في كلامه بعيمت يكون بعضه قرياً متيناً و بعضه سخيفاً نازلاً ولما لم يكن القرآن كذلك علمنا انه المعجز من عند الله تعالى -

---- : \* : ----

" ولولا فضل الله عليكم ورحمته لاتبعيتم الشيطى الا قليلا" ( تاريل (لاية ) ال المراد بفضل الله و برحمته في هذه الاية هو نصرته تعالى و صعونته اللذان عنا هماالمنافقون بقولهم فافوز فوزاً عظيماً فبين تعالى انه لولا حصول النصو و الظفو على سبيل التتابع لا تبعتم الشيطان و تركتم الدين الاالقليل منكم وهم اهل البصا لمرائنات و النيات القوية و العزائم المتمكنة من افاضل المومنين الذين يعلمون انه ليس من شرط كونه حقاً حصول الدولة في الدنيا فسلا جل تواتر القنح و الظفر يدل على كونه حقاً و لا جل تواتر الانهزام و الانكسار يدل على كونه حقاً و بأطلاً على الدليل -

<sup>&</sup>quot; ارجاؤكم حصرت صدورهم ان يقاتلوكم از يقانلوا قومهم راوشاه الله "
السلطهم عليكم فلقاتلوكم فان اعتزلوكم فلم يقاتلوكم رالقوا اليكم السلم "
المناجعل الله لكم عليهم سبيلا " (تاريل الاية) انه تعالى لما ارجب الهجرة على كل من اسلم استثنى من له عددر فقال الاالسدين يصلحون وهم قدوم من المؤملين قصد وا الرسول للهجرة و النصرة الا انهم كان في طويقهم من الكفار ما لم يجدوا طويقاً اليه خوناً من اوللك الكفار فصاروا الى قوم بين المسلمين و بينهم عهد و إقاموا عند هم الى ان يمكنهم الخلاص - و استثنى بعد ذلك

من صار الى الرسول و لا يقاتل الرسول ولا اصحابه لانه يضاف الله تعالى لايه ولا يقاتل الكفار ايضاً لانهم اقاربه اولانه ابقى اولاده و از واجه بينهم نيخاف لو قاتلهم ان يقتلوا اولاده و اصحابه - نهذان الفريقان من المسلمين لا يحل قتالهم و ان كان لم يوجد منهم الهجرة ولا مقاتلة الكفار - ( آخر سورة النساد )



" يبلغون فضلاً من ربهم و رضواناً " ( تاريل الآية ) المواد بالآية الكفار الذين كانوا في عهد النبي صلعم فلما زال العهد بسورة براءة زل ذلك الخطر و لزم المراد بقوله تعالى " فلا يقربوا المسجد الحرام بعد عامهم هذا "

#### ..... : \* : ......

" فاعف علهم ر اصفح " ( تاريل الآية ) انا اذا حملنا القليل على الكفار منهم السدنين بقوا على الكفر فسرنا هذه الآية بأن المواد منها امر الله رسوله بأن يعفر عنهم ر يصفح عن صغائر زلاتهم ما داموا باقين على العهد -

#### ---- ; \* ; ---

 <sup>\*</sup> فبعث الله غراباً يبتعث في الارض ليريه كيف يواري سوأة الهيه "
 ( تاريل الاية ) عادة الغراب دفن الاشيساء فجاء غسسراب فدفن شيئاً فتعلسم ذلك منه -

<sup>&</sup>quot; فأن جاؤك فأحكم بينهم أو أعرض علهم " ( تأويل الآية ) أن الآية عامة في كل من جاده من الكفار - و الحكم ثابت في سائر الاحكام غير منسوح -

" انما رئيكم الله و رسوله و الذين آمنوا الذين يقيمون الصلاة و يؤثون الزكوة "

" و هم راكعون " ( تاريل الآية ) المراد حن الركوع الخضوع يعنى انهم يصلون و يزكون و هم منقادون خاضعون لجميع اراصر الله و نواهيه -

----: \*: ---

# ــــ\*⊙\*[ الجزء السابع ]\*⊙\*ــــ

" ما جعسل الله من بعيسرة ولا سائيسة و لا رصيلسة و لا حام " ( تاريل الاية ) اذا نتجت السناقسة عشرة ابطن تساوا حمت فلسهرها - ( أخر سورة المائدة )

\_\_\_:\*:\_\_\_

# 

"هرالذي خلقكم من طين ثم قضى اجلاً و اجل مسمى عنده "
"ثم انتم تمترون" ( تاريل الاية ) قوله " ثم قضى اجلاً " المراد منه أجال الماضين من الخلق - و قوله " و أجل مسمى عنده " المراد منه أجال الباقين من الخلق - فهو خص هذا الاجل الثاني بكونه مسمى عنده لان الماضين لما ما توا صارت أجالهم معلومة أما الباقون فهم بعد ام يموتوا فلم تصر اجالهم معلومة فلهذا المعنى قال و اجل مسمى عنده -

---:\*:---

<sup>&</sup>quot; وله ما سكن في الليل والنهار وهو السميع العليم قل أغير الله أتخذ"
" ولياً فاطر السموات والارض وهو يطعم ولا يطعم - قل إني أمرت الله أكون اول"
" من اسلم ولا تكونن من المشركين - قل إني الحاف إن عصيت وبي "
" عذاب يوم عظيم " ( وبط الاين بما قبلها ) ذكر في الايسة الا ولى السموات

و الارض اذ لامكان سوا هما وفي هذه الاية ذكر الليل و النهار اذ لا زمان سوا هما -فالزمان و المكان ظرفان للمحد ثات فاخبر سبحانه انه مالك للمكان و المكانيات و مالك للزمان و الزمانيات و هذا بيان في غاية الجلالة -

#### ---:\*:----

" رهو الذي انهاكم من نفس راحدة فمستقرر مستودع قد فصلنا الايات"

" تقوم يفقهون " ( تاريل الايسة ) ان التقدير هو الذي انها كم من نفس واحدة فمنكم مستقر ذئر و منكم مستودع أنثى الا انه تعالى عبر عن الذكو بالمستسقر لان النطفة أنما تتولد في صلبسه و انما تستسقر هناك - وعبر عن الانثى بالمستودع لان رحمها شبيهة بالمستودع لتلك النطفة و الله اعلم -

# ـــــ\*⊙\*[ الجزء الثامن ]\*⊙\*ـــــ

"رلتصغى اليه افئدة الذين لا يومنون بالآخرة رليرضوه رليقترفوا ماهم "
مقترفون" (تاريل الايدة) اللام في قوله ولتصغى اليه افئدة الذين لا يومنون بالاخدة متعلق بقدوله "يومي بعضهم الى بعض زخرف القول غرورا" والتقدير أن بعضهم يوهى الى بعض زخرف القول ليغروا بذاك ولتصغى اليه افئدة الذين لا يومنون بالاخرة وليوضوه وليقترفوا الذنوب ويكون المواد أن مقصود الشياطين من ذلك الابتعاء هو مجموع هذه المعاني ويكون المواد أن مقصود الشياطين من ذلك الابتعاء هو مجموع هذه المعاني -

<sup>&</sup>quot; ريوم نعشر هم جميعاً يا معشر الجن قد استكثر تم من الانس رقال"

<sup>&</sup>quot; اراياء هم من الانس ربنا استماع بعضنا ببعض ربلغنا اجلنا الذي اجلس "
الذا قال النار مثراكم خالدين فيها الا ماشاء الله - أن ربك حكيم عليم "
( تاريل الاية ) هذا الاستثناء غير راجع الى العلود و انما هو راجع الى الاجل الموجل لهم فكأنهم قالوا ربلغنا الاجل الذي اجلت لنا اى الذي سمياته لنا

الامن اهلكته قبل الاجل المسمى - كقوله تعالى " الم يرزا كم اهلكنا قبلهم من قرن" ركما فعل في قرم فوج رعاد ر ثمرد ممن اهلكه الله تعالى قبل الاجل الذي لو أمنوا لبقرا الى الوصول اليه - فتلخيص الكلم ان يقولوا استمتع بعضنا ببعض و بلغنا ما سميمت لنا من الاجل الاحن شئت ان تخترمه فاخترمته قبل ذاك بكفوه و ضلاله -

#### ...... : \* : ......

" وراسك الغذي ذر الرحمة ان بدأ يسذه بكم ريستخلف "

" من بعددكم ما يشاء كما انشانا كم من ذريسة قوم آخسرين " ( تاريل الاية ) بل المراد انه قادر على ان يخلق خلقا ثالثا مخالفا للهن ر الانس -

#### ----: \*: ---

"سيقول الذين أشراوا لو شاء الله ما اشردنا ولا آباؤا ولا عرمنا من شي "
لا تاوبل الاية) [ قال في جامع الاصفهائي ] ان حوف العطف يجب ان يكون معتأخراً عن اللفظة المواددة للضمير حتى يحسن العطف ويذدفع المحذور المذكور من عطف القوي على الضعيف و هذا المقصود الما يحصل اذا قلنا ما اشركنا نحن ولا آباؤنا حتى تكون كلمة لا مقدمة على غرف العطف مقدم على كلمة لا وحينتُذ يعود خوف العطف مقدم على كلمة لا وحينتُذ يعود المحذور المذاور ( فالجواب ) ان كلمة لا لما المخلص على قوله آباؤنا كان المحذور المذاور ( فالجواب ) ان كلمة لا لما المخلص على قوله آباؤنا كان المحذور المذاور ( فالجواب ) ان كلمة لا لما المخلص على قوله آباؤنا كان المحدود النفي الى ذوات الاباء محال بل فلك موجباً اضمار فعل هناك لان صوف النفي الى ذوات الاباء محال بل يجب صوف هذا الذفي الى فعل يصدر منهم و ذلك هو الاشراك فكان التقدير ما اشركنا ولا اشرك آباؤنا - و على هذا التقدير فالاشكال زائل - ( آخرسورة الانعام )



# Dissuissing of Character Strains of Character Strai

" فوسوس لهما الشيطان ليبدي لهما ماروري عنهما من سر أنهما "
" رقال ما نها كما ربكما عن هذه الشجرة الآ ان تكونا ملكين ارتكونا "
" من المخالدين " ( تاريل الآية ) بل كان آدم و ابليس في الجنة - لان هذه الجنة كانت بعض جنات الارض - و إلذي يقوله بعض الناس من أن ابليس دخل في جون الحية و دخلس الحية في الجنة فتلك القصة الركيكة مشهررة -

" فاخذتهم الرجفة فاصبحوا في ديا رهم جاثمين" ( تاريل الاية ) الطاغية اسم لكل ما تجاوز حده سواء كان حيوانا ارغير حيوان و الصق الهاء به للمبالغة فالمسلمون يسمون الماسك المعاني بالطاغيسة و الطاغسوت و قال تعالى " أن الانسان ليطغى أن رأه استغنى " و يقال طغى طغيانا و هو طاغ و طاغية و قال تعالى " كذبت ثمود بطغوا ها " و قال في غير الحيوان " إنا لما طغي الماء " اى غلب و تجاوز عن الحدد - و اما الرجفة فهي الزلزلة فى الارض و هي حركة خارجة عن المعتاد فلم يبعد اطلاق اسم الطاغية عليها و و اما الصيحة فالغالب أن الزلزلة لا تذفك عن الديحة العظيمة الهائلة و واما الصاغة فالغالب النازلة و كذلك الزجوة قال تعالى " فانما هي زجرة واحدة فاذا هم بالساهرة"

ـــــ\* € الجرز التاسع ]\* € \*---

<sup>&</sup>quot; وواعدنا موسى ثلثين ليلة و اتممناها بعشر فتم ميقات ربسه أربعين "

٣ ليلة رقال موسى لاخيه هارون الملفذي في قومي ر اصابح ولا تتبع سبيل "

"المفسدين - " ( تاربل الاية ) ان موسى عليه السلام بادرا الى ميقات ربسه قبل قومه و الدليل عليه قوله تعالى " وما أعجلك عن قومك يا موسى قال هم أولاء على اثري " فجائز ان يكون موسى اتي الطور عند تمام الثلاثين فلما اعلمه الله تعالى خبر قومه مع السامري رجع الى قومه قبل قمام ما رعده الله تعالى ثم عاد الى الميقات في عشرة أخرى فتم اربعون ليلة -

"سأصرف عن آياتي الدنين يتكبرون في الارض بغير الحق و إن يروا "

" كل آية لا يرمنوا بها وإن يروا سبيل الرشد لا يتخذره سبيلاً وإن يروا سبيل "

" الغي يتخذره سبيلاً " ( تاريل الاية ) ان هذا الكلام تمام لما وعد الله موسئ عليه السلام به من اهلاك (عداله ومعني صرفهم اهملا كهم فسلا يقدرون على منع مرسئ من تبليغها ولا على منسع المومنين من الايمان بها - على منع مرسئ من تبليغها ولا على منسخ المومنين من الايمان بها وهدو شبيه بقوله " بلغ ما أنزل إليك من ربك و إن لم تفعل فما بلغت رسائته و الله يعصمك من الناس " فاراد تعالى ال يمنع اعداد مرسى عليه السلام من ايذائه و منعه من القيام بما يلزمه في تبليغ النبوة والرسائة - عليه السلام من ايذائه و منعه من القيام بما يلزمه في تبليغ النبوة والرسائة -

<sup>&</sup>quot; رلما رجع مرسى إلى قرمه غضبان اسفا قال بدُسما خلفتموني "
" من بعدي أعجلتم أمر ربكم " ( تاريل الاية ) كان عارفا بذلك من قبل
[ ريدل عليه رجوه ] ( الارل ) ان قرله تعالى رلما رجع مرسى الى قومه غضبان اسفا يدل على انه حال ما كان راجعا كان غضبان اسفا رهو انما كان راجعا الى قومه قبل و صرله اليهم فدل هذا على انه عليه السلام قبلة وصوله اليهم كان عالما بهذه الحالة ( الثاني ) انه تعالى ذكر في سورة طمه انه اخبره برقرع تلك الواقعة في الميقات -

" راتل عليهم نبأ الذي أتيناه آياننا فانسلخ منها فاتبعه الشيطان فكان "
"من الغارين" ( تاريل الاية ) هوعام فيمن عرض عليه الهدى فاعرف عسفه
[ قال ] قوله " أتيناه آياتنا " الله بيناها فلم يقبل وعربي منها و رسواه قولك انسلخ وعربي و تباعد و رهذا يقع على على كان كافر لم يؤمن بالادلة واقلم على الكفر و نظيره قوله تعالى " بها بها الدذين أوتوا الكتاب آمنوا بما فزلنا مصدقاً لما معكم من قبل ان فطمس وجرها " وقال في حق فرون فانه " ولقد اربذاه آيا تنا كلها فكذب وأبي" وجائزان يكون هذا الموصوف فرعون فانه تعالى ارسل اليه مرسى و هارون فاعرض و ابى وكان عاديا ضالا متبعا للشيطان ( أخرسورة الاعراف)

# 会のおおおおおおおおおおおおお会のおおおおおおおおおおおおお会のおおおおおおおおおおおおおお会のおからまます。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできません。ののできませ

" الآن خفف الله عنكم و علم ان نيكم ضعفاً فان يكن منكم مالة صابرة "
"يغلبوا مأتين وإن يكن منكم ألف يغلبوا الفين باذن ألله و الله مع الصابرين"
( تاويل الآية ) السه تعالى قال في الآيسة الأولى " إن يكن منكم عشرون منابرون يغلبوا مأتين " فهب انا نحمل هذا الخبر على الامر الا ان هذا الاسوكل مشروطا بكون العشرين قادرين على الصبر في مقابلة المائتين و قولسه الأن خفف الله عنكم وعلم أن فيكم شعفاً يدل على ان ذلك الشوط غير حاصل في حق هولاد فصار حاصل الكلم ان الاية الاولى دالت على ثبوت حكم عند شرط مخصوص وهذه الاية دالت على ان ذلك الشوط مفاود في حق هدذا التقدير حق هدذا التقدير

لم يحصل النسخ البدة - فإن قالوا قوله أن يكن منكم عشرون صابرون يغلبوا مالتيس معناه ليكن العشرون الصابرون في مقابلة المالتين و على هذا التقدير فالنسخ الزم - قلنا لم ال يجوز ان يقال ان المراد من الاية ان حصل عشرون صابرون في مقابلية المائتين فليشتغلوا بجهادهم و العاصل ان لفظ الايسلة وردعلي صورة الخبو خالفنا هسذا الظاهر وحملناه على الامرس اما في رعايسة الشرط فقسد تركنساه على ظاهسسره ر تقديره ال حمل منكم عشرون موصرفون بالصبر على مقارمة المأتين فليشتغلوا بمقاومتهم ر على هذا التقدير فلا نسخ - فإن قالوا قوله " الآن خفف الله عنكم" مشعربان هذا التكليف كان مترجها عليهم قبل هذا التكليف - قلنا لا نسلم أن لفظ التخفيف يدل على حصول التثقيل قبله لان عادة العرب الرخصة بمثل هذا الكلام كقوله تعالى عند الرخصة للحر في نكاح الامة "يريد الله إن يتففف عنكم" وليس هناك نسخ والما هو اطلاق نكام الاحة لمن لايستطيع نكام الصوالو فكذاههنا -ر تحقيق القول أن هؤلاء العشرين كانوا في محل أن يقال أن ذلك الشرط حاصل فيهم فكان ذلك التنليف لازما عليهم فلما بين الله أن ذلك الشرط غير حاصل فيهم ر انه تقالى علم أن فيهم ضعفاء لا يقدر ون على ذلك فقد تخلصوا عن ذلك الشوف فصم أن يقال خفف الله علكم - أو مما يدل على عدم النسخ إله تعالى ذكر هذه الاية مقارنة للاية الرلى رجعل الناسخ مقارنا للمنسوخ لا يجوز- فان قالوا العبرة في الناسخ و المنسوخ بالنزول دون التلارة فانها قد تتقدم وقد تِلْلَمُ الْأَتْرِي إِنْ فِي عَدَةَ الرِّفَاةِ النَّاسِخِ مُقَدِم عَلَى المنسوخِ قَلْنَا لَمَا كَانَ كُونِ الناسع مقارنا للمذسوخ غير جائز في الرجود و جب أن لا يكون جائزا في الذكر اللهم الا لهليل قاهر و انتم ما ذكرتم ذلك - و اما قوله في عدة الوفاة الناسخ مقدم على المنسوع فلقول أن أبا مسلم ينكر كل أنواع النسخ في القرآن فكيف يمكن الزام هذا الكلام عليه ؟ ﴿ آخر سورة الأنفال ﴾



# ســررة التــربة

" النما يعمر مساجد الله من أمن بالله و اليوم الآخر و اقام الصلوة "

"رآتى الزكوة رلم يخش الا الله نعسى الله ال يكونوا من المهتدين" (تاريل الاية) "عسى "ههذا راجع الى الغباد رهر يفيد الرجاء فكان المعني ال الذين ياتون بهذه الطاءات انما ياتون بها على رجاء الفوز بالاهتداء لقوله تعالى "يدعون ربهم خوفا رطمعاً" و التحقيق فيه ان العبد عند الاتيان بهذه الاعمال لا يقطع على الفوز بالثواب لانه يجوز على نفسه انه قد الهل بقيد من القيود المعتبرة في حصول القبول -

"ان عدة الشهور عند الله اثنا عشر شهرا في كتاب الله يرم خلق السموات"
" و الارض " ( تاريل الاية ) " في كتاب الله " الله الرجبه و حكم به و النتاب في هذا الموضع هو العكم والايجاب كقواه تعالى " كتب عليكم القتال"
" كتب ربكم على نفسه الرهمة "

---: \*: ----

" عفا الله عنسك لم اذنت لهم حتى يتبين لك الذين صدقوا وتعلم"
" الكاذبين - لا يستاذنك الذين يومنون بالله و اليوم اللغو ان يجاهدوا"
" باسوالهم وانفسهم و الله عليم بالمتقين - انما يستاذنك الذين لا يومنون"
" بالله واليوم اللغر وارتابت قلوبهم فهم في رببهم يترددون" ( تاريل الاية )
قوله " لم اذنت لهم" ليس فيه ما يدل على ان ذلك الاذن فيما ذا ؟
فيحتمل أن بعضهم استاذن في القدود فاذن له و يحتمل أن بعضهم استاذن في الخروج فاذن له مع أنه ما كان خروجهم معه صواباً لاجل أنهم كانوا عيونا للمنافقين على المسلمين فكانوا يثيرون الفتن و يبغون الغوائل فلهذا السبب

ما كان في خررجهم مع الرسول مصلحة - رالدليل على صحة ما قلنا ال هذه الآية دلت على ال خررجهم معه كان مفسدة فرجب حمل ذلك العتاب على انه عليه الصلوة رالسلام اذن لهم في الخررج معه رتاكد ذلك بسائر الايات منها قوله تعالى " فان رجعك الله الى طائفة منهم فاستاذنوك للخررج فقل لن تخرجوا معي ابدآ " رسنها قوله تعالى " سيقول المخلفون اذا انطلقتم الى قوله قل لن تتبعونا "

### •---

"الم يعلموا انه من يحاددالله ررسوله فان له نارجهم خالداً فيها ذلك"
"المحزي العظيم" (تاريل الآية) " يحادد "المحادة ما خوذة من الحديد حديد السلاح- " جهسنم " من اسماء النار راهل اللغة يحكون عن العرب ان البئر البعيدة القعر تسمي الجهنام عندهم فجاز في جهنم ان تكون ماخوذة من هذا اللفظ - رمعني بعد تعوها انه لا آخر لعذابها - والخالد الدائم - والحزي قد يكون بمعنى اللدم ربمعنى الاستحياء والندم هذا اراى لقوله تعالى " واسررا الندامة لما رارا العداب"

### --:\*:---

<sup>&</sup>quot; يحذر المنافقون الى تنزل عليهم سورة تنبئهم بما في قلوبهم قل استهزؤ"

" أن الله مخرج ما تحذرون " ( تاريل الآية ) هذا حذر اظهره المنافقون على رجه الاستهزاء حين رأوا الرسول عليه الصلوة و السلام يذكر كل شي و يدعى الله عن الوحي و كان المنافقون يكذبون بذلك فيما بينهم فاخبر الله وسوله بذلك و امره أن يعلمهم أنه يظهر سرهم الذي حذر وا ظهوره و في قوله " استهزؤا " دلالة على ما قلناه -



" رائل سألتهم ليقول الما كنا نخوض رائلعب قل أبالله را آياته راسوله" كنتم تستهزؤن " ( تاريل الآية ) بين تعالى في هذه الآية اله اذا قيل لهم لم معلتم ذلك قالوا لم نقل ذلك على سبيل الطعلس بل الجال انا كنا لنخوض رائلعب -

#### <del>----</del>: \*: -----

# 🛶 الجيزاء الحسادي عشر 🎥

"الم يعلموا ان الله هو يقبل التوبة عن عبادة ر ياخذ الصدقات ر ان الله " " هر التواب الرهيم " ( تاريل الاية ) قوله " الم يعلموا " ر ان كان بصيغة الاستفهام الا ان المقصود منه التقرير في النفس - ر من عادة العرب في اليهام المخاطب و ازالة الشك عنه ان يقولوا اما علمت ان من علمك يجب عليك خدمته اما علمت ان من احسن اليك يجب عليك شكره فبشر الله تعالى هو لا التاليين بقبول توبتهم و صد قاتهم شم زاده تاكيداً بقولمة " و هوالتواب الرهيم "

## **--**⊙\*⊙ --

" وقل اعملوا فسيرى الله عملكم ورسوله والمومنون وستردون الى "
عالم الغيب والشهادة فينبلكم بما كفتم تعملون" (تغريل الاية) ان المومنين شهداء الله يوم القيامة كما قال " وكذلك جعلفاكم آمة وسطا " الاية والرسول شهيد الامة كما قال " فكيف اذا جلفا من كل آمة بشهيد وجلفابك على هولاء شهيدا " فثبت ان الرسول والمومنين شهداء الله يوم القيمة والشهادة لا تصم الا بعد الرؤية فذكر الله ان الرسول عليه السلام والمومنين يرون اعمالهم والمقصود التنبيه على انهم يشهدون يوم القيامة عند حضور الاولين والاخرين بانهم اهل الصدق والسداد والعفاف والرشاد -

" التأثيون العابدون العامدون السائحون الراكعون الساجدون الامرون "
" بالمعروف و الذاهون عن المنكر و العافظون لحدود الله و بشر المومنين "
( تاريل الآية ) السائحون السائرون في الارض و هو ماخوذ من السيم سيم الماء الجاري - و المواد به من خرج مجاهدا مهاجوا - و تقويره انه تعالى حست المومنين في الآية الاولى على الجهاد ثم ذكر هذه الآية في بيان صفات المجاهدين فينبغي ان يكونوا موموفين بمجموع هذه الصفات -

"---:\*:---

"لقد تاب الله على النبي و المهاجرين و الانصار الذين اتبعوه في "

"ساعة العسرة من بعد ما كاد يزيغ قارب فريق منهم ثم تاب عليهم إنه بهم "

"رؤف رحيم " ( تاريل الاية ) يجوزان يكون المسواد بساعسة العسرة جميع الحوال و الارقات الشديدة على الرسول وعلى المومنين فيدخل فيه غزرة الخندق و غيرها - وقد ذكر الله تعالى بعضها في كتابه كقوله تعالى - " و إذ زاغت الابصار و بلغت القلوب العناجر " وقوله " لقد صدقكم الله وعده إذ تحسونهم باذنه حتى إذا فشلتم " الاية و المقصود منه وصف المهاجرين و الانصار بانهم اتبعوا الرسول عليه السلام في الارقات الشديدة و الاحوال السعبة و ذلك يفيد نهاية المديه و التعظيم - ( آخر سورة التوبة )



"الرتلك آيات الكتاب الحكيم" ( تاريل الايسة ) أن قوله " الر " اشارة الى حررف التهجي فقوله الرتلك آيات الكتاب يعنى هذه الحروف هي الاشياء التي جعلت آيات رعلامات لهذا الكتاب الذي به رقع التحدي

فلولا امتياز هذا الكتاب عن كلام الناس بالرصف المعجز ر الا لكان اختصاصه بهذا النظم درن سائر الناس القادرين على التلفظ بهذه الحررف محالا -

" أن ربكم الله الذي خلق السموات و الأرض في سنة ايام ثم استوى " " على العرش يدبر الامر مامن شفيع الا من بعد اذنه ذلكم الله ربكم فاعبدره " " أَفَلًا تَذَكُرون " ( تَأْرِيلُ الآية ) " العرش" ليس المراد منه ذلك بل المراد من قوله ثم استرى على العرش انه لما خلق السموات والارض سطحها و رفع سمكها فان كل بذاء فانه يسمى عرشا ربانيه يسمى عارشا قال تعالى '' رمن الشجر رمما يعرشون " اے يبنون - رقال في صفة القرية " فهي خارية على عررشها " والمرادان تلك القرية خلت مذهم مع سلامة بنافها وقيام سقوفها موقال " ركان عرشه على المآء" است بذاءه - وانما ذكر الله تعالى ذلك النه اعجمه في القدرة فالباني يبني البناء متباءدا عن الماء على الارض الصلبة لللا ينهدم والله تعالى بني السموات والارض على الماء ليعرف العقلاء قدرته وكمال جلالته-والاستراء على العرش هو الاستعلاء عليه بالقهرو الدايل عليه قولسه تعالى " رجعل لكم من الفلك والانعام ما تُركبون لتستورا على ظهورة ثم تذكروا نعمة ربكم اذا استويتم عليه " [ قال ] فثبت أن اللفظ يحتمل هذا الذي ذكرناه فلقول رجب حمل اللفظ عليه ولا يجوز حمله على العرش الذي في السماء -والدليل عليه هو أن الاستدلال على رجود الصانع تعالى يجب أن يحصل بهي معلوم مشاهد والعرش الذي في السماء ليس كذلك و اما اجرام السموات والارضين فهي مشاهدة معسوسة فكأن الاستدلال بالموالها على رجود الصائع الحكيم جائزا صواباحسنا - [ ثم قال ] رسما يويد ذلك أن قوله تعالى خلسق السموات والارض في ستسة ايام اشارة الى تخليق دواتها وقوله ثم استسوى على العسرش يكرن اشارة الى تسطيعها و تشكيلها بالاشكال الموافقة لمصالحها - علرى هذا الرجه تصير هذه الاية موافقة لقسوله سبحسائه وتعالى " أأنتم أشد خلقاً أم السماء بناها رفع سمكها فسواها " فذاكر أرااً أنه بناها ثم ذكر ثانيا أنه رفع سمكها فسواها و كذالك عهنا ذكر بقوله خلق السموات والارض أنه خلق ذرا تها ثم ذكر بقوله ثم استرى على العسرش أنه قصد ألى تعسر يشها و تسطيحها و تشكيلها بالا شكال الموافقة ألها - "صامى شفيع الأمن بعد إذ نه" الشفيع ههنا هو الثاني و هو ماخوذ من الشفع الذي يخسالف الوتركما يقال الزرج والفرد فمعلي الاية خلق السموات والارض وحدة ولاحي صعه ولا شريك بعينه ثم خلق الملا ثكة والجن والبشر و هو المواد من قوله " إلا من بعد إذنه" الله عدت أحدد و لم يدخل في الوجود الا من بعد أن قال له كن حتى المحمل -

# \_\_\_:( sp ):\_\_\_

<sup>&</sup>quot; ريرم نحشرهم كأن لم يلبثوا إلا ساعة من النهار يتعارفون بينهم " ( تاريل الاية ) لما ضيعوا اعمارهم في طلب الدنيا و الحرص على لدذا تها لم ينتفعوا بعمرهم البتة فكان و جود ذلك العمر كا لعدم فلهذا السبب استقلوه و نظيرة قوله تعالى " وما هو بمزحزحه من العذاب أن يعمر " ( أخرسورة يونس )



<sup>&</sup>quot;إن الدذين أمنوا وعملوا الصالحات يهديهم ربهم بايمانهم تجري"
" من تحتهم الا نهار في جنات النعيم دعواهم فيها سبحانك اللهم و تحيتهم "
" فيها سلام و آخر دعواهم أن الحمد لله رب العالمين " ( تاريل الاية )
" دعواهم " أي قولهم و أقرار هم و نداء هم و ذالك هو قولهم " سبحانك اللهم"

# --\*=\*( الجزر الثاني عشر )\*=-



" فاما الذين شقوا ففي النار لهم فيها زفير وشهيق خالسدين فيها "
" ما دامس السموات والأرض " ( تاريل الآية ) الزفير ما يجتمع في العدد من النفس عند البكاء الشديد فينقطع النفس والشهيق هو العوت الذي يظهر عند الكربة و العزن و ربما تبعثهما الغشية و ربما حصل عقيبة المرت - ( أخر سورة هود )

## --\* \* [ الجزء الثالث عشر ]\* ث\*-



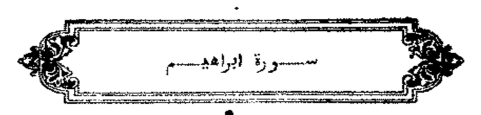
" له معقبات من بين يديه و من خلفه يعفق ونه من امراله "

( تاريل الاية ) المراد إنه يسترى في علم الله تعالى السرو الجهرو المستخفي بظلمة الليل و السارب بالنهار المستظهر بالمعارنين و الانصار وهم الملوك و الامراء فمن لجا الى الليل فلن يفوت الله امره و من سارنهاوا بالمعقبات وهم الاحراس و الاعوان الذين يحفظونه لم ينجه احراسه من الله تعالى و المعقب العون لانه آذا ابصر هذا ذاك قلا بد ان يبصر ذاك هذا فتصير بصيرة كل واحد منهم معاقبة لبصيرة الاخر فهذه المعقبات لا تخلص مسن قضاء الله و من قدره و هم و ان ظنوا انهم يخلصون مخدومهم من امر الله و من قدره و هم و ان ظنوا انهم يخلصون مخدومهم من امر الله و من قانهم لا يقدرون على ذلك البتة و المقصود من هذا الكلام

بعث السلاطين ر الامراء ر الكبراء على ان يطلبوا المتلاص من المكاره عن حفظ الله ر عصمته و لا يعولوا في دفعها على الاعوان ر الانصار و لذلك قال تعالى بعده " و اذا اراد الله بقوم سوء فلا صرد له و ما لهم من درنه من وال"

"رهم يجادلون في الله رهو شديد المحال" (تاويل الاية) ان المحال عبارة عن الشدة و منه تسمى السنة الصعبة سنة المحل و ما حلت فلانا محالاً اى قارمته اينا اشد [قال] و محال فعلل من المحل وهو الشدة و لفظ فعال يقع على المجازاة و المقابلة - فكان المعني انه تعالى شديد المغالبة -

" بل زين للذين كفررا مكرهم رصدرا عن السبيل " ( تاريل الآية ) [ اي صدتهم ] انفسهم ر آصد ] بعضهم لبعض - كما يقال فلان معجب ر ان لم يكن ثمة غيره - ( آخر سورة الرعد )



" ولقد ارسلنا موسى بآياتنا أن أخرج قرمك من الظلمات الى النور" ( تاويل الاية ) انسه تعالى قال في صفة محمد صلعم " كتاب انزلناه إليك لتخرج الناس من الظلمات الى النور" وقال في حق موسى عليه السلام " ان الخرج قومك من الظلمات الى النور" و المقصود بيسان ان المقصود من البعثة واحد في حق جميع الانبياء عليهم السلام و هوان يسعوا في اخراج الخلق من ظلمات الضلالات الى الزار الهدايات -

<sup>&</sup>quot; الم يأتكم نبأ السذين من قبلكم قسوم نوح وعساد و ثمود والذين " " من بعد هم لا يعلمهم إلا الله جآء تهم رسلهم بالبينات فردوا ايسديهم في "

" أفواههم ر قالوا إنا كفرنا بما أرسلتم به ر إنا لفي شك مما تسدعوننا إليه " مريب " ( تاريل الآية ) السه يحتمل ان يكون ذالك خطا با من موسى عليه السلام لقومة ر المقصود منه السه عليه السلام كان يخونهم بمثل هسلاك من تقدم - " فردرا أيسديهم " المراد باليد ما نطقت به الرسل من الحجج ر ذلك لان اسماع الحجة انعام عظيم والا نعام يسمى يبدأ يقال لفلان عندي يداذا أولاه معرونا رقد يذكر اليد ر المراد منها صفقة البيع ر العقد كقوله تعالى " إن الذين يبا يعونك إنما يبا يعون الله يد الله فوق ليديهم " فالبينات التي كان الا نبياء عليهم السلام يذكرونها ر يقرر رنها نعم ر اياد - ر ايضاً العهود التي كان الا نبياء عليهم السلام يذكرونها و يقرر رنها نعم ر اياد - ر ايضاً العهود التي كانوا ياتون بها مع القوم ايادي و جمع البد في العدد القليل هو الا يدي رفي العسدد الكليس هسر الا يادي فثبت ان بيانات الانبياء عليهم السلام و عهودهم صم تسميتها بالايدي و زاذا كانت النصائم والعهود (نما تظهر من الفرنا لم تقبل صارت مردودة الى حيث جاءت ر نظيرة قوله تعالى " أذ تلقونه بالسنتكم وتقولون بافواهكم مائيس لكم به علم " فلما كان القبول تلقياً بالا فواه عن الادفع وداً في الا فواه عن الادفاء كان الدفع وداً في الا فواه عن الادفاء كان القبول تلقياً بالا فواه عن الادفاء كان القبول تلقياً بالا فواه عن الادفاء كان الدفع وداً في الا فواه عن الاداء كان القبول تلقياً بالا فواه عن الادواء كان الدفع وداً في الا فواه عن الاداء كان الدفع وداً في الا فواه عن الاداء كان الدفع وداً في الا فواه عن الدود كان الدفع وداً في الا فواه عن الدود كان الدفع وداً في الا فواه على القبول تلقياً بالا فواه عن الدود كان الدود كان القبول تلقياً بالا فواه عالى القبول تلقياً بالادود كان القبول كان القبول تلقياً بالادود كان القبول تلقياً بالادود كان القبول كان القبول تلقياً بالادود كان القبول كان القبول كان القبول كان الدود كان القبول كان القبول كان القبول كان القبول كان القبول كان القبول كان الودد كان القبول كان الدود كان كان القبول كان القبول كان القبول كان الدود كان الود كان كان الودد كان كان ك

<sup>&</sup>quot; الله الذي خلق السموات و الارض و انزل من السماء مآء فاخرج به من "
" الثمرات رزقاً لكم " ( تُاريل الاية ) لفظ الثمرات يقع في الاغلب على ما يحمل على الاشجار ربقع ايضا على الزروع والنبات كقوله تعالى "كلوا من ثمره اذا اثمر و آثرا حقه يوم حصاده " -

<sup>&</sup>quot; و اندر الناس يوم باتيهم العداب" (تاريل الاية) " يوم ياتيهم العداب" [حمله على انه] حال المعاينة [رحجته] ان هذه الاية شبيهة بقوله تعالى " و انفقوا مما رزقناكم من قبل أن ياتي أحد كم الموت فيقول رب لولا الحرتذي الى اجل قريب فاصدق " (أخر سورة ابراهيم)

# 

# THE KNOWN BRUSH A

" ر اذا رأى الذين اشركوا شركافهم قالوا ربنا هؤلاء شركاؤنا الذين كنا آدعو "
" من درنك " ( تاريل الآية ) مقصود المشركين احالة هذا الذنب على هذه
الاصنام فظفوا أن ذالك ينجيهم من عذاب الله تعالى أو ينقص من عذابهـــم
فعذد هذا تكذبهم تلك الاصنام ".

" أن الله يامر بالعدل والاحسان وايتآه ذي القربى وينهى عن الفحشآه " والمنكر والبغي يعظكم لعلكم تذكرون" ( تاويل الاية ) " ايتاء ذي القوبى " يويد صلة الرحم بالمال فان لم يكن فبالدعاء [ ورسم ابر مسلم عن ابيسه ] ان وسول إلله صلعم قال أن أعجل الطاعة ثوابا صلة الرحم أن أهل البيس ليكونون فجارا فتذمي أموالهم و يكثر عددهم أذا وجهلوا أرحامهم -

----: \* : ----

<sup>&</sup>quot; واذا بدلنا أية مكل آية والله اعلم بما ينزل قالوا انما انت مغتر "
بل اكثرهم لايعلمون" ( تاويل الاية ) المواد ههنا اذا بدلنا أية مكان آية في الكتب المتقدمة مثل انه حول القبلة من بيت المقدس الى الكعبة قال المشركون انت مفتر في هذا التبديل - ( أخر سورة النصل )



## س\*℃[ الجزُّ الخامس عشر ] ۞ \*---

# المنافعة ال

" قال ارأيتك هذا الذي كرمت على لأن الحرت الى يوم القيامة "
"للمتنكن ذريته الاقليلا" (تاريل الاية) "للمتنكن" انه من قرل العرب منك
الدابة يعنكها اذا جعل في حنكها الاسفل حبلاً يقودها به [قال] اللمتناك
افتعال من العنك كانه يملكهمكما يملك الفارس فرسة بلجامه [فمعني الاية]
لاقودنهم الى المعاصي كما تقساد الدابة بعبلها - (آخر سورة بني اسرائيسل)

---\*:::\*( الجزء السادس عشر )\*:::\*---



" فارسلنا إليها ررحنا فتمثل لها بشراً سويا " ( تاريل الاية ) " ررحنا " انه الررح الذي تصور في بطنها بشراً -

" قال إني عبد الله أثاني الكتاب رجعلني نبياً رجعلني مباركا أينما كنت " ( تاريل الاية ) " الكتاب " المراد هو الا نجيل لان الالف و اللام ههذا للجنس الي أتاني من هذا الجنس -

" ر إن الله ربي ر ربكم فاعبدوه هــذا صراط مستقيم " ( تاريل الاية ) الوا ر في " ر إن الله " عطف على قول عيسى عليه السلام " إني عبد الله النانى الكتاب " كأنه قال اني عبد الله ر انه ربي ر ربكم فاعبدوه -

" قال اراغب آنت عن آلهتي يا إبراهـــيم؟ لئن لم تنتــه الرجملك "
د رهجرني ملياً " ( تاريل الآية ) " لا رجملك " المراد منه الرجم بالصجارة الا انه تــد يقال ذالك في معني الطرد ر الا بعاد اتساعا ر يــدل على انــه اراد الطرد قرله تعالى " ر اهجرني ملياً "

#### --: \*: ----

" إذا تتلى عليهم آيات الرحمن خروا سبعداً و بكياً " ( تاريل الاية ) المراد بالايات التي نيها ذكر العذاب المنزل بالكفار -

#### CA COMPANY OF A

"جنات عدن التي وعد الرحمن عباده بالغيب انه كان رعده ماتياً" الذين الرحمان للذين يكونون عباداً بالغيب اي الذين الذين عبدونه في السربطاف إلمنافقين فانهم يعبدونه في الطاهرولا يعبدونه في السرب

#### ---- \* : -----

" رما نتنزل الا بامر ربك: له ما بين ايدينا رما خلفنا رما بين ذلك "

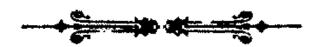
" رما كان ربك نسيا - رب السموات والارض رما بينهما فاعبده واصطبر لعبادته "
هل تعلم له سميا - ( تاريل الاية ) قوله " رما نتنزل الا بامر ربك " يهوز
لن يكون قول اهل الجنة و المواد وما نتنزل الجنة الا بامر ربك له ما بين الدينا الدينا الدينا و ما بين ذلك اى ما بين الوقتين وما كان ربك نسيا لشي مما خلق فيترك اعادته لانه عالم الغيب

لا يعزب عنه مثقال ذرة رقوله " و ما كان ربك نسيا " ابتداء كلام منه تعالى في مطاطبة الرسول صلعم و يتصل به " رب السموات و الارض " الله بل هو رب السموات و الارض وما بينهما فاعبده -

#### ----

" وقالوا اتخذ الرحمن ولداً لقد جلتم شيئاً ادا - تكاد السموات يتفطرن" منه و تنشق الأرض و تغر الجبال هدا - ان دعوا للرحمان ولداً" ( تاريل الاية ) ان السموات و الارض و الجبال تكادان تفعل ذالك لو كانت تعقل من غلظ هذا القول -

"ان الذين أمنسوا رعملوا الصالحسات سيجعل لهم الرحمسن رفا" و تاريل الاية) معنى "سيجعل لهم الرحمن رفا "اى يهب لهم ما يحبون رالود و المحبة سواء يقال آتيت فلانا محبته و جعل لهم ما يحبون و جعلت له وده و من كلامهم يود لو كان كذا و وددت ان لو كان كذا اى احببت و معناه سيعظيهم الرحمن ودهم الله محبوبهم في الجنة - [قال] بل القول ألثاني اولى لوجود (احدها) كيف يصم القول الاول مع علمنا بان المسلم المتقي بعضه الكفاروقد يبغضه كثير من المسلمين - (وثانيها) ان مثل هذه المحبة قد تحصل للكفار والفساق (كثر فليف يمكن جعله العاما في حتى المومنين (وثالثها) ان محبتهم في قلوبهم من نعلهم لا ان الله تعالى خعله فلان حمل الاية على اعطاء المنافع الاخروية اولى - (أخر سورة مويم)





" إن الساعة أتبة أكاد أخفيها للجزي كل نفس بما تسعى فلا يصدنك " " عنها سن لا يومن بها رائبع هواه فتردي " ( تاريل الاية ) اكاد بمعني اريد ر هو كقوله " كذلك كدناً ليوسف " و من امثالهم المتدا راة لا افعل ذالك را الأد الحي وال اربد أن العله - " الا يصديُّك عنها " أي عن المسلاة التي امرتك بها " من لا يومن بها " أي بالساعة فالضمير الأول عائد الى الصلاة و الثاني الى الساءة ومثل هذا جالز في اللغة فالعرب تلف المعبرين ثم ترمي بعوا بهما جملة ليرد السامع الى كل خبر حقه -

" فلبثت سنين في اهل صدين ثم جئت على قسدريا موسى "، ( تاريل الآية) الها مشررحة في قوله تعالى " رلما توجه تلقاء مدين الى قوله فلما قضى مرسى الأجل " رهي اما عشرة راما اثمان لقوله تعالى " على ان تاجرٌ ني ثماني حجم فان أنعمت عشراً فمن عندك "

" فأتبعهم فسرعون بجنوده " ( تاريل الاية ) زعم رواة اللغة ان اتبعهم ر تبعهم راحد وذالك جالز ريحتمل أن تكون الباء زائدة رالمعني أتبعهم فرعون جذوده كقوله تعالى " لا تلخذ بالتعيثي ولا براسي " ر " أسوى بعبده "

" قال فما خطبك يا سامري قال بصرت بمالم يبصروا به فقبضت قبضة" " من اثر الرسول فنبذتها وكذالك سولسا لي نفسي قال فاذهب فان لك " " في الحياة أن تقول لا مساس وإن لك موعداً لن تخلفه " ( تاريل الاية ) ليس في القرآن تصريح بهدذا الدني ذاره المفسرون فههذا رجه أخر رهو ل يكون المراد بالرسول موسى عليه السلام و با ثره سنته و رسمه الذي امر به فقد يقول الرجل فلان يقفو اثر فلان ريقبض اثره اذا كان يمتثل رسمه والتقدير

ان موسى عليه السلام لما اقبل على السامري باللوم والمستملة عن الامر الذي دعاء الى اضلال القوم في باب العجل فقسال "بصرت بمسالم يبصروا به " اي عرفت ان الذي انتم عليه ليس بعتى وقد كلت قبضت قبضة من اثرك ايها الوسول اي شيئاً من سنتك ودينك فقذ فته اي طرحته فعند ذلك إعلمه موسى عليه السلام بماله من العذاب في الدنيا و الاخرة وانما اوره بلفظ الاخبار عن غالب كما يقول الرجل لوئيسه وهو مواجه له مايقول الامير في كذا وبماذا يامر الامير و اما دعاءه موسى عليه السلام وسولا مع جعده وكفره فعلى مثل مذهب من حكي الله تعالى عنه قوله " ياايها الذي نزل عليه الذكر الك لمجنون" وإن لم يومنوا بالانزال "لامساس" يجوز في حمله ماأويد مسي النساء فيكون من تعذيب الله اياه انقطاع نسله فلا يكون له ولد يوفسه فيخليه الله تعالى من زينتي الدنيا اللتين ذكر هما بقوله " المال والبنون زينة الحيالا الدنيا"

<sup>&</sup>quot; ونعشر المجرمين يومنك زرقاً يتخافتون بينهـم أن لبثتم الأعشراً" وتاريل الآية) المراد بهذه الزرقة شخوص ابسارهم والازرق شاخص لانه لضعف بصره يكون محدقا نحوالشي يريدان يتبينه و هذه حال الخائف المتوقع لما يكره وهو كقوله " انما يؤخرهم ليوم تشاخص فيه الابصار"

<sup>---: \* : ---</sup>

<sup>&</sup>quot; ريسالونك عن الجبال فقل ينسفها ربي نسفاً فيذرها قاعاً صفصفاً "
" لا ترى فيها عرجاً رلا إممتاً يرمكذ يتبعون الداعي لا عوج له رخشعت الاصوات
" للرحمن فلا تسمع الا همساً يرمكذ لا تنفع الشفاعة الا من اذن له الرحمن "
" ررضي له قولاً يعلم ما بين ايديهم رما خلفهم رلا يسيطون به علماً رعنت "
" إلوجود للحبي القيوم وقد خاب من حمل ظلماً و من يعمل من المالحات "
" رهو مومن فلا يخاف ظلماً ولا هضماً " (قاريل الاية) " القاع " الارض الملساء المسترية وكذالك الصفصف " وخشعت الاصوات " [ الم ] من شدة الفزع وخضعت وخفيت فلا تسمع الا همسا وهوالذكر الشغلي [ قال ] وقد

علم الانس والبعن بان لا مالسك لهم سدواه فلايسمع لهم صدوت يؤيد على الهمس و هو الحفي الصوت و يكاد يكون كلاما يفهم بتحريك الشفتين لضعفه وحق لمن كان الله محاسبه ان يتغشع طرفه و يضعف صوته و يضتلط قوله و يطول غمه « ظلماً ولا هضماً " الظلم ان ينقص من الثواب و الهضم أن لا يوفي حقه من الاعظام - لأن الثواب مع كونه من اللذات لا يكون ثوابا الا اذا قار نه التعظيم - وقد يدخل النقص في بعض الثواب و يدخل فيما يقارنه من التعظيم فنفى الله تعالى عن المومنين كللا إلا موين -

#### \_\_\_\_\_\* ·---

" رلا تعجل بالقرآن من قبل أن يقضى إليك رهيه وقل رب زدني علما" ( تاريل الاية ) أن قولم " ريسالولك عن الجبال " إلى ههذا يتم الكلام و ينقطع - ثم قولم " رلا تعجل بالقرآن " خطاب مستأنف فكانه قمال ويسألونك ولا تعجل بالقرآن " خطاب مستأنف فكانه قمال ويسألونك ولا تعجل بالقرآن -

#### \_\_\_:\*:\_\_

" رعصى أدم ربه فغرى" ( تاريل الاية ) انسه عصى في مصالم الدنيا لا فيما "يتسل با لتكاليف ركذالك القول في غرى .

## --:[\*]:--

" قال اهبطا منها مجميعا " ( تاريل الاية ) الخطاب لادم رمعه ذريته ولا بنيه المنطاب لادم ومعه ذريته ولا بنيس ومعه ذريته ولا بنيس ومعه ذريته فلكو نهما جنسين صع قوله المبطآ ولا جل اشتمال كل واحد من الجنسين على الكثرة صع قوله " فاما ياتينكم "

#### ---:\*:--

<sup>&</sup>quot; فاصبر على ما يقولون و سبع بعمد ربك قبل طلوع الشمس و قبل "
" غروبها و من انآء الليل فسبع و اطراف النهار لعلك ترضى " (تاريل الاية)
لا يبعد حمله على التنزيه والا جسلال - و المعنى اشتغل بتنزيه الله تعالى في هدف، الا وقات -

" ولاتمدن غينيك الى ما متعنابه ازراجاً منهم زهرة الحيوة الدنيا لنفتنهم"

" فيه ورزق ربك غيرر ابقى رأمر اهلك بالملاة واصطبر عليها"

" لانسكلك رزقاً نحن نرزقك ! والعاقبة للتقوى " ( تاريل الاية ) الذي نهي عنه بقوله " ولاتمدن عينيك " ليس هو النظر بل هو الاسف الله لا تاسف على ما فاتك مما نالوه من حظ الدنيا - ,, نحن نرزقك " المعنى انه تعالى انما يريد منه ومنهم العبادة ولا يريد منه ان يرزقه كما تريد السادة من العبيد الخراج وهو كقوله تعالى " وما خلقت الجن والانس الا ليعبدون ما أرهد منهم من وزق وما أريد آن يطعمون" ( آخر سورة طه )



" ارام ير الذين كفررا ان السموات والارض كانتا رتقاً ففتقنا هما وجعلنا "
" من الماء كل شي حي افلا يومذون" (تارل الاية) يجوز ان يراد بالفتق الايجاد والاظهار كقوله " فاطر السموات والارض " وكقوله " قال بل وبكم رب السموات والارض الذي فطر هن" فاخبر عن الايجاد بلفظ الفتق وعن الحال قبل الايجاد بلفظ الرتق -

\_\_\_\_; \* ; \_\_\_\_

<sup>&</sup>quot; قلنا يا نازكوني برداً رسلاماً على ابراهيم " ( تاريل الآية ) المعلي انه" سبحانه جعل النار برداً رسلاماً لا ان هناك كلا ما كقوله " ان يقول له كن فيكون" امى يكونة [ رقد احتم عليه ب ] ان النار جماد فلا يجوز خطابه -

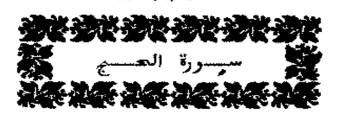
" رجعلنا هم آئمة يهــدرن بامرنا أ ( تاريل الآية ) أن هذه الاماته هــي النبــــوة -

#### \_\_:\*:-

" و لوطاً آتيناه حكماً و علماً " ( تاريل الاية ) انه عطف على قوله " آتينا الراهيم وشده " ولا بد من ضمير في قوله " و لوطا " فكانه قال و آتينا لوطا فاضمر ذكره -

" فمن يعمل من الصالحات رهومؤمن فلا كفران لسعيه ر إنا له كاتبون " و حرام على قرية أهلكنا ها أنهم « يرجعون حتى إذا فتحت يا جرج و " " ماجرج رهم من كل حدب بنسلون" ( تاريل الاية ) ,, انهم لا يرجعون " المعنى أن رجوعهم الى العياة في الدار اللفرة ولجبة و يكون الغرض منه ابطال قول من ينكر البعدث و تحقيق ما تقدم انه لاكفران لسعي احد فانه سبحانه سيعطيه الجزاء على ذلك يسرم القيمة - , حمتى اذا فتحست " المعنى ان رجوعهم الى اللخرة راجب حتي أن رجو به يبلغ الى حيمت أنه أذا فتعت يا جوج و ماجوج و اقترب الوعد العق فاذا هي شاخصة ابمار السذين كفروا ر المعنى انهم يكونون اول الناس حضواراً في معفل القيمة فعتي متعلقة بحرام رهي غاية له ولكنه غاية من جنس الشي كقولك دخل العاج حتى المشاة - رحتى ههنا هي التي يحكي بعسدها الكلام والكلام المحكي هو هـذه الجملة من الشرط ر الجزاء اعني قوله ,, إذا فتحت ياجرج ر ماجوج و اقترب الوعد الحق " فهذاك تحقيق شخوص أبصار الذين كفروا - فان قيل الشرط هو مجموع فتع ياجوج و ماجرج و اقتواب الوعدد الحق والبعزاد هو شغوص ابمار الذين كفررا و ذلك غير جالؤان الشرط إنما يحصل في أخر ايام الدنيا والجزاء انما يعمل في يوم القيامة والشرط والجزاء لابـدوان يتونا متقاربين - قلنا التفارت القليل يجري مجري المعدرم - " لهم فيها زفير رهم فيها لا يسمعون " ( تاريل الاية ) قوله " لهم " عام لكل معذب فنقول لهم زفير من شدة ماينا لهم ر الضمير في قوله " رهم فيها لا يسمعون " يرجع الى المعبودين اي لا يسمعون صواخهم و شكواهم - ومعناه انهام لا يغيثونهم و شبهه سمع الله لمن حمده اي اجاب الله لاعساؤه

" فان تولوا فقل آذنتكم على سواء و أن ادري أقريب ام بعيد ما توعدون" ( تاريل الاية ) الا يذان على السواء الدعاء الى الصرب مجاهرة لقواء تعالى " فانبذ اليهم على سواء " و فائدة ذالك انه كان يجوز أن يقدر على من اشرك من قريش أن حالهم مخالف لسائر الكفار في المجاهدة فعرفهم بذالك انهم كالكفار في ذالك - [ آخر سورة الانبياء ]



"ر من الناس من يجادل في الله بغير علم رلا هدى رلا كتاب منير ثانى عطفه ليضل عن سبيل الله ( تإريل الاية ) الاية الارلى رهي ورسه مردن الناس من يجادل في الله بغير علم ريتبع كل شيطان مريد " راردة في الاتباع المقلدين وهذه الاية واردة في المتبعين المقلدين فان كلا المجادلين جادل بغير علم وإن كان احدهما تبعا والاخرمتبوعا وبين ذلك قوله "ولا هدى ولا كتاب منير" فإن مثل ذالك لا يقال في المقلد وإذما يقال فيمن يخاصم بناء على شبهة " فإن قبل كيف يصم ما قلتم والمقلد لا يكون مبهادلا قلنا قد يجادل تمويبا لتقليده وقد يورد الشبة الظاهرة إذا تمكن منها وإن كل معتمده الاصلى هو التقليد -

<sup>-----: \* : ----</sup>

<sup>&</sup>quot; من كان يظن أن لن ينصره الله في الدنيا و الاغرة فليمدد بسبب" « الى السماء ثم ليقطع فلينظر هل يذهبن كيده ما يغيظ " ( تاريل الاية ) كأنه

قال فليمدد بسبب الى السماء ثم ليقطع بذالك السبب المسافة ثم لينظر فانه يعلم ان مع تحمل المشقة فيما ظنه خاسر الصفقة كان لم يفعل شيئا -

#### ---:\*:----

" ريذكروا اسم الله في ايام معلومات على ما رزقهم من بهيمة الانعام " ( تاريل الاية ) " ايام معلومات " انها يوم النحرو ثلاثة ايام بعده [ قال ] لانها كانت معروفة عند العرب بعدها رهي ايام النحر -

#### \*:\*:---

وقد ربشر المخبلين أن ( تاريل الاية ) حقيقة المخبت من صار في خبت
 من الارض يقال اخبت الرجل اذا صارفي الخبت كما يقال انجد ر أشام ر أتهم والخبت هر المطمئن من الارض -

" فكأين من قرية اهلكنا ها رهي ظالمة فهي خارية على عروشها وبلر "
معطلة رقصر مشيد " ( تاريل الاية ) لا مسل لها لا نها معطوفة على اهلكناها رهني رهذا الفعل ليس له مسل [ قال ] المعني فكاين من قرية اهلكناها رهي كانت ظالمة رهي الان خارية -

#### \_\_\_ : \* : ---

" ريستعجلونك بالعذاب رنى يخلف الله وعدة و ان يوماً عند ربك "
اللف سنة مما تعدون " ( تاريل الاية ) اعلم انه تعالى لما حكى من عظم ماهم عليه من التكذيب انهم يستهزئ باستعجال العذاب فقال " ريستعجلونك بالعذاب " و في ذلك دلالة على انه عليه السلام كان يخوفهم بالعداب أن استحررا على كفرهم ولان قولهم " لو ما تاتينا بالملكة " يبدل على ذلك فقال تعالى " ولن يخلف الله وعده " لان الوعد بالعذاب أذا كان على ذلك فقال تعالى " ولن يخلف الله وعده " لان الوعد بالعذاب أذا كان في اللهرة دون الدنيا فاستعجاله يكون كالطلف - ثم بين أن العاقل لا ينبغي أن يستعجل عذاب اللهرة نقال " وإن يوما عندوبك " يعني فيما ينالهم من

العداب رشدته " كالف سنة " لربقي و عدب في كثرة الالام رشدتها فبين سبحانه انهم لو عرفوا حال عداب الاخرة رانه بهذا الرصف لما استعجلوه -

\_\_\_:\*:\_\_

" رما (رسلنا من قبلك من رسول رالنبي الا اذا تعلى القي الشيطان في المنية فينسخ الله ما يلقي الشيطان ثم يحكم الله آياته رالله عليم حكيم" (تاريل الاية) التعلي هو التقدير- و تعلي هو تفعل من منيس- والمنية وفاة الانسان في الوقت الذي قدره الله تعالى ومن الله لك الله قدرلك [قال] معلى الاية انه لم يوسل نبيا الا إذا تعلي كانه قبل وما ارسلنا الي البشر ملقا وما ارسلنا اليم نبيا الا منهم وما ارسلنا نبيا خلا عند قلارته الوحي من وسوسة الشيطان و إن يلقي في خاطره ما يضاد الوحي و يشغله عن حفظ فيثبت الله النبي على يلقي في خاطره ما يضاد الوحي و يشغله عن حفظ فيثبت الله النبي على الرحي و على حفظه ويعلمه صواب ذالك و بطلان مايكون من الشيطان (قال) الرحي و فيما تقدم من قوله " قل يا إيها الناس إنما إذا لكم نذير مبين " تقوية لهذا الملاكة ولم يوسل الله تعالى امره ان يقول للكافرين إنا نذير لكم لكني من البشر لامن الملاكة ولم يوسل الله تعالى مثلى ملكا بل ارسل وجالاً فقد يوسوس الشيطان اليهم - فان قيل هذا إنما يصم لوكان السهو لايجوز على الملككة قلنا إذا كانت الملككة (عظم درجة من الانبياء لم يلزم من استيلالهم بالوسوسة على الانبياء الملككة (عظم درجة من الانبياء لم يلزم من استيلالهم بالوسوسة على الانبياء الملككة (عظم درجة من الانبياء لم يلزم من استيلالهم بالوسوسة على الانبياء الملككة (عظم درجة من الانبياء لم يلزم من استيلالهم بالوسوسة على الانبياء الملككة (عظم درجة على الملككة الم يلزم من استيلاله هم بالوسوسة على الانبياء الملكة المنا الملكة المنا المناكة المنا المناكة المنا المناكة المنا المناكة المنا المناكة المناكة

----: \*: ---

<sup>&</sup>quot; ألم تر أن الله أنزل من السماء مآء فتصبح الأرض مخضرة أن الله "
" لطيف خبير" ( تاريل الآية ) [ رههنا سوال رهو ] لم أررد تعالى ذالك؟
[ الجواب ] دلالة على قدرته على الاعادة -

<sup>&</sup>quot; ألم تران الله يعلم ما في السماء ر الارض أن ذالك في كتاب أن " « ذالك على الله يسير " ( تاريل الاية ) أن معنى الكتاب الحفظ ر الضبط

ر الشد يقال كتبت المزادة اكتبها إذا خرزتها فعفظت بذالك ما فيها و ر معناه و معنى الكتاب بين الناس حفظ ما يتعاملون به فالمراد من قوله ان ذالك في كتاب إنه معفوظ عنده - [ آخر سورة العج ]

--\*ئ\*[ الجزء الثامن عشر ]\*⊙\*-



" ر الذين هم للزكوة فاعلون " ( تاريل الاية ) ان فعل الزكاة يقع على كل فعل معمود مرضي كقوله " قد افلم من تزكئ " ر قوله " فلا تزكوا انفسكم " ر من جملة ما يخرج من حق العالى " ر انعا سمي بذالك الانها تطهر من الذنوب لقوله تعالى " تطهر هم ر تزكيهم بها "

\_\_:\*:\_\_

"بل تلويهم في غمرة من هذا ولهم اعمال من دون ذلك هم لها عاملون "
( تاريل الآية ) هذه الآيات من صفات المشغقين كانه سبحانه قال بعد و صفهم 
" ولا نكلف نفسا الا رسعها " و نهاية ما اتى به هولاء المشفقون ولدينا كتاب 
يحفظ اعمالهم ينطق بالحق وهم لا يظلمون بل نوفر عليهم ثواب كل اعمالهم 
بل قلوبهم في غمرة من هذا هو ايضا وصف لهم بالحيرة كانه قال وهم مع ذالك 
الوجل والخوف كالمتحيرين في جعل اعمالهم مقبولة او مردودة " واهم اعمال 
من دون ذلك المه لهم ايضامن النوافل و وجوة البر سوئ ماهم عليه اما اعمالا 
عد عملوها في الماضي او سيعملونها في المستقبل ثم اله سنحانة وجع بقوله

ولا نكلف نفساً الا رسعها رادينا كتاب ينطق بالحق رهم لا يظلمون "

<sup>&</sup>quot; حاى إذا اخذنا مترفيهم بالعذاب " الى رصف الكفار -

" رهو الذي انشأ لكم السمع والابصار والانلدة قليلاً ما تشكرون وهو الذي

" ذراكم في الارض راليه تحشررن " ( تاريل الاية ) " تليلاً ما تشكرون " [ الـ] يقل منهم الشاكرون [ قال ] وليس المراد ان لهم شكراو ان قل لكنه كما يقال للكفور الجاحد للنعمة ما اقل شكر فلان " هو الذي ذراكم " و يعتمل بسطكم فيها ذرية بعضكم من بعض حتى كثرتم كقوله تعالى " ذرية من حملنا مع نوح " فنقول هو الذي جعلكم في الارض متناسلين و يعشركم يوم القيامة الى دار لا حاكم فيها سواه فجعل حشرهم الى ذلك المرضع حشوا اليه لا بمعنى المكان -

#### ----: \*:----

" تالوا ربنا غلبت علينا شقرتنا ركنا قرماً ضالين " ( تاريل الاية )
" الشقرة " من الشقاء كجرية الماء ر المصدر الجري - رقد يجي لفظ
فعله ر المراد به الهيئة ر الحال فيقول جلسة حسنة رركبة وقعدة و ذالك من
الهيئة - و تقول عاش فالن عيشة طيبة و مات ميئة كريمة وهذا هو الحال
الهيئة - فعلى هذا المراد من الشقوة حال الشقاء -

#### ..... 🛊 🦫 ......

" فتعالى الله الملك الحق لا اله الا هر رب العرش الكريم " (تاريل الاية) العرش ههذا السموات بما فيها من العرش الذي تطرف به الملائكة - و يجوزان يعنى به الملك العظيم - [ أخر سررة المرمذرن ]



# 

" سورة انزلنا ها و فرضنا ها و انزلنا فيها آيات بينات لعلكم تذكرون " ( تاويل الاية ) يجوزان تكون الايات البينات ما ذكر فيها من الحدود و الشرائع كقوله " رب اجعل لي آية قال آ يتك أن لا تكلم الناس ثلاث ليال سويا " سأل ربه أن يفرض عليه عملا -

#### ...... \* \* . .....

" الزاني لا ينكم الا زانية او مشركة و الزائية لا يلكحها الا زان او مشرك "
"و حرم ذلك على المومنين" ( تريال الاية ) ان يحمل النكام على الوطي - والمعني أن الزاني لا يطأ حين يزني الا زانية او مشركة و كذا الزانية و حوم ذالك على المومنين .

#### -×:\*:×-

"ر الذين يرمون المحصنات ثم لم يا توا باربعة شهداء فاجلدر هم ثمانين"

" جلدة و لا تقبلوا لهم شهادة ابدأ " (وتاريل الآية ) اسم اللحصان يقع على المتزرجة و على العفيفة و ان لم تنزوج لقوله تعالى في مريم " و التي احصلت فرجها " و هو حاهوذ من منع الفرج فاذا تزرجت منعته الامن زرجها و غير المتزرجة تمنعه كل احد -

#### **-**××

" ر الذي تولى كبره صنهم له عــــذاب عظيـــم " ( تاريل الاية ) سبب تلك الاضافة شدة الرغبة في اشاعة تلك الفاحشة -

#### \_\_\_\_: \*:\_\_\_

" أن الذين يعبون أن تشيع الفاحشة في الذين آمنوا لهم عذاب اليم في الدنيا و الاغرة و الله يعلم و اللم لا تعلمون ( تاريل الاية ) الذين يعبون هم المنافقون يحبون ذالك فارعد هم الله تعالى العذاب في الدنيا على يد الرسول صلعم بالمجاهدة لقوله "جاهد الكفار ر المنافقين ر اغلظ عليهم "

" و لولا فضل الله عليكم و رحمته و أن الله رؤنب رحيم ( تاريل الآية ) حرابه لكانست الفاحشة تشيع فتعظم المضرة -

\_\_\_ ; \* ; \_\_\_

" والمهاجرين في سبيل الله وليعقوا وليصفعوا الا تعبون أن يغفو الله لكم"

" و المهاجرين في سبيل الله وليعقوا وليصفعوا الا تعبون أن يغفو الله لكم"

" و الله غفور وهيم " ( تاويل الاية ) " يأتل " أن اصله يأتلى ذهبت الياء المجزم لانه نهي وهو من قولك ما ألوت فلانا نصحا ولم آل في اصوي جهدا اليم عما قصوت - ولايأل ولايأتل ولهد - فالمواد لا تقصووا في أن تحسفوا اليم ويوجد كثيرا افتعلت مكان فعلت تقول كسبت و اكتسبت و صفعت و اصطنعت ورضيت و ارتضيت و فهذا التأويل هو الصحيم دون الأول ويري هذا التاويل ايضاً عن ابي عبيدة - [قال و] هذا ضعيف لوجهين ( احدهما ) أن ظاهر الاية على هذا التأويل يقتضي المنع من الحلف على الاعطاء وهم ارادوا المنع من الحلف على الاعطاء وهم الودرا المنع من الحلف على الاعطاء وهم الودرا المنع من الحلف على العلم النفي الإنجاب وجعل المنهي عنه مامورا به ( وثانيهما ) انه قلما يوجد مكان الايجاب وجعل المنهي عنه مامورا به ( وثانيهما ) انه قلما يوجد من الكلام افتعلت مكان انعلت و انما يوجد مكان فعلت وهنا أليت من الاية انعلت و انما يوجد عمان فعلت وهنا أليت من الاية انعلت و انما يوجد مكان فعلت وهنا التومت (التومت التومت العليت -

----: \*:-----

" نور على نور يهدى الله لنروه من يشاء " ( تاريل آية ) المراد من قوله " يهدي " ايضاح الادلة والبيسانات [ راجاب عن قرل المفسرين ] من رجهين ( الارل ) ان قوله " يهدي الله لنوره من يشاء " محمول على

زيادات الهدى الذي هوكا لضد للخذال الحاصل للضال - ( الثاني ) انه سبعانه يهدي لنوره الذي هو طريق الجذة من يشاء [ رشبهه] بقوله "يسعى نورهم بين الديهم و بايمانهم بشراكم اليوم جنات "

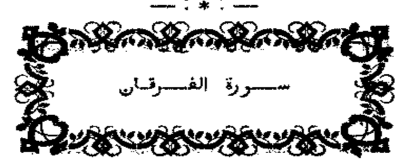
#### --:\*:--

" في بيوت آنن الله آن توقع ريذكر فيها اسمة يسبح له فيها بالغدر" "رالاصال" ( ثاريل الاية) انه راجع الى قرله " رمثلاً من الذين خلوا من قبلكم أي بيّرت اذن الله ان ترفع ريكون المراد بالذين خلوا الانبياء والمرمنين - والبيوت المساجد - وقد اقتص الله اخبار الانبياء عليهم الصلاة والسلام و ذكر إماكنهم فسماها محاريب بقوله " أن تسور وا المحراب" و " دخل عليها زكريا المحراب " - فيقول ولقد انزلنا اليكسم آيات مبينات و انزلنا اقاصيص من بعث قبلكم من الانبياء والمؤمنين في بيوت اذن الله ان ترفع - [ و اعترض على قول المحققين من وجهيس ] ( الاول ) ان المقصود من ذكر المصباح المثل " وكون المصباح في بيوت اذن الله لا يزيد في هذا المقصود لان ذالك لا يزيد المصباح انارة و اضاءة ( الثاني ) ان ما ثقدم ذكره فيه وجوه تقتضسي كونه واحداً كقوله " كمشكاة " و قوله " فيها مصباح " و قوله " كانها كوكب دري " فيها مصباح " و قوله " كانها كوكب دري "

**-≍(:\*:)≍-**

<sup>&</sup>quot; ليس على الاعمى هرج ولا على الاعرج هرج و لا على المويض هرج " لا على المويض هرج " و لا على الفسكم ان الكلومن بيوتكم از بيوت أبالكم از بيوت امهاتكم از بيوت " اخوانكم از بيوت عماتكم از بيوت اخوالكم از " اخوانكم از بيوت عماتكم از بيوت اخوالكم از " بيوت خالاتكم ازما ملكتم مفاتحه از صديقكم ليس عليكم جناح ان تاكلوا جميعا "

او اشتاتا - فاذا دخلتم بيوتا فسلموا على انفسكم تحية من عند الله مباركة "
" طيبة كذلك يبين الله لكم الآيات لعلكم تعقلون \* " ( تاويل الآية ) المراد من هؤلاء الاقارب اذا لم يكونوا مؤمنين و ذلك لانه تعالى نهى من قبل عن مخالتطهم بقوله" لا تجد قوما يومنون با لله و اليوم الاخر يوادون من حاد الله و رسوله " ثم انه سبحانه اباح في هذه الآية ما حظوه هناك [ قال ] و يدل عليه ان في هذه السورة امر با لتسليم على اهل البهوت فقال " حتى تستانسوا و تسلموا على اهلها " و نيوت هؤلاء المذكورين لم يامر بذالك بل امر ان يسلمسوا على انفسهم و الحاصل ان المقصود من هذه الآية اثبات الا باحة في الجملة لا اثبات الاباحة في جميع الارقات ( أخر سورة النور )



" رقال الذين كفروا ان هذا الا انك نافتراه راعانه عليه قوم آخرون "

" نقد جارًا ظلماً رزرار- رقالوا اساطير الارلين اكتتبها فهي تملى عليه بكرة "

" راصيلا - قل انزله الذي يعلم السر في السموات رالارض (نه كان غفوراً "

" رحيما " ( تاريل الاية ) " افتراه " الافتراد افتعال من فريت رقد يقال في تقدير الاديم فريت الاديم فاذا اربد قطع الافساد قيل رافريس رافتريس رخلقت راختلفت ريقال فيمن شتم امراً بما ليس فيه افترى عليه - " ظلماً رزروا" الظلم تكذيبهم الرسول رالرد عليه - رالزرركذبهم عليه - " يعلم السر" المعنى اله انزله من يعلم السر فلسوكذب عليه لانتقم منه لقوله تعالى ركو تقول علينا بعض الاقاريل لاخذنا منه باليمين - " غفرراً رحيماً "المعنى اله انما انزله المهنى اله انما انزله الإيمان الدار فرجب ان يكون غفرراً رحيماً "المعنى اله انما انزله المهنى اله انما انزله الديا الاندار فرجب ان يكون غفررا رحيما غير مستعجل في العقوبة -

" راعتدنا لمن كذب بالساعة سعيرا " ( تاريل الآية ) " راعتننا " التنظم المعدنة لهم - و السعير النار الشديدة الاستعار -

#### --:\*:--

" قل أذلك خيرام جنة الخلد التي رعد المتقرن " ( تاريل الاية ) " جنة الخلد" هي التي لا ينقطع نعيمها " ر الخلد ر الخلود سواء كالشكر ر الشكور قال الله تعالى " لانريد منكم جزاء رلا شكورا " فان قيل الجنة اسم لدار الثراب ر هي مخلدة فاي فائدة في قوله جنة الخلد - قلنا الا ضافة قد تكون للتمييز ر قد تكون لبيان صفة الكمال كما يقال الله الخالق الهاري - وما هنا من هذا البا ب -

" قالسوا سبطانك ماكان ينبغي لنا ان نقطة من قولك من اولهاه " ( تاويل الاية ) ماكان ينبغي لنا ان نكون امثال الشياطين في تو ليهم الكفار كما يوليهم الكفار قال تعالى " فقاتلوا اولياء الشيطان " يويد الكفرة وقال " والذين كفروا اولياء هم الطاغوت " " والذين كفروا اولياء هم الطاغوت " "

### الجوز التأسع عشر)

" رقال الرسول يارب ان قومي اتخذوا هذا القرآن مهجوراً ركذالك "
معفلنا لكل نبي عدوا من المجرمين" (تاريل الاية) المواد ان الرسول عليه
السلام يقوله في الاخرة وهو كقوله فكيف اذا جلنا من كل أمة بشهيد وجلنا
بك على هؤلاه شهيدا - "عدوا" يحتمل في العدوانه البعيد لا القريب اذ
المعاداة المباعدة كما أن النصر القرب والمظاهرة وقد باعد الله تعالى بين
المومنين والكافرين -

" رعاداً رثمود ر اصحاب الرس و قروناً بين ذالك كثيراً " ( تاريل الاية ) " الرس " في البلاد موضع يقال له الرس فجالزان يكون ذالك الوادي سكفا لهم - والرس عند العرب الدفن ويسمي به الحفر يقال وس الميست اذا دفن وغيب في الحفوة - و في التفسير انه البئر واي شبي كان فقد الحبر الله تعالى عن اهل الرس بالهلاك [ و اعلم ] ان شيئا من هذه الروايات [ الواردة في اصحاب الرس ] غير معلوم بالقرآن ولا بخبر قوي الاسناد ولكنهم كيف كانوا فقد الحبر الله تعالى عنهم انهم الهم الهلكوا بسبب كفرهم -

" هو الذي جعل لكم الليل لباسا و النوم سباناً وجعل النهاو نشوراً وهو" الذي ارسل الوياح نشوا بين يدي وحمته " ( تاويل الاية ) السبات الواحة ومنه يوم السبت لما جوت به العادة من الاستراحة نيه و يقال للعليل اذا استراح من تعب العلة مسبوت [ قال ] " وجعل النهاو نشوراً " هو بمعني الا نتشار و العوكة كما سمى تعالى نوم الانسان وفاة فقال " الله يتوفى الانفس "حين موتها والتي لم تمت في منامها " كذالك وفق بين القيام من النوم و القيام من الموت في التسمية با لنشور وهذه الاية مع دلالتها على قدرة المخالق فيها اظهار لنعمه على خلقة لان الا متجاب بستر الليل كم فيه لكثير من الناس من فوائد دينية و دنيوية و النوم و اليقظة شبهما با لموت و الحيات وعن لقمان انه قال لابنه كما تنام فتوقظ كذلك تموت فتحشر و الحيات وعن لقمان انه قال لابنه كما تنام فتوقظ كذلك تموت فتحشر أن يوسل الوياح مبشوات " و اما با لنون فهو في معنى قوله " و الناشوات أن يوسل الوياح و الوحمة الغيمت و الماء و المطور

<sup>&</sup>quot; رقد صرفذاه بينهم ليذكروا فابى اكثر الناس الاكفورا" ( تاريل الاية ) ان قوله " صرفناه" راجع الى المطر والرياح والسنعاب والاظلال وسائر ما ذكر الله تعالى من الادلة -

" ركان السكافر عسلى ربه ظهرها" (تاريل الاية) السظهير من قوله تعالى من قوله من قوله تعالى من قوله تعالى الفي قوله تعالى الفي تعود من قوله تعالى و انخذ تعود و راء كم ظهريا" ويقال فيمن يستهين بالشي نبذه و راء ظهره و قياس العربية أن يقال مظهور الله مستخف به مترزك و راء الظهر فقيل فيه ظهير في معنى مظهور و معناه هين على الله أن يكفر الكافر و هو تعالى مستهين بكفره -

### ----

" و من يفعل ذلك يلق اثاما يضاعف له العذاب يوم القيمة " ( تاريل الاية ) ان الاثام و الاثم واحد و المراد ههذا جزاء الاثام فاطلق اسم الشي على جزائه ( أخر سورة الغرقان )



" ر اصبے فؤاد ام موسئ فارغاً " ( تاریل الایة ) " فارغا " فراغ الفؤاد هر الخرف ر الاشفاق کقوله " ر افتدتهم هواد "

" رجعلنا هم المة يدعون الى النار" ( تاريل الاية ) معنى الامامة التقدم فلما عجل الله تعالى لهم العذاب ماررا متقدمين لمن و راء هم من الكافرين الماء عجل الله تعالى لهم العذاب ماروا متقدمين لمن و راء هم من الكافرين

" أن قارون كان من قوم موسى فبغى عليهم و آتيناه من الكلوز ما "
" أن مفاتحه لتنود با لعصبة أولى القوة أذ قال له قومه لا تفرح أن الله لا "
" يحب الفرحين و أبتغ فيما أتاك الله الدار الاخرة و لا تنس نصيبك "

" من الدنيا راهسن كما اهسن الله اليك ولا تبغ الفساد في الارض "
ان الله لا يحب المفسدين قال إنما ارتيته على علم عندي الرام يعلم "
ان الله قد اهلك من قبله من القرون من هر اشد منه قرة راكثر جمعا! "
رلا يسأل عن ذاريهم المجرمون " (تاريل الاية) المراد من المفاتع العلم و الاهاطة كقوله " وعنده سفاتع الغيب " والمراد اثيناه من الكنوز ما ان حفظها والاطلاع عليها ليثقل على العصبة اولى القرة والهداية المه هذه الكنوز للثرتها واختلاف اصنافها تتعب حفظتها والقالمين عليها ان يحفظوها - " لايسأل عن ذنوبهم المجرمون " السؤال قد يكون للمحاسبة وقد يكون للتقوير والتبكيب وقد يكسون للاستعتاب والبق الوجود بهذه الاية الاستعتاب لقوله تعالى وقد يكسون للاستعتاب والبق الوجود بهذه الاية الاستعتاب لقوله تعالى فيعتذرون" (قدر سورة القصص)

ــــ⊙\*[ الجزء الثاني و العشرون ]\*⊃ــــ



" رالصفت صفا فالزاجرات زجرا فالتاليات ذكرا ان الهكم لواهد " (تاريل الاية) لا يجوز عمل هذه الالفاظ على الملائكة لانها مشعرة با لتانيمت رالملائكة مبرؤن عن هذه الصفة (أخر سررة الصافات)

# 

" وارض الله واسعة " ( تاويل الاية ) لا يمثلغ أن يكون المواد من الارض البعنة و ذالك لاله تعالى أمر الموملين بالتقوى وهي خهية الله ثم بين

ان من اتقى نله في الاخرة العسنة رهي الطارد في العنة ثم بين ان ارض الله أي جنته واسمعة لقسوله تعالى " نتبرا من الهنة حيث نشاء " ر توله تعالى " و جنة عرضها السموات و الارض أعسدت للمتقين "

# -----\*⊕\*[ الجزُّ الرابع رالعشررن ]\*⊕\*

" الله خالق كل شي رهو على كل شي ركيل" ( تاريل الاية ) الخلق هر التقدير لا الايجاد فاذا اخبر الله عن عباده انهم يفعلون الفعل الفلاني فقد قدر ذالك الفعل فيصم ان يقال انه تعالى خلقه ران لم يكن مرجداله ( آخر سورة الزمر )

#### ---\*: (\*) :\*---

# سسررة المسرس «سسررة المسرس

" راندرهم يوم الازفة اذ القلوب لدي الصناجر كاظمين " ( تاريل الاية )
" يوم الازفة " يوم المغية وحضور الا جل والذي يدل عليه انه تعالى وصف
يوم القيامة بانه يوم التلاق ويوم هم بارزون ثم قال بعده و اندر هم يوم الازفة
فوجب أن يكون هذا اليوم غير ذالك اليوم و أيضا هذه الصفة مخصوصة في
سائر الايات بيوم الموت قال تعالى " فلولا اذا بلغت الصلقوم و انتم حينلذ
تنظرون " وقال " كلا اذا بلغت التراقي " و ايضا فوصف يوم الموت بالقرب
اولى من وصف يوم القيامة بالقرب وايضا الصفات المذكورة بعد قوله يوم الازفة
لائقة بيوم حضور الموت لان الرجل عند معاينة ملائكة العذاب يعظم خونه نكان
قلوبهم تبلغ حناجر هم من شدة الخوف و يبقوا كاظمين ساكتين عن ذكر ماني
قلوبهم من شدة الخوف ولا يكون لهم حميم ولا شفيع يدفع ما بهم من انواع
الخوف والقلق ( آخر سورة المومى )

# TO THE THE TOTAL THE TOTAL

### 

" رب السموات والارض وما بينهما أن كنتـم موتنين " ( تاريــل الآية ) " أن كنتم موتنين " و تاريــل الآية ) " أن كنتم موتنين " معناه أن كنتم تطلبون اليقين و تريدر نه فاعرفوا أن الامر كما تلنا كقولهم فلان منجد متهم الــع يريد نجد! و تهامة ( أخر سورة الدخان ) .....



\_\_\* الجزء االسابع والعشرون ) \* إليه السابع

" لا يستري منكم من الفق من قبل الفتم رقاتل " ( تاريل الاية ) يدل القرآن على فتم أخر [ غير فتم مكة ] بقوله " فجعل من درن ذالك فتما قريباً " . ....

" يوم يقرل المنافقون والمنافقات للذين أحذوا انظرونا نقتبس من نوركم"
" قيل ارجعوا رواء كم فالتمسوا نوراً" ( تاريل الاية ) المواد من قول المومنين ارجعوا حنع المنافقين عن الاستضاءة كقول الرجل لمن يويد القرب منه ورافك ارسع لك -

" رالذين أمنوا بالله ررسله أرائك هم الصديقون ر الشهداء عند ربهم " الهم أجرهم ر نورهم " ( تاريل الاية ) قد ذكرنا أن الصديق نعت لمن نثر منه الصدق رجمع صدقا الى صدق في الايمان بالله تعالى ورسوله فصاروا بذلك شهداء على غيرهم -

"لللا يعلم إهل الكتاب إلا يقدرون على شي من فضل الله وإن الفضل" بيد الله يوتيه من يشاء والله ذوالفضل العظيم" (تاويل الاية) لفظة لا غير والدة [ إعلم] إن الضمير في قوله " الا يقدرون" عائد الى الرسول واصحابه و التقدير لللا يعلم إهل الكتاب إن النبي و المؤمنين لا يقدرون على شي من فضل الله وإنهم إذا لم يعلموا إنهم لا يقدرون عليه فقد علموا أنهم يقدوون عليه ثم قال " وإن الفضل بيد الله عليم أن الم نعلنا كذا وكذا لللا يعتقد إهل الكتاب أنهم يقدوون على فيصر فضل الله وإحسانه في أقوام معينين وليعتقدوا إن الفضل بيد الله وإعلم إن هذا القوليس فيه إلا إنا إضموا فيه ويادة فقلنا في قوله " وأن الفضل بيد الله وأعلم أن هذا القوليس فيه إلا إنا إضموا فيه ويادة فقلنا في قوله " وأن الفضل بيد الله وأما القول الأول الفضل بيد الله وأما القول الأول القول الأول من الحذف لان الكلم إذا إفتقر إلى الفضل مي المعلوم إن الاضمار إلى الخذف لان الكلم إذا إفتقر إلى الغمار أم يوهم ظاهرة باطلاً إصلا أما إذا افتقر إلى الحذف كان ظاهرة موهما للباطل فعلمنا إن هذا القول اولي و الله افتام ("أخر سورة الحديد)

## 

ـــ\*€[الجزء الكامن رالعشرون]€\*-



<sup>&</sup>quot;ر الذين يظاهرون من نساء هم يعودون لما قالوا فتحرير رقبة من تبل " "ان يتماسا" (تاريل الاية) معنى العود هو ان يحلف على ما قال اولا من لفظ

الظهار فانه اذا لم يتعلف لم تلزمه الكفارة؛ قياساً على ما لو قال في بعض الاطعمة انه حرام علي كلحم الادمي فانه لا تلزمه الكفارة فاما اذا حلف عليه لزمه كفارة اليمين -

#### --:--

" أن الذين يحادرن الله ررسوله كبتوا كما كبت الذين من قبلهم " ( تاريل الآية ) المحادة مفاعلة من لفظ الحديد ر المراد المقابلة با لحديد سواء كان ذالك منازعة شديدة شبيهة با لخصومة با لحديد -

#### ---:\*: ---

" يا ايها الذين آمنوا اذا ناجيتم الرسول فقدموا بين يدى نجواكم صدقة " الريل الاية ) ان المنافقين كانوا يمتنعون (يمتنعون) من بذل الصدقات ر ان قرما من المنافقين تركوا النفاق ر آمنوا ظاهراً ر باطناً ايماناً حقيقياً فاراه الله تعالى ان يميز هم عن المنافقين فامر بتقديم الصدقة على النجوى ليتميز هولاء الذين آمنوا ايمانا حقيقيا عمن بقي على نفاقه الاصلى ر اذا كان هذا التكليف الجل هذه المصلحة المقدرة بذالك الوقت الجرم يقدر هذا التكليف بذالك الوقت الجرم يقدر هذا التكليف بذالك الوقت الجرم يقدر هذا التكليف

( المجزَّ التاسع ر (لعشررن )



" [ آمنتم عن في السماء ان يخسف بكم الارض فاذا هي تمرر" ( تاريل الاية ) كانت العرب مقرين بوجود الا له لكنهم كانوا يعتقدون انه في السماء على وفق قول المشبهة فكانه تعالى قال لهم أتأمنون من قد اقرر تم بانه في السماء و اعترفتم له بالقدرة على ما يشاء ان يخسف بكم الارض -

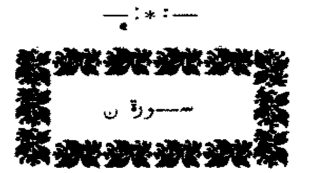
" و لقد كذب الذين من قبلهم فكيف كان فكير" ( تاريل الآية ) الفكير عقاب المفكر [ ثم قال ] و الما سقط الياء من لذيرى و من لكيرى حتى تكون مشابهة لرؤس الله المتقدمة عليها و المتأخرة علها -

#### --:\*:--

" ريقولون متى هذا الوعد ان كنتم صادقين " (تاريل الآية) انه تعالى قال ريقولون متى هذا المستقبل فهذا يعتمل ما يرجد من الكفار من هذا القول فى المستقبل - ريعتمل الماضي و التُقدير فكانوا يقولون متى هذا الوعد -

#### **--⊙\*⊙--**

" فلما رأره زلفة سيئت رجوه الذين كفررا " ( تاريل الآية ) يعنى انه لما اتاهم عذاب الله المهلك لهم كالذي نزل بعاد ر ثمود سيئت رجوههم عند قربه منهم - ر اما من فسر ذالك الرعد بالقيامة كان قوله فلما راره زلفة معناه فمتى ما رارة زلفة ر ذالك لان قوله فلما راره زلفة الحبار عن الماضي ر احوال القيامة مستقبلة لا ماضية فرجب تفسير اللفظ بما قلناه - ( آخر سررة الملك)



" يوم يكشف عن ساق " ( تاريل الآية ) ليس المراد منه يوم القيامة بل هو في الدنيا [ قال ] انه لا يمكن حمله على يوم القيامة لانه تعالى قال في رصف هذا اليوم " ر يدعون الى السجود " ر يوم القيامة ليس فيه تعبد و لا تكليف - بل المراد منه إما أخر ايام الرجل في دنياه كقوله تعالى " يوم يرون الملكنة لابشرى " ثم انه يرى الناس يدعون الى الصلوات اذا حضوت

ارتاتها و هو لايستطيع الصلوة لانه الوقت الذي لاينفع نفسا ايمانها و اما حال الهرم و المرض و العجز وقد كانوا قبل ذالك اليوم يدعون الى السجود و هم سالمون مما بهم الآن إما من الشدة النازلة بهم من هول ما عاينوا عند الموت او من العسجز و الهرم و نظير هذه الاية قوله " فلو لا اذا بلغت الحلقوم " ( آخر سورة ن )

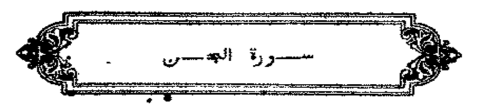


" العاقة ما العاقة ؟ رما ادراك ما العاقة " ( تاريل الآية ) العاقة الفاعلة من "حقت للمة ربك" ( آخر سررة العاقة)



" تعرج الملكة رالروح اليه في يوم كان مقداره خمسين الف سنة "
( تاريل الآية ) ان هذا اليوم هو يوم الدنيا كلها من ارل ما خلق الله الى المر الفناء فبين تعالى انه لا بد في يوم الدنيا من عروج الملكة و نزولهم و هذا اليوم مقدر بخمسين الف سنة ثم لايلزم على هذا ان يصير رقت القيامة معلوماً لانا لاندري كم مضي وكم بقي ؟

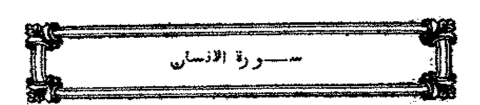
" فما للذين كفررا قبلك مهطعين" ( تاريل الآية ) ظاهر الآية يدل على انهم هم المنافقون فهم الدذين كانوا عنده ر إسراعهم المذكور هو الاسراع في الكفر كقوله " لا يعونك الذين يسارعون في الكفر " ( أخر سسورة المعاري ) .....



" رأن لواستقاموا على الطريقة السقينا هم ماء غدة! " ( تاريل الآية ) الله الشارة الى الجنسة كما قال " جنات تجسرى من تحتها الانهار " ( أخر"سورة الجن )



" لا أقسم بيرم القيامة " ( تاريل الآية ) ان لاههنا لنفي القسم كانه قال لا اقسم عليكم بذالك اليرم ر تلك النفس رلكني اسألك غير مقسم اتحسب انا لا نجمع عظامك اذا تفرقت بالمرت فان كنت تحسب ذالك فاعلم انا قادرون على ان نفعسل ذالك ( أخر سورة القيامة )



" يرفون بالنذر" ( تاريل الاية ) النذر كالوعد الا انه اذا كان من العباد فهر نذر رأن كان من الله تعالى فهور عد ر المتمن هذا اللفظ في إعرب

الشرع بان يقول لله على كذا ركذا من الصدقة او يعلق ذالك بامر يلتمسه من الله تعالى مثل ان يقول ان شفي الله مريضى او رد غالبى فعلى كذا وكذا - ( آخر سورة الانسان )

\*:\*:



" الطلقوا التي ما كنتم به تكذبون الطلقوا التي ظل ذي ثلاث شعب "
" لا ظليل ولا يغني من اللهب انها ترمي بشرر كالقصر كانه جمالات صفر ويل "
" يرملذ للمكذبين" ( تاريل الآية ) يحتمل في " ثلاث شعب " ما ذكره بعد خالك وهر انه غير ظليل و انه لا يغني من اللهب وبانها ترمي بشرو كالقصر - ( أخر سورة المرسلات )

( الجِزِّ الثَّلْثُونِ )

معروة الـنـــازعات (١٥٥) محروة الـنـــازعات (١٥٥)

"رالنازعات غرقاً والناشطات نشطاً والسابعات سبعاً فالسابقات سبقاً "

"فالمدبرات امراً " ( تاويل الآية ) [طعن ابو مسلم في حمل هذه الكلمات على
الملائكة و قال ] و احد النازعات نازعة و هو من لفظ الا ناث و قد نؤه الله تعالى
الملائكة عن التانيمي و عاب قول الكفار حيث قال " و جعلوا الملككة الذين
هم عباد الرحمن إناكا " [ ثم فسوه بوجه أخر فقال ] ان هذه صفات الغزاة
فالنازعات ايدي الغزاة يقال للرامي نزع في قوسه و يقال اغرق في النزع اذا
استر في مدالقوس و الناشطات السهام وهي خروجها عن ايدي الوماة و نفوذها
وكل شي حللته فقد نشطته و ممله نشاط السرجل و هوا نبساطه و خفته و

السابعات في هذا الموضع الغيل رسبعها العدر و يجوز ان يعني به الابل ايضاً و المدبرات مثل المعقبات و المرادرانه باتي في ادبار هذا الفعل الذي هو نزع السهام رسبع الخيل وسبقها الامر الذي هو النصر و لفظ التانيمت انما كان لان هولا جماعات كما قيل المدبرات و يعتمل ان يكون المراد الالة من القوس و الارهاق على معنى المغارع فيها و المنشوط بها -

---- :\*:----

" يوم ترجف الراجفة تتبعها الرادنة فلرب يرملذ راجفة ابصارها خاشعة " (تاريل الاية) أن هذه اللموال ليست أموال يوم القيمة [ ر ذلك لانا نقلنا عنه انه فسرالفازعات بفزع القوس والفاشطات بخررج السهم والسابحات بعد والفرس والسابقات بسبقها والمدبرات بالامور التي تعصل ادبار ذالك الرمي و العد و ثم بنى علسے ذلك ( فقال ) الراجفة هي خيل المشركين ر كذالك الرادفة ر يراد بذالك طالفتان من المشركين غزرا رسول الله صلعم فسبقت احدا همسا الأخرى والقلسوب الواجفة هي القلقة والابصسار الخاشعة هي ابصار المنافقين كقوله " الذين في قاوبهم مرض ينظرون اليك نظر المغشى عليه من الموت " كانه قيل لما جاء خيل العدر يرجف رر دفتها اختها اضطربت قارب المنافقين خرفاً و خشعت ابصارهم جبنا و ضعفا ثم قالوا " أثناً لمردودون في الحافرة " أي نرجع الى الدنيا حتى نتحمل هذا الخوف الجلها و قالوا ايضا " تلك اذا كرة خاسرة " فاول هذا الكلام حكاية لحال من غزا رسول الله صلعم من المشركين و ارسطة حكاية لحال المنافقين و آخره حكاية لكلام المنافقين في الكار المعشر - ثم اله سبحالة و تعالى اجاب عن كلامهم بقوله " فالما هي زَجِرة راحدة فاذا هم بالساهرة " ( آخر سورة النازعات )





"ثم السبيل يسره" (تاريل الاية) المراد من هذه الاية هو المراد من ورئم السبيل يسره" والمراد من المراد من التمييز بين كل خير وشريتعلق بالدنيا وبين كل خيرو شريتعلق بالدنيا وبين كل خيرو شريتعلق بالدين الم جعلناء متمكنا من سلوك سبيل الخيرو الشرو التيسير ينخفل فيه الاقدار والتعريف والعقل وبعثة الانبياء وانزال الكتب - (آخر سورة عبس)

## 

" علمت نفس ما قدمت رآخرت " ( تاريل الآية ) ما قدمت من الاعمال في ارل عمرها راما الفرت في آخر عمرها - ( أخر سورة الانفطار )

# مرابع المطفقين المرابع المراب

"الا يظن ارتكك انهم مبعودون ليوم عظيم يوم يقوم الناس لوب العالمين "

د تاريل الاية ) معني " يقوم الناس " هو كقوله " رقوموا لله قانتسين " اى لعبسادته فقسوله " يقوم الناس لوب العالمين " است لمعض امرة و طاعته لا لشي أشر على ما قوره في قوله " و الامريومكذ لله "

**---;** \*:\_\_\_

" كلا انهم عن ربهم يومئذ لمحجربون" (تاريل الآية) " لمحجربون" الله غير مقربين والحجاب الرد رهو ضد القبول والمعنى هولاء المنكرون للبعث غير مقبولين عند الله رهو المراد من قوله تعالى " ولا يكلمهم الله ولا ينظر اليهم

" كلا أن كتاب الابرار لفي عليين " ( تاريل الاية ) أن المراد من الكتاب الكتابة فيكون المعني أن كتابة أعمال الا برار في عليين ثم رصف على بانه كتاب مرقوم فيه جميع أعمال الا برار ( أخر سورة المطفقين )

# 

" ر اذا قرئ عليهم القرآن لا يسجدون ( تاويل الاية ) المراد [من السجود] الخضوع ر الاستكانة ( آخر سورة الانشقاق )

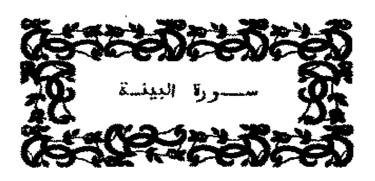


" يرم تبل السرائر فماله من قوة ولا ناصر" ( تاريل الاية ) بلوت يقع على اظهار الشكر ريقع على امتحاله كقوله " و نبلو اخبار كم " و قوله " و ننبلونكم " ثم قال المفسوري السرائر التي تكون بين الله و بين العبد تختبر يوم القيامة حتى يَظهر خيرها من شوها و مؤد يها من مضيعها و هذا معني قول ابن عمر رضي الله عنهما يبدي الله يوم القيامة كل سر منها فيكون زينا في الوجوه و شينا في الوجوه و شينا في الوجوه و شينا في الوجوه اغبر ( أخر سورة الطارق )

"سبع اسم ربك الأعلى السذى خلق فسرى" ( تاريل الآية ) المسراد من الاسم ههذا الصفة ركذا في قوله تعالى "و لله الاسماء العسلى فادعسوه بها " ( أخرسورة الاعلى )

# TORNORWAY TO THE PARTY OF THE P

"سلام هي حتى مطلع الفهر" (تاريل الاية) "سلام" اي الليلة سالمة عن الرياح و الاذع و الصواعق الے ماشابه ذالک (آخر سورة القدر)



"لم يكن الذين كفروا من اهل الكتاب و المشركين منفكين حتى تاتيهم"
" البينة " ( تاريل الآية ) المراد من توله " حتى تاتيهم البينة " الم حتى تاتيهم البينة " الم حتى تاتيهم رسل من ملائكة الله تتلم عليهم صحفاً مطهرة و هو كقررله تعالے " يسللك اهل الكتاب أن تنزل عليهم كتاباً من السماء " و كقوله " بل يويدكل امري منهمان يوتى صحفاً منشرة "

----:\*:----

" رما أمررا الاليعبدرا الله مخلصين له الدين حنفاء " ( تاريل الاية ) اصله من الحنف في الرجل رهو ادبار ابهامها عن اخواتها حتي يقبل علم ابهام الاخرى فيكسون الحنيف هسر السلام يعدل عن الاديان كلها الم الاسلام ( أخر سورة البيئة )

" يوملذ تعدت الحبارها" ( تاريل الآية ) يوملذ يتبين لكل احد جزاء عمله فكأنها حسدت بذالك كقولك السدار تعدثنا با نها كانت مسكونة كسذا انتقاض الارض بسبب الزلزلة تعدث ان الدنيا قد انقضت ر ان الأخرة قد اقبلت " ( آخر سورة الزلزلة )

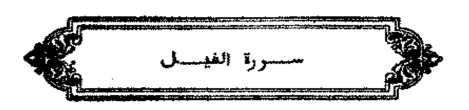
# المحدد التكاثير التك

"الهاكم التكاثر متي زرتم المقابر" (تاربل الاية) التكاثر تفاعل من الكثرة و التفاعل يقع على المد وجود ثلثة يحتمل ان يكون بين الاثنين فيكون مفاعلة ويحتمل تكلف الفعل تقول تكاره على كذا اذا نعلته و انت كاره و تقول تعاميت عن الامر اذا تكلفت العمى عنه و تقول تغافلت ويحتمل ايضاً الفعل بنفسه كما تقول تباعدت عن الامراع بعدت عنه و لفظ التكاثر في هذه الاية يحتمل الوجهين الاولين فيحتمل التكاثر بمعني ولفظ التكاثر في هذه الاية يحتمل الوجهين الاولين فيحتمل التكاثر بمعني المفاعلة النه كم من الثنين يقول كل واحد منهما لصاحبه إذا اكثر منك مالا و اعزنفوا و يحتمل تكلف الكثرة فان الحريص يتكلف جميع عمره تكثير ماله و اعزنفوا و يحتمل تكلف الكثرة فان الحريص يتكلف جميع عمره تكثير ماله و اعزنفوا و يحتمل تكلف الكثرة أن العريص يتكلف جميع عمره تكثير ماله و اعلم أن التفاخر و الثكاثر شي واحد و نظير هذه الاية قوله تعالى و تفاخسر و اعلم أن التفاخر و المقابر" أن الله تعالى يتكلم بهذه السورة يوم القيامة تعييراً للكفسار و هم في ذالك الوقت قد تقدمت منهم زيارة القبور"

كال لوتعلمون علسم اليقين" ( تاريل الاية ) لو علمتم ماذا يجب عليك\_م
 لتمسكتم به ارار علمتم لاي امر خلقتم لاشتغلتم به ( آخر سورة التكاثر )

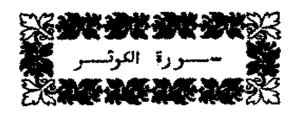
# مرزة العصر (500-

" رالعمر" ( تاريل الاية ) المراد بالعصر احدطرفسي النهار ر السبب فيه رجوة ( احددها ) انه اقسم تعالى بالعصر كما اقسم بالضحى لما فيهما جميعا من دلالل القسدرة فإن كل بكرة كانها القيامة يخرجون من القبور و تصهر الاموات احيام ويقام الموازين وكل عشية تشبه تخريب السدنيا بالصعق و الموت وكل واحسد من ها تين العالتين شاهد عدل ثم اذا لم يعكم العاكم عقيب الشاهدين عدما سرا فكسنذا الانسان الغافل عنهما في خسر (وثانيها) قال التدسن رحمسة اللسبة الما اقسم بهسندا السبوقت تنبيسها على ان الاستسراق قسند دنا رقت انقسطاعها رانتهسناء التجسارة رالكسب فيهنا فاذا لسم تكتسب و دخلت السدار وطاف العيسال عليسك يسألك كل اهد ما هو هقه فعينكُذ تخجل فتكون من الخاسرين فكذا تقول و العصر اله و عصر الدنيا نقد دنسك القيامة و بعد لم تستعد و تعلم انك تسأل غدا عن النعيم الذي كذب فيه في دنياك و تسأل في معاملتك مع الخلق ركل احد من المظلومين يدعى ماعليك فاذا انت خاسر و نظيره توله تعالى " إقترب للناس حسابهم و هم في غفلة معرضون " ( و ثالثها ) ان هذا الوقت معظم ر الدليل عليه قوله عليه السلام من حلقت بعد العصر كاذبا لا يكلمه الله و لا ينظر اليه يوم القيامة فكما اقسم في حق الرابع بالضحى فكذا اقسم في حق الخاسر بالعصر رذلك لاله اقسم بالضعى في حق الرابع و بشر الرسول إن أمرة الى الاقبال و ههذا في حق التغاسر توعدة أن أمرة الى الأدبار ثم كانه يقول بعض النهار باق فيحثه على التدارك في البقية بالتربة رعن بعض السلف تعلمت معنى السورة من بالع الثلم كان يصيم و يقول ارهموا من يذرب راس ماله ارحموا من يذرب راس ما له فقلت هذا معنى " أن الأنسان لَقَى خَسَـرَ " يمـريه العصــر فيمضى عمـــره و لا يكلسب قــاذا هــر خاسر -( آخر سررة العصر )



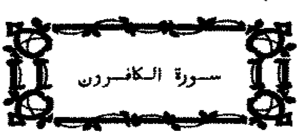
" فجعلهم تعصف مأكول " ( تاريسل الاية ) العصف التبن لقولم " فر العصف التبن لقولم " فر العصف ر الريحان " لانه تعصف به السبريع عنسد السفر فتفسرته عن الحب ر هو اذا كان ماكولاً فقسند بطل ر لا رجعسة له ر لا منفعسة فيه ( أخر سررة الفيل )

#### --:\*:--



" فصل لربلث رانحر" ( تاريسل الايسة ) اراد بنه المسللة المفسروضة اعلى الشمس ر افعا لم يذكر الكيفية لأن الكيفية كانت معلومسة من قبل ( آخر سررة الكوثر )

#### --- ; \* ; .....

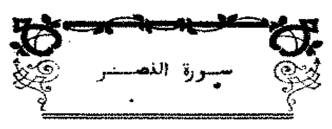


"لا اعبد ما تعبدرن رلا انتم عابدرن ما اعبد رلا انا عابد ماعبد تم رلا انتم"

معابدرن ما اعبد" ( تاريل الاية ) ان المقصود من الاولين المعبود و ما بمعني اللذي فكانه قال لا اعبد الامنام و لا تعبدون الله و اما في الاخيوين فما مع الفعل في تاريل المصدر الله لا اعبد عبادتكم المبنية على الشرك

و ترک النظر ولا انتم تعبدون عبادتي المبنية على اليقين فان زعمام انكم تعبدون الهى كان ذالك باطلا لان العبادة فعل مامور به و ما تفعلونه انتم فهو منهى عنه وغير مامور به ( أشر سورة الكافرون )

----:\*:----



" إذا جاء نصرالله" (تاريل الاية) المراه النصر على الكفار رفتع بلاه الشرك على الاطلاق ( آخر سورة النصر )

---:\*:---

# 

" تبت بدا ابي لهب رتب" ( تاريل الآية ) يعني ماله - رمنه يقال ذات اليد و تب هر بنفسه كما يقال خسروا الفسهم و اهليهم -

\_\_\_: \* ;\_\_\_

"ر امراته حمالة العطب" ( تاريل الآية ) ان المراد ما حملت من الاثام في عدارة الرسرل لانه كا لتعطب في تصييرها الى النار ر نظيره انه تعالى شبه فاعل الاثم بمن يمشي رعلى ظهره حمل قال تعالى " فقد احتملوا بهتانا ر اثماً مبيناً " رقال تعالى" يحملون از زارهم على ظهررهم " وقال تعالى " ر قال الفسان " ( أخر سورة ابي لهب)



" رسن شر النفائات في العقد " ( تاريل الاية ) " النفائات " اى النساء " في العقد" المه في عزائم الرجال رآزائهم رهر مستعار من عقد الصبال ر النفت رهر تليين العقدة من الحبل بريق بقذفه عليه ليصير حبله سهلا فمعنى الاية إن النساء لاجل كثرة حبهن في قلوب الرجال يتصرفن في الرجال يحولنهم من راحه الى راح رسن عزيمة الى عزيمة فامر الله رسوله بالتعوذ من شرهن كقوله " أن من ازراجكم ر اولاد كم عدرا لكم فاحذروهم" فلذالك عظم الله كيد هن فقال " أن كيد كن عظيم " ( آخر سورة الغلق )

