Committee of the Commit

لقاضى القضاة أبى الحسن على بن محمد بن حبيب الماوردى المتوفى سنة ٤٥٠ هـ صاحب كتاب أدب الدنيا والدين والأحكام السلطانية وغيرها

### فهرس مطالب الكتاب وفصوله

| ١  | كلمة الناشر                                                            |
|----|------------------------------------------------------------------------|
| ج  | ترجمة مؤلف الكتاب                                                      |
| Y  | مقدمة الكتاب والكلام على خــلر الوزارة ووظيفة الوزبر                   |
| ٣  | مطلب في و جوب تمسك الوزير بالدين و العدل و أنهما أساس الملك            |
| ٤  | الكلام على العدل والاحسان وأنهما مادة الوزير وضدهما الجور والاسا.      |
| ٤  | مطاب في تفسير العدل في الأقوال وأثره أو الروية في معانى الكلاء         |
| ٥  | الكلام على العدل في الا تعال و تفسيره و أثره في حالتي الرضا و الغضب    |
| ٦  | <ul> <li>على الوعد و الوعيد وقانون الوزبر فيهما</li> </ul>             |
| ٦  | <ul> <li>على الغضب و ذمه و و جوب تباعد الو زیر عنه</li> </ul>          |
| ٧  | مطلب و من نتائج الغضب اللجاج و مساواته له في المعرة والمضرة            |
| ٧  | <ul> <li>ف الكلام على الجدو الهزل و أنهما ضدان متنافران</li> </ul>     |
| ٨  | <ul> <li>ومن تتائج الجد الهيبة وأنها أس السلطنة</li> </ul>             |
| ٨  | <ul> <li>ف الاسترواح ببعض الهزل للاستعانة على مصابرة الجد</li> </ul>   |
| ٩  | الكلام على الصدق و الكذب و أن الا ول من لو ازم العقل و الثاد           |
|    | من غرائز الجهل                                                         |
| ٩  | فصل في الو زارة و اشتقاق اسمها من معناها                               |
| ١. | الكلام على تقسيم الوزارة إلى وزارتى تفويض وتنفيذ وأنها الخ             |
| 1. | الكلام على التنفيذ وأنه أربعة أقسام الاو لمنها ما صدرت به أو امر الملك |
| ١. | الثاني من أقسام التنفيذ ما اقتضاء رأى الوزير                           |
| 11 | الثالث ما صدر عن خلفاء الوزير على الاعمال                              |
| 14 | الراسع . م تنفيذ أمور الرعايا على ما ألفوه من العادات                  |
|    | و المعاملات                                                            |
|    |                                                                        |

```
١٣ الكلام على الدفاع وأنه مهمة الوزبر ويشتمل على أربعة أقسام
                ١٣ القسم الأول منه دفاعه عن الملك من أوليائه
              ١٣ . الشاني . . و المملكة من أعدائها
              ١٥ ، الثالث ، ، نفسه من أكفائه
        ١٧ . الرابع . . . الرعية من خوف و اختلال
١٨ فصل في الكلام على الاقدام وهو من مزايا الوزير وصفاته وينقسم
                              الى قسمين
                   ١٩ القسم الأول من الاقدام على جلب المنافع
                   .٧ . الشاني . ، على دفع المضار
           ٧١ فصل في الحذر وتفسيره والكلام عليه من أربعة وجوه
           ٧٢ الوجه الأول منه الحذر من الله تعالى وأنه عماد الدين
٧٢ . الشاني . الحذر من السلطان و الكلام عليه من ثلاثة أقسام
٣٣ القسم الأول و حذرك بأن لا تعول على الثقة في ادلال واسترسال
      ٣٧ . الثاني . حذرك في أن تساعده على مطالبه و محابه
 ع٧ . الثالث . حذرك في أن تذب عن نفسه و ملكه ما استطعت
٧٥ مطلب في الكلام على حقوق الوزير على السلطان و حقوق السلطان عليه
       ٧٧ الوجه الثالث من وجوه الحذر الحذر من الزمان وتقلبه
أطوار الإنسان
٣١ فصل في التقليد والعزل وهما من وظائف و زير التفويض والكلام
        على التقليد وأنه ضربان
 ٣٢ الضرب الأول منهما وهو تقليد التقرير ويشتمل على ثلاثة أقسام
٣٣ الضرب الشاني منهما . . التدبير ويشتمل على تدبير الأموال
```

وتدبير الأجناد

- ۳۵ فصل فی الکلام علی العزل و هو ضربان ما کان من غیر سبب
   و ما کان لسب
  - ٣٧ الكلام على وزارة التنفيذ وهي الثانية وتختص بأربعة قوانين
    - ٣٧ الأول من قوانينها السفارة بين الملك وأهل مماكمته
      - ٣٨ الشانى من قواتينها الرأى والمشورة
      - ٤١ الثالث من قوانينها عناية الوزير بالملك
      - ٤٢ الرابع من قوانينها حرص الوزير على مصالح الملك
    - ٤٣ الكلام على ما بين الوزار تين من الاختلاف في أصل التقليد
- ٤٤ فصل فيما تشترك به الوزارتان من الحقوق و العهود و الكلام على
   الحقوق و أنها ثمانية
- ١٦ الكلام على العهود وقد أتى بها المؤلف على سبيل الوصية فصولا مسترسلة مقفاة وأنا أذكرها على ترتيبها بمعناها
  - ٤٦ وصيته للوزير بالمراقبة لله تعالى في السر و مراقبة سلطانه فى خلوته
    - ٤٧ . . أن يكون خبيرا بالرعية متطلعاً على أحوالهم
      - ٧٤ تحذيره للوزير من الكذوب
    - ٤٨ وصيته له باختبار أحوال من استكفاه ليعلم عجزه من كفايته
      - ٠ . باقتصاره على الأعوان بحسب الحاجة اليهم
        - ٤٨ . م بتهذيب نفسه و تنزيهها عن الطمع
          - وع . . على مشارفة الأعمال بنفسه
      - ٤٩ . . في وقت الفراغ براحة الجسم و اجمام الخاطر
  - .ه . . بخفض جناحه لمن فوقه و توطئة كنفه لمن هو أدنى منه
- . . . بالشكر على النعمة و الصبر في الشدة و استدامة مودة مواليه بالاحسان اليه و عدوه بالاحتراز منه و أن لا يعول على التهم و الظنون

- ١٥ وصيته له باختبار حال من اشتبه أمره عليه و الأخذ بالتودد الى الناس
  - ٥١ . . بالمشورة ومن يستشير وما يجب في ذلك
- ه . . بكتمان أسراره و أن يختار لهما من يثق بدينه إن كان لا بد من الإذاعة
- ه أمره له بالتثبت فيما لا يقــدر على استدراكه وحثه على المعروف ما استطاع اليه
  - ٥٣ تحذيره من مدح المتملقين و مداجاة المنافقين
  - ٥٤ وصيته له باحماد السلطان وشكر الرعية والقيام بالاحسان اليهم
- ه ، ، بالصبر على طلب أرباب الحوائج وأن يسعهم بحاله وحشه على اصطناع المعروف
- وصيته له بأن يكون قدوة لصلاح الأئمة بصلاح نفسه و يحذره عواقب
   الظلم ودعوة المظلوم و بابتعاده عن الشهوات وأن لا يكون عبداً لها
- وصیته له بالحذر من الزمان و الاحتراز من الاغترار به وأن یکون
   صلاح عمله ذخره و جمیل سیر ته أثره
- ٥٨ وصيته له بأن يكون جميل فعله غنمه فى باقى أيامه وقد ختم تلك الوصية
   بالحديث المروي في أشراط الساعة

#### 

## السالخاني

الحدية رب العالمين

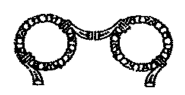
والصلاة والسلام على سيدنا محمد خاتم المرسلين ، وبعد فها نحن قد اخترنا لك أبها القارى. العزيز هـذه الرسالة النفيسة الموسومة بقوانين الوزارة لتكورس الحلقة الخامسة من سلسلة الرسائل النادرة التي تنشرها ( مكتبة الخانجي ) . وما اختر ناها إلا لشهرتها وذيوع اسمها في كتبالتراجم و موضوعات العلوم . و حسبك أنها من تصنيف امام كبيرمن أئمة الأدب و البيان و محقق جليل من شيوخ الحكمة و التشريع ، و أعنى به : أبا الحسن على بن محمد بن حبيب البصرى الماوردي ، مؤلف (أدب الدنيا والدين) و ( الا حكام السلطانية ) و ( الحاوى ) و ( الاقناع ) وغير ذلك من أمهات الكتب في الفقه و التفسير و الأدب و السياسة . و قد أسميناها (أدب الوزير) لاً نهـا في الواقع فصول رائعـة في آداب الوزارة ورسومها وأحكامها وما للوزير و ما عليه نحو سلطانه وبلاده ونفسه . وسوف نجدها متمشية في أسلوبها الرائع و مباحثها الجليلة و فق الحفطة التي سار عليها في كتابه الشهير: ( الا حكام السلطانية ) . فالرسالة إذن تتمة مباحث ذلك الامام الجليل في فن السياسة و تدبير الملك . وكلا الكتابين مرآة صادقة لتفكير العالم الاسلامي في هذا الفن الجليل الذي أصبح موضع عناية المفكرين من كتاب هذا العصر .

وقد كان لكتابه الأول ( الأحكام السلطانية ) حظ و افر من عناية

الناشرين فطبع مرارآ في القاهرة وسواها. أما هذه الرسالة فبقيت محرومة من هذه العناية ولم تطبع قبل هذه الطبعة — فيما نعلم — مع شدة ارتباطها بالكتاب الأول. واننا لنغتبط اليوم إذ تتقدم بهما لمحبى الكتب والرسائل من آثار السلف الصالح و يسرنا أرب نضيفها إلى مجهود من سبقونا في نشر (الاحكام السلطانية). وقد كان اعتمادنا على نسخة مخطوطة في دار الكتب الملكية ضمن مجموعة من كتب العلامة الشنقيطي والله المسئول أن يمدنا بالتوفيق وحسن المعونة فيها قصدنا.

عبدالعزبز أمين الخانجى

ه صفر سنة ۱۳٤۸



#### ترجمة مؤلف الكتاب

هو أبو الحسن على بن محمد بن حبيب البصري المعروف بالماوردي ولقبه أقضى القضاة . ولد بالبصرة وتوفى في بغداد ودفن فيها فى مقبرة باب حرب ، و الكتب الئى اعتمدنا فيها على هذه الترجمة وهى : ( وفيات الاعيان ) و ( الوافى بالوفيات ) و ( معجم الادبام ) و ( تاريخ أبى الفداء ) و ( طبقات الشافعية ) اتفقت جميعها على أن و فاته كانت عام ٥٥٠ هجرية بعد أن بلغستاو ثمانينسنة ؛ فيكون ميلاده بناء على هذا الاجماع سنة ٢٠٩جرية. قطع الماوردي مراحل حياته الطبية الحافلة بجلائل الاعمال فى البصرة و بغداد و أعمالها من الا مصار القريبة . وقد كانت تلك الجهات فى ذلك الوقت مسرحاً للفتن و الدسائس من الداخل و الحارج ، و مقام الحلاقة فى بغداد من الضعف و الوهن و خور العزيمة ، بحيث أصبح الحلفاء آلات مسخرة و أدو ات لا قيمة لها بين الترك و الديلم . و إليك ما يقوله أبو الفدا في حوادث سنة احدى و ثمانين و ثلاثمائة :

وفي هذه السنة قبض بهاء الدولة بن عضد الدولة على الطائع ته عبد الكريم وكنيته أبوبكر بن المفضل المطيع تله بن جعفر المقتدر بن المعتضد ابن الموفق بن المتوكل، بسبب طمع بها الدولة في مال الطائع. ولما أر اد بهاء الدولة ذلك أرسل إلى الطائع وسأله الاذن ليجدد العهد به فجلس الطائع على كرسي و دخل بعض الديلم كا نه يريد تقبيل يد الحليفة فجذبه من سريره و الحليفة يقول: إنا قله و إنا إليه راجعون ويستغيث فلا يغاث وحمل الطائع إلى دار بهاء الدولة و أشهد عليه بالحلع، وكان الشريف الرضي حاضراً مهزلة القبض على الطائع و خلعه فبادر بالحروج من دار الحلافة و قال ف ذلك أبياتاً من جملتها:

أمسيت أرحم من أصبحت أغبطه لقد تقارب بين العز و الهون و منظر كان بالسراء يضحكنى ياقرب ما عاد بالضراء يبكينى وانك لتقرأ من أخبار ذلك العصر الشيء الكثير عن الفتن بين الشيعة و أهل السنة .

في أوائل حياة الماوردي كانت فتنة القرامطة و مذبحتهم الكبرى في الكوفة؛ وفي أواخر أيام صاحب هذه الرسالة كان اشتداد نفوذ الباطنية وشيوع دعوة الحسن بن الصباح؛ وفي هذه الآونة كانت دولة بني حمدان في حلب وحروبهم و منازعتهم؛ وفي هذه الفترة من التاريخ الاسلام كانت حكومة الفاطميين في مصراً يام خلافة العزيز بالله ثم الحاكم بأمر الله. أما في الاندلس فكانت خلافة هشام بن الحكم بن عبدالرحمن الناصر وحروب المنصور بن أبه عامر و انتصاراته التي شرفت الحكم الاسلامي في تلك الديار. وقصدنا من هذا الاجمال لحوادث تلك الايام أن ندلك على روح العصر في الايام الني عاشها الماوردي . ومن أعجب ما يستوقف النظر أن تكون أيام هذه الفوضي من أخصب العصور الاسلامية في الانتاج الفكري في العلوم والفنون و الآداب. ولعل السبب في ذلك هو قرب ذلك العهد من النهضة العلمية الكبرى التي وضع الرشيد و المأمون أساسها في أيام خلافتهما الجليلة العلمية الكبرى التي وضع الرشيد و المأمون أساسها في أيام خلافتهما الجليلة السلمية ، تلك الايام التي تعد بحق العصر الذهبي للاسلام .

مضى ذلك العهد الذهبى، عهد الحركة العلمية الكبرى، عهد التدوين والترجمة؛ وهبت أعاصير السياسة و الحلافات بما لا بجال لسرده فى هذه العجالة . ولكن بتى فى أيدى الناس كنوز ذلك العصر ، وبجهودات من تقدمهم من علماء السلف الصالح. أضف إلى ذلك أن الجامعات الاسلامية الكبرى في بغداد و القاهرة و قرطبة ونيسابور و بخارى ، كانت لاتزال محتفظة بنشاطها و جهودها فى سبيل نشر العلوم و أنوار الحكمة و الآداب العالية .

و فوق كلما تقدمفان حكومة آل بويه في بغداد، وحكومة آل حدان في حلب ودمشق؛ وحكومة الفاطميين في مصر ، وحكومة المنصور بن أبي عامر في الاندلس ؛ كانت حكومات مشهورة \_ رغم مشاكلها الداخلية \_ بتعضيدالعلوم والفنون و تقريب العلما من مجالسها و الأخذ بأيدهم و تشجيعهم. فلا غرو و لا عجب أن ينبغ في هذا العصر من الفلاسفة والحكاء أمثال : ان سينا ؛ والحيام ؛ والمعرى . و من النحويين واللغويين أمثال : القباضي أبو سعيد ابن عبدالله السيرافي النحوى مصنف شرح كتاب سيبويه ؛ والحسبن ابن زكريا اللغوى صـاحب كتاب المجمل ، وأبو على الحسن بن احمـد أنن عبد الغفار الفارسي صاحب الايضاح والتذكير والمقصور والمدود ، وعثمان بن جني النحوى الموصلي دصنف اللمع ؛ وأبو نصر اسماعيل بن احمد الجوهري صاحب الصحاح. ومن المحدثين و الأثمة أمثال الماوردي مق الف الكتاب، ، والصيمري ، والاسفرايني ، والقاضي أبو الطيب الطبري ، وأبوطالب محدبن غيلان صاحب الأجزاء المعروفة بالغيلانيات ؛ وأبوالحسين أحمد بن محمد القدوري البغدادي الحنني صاحب المختصر المعروف به؛ والبيهق، والقشيري، وابن مخلد الاندلسي. والقاضي أبوبكر بنالباقلاني والحافظ أبي نعيم صاحب كتاب حلية الأو ليام، و الحاكم النيسابوري امام أهل الحديث ف عصره. و من الأدبا و الكتاب أمثال : أبي اسحق الراهيم الصابي، والخطيب بن نباتة الفارق، والصاحب نعباد ؛ و ان العميد الكاتب الشهير، و الحاتى صاحب الرسالة الحاتمية التي بين فيها سرقات المتنبي، والثعالي صاحب التصانيف المشهورة. و من الشعراء المجيدين أمثال : الى الحسن الا ُنباري صاحب المرثية المشهورة التي مطلعها ( علو في الحياة و في المهات ) ؛ و أبي الحسن محمدبن عبدالله السلامي ومهيار الديلي ، والشريف الرضي ، و أبي القاسم ن طباطبا -

كل هؤلاء الأعلام النوابغ كانوا معاصرين للباو ردى وحسبنا أن نسرد

أسماءهم للدلالة على روح ذلك العصر من الوجهة العلمية . وقد ذكرنا لكفيها سبق أن من العوامل التي أدت الى إحيا هذه النهضة تشجيع الحكام للعلما العاملين، وقد كان للماوردي نصيب كير من هذا التشجيع وكان عظيم القدر، مقدماً عند السلاطين من آل بو به و عند الحلفاء العباسيين .

وقد ذكر أبوالفدا في حواد شسنة ١٩٤ أنه عندما توفى القادر بالقعو جلس في الحلافة ابنه القائم بأمر الله أر سل القائم أبا الحسن الماو ردي الى الملك أبي كاليجار فأخذ البيعةعليه القائم وخطبله فى بلاده وذكر كذلك فى حو ادث ٤٤٣ أى قبيل وفاة الماوردى بسبع سنين أنه وقعت الوحشة بين القائم وجلال الدولة على أمر من أمور التقاليد فأرسل القائم أبا الحسن الماور دى نوسطه ولم تنفع وساطته. والحادثتان تدلان على ناحية جليلة من نواحي حياة الامام الماوردي من وجهة اتصاله عملياً بالحياة السياسية في عصره . و تزيد في نظرنا من قيمة كتابيه الأحكام السلطانيه وقوانين الوزارة . لأنهما لم يكتبا الا عن روية ولم يصدرا إلا عن حكمة ونجربة و دراية .و يؤخذ من مقدمة الأحكام السلطانية أنه لم يشرع في كتابته إلا بعد أن عظم قــدره و أصبح مقدماً عند السلطان حيث لم يصنفه إلا امتثالًا لا مره فانه يقول: و لماكانت الأسكام الساهاانية بولاة الامور أحق ؛ وكان امتز اجها بجميع الأحكام يقطعهم عنتصفحها مع تشاغلهم بالسياسة والتدبير ،أفردت لهاكتاباً امتثلت فيه أمر من لزمت طاعته ليعلم مذاهب الفقها. فما له منها فيستو فيه الخ.... ولهذه الكالمات قيمتها في دحض تلك الفرية التي ذكرها الصفدي في الو افي بالوفيات و ان خلكان في و فيات الاعيان ونقلها صاحب طبقات الشافعية بتحفظ وتتاخص: في أن الأمام الماور دي لم يظهر شيئاً من تصانيفه في حياته و إنما جمعها كلما في مكان و احد و لما دنت و فاته قال اشخص يثق اليه : . إن كتى لم أظهرها لا أنى لم أجد نية خالصة ته تعالى لم يشمها كدر فاذا عاينت

الموت و وقعت فى النزع فاجعل بدك في بدي فان قبضت عليها وعصرتها فاعلم انه لم يقبل منى شيء منها فاعمد الى الكتب و ألقها فى دجلة و ان بسطت يدي ولم أقبضها فاعلم أنها قبلت وأنى قد ظفرت بما كنت ارجوه مى النية الخالصة ، وكان بعد ذلك أن بسط يده فاظهر ذلك الانسان كتب الامام.

ولامراء عندى في أن هذا الحديث مختلق فان اماما جليل القدر مثل الملاردى وفى عصر مثل عصر الماوردى ، وقد اشتدت فيه المنافسة بين العلماء والادبا والكتاب ، تربأ به همته العالية أن يفكر في مثل هذا الأمر. وما لنا نذهب بعيداً وهاهى مقدمة كتابه الأحكام السلطانية تدل على أنه ألفه امتثالا لأمر من لزمت طاعته . وقد ذكر الصفدي قبل هذه الحكاية قصة أخرى تدل على أن تصانيف الماوردى كانت معروفة ومشهورة بل تدل على أنه كان ينافس غيره من علما العصر في التأليف والتصنيف فان الصفدي يقول فى الوافى بالوفيات: وكان القادر قد تقدم الى أربعة من الائمة فى المناهب الاربعة ليضع له كل واحد مختصراً فى الفقه فوضع الماوردي الاقناع ووضع القدورى مختصره ووضع عبد الوهاب المالكي الماوردي وقال له . قال لك أمير المؤمنين : حفظ الله عليك دينك كا حفظت علينا ديننا ، .

ومن مصنفاته تفسير القرآن وسماه النكت(١). وكتاب الحاوي في الفقه يدخل في عشرين مجلداً (٢) ، و الاقناع وقد مر ذكره ، و أدب الدنيا و الدين،

 <sup>(</sup>١) موجود منه نسخة في المكتبة العمومية بميدان بايزيد بالقسطنطينية

<sup>(</sup>٢) موجود في بحموعة كتب أحمد طلعت بك نسخة كاملة بعض أجزائها من مخطوطات المائة السادسة وقد آلت تلك المجموعة الى دار الكتب المصرية

والاحكام السلطانية (١)؛ وتعجيل النصر وتسهيل الظفر؛ وكتاب في النحو (٢). وانه لموفق في جميع كتبه لسهولة عبارته وحسن تعبيره وجميل ديباجته وماز الكتاب أدب الدنيا والدين المقرر للطالعة في المدارس المصرية من أروج الكتب في عصرنا هذا . وقد أجمع الذين ترجموا حياته أنه كان اماماً ثقة في الفقه و التفسير ، ورعاً في دينه ، مجاهداً لنفسه مجتهداً لامقلداً . ذكر الصفدي في (الوافي بالوفيات) أنه كان قد سلك طريقاً في توريث ذوي الارحام القريب والبعيد سواء في اليه كبير من الشافعية فقال له اتبع و لا تبتدع و نقال: « بل اجتهد و لا أقلد ، فا نصرف عنه .

ومن كلام الماوردي الدال على دينه و بحاهدته لنفسه ؛ ما ذكره فى كتاب أدب الدنيا و الدين ، فقال : و مما أنذرك به من حالى ، انى صنفت فى البيوع كتاباً جعبته ما استطعت من كتب الناس ، و أجهدت فيه نفسى ؛ و كررت فيه خاطري حتى اذا تهذب و استكمل ، وكدت أعجب به ؛ و تصورت أنى أشد الناس اطلاعاً بعلمه ؛ حضرنى و انا فى مجلسى اعرابيان ، فسألانى عن يبع عقداه فى البادية، على شروط تضمنت أربع مسائل لم أعرف فسألانى عن يبع عقداه فى البادية، على شروط تضمنت أربع مسائل لم أعرف الشى منها جوابا ، فاطرفت مفكراً ، و بحالى وحالهما معتبرا . فقالا : أما عندك فيها سألناك جواب ، و أنت زعيم هذه الجماعة ؟ فقلت : لا ، فقالا : إيها لك! .. وانصرفا . ثم أتيا من قد يتقدمه فى العلم كثير من أصحابى فسألاه ، فأجابهما مسرعا بما أقنعهما ، فانصرفا عنه راضيين بحوابه ، صامدين لعلمه ، . إلى أن مسرعا بما أقنعهما ، فانصرفا عنه راضيين بحوابه ، صامدين لعلمه ، . إلى أن قال : و فكان ذلك زاجر نصيحة ، و نذير عظيمة ، نذلل لهما قياد النفس ، وانخفض لهما جناح العجب » .

 <sup>(</sup>۱) أول من عنى بطبعه الموسيو مقس أنقر وطعها عدنة س سة ١٨٥٣ م
 سنة ١٢٦٩ هـ.

<sup>(</sup>٢) قال ياقوت في معجم الادباء : اطلعت عليه و هو في مجلد حجم الايضاح لا في على الفارسي

و من المسائل البارزة في حياة الماو ردى انهامه بالاعتزال. قال ابن الصلاح : هذا الماوردي عفا الله عنه وقد كنت لا أمحقق ذلك عليه . وأتأول له . وأعتذر عنه في كو نه يور د في تفسيره في الآيات التي بختلف فيها أهل التفسير ، تفسير أهل السنة و تفسير المعتزلة ؛ غير متعرض لبيان ماهو أحق منها ، و يقول صاحب طبقات الشافعية تعقيباً على قول ان الصلاح: وأقول لعل تصده الراد كل ما قيل من حق أو باطل ، و لهذا يور د من أقوال المشبهة أشياء مثل هـ ذا الابراد ، حتى و جدته يختار في بعض المواضع قول المعتزلة و ما بنوه على أصولهم الفاسدة ، إلى أن يقول: . ثم هو ليس معتزلياً مطلقاً فانه لا يو افقهم في جميع أصولهم مثل خلق القرآن كما دل عليه تفسيره في قوله عز وجل: (و ما يأتيهم من ذكر من ربهم محدث) وغير ذلك ويوافقهم في القدر و هي البلية التي غلبت على البصريين وعيبوا بها قديماً ، إلى هنا ينتهي قول ابن الصلاح و قول صاحب الطبقات في مسألة اعتزال الماوردي. و لعمري إرب هذه الأقوال لتدلنا على مزية جليلة من مزايا الامام الماور دى و ترفع بقدره في نظرنا لائنها برهان ساطع على أن الرجل لم يكن رجل علم وأدب فحسب. بل هو فوق ذلك وأفضل من ذلك ، رجل محث وتحقيق ورجل البحث يطاب الحقيقة . والحقيقة هي ضالته أينها وجدها فليس بضائره أن يجد و جهاً من و جوهها في أصول المعتزلة ؛ و ان يوافقهم عليها وأن يجتهد في غيرها من الحقائق عند أهل السنة ، لأنه كان من أثمة المجتهدين وكبار الباحثين في الحقائق، شأنه في ذلك شأن جميع العلماء العاملين من رجال السلف الصالح، طيب الله ثراهم و ألهب في نفوس الشباب الناهض من أبنا العروبة حماس الاقتداء بهم

# التعالي

( و به نستعین )

قال الامام ؛ قاضى القضاة أبو الحسن ، على بن محمد بن حبيب الماوردي رحمه الله تعالى برحمته : الحمد لله على ما هدي و أرشد ، و له الشكر على ماوفق و سدد . و صلى الله على رسله الطاهرين، وأو لياته البررة المنتخبين، و سلم تسلما كثيراً .

أما بعد ؛ فقيد الترم الطاعة من دعا اليها ، وفعل الخير من أرشد اليه ، و لتنكانا في جبلة ذوي الفضل مركوزين ، فما يستغني الليف بذكائه عن يقظة منبه ، و لا يكتني الليب بحزمه عن عظة مذكر ؛ لأنالهوي معترض يخدع بغرامه ؛ ويحتجب بغامه . وأنت أيها الوزير مدك الله بتوفيقه مد في منصب مختلف الإطراف ؛ تدبر غبرك من الرعايا و تدبر بغبرك من الملوك ؛ فأنت سائس مسوس ؛ تقوم بسياسة رعيتك و تنقاد لطاعة سلطانك ، فتجمع بين سطوة مطاع و انقياد مطيع ، فشطر فكرك جاذب لمن تسوسه ؛ وشطره مجنوب لمن تطيعه و هو أثقل الاقسام الثلاثة محملا ، وأصعبها مركبا ، لأن الناس: ما بين سائس؛ ومسوس ، و جامع بينهما. و لك هذه الرتبة الجامعة . فأنت تجمع ما اختلف من أحكامها ، و تستكمل منسوب اليك . تؤ اخذ بالاسامة و لا يعتد لك بالاحسان ، تلان لك المبادى ، بالارغاب ؛ و تشدد عليك الغايات بالاعتاب ، مستظهرا تستكني اعتداد الإحسان بالارغاب ؛ و تسلم من غب المؤ اخذة لك ، و يلز مك ضدها في سحق سلطانك أن اليك ؛ و تسلم من غب المؤ اخذة لك ، و يلز مك ضدها في سحق سلطانك أن لا يعتدى عليه بصلاح ملكه ، لا نك للصلاح مندوب ، و لا تعتذر اليه من

اختلاله ، لأن الاختلال اليكمنسوب . واجعل اعتذارك سعيك واجتهادك ، فلسان الفعال انطق من اسان المقال ، لظمو رشواهده ، فان عارضتك الاقدار عذر تك القلوب ، وان لم تنطق به الافواه ، لعجز الخاق عن قضاء الحق ، وقد روى عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال : لا يغني حدر عن قدر . وقيل في منثور الحسكم : توق كل التوقي و لا حارس من الأجل ، وتوكل كل التوكل و لا عدر في التغرير ، و اطلب كل الطلب و لا تسخط لما جاب المقدور . ولان تكون ان ملكت اختيارك متاركا في زمان الكدر ؛ أولى من أن تكون مغالباً القدر . وقد قيل في منثور الحكم : ماكان عنك معرضاً ؛ ذلا تكن له متعرضاً . فان دعاك الاضطرار إلى الملابسة ، فان للزمان و لا تخاشنه . فقد لله متعرضاً . فان دعاك الاضطرار إلى الملابسة ، فان للزمان و لا تخاشنه . فقد قال بعض الحكام : من سعادة الإنسان أن لا يكون عند فساد الزمان مدبراً للزمان ؛ فما ع وقتك ان جار ، وغالطه ان ثار كما قال الشاعر :

فاخط مع الدهر إذا ماخطاً واجر مع الدهر كما يجرى والله تعالى يمد بالمعونة من وفقه ، وأرجو أن تكون منهم .

واعلم أيها الوزير انكمباشر لتدبير ملك له أس. هو الدين المشروع .و نظام . هو الحق المتبوع .و تد قيل نمناز عالحق مخصوم ، فاجعل الدين قائدك ، و الحق اعدائه . يذللك كل صعب ، و يتسهل عليك كل خطب ؛ لا نلدين أنصارا ، و للحق أعواناً ؛ إن قعدت عنك أجساده ؛ لم تقعد عنك قلوبهم . وحسبك أن تكون القلوب معك .و قيل لبعض الحكاء : أي الجند أوقى ؟ قال : الدين . قيل : فأي العدد أقوى ؟ قال : الدين . قيل : فأي العدد أقوى ؟ قال : الدين . قيل : فأي العدد أقوى ؟ قال : الدين . قيل : فأي العدد أقوى ؟ قال : العدل . و للدين سلطان قد انقادت اليه امامته ، و استقرت عليه دعامته ، فاجعله ظهير الك في أمورك وعونا لك على تدبيرك ، تجد من القلوب خشوعا ، فا اعتزت مملكة اليه إلا صالت ، و لا تحققت بشعاره ومن النفوس خضوعا ، فما اعتزت مملكة اليه إلا صالت ، و لا تحققت بشعاره إلا طالت . وقد روى عن النبي صلى افقه عليه وسلم أنه قال : و ماه ن رجل من المسلمين أعظم أجراً من وزير صالح مع امام بطيعه و يأمره بذات الله تعالى ه

واجعلية تعالى عليك ف خاواتك رقيبير غب ورهب : تقودك الرغبة الى طاعته ، وتصدك الرهبة عن معصيته، ليسلم باطنك من العيوب، ويخلص سرك من الدنوب. وقد نفسك الى العدل ، ينقد الناس به الى طاعتك ، ويكفوا به عن معصيتك ، ويقتصروا عليه فى مطالبتك ؛ فانمن جازف فى الا خذجوزف فى الطلب ، و من ناصف نوصف . والعرب تقول فى الجازفة من أمثالها : دخل بيتاً ما خرج منه . وقال السيد المسيح : بالمكيال الذى تكيلون يكال لكم و تزادون . وقال الشاعر :

ومن ظن بمن يظهر السو أنه بجازي بلاسو فقد ظن منكرا واعلم أنك لن تستغزر موادك الا بالعدل والاحسان ؛ ولن تستندرها بمثل الجور والأسامة؛ لأن العدل استبار دائم ، والجور استئصال منقطع. وقد قيل في منثور الحبكم : بالعدل والانصاف ، تكون مدة الائتلاف.

وليس يختص العدل بالأموال دون الأقوال والأفعال.فعدلك بالأموال أن تؤخذ بحقها ، وتدفع الى مستحقها ، لا نك في الحقوق سفير مؤتمن ؛ وكفيل مرتهن ، عليك غرمها ، ولغيرك غنمها .

وعدلك في الا توال أرب لا تخاطب الفاضل بخطاب المفضول ، ولا العالم بخطاب الجهول ، وتقف في الحمد والذم على حسب الاحسان والاساءة ، ليكون ارغابك وارهابك على وفق أسبابهما من غير سرف ولا تقصير ، فلسانك ميزانك . فاحفظه من رجحان أو نقصان . وقد قال بعض الحكاء : جعل الله الانسان أفضل الحيوان ، وصير أفضل جارحة فيه اللسان ، فجعله للضهائر ترجمانا ، ولما جمعته العقول والبصائر تبيانا ، وبين الحق والباطل فرقانا ، ولقد قال الاحنف بن قيس : « النطق مسفرة و الصمت مسترة ، وللكلام روية تتقدم على المعانى دون الالفاظ ، فكل المعانى الى رويتك ، وفوض الالفاظ الى بديهتك ، فان ابتكار المعانى خطر ، والروية في الالفاظ لكن . ولان يكون الكلام مطبوعا ، أولى من يكون والروية في الالفاظ لكن . ولان يكون الكلام مطبوعا ، أولى من يكون

مصنوعا . إلا أن يكل الخاطريشو اثب الهموم ، و يكون الكلام مع ذي قدر عظيم ، فيروى فى الاختصار ، ففى الاكثارعثار ، يفضى الم ضجر إن استرذل، والمملل إن استثقل . وقد قيل: أول العي الاختلاط، وأسوأ القول الافراط، ولنلك قيل الحصر خير من الهذر ، لا ن الحصر يضعف الحجة ، والهذر يتلف المهجة . وقال عبد الحيد : العاقل للسانه عاقل . وقيل فى منثور الحكم : اذا تم العقل نقص الكلام .

وعدلك في الافسال أن لا تعاقب إلا على ذنب ، ولا تعفو إلا عن إنابة ، ولا يبعثـك السخط على اطراح المحاسن ، ولا يحملك الرضـا على العفو عن المساوى . حكى عن سلمان بن داود عليهما الصلاة والسلام أنه قال: اعطيت ما اعطى الناس و مالم يعطوًا؛ وعلمت ما علم الناس و مالم يعلموا. فلمأعط شيئًا أفضل من الحق في الرضا والغضب، والقصد في الغني والفقر، وخشية الله في السر و العلانية. وقد قال بعض الحكام: ومن سكرات السلطان الرضا عن بعض من يستوجبُ السخط، على بعض مر\_ يستوجب الرضا. . و فا لاتستوي الحسنة و لا السيئة ؛ كذلك لا يستوي المحسن والمسيء. وقد قبل: أخبث الناس ، المساوى بين المحاسن و المساوى .فاجتذب بافعالك ماناسبها . وقابل بمجازاتك ماأوجبها ، واجعل جزاءالافعال بحسبها من احسان واساءة ، يستوجب مهما ثواب وعقاب ؛ فإن لميلك رضاك حكم سواء ، إن وصلت عليه خرجت عن المجازاة الى التبرع بالصلة ، وأنت في تبرعك مخير ، وفي بحازاتك مضطر . وقد قال الحسر . البصرى: المؤمن لا يحيف على من يبغض ، ولا يأثم في من يحب . فأما التقريب والابعاد : فيجوز أن يعتبر بالسخط والرضا : اذا لم تحط بهما ذوي الاقدار : وترفع بهما أهل الخول : لأن لك خيارك أن تبتدي بتقريب من أردت ، و ابعادمن كرهت ، اذا سلم رأيك من تقريب ذي النقص وابعاد دي الفضل: فتستطر تقريب الناقص وابعاد الفاضل؛ وأن كانالتشا كل مركوزًا في الغرائز. وقدقال بعض

الباغاء: لاتصطنع من خانه الاصل: و لاتستصحب من فاته العقل: لأن من لا أصل له يغش من حيث ينصح ، و من لاعقل له: يفسد من حيث يصلح . و ذلك بما يعسر توقيه. ويفوت تداركه و تلافيه، وليكن و فاؤلك بالوعد حتها، و بالوعيد حزماً ؛ لاأن الوعد حقعليك ؛ والوعيد حق المشعلي غيرك ؛ فكنت فيه على خيارك ، فن أجل ذلك لم يجز إخلاف الوعد ؛ و أن جاز اخلاف الوعد ، و أن جاز اخلاف الوعد ، وقد قال أحد الشعراء :

وإنى وان أوعدته أو وعدته لخاف إيعادي ومنجز موعدى لكن ينبغي أن يقترن بخلف الوعيد عنرحتي لابهون وعيدك ليكون نظام الهيبة به محفوظاً ، وقانون السياسة فيه مضبوطاً ؛ فأظهر مان خفي لتكون باخلاف وعيدك معذوراً ؛ وبعفوك عنه مشكوراً ؛ وقد روى عن الني صلى الله عليه وسلم أنه قال: ماازداد أحـد بالعفو إلا عزا . وللوعد والوعيـد شرطان: أحدهما ، أن يكونا مستحقين ماأ وجبهما من احسان واسابة ، والثاني أن تقتر ن بتقديمهما على الثواب والعقاب مصلحة في ترغيب وترهيب ؛ فان لزم تقديم الثو ابو العقاب على الوعد و الوعيد، كان الوعد تقصيراً و الوعيد عجزاً. وقد قال بعض الحسكاء :الوعد مرض المعروف ، و الانجاز برؤه ،والمطل تلفه . و قال بعض البلغاء: اذا احدنت القول فاحسن الفعل، ليجتمع لل من ية اللسان و تمرة الاحسان ، فانك لاتخلو في خلفه من ذنب تكتسبه أو عجز تلتزمه . وليكن خِعلكاً كثر من قولك ، فان زيادةالقولعلى الفعل دناءةو شين.و زيادةالفعل على القولمكرمة وزين، والاتجعل لغضبك سلطانا على نفسك، يخرجك من الاعتدال الى الاختلاف؛ فان يسلم بالغضب رأي من زلل ،وكلام من خطل، لا "ن ثورته طيش معر ، ونفرته بطش مضر ، لا أنه يخرج عن التأديب الى الانتقام، وعن التقويم الى الاصطلام. و لذلك قيل: أو ل الغضب جنو ن، وآخره ندم .وقال ابن عباس: لم على ال الغضب إلا من اعيامساطان الحجة . و قال بعض السلف

إياك و عزة الغضب ، فانها تفضى بك الى ذل الاعتذار . وقال بعض الحكاء : من كثر شططه كثر غلطه . وقال بعض الشعراء :

ولم أر للأعداء حين اختبرتهم عدواً لعقل المر. أعدى من الغضب وليكن غضبك تغاضباً ، تملك به عزمك ، وتقوم به خصمك . فتسلم من جور غضبك وتقف على اعتدال تغاضبك. فقد قيسل في بعض صحف بني اسر أثيـل: اذا كارن الرجل ذا غضب تواترت عليـه الوضائع؛ فكلما اشتد غضبه از داد بلاء . وقال بعض الحكه : الغضب يصدى. العقل. وكتبكسرى ابر ويز الى ابنه شير ويه: إن ظلة منك تسفك دماً ، و إن أخرى منك تحقن دما ، و إن نفاذ أمرك مع ظهور كلامك ؛ فاحترس في غضبكمن قولك أن يخطى، و من لونك أن يتغير ، ومن جسدك أن يخف: فان الملوك تعاقب قدرة ، وتعفو حلما . وقد يقترن بالغضب لجاج يساويه في معرته، ويشاركه في مضرته ؛ لأن اللجاج الترام الخطأ و إطراح الثواب. فدع عنك لجاج الآلد الحصم، وتجنب عواقب النذل الفدم، وتأبع الرأى فيما اقتضاه ، فلن يقبح بك العدول اليه بعد لجاجك ، و لأن تنتفع بالرأى أو لى من أن تستعز باللجاج . وقد قال بعض الحكا : من استعان بالرأى ملك، و من كابدالاً مو رهلك . وقال ان المقفع : دعاللجاجفانه يكسر عز أثم العقول. وقيل في منثور الحكم: الظفر لمن احتج لا لمن لج. وقيل فيه: اللجوج يدخل فيما ليس منه خروج .

واعلم أن الجدو الهزل صدان متنافران؛ لأرب الجد من قواعد الحق الباعث على الصلاح. والهزل من مرح الباطل الداعى الى الفساد؛ فصار فرق ما بين الجد والهزل، هو فرق ما بين الحق و الباطل: وتنافر الاضداد يمنع من الجمع بينهما. فاذا انفردت باحدهما كنت للآخر تاركا. وقد قيل الحق مفروض، والباطل مرفوض. وقال على كرم الله وجهه: العقل حسام قاطع و الحلم غطا سابغ، فقاتل هواك بعقلك، و استرخلل خلقك بمحلك، واستعمل

الجد ينقد اليك الحق، ويفارتك الباطل، ولا تعدل الى الهزل فيتبعث الباطل، وينافرك الحق. ولقالما انثلت هيبة الجدو تكاملت هيبة الهازل. والهيبة أس السلطنة . و حكى عمرو بن مرة أن رجلا من قريش قال لعمر بن الخطاب رضي الله عنه : لن لنا ، فقد ملائت قلو بنا هيبة ، فقال أفي ذلك ظلم ؟ قال : لا ـ قال: فزادني الله في صدو ركم مهابة. وقال حكم الهند: ليكن فيك مع طلاقتك تشدد ، كيلا يحترأ عليك بالطلاقة ، و ينفر منك بالتشدد ؛ فاما الهزل فيكون من سخف أو بطر يجل عنهما من ساس الرعايا ، و دبر المالك . قال نزر جمهر : الهزل آفة الجد، والكذب عدو الصدق، والجور مفسدة الملك . وقال ملك الهند للاسكندر، و تد دخل بلاده: ما علامة دو ام الملك؟ قال: الجد في كل الامور. قال: فما علامة زواله؟ قال: الهزل فيه. وقد قيل: من أبطرته النعمة وقره زوالها. وليس الكبر والعنف جدا ، ولا التواضع واللطف هزلا؛ و ر بما تدلست هذه الاخلاق بغلبة الهوى و نازع الفطرة، فمزج صاحبها بالجد كبرا وعنفا ، ليكون بهيبة الجـد أحق ، ومن سخف الهزل ابعـد؛ و هذا غير محسوس، لأن الكبر والتواضع من شيم النفو سكالسخا. والبخل والجمد والهزل من أفعالها كالحق والباطل؛ فتباعدنا في السبب واختلفا في المسبب. و قد روي عن النبي صلى الله عليه و سلم أنه قال: • أذا أراد الله بعبد خيراً جمل له واعظا من نفسه. و قيل في منثور الحكم: اذا عرفت نفسك لم يضرك ما قيل فيك.

ور بما استكد الجد خاطر المجد ، فاستروح ببعض الهزل ليستعين به على مصابرة الجد . فقد قيل في منثور الحكم : الهم قيد الحواس . وحكى عن أبي الدردا أنه قال : اني لا ستجم نفسي بالشي من الباظل ، ليكون أقوى لها على الحق . وقيل في منثور الحسكم : ما أكثر من نهى فأغرى ، فلا بأس أن يستسر منه في زمان راحته ، وأو قات خلوته ، بمقدار دوائه من دائه ، فان السكلال ملال ، وليس للملول حزم و لا عزم . وليكن فها

يتعلل به من الهزل محافظا على دينه وصيانة مرو . ته ، ويخرج هذا القدر عن حكم ماذم من الهزل ، لانه عون على ما يحمد من الجد . كا قال الشاعر :

أفد طبعك المكدود بالجدراحة يجم وعلله بشي من المزح ولكن إذا أعطيته المزح فايكن بمقدار ما يعطى الطعام من الملح وكما تنافر الجد و الهزل ، كذلك تنافر الصدق و الكذب ، ضدان متنافران تختلف عللهما ، و تفترق تتاجمها . فالصدق من لو ازم العقل ، وهو أس الدين ؛ و قوام الحق و والمكذب من غرائز الجهل ، وهو زور يقتر ن بغر و ر ، ان التبستأو ائله انهتكت أو اخره ، و انجر التباسه نفعا ، عاد انتهاكه ضررا ، فلم يسلم من معرة زور ومضرة غرور . وقد روى عقبة ابن عامر عن النبي صلى الله عليه و سلم أنه قال : وأعظم الخطايا اللسان الكذوب وقال عمر بن الخطاب رضى الله عنه : لان يضعنى الصدق ـ وقلما يفعل وقال عمر بن الخطاب رضى الله عنه : لان يضعنى الصدق ـ وقلما يفعل أحب إلى من أن يرفعنى الكذب \_ وقلما يفعل ـ . و و جدت السليمان بن داود عليهما الصلاة و السلام في سفر حكته انه قال : الذي يلج بالكذب يرعى الرياح . و هذا من أو ضم الإمثال يباناً وعيانا .

### فصل

#### ( فيمني الوزارة )

واذا مصت هذه الفصول في مقدمات الوزارة فاسمها مشتق من معناها . واختلف فيه على ثلاثة أوجه ، أحدها : انه من الوزر وهو الثقل ، لا نه يحمل عن الملك أثقاله. و الثانى: انه مشتق من الا زر وهو الظهر ، لا ن الملك يقوى بوز بره كقوة البدن بظهره . و الثالث. أنه مشتق من الوزر وهو الملجأ ومنه قوله تعالى: (كلا لا وزر) أي لا ملجأ ، لا ن الملك ياجأ إلى رأيه و معوته ، لان عليه مدار السياسة و اليه تفوض الاموال . و قد قال بعض ملوك الفرس : الوزراء ساسة الاعمال . و حازة الاموال .

واذا كان كذلك فالوز ارتضربان: وزارة تفويض تجمع ببن كفايني السيف والقلم . ووزارة تنفيذ: تختص بالرأى والحزم . ولكل واحده منهما حقوق وشروط.

فأما وزار ةالتفويض الجامعة ببن كفايني السيف و القلم، فهي أعم نظرا، و أنفذ أمراً .و قد روى عن النبي صلى الله عليه و سلم أنه قال: و خلق الله الدنيا للسيف والقلم، و جعل السيف تحت القلم ، و هذه الو زارة هي الاستيلاء على التدبير، و العقد، و الحل، و التقليد، و العزل ، فاما العقد، فيشتمل على شرطبن: تنفيذ و اقدام ، و أما الحل فيشتمل على شرطبن: دفاع و حذر ، فصار الحل والعقد هنا أحد شرطي هذه الو زارة يشتملان على أر بعة شروط: تنفيذ، و دفاع ، و اقدام ؛ و حذر ، و لكل شرط منها فصل يشتمل على فصول .

فاما الفصل الاول، وهو التنفيذ فهو أس الوزارة، وقاعدة النيابة، وهو الاخص بكفاية القلم ف مصالح الملك و استقامة الاعمال و يشتمل على أربعة أقسام: أحدها تنفيذ ما صدرت به أو امر الملك فعلى الوزير فيها حقان: أحدها أن يتصفحها من زلل في ابتدائها، ويحرسها من خلل في أثنائها، ليرده عن زللها باللطف و يقوى عزمه على صوابها بالاحماد . وقد قال افلاطون: أول رياضة الوزير أن يتأمل أخلاق الملك و معاملته ، فإن كانت شديدة فظة ، عامل الناس بعونها ، وان كانت ليقب من العدل في سعيه ، والثاني تعجيل امضائها للوقت المقدر لها ، حتى لا يقف فيوحش ، لا ن وقوف أو امره يوحش ، وهو مندوب للتنفيذ دون الوقوف . وقد قال حكيم الهند: العجلة في الا مر خرق ، و أخرق من ذلك التفريط في الا مر خرق ، و أخرق من ذلك التفريط في الا مر خرق ، و أخرة من ذلك التفريط في الا مر خرق ، و أخرة من ذلك التفريط في الا مر خرق ، و أخرة من عزيز أذله خرقه ! و من ذليل أعزه خلقه ، و درك هذا التقليد عائد على الملك دون الورير .

و القسم الثانى تنفيذ مااقتضامر أي الو زبر من تدبير المملكة فعليه في امضائه حقان: أحدهما أنبراعي أولى الأمور في اجتهاده و أصوبها في رأيه الانهمدوب

لاصلحها و مأخوذ بأصوبها . والشانى أن يطالع الملك به ان جل ، وبحوز أن يطوبه عنه ان قل، ليخرج عن الاستبداد المنفر، ويسلم من الحقد المؤثر . و قد قال حكم الهند: الاحقاد مؤثرة ، حيث كانت ، وأخوفها ماكان في أنفس الملوك ، لانهم يدينون بالانتقام ، وبرون الطلب بالوثر مكرمة وغرا ، فان عارضه الملك في رأيه بعد المطالعة به لم يستوحش من معارضته لانه ملك مستنيب ، وظار مستريب ، وقابل ببن رأبه و معارضته فيه ، واستوضع منه أسباب المعارضة بلطف ، ان خفيت . فقد قيل : الكلام اللبن مصائد القلوب ، فان وضع صوابها ، توقف عن رأبه وشكره على استدراك نله ، و تلافي خلله ، وقدمن عليه إذ صفح ولم يؤنب ، وان كان الصواب مع الوزبر تلطف في ايضاح صوابه ، وكشف علله وأسبابه ، فان ساعده على امضائه أمضاه ، وكان درك تنفيذه عائدا على الوزبر دو ن الملك ، وان لم يساعده عليه توقف عنه انقيادا لطاعته . فقد قال بعض السلف : من ضن بعر ضه فليدع المراء ، وقال : خل الطريق لمن لا يفيق ، و يكون درك وقوفه عائدا على الملك دون الوزبر .

والقسم الشاك تنفيذ ما صدر عن خلفاته على الاعمال الني فوضها إلى آرائهم ، ووكلها إلى اجتهادهم ، فان تفردوا بتنفيذها أمضاها لهم ، ولم يتعقبها ما لم يتحقق زللهم فيها . وكان درك تنفيذها عائدًا على العمال دون الوزير ، وان وقفوها على تنفيذ الوزير ، فعليه في تنفيذ الوزير ، فعليه في تنفيذها حقان : أحدهما أن يستكشف عن اسبابها ليعلم خطأها من صوابها: والثانى تقوية أيديهم ونني الارتياب عنهم ، فان ظهور الارتياب يخنيهم . وقد قال حكيم الفرس : ليس احد أبعد من الخير من اثنين منزلتهما واحدة ، وعللهما عنتلفة ، أحدهما من لا يثق بأحد ، والثانى من لا يثق به أحد ، فان نفذها لهم حين لم يتحقق زللهم فيها ، كان درك تنفيذها عائداً على العال دون الوزير ، وإن وقفها كان درك وقوفها عائداً على الوزير دون العال .

و القسم الرابع تنفيذ أمور الرعاياعلى ما ألفو مهن عادات و معاملات. و اختلفوا فيها حتى ائتلفوا بها؛ لا ن الناسبجبولون على الحاجة الى أنو اعلا يقدر الواحد أن يقوم بجميعها، فخولف ببن هممهم لينفردكل قوم بنوع منها ؛ فيأتلفوا بها فيقوم الزراع بمزار سهم؛ و يتشاغل الصناع بصنائعهم. ويتوفر التجار على متاجرهم . وقد قال حير الملك لو زيره : الناس أربع طبقات طبقة للفروسية ألحقهم بالشرف، وطبقة لاقامة الديانة ألحقهم بالكفاية، وطبقة للزراعة والعارة أجرهم على الانصاف ، وطبقة للمن لا تخلهم من الاحسان. وعليه في تنفيذها لهم حقان: أحدهما أن لا يعارض صنفا منهم في مطلبه؛ والثاني ان لا يشاركه في مكسبه . و ربمـا كان للسلطان رأي في الاستثثار من أحد الاصناف فينقل اليه من لا يألفه فيختل النظام بهم فيها نقلوا عنه و فيها نقلوا اليه . لأن تمييزهم بالهام الطباع اعدل فيائتلافهم من التصنع لها ، و ربما ضن السلطان عليهم بمكاسبهم فتعرض لها اوشاركهم فيها، فاتجر مع التجار، وزرعهم الزراع ، وهذا وهن في حقوقالسياسة ، وقد حفي شروط الرياسة من و جهين: أحدهما أنه اذا تعرض لأمر قصرت فيه يد من عداه، فان تورك عليه لم ينهض به ، وان شو رك فيه ضاق على أهله . وقد روى عن النبي صلى الله عليه و سلم انه قال : وماعدل وال اتجر في رعيته .. والثاني ان المُلُوكُ أَشْرِفُ النَّاسُ منصبًا ، فخصوا بمواد السلطنة لأنها أشرف المنواد مكسباً ، فإن زاحموا العامة في درك مكاسبهم أو هنوا الرعايا بسوء المالك ، وعاد وهنهم عليها فاختل نظامها ، و اعتل مرامها . وقد روى عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: واذا اتجراله اعي اهملت الرعية . و قال بعض الحكاء: اذا لم يكن فى سلطان الملك سرور الرعية ، كان ملكه ظلماً . وكتب حكيم الروم الى الاسكندر: أي ملك تطلعت نفسه الى المحقرات فالموت اكرم له.

#### فصل

#### ( النفاع مهمة الوزير )

فاما الفصل الثانى وهو الدفاع. ويشتمل الدفاع على اربعـــة اقسام: أحدها الدفاع عن الملك من الأولياء، والشانى الدفاع عن المملكة من الاعداء، والشاك دفاع الوزير عن نفسه من الأكفاء، والرابع دفاعه عن الرعية من خوف واختلال.

فاما القسم الاول في دفاعه عن الملك من أو ليائه فيكون بثلائة اسباب: أحدها أن يقودهم الى طاعته بالرغبة؛ ويكفهم عن معصيته بالرهبة ؛ فان الرغبة والرهبة إذا تواليا على النفس ذلت لهما وانقادت خوفا وطمعا، وبهما تعبد الله الخلق في وعد الله و وعيده : والثانى أن يقوم بكفايتهم حتى لا ينفروا بالقوة أو يتفرقوا بالضعف، وكلاهما قدح في الملك لا نهم بالقوة اعدامسلطون، و بالضعف عجزة مستبدلون . و ثبات الملك يكون بان تكون القوة للسلطان ليصير قاهراً لهم ، ولاتكون القوة لهم فيصير مقهورا بهم . بلغ المأمون أن الجند بخراسان شغبوا و نهبوا فكتب الى عامله بها: لو عدائم يشغبوا، و لوقويت لم ينهبوا : و الثالث أن يحفظهم من الاغواء، و يحرسهم من الاغراء، و ذلك بأمرين : احدها بالبحث عن اخبارهم حتى يعلم سليمهم من سقيمهم : والثانى بابعاد المفسدين عنهم حتى لا يتعدى اليهم فسادهم ، فارف الكف بحسب بابعاد المفسدين عنهم حتى لا يتعدى اليهم فسادهم ، فارف الكف بحسب الكشف، و المهل ز اثنغ أو رائغ و لاخير في واحد منهما لضلال الزائغ و مناتلة الرائغ و قد قيل في منثور الحكم : من علامة بقاء الدولة قلة الغفلة .

والقسم الثانى فى دفاعه عن المملكة من اعدائها ؛ واعداء المالك من انفرد ملك أو امتنع بقوة . وهم ثلاثة اصناف: اكفاء ماثلون، و عظاء متقدمون، و ناجمة متنافسون . فاما الاكفاء الماثلون فيدفعون بالمقاربة والمسالمة . وأما العظاء المتقدمون فيدفعون بالملاطفة والملاينة . وأما الناجة المنافسون فيدفعون

بالسطوة والمخاشنة .فان اختلاف الرتب يوجب تبان اهلها وتنافى احوالها.فان انقاد للا على انقاد له الأدنى، يدن ما دان. كما قال الني صلى الله عليه وسلم كاتدن تدان. وأن ناكر نوكر وكان على وجلمن سطوة العالى ومنافرة الداني. وقد قال بعض الحكماء :من قلت تجربته خدع ،ومن قلت مبالاته صرع.و ان استغنى عن محاربة احدهم كف عنها وهول بها ولم يخرق حجاب الهيبة او لم يقطع اسباب المراقبة؛ ليحظى باربعة اشياء :دعة المسالمة، والأمن من خطر المناجزة، وبقاء الاموال وراحة الاجناد. وقد قالت القدماء :خذ بالاناتما استقامت لك، و اقبل العافية ماوهبت لك، ولاتعجل الى مناجزة العدو ماوجدت الى الحيلة سييلا ، و لاتسأمن من مطاولة عدوك، فإن الكف الإبطاء انتظاراً لفرصة، وظفراً بمورة، وتوقطاب الظفر باللقاء ،فانه لايكاد ينال الا بالاخطار .و لتكن الرغبةمنك في طاعة عدو لئلكآ ثر عندك من الغنيمة، تصب به سلامة أصحابك ورعيتك. وقد قال على ن الىطالب رضي الله تعالى عنه: خذ على عدوك بالفضل، فأنه أحد الظفرين وإن دعت الضرورةالي المناجزة بعدالاعذار والانذار ،أ يقظ لهاعزمه واستعمل فيها حزمه: و اقدم عليها بعد الاستخارة متبعاً للدين، ومستعملا للعدل. فلن يعدل عنهما الاباغ مصروع، وقد قال بعض الحكام: من سل سيف البغي اغمد في رأسه ،و من أسس اساس السوء اسسه على نفسه . وليكن الحسذر جنته،والاستظهار عدته، و قد قال حكيم الفرس : احذر التفريط في الاً مور اتكالا على القدر ،فان لكل قدرسبيا يجرى اليه؛ فسبب النجح العمل، و سبب الخيبة التفريط. وكان يقال: تفكر قبل أن تعزم، و تبين قبل أن تهجم .وشاو ر قبل أن تقدم. واذا و ضعت الحرب او زارها على ظهر وغلبة صفح و تألف. فقد كتب حكيم الروم الى الاسكندر :اذا ظهر تالغلبة على قوم فضع مع أوزار الحرب الغضب، لأنهم في الحال الأولى اعداء ، وهم في هذه الحال حول . فالدلهم بالغضب رحمة ، و الاكذي احسانا . والقسم الثالث فى دفاع الوزير عن نفسه من اكفائه، فتكون بعد استصلاح الطرفين الاعلى و هو الملك والادفى وم الاعوان واكفاؤه ثلاثة : واتر، وموتور، ومنافس.

فاما الواتر : فقد بدا بشرة ، وجاهر بعداوته ؛ وكلاهما بغى منه يؤنس بالنصر عليه ، وقد قال سليان بن داود عليهما الصلاة و السلام : سهم الظالم يرجع عليه، لأن عقو بته تسرع اليه ، وقد قال بعض الحكاء : من فعل الخير فبنفسه بدأ ، ومن فعل الشر فعلى نفسه جنى. ولك فى بره حقان حق في مقابلته على ما قدم من بره، وحق فى استدفاع ما جاهر به من عداو ته، فاما حقك فى المقابلة فان عفوت عنها كنت بالفضل جديرا ؛ و إنقابلت عليها كنت في المقابلة معذو رآ . وقد روي عن النبي صلى الله عليه وسلم انه قال دمن أراد أن يشرف الله له البنيان، وأن يرفع له الدرجات يوم القيامة ؛ فليعف عن ظله ، ويصل من قطعه ، وليعطمن حرمه ، وليعلم عن جهل عليه وقال المنتصر : اذة العفو أطيب من قطعه ، وليعلم عن جهل عليه وقال المنتصر : اذة العفو أطيب من الذة التشني يعقبها الندم ، قال الشاعر :

وليس أعتذاري من قبيح بنافع اذا قيل لى يو ما وصدق قائله فانك تلق فاعل الشر نادما عليه ولم يندم على الحير فاعله

وأما حقك في استدفاع عداوته، فقد أيقظك بمجاهرته، واوهن كيده بمظاهرته. وقد قبل في منثور الحكم: اوهن الاعداء كيدا أظهرهم بعداوته؛ فاحذر بادرته وادفع عداوته. و دفعها مختلف باختلاف طباعه في اثباته الرغبة أو تقويمها بالرهبة. وقدقال لقمان لابنه: يا بني اعتزل الشريعتزلك فان الشر للشرخلق. وقد قبل في الصحف الأولى: الشرير شره عليه . وقال الحسن بن سهل و حدث الفهان نثلاثة لا يصلح نسادهن بشي من الحيل: العداوة بين الاقارب، وتحاسد الاكفاء، والركاكة في الملوك. وثلاثة لا يستفسد صلاحهن بنوع من المكر: العبادة في العلماء ، والقنوع في المستبصرين، والسخاء في ذوى الاقدار ، وثلاثة لا يشبع منهن؛ الحياة والمال والعافية .

و أما الموتور: فقد بودئ بالاسلمة فصبر. وجوهر بالعداوة فأخفاها. فله ترة مظلوم ووثبة مختلس، فتتوقى ترة ظلامته بالاستعطاف، وتتوقى ثبة مخالسته بالاحتراز. وقد روى مجالد عن الشعبى عن ابن عباس عن النبي صلى الله عليه و سلم أنه قال: « إياكم والمشارة فانها تدفن الغره و تظهر العره ». وقد قيل في امثال الحكم: ثلاثة القليل منها كثير، النارو العداوة والمرض. قال الشاعر:

فلا تأمنن الدهر حرآ ظلمته فما ليل مظلوم كريم بنائم وأما المنافس فهو طالب تبةإن نال منها سداداً منعو زياس، وان ضويق فيها نافر ،فارخ لهعنان الأمل،واخفضجناحمنافستهبالاستنابةو العمل.لتدفعه بالمياسرة عن المنافرة، وغالط به الايام فان الساعات تهدم الاعمار .وقد قيل في منثور الحكم: المر. بساعاته؛والدهر في مساعاته. ولا تجعل له فراغا يتشاغل فيه بمساءتك، ويجعلك عذراً في السعى على منزلتك، فان المضطر جسور فانساق القضاء اليه حظاكنت له مصطنعا برعى لك حقوق الاصطناع. فقد قيل: من علامة الاقبال اصطناع الرجال. وقال بعض الحكاء: اصطنع الخبر عند امكانه؛ يبق لكحمده بعد زوال ايامه؛ واحسن والدولة لك يحسن اليك والدولةعليك، واجعل زمان رخائك عدة لزمان بلائك. وانصده القضاء عنار ادته وحجزه القدر عنطلبته، كفيت ماخفته وقد أحسنت و وصلت الى ما اردته، وقد أجمت. فقد قيل في منثور الحكم:الحوائج تطلب بالعناء .وتدرك بالقضاء، ثم قد أوجبت باحسانك شكراً ؛واقت باجمامك عذراً ؛اجتذبت مهما قياد منافسك الىطاعتك، وصرفته سهما عن التعرض لمنافستك ، فسيجعلك قبلة رجائه إذ لم يحظ بخير الا منك، ولم يقض من زمانه وطرا الا بك. وقد قيل في منثور الحكم: من استصلح الاصداد بلغ المراد. وقد قيل في منثور الحكم: قيل لبعض الحكما ما النبل؟ قالمؤاخاة الإكفاء، ومداهنة الأعدا وربما تعرض لعداوتك من قصرعن رتمة منافستك؛ فاعطه من رجانه طرفا، واقبض من زمامه طرفا، واختبرها فيه فستقف به الغاية على صلاح أوفساد، فان صلح سوعد، و ان فسد توعد و قد

قال از دشير ن مامك: احدر واصولة الكريم اذا جاع بواللئيم اذا شبع . وقد قيل في منثور الحكم : علة المعادافقلة المبالاذ و قال سليمان ن داود عليهما الصلاة والسلام لابنه : لا تستكثر أن يكون لك الفصديق فالالف قليل ، ولا تستقل أن يكون لك عدو واحد فالواحد كثير . والسلامة من الزمان و اهله من كذب الامانى ، فاقلل و لا تستكثر : فقد روي عن الني صلى الله عليه وسلم أنه قال : ملولم يصب ان آدم من الدنيا الا الأمن والسلامة لكفي مما دا عاتلا . وقيل في منثور الحكم : الناس عون على الصبر . و قال اراهم من المهدي :

و للنفوس وانكانت على وجل من المنـــية آمال تقولهــا فالمرء يبسطها والدهر يقبضها والنفس تنشرها والموت يطوبها والقسم الرابع: في الدفاع عن الرعية من خوف و اختلال من نتائج الاهمال، وكلاهما من سوء السبرة وفساد السياسة لترددهما ببن تفريط وافراط، وخروجهما عن العدل إلى تقصبر أو اسراف؛ وهم قوام الملك المستمد وذخيرة المستعد ان أهملو ا فسدوا و أفسدوا وان حيف عليهم هلكوا و أهلكوا ،فلن يستقيم ملك فسدت فيه أحوال الرعايا، لأنه منهم بمنزلة الرأس من الجسد لاينهض إلا بقوئه و لايستقل إلا بمعونته ، و عليك لهم ثلاثة حقوق:أحدها أن تعينهم على صلاح معايشهم .وو فورمكاسبهم. لتتوفر بهم موادك و تعمر بهم بلادك . وقد روى عطاء عن جابر عن النبي صلى الله عليه و سلم أنه قال: وخبر الناس أنفعهم للناس ، وقال و هب بن منبه : ان أحسن الناس عيشا من حسن عيش الناس في عيشه : و الثاني أن تقتصر منهم على حقو قكو تحملهم ميها على انصافك. ليكو نوا على الاستكثار أحرص و في الطاعة أخلص. وقد قيل: من خاف اساءتك اعتقد مساءتك. و لا تكلهم فى مقادير الحقوق إلى غيرك فيكو نوا له أرجأ وعليه أحنا. فقد قيل في سالف الحكم: انما يستخرج ما عند الرعية و لا تها، وما عند الجند قادنها، ومافى الدبن و التأويل علماؤه : و الثالث أن (370)

تعوطهم بكف الاذى و منع الايدي الغالبة منهم، لتكون لهم كالا ب الروف ويكونوا الككالاو لاد البررة؛ فانك كافل مسترى و مسئول، مؤ اخذ، وقد قال النبي صلى الله عليه وسلم: وكلكم راع وكلكم مسئول عن رعيته ، فلله عليك فيهم تبعة ، فاغتنم بهم شكر احسانك، وجمل بهم أثار سلطانك، فإن الدنيا ظل الغهم وحلم النيام، وقد قيل بمن الدنيا على الدنيا دليل. و روى عن النبي صلى الله عليه و سلم أنه قال: وكن في الدنيا كا نله غريب أو عارسيل ، وقيل في منثور الحكم: عود الحياة في كل يوم يعتصر ، وقال بعض الحكام: كل يوم يسوق إلى غده ، وكل امرى ، مأخوذ بحناية لسانه ويده ، فاغتنم غفلة الزمان، و انتهز فرصة الإمكان، و خذ من نفسك لنفسك، و نز و د من يومك لغلك و كتب حكم الروم إلى الاسكندر: لا تكلب على و نز و د من يومك لغلك . و كتب حكم الروم إلى الاسكندر: لا تكلب على الدنيا فانك قليل البقاء فيها . و من أحكم ما قيل في هذا المعنى قول الشاعر:

ممومك بالعيش مقرونة فا تقطع العيش إلا بهم وحلوة دنياك مسمومة فا تأكل الشهد إلا بسم إذا تم أمر بدا نقصه توقع زو الاإذا قيل تم

ولما تاب الله تعالى على سليمان بن داو د عليهما الصلاة و السلام . وردّ عليه ملكة كنب على كرسيه : أذا صحت العافية نزل البلاء ، وأذ أتمت السلامة نجم العطب، وأذا تم الامنعلا الحوف

### فصل

( الاقدام ) (من مزايا الوزير وصفاته)

فاما الفصل الثالث وهو الاقدام. فهو فالسياسة أو فشرطيها و فالوزارة اكفى نظريها، بظفرالاقدام و خيبة الاحجام. و قد قيل ف منثور الحسكم: بالاقدام ترتفع الاتدام؛ وانما يجب الاقدام اذا ظهرت أسبابه من فرصة تنتهزها أو قوة تجدها . وقصدت أنو ابه فى إبانه وعند امكانه .كما قال الشاعر:

اذا ما أتيت الأمر من غيربابه صلات و إن تقصد الى الباب تهدي بينهما بين حر مك و عزمك ، فالحزم تدبير الأمور بموجب الرأى ؛ والعزم تنفيذها للوقت المقدرلها : فاذا تكاملت شروط الاقدام من هذه الوجوه الاربعة ، لم يمنع من الظفر الاعوائق القدر . وقد قيل فى قديم الحكم : افا طلب اثنان حظا ظفر به أفضلهما دينا ، فان استويا فى الدين ظفر به أفضلهما مرومة ، فان استويا فى المرومة ظفر به أفضلهما مرومة ، فان استويا فى المرومة ظفر به ألاعوان ظفر به أسعدهما جدا ، فان انثلم من شروط الاقدام أحدها صار الاقدام تغربراً بمنع من حزم ذى اللب ، ويصد عن الظفر ما لم يغلب قدر ، فا الاقدار بقياس معتبر ، وقد قال حكيم الهند : السبب الذي يدك به المساجز حاجته ، هو الذى بحول بين الحازم وطلبته ، وقيل لبزر جمهر ما أبحب الاشياء ؟ قال : نجح الجاهل و إكداء العاقل . و دخل رجل على عبدالله بنظاهر فقال له : أيها الاميرما الذي لا بحتاج فيه إلى عزم ولا حزم ؟ ما أخرج هذه الكلمة منك إلا الدولة ، ولذلك قيل فى منور الحكم طدقت وما أخرج هذه الكلمة منك إلا الدولة ، ولذلك قيل فى منور الحكم الحظ يأتى من لا يأتيه ،

و الاقدام ينقسم قسمين: احدهما الاقدام على اجتلاب المنافع. والثانى الاقدام على دفع المضار .

فاما الاقدام على اجتلاب المنافع، فضر بان احدهما. استضافة ملك. والثانى استر ادة مواد ، فاما استضافة الملك ، فيكون بالحزم و العزم ، إذا اقارنا برغبة و رهبة ، و لا ن تكون بالاغتيال والاحتيال ، أو لى من أن تكون بالفتال. ولذلك قال النبي صلى الله عليه و سلم : الحرب خدعة ، و قيل في أمثال الحكم : أربعة لا يركبها إلا أهوج ، و لا يسلم منها إلا القليل . مناجزة الحرب ،

وركوب البحر ، وشرب السم المتجربة ، وائتهان النساء على السر . وأما استزادة المواد فيكون بالعدل والاحسان ، إذا اقترنا برفق ومياسرة ، لتكثر بهما العهارة ، وتتوفر بهما الزراعة ، فان الارض كنوز الملك ، يستخرجها أعوان متطوعون ، يقنعهم الكف عنهم ، ويقطعهم العسف بهم ، وقد قال النبي صلى الله عليه وسلم : والتمسوا الرزق في خبايا الارض ، يعنى الزرع ولا أن تستمد فرعا داراً يعم خبره ؛ أولى من أن تجتث أصلا منقطعاً يعم ضرده ، فلا نفاد لدار ، و لالبث لمنقطع ، وما يفسده إلا المبادرة قبل أوانه ، والعجلة قبل زمانه ، وقد قيل في أمثال الحكم : الحظوظ مراتب ، فلا تعجل على ثمرة لم تدرك ، فانك تنالها في أوانها عذبة ، و المدبر لك أعلم بالوقت الذي تصلح فيه ، فتق بخبرته لك ، ولا تحمل حوائح عمرك كله على يومك ، النبي أنت فيه ؛ فيضيق عليك و يشغلك القنوط عن تدبيرك ، فليحذر العجلة ، فيراه الناس مسيئاً ؛ وقد قبل لبعض الحكاء : من شر الناس ؟ فقال : من فيراه الناس مسيئاً .

وأما الاقدام على دفع المضار ، فضربان : دفع مااختل من الملك وله سببان : نفور و جور ، فادفع ضرر كل و احد منهما بالضد من سببه ، فان علاج كل حاء بضده من الدوا ، فان كان اختلال الملك من الاهمال ايقظت له عزمك و ان كان ذلك من العجز ، استعملت فيه حزمك ، وان كان نقص المواد من النفو ر ، استحدثت فيه رهبتك ، وان كان من الجور ، أظهرت فيه معدلتك ، فان كان حدوث ذلك في الملك صادر آ عنك ، كنت مؤاخذا بتفريطك في الابتداء ، و مستدركا لتقصيرك في الانتهاء ، فجبرت اساءتك باحسانك ، و محوت قبيحك بحميلك ، و ان كان حدوثه من غيرك ، كانت جربرة الاساءة عليه ، وكان حد الاحسان لك ، و بان بك سوء أثره ، و بان به جميل أثرك . وقد روى عطاء بن السايب عن أبيه عن ابن عمر عن الني

صلى الله عليه و سلم إنه قال: «الحبر كثبر ، و قليل فاعله. . فقال بعض الحكا. خبر من الحبير فاعله ، وشر من الشر فاعله

#### فصل

#### (فالحدر)

و أماالفصل الرابع: وهو الحنر فان الدهر ثائر بطوارقه، ومنافر بنوائبه، يغدر ان و في ، و يقتل ان هفا ، ولذلك قيل في منثور الحكم : الدنيا مرتجعة الهبة ، والدهر حسود لا يأتى على شي الاغيره ، وقال عبدالحيد: أصاب الدنيا من حدر ها ، وأصابت الدنيا من أمنها ، وقال عبدالملك بن مروان : احذر وا الجديدبن ، فللاقدار أوقات تغضى عنها ألابصار ، فاذا صادفت طوارقه غرآ مسئرسلا ، صار هدفاً لسهامها الصوائب ، وغرضاً لمنافرة المحوادث و النوائب ، وقد قال بعض الحكاء : من أعرض عن الحذر و الاحتراس، و بني أمره على غير أساس ، زال عنه العز ، واستولى عليه العجز و ان قدم لطوارقه حذر المتيقظ ، وتلقاها بعدة المتحفظ ، رد بادرتها بعزم في حزم : قد حلب أشطر دهره ، وقام بو اضح عذره . وقد قال بعض الشعر ا من الدهر و الدورا

ثم هو بعد حذره مستسلم لقضاء لا برد، وقدر لا يصد. وقد روى أبوالدرداء عن النبي صلى الله عليه و سلم انه قال: «احذروا الدنيا فانها أسحر من هاروت وماروت .. وقيل لبعض الحكاء: من السعيد؟ قال: من اعتبر بأمسه واستظهر لنفسه . وقال بعض الشعراء :

وحذرت من أمر فمر بجانبي لم يبكني ولقيت ما لم أحذر وللحذر حديقف عنده . ان زاد عليه صار خور أ . كما ان للاقدام حداً . ان زاد عليه صارتهوراً . والزيادة على الحدود نقص في المحدود . ولها زمان ان خرجا عنه صار الحذر فشلا: والاقدام حرقا. وعارها معتبر بحزم العاقل، ويقظة الفطن، وقد قيل في منثور الحكم: أيدي العقول تمسك أعنة الا نفس. وقال بعض الحكاء: ليعرفك السلطان عند افتتاح التدبير بالحذر، وعند وقوع الا مر بالجد. والحذر يلزم من أربعة أوجه: أحدها الحذر من الله تعالى فيا فرض، والشانى الحذر من السلطان فيا فوض، والثالث الحذر من الزمان فيا اعترض، والرابع الحذر من غلبة الا عداء و مكر الدهاة.

فاما الحنر من الله تعالى ، فهو عماد الدين الباعث على الطاعة . والحذر منه ؛ هو الوقوف على أو امره ، و الانتهاء عن زو اجره ، فيعمل بطاعته فيها أمر ، وينتهى عن معصيته فيها حظر ، فلن ترى قليل الحذر إلا متجوزاً فى دينه ، طامحاً فى غلوائه ، لا برى رشداً فى العاجل ، و هو على وعيد فى الآجل ، مع نفور النفس منه ، وسراية النم فيه . وقد قيل فى بعض الصحف الأولى : العزة و القوة يعظهان القلب ، و أفضل منهما خوف الله تعلى ، لا تن من لم تردعه خشية الله ، لم بخف الوضيعة ، ولم يحتج إلى ناصر . وقال على بن أبى طالب رضى الله عنه : من حاول أمراً بمعصية الله كان أبعد لما رجا ، وأقرب لمجى ما اتقى . وقال بعض الحكاء : خير الاخلاق أعونها على الورع . وقال بعض السلف : انما لك من دنياك ما أصلحت به مثو اك .

ياجامعاً مانعاً والدهر برمقه مفكرا أى باب فيه يطرقه جمعت مالاففكر هلجمعت له ياجامع المال أياماً تفرقه

و أما الحذر من السلطان ، فهو و ثاب بقدر ته ، متحكم بسطوته ، يميل به الهموى فيقطع بالظن ، و يؤ اخذ بالارتياب ، فالثقة به عجز ، و الاسترسال معه خطر . و قد قيل: لا أمان لهم: السلطان و المحر و الزمان . و قيل: إذا تغير السلطان تغير الزمان ، و الحذر منه في حالتي السخط و الرضا أسلم لا نه

يستذنب إذا مل . حتى يصبر المحسن عنده كالمسى . فاستخلص رأيه بالنصح و استدفع تنكره بالحذر . وقد قال بعض الحكا : اصحب السلطان بثلاث الحذر و رفض الدولة ، و الاجتهاد في النصح ، وحذرك منه يكون بثلاثة أمور : أحدها : أن لا تعول على الثقة في ادلال و استرسال ، فما جرت الثقة إلا ندما كما قال الشاعر :

ما زلت اسمع كم من و اثق خجل حى ابتليت فصر تالو ائق الحجلا وقد قيل: الحرق الدلالة على السلطان، و الو ثبة قبل الامكان، فاقبض تفسك إذا قدمك، و تواضع له اذا عظمك، و احتشمه إذا آنسك، و لن له إذا خاشنك، و اصبر على تجنيه إذا غالظك. فهو على التجنى أقدر، فكن على احتاله أصبر، فربما كانت بجاملته لك مكراً، وتجنيه عليك عدرا، فقد قيل في بعض الصحف الاولى: حب الملك وهواه يشبه الطل الذي ينزل على العشب، و قد قالت حكاء الهند: مثل السلطان في قلة وفائه للاصحاب، وسخاء نفسه عنهم مثل البغى، والمكتب، كلما ذهب و احد جاء آخر، والعرب تقول: السلطان ذو عدو ان وبدو ان، فلا تجعل له في اظهار تنكره عليك عذرا، فربما اعترف بالحق فوفى، ورق بالصبر فكف، ولذلك قيل في أمثال كليلة ودمنة: صاحب السلطان كراكب الاسد يخافه الناس؛ وهو لم أمثال كليلة ودمنة: صاحب السلطان كراكب الاسد يخافه الناس؛ وهو لمن أمثال كليلة ودمنة وقد روى مصعب بن منصور عن عقبة بن عامر عن للنبي صلى الله عليه وآله وسلمانه قال: «السعيد من وعظ بغيره». و قال شاعره حسان بن ثابت.

و لا تأمن الدهر الفتون فاننى برأى الذي لا يأمن الدهر مقتدي و الثانى : فى حذرك منه : أن تساعده على مطالبه ، و تو افقه على محابه و مشاربه : و لا تصده عرب غرض ، إذا لم يقدح فى دين و لا عرض ، و لا تتوقف عى اجانته ، و ان شغلك ماهو أهم . فما يقيم لك عذر ا اذا وجدك فى أغراضه مقصرا ، و ان كنت على مصالح ملكه متوفرا : فانه اتخذك لنفسه ثم لملكه : وقد يقدم حظ نفسه على مصلحة ملكه : لغلبة الهوى : ونازع الشهوة ، ولذلك قال النبي صلى الله عليه و سلم : . حبك الشيء يعمى ويصم ، أي يعمى عن الرشد ، ويصم عن الموعظة . فكن متوفرا على مراده: ليسلم اعتقاده لك ، فإن قدحت أغراضه في دين أو عرض . سللت نفسك من وزرها ، وتحفظت من شينها ، بالتلطف في عفة عنها بما يعتاضه بدلا منها . ليسمل عليه اقلاعه عنها ؛ فإن ساعدك عليه ، سلم دينكما : و زال شينكما . وقد روى أبو حازم عن سهل بن سعد عن النبي صلى الله عليه و سلم أنه قال : « لله خزائن للخير و الشر مفاتيحها الرجال ؛ فعلو بى لمن جعله مفتاحاً للخير مغلاقا للخير، و قال بعض الشعراء :

ستلقى الذي تدهت الخبر محضرا وأنت بما تأتى من الخبر أسعد وان أصر عليها لنت في متاركته ، وأحجمت عن مساعدته ، وهو خداع يتدلس بالمغالطة ، ويخني بالحزم ، فاستنجد فيه عقلك ، واستعمل فيه حزمك ؛ لتسلم من تذكره ؛ وتخاص من و زره . فقد روي عن النبي صلى الله عليه وسلم . أنه قال : ه ان من شرار الناس عند الله يوم القيامة عبد أذهب آخر ته بدنيا غبره » و الشاك : في حذرك منه أن تنب عن نفسه و ملكه بما استطعت من مال و نفس ، فانك عن نفسك تنب و لها ترب ، لا نه لا يصلح حالك ؛ مع فساد حاله ، و أنت فرع من أصله ؛ و هو يسترسل لثقته بك ، و يستسلم لتعويله عليك ، فقابل ثقته بأمانتك ، و استسلامه بكفايتك ، و لا تلجئه أن يباشر دفع الخوف و أحذر ؛ لا نك يباشر دفع الخوف و أحذر ؛ لا نك يغافه و تغافه عليك خوفان و يتمالاً عليك خطر ان .

ان البلاء يطاق غبر مضاعف فاذا تضاعف صار غبر مطاق

فادفع خوفك منه مدفاعك عنه . تكن مرب الحنو فين آمنا : و من الحطربن سالماً . و قد قال عاصم بن عمر بن الخطاب رضى الله عنهما :

كأنك لم تنصب ولم تلق شدة إذا أنت أدركت الذي كنت تطلب واعلم ان لسلطانك عليك حقوقا لك عليه مثلها: فقوقه عليك ثلاثة: أحدها قيامك بمصالح ملكه. وهى أربع: عمارة بلاده؛ وتقويم أجناده؛ وتثمير مواده؛ وحياطة رعيته والشانى من حقوقه عليك قيامك بمصالح نفسه . وهى أربع : ادر اك كفايته؛ وتحمل عوارضه؛ وتهذيب حاشيته؛ واستعداد ما يدفع به النوائب . والثالث من حقوقه عليك . قيامك بمقاومة أعدائه ، وذلك بأربعة أشياء: تحصبن الثغور ، واستكال العدة ، وترتيب العساكر ، وتقدير الحدود ، فأد حقوق سلطانه ، ووف شروط اثبانه ، واحذر بادرة مؤ اخذته ان قصرت ، وسطوة انتقامه ان فرطت ، فقد قيل واحذر بادرة مؤ اخذته ان قصرت ، وسطوة انتقامه ان فرطت ، فقد قيل في منثور الحكم : من فعل ما شاء ، لتي ما لم يشأ ، وقال بعض البلغاء : من أو لع في منثور الحكم : من فعل ما شاء ، لتي ما لم يشأ ، وقال بعض البلغاء : من أو لع بقبح المقابلة . و اعلم ان بادرة الانتقام . أسر ع من ظهور الانعام يصدر عن طيش الغضب : و الانعام يصدر عن إناة الكرم ، فريما هجم الانتقام قبل الحذر ان تم على مداومة الحذر . و لذلك قال الكرم ، فريما هجم الانتقام قبل الحذر ان تم على مداومة الحذر . و لذلك قال أو زيد الطائي:

والخير لايأتيك بجتمعاً والشريسبقسيله مطره

وقد قيل فى حكم الفرس: ماأضعف طمع صاحب السلطان فى السلامة. و ذلك انه ان عف جنى عليه العفاف عداوة الخاصة ، و ان بسط يده جنى عليه البسط ألسنة المتنصحين، فلزمك بذلك أن يكون حذرك أغلب من رجائك ، و خوفك أكثر من أمنك ، و لأن تكدر بهما العيش فهما إلى السلامة أدعى . و قد قال بعض الحكاء: بالصبر على ما تكره تنبال ما تحب ؛ و بالصبر على ما تكره تنبال ما تحب ؛ و بالصبر على ما تحره عنه تنجو عما تكره .

فاما ما يقابلها من حقو قك على سلطانه فثلاثة . أحدها : معونتك على نظرك؛ وذلك بأربعة أشياء: تقوية يدك؛ وتنفيذ أمرك، واطلاق كفايتك، وان لا يجعل لغيرك عليك أمرآ . وقد قال سابور بن از دشير في عهده الى الله هرمز : ينبغي للوزير أن يكون قوي الأمر ؛ مقبول القول ؛ يمنعه مكانه منك من الضراعة لغيرك ، وتبعثه الثقة بك على بذل النصيحة لك ، و يشجعه ما يعرف من رأيك على مقاومة أعدائك ، وأحدرك أن تنزل عده المنزلة من سواه من خدمك - والثاني من حقوقك عليه : أن تثق منه بأربعة أشياء . أن لا يؤاخذك بغير ذنب؛ ولا يطمع في مالك من غير خيانة : وأن لا يقدم عليك من دونك، ولا يمكن منك عدواً . عهد ملك إلى ابنــه فقال: انك لن تصل إلى إحكام ما تريده مر. \_ تدبير ملكك إلا بمعونة وزراتك و أعوانك ؛ فأعنهم على طاعتك بمباشرتك ؛ وعلى معونتك بمساعدتك . و الثالث من حقوقك عليه : أن يحفظك في منزلتك في أربعة أشياء : أن لايرتاب بباطنك و ظاهرك سلم؛ فيؤاخذك بالظن و يعجز عن دفعه باليقين ، فليس يؤاخذ بضائر القلوب إلا علام الغيوب. قيل لكسرى بن قباذ: إن قوماً من خواصك قد فسدت سرائرهم. فوقع: أنا أملك الاجساد دون النيات، و أحكم بالعدل لا بالرضى ، و أفحص عن الاعمال لا عن السرائر . والثاني أن لا يستبدل بك و نظرك مستقيم ، فتقل ثقتك و يضعف نشاطك ، و لا تجد من نفسك نهوضا بما كلفك ؛ فان دو اعى الطبع أبلغ من مصنوع التكلف ؛ وقد اتخذك لاستقامة وجدها بك ، فاذا أضاع حقك بالاستبدال ظلم نفسه وكان من غيرك على خطر . وقد قال كسرى : الوزارة أبعد الأمور من أن تحتمل غير أهلها ، لا أن الو زبر من الملك بمنزلة سمعه و بصره و لسانه و قلبه ، لآنه مغلق الابواب مستور عن الأبصار. ليحفظه في أمو اله. ويستر خلله في أفعاله ، وحقيق بمن كان سهذه المنزلة أن يكون محفوظاً و مسحوظاً . و الثالت

أن لا يؤ اخذك بدر كما جره القضاء و ساقه القدر :فيجعلك غرضاً في معارضة خالقه . و هل أنت فيه إلا كمثله فكيف تكون أفعال الله ذنوبا لعباده . و تد قال بعض الحكاء: الأمور تطلب بالعناء وتدرك بالقضاء. ولذلك قال رسول الله صلى الله عليه و سلم: . إذا أراد الله تعالى انفاذ قضائه وقدره سلب ذوى العقول عقولهم حتى ينفذ فيهم قضاؤه وقدره . . والرابع: ان لا يحملك ما ليس في قدرتك ؛ ولا يكلفك ما ليس في طاقتك ؛ فلا يكلف الله نفسا إلا وسعها . وما ذلك إلا من دواعي النجني ومبادي التنكر . قال حكيم الروم : أو ل ما يبتدي. تغير الملك في العين ، فاذا از داد خرج إلى اللسان ، فاذا از داد خرج إلى اليد . فقد وضح بهذه الجملة مقابلة حقوقك عليه بحقوقه عليك. وقد قال المعتصم: من طلب الحق بما عليه أدركه ،غير أن حقوقك عليه موضوعة على المؤاخنة بأقلها ، لاستطالته عليك بالقدرة وقصور ك عنه بالنيابة؛ فكن على ما اقتضاه مناب الوزارة ، واعطه ما استحقه بسلطان الملك . فينجح سعيك له إكداء سعيه عليك . وقد وصف موبذان موبذ في كتاب الملوك فقال: هم، أعينهم المصونة عندهم؛ وآذانهم الواعية؛ و ألسنتهم الشاهدة ، لا نه ليس أحد أسعدمن و زراء الملوك إذا سعدت الملوك، و لاأقرب إلى الهلكة من وزراء الملوك إذا هلكت الملوك. فترفع التهمة عن الوزراء اذا صارت نصائحهم للملوك نصائحهم لا تفسهم : ويعطهم اليقين بهم حين صار اجتهادهم للملوك اجتهادهم لانفسهم ، فلا تتهم روح على جسد و لا يتهم جسد على روح ، لا أن زوال إلفهما زوال نعمتهما، والتئام الفهماصلاح صاحبهما. و أما حذرك من الزمان : فانه يتقلب بألوانه ، و يخشن بعد ليانه ،فيسلب ما أعطى ، و يفرق ما جمع . وقد روى أبو حازم عن أبى بكر رضى الله تعالى عنه عن النبي صلى الله عليـه و سلم انه قال : . انظرو ا دو ر من تسكنون ، وأرض من تزرعون ، وفي طرق من تمشون ، . وقال معض الحكماء : الدنيا

ان بقيت لك لم تبق لها. وقيل في منثور الحكم : من عتب على الزمان طالت معتبته ، و من لم يتعرض للنوائب تعرضت له . وقال بعض البلغاء : ان الدنيا تقبل اقبال الطالب ؛ وتدبر ادبار الهارب ؛ لا تبق على حالة و لا تخلو من استحالة ؛ تصلح جانبا بافساد جانب ؛ وتسر صاحبا بمساءة صاحب ؛ فالكون فيها خطر، والثقة بها غرر. وقد قال قيس بن الحطيم :

ومن عادة الايام أن صروفها إذا سر منها جانب ساء جانب وحذرك من زمانك يكون من أربعة أوجه:

أحدها: أن لاتثق بمساعدته، و لا تركن إلى مياسر ته، فتغفل عن الحذر والاستعداد ، فربما انعكس فافتر س ، و خافض فاختلس. وقد قيل : للدهر صروف ، لست عنها بمصروف . قال أبو العتاهية :

> ان الزمان وان ألا ن لأهله لمخاشن فطوبه المتحركا ت كأنهن سواكن

والوجه الثانى: أن تنتهز فرصة مكنتك، بفعل الجميل وغرس الصنائع، واسداء العوارف . ليكونوا لك ذخراً فى النوائب ، وخلفاً فى العواقب، ولا يلميك استكفاؤك عن الاستكثار، ولا يمنعك استغناؤك عن الاستكثار، فقد قيل: المرء ابن يومه ، فليتنبه من نومه ، وروى عن النبي صلى الله عليه وسلم انه قال: واغتنم خمساً قبل خمس . شبابك قبل هرمك ، وصحتك قبل سقمك ، وغناك قبل عدمك ، و فراغك قبل شغلك ، وحياتك قبل موتك ه. وقال سعيد بن سلم:

إنما الدنيا هباة وعوار مسترده شدة بعد رخاء ورخاء بعد شده

و الوجه الثالث: أن تكف نفسك عن القبيح؛ و تقبض يدك عن الاسامة: لتكنى رصد الترات ، وغوائل الهفوات ، فتأمن من و جلك: و تسلم

من زلك. ولا تتطاول بالقدرة، فتغفل و أنت مطلوب. و تأمن و أنت مسلوب. روبى عن النبي صلى الله عليه و سلم انه قال : « اتبع السيئة الحسنة تمحها ، . و قيل فى بعض الصحف الاولى : و يل للا ثمة لا ن الشقاء لازم لهم إلى يوم و فاتهم ، و الا ب الا ثيم يلعنه بنوه إذا كانوا صالحبن ، لا نهم يعيرون به . و قال بعض الحكاء : باعتز الك الشريعة لك ، و بالنصفة يكثر الواصلون . و قال مضرس بن ربعى : و هو من الا مثال السائرة :

الحنير أبتى و ان طال الزمان به و الشر أخبث ماأو عيت من زاد و الوجه الرابع: ان تستعد لآخرتك، و تستظهر لمصادك، و لاتغتر

والوجه الرابع . ال تسعد لا حراك ، و تسطير لمعادل . و لا نعر بالا مل فيجتك الفوت ، و لا تلهك الدنيا فتصدك عن الآخرة ، فقل من لابسها فسلم من تبعائها لهفوات غرورها ، وعواقب شرورها . روى عن النبي صلى الله عليه و سلم انه قال : و ياعجباكل العجب المصدق بدار الخلود و هو يسعى لدار الغرور ، . وقيل في منثور الحكم : طلاق الدنيا مهر الجنة ، فكفر معاصها بالتو بة ، و اجبر مساويها بالطاعة ، و لا تضيع حظك فيها ، و لا تنس نصيبك منها ، و احسن كما احبن الله اليك . روى عن النبي صلى الله عليه و سلم انه قال : و الناس غادبان ، فغاد نفسه فمعتقها ، و موثق نفسه فو بقها ، روى ابو موسى عن النبي صلى الله عليه و سلم انه قال : و على كل مسلم صدقة . قالو ا : فان لم بجد . قال : يعين ذا الحاجة الملهوف . قالو ا : فان لم يفعل . قال : يأمر بالمعروف و ينه عن المنكر ، قالو ا : فان لم يفعل . قال . بمسك عن الشر فانها صدقة .

و اما الحذر من أهل الزمان : فلاًن الاُنسان محسود بالنعمة ، مغبوط بالسلامة . والناس على اربعة اطوار متباينة

احدها : خبر عاقل يسالم مخبره و يساعد معقله . فالظفر به سعادة و الاستعانة به توفيق: فاجئهد ان لايفوتك \_ و إن كان قليل الوجود\_

لتحظى بخيره و تسعد بعقله . وقد روي عن الني صلى الله عليه و ســـلم اله قال : واسترشدوا العاقل لرشدوا، ولا تعصوه فتندموا . . وقال بعض الحسكاء: من خير الاختيار صحبة الاخيار، ومن شر الاختيار صحبة الاشرار، وقل ان يكون العاقل الخير إلا متحليا بالعلم متزينا مالاً دب . وقد قال بعض الحكاء: لاأدب الا بعقل، و لا عقل إلا بأدب، و مثلهما كمثل الروح و الجسد فالجسد بغير روح صورة ، والروح بغير جسد ريح ، فاذا اجتمعا قويا فنهضا وانهضا ، فاذا أظفرك الزمان بمن تـكاملت فضائله . ولهـذبت خصائله ، فاتخذه ذخيرة نوائبك ، وعدة شدائدك ، تجده كفيل صلاحها و زعم نجاحها. قال الحواريون لعيسى بن مريم عليه السلام: من نجالس؟ قال: من يزيد فعلكم منطقه ، و بذكركم الله رؤيته ، و برغبكم في الآخرة عمله. والطور الثاني. شرير جاهل يضر بشره ويضل بحهله، فاحذر مخالطته فهي اعم من السم، و انفذ من السهم. فشره بجهله منتشر يضعف ان تورك، و يقوى ان شورك ؛ فاكفف شره بالابعاد ، ولاتقره بالتقريب ، فيلحقك بضرري شره و جهله . و قد قيل في منثور الحكم : من الجهل صحبة ذوى الجهل. وقيل في بعض اسفار بني اسرائيل: ابعد عن الجاهل لتجد الراحة. فان حمل الرمل و الملم و الحديد اسهل من المثوى مع الرجل الجاهل ؛ وضرر الجهل اعم من ضرر الشر؛ لأن قانون الشر معلوم؛ وقانون الجهل غير معلوم. و قد قيل: الجاهل مفرط أو مفرط

والطور الثالث : خير جاهل يسالم بخيره و يضل بجهله ، فقار نه ان شئت لخيره ولاتستعمله لجهله . لتكون بخيره موسوما ، ومن جهله سليها . فقد قال عبد الحيد : لكل شي لباب و لباب النفوس الا لباب

والطور الرابع: شرير عاقل و هو الداهية المكر، يستعمل في الخطوب اذا حزبت على حذر من مكره، و يتارك في الدعة على استدفاع شره. وقمد روى عاصم عن ذر عن عبد الله بن مسعود عن النبي صلى الله عليه و سلم انه قال: وإن الله يؤيد الدين بالرجلالفاجر .. و مثل هذا يستكني بمؤنة تمده ؛ و مراعاة ترضيه ، فأنه كالسبع الضاري ان اجعته هاج؛ و إن أشبعته لان ، ليكون مذخور اللحاجة . فان للزمان خطويا لاتدفع الابشرار اهله. كما قال حــذيفة بن اليمان لرجل: أيسرك ان تغلب شر النــاس؟ قال: نعم ا قال: انك لن تغلب حتى تكون شرا منه. فتعده لحظوب الشر اذا طرقت فانه بها اخبر : و على دفعها أقدر : ولا ملها اقهر ؛ فان الحديد بالحديد يفلم. و يستكف الى جنها بمــا مدفع بادية شره ؛ و يقطع غائلة مكره ؛ و إن كانت ضراوة الشر أجذب ، فطباع النفوس اغلب . وقد قال بعض الحكاء: مخالطة الاشرار خطر ، والصبر على صحبتهم كركوب البحر الذي من سلم بيدنه من التلف فيه ، لم يسلم بقلبه من الحذر منه . فان وجدت من هذا الداهية فتورا في همته، وقصورا في منته ؛ كانت سراية مكره انزر ؛ وتأثيره في الخطوب ايسر . و انكان عالي الهمة قوى المنة يتطاول الي معالى الامور ،كانت سراية مكره أو فر ، وتأثيره في الخطوب اكثر . فاعطه في كل حال من أمريه من الحذر و السكون : بحسب ماتقتضيه ممته وتبعث عليه منته، ليكون قانونك مستقبها ؛ و من دها مكره سلما ؛ لا ينالك خور من سرف، ولا استرسال من تقصير ، قد جعل الله لكل شيء قدرا . فهذا تفصيل ما اشتمل عليه العقد والحل والله أعلم

# فصل

#### ( التقليد والعزل )

و اما تفصیل مااشتمل علیه التقلید و العزل : و هو الشطر الثانی فالتقلید علی عنر بهن : تقلید تقریر : و تقلید تدبیر . فاما تقلید التقریر فهو فها یستأنف

انشا و أعده ، و يبتدي تقرير رسومه ، و هو على ثلاثة اقسام

احدها: أن يكون فى خاص يقدرالو زير على مباشرته ، فالو زير اخص بتقريره واحق بتنفيذه . لا نها اصول مؤبدة من خواص نظره . فان قلد عليها واستناب فيها كان تقصيرا منه فيها جل ، ومعذو را فيه ان قل . و لم يكن لمن قلده تنفيذ تقريره الاعن اذنه ، و إلا كان عزلا خفيا . لا نه يصير ملتزما وقد كان ملزما ، و محكما وقد كان حاكما

والقسم الثانى: ان يكون التقليد فيها بعد عنه و يمكن استيهاره فيه ، فيجوز أن يستنيب فى تقريره و يكون موقوفا على امضاء الوزير وتنفيذه و لا يجمع المستناب بين الا مرين ليكون التقليد مقصورا على التقرير والتنفيذ ؛ كان فيه متجوزا إلا أن يؤمر به فيصير الا مر متجوزا إلا عن اضطرار يزول معه حكم الاختيار

والقسم الثالث: ان يكون التقليد في بعد عنه و يتعذر استياره فيه .
فيجوز ان يستنيب فيه من يجمع بين تقريره وتنفيذه ، اذا تكاملت فيه ثلاثة شروط: احدها الكفاية التي تنهض بما في التقرير . و الثانى: الهيبة التي يطاع بها في التنفيذ . و الثالث: الامانة التي تكف عن الاسترشاء والحيانة . بعد تكلمل الشروط المعتبرة في جميع الولايات وهي ثلاثة: العقل و الديانة و المروحة . فلا فسحة في تقليد من اخل بأحدها لقصوره عن حقها و خر و جه من اهلها . و انما يختلف ماسواها باختلاف الولايات و إن كانت هذه مستحقة في جميعها . وقد قال كسرى ابرويز: من اعتمد على كفاة السوء ؛ لم يخل من رأى فاسد ، و ظن كاذب ، و عد و غالب . و قد قال بعض الحكاء : يخل من رأى فاسد ، و ظن كاذب ، و عد و غالب . و قد قال بعض الحكاء : لاستكفين مخدو عا عن عقله ؛ و المخدوع من بلغ به قدر لا يستحقه ، و أثيب لا الله الله المها و المها الهيب جمه المها الهيب المها المها الهيب المها المها

و اما تقليد التدبير: فهو النظر فيما استقر ت رسومه و تمهدت قواعده

و هو مشمترك بين الوزيروبين الناظر فيه : لكن بختص الوزير بمراعاته ، و الناظر عباشرته . و هوضربان : احدهماندبير الاجناد ، و الثاني تدبير الامو ال فاما تدبير الاجناد فلا يستغنى الوزير عن تقليد سفير فيه ؛ و إن كانوا يلاقونه ليحفظ بالسفير حشمة و ز ارته: و لا يقف اغراض اجناده؛ و قد انصان عن لغط كلامهم و جفوة طباعهم . والاغلب على تدبيرهم الرأي و السياسة فيعتبر في المختار لهذا التقليد ستة شروط: احدها الهبية التي تقودهم الى طاعته ؛ لا نه يقوم بتــدبير ذوي سطوة فاحتاج معهم الى قوة الهيبة: والثانى ان يكون من ذوي الرأي والسياسة ؛ ليقودهم بر أيه الى الصواب و توقفهم سياسته على الاستقامة : والثالث ان يكون متوصلا إلى استعطاف القلوب واجتماع الكلمة؛ ليسلموا مر. اختلاف او منافرة: والرابع ان يكون بينه وبين الاجناد ، مناسبة فى الطباع ومشاكلة فى الاخـلاق ، يمتزجون بها في الموافقة ولايختلفون فيها بالمباينة : والخامس ان يكون سلم الباطن صحيح المعتقد، لا نه يصير اخص بهم و يصيرون اطوع له: والسادس ما اختلف باختلاف الحال، فإن كان فى زمان السلم اعتبر فيه الآناة والسكون، و ان كان في زمان الحرب اعتبر فيه الاقدام و السطوة؛ ليكون مطبوعاً على ما يضاهي حال زمانه . فقد قيل : خير السجابا ما و افق الحاجة. فاذا ظفر بمن استكملها .. و بعيد أن يظفر به إلا ان يعان بالتوفيق .. و جب تقليده ؛ و لزمت مناصفته في الحقوق التي له وعليه ليدوم ويستقم . و قد قيل في منثور الحكم: من قضيت و اجبه أمنت جانبه . و قيل : اغن من و ليته عن الخيانة ، فليس يكفيك من لم تكفه

و اما تدبير الاموال: فالوزير يصان عن مباشرتها ؛ و أنما بحفظ دخلها بالهيبة و الاستظهار؛ و يضبط خرجها بالحاجة والاضطرار. و للتقليد على كل واحد منهما شروط فأماشروط التقليد على مباشرة دخلها ؛ فحمسةشروط: احدها ان يكون مطبوعاً على العدل ، لينصف و ينتصف: و الثاني أن يكون متدينا بالامانة : ليستوفي و يوفى: و الثالثان يكونكافيا ، ليضبط بكفايته و لايضيع بعجزه : و الرابع ان یکون خبیرا بعمله ؛ یعرف و جوه موار ده و اسباب زیادته : والخامس ان يكون رفيقا بمعاملته غبر عسوف ولا اخرق . حكى ان الاسكندر كتب الى معلمه ليستشيره في عماله . فكتب اليه : من كان له عبيد فأحسن سياستهم فوله الجند ، ومن كانت له ضيعة فأحسن تدبيرها فوله الخراج. ووصف عمر بن عبدالعزيز زياداً فقال :كان يجمع جمع الندة ، وبحنو حنو الام البرة . وهذه احسن سيرة لعامل ، و ألطف حالة لمعامل ، يحظى به من ولاه و يسعد به من ولى عليه . و بمثلها يعم الصلاح و تنم الاستقامة و اما شروط التقليد على مباشرة خرجها بعد الامانة الني هي مشروطة في كل و لاية ، فمعتبرة باحوال الحرج . وينقسم ثلاثة اقسام: احدها ماكان راتبا عن رسوم مستقرة كارزاق الجيوش؛ فللتقليد عليه شرطان، معرفة مقاديرها ، ومعرفة مستحقيها : والقسم الثاني ماكان عارضا عن أمور تقدمتها، والناظر مأموربها كالصلات وحوادث النفقات، فللتقليد عليه شرطان، وقوفها على الأوامر؛ ومعرفة اغراض الآمر: والقسم الثالث ما كان عار ضافو ض الىر أي الناظر و وكل الى تقريره ، كالمصالح و النفقات و التقليد عليه او في شروطها ، لو قوفها على اجتهاده و تقديره ؛ فيحتاج مع الامانة الى ثلاثة شروط، احدها معرفة وجوه الخرج حتى لا يصرف في غير حق . والثانى الاقتصاد فيه حتى لايفضى الى سرف و لاتقصير . والثالث استصلاح الاثمان والاجور في غير تحيف و لاغبن

## فصل

#### ( في العزل )

وأما العزل فضربان :

أحدها: ما كان من غير سبب فهو خارج عن السياسة. لا ن للافعال و الاقوال أسباباً إذا تجردت عنها كان الفعل عبثاً ، و الكلام لغواً لايقتضمه رأى حصيف، ولا توجبه سياسة لبيب. وقد قيل: العزل أحد الطلاقين. فكما أنه لابحسن الطلاق لغير سبب كذلك لا يحسن العزل لغير سبب. و إذا لم يثق الناظر باستدامة نظره مع الاستقامة عدل عنها إلى النظر لنفسه . فعاد الوهن على عمله وما يكون هذا العزل إلا عن فشل أو ملل . وقيل : ليس جزام من سرك أن تسوءه . وقال بعض الحكام : من حسن و داده قبح استفساده. والضرب الثانى: أن يكون العزل لسبب دعا اليه . وأسبابه تكون من ثمانية أوجه . أحدها أن يكون سبيه خيانة ظهرت منه . فالعزل من حقوق السياسة مع استرجاع الخيانة و المقابلة عليها بالزو اجرالمقومة ؛ و لايؤ اخذ فيهابالظنون والتهم . فقيد قيل : من يخن يهن . والوجيه الثاني أن يكون سبيه عجزه وقصور كفايته . فالعمل العجز مضاع . و قد قيل العجز نائم و الحزم يقظان . وهو نقص في العاجر . و أن لم يكن ذباً فلا مجوز في السياسة إقراره على العمل الذيعجر عنه . شم روعي عجره بعد عزله ، فإن كان لثقل ماتقلده من العمل.جاز أن يقلد ما هو أسهل. و ان كان لفصور منه وصعف حرمه لم بكن أهلا أتقلب و لا عمل . وقد زوي عن عمر بن الخطاب رضي الله تعــالى عنه اله فال : لاتلزموا أنفسكم حق من لم يازم نفسه حقكم . والوجه الثالث أن يكون سبب اختلال العمل من عسفه أو من خرقه : فهذا العمل زائد على الكفاية وخارج عن السياسة . والوزير المقلد فيه بين خيارين . إما أن يعزله بغير ما

وإما أن يكفه عن عسفه و خرقه ان كف ؛ و يجوز أن يكون مرصداً لتقليد ما تدعو السياسة فيه إلى العسوف لمن شاق ونافر. فقد قيل: لـكل بنا اس و لكل تربة غرس. و الوجه الرابع أن يكون سببه انتشار العمل به من لينه وقلة هبته، فهذا السبب موهن للسياسة و الوزير فيه ببن خيارين . إما أن يعزله بمن هو أقوى و أهيب ، و اما أن يضم اليه من تتكامل به القوة و الهيبة، وخياره فيه معتبر بالاصلم. و يجوز أن يقلد بعــد صرفه ما لا يستضر فيــه بصعفه . وقد قال على ن أبي طالب كرم الله وجهه : لا خير في معين مهين و لا في صديق ضئين . و الوجه الخامس أن يكون سبيه فضل كفايته و ظهو ر الحاجة اليه فيها هو أكثر من عمله ، فهذا أجمل و جوه العزل و ليس بعزل في الحقيقة، و إنما هو نقل من عمل إلى عمل هو أجل منه، فصار بهذا العزلـز ائد إلى تمة . وقد قال بعض البلغاء: الناس في العمل رجلان ؛ رجل يحل به العمل لفضله ورياسته. و رجل يجل بالعمل لنقصه و دنا ته . فمن جل به العمل از داد تواضعاً و يسراً ، و منجل بالعمل از داد بهشرفا وكبراً . و الوجه السادس أن يكون سببه وجود من هو أكفأ منه ، فيراعي حال الأكفاء . فانكان فضل كفايتهمؤثراً في زيادة العمل به كان من لوازم السياسة ، ولم يسغ فيها إقراره على عمله . و إن لم يؤثر في زيادة العمل كان عزل الناظر من طريق الأولى في تقديم الأكفاء ، وتخير الاعوان . وإن جاز في السياسة إقرار الناظر على عمله لنهوضه به . وقد قيل : اذا ذهب المميز هلك المبرز . و الوجه السابع أن يكون سبيه أن يخطب عمله من الكفاة من يبذل زيادة فيه ؛ فلا يحوز عزله ببذل الزيادة حتى يكشف عن سبها ، فربما يخرجه بها الباذل لرغبة في العمل أو لعداوة في العامل. فإن لم يظهر لها بعد الكشف موجب لم يجز في السياسة عزله بهذا البذل الكاذب. وكان الباذل جدراً بالابعاد لابتدائه بالأفعال. فان ظهر موجب الزيادة لم يخل من ثلاثة أقسام : أحدها أن يكون لتقصير

الناظر فيجب عزله، والوزير بعد عزله بين خيارين: إما أن يقلد الباذل، أو يقلد غيره من الكفاة: والقسم الثانى أن يكون موجبها فضل حكفاية الباذل، فيجب عزله بالباذلدون غيره: والقسم الثالثأن يكون سيبها عسف الباذل وخرقه؛ فلا يجوز في السياسة عزل الناظر ولا تقريب الباذل، فربما مال الى الزيادة من تعاصى عن العزل فعزل، وقلد فصار هو العاسف المجازف. والوجه الشامن أن يكون سببه أن الناظر مؤتمن فيخطب عمله صامن؛ والوجه الشامن أن يكون سببه أن الناظر مؤتمن فيخطب عمله صامن؛ كان كافياً استوفى ما وجب، وكف عما لم يجب، وهذا هو العدل والضامن إن ضمنها يمثل ارتفاعها لم يؤثر، وإن ضمنها بأكثر منه تحكم في عمله وكان بين عسف أو هرب؛ كانه ضمن ليغنم لا ليغرم. حكى أن المأمون: عزم على بين عسف أو هرب؛ كانه ضمن ليغنم لا ليغرم. حكى أن المأمون: عزم على تضمين السواد و عنده عبيدالله بن الحسن العنبري القاضى. فقال له: ياأمير المؤمنين: إن الله تعالى قد دفعها اليك أمانة، فلا تخرجها من يمك قبالة. فعدل عن الضهان

فهذا تفصيل ما تعلق بوزارة التفويض من عقد و حل و تقليد و عزل ـ

# فصل

### (وزارة التنفيذ)

وأما وزارة التنفيد: فهي أخص، لقصورها عما اشتملت عليه وزارة التفويض واختصاصها من عموم التفويض بأربعة قوانين:

فالفصل الاول من قوانينها: السفارة بين الملك وأهل مملكته ، لأن الملك معظم بالحجاب ، مصون عن المباشرة بالخطاب، فاقتضى أن يختص بسفير محتشم ؛ ووزير معظم ، يطاع فيها يورده عنه من الاو امر و النواهى ، ويهاب فها يتحمله اليه من المطالب والمباغى ؛ ليكون للملك لساناً ناطقاً ، وأذناً واعية .

وهذه السفارة مختصة بخمسة أصناف. أحدها: السفارة بين الملك و أجناده. فيحملهم على أو امره ونواهيه ويتنجز لهم من الملك ما استوجبوه و سألوه: و يحتاج في سفارته معهم إلى أن يجمع بين اللين و العنف . و الخشونة و اللطف. لانقيادهم إلى طاعته بالرغبة و الرهبة . والثاني السيفارة بين الملك وعماله. فيستوفى نظارة الاعمال ويتصحف أحوال العال ليستدرك خللا ان كان و يستديم صلاحاً إن وجد ؛ ويحتاج في هذه السفارة إلى استعال الرهبة خاصة ليكفهم عن الخيانة و يبعثهم على الامانة . والثالث السفارة بين الملك ورعيته ليتصدى بانصافهم ؛ ويصغى إلى ظلاماتهم ، فيمضى ما تيسر له و ينهى ماتعسر عليه . وبحتاج في هذه السفارة إلى استعال اللين و اللطف ، ليصلوا إلى استيفاء الظلامة ، و يستدفعوا ذل الاستضامة . و الرابع السفارة في استيفا حقوق السلطنة الني للملك وعليه من غير مباشرة قبض ولا تنقيص. ويحتاج في هذه السفارة إلى الرهبة فيما يستوفيه لللك، والى اللطف فيما يتنجزه من الملك. و الحامس السفارة في اختيار العال ومشارفة الإعمال، لينهي حال من يرى تقليده وعزله من غير أن يباشر تقليداً و لا عزلا ، لأن التقليد و العزل داخل فى وزارة التفويض وخارج عن وزارة التنفيذ ، والملك هو الذي يأمر بالتقليد والعزل إنَّ لم يباشره. وشروط هذه السفارة : أن يكون جيد الحدس، صحيح الاختيار ، قليل الاغترار ، عارفا بكفاءة العال ، ومقادير الإعمال، ليحمد اختياره ويقل عثاره.

## فصل

## ( الرأى والمشورة )

و الفصل الثانى من قو انين هذه الوزارة: أن يمد الملك برأيه ومشورته، فان الملك مع جزالة رأيه وصحة رويته عجوب الشخص عن مباشرة

الأمور . فصار محجوب الرأى عن الحبرة بهـا . فاحتاح الى بارز الشخص بالمباشرة ، ليكون بارز الرأى بالحنرة . فليس الشاهد كالغيائب : و لا المخبر كالمعاين ، ولذلك قال النبي صلى الله عليـه وسلم : . ليس الحنبر كالمعاينة . . والوزير أخص بهـذه المرتبـة ، فكان أحق بالرأى و المشورة. و ذكر في كتب الفرس: إن للوزير على الملك ثلاثاً : رفع الحجاب عنه ، و اتهام الوشاة عليه ، و افشاء السر اليه . وقيل في حكمة آل داود : الفضة و الذهب يثبتان القدم، وأفضل منهما المشورة الصالحة, وللوزير أن يستشير فيما يشاور فيه الملك اذا لم يكن سراً مكتوماً . وليس لغير الوزير أن يستشير فهايستشار لو قوع الفرق بينهمامن و جهين . أحدهما : أن الو زير مختصمن مصالحالملك عا يقصر عنه من عداه ، فلزمه من الاستظهار مالا يلزم من سواه . و الثاني : ان استشارة الوزيرعائدة الى مصالح الملك فعمت ، و استشارة غيره عائدة الى ر أيه فخصت ، و يختلف أهل الشورى باختلاف الأرب المقصود . كما قال الحكاء: شاوروا الشجعاء في أو لمالعزم . والجبناء فياو لي الحزم ؛ لتخرجمن معرة تقصير الجبان . وتهور الشجعان . ويتخلص لك من الرأيين نتيجة الصواب. وللوزيرفي المشورة حالتان. أحداهما: أن يبتدئه الملك بالاستشارة ، فيلز مه ان يشهر برأيه فيها سواء اختصت بملـكه او تعدته الى غيره. وقال على بن ابي طالب كرم الله وجهه: ربما اخطأ البصير قصده؛ واصاب الاعمى رشده. وعلى الوزير فها حقان . احدهما اجتهاد رأيه في في ايضاح الصواب. والثاني ابانة صحته بتعليل الجواب، ليكن محتجا فيكني توهم الزلل ويسلم من مظنة الارتياب. والحال الثانية : ان يبتدي الوزير ما لمشورة على الملك ، فله فيها حالتان . احداهما ان لا يتعلق بمشور ته اجتلاب نمع ولا استدفاع ضرر فهذا تجوز من الوزير وتبسط على الملك ان انكره هجم على سوء الظن احتمله فبفضله . فقد قيل : كثرة النصح نهجم على سوء الظن

و الثانية ان يتعلق بمشور ته اجتلاب نفع و استدفاع ضرر . فان اختص بالمملكة كان من حقوق الوزارة و إن جاوزها كان من نصح الوزير. وعليه أن يذكر سبب ابتدائه ويوضح صواب رأيه . وإذا استقر الاحزم على مااقتضاه الرأى لزمه فيما يؤدي به من الاستشارة و يبدى به من المشورة أن يكتمه على كل خاص وعام لأمربن . احدهما : ان الرأى يجب أن يظهر بالأنعالدون الاقوال لأن ظهوره بالفعل ضرر وظهوره بالقول خطر . وقد قيل: من وهن الاُمر إعلانه قبل احكامه . والثاني : أنه من أسرار الملك الذى يجبأن تكتم في الصدور وتصادف الظهور للجمع بين تأدية الامانة وطلب السلامة خان في إنشاء أسرار الملك خطراً به و بمن أنشاها . وقد قيل: كشف الاسرار من شبم الاشرار. فلذلك قيل: الواقية خير من الراقية. و لقل ماتعفوا الملوك عن يفشي أسرارها ، لتردده بينخيانة وجناية . وأحسن أحواله فيهما ان سلمأن يغض عنه فيذل أو يخني فيقل . وقد قيل في بعض أسفار بني اسرائيل : لسان الجاهل وقلبه و احد . وقيل في منثور الحكم : لســـان الجاهل مفتاح حتفه . ولذلك قيل : صدور الاحرار قبور الاسرار. وقد يسعد بكتم أسرارهم من تعرى عن غيره من الفضائل، وتجرد عما سواه من الوسائل، لا نه قد صارخاز ناً لا هل النخائر، ومؤنَّمناً على أنقس الودائع؛ إذا سلم من الادلال بها. فإن تزل الاقدام عند الملوك بمثل الإدلال . ولقل مدل سلم من ذل . و لا أن تزدادانقباضاً إذا بسطه فنز داد اكراماً أو لى بذى لحصافة من ضدها. وقد قيل :من بسطه الادلال قبضه الاذلال. وقد قيل في منثور الحكم: إذا زادك الملك تأنيساً فزده اجلالا .

## فصل

#### (عناية الوزير بالملك )

والفصل الثالث من قوانين هذه الوزارة : أن يكون عيناً للملك ناظرة و أذناً سامعة ، ينهى ما شاهد على حقه ؛ و بخبر بمــا سمع على صدقه ؛ لأنهقد سوهم بالملك وميز بالاختصاص وندب للمصالح. فلزم أن يتخصص بمصالح الملك؛ فيقوم مقامه في مشاهدة ما غاب وسماع ما بعد لتقدمه على من سواه، وعليه في ذلك ثلاثة حقوق . أحدها : أن يدبح الفحص عن أحوال المملكة حتى يعلم ما غاب كعلمه بالحاضر ؛ ويعلم ما خني كعلمه بالظاهر ؛ فلا يتدلس عليه حق أمر من باطله ، ولا يشتبه عليه صدق قول من كذبه . فقد قيل : الحق أبليج و الباطل لجلج ، فان قصر فيهـا حتى خفيت أو استرسل فيهـا حتى تدلست كان مؤ اخذاً بجرم التقصير وجريرة الضرر . و الثانى : أن لا يعجل مطالعة الملك بها و لا يؤخرها \_ و إن جاز تأخير العمل بها لا أن عليه الانها . و ليس عليه العمل . وقد قيل في حكمة آل داود عليـه السلام : الذي يكتم جهله؛ خير من الذي يكتم حكمته . و إذا كان منه بمنزلة عينه الناظرة وأذنه السامعة التي يتعجل العلم بها ، وجب أن يجري معه على حكمها ليستدرك الملك ما يجب تعجيله ، ويقدم الرؤية فيما بجوز تأخيره ، فان أخر الوزبر اعلام الملك بها و قد حسم ضررها كان للنصيحة مؤدياً ؛ ومن الملك على وجل. ومن هذا الوجه خالف وزير التفويض في قيامه بتدبيرها دون المطالعة بهما. لاً ن ذلك مقصور على الانها و ذلك مندوب للعمل . والثالث: يوضح له حقائق الامور و يساوى فيها بين الصغير و الكبير ، ولايمايل قريباً ولايتحيف بعيدا . ولا يعظم من الامور صغيراً ولا يصغر منها عظيما ، فاذ من خاف

من صغار الامور أن تصير كباراً أو من كبارها أن تعود صغاراً . أخبر بحقائقها فى المبادئ مخبراً ، وفى الغايات مشيراً . فان أخبر بالغايات و أعرض عن ذكر المبادئ ، كان تدليساً لحبره بمشورته ، فلم يؤد الامانة فى خبره ، وان لم يكن فى مناصحته . فكان بالانكار حقيقاً والذم جديراً . وقد قيل : رب صبابة غرست من لحظة ، وحرب جنيت من لفظة .

# فصل

## (حرصه على مصالح الملك)

والفصل الرابع من قوانين هذه الوزارة: أن يفتدي راحة الملك بتعبه، ويقي دعته بنصبه، ولا يغيب إذا أريد ، ولا يسأم إذا أعيد ؛ لانه لسان الملك اذا نطق، وعينه إذا رمق ، ويده إذا بطش ، فلا تبعد عن دعائه، ولا تضجر من ندائه ، لأن عوارض الملك من هو اجس أفكاره و تقلب خاطره . وقد يتجدد مع الاوقات مالا يعرف أسبابه ، ولا تتعين أوقاته . فليكن على رصد منها حتى لا تقف به أغراض الملك فيفضى إلى نفور أو ضجر ، وهو من كل واحد منهما على خطر . لأنه قد يؤ اخذ بالجريرة قبل ظهورها ؛ ويعاقب على الصغيرة مثل كبيرها ، إذا حكم بالهوى و وثب بالقدرة ومن هذا الوجه خالف و زبر التفويض الذي بجوزأن يتأخر بمباشرة الامور ؛ عن مواصلة الحضور . وهذا الوزير مقصور على الحضور دو ن العمل فصار عن مواصلة الحضور . وهذا الوزير مقصور على الحضور دو ن العمل فصار فذا أكثر نقلا ؛ و ذلك أكثر عملا . وربما مل الملازمة فأعقبته أسفاً إذا فارقها ، لأن في ملازمته للملك نصبا يقترن بعز ، و في متاركته راحة تؤول إلى ذل ؛ وهماماهما في التبان . فليختر لنفسه ما وافقها من عز يجتذبه بالكد . او ذل يؤول اليه بالدعة . فانه إن صبر على اعادة الملك ظفر بار ادته من الملك او ذل يؤول اليه بالدعة . فانه إن صبر على اعادة الملك ظفر بار ادته من الملك

وهوعلى الضمان ان خالفها. وقد قال أنوشرو ان: ما استنجحت الامور بمثل الصبر، و لا اكتسبت البغضاء بمثل الكبر. وقد قيل: من خدم السلطان خدله خدمه الاخو ان. فاطرد على هذا التعليل: ان من تنكر له السلطان خذله الاخوان. لا نه متبوع على تحكمه، ومساعدعلى توهمه

فهذا ما اختص بقوانين وزارة التنفيذ بعـد ما قدمناه من قوانين و زارة التفويض. ثم يختلفان في اصل التقليد من ستة اوجه . احدها ان الملك يقلد وزير التفويض في حقوقه وحقوق رعيته ، ويقلد وزير التنفيذ بمضيها بأو امر الملك وعن رأيه. والثاني أن وزارة التفويض تفتقر إلى عقد يصم به نفوذ أفعاله ؛ ووزارة التنفيذ لاتفتقر إلى عقد لانهفيهامأمور بتنفيذ ماصدر عن أمر الملك. والثالثان و زبر التفويض مأخوذ بدرك ماامضاه. والرابع ان وزبرالتفويض لاينعزل الابالقول اومافي معناه دون المتاركة لانه قد تملكها بمباشرة الأمور : ووزير التنفيذ ينعزل بالمتاركة لأنه مأمور. والخامس أن وزير التفويض لاينعزل ان كف وترك حتى يستعفى الملك منها لا نه مستودع الاعمال فلزمه ردها الى مستحقها . ووزير التنفيذ يجوزان ينعزل بعزل نفسه بالكفع المتاركة لأنهلاشي. يبده فيؤخذ برده . والسادس أن وزارة التفويض تفتقر الى كفاية السيف والقلم لنهوضه بما اوجبهما ، و وزارة التنفيذ غير مفتقرة الهما لقصورها عنهما ، وأنما يعتبر فيها ستة او صاف و هي معتبرة في كل مدبر ذي رياسة . وهي : الأبهة ، والمنة، والهمة، والعفة، والمروءة، وجزالة الرأى وقد كان اكثروزرام الفرس وزراء تنفيذ ؛ واكثر وزرا. ملوك الاسلام وزراء تفويض. ووزارة التفويض استسلام، ووزارة التنفيذ استمداد

# فصل

### ( في الحقوق )

ثم تشترك الوزار تان بعد التمييز في حقوق وعهود ، فاما الحقوق فثمانية احدها: أن يكون باعباء الوزارة ناهضاً ، و في مصالح المملكة را كضا ، يقدم حظ الملك على حظ نفسه ، و يعلم ان صلاحه مقتر ن بصلاحه ، فلن تستقيم احوال الوزير مع اختلاف حال الملك لأنالفروع تستمد اصولها ولواستقامت لـكان ميلها وشيكا. وقد قيل في منثور الحـكم : لاتقم بربع منتقم . والثانى: أن يكون على الكدو التعب قادرًا ، و في السخط و الرضا صابراً ، لاينفر أذا أوحش فان نفوره عطب ـ وليتوصل ألى راحته بالتعب و الى دعته بالنصب؛ ولذا قيل: علة الراحة قلة الاستراحة. وقال عبد الحيد: أتعب قدمك فـكم تعب قدمك. فان تشاغل براحته و مال الى النته ، سلبها بالتنكر ؛ وعدمها بالتغير ، فضاع و اضاع ، وكان من امره على خطروقــد قيل في منثورالحسكم: على خطر من لم بخاطر فكيف بالمغرور المخاطر. وقد قيل في بعضاسفار بني اسرائيل: الذي يحب الشهوات يبغض نفسه .والثالث: ان يكون لاحسان الملك شاكرا ، ولاساءته عاذرا ، يشكر على يسير الاحسان؛ ويعذر في كثير الأسلمة، ليستمد بالشكر احسانه . ويستدفع بالعذر اسامته. فان عدل عنهما كان منه على ضدهما. وقد قيل: احق الناس بالمنع الكفور ، و بالصنيعة الشكور. والرابع: ان يظهر محاسنه ان خفيت ويستر مساويه ان ظهرت ، لأنه بمحاسنه معلوم موسوم ، وبمساويه مقروف مرسوم ، يشاركه في حمد محاسنه ، و يؤ آخذ بذم مساويه . و ربما استرسل الملك لثقته بالاحباب فار تكب بالهوى ما يصان عن اذاعته ، وكان الوزير احق بستره عليه ، لا نه الباب المسلوك البه ، مسائر غير مجاهر . فقد قيل: النصح بين الملاً تقريع. والحامس: ان يخلص نيته في طاعته. ويكون سره كعلانيته: فان القلوب جاذبة تملك اعنة الاجساد: فان اتفقا والا فالقلب اغلب، وهو الى مراده اجذب. كما قال الشاعر:

وما زرتكم عمدا و لكن ذا الهوى الى حيث يهوىالقلبتهوى بعالرجل فاخلص قلبك ليطيعك جسدك، واحسن سريرتك لتحسن علانيتك؛ فان القلوب تنم على الضهائر فتهتك استارها ؛ و تذيع اسرارها . وقد روى بجاهد عن النعبان بن بشير قال قال رسول الله صلى عليه وسلم: • في ابن آدم مضغة اذا صلحت صلم الجسد ، واذا فسدت فسد الجسد ، ألا و هي القلب ، . وقد قيل في بعض صحف بني اسرائيل: قلب الانسان يغير وجه خيرا كان اوشرا. والسادس: أن لايعارض الملك فيمن قرب فاستبطن و لايماريه فيمن حط و رفع ، فانه يحكم بقدرته ؛ و يأنف من معارضته . فربما انقلب بسطوته اذا عورض ؛ و مال بانتقامه اذا خولف ، فبو ادر الملوك تسبق نذيرها و تدحض أسيرها ، فان سلم من الخطرلم يسلم من الضجر.و لو سلم منهما وهو نادر ـ فقت المسارضمركوز في الغرائز ، وكني بالمقت عقي. وقال بزرجمهر : بجب للعاقل ان لايجزع من جفاء الو لاة و تقديمهم الجاهل عليه، إذ كانت الاقسام لم توضع على قدر الاخطار، فان حكم الدنيا ان لا تعطى احدا مايستحقه ، لكن تزيده و تنقصه . و السابع : ان يتقاصر عن مشاكلة الملك في رتبته، و يقبض نفسه عن مثل هيئته ؛ فلا يلبس مثل ملابسه ، و لايركب مثلمراكبه ، و لا يستخدم مثل خدمه ؛ فأن الملك يأنف ان موثل ، وينتقم إن شوكل ؛ ويرى أنها من أحواله المجتاحة ، و حشمته المستباحة ، وليعيضُ عنها بنظافة لباسه و جسده من غير تصنع ؛ فإن النظافة من المروءة والتصنع للنساء. ليكر بالسلامه محموظا و بالحشمة ملحوظا . و الثامن : ان يستوفى للملك و لايستوفى عليه ، و يتأول للملك و لا بتأول عليه . فال الملك اذا

ار اد الانصاف كان عدل اقدر، و إن لم يرده فيد الو زبر معه اقصر، وإيما أراد الو زير عونا لنفسه، ولم يرده عونا على نفسه، فان وجد الى مساعدته سبيلا سارع اليها، و إن خاف ضرر ها و انتشار الفساد بها تلطف فى كفه عنها ان قدر؛ و إن تعذر عليه تلطف فى الخلاص منها ان قدر، ولايجهر بالمخالفة ماكان على رغبته فى النظر. سئل بهض حكاء الروم: عن اصلح ما عوشر به الملوك. فقال: قلة الخلاف وتخفيف المؤنة، فلذلك لم تصحب الملوك إلا على اختيارهم، و لم يتمسكوا إلا بمن و افقهم على آرائهم، وليس لمن خالفهم حظ منهم، و إنما كان على خطر معهم، و إذا روعيت أحوال الناس وجدوا لا يأتلفون إلا بالموافقة فكيف بذوي القدرة من الملوك.

الناس إن وافقتهم عذبوا أو لا فان جناهم مر كمن رياض لا أنيس بها تركت لأن طريقها وعر

وقال بعض الحكا.: حرز الناس تلاثة: إلفة تجمعهم، وطاعة تمنعهم، ومناصحة تنفعهم. فانهم إن تفرقوا تفرقت أمورهم، و إن عصوا ظهر نفورهم، وإن لم يناصحوا و غرت صدورهم

#### فصل

### ( تابع العهود )

فأما العهود الموقظة ، فسأقول و أرجو أن يقترن بالقبول . اجعل أيها الو زير لله تعالى على سرك رقيباً يلاحظك من زيغ فى حقه ، واجعل لسلطانك على خلو تك رقيباً يكفك عن لقصير فى أمره ، ليسلم دينه فى حقوق الله تعالى ، وتسلم دنياك فى حقوق سلطانك ، فتسعد فى عاجلتك و آجلتك ، فان

تنافى اجتماعهما لك، فقدم حق الله تعالى على حق الملك، فلا طاعة لمخلوق فى معصية الحالق. وقد روي عن النبى صلى الله عليه وسلم أنه قال: « من أحب دنياه أضر بدنياه ؛ فآثروا ما يبق على ما يفنى وروي عن النبى صلى الله عليه وسلم أنه قال: « من التمس رضى الله بسخط الناس رضى الله عنه و أرضى عنه الناس ». وقال بعض الحكاء : كل امرى بحري من عمره الى غاية تنتهى اليها مدة أجله ، و تنطوي عليها صحيفة عمله ، فذ من نفسك لنفسك ، وقس يومك بأمسك ، وكان عمر بن الخطاب رضى الله عنه ، يتمثل كثيراً بهذه الأبيات :

إنما النـاس ظاعن ومقيم فالذي بارــ للمقيم عظه ومن الناس من يعيش سويا ساهر الليــل عامل اليقظه فاذا كان ذا حيــه و دن حاذر الموت واستحى الحفظه

حق عليك أيها الوزير: أن تكون بالرعية خبيراً. والى أحوالهم متطلعاً ؛ وسم على نفسك و عليهم مستظهراً، لا نهم من بين من تسوسه أو تستعين به لتعلم ما فيه من فضل و نقص، وعلم وجهل، وخير وشر، وتتحرز من غرور المتشبه، وتدلس المتصنع؛ فتعطى كل واحد حقه، و لا تقصر بذي فضل، و لا تعتمد على ذي جهل. فقد قيل: من الجهل صحبة ذوى الجهل و من المحال مجادلة ذى المحال.

و افرق بين الأخيار و الأشرار. فان ذا الحير يبني و ذا الشريه. م و اخذر الكذوب ؛ فلن ينصحك من غش نفسه ، و لن ينفعك من ضرها . و قد قيل : من ضبع أمره فقد ضبع كل أمر ، و من جهل قدره جهل كل قدر . و لا تستكفين عاجزاً فبضبع العمل ، و لا شرهاً فيضرك باحتجانه. وقد قيل : ليعد من البهائم من لم تكن غايته من الدنيا إلا نفسه ، و لا تعنى بمن لا يحافظ على المروءة ؛ فقل ما تجد فيه خيراً لزهده في صيانة نفسه ، وميسله الى خمول القدر . و بعيد بمن أسقط حق نفسه أن يقوم بحق غيره . وصعب على من ألف اسقاط التكلف أن يحول عنه . و قدقيل فى حكم الهند : ذوالمروء ة برتفع بها و تاركها يهبط ، و الارتقاء صعب والانحطاط هين ، كالحجر الثقيل الذي رفعه عسير و حطه يسير . و قال بعض البلغاء : أحسن رعاية ذوى الحرمات ، و اقبل على أهل المرومات ، فان رعاية ذوى الحرمة ، تدل على كرم الشيمة ، و الاقبال على ذوي المرومة ، يعرب عن شرف الهمة

اختبر أحوال من استكفيته لتعلم عجزه من كفايته ؛ واحسانه من اساءته ، فتعمل بما علمت من اقرار الكافى ، وصرف العاجز ، وحمد المحسن ؛ و ذم المسي ، وقد قيل : من استكفي الكفاة ؛ كفي العداة ، فان التبست عليك أمورهم . أو هنت الكافى ، وسلطت العاجز ؛ وأضعت المحسن ؛ وأغريت المسي . و لا أن يكون العمل غائباً فينصرف اليه فكرك ، أولى من أن يباشره عاجز أو خاتن فيقبح بهما أثرك ، فاحذر العاجز فانه مضيع ، و توق الحنائن فانه يكدح لنفسه . وقال الشاعر :

اذا أنت حملت الحؤون أمانة فانك قد أسندتها شر مسند

اقتصر من الأعوان بحسب حاجتك اليهم ، ولا تستكثر منهم لتتكثر بهم ، فلن يخلو الاستكثار من تنافر يقع به الخلل ، أوارتفاق يتشاكل به العمل، وليكن أعوانك و فق عملك ، فأنه أنظم للشمل ، وأجمسع للعمل ، وأبلغ للاجتهاد ، وأبعث على النصح . أنشدت لابن الروى :

عدوك من صديقك مستفاد فلا تستكثرن من الصحاب فان الداء أكثر ما تراه يكون من الطعام أو الشراب فدع عنك الكثير فكم كثير يعاف وكم قليـل مستطاب فما اللجج الملاح بمرويات وتلقي الرى فى النطف العذاب هذب نفسك من الدنس؛ تتهـذب جميع أتباعك . ونزه نفسك عن الطمع: تتنزه جميع خافاتك. و توق الشر فان يز بدك إلا حرصاً إن أجدبت ، و نقصاً إن أكديت ، وهما معرة ذوى الفضل ، و مضرة أولى الحزم . و قد قيل : بحمدك لا بكفرك . و قد روى عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال ; و اقتربت الساعة ؛ و لا بزداد الناس في الدنيا إلا حرصاً ، و لا بزداد منهم إلا بعداً ، و قال محمود الوراق :

لا يغلبنك غالب الحرص واعلم بأن الناس في نقص
 ألبس أخاك على تصنعه خارب مفتضخ على النص
 ما كدت أفحص عن أخى ثقة إلاعدمت كواعب الفحص

رض نفسك بمشارفة الاعمال. برهبك جميع عمالك. وتنتظم به جميع أعمالك: ولا تكل الى غيرك ما يختص بمباشرتك طلباً للدعة، فتعزل عنه نفسك ، وتؤثر به غيرك ، فتكون من وفائه على غدر؛ ومن نفسك على تقصير، فإن العطلة عقلة، و الجواد اذا وقف را كضته البراذبن. وقال بزرجهر: إن يكن الشغل مجهدة؛ فإن الفراغ مفسدة. وقال عبد الحميد : مازانك ما أضاع زمانك. و لا شانك ، ما أصلح شانك .

اجعل زمان فراغك مصروفا إلى حالتين . احداهما: راحة جسدك ، و اجمام خاطرك ، ليكونا عونالك على نظرك . روى ان ابنا لعمر بن العزبر دخل عليه وهو نائم . فقال: ياأبت تنام ؛ والناس على بابك قيام . فقال: يابنى ان نفسى مطيتى و أخاف أن أحمل عليها فتقعد بى . و الحال الثانية : أن تفكر بعد راحة جسدك و اجمام خاطرك فيها قدمته من أفعالك ، و تصرفت فيه من أعمالك ، هل و افقت الصواب فيها فتجعله مثالا نحتذيه ، أو نالك فيها ز لل فتستدرك منه ما أمكن و تنتهى عن مثله في المستقبل . فقد قيل : من فكر أبصر . و قال بعض الحكاد : من لم يكن له من نفسه و اعظ ، لم تنفعه المواعظ . أصرف فكرك بعد ذلك إلى ماتستقبله من أفعالك : على أى نمضيه ؟ وماذا (م ؛ ق )

تفعل فيه ؟ فني تقديم الفكر على العمل، احتر از من الزلل ؛ لتكون على ثقة من الصواب، فان عارضتك الاقدار لم تلم . فقد قيل : الامور إذا أنفضت. كالكواكب إذا انقضت . وقال النابغة الجعدي :

ألم تعلما ان الملامة نفعها قليل إذا ما الشيء ولى فادبرا

اخفض جناحك لمن علا، ووطى، كنفك لمن دنا، وتجاف عن الكبر تملك من القلوب مودتها، ومن النفوس مساعدتها، فقد روى عن النبي صلى الله عليه وآله وسلم انه قال: « لا وحدة أو حش من العجب »، وقيل لحكيم الروم: من أضيق الناس طريقا وأقلهم صديقاً ؟ قال: من عاشر الناس بعبوس وجهه، واستطال عليهم بنفسه، ولذلك قيل: التواضع في الشرف أشرف من الشرف

كن شكوراً في النعمة ، صبوراً في الشدة ، لا تبطرك السراء ، ولا تدهشك الضرا ، لتتكافأ أحوالك ، وتعتدل خصالك ، فتسلم من طيش النظر وسكرة البطر ؛ فانها تنجلي عن ندم أو ضرر . فقد قال بعض الحكا : العاقل لايستقبل النعمة ببطر ، و لا يو دعها بجزع . و قيل في منثور الحكم : اشتغل بشكر النعمة عن البطر بها . وقيل في أمثال الهند : العاقل لا يبطر بمنزلة أصلبها ولا شرف ، كالجبل الذي لا يتزلزل و أن اشتدت الريح ؛ و السخيف تبطره أدنى منزلة ؛ كالحشيش الذي يحركه أدنى ديح .

استدم مودة و ليك بالاحسان اليه ، واستسل سخيمة عدوك بعد الاحتراز منه ؛ و داهن من لم يجاهرك بعداوته ، و يقاتلك بمئله ، فيطني ثائرة عداوته ، و يتواطأ لك بمجاماته . قيل لبعض الحكاء : ما الحزم ؟ قال : مداجاة الاعداء ، ومؤاخاة الاكفاء .

و لا تعول على التهم والظنون ، واطرح الشك باليقين . فقد قيل : لا يفسدك الظن على صديق قد أصاحك اليقين له . قال الشاعر : اذا أنت لم تبرح تظن وتقتضى على الظن أردتك الظنون الكواذب واختبر من اشتبهت حاله عليك ، لتعلم معتقده فيك ، فتدرى تصنعه منك ، فان الالسن لا تصدق عن القلوب لما يتصنعه المداجى ؛ ويتكلفه المداهن . كما قال عمرو من الاهثم :

لسانك لى حلو ونفسك مرة وخيرككالمرعاة في الجبل الوعر وشهادات القلوب أصدق ، ودلائل النفس أوثق . وقد قيل في منثور الحكم : للعين سر في علم ما يسر . وقال الراهيم بن المهدى :

تظل في عينه البغضا كامنة فالقلب يكتمها والعين تبديها والعين تبديها والعين تعرف في عيني محدثها من كانمن حزبها أو من أعاديها

فان وقفت بك الحال على الارتياب ، اعتقدت المودة فى ظاهره ؛ وأخذت بالحزم في باطنه . وإذا أقنعك الاغضاء عن الاختبار ؛ فلا تتخطه ، فأكثر الامور تمشى مع التغافل و الاغضاء . وقد قال أكتم بن صيني : من شدد نفر ، و من تراخى تألف ، والشرف فى التغافل . ولقلما جوهر المغضى ، وقوطع المتغافل ؛ مع انعطاف القلو ب عليه ، وميل النفوس اليه ، وهذا من أسباب السعادة و حسن التوفيق . روى معمر عن خلاد بن عبد الرحمن عن أبيه قال خطبنا رسولالله صلى الله عليه وسلم . فقال : ه ألا أخبركم بأحبكم إلى الله ؛ أخبركم بأبغضكم إلى الله . أبغضكم إلى الله . أبغضكم إلى الله . أبغضكم إلى الله . صواب الرأى ؛ بأبغضكم إلى الله أبغضكم إلى الله . صواب الرأى ؛ بأبغضكم إلى الله . صواب الرأى ؛ بأبغضكم إلى الله . صواب الرأى ؛

شاور فى أمورك من تئق منه بثلاث خصال . صواب الرأى ؛ وخلوص النية ؛ وكتمان السر . فلا عار عليك أن تستشير من هو دو نك ، إذا كان بالشورى خبيراً . فان لمكل عقل ذخيرة من الرأى وحظاً من الصواب ، فتز داد برأي غيرك و إن كان رأيك جزلا كا يزداد البحر بموادد من الانهار و ان كان غزيراً . فقد روي عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال ،

لا مظاهرة أو ثق من المشاورة . . و قد يفضل المستشير على المشير ، و يظفر بالرأى المشير ، لانها ضالة يظفر بها من و جدها من فاضل ومفضول . وقد روى أبو الدردا عن النبي صلى الله عليه وسلم انه قال : . استرشدوا العاقل ترشدوا ، و لا تعصوه فتندموا ، . و عول على استشارة من جرب الامور وخبرها ؛ و تقلب فيها و باشرها ، حنى عرف مواردها و مصادرها ، فلن يخني عليه خيرها وشرها ، ما لم يوهنه ضعف الهرم . كالذي حكى عن أكثم بن صيني و قد سأله قومه بنو نميم عن مادهمهم في حرب يوم الكلاب . و قالوا : أشر علينا بالرأى ، فانك شيخنا و عميدنا و موضع الرأى منا . فقال : ان و هن الكبر قد شاع في جميع بدنى ، و انما قلبي بضعة منى ، وليس معى من حدة الذهن ما أبتدي له بالرأى ؛ و لكن تقولون و اسمع ؛ فانى أعرف الصواب إذا الذهن ما وول على ذوى الاسنان فان الحكمة معهم . و قد قال الشاعر :

إن الأمور اذا الاحداث دبرها دون الشيوخ ترى في بعضها خلا إن الشباب لهم في الأمر بادرة وللشيوخ أناة تدفع الزلسلا واعدل عن اشارة من قصد موافقتك متابعة لهواك، واعتمد مخالفتك انحرافا عنك، وعول على من توخى الحق لك وعليك. فقد قيل فى قديم الحكم: من التمس الرخص من الاخوان فى الرأي، ومن الأطباء في المرض، ومن الفقها فى الشبهة، أخطأ الرأي و زاد فى المرض واحتمل الو زر، و لا تؤاخذ من استشرت بدرك الرأى إن زل: فما عليه إلا الاجتهاد وان حجزته الاقدار عن الظفر. وقد قيل فى مناور الحكم: من كثر صوابه لم يعار للقليل الحظأ

اختر لا سرارك من تثق بدينه وكتمامه . و تسلم من إذاعنه و ادلاله . لو قدرت على أن لا تودع ، مرك غمرككان أولى مك و أسلم لك . لا تك فيهما بين خطر أو حذر . وقد روى عطاء عن عمر من الخطاب رضى الله تعالى عمه

عن النى صلى الله عليه و سلم أنه قال: • استعينوا على قضاء الحوائج مكتمانها فان كل ذى نعمة محسود • . وفد قيسل فى مشور الحكم : انفرد بسرك و لا تودعه حازماً فيزل • و لا جاهلا فيخون . و العرب تقول : من ارتاد لسره فقد أذاعه

تثبت فيما لا يقدر على استدراكه ، فقلما تعقب العجلة إلا ندما . روى عن الني صلى الله عليه وسلم أنه قال : « من تأنى أصاب أو كاد ، و من عجل أخطأ أو كاد ، . وقيل في حكم آل داو د . من كان ذا تؤدة وصف بالحكة . وفيل في منثور الحكم : أناة في عواقبها درك ؛ خير من عجلة في عواقبها فوت وقد ما قدرت عليه من المعروف ؛ فقلما يعقب الدنب إلا تدما ، فان للقدرة غاية و لنفوذ الا مر بهاية ، فاغتنمها في مكنتك تسعد بما قدمته ، و يسعد بك من أعنته . فقد روى عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال : « لكل ساع بك من أعنته . فقد روى عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال : « لكل ساع عاية وغاية كل ساع الموت ، . وقد قال على بن أبي طالب رضى الله عنه : انتهزوا هذه الفرص فانها تمر مر السحاب . وقال بعض الحكاء : من أخر الفرصة عن وقتها ، فليكن على ثقة من فوتها . و لذلك قيل : خير الحيرأوحاه وقال الشاعر :

وعاجز الرأى مضياع لفرصته حتى اذا فات أمر عاتب القدرا وقيل فى حكم الفرس: لاخير فى القول إلا مع الفعل، كما لاخير فى المنظر إلا مع المخبر. وقيل فى أمثال الهدد: لا يتم حسن القول إلا بحسن العمل، كالمريض الذى لا يبرأ بمعرفة الدوا. حتى يتداوى

احذر قبول المدحمن المتملقين: فإن النفاق مركوز في طباعهم: ويداجونك بهين عليهم ، فإن نفقوا عليك غششت نفسك ؛ وداهنت حسك ، وصحفيك ما قبل في منثور الحكم : سوق النفاق دائمة النفاق . وقال عبد الملك بن مروان لروح بن زنباع : لا تغتاب عندى أحداً ، فإنى لا أأتمنك على غيى ، و لا تفش

لى سراً ، فانني لا أثق بك في مجلسي ، و لا تطريني في وجهي ، فانني إن قبلتــه منك غبنت عقلي ، و إن رددته عليك أسأت عشرتي ، و أنت أعرف بنفسك من غيرك فيها تستحق به حمداً أو ذماً ، ففاتح نفسك بما فيها ، فانك أعلم بمحاسنها ومساويها . وقد قيل فما أنزل الله تعالىمن الكتبالسالفة : عجبت لمن قيل فيه الحير وليسفيه كيف يفرح ، وعجبت لمن قيل فيه الشر و هو فيه كيف يغضب. وقال بعض الحكاء: من مدحك بما ليس فيك، فحقيق أن يذمك بما ليس فيك. وقال بعض البلغاء: من أظهر شكرك فما لم تأت اليه، فاحذر مأن يكفر نعمتك فماأسديت اليه، ففوض مدحك الى أفعالك فانها تمدحك بصدق إن أحسنت، و تذمك بحق إن أسأت ، ولا تغتر بمخادعة اللسان الكذوب. فقد قيل: أبصر الناسمن أحاط بذنو به، و و قف على عيو به . وقد قيل في بعض الصحف الأولى: ثمار الحكا لا نفسهم . كتب حكم الروم الى الاسكندر : لا ترغب في الكرامة التي تنالها من الناس كرهاً ؛ و لكن في التي تستحقها بحسن الأثر وصواب التديير اعتمد بنظرك احماد سلطانك ، وشكر رعيتك ، تكن أيامك سعيدة ؛ وأفعالك محمودة ؛ و النباس بك مسرورين ، ولك أعواناً مساعدين ، ويبقى بعدك في الدنيا جميل ذكرك ، و في الآخرة جزيل أجرك ؛ واستعذ بالله من ضدها ؛ فيعدل بك الى صدها . فان الولايات كالمحك تظهر جواهر أر بابها . فنهم نازل مرذول ، وصاعد مقبول . روى عن أنس بن مالك عن الني صلى الله عليه و سلم أنهقال: • أحسنوا جوار نعم الله تعالى: فقــل ما زالت عن قوم فعادت اليهم م. وكذلك قيل: ربما شرق شارب الما عبل ريه. وتعرض ر جل ليحيي بن خالد بن بردك وهو على الجسر بكتاب وسأله أن يختمه .فقال: ياغلام أختم كتابه مادام الطين رطباً . ثم أنشد :

> اذا هبت رياحك فاغتنمها فان لـكل خادقة سكون ولا تغفل عن الاحسان فيها فما تدرى السكون متى يكون

اذا نلت من سلطانك حظاً ؛ وأو جبت عليه من خدمتك حقاً ، فلا تستوفه . ودع لنفسك بقية بذخرها لك فيراها حقاً من حقوقك ؛ ليكن كفيل ادامها اليك ، فارف استوفيتها صرت الى غاية ليس بعدها الا النقصان . وقد قال الشاعر:

اذا نم أمر بدا نقصه توقع زوالا اذا قيل نم

واعلم انك مرصد لحوائج الناس لان يبدك أزمة الامور ، واليك غاية الطلب ؛ فكن عليها صبوراً تكن بقضائها شكوراً ، و لا يضجرك طالبها وقد أملك ، و لا تنفر عليه ان راجعك ، فما يجد الناسمن سؤال بدا . ولخير دهرك أن ترى مرجوا ، وأنشدت لاك بكر بن در يد رحمه الله تعالى :

لاتدخلنك ضجرة من سائل فلخير دهرك ان ترى مسئولا لاتجهن بالرد وجمه مؤمل فبقله عزك ان ترى مأمولا واعلم بأنك عن قليل صائر خبرا فكن خبرابروى جميلا

وقيل في الصحف الأولى: القلب الضيو لاتحسن به الني الصحف الأولى: القلب الضيو لاتحسن به الغنى ؛ و لأن كانت الحوائج كالمغارم لمن استثقلها ، فهى مغانم لمن وفق لها ، وليس بغرم ما عاد بغنم ، ولا بضائع ما اصطنع فى معروف . وقد روى عمر بن الحطاب رضى الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم انه قال : ما عظمت نعمة الله على عبد الاعظمت مؤنة الناس عليه فن لم بحتمل مؤنة الناس عرض تلك النعمة الزوال ، . و اذا جعلت الوزارة غابات الأمور اليك منتهية ؛ وحوائج الناس عليك و اقعة ، و القدرة لك مساعدة لانبساط يدك ، و نفوذ امرك ، ضرت بالتوقف و الاعراض مخلا بحقوق نظرك ، و اسعا على فوت فطنتك . وقد قال بهرام جور فى عهده الى ملوك نارس: انكم بمكان لامصرف للناس عن حوائجهم اليكم ، فلتنسع صدور كم كانساع سلطانكم . فان ذخرك باصطناعه ابق ، ودفك به عن ندمتك أوق

### وقد قال على بن الجهم :

اذا جسد الله لى بعمة شكرت ولم يرى جاحدا ولم يزل الله بالعائدا تعلى من يجود بها عائدا ابا جامع المال و فرته لغيرك اذلم تكن خالدا فان قلت اجمعه للبن بن فقد أفقر الولد الوالد وانقلت اخشى صروف الزما ن فكن من تصاريفه واجدا

فاجعل يومك أسعد من أمسك ، وصلاح الناس عندك بصلاح نفسك ، ومل الى اجتذاب القلوب بالاستعطاف ، و الى استهالة النفوس بالانصاف تجدهم كنوز آ في شدائدك ، وحرز آ فى نوائبك . و قال بعض الحكاء : من زرع خير احصد أجر آ ، ومن اصطنع حرا استفاد شكر ا . وقيل فى منثور الحسكم : خير زاد القدرة اعتقاد المنن . قال الشاعر :

حصادك يوما مازر عت و انما يدان امرؤ يوما بما هو دائن

احذر دعوة المظلوم وتوقها، ورق لها إن و اجهك بها، ولاتبعشك العزة على البطش فتزداد ببطشك ظلما و بعزتك بغيا، و حسبك بمنصوره عليك. وروى جعفر بن محمد عن ابيه عن جده رضى الله تعالى عنهم عن النبى صلى الله عليه و سلم انه قال: و اتقوا دعوة المظلوم فانما يسأل الله حقه و إن الله لا يمنع ذا حق حقه ع.

كن الشهوات عزو فا تنفك من اسرها ، فان من قهرته الشهوة كان عبداً لها ، ومن استعبدته الشهوة ذل بها . روي عن النبي صلى الله عليه وسلم انه قال : ومن اشتق من النار لهى عن الشهوات ، . وقيل لبعض حكا الروم : ما الملك الاعظم . قال : ان يغلب الانسان شهوته . وقيل له : ما الفرق بينك و بن الملك . قال : الملك عبد الشهوات ، وانا مو لاها ،

فكن بالزمان خبيرا تسلم من عثرته: فإن الإغنرار به مرد، و فدم لمعادك ويبق عليك ماادخرته ؛ فإن تجد الإ ماقدمت، وانك لتجازي بما صنعت، واستقل الدنيا تجدفي فسك عزا فترضى اذا سخطت، وتسر اذا حزب ، فلن يذل إلا طالبها، ولن يحزن إلا صاحبها. وقد روي عن النبي صلى الله عليه وسلم انه قال : و انا زعيم لمن اكب على الدنيا بفقر لاغى فيه، وشغل لا انقطاع له ، . وقد قال على بن ابي طالب رضى الله عنه: احذر و الدنيا فانها غدارة مكارة ختارة خسارة تستنكح في كل يوم بعلا، وتستقبل في كل ليلة الهلا، وتفرق في كل يوم معلا، وتستقبل في كل ليلة وفكرك فيها اعتبارا، وسعيك لمعادك ابتدارا. وقال عبد الحيد : طالب الدنيا عليل، ليس يروى له غليل، وقال الشاعر :

فلا جزع ان راب دهر بصرفه وبدل حالا والخطوب كذلك فا الديش الامدة سوف تنقضى وما المال الاهالك وابن هالك

اجعل صلاح عملك ذخرا لك عند ربك ، وجميل سيرتك اثرا مشكور افي الناس بعدك لتقتدي بك الاخيار، ويزدجر بك الاثرار، تكن بالثواب حقيقا ؛ وبالحمد جديرا. فقد قيل: الاغترار بالاعمار، من شيم الاغمار، فان يبق بعدك الا ذكرك في الدنيا، وثوابك في الآخرة ، فاظفر بهما ، واغتنم بقية عرك لهما، تكن سعيدا فيهما، فإن الدنيا كاحلام نائم يستحليها في غفوته و يلفظها بعد يقظته . وقد قيل في الصحف الاولى: احرص على الاسم الصالح فانه لا يصحبك غيره . وقال الجاحظ : وليت خزانة كتبالر شيد و تصفحت كتبه فلم اجد كلمة الا و جدت لها نقيضة ، إلا كلمات جاءت عن في اسوف العرب على بن ابى طالب رضى الله تعالى عنه : قيمة كل امريء مايحسن ، و من جمل شيئاً عاداه ، و لن بهلك امرؤ عرف قدره ، وكلما يتصور في الاوهام فالله شيئاً عاداه ، و لن بهلك امرؤ عرف قدره ، وكلما يتصور في الاوهام فالله غيا ما امائه ، و بعي

فاغتنم ايها الوزير بقية ايامك ، باجمل افعالك ؛ واستدرك فيها ماتقدم من سو، آثارك ، وكفر بها ما اسلفت من فجورك واغلرارك ؛ فخواتيم الامور تعني ما سبق حتى تتناساه النفوس ؛ و تتغاضى عنه العيون ، لائها توكل بالآدنى وان جل ما بمضى ، واذا مدتك الاقدار بالتوفيق ، وغالبك العقل بالتلافي ، عدلت واعتدلت . ففرت في آخرتك ، وسعدت في آجلتك . وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم : وما استودع الله احدا عقلا إلا استنقذه به يوما . فاذا عقلك عن الباطل فانت عاقل ه .

وسأختم تحذيرك وانذارك؛ وأتبع تبصيرك وافكارك، بما انذر به الرسول صلى الله عليه وسلم فهو اوعظ نذير؛ وابلغ ويف وتحذير. روى عبدالله بن عبيد عن عمير الليثى عن حذيفة بن اليمان قال قالىر سولالله صلى الله عليه وسلم. وان من أشراط الساعة اذا رأيتم الناس اماتوا الصلاة واضاعوا الإمانة؛ واحلوا الربا؛ واستخفوا بالدماء؛ وباعوا الدين بالدنيا وشربت الخور؛ وعطلت الحدود؛ واتخذوا القرآن مزامير، واتخذت الأمانة مغنا؛ والزكاة مغرما، وكان الحلم ضغثا، والولد غيظا، وغاض الكرام غيضا، وفاض اللئام فيضا؛ وكان الاثمراء فجرة، والوزراء كذبة والاثمناء خونة، والقراء فسقة؛ وكان زعيم القوم ار فلم، و تشبه الرجال بالنساء، والنساء بالرجال، وكذب الصادق؛ وصدق المكاذب، ولعن آخر هذه الاثمة اولها. فليتوقعوا نزول البلاء بهم

وقد أو جزت لك أيها الو زبر ما ان كان عملك به محيطا ذكرك، و إن كنت غافلا عنه أنذرك، و ان يمدك بتوفيقه، و يعينك على طاعته بجوده آمين. تم الكتاب بحمد الله و عونه و حسن توفيقه و لا حول و لا قوة الا بالله العلى العظيم