# مريخ الفلاسفة كاريخ الفلاسفة

### ۔ کھ ترجمه کھ⊸

﴿ من اللغة الفرنساوية الى اللغة العربية ﴾

مجر الكاتب اللوذعى \* اللبيب الاريب الالمعى \* السيد عبدالله كلات مجر افندى نجل حسين افندى المصرى كلاب

- الطبعة الثانية كان

﴿ تقلت من النسخة المطبوعة في مصرفي سنة ١٢٥٢ ﴾

طبعت برخصة نظارة المعارى المهليلة

﴿ طبع فی مطبعة الجوائب ﴾ ﴿ قسطنطینیة ﴾ ۲۰۲۲

# -ه ﷺ تاریخ الفلاسفة ﷺ

# بنمالتالخانخين

الجدية الذي نوع اصناف الحلائق \* وجعلهم مختلفين في العوائد والحلائق \* وجعل فلاسفة اليونان اشهر الفلاسفه \* وحكماءهم مشاهير الحكماء بلا سفه \* أوليس ان منهم من وضع الطب والميقات \* والرياضيات والطبيعيات \* فهل ينكر احد معارف افلاطون وسقراط \* ولطائف مهارة ارسططاليس و نقراط \* والصلاة والسلام على سيدنا مجمد الذي جاء دينه بالممل عقتضي الاخبار الجميله \* والآثار الجليله \* وحفظت شريعته من احكام ا (وائل كل فضيله \* وتنزهت عن كل رذيله \* وعلى آله الذين ازالوا الشبه والصلالات \* وايدوا دينه بالآمات الباهرات \* ﴿ اما بعد ﴾ فيقول المتوسل بسيد اهل الحافقين \* عبدالله بن حسين \* لما تعلقت همة وزير مصر الاعظم \* وعزيزها المفغم \* صاحب العر الاكبر \* الذي يعمرُ عنه امثال كسرى وقيصر \* باحياء بمالكه الاسلاميه \* واخراجها من حير الجهالة الى حير العليم \* بذل في ذلك الجهد التام \* وارسل الى الدمار الافرنجية عدة شاع امرهم في الانام \* فحصلوا قدرا جسيما من اللغات والفنون \* وجلب لهم كتب العلوم \* وصار يترجها المترجون \* وكنت من جلة من تعلم اللغة الفرنساوية على قدر الحال فاردت ان اصرف همتي في كسب رضاء الخديوي الاكرخ

الأكرم \* الذي احسن الى بحسن التربية وانع \* فشرعت في ترجة تاريخ فلاسفة اليونان \* حيث انه عند الافرنج عظيم الشان \* وكنت وقت ترجته بمدرسة الالسنة بالازبكيه \* فاستعنت في مشكلات الكتاب وتحرير ترجته بمدير تلك المدرسة البهيه \* كما ان المدرسين بها اعتنوا بتصحيحه \* واجتهدوا في تهذيبه وتنقيحه \* وقد اهديت هدا الكتاب الفائق \* ذا المنهل الرائق \* الشمل على الدرر النفائس \* لحضرة البيك ناظر عوم المدارس \* حفظه مولاه \* ولكل خير اولاه \* وهذا اوان الشروع في التعريب \* فاقول مستمدا من القريب المجيب \*



#### م المعتصر ترجمة مشاهير قدماء الفلاسفة الهاس

#### ــه ﴿ طاليس الفيلسوف ﴾خ⊸

طاليس المليطي ولد في السينة الاولى من الاولمبياد الحامس والاللاثين اي قبل الميلاد بنحو ستمائة و اربعين سنة لان الاولمبياد دور مدته اربع سنوات وتوفي في الاولمبياد الشامن والخسين وعره ثنتان وتسعون سنة وطاليس هذا من ذرية قورموس بن اوجنور من اهالي بلاد الصور من اعال الشام وكان سبب انتقال اهله لمليطة التي ولد فيها طاليس جور ظلمة ملوك بلادهم حتى على صلحاء الناس وحتى على أهمل ذلك الفيلسوف فلما أهانوهم خرجوا من بلادهم الشمامية واقاموا بمملكة مليطة اليونانية وهدنه المدينة من مدن يونيا التي ولد فيها طاليس في السينة الاولى من الاولمبياد السابق وكان اول من استحق ان يلقب باسم الحكيم بل كان اعظم مؤلني الفلسفة المسماة يونانية نسبة المملكة التي بها ميلاًده ومكث مدة من الزمان في منصب الاقضية والاحكام وبعد ان قضي ذلك على وجه حسن مناسب لاصول المصلحة حلته الرغبة في البحث عن اسرار الكائنات على ترك خدمة المصلحة العامة المتعلقة بالمملكة فتوجه الى بر مصر الذي كان مشهورا بالعلوم حينئذ ومكث مدة من السنين يمارس علماء البلاد وهم القسيسون فتعلم اصول ديانتهم وكان معتنيا بسائر العلوم مجتهدا فيهسا لا سمما في علم الهندسة وعلم الاسترونومية بعني علم الهيئة وكان لا يكتني بمعلم واحد بل كان يتحيل على جرع الحكماء المصريين في التلقي عنهم مدة اقامته عندهم وكان لا يبنى المعارف في الفلسفة الاعلى التجربة مع وفور العقل والتدبير ومن ثم كان قليل التكلم كثير التفكر وكان لا يعتني بمصلحة نفســه بل لا يعتني الا بالامور التي تتعلق بالبلاد عوما فهي عنسده مقدمة وقال بعض المؤلفين ان بعض الحكماء كان يرى ان اخذ الثار احب اليه من جيع لذات الدنيا ولكن هذا الرآى بعيد جدا من مذهب اكرسيب ومن اين جانب طاليس ولما رجع طاليس إلى بلده

المسماة مليطة اعتكف في خلوة عظيمة ولم يشغل فكره الابالامور العلوية والسماوية يعنى علم النجوم والهيئة وما اشهد ذلك وحله حب الحلوة والحكمة على اختيار الوحدة وترك الزواج وكان عره في ذلك الوقت ثلاثا وعشرين سنة فأشارت عليه امد اقلو بواين بالتروج ومخالطة الناس فقال لها ان الانسان في صغر سند لا يليق يه الزواج وفي كبر سينه يفوت عنده اوان الزواج وبين هذين الاجلين لا ينبغي له ان يختار زوجة وقال بعض الناس انه تزوج في آخر عمره بامر أه مصرية صاحبة معارف مؤلفة لجملة من الكتب العظام واتفق لبعض غرباء مملكة مليطة انهم عدوا الى الجزيرة اليونانية المسماة « قو » وتسمى الآن جزيرة استنكوي واشـ تروا من بعض الصيادين النصيب الذي يخرج في الشبكة بان يقول المشترى للصياد كل ما خرج في هذه الرميمة يكون لى بكذا فرمى الصياد الشبكة فغرج فيهاكرسي من الذهب الاكسير له ثلاث قوائم فقيل في شأنه ان هيلانة ام اليونان كانت اتت الكهنا عليها فحصلت مشاجرة بين الذي معه الكرسي وبين الغرباء وبقية الصيادين ودخل في تلك المشاجرة اهل المدائن اليونانية واشتد الشر بين جيع اهل المدائن حتى كاد أن يقع بينهم حرب شديد ثم أتفق جيعهم على تحكيم الوحى أى الكاهن فارسلوا الكاهن دلفيس وحكموه في ذلك فحكم بأن الكرسي يعطى للعكيم الاول يعنى لاعظم الحكماء فعند ذلك ارسلوه الى طاليس فلم يرض به و ارسله الى بياس وبياس ارسله الى واحد آخر تواضعا منه وهذا الآخر ارسله الى واحد فارسله الى سولون فقال سولون لا يوجد احد اعظم من صاحب الكهانة فارسله الى دلفس فوهبه دلفس لصنمة الشمس واعترض بعض الناس من مملكة مليطة على طاليس وقال أن علومه لا تنفع لكونها لم تخرجه عن حير الفقر والمسكنة فقال طاليس أن أهل العقول لا يحبون جدع المال الكثير بل يحتقرون وصف الغنى وانما يحبون أكتساب العلوم والمعارف التي لا تتولد منها حادثة مضرة ولم

يزل مفكرا في ما قبل له حتى علم بشدة فطنته في الاسترونومية اي علم الهيئة بالقعط فاخبر ان السمنة القابلة تكون مجدبة جدا فاشترى جبع ثمار الزيتون التي كانت موجودة حول مملكة مليطة قبل اوان ظهورها فحملت الاشجار بثمار كثيرة جدا وحصل منها ربح عظيم ولكن لما كان طاليس منزها عن الطمع بالكلية قسم جميع ما ربحه في ثلك السنة على جميع تجار مليطة وكان طاليس يحمد الله على ثلاثة اشياء حيث جعله من العقلاء دون البهائم ومن الرجال دون النساء ومن الروم دون البربر اي الاعجام وكان يزعم ان العالم لا اول له ولا آخر له وانه يرى في جيم ازمنته على حالته التي هو عليهما الآن وكان اول من قال من الروم ان الارواح غير فأنية بل هي ازلية ابدية ودخل عليه رجل من اهل مليطة في بعض الايام وسأله هل يمكن ان تخفي اسر ارنا على الاله فقال له طاليس لا تظن هذا ابدا لان جميع الاسرار الحفية لا تخني على الاله العليم وكان يقول ان اكبر الاشياء في الدنيا المكان لانه مشتمل على جيع الموجودات وان اقوى البواعث الحاجة لان الانسان يقطع دونها كل مشقة حتى يدرك غرضه واسرع الاشياء العقل لانه في طرفة عين يمكنه ان يطوف بالكون كله واحكم ما يكونُ الزمن لانه يظهر جميع الامور الحقية واكمن اعظم من هذا كله وألطف منه عمل الانسآن بما يليق بعقلة وكان كثيرا ما يقول أن كثرة الكلام ليست من شأن العقلاء وانه يلزم تذكر الاحباب في حال حضورهم وغيابهم على حد سواء وانه يجب على الانسان بر والديه واعانته لهما لاجل ان مجازى بذلك في كبره فتشـــد ذريته ظهره عند ضعف قواه الذي هو اصعب الاشياء وكان يقول ان الذي يسلينًا عند حلول المصيبة من احد علنا بان الذي اذا نابها هو اشتى منا واسوأ حالا منا وكان يقول ان الامر الذي تلوم اخاك على فعسله لا ينبغي لك أن تفعله بنفسك وأن السعادة الحقيقية هي تمتع الانسسان بالعافية وأن يكون عنسده وزق الكفاف وان لا يضيع عره في الجهل والجبن وكان يقول انه لا شيُّ اصعب على الانسان من معرفة حقيقة نفسه فهو الذي اخترع هــذه الحكمة العظيمة الآتية

الآتية وكتبها على رق من الذهب وعلقه في هيكل الشمس وهي هل انت ايها العالم تعرف حقيقة نفسك وكان يزعم ان الموت والحياة مستويان دائما فســثل لاى سبب لم تقتل نفسك فاجاب بقوله حيث كان الموت والحياة مستويين فما يحملني على أيثار الموت على الحياة وكان يتسلى بعض الاحيان بنظم الاشمار ويقال انه الذي اخترع نظّم الاشــهار الهكسامترية يعني المسدسة واتفق انه جاءه رجل من شرار الناس وقال له هل يصدق الانسان في ما قاله محلفه عليه فاجاله ارتجالا من غير روية وقال له ذنب الحلف اخف من الزناء بيسير وكان له تليذ صديق اسمه مندريتي البريني فجاءه يوما في مدينة مليطة ليزوره وقال له ما تريد ايها الاستاذ مني من الجزاء في نظير ما صنعته من المعروف العام حيث مهدت اصولا وحكما منها تعلت وبها عرفت واود ان اكافئك عليها شكرا لمعروفك ومجازاة لفضلك فقال له طاليس لا اود في نظير ذلك شيئًا اللهم الا انك حين يقتضي الحال ان تعلمهذه الاصول لتلامذتك فانسبها الى ولا تكتم عزوها لى بل اخبر من يتلقاها عنك اني مخترعها ومبتدع المذهب الذي يحتوى عليها وكان اول اليونانيين الذين عرفوا علم الطبيعة وعلم الهيئة وكان يزعم ان الماء هو الاصل الاول لكل شيُّ ويقول ان الارض ما هي الا ماء وجد والهواء هو ماء ثقيل الزنة وان جميع الاشياء تتغير دائمًا من حالة الى حالة الى ان يؤول امرها الى رجوعها ماءوان سائر مافي الكون لا يخلو عن احساس ما وانه مملوء بما لا يدركه الطرف من المخلوقات وكلها متحركة ذات ارواح وان الارض في وسط العالم تتحرك على مركزها الاصلى الذي هو عين مركز العالم لانها من حيث كونها موضوعة على مياه المحار ثبت لها هذا الاضطراب الذي كان سببا في تحركها وكأن يقول أن كلا من الآثار العجيبة الناشئة عن الاشياء وكذا الائتلافات بين الاشياء المجاذبة كالمغناطيس والكهرباء يدل على انه لا شيَّ في الدنيا الا وله روح احساس وكان يقول ان سبب زيادة النيل كثرة هبوب الرياح الدورية أى التي تهب كل سنة في اوقات معلومة من الشمال الى الجنوب فتحجر الميساه التي تجرى من

الجنوب الى الشمال وتجريها الى ان تم الارض ﴿ وهو أول من أخبر عن كسوفات الشمس والقمر قبل وقوعها وهو الذي اجتهد الغاية في رصد حركات هذينُ الكوكبين على اختلافهما وكان يقول ان الشمس جسم مضيَّ بنفسه و ان جرمها قدر جرم القمر مائة وعشرين مرة والقمر جسم غليظ لا يمكنه ان يمكس نور الشمس الا بجهة واحدة من سطعه وبهذا يقام البرهان على اختلاف الصور التي يرى بها القمر اى منازله الاربعة وهي تربيعه في اول الشهر وقبيل آخره وانتصافه ومحاقه وكان اول من فحص على اصول الهواء والزوابع والصواعق واسباب البرق والرعد ولم يكن آحد قبله يفهم طريقة مقياس ارتفاع القلاع والاهرام وتحوها من ظلها الجنوبي حين تكون الشمس في زمن الاعتدال وهو الذي قال ان السنة ثلاثمائة وخسة وستون يوما ورتب قواعد الفصول وحدد كل شهر ثلاثين يوما وفى آخر كل اثنى عشر شهرا اضاف خسة ايام لاجل تمام السنة وهذه القاعدة تعلمها من المصريين وهو الذي رصد الدب الاصغر اي بنات نعش الصغرى الذي به تهتدي الملاحون من اهل عملكة الصوريين وبينما هو ذات يوم خارج من محله بقصد رصد الكواكب واذا هو قد وقع في حفرة عيقة فضت اليه عجوز من خدمة بيته واخرجته ثم قالت له أتزعم يا طاليس الك تعلم جميع ما يقع في السماء مع الك لم تعلم ما تحت رجليك وقد قضى طاليس عره في عز وجاه وكان يستشار دائما في مهمات الامور حتى ان اكرببوس لما عزم على حرب بلاد العجم وكان قد نصب رئيسا على جيش عظيم وسار به الى ان وصل الى نهر هاليس وهو نهر عظيم عميق لا قناطر له ولا سفن عنده فتحير في تمدية عساكره واذا بطاليس اقبل عليهم في ذلك الوقت والنزّم له ان يعدى له جميع الجيش بدون قناطر ولا سفن فابتدأ اولا بعنل صورة خندق كبيرعلى شكل هلال مبتدئا باحد طرفى الجيش منتهيا بطرفه الآخر فتشعب بهذه الطريقة ذلك النهر الى ذراعين أى فرعين حتى صيره قابلا للمنوض فيد من الجهتين ثم عدى جميع الجيش بدون تعب وكأن لطساليس من يد اعتاء

اعتناء في هذه الواقعة بكون المليطيين لا يتعاهدون مع اكريبوس الذي كان يسعى في المساهدة معهم دائما وهذا الاحتراس والتبصر كان سببا في خلاص وطنه ونجاته لان الملك قيروس الذي كان انتصر على اللديين اغار على جيع المدائن التي تعاهدت معهم واحترم من كان انتصر على المدينة مليطة فانهم لم يخالفوه ويتعاهدوا مع غيره وكان طاليس في ذلك الوقت هرما جدا فلاجل حظ نفسه امرهم ذات يوم ان يضعوه على تل مرتفع من التراب لاجل ان يروح نفسه بنظرة الى القتال فظمئ ظمأ شديدا من شدة الحر فهلك بغنة في ذلك المحل الذي كان ينظر القتال به وكان ذلك في الاولمبياد الثامن والخسين بعد ان عاش اثنتين وتسعين سنة وعل له اهل مدينة مليطة جنازة عظيمة

#### ۔ ﷺ تاریخ سولون الفیلسوف ﷺ⊸

سولون ولد في السنة الشاائة من الاولبياد الحامس والثلاثين اى نحو سمّائة واربعين قبل الميلاد وصاريقارض بماله في مدينة اثينا في السنه الشالئة من الاولبياد الحامس والجنسين وكان عره الاولبياد الحامس والجنسين وكان عره ثمانية وسبعين سنة وكان اصل سولون من مدينة اثينا وولد في مملكة سلامين في الاولمبياد الحامس والثلاثين وكان من نسل ملك يوناني يسمى قدروس وكانت امه بنت عم ام بيزسرات فصرف بعض زمن صباه في السفر الى بر مصر الذي كان ميدانا لاهل العلوم في ذلك الوقت فن بعد تعلم قوانين الحكم وجيع ما يلزم للشرائع وعوائد البلاد رجع الى مدينة اثينا ولما صار بذلك من ارباب العز والجاه بلغ اعظم المناصب وكان سولون ذا عقل عظيم وقوة عظيمة مع صدق وتثبت بلغ اعظم المناصب وكان سولون ذا عقل عظيم وقوة عظيمة مع صدق وتثبت بلغ اعظم المناصب وخطيبا فقيها بالقوانين شجاعا في الحرب ومضى طول عرم شديد الغيرة على حاية حرية وطنه وعدوا كبيرا الظلمة وقليل الاعتناء في علو مراتب اهله وعياله ولم يكن بعني بالبحث في اسباب الطبيعة وكان مثل طالبس

لا يلازم شيخًا بعينه بل كان يصرف همته بالكلية في علم الاخلاق والسياسة وله هذه الحكمة العظيمة وهي ﴿ خير الامور اوسطها ﴾ ولما سمع بشهرة طاليس سافر من بلده الى مدينة مليطة فلما وصلها واجتمع بهذا الفيلسوف تحادث معه قليلاثم قال له ياطاليس اني تعجبت من عدم زواجك فهلا تزوجت حتى يكون لك ذرية تربيهم وتعلمهم فلم يجبه حالا عن سؤاله ثم بعد ايام احضر له رجلا واوهمه انه غريب جاء يزوره فقال طاليس هذا الرجل يزعم أنه قدم عن قرب من مدينة أثينا فقال سولون لذلك الغريب ما عندك من اخبارها فقال الغريب ما عندى خبر وانما رأبت فيها شابا ميتا دفن يوم خروجي منها وشهد جميع اهل المدينة جنازته ودفنه لانه ذو نسب عظيم وابن رجل مكرم عند جيع الناس وان اباه غائب عن مدينة اثينا من مدة قريبة واحبابه بتلك المدينة كتموا هذا الخبرعن ابيه خوفا عليه ان يموت من الغم والحزن فصاح سولون انى لاب مسكين قليل الحظ ثم سأل الغريب عن اسم أب الشاب فقال أن اسمه غاب عن حفظي ولكن سمعت جيه النهاس يقولون انه رجل كثير الحكمة فزاد عملي سهولون القلق والاضطراب في هـذا الوقت وحصل له انزعاج عظيم فقـال له سـولون هل سمعت أن أب النساب يسمى سواون فأجابه الغريب بالبديهـــة وقال نعم هو سيولون فعند ذلك غاب سيولون عن الوجود وحصلت له حرقة شديدة ومزق ثيانه وازال شـــره وضرب رأســه ولم يدع شـيئًا من الامور المحركة للغم والحزن من اشعار وغيرها الا استعمله حتى صار كئيبا فقال له طاليس ما لى اراك حيران في امرك تبكي كثيرا أتبكي على الحسارة التي لا يمكن جبرها ولا مدموع الدنيا فقال سولون هذا هو الذي ابكاني لأن هذا امر لا دواء له فعند ذلك اخذ طاليس في الضحك على سولون من هذه الامور المختلفة التي حصلت منه وقال له يا اخي هـــذا هو الذي منعني من الزواج لاني اعرف ان اثبت الرجال قلبًا لا يمكنه تحمل مشقة العشق وتربيسة الاولاد ثم قال له لا تغتم لان الذي قيل لك امر مخترع ومزاح ابتكرته لك لمجرد الهزل وقيل انه من مدة زمان طويل حصلت حروب كثيرة بين الاثينين والمغاريين بسبب جزبرة سلامينا وانتهى الامر بعد حروب شديدة من الجانبين الى أن أنهزم الاثينيون وحصل لهم مشقة شديدة بسبب كبثرة سفك الدماء حتى انهم اتفقوا على انكل من تبكلم في شأن الحرب مع المفاريين لاجل جزيرة سلامينا وطلب تجديد الحرب معهم يكون عقابه الموت ما دام المغاريون مستولين عليها ثم ان سولون رأى انه اذا تكلم في ذلك اضر نفسه واذا سكت يعود الضرر على وطنه واهل مملكته وهو اشد فاخذ في استباب الجنون عدا خديمة لهم ليقول كل ما يخطر بباله فشاع في المدينة اله صار مجنونا و بعد ذلك انشأ بعض ابيات من الاشعبار المحزنة وحفظها ثم خرج من محله بثياب من صوف رثة بالية وربط رقبته بحبل وجعل على رأســـه طيلسانا قديما فاجتمع عليه اهل المدينة فطلع لهم فوق الحجر الذي كأنوا يعتادون المناداة عليه فانشد ثلك الاشعار على خلاف عادته وقال ياليتني لم اكن من اهل هذه البلدة واحسرتي اتمني لوكنت مولودا في بلاد الاعجام او البرابرة او في اي محل يكون اشد خشونة في العيش وقسسوة في القلب وجهلا بالعلوم من هذه البلدة فان ذلك أهون على من أن يراني النساس ويشميروا الى ويقولوا أن هذا الرجل من اهل مدينــة اثينــا الذين هربوا من حرب سلامينا فاسرعوا في اخذ الثــار وامحوا عنا هذا العار الذي لحقنا وتنبهوا حتى نأخذ هذه المدينة التي اخذها اعداؤنا ظلما فأثر قوله ذلك في عقول اهل مدينة اثينا وابطلوا اتفاقهم الذي كانوا اتفقوا عليه اولا واخذوا سلاحهم وتوجهوا الى حرب المغساريين واتفقوا على جعل سولون رئيسا على العساكر وحاكما عليهم فنزل هو وجيشــ في جلة من مراكب الصيادين ومعهم مركب كبير له ستة وثلاثون مقذافا فرسي بالمراكب بالقرب من سلامينا فلما علم المغاريون الذين كأنوا بالمدينة بذلك حلوا اسلحتهم من غير ترتيب وارسلوا سفينة كبيرة من سهفنهم بمن فيها لينظروا تلك المراكب

التي رست بالقرب من مدينتهم فأخذ سولون تلك السفينة واسر جيع من كان فيها من المفاريين ونقلهم منها عنده وشحن تلك السفينة باشجع من معه من الرجال من اهل مدينتـــه وامرهم بان يتوجهوا جهة ســـــلامينا ويختفوا جدا وطلع هو ومن بق معمد من جماعته الى البر من جهمة اخرى بقصد ملاقاة عسمر المفاريين الذين خرجسوا من سلامينا مستحضرين للحرب فلما اشتغلوا بتعديل الصفوف وما يتعلق بترتيب الجيش للعرب اسرع الذين ارسلهم سولون في السهنينة الى جهة سلامينا ودخلوا المدينة وانتهبوا جيع ما كان فيها ثم لمنا اخذ سولون المدينة وهزم المغساريين ارسل جيمع الاستراء الذين أخذهم من المغاربين الى مدينة اثينا وانشأ هيكلا عظيما لشرف المريخ وهو كو القاهر المسمى عندهم اله الحرب في المحل الذي رجع فيه منصورا ثم بعد مدة من الزمن تحركت جماعة من المغاربين وصمموا على اخذ سلامينـــا فلم يأنوا بطائل ثم انحط الامر يبنهم وبين سدولون على تحكيم اهالى لقدمونيا فيٰ تلك القضية والرجوع الى رأيهم فيها منم ان سولون قال بحضرة المحكمين من اهل استبرتا وهي لقدمونيا ان فيلوس واوريفاس ولدى جاكس ملك مدينة سلامينا كأنا حضرا سابقا بمدينة أثينا وسكنا بها واعطيا هذه المدينة للأثينين بشرط ان يصيروا اهلها اثينيين وامر سولون اهل مدينة سلامينا بانهم يفتحون القبور ليروا ان رؤوس امواتهم جهة مدينة آثينا لا الى الجهة التي امرهم المغاريون الآن بالوضع اليها واطلعهم على انهم كانوا يكتبون على تابوت كل ميت اسم عشـيرته وهذه العادة خاصة باهل اثينـا ولكن المغاريون لم يحملهم ما قاله على الصلح بل صمموا على الحرب وذلك لما ان المخاصمات التي مكنت زمانا طويلا متحكمة بين ذرية قيلون وذرية ميغاكلس اخذت في التمادي حتى انتهي امرهم ان عزموا على هلاك المدينة بالكلية وذلك لان قيلون كان اراد ان يكون سلطانا بمدينة اثينا فظهر ما نواه فقتل مع عدة من المتعصبين معه المهيجين للفتئة ومن

فر منهم ونجا بنفســه احتمى في هيكل منيرف اي هيكل الحكمة وكان حاكمهــا في ذلك الوقت ميكالس فتكلم بحكم عظيمـة وامرهم بالوقوف بين يدى اهـل الشرائع فامروهم ان يمسكوا الشبكة المربوطة في نهاية صورة الصنم لاجل ان يحتموا فيه فعند نزولهم من الكنيسة القطعت الشبكة المذكورة فقسال ميكالس هذا دليل واضمح على أن الصنم ليس راضيها عنهم وأمر أهل المدينة برجهم ومن فر منهم واحتمى في محراب من المحاريب امر بذبحه ولم يحترم هذه المحاريب فذبحوا كل من امر بذبحه ولم ينج منهم الا القليل بسـبب شفاعة نساء القضاة فغلصوا من ذلك فثل هذه الافعال الشنيعة صيرت القضاة وذراريهم مبغوضين عند الناس فصاروا من ذلك الوقت غير مألوفين لاحد من الاهالي فبعد مدة من السنين كثرت ذرية قيلون وصارت ذات شوكة وكان سولون في ذلك الوقت قاضيا بالمدينة فخشى عليها من التلف بسبب ذلك فشرع في امر يكون فيه رضاء الجانبين وهو أن يختار من الطرفين جاعة يكونون محكمين لاجل انتهاء هدذا النزاع الواقع فحكموا مراعاة لجانب القولينيين بطرد جيع ذرية مغاكلس من المدينة حتى انهم نبشوا عظام امواتهم وألقوها خارج مدينة اثينـــا فعند ذلك انتهز المغماريون هذه الفرصمة الملائمة لهم وتوجهوا باسلحتهم حين كانت نار الفتنة مضطرمة بين الطرفين واخذوا جزيرة سلامينا فا خدت نار هذه الفتنة الاولى حتى جاءت عقبها فتنة اخرى اشد منها واكثر ضررا خصوصا على الفقراء فقد تراكت عليهم الديون التي صيرتهم تحت اسر اصحاب الديون كالعبيد وذلك ان الفقير اذا كان عليه دين مؤجل بيوم معلوم اذا مضي ذلك اليوم ولم يدفع ما عليه من الدين يأخه صاحب الدين و يجعله عبدا له اما ان يستخدمه او يبيعه في مقابلة دينه فنشأ من ذلك ان حملة من اصاغر الرعايا الفقراء اجتمعوا واتفقوا على ان يجعلوا لهم رئيسا منهم لاجل ان يمنع عنهم ذل الاسترقاق بالديون فلا يكونون عبيدا لاحد من ارباب الاموال ولاجـل ان يلزم القضاة

بقسمة جيع الاموال على جيع الناس بالمساواة على حسب الرؤوس مثل ما صنع ليكرغه في مملكة اسبرتا وتولد من ذلك فتنة عظيمة اضطرمت نارهـــا ولم يقدر احد على اطفائها فأتفق الفقراء والاغنياء من الجانبين وارتضوا على أن سولون هو الذي يسكن هذه الفتنة ويحكم بين الفريقين لاجل تسكين هذه الفتنة بطريقة سسهلة فامتنع من ذلك وتملل بامور كثيرة ولم يقبل هذا المنصب المتعب ثم في آخر امره قبله ولم يكن له رغبة الاني نفع وطنه كما نواه وسبب اختيارهم له من الجانبين أنه كان سابقا يقول المعادلة تمنع المجادلة فسمعه جيع الناس من الفقراء والاغنياء فكل فرقة فسرت هذا القول بما يناسب حالها فالفقراء يقولون ان سولون مراده ان تمكون جيع الناس متساوية وتقسم الاموال على حسب الرؤوس والاغنياء يقولون مراده ان جميع الاشياء من مال وغيره تڪون بين الناس علي قدر مراتبهم في الشرف وهــذه المقــالة هي التي جعلت ســولون محبوبا عند الفريقين وكانت باعثة لهم على توليته عليهم واسرع كل فريق منهم في اختيارة قاضيا لظنه انه يحكم له بما فهمه من كلامه حتى ان بعض الناس الذين لا دخل لهم في هذه الفتنة ولا يخشون على ضياع شئ لهم دخلوا في ذلك وقالوا يلزم ان يكون الرئيس المحكم على الناس من احسن أهل الارض وأحكمهم وأن يتولى سولون ملكا فتباعد سواون عن ذلك بالكلية ولم يرض به اصلا وقال ان صاحب هذا المنصب يسمى باسم طاغيه أي ظالم فلامه خيار احبابه في ذلك وقالوا كانك لا خبرة لك بالامور مجرد هـ ذه السمية يمنعك من هـ ذا المنصب الذي أكسبته بطريق حلال اما سمعت بان طيمونداس ولى نفسه سلطانا بجزيرة او يا و هي جزيرة أغربوز سابقا وبيتاخس الذي هو حكيم فيلسوف هو الآن سلطان بمدينة ميطيلينا فأمتدع سولون ولم يزده هذا القول الارغبة عنه وبعد او قال ان الامارة الشرعية والولاية الملكية من عظم المناصب العلية تحتف بها مصائب من كل جهة ولا يمكن الخروج منها بعد الدخول فيها ولم يكن له اقدام ولا رغبة على هذا

هذا الامر الصعب الذي عرض عليه حتى ان جيع اصحسابة قالوا انه كالمجنون واراد سولون ان يصرف جهده في تسكين هذه الفتنة التي وقعت بمدينة اثينـــا فامر بان جميع الديون التي تقدم ذكرها توضع عن المدينين وتبرأ ذمتهم منهسا يحيث أنه لا يحكن أحد من أرباب الديون أن يطالب وأحدا من المدينين بدين وكان له سبع قطع من معاملة ذلك الوقت المسماة طالان ورثها من ابيه فتجاوز عنها وتركها لاجل أن يفتدي بها الناس في التجاوز عن الديون وأمر أيضا أن من حدث عليه دين من الآن فصاعدا لا يسوغ لرب الدين ان يطلبه منه ولا متعلق الدين بذات المدين كاكانت عادتهم قبل ذلك وانمسا صنع ذلك لاجل دفع مضرة الفتن التي كانت بين الفقراء والاغنياء وفي اول الامر لم يرض احد من الفريقين بذلك وحصل لكل منهما غم فأغتم الاغنياء على خسارة اموالهم وكان الفقراء اشد غاحيث لم يتساووا في القسمة مع الاغنياء ولكن آل الامر الى أن رضى الفريقان بما صنعه سولون ولما رأوا حسن تدبيره النافع اختاروه ثانيا أن يسعى في تسكين الفتن التي كانت سببا في قسمة مدينة اثينا الى ثلاث فرق مختلفة وسلوا له ايضا ان يصنع الشرائع والقوانين بما يليق بعقله ويحكم بما يختار فأهل الجبال ارادوا ان الرعية هي التي تتكلم في سائر المصالح لان اهل المدينة ليسسوا مثلهم في العدد وأهل السهول قالوا ينبغي أن توكل المصالح الى أهل الاعتبار والبحريون قالوا أنه ينبغي الحكم من الاهالي وأهل الاعتبار ولما اختياروا أن يكون حاكما بحكم بما يريد أبتدأ بابطال جميع القوانين التي كان عملها ادرا كون الذي كان قبله لانها كانت مبنية على التشديد جدا حتى كان اخف الذنوب فيها كالبطالة وسرقة شئ حقير كالفاكهة والحشيش يجازي عليه بالقتل كجزاء الذنوب العظيمة التي هي مثل الفكر والقتل وهذا معنى قولهم أن الشرائع مكتوبة بالدم وقد سمثل أدراكون ذات يوم لاى سبب تآمر في القصاص بالموت في سائر الذنوب المختلفة فقال اقل

ذنب عندى يستحق هذا القصاص ولا اعرف اشد منه حتى اجعله عقابا للكبائر فلذلك سويت بين الجيع وسولون قسم الاهالي ثلاث طوائف مختلفة بحسب ما يملكه كل واحد من الاموال ورخص في الدخول في المصالح العامة الميرية لجميع الاهالى الا الصنائدية فانهم لا يعيشون الا من اشغالهم فكانوا مستثنين من الوظائف فليس لهم هذه المزية التي اختص بها غيرهم وامر بان كبار القضاة والحكام لا ينتمخبون الا من الرتبة الاولى وامر بان الذي يدخل في فتنة من الفتن بعد ذلك يرسم له علامة في جسده لنكون علامة يفتضح بها و امر بان من تزوج بامر أه غنية فوجدته عنينا فلها ان تمكن من نفسها من تختاره من اقارب زوجها وأن النساء لا يدخلن بجهاز عند الازواج وقت التروج الا يثلاثة أثواب وبعض امتمة تكون بثن قليل وان من شاهدوه يزني عتزوجة وقتلوه فلا قصاص على قاتله حيث كان قتله حال الاطلاع عليمه وقلل مصاريف النساء حيث ابطل بعض عوالد لهن كان يلزمها مصاريف كثيرة و فهي ان يتكلم الانسان بسوء في حق الاموات واذن للناس الذين ليس لهم ذرية ان مجعلوا ميراثهم لمن يختارونه بان يوصى الرجل في اختياره بميراثه لمن اراد وامريان الذي يسرف في أمواله يعلم بعلامة الفضيحة ويفقد جيع أيراداته المرتبة له وكذلك الذي يقصر في الانفاق على ابيه وامه عند كبرهما وعجزهما واكن قال ان الابن لا يلزمه الأنفاق على ابيه الا أذا كان علم صنعة في صغره وامر بأن الغريب لا يحسب من اهل مدينة اثينا الا ان كان مطرودا من بلده طردا مؤبدا ويأتي بجميع اهله لاجل أن يَهْذُ له فيها حرفة من الحرف ونقص من الانعامات التي كانت تعطي للمصارعين او البهلوانية وامر بان بيت المال يربى جيع الاولاد الذين قتل آباؤهم في حرب الاعداء لاجل حماية الوطن وامر بان اوصياء الايتام لا يحكنون من السكني مع ام الايتام الموصى عليهم وان الوارث القريب لا يمكن ان يجعل وصياعلى الايتام وان السرقة مهما كانت عقابها الموت ومن فقأ عينا لشخص يعاقب

يعاقب بفقأ عينيه وجميع هذه القوانين التي احدثها سولون كتبت على الالواح وارباب المشورة الذين ولاهم تنفيذ هذه القوانين والعمل بها عاهدهم فخلفوا على رؤوس الاشهاد انهم يلتزمون حفظها والعمل بها وحلفوا انكل من حاد منهم عن العمل بها يلزمه ان يصنع صورة من الذهب وزنها ثقل نفسسه وينذرها الى هيكل الشمس وكان هناك قضاة لتفسير الشرائع لاجل اجراء القانون بين الرعايا عند وقوع الاختلاف على هنذا المنوال وبينما هو ذات يوم يؤلف في شرائعه واذا بانكرسيس الحكيم اتاه وسخر من قوله وقال له ما هذا أتزعم انك بهذه النقوش تمنع ظلم الناس واهويتهم وقال ما مثل هذه الاوامر الا مثل بيت العنكبوت الذي لا يصيد شيئًا غير الذباب فقال سولون أن الناس يحفظون الاشمياء على حسب اتفاق بعضهم مع بعض وقال انا اجرى شريعتي على وجه بحيث أن جميع أهل بلادي يفهمون أن الانفع لهم امتثالها لامخالفتها وسئل لای سبب لم تخصص جزاء لمن يقتل اباه و امه فقسال لاني لا اظن انه يوجد احد يفعل هذا الفعل القبيم ابدا وكان دائمًا يقول لاصحابه أذا بلغ عمر الرجل سبعين سنة فلا ينبغي له ان يخاف من الموت ولا يشتكي من مكاره الحياة وان جيع جلساء االمك يشبهون الترس الذي يستعمل للعساب في اللمب فهو يلعب يهم على ما يقتضيه هوى نفسه مثل آلات الشيطرنج وان الذي يتقرب من الملك ليس لكونه محبوباً بل لكونه نافعاً له وانه ليس لنا هاد يهدينا اعظم من العقل فلا نقول شيئا الا بعد استشارته و انه ينبغي الثقة بصلاح الانسان اكثر من الثقة بيمينه وينبغي للانسان قبل ان يصاحب انسانا ان يمارسه ويتفكر في شسأنه لانه من الخطر انقطاع المحبة بعد انعقادها وان اعظم الاسباب في دفع اساءة المسيُّ عنك أن تنسى أساءته لك وأنه يذبغي للانسان أن لا يتولى حاكما حتى يتعلم الطاَّعة لغيره وان الكذب ينبغي ان يكون مبغوضا عنسد جميع الناس وانه ينبغى للانسان أن يهتم بعبادة مولاه وبر والدبه وبجنب مخالطة الاشرار وطفا سولون أن بيرسر أتث عمل له عصبة عظيمة بمدينة أثينا وأخذ في أسباب كونه يصير بها سلطانًا فعمل سولون غاية جهده في معارضة ما شرع فيه من المخاصمة وجع الناس في محفل عام ولبس جيع سلاحه واظهر جيع ما كان بيرنسراتث شرع فيه وصاح سولون وقال يا اهل مدينة آثينا آنا اعقل من الذين لا يعرفون قبيم قصد بيرستراتث وانا أشجع من الذين يعرفونه واكن خوفهم وقلة شجاعتهم منعتهم من المعارضة فانا مستعد لان اكون قائدكم واحارب مع طيب نفس بذلك لاجل حاية حرية الوطن فالجاعة الذين كانوا مساعدين لبيرستراتث قالوا ان سولون مجنون مم ان بیزستراتث بعد ایام جرح نفسه وامر ان محملوه علی عربة وهو غريق في دمائه واحضروه في محل ظاهر بحيث يراه جيع الناس وقال ان اعدائی جرحونی بطریق الحیانة وصیرونی بهذه الحالة الشنیعة التی ترونی عليها فعند ذلك تعرض جماعة من رعاع الناس واخذتهم الغيرة فاخذوا سلاحهم لمساعدة بيرستراتث فصاح سواون وقال له يا ابن ايبراقراس انت تعمل الحيلة التي عملها اوليس حيث خدش نفسه ليغش اعداءه ويتهمهم وانت جرحت نفسك لاجل أن تغش أهل بلدك فاجتمع الناس وطلب بيرستر أتث خسين حارسا فسولون اظهر على رؤوس الاشهاد وابدى ما يترتب على ذلك من الامور الخطرة ولم يفد كلامه شيئًا مع هؤلاء السفلة القائمين الذين اذنوا لبيرستراتث ان يأخذ منهم اربعمائة ويجمع له عساكر لاجل أن يأخذ بهم القلعة فتعجب من ذلك أصحاب المدينسة الاصلية وعزم كل واحد منهم على الهروب الى اى جهــة كانت واكن لم تفتر همة سولون من ذلك فبعدما اظهر لاهل البلاد حاقتهم وجبتهم قال لهم قبل ذلك كان يسمهل عليكم منع حدوث هذا الاستيلاء الظلمي والآن بعد الوقوع يعد من فخركم ابطاله وازالته بالكلية فلما رأى ان جيم ألف اظه لا تفيد في رجوع أهل البسلاد عما عزموا عليه رجع الى يبتسه واخذ سسلاحه وألقساه امام باب مشسورة الاهسالى المسمساة السنت وصاح وقال

وقال يا وطنى العزيز والله لقد ساعدتك على قدر ما يمكنني بالقول والفعل وأشهد الله على أني ما أبقيت شيئا لجاية الشرائع وحياية حرية وطني الا فعلته فيا أيها الوطن العزيز أني ذاهب ومفارقك الى الابد لاني قد اظهرت وحدى العداوة للحاكم الظالم وجميع اهل البلد اتفقوا على أنه يكون عليهم حاكما ولم يرض سولون أن يكون مطيعا لبيرسستراتث أبدا مَ تَخوف ساولون من أن الاثينيين بجبرونه على ابطال شرائعه التي حلف أن محفظها وتعاهدوا على اقامتها فاستحسن ان يطرد نفسه طائعا مختارا وان يسافر لاجل معرفته الدنيسا أولى من أن يعيش معيشة رديئة عدينة أثينا فتوجه حينتذ إلى ير مصر ومكث فيها مدة من الزمن بديوان الملك المسيس ولما كان بيرسراتث يعتبر سولون اعتدارا كاملا وبعرف مقامه حصل له تأثر شديد بخروجه فكتب له هذا المكتوب المشتمل على التبجيل والتعظيم لقصد ارجاعه الى اثينا ﴿ وصورته ﴾ است اول انسان من اليونان استولى على بلاده ولم ارتكب شيئًا يخالف الشرائم ولا الآلهم وذلك لاني من ذرية السلطان قدروس الذي تعاهد اليونانيون على انهم يبقون المملكة لذريته وأنالى اعتناء عظيم بحفظ اوامرك من حفظها حين كانت البلاد محكومة بالعامة ولقد اكتفيت بالخراج الذي رأيته مرتبا من غير زيادة ولم يكنلى شيء عيرني من الاهالي الا امور تشريفيا يحتاج اليها منصبي وليس عندي لك شي من الغيظ من حيث كونك اظهرت للناس حالي الذي كنت اضمرته ولا شك عندي أن أظهارك ذلك أنما كان الحامل عليه حبك للوطن لا بغضك لي وأنك لا تدري كيف كانت طريقتي التي أنا عليها ولو وأيتها لربما كنت ترضى بها فارجع حينئذ مطمئنا وثق بكلامي واعلم انه لا ينبغي لحكيم بكون مثلك ان يخشي من انسان مثل بيرسمتر اتث لاني ما رضيت ان اضر الذين كانو ا اعدائي طول عرهم فكيف اضر احبابي واني دائما اعتقد انك من اعز احبابي ويكون لك جيع ما يسرك من جهتي لاني اعلم الك لست مذنبا ولا خانّنا ابدا فان كان لك اسباب تمنعك من

المجيئ الى مدينة اثبنا فانك تسكن حينئذ باي محل تريده ويحصل لى غاية السرور اذا كان سبب غربتك شيُّ غيري ولا اكون سببا فيهـا ﴿ فَاجَابِهِ سُولُونَ بِهِذَا الجواب، انا اتيةن واجزم انك لا تصنع معي شرا لاني كنت لك صاحبا من قبل ان تتولى طاغية واعلم أنى لست عندك ازيد من الناس الذين يكرهون الطاغية ولو خلينًا كل انسان وعقله لما شك ان الاحسن ان تكون بلاد اثينا محكومة بعدة حكام ومشورات وهذا بالضرورة انفع لها من حاكم واحد فاعل مختار وانا اشهد انك بعد أن رتبت سياسة مبنية على الحرية وامتنعت من الامارة التي أعطوني أياهـــا فاذا رجعت يكون الحق لهم ان يلوموني ويظنوا اني رضيت يما تفعله من جورك حتى رجعت ثانيا ﴿ وكتب مكتوبا آخر لا يميينديس بهذه الحكيفية وصورته ﴾ ولما كانت شرائعي لم يترتب على علهما فائدة عظيمة للمدينة وحصل بفتحها منفعة عظيمة وحيئسذ فارباب الشرائع والاحكام لايمكنهم ان مجلبوا نفعـا للمدن ولكن الذي ينفع هم الذين يســوقون الرعايا كما يريدون اذا كان مقصدهم حسنا وشرائعي لم يكن لها نفسع ولكن الذين خالفوها ابطلوا الجمهورية والحرية ولم يمنعوا بيزسـتراتث عن ان يتغلب على السـلطنة وقد اخبرتهم عن الذي سيأتي قبل وقوعه فا صدقوني وبيرستراتث الذي كان أطمع اهل مدينة اثينا ظهر لهم آنه احسن مني وآنه يقول لهم الحق وقد عرضت عليهم أن أكون رئيس الاهالي لاجل تدارك ما يقع من المضار فظنوا أني مجنون ورخصوا لبيرستراتث ان يجمل له حراسا فتغلب بهم على المدينة واسترق اهلها وآنا اخذت في أسباب الخروج منها فخرجت أنتهي وأكرسيوس ملك مدينة لديانس طلب من جيع اليونان الذين ببلاد اسيا ان يدفعوا له الجزية فهرب كثير من عظماء الناس الماهرين الموجودين في هذا المحل وتركوا ارض اليونان وسكنوا بمدينة ساردس كرسي سلط: له ذلك الملك وكانت هذه المدينة

المدينة في هــذا الوقت عامرة كثيرة العز والشرف والاموال وكان هؤلاء الغرباء الذين دخلوها يتكلمون كشيرا في حق سولون و يكثرون من مدحه والثناء عليه فكان ذلك ياعثا للملك المذكور على ان ينظر سولون فارسل اليه يطلبه ويترجاه ان يحضرعنده فارسل له سولون هذا الجواب قد عرفت منك كثرة المحبة والعزلى وشاهدت منك التشريف لى والله شهيد على أنني من حين فراقي لوطنيما سكنت بمملكة حرة فاحب إن اعيش بمملكتك ولا اقيم بمدينة اثينا ما دام بيزستراتث متصرفا في تلك الدولة ولكن حالتي الاعليها من المعيشة في المحل الذي يستوى فيه جيع الناس اهنأ عندى من معيشتي في مملكتك ومع ذلك لا بد انى انظرك وامكث معك مدة من الزمن ثم توجه سـولون الى مدينة سارديس بتضرع اكرسيوس له في ذلك حيث كان هذا الملك يرغب فاية الرغبة في نظره لشدة الاشتياق اليه فلما اجتاز بلاد لديا رأى كثيرا من اعيان الناس العظام كل واحد في موكب عظيم ومحفل جيــل وكان سولون كلما رأى واحدا من هؤلاء الاعيان يظن أنه الملك فلما تمثل بين يدى الملك اكرسيوس وتبجمل الملك قصدا بافخر ما عنده من الثياب وانواع الزينة والحلل فلم يتعجب سولون في شيُّ ا من ذلك ولم يحصل له ارتياب بسبب ما رأى من تلك الهيئة والابهة فقال له اكرسيوس ايها الضيف انا اعرف حكمتك المسهورة على قدر سماع الصيت واتبقن الك اكثرت السفر في البلاد فهل رأيت احدا يلبس مشل ملابسي فقال له سولون نعم الديوك الاهلية والبرية والطاوس لها شي أعظم من هذا لان جيع ما كان عليها من الزينة شيَّ خلق لم تتكلف التزين به فتعجب الملك اكرسيوس من هذا الجواب الارتجالي وامر خدمته ان يفتحوا جيم خزائنه و ينشروا جيم ما فيهما امام سولون وامر ايضا بانهم يحضرون نفيس امتعة السرايا عجهزوا جميع ذلك واحضروا سولون مرة ثانية بين يدى الملك فقال له هلرأيت احدا اسمد مني فقال له نعم رأيت طيلوس من اهل مدينة اثينها وهو

الذي عاش طول عره على غاية من الصلاح في الجهورية المتأدبة وخلف ولدين معتبرين واموالا كافية في معيشتهما ومات سيميدا سيلاحه في يده قرير العين ينصرة وطنه واهل مدينة اثينا عملوا له قبرا عظيما في المحل الذي توفي به واحتفلوا مجنازته احتفالا كبيرا واظهروا له غاية الشرف فتعجب اكرسيوس من كلامه وظن ان سولون رجل مجنون وقال له من اسمد النساس بعد طيلوس فاحاله بقوله كان في الزمن السابق اخوان احدهما يسمى اكليوبيس والآخر ببطون وكانا شجاعين جدا وكانا دائما ينتصران في جيع الحروب وكانا محبين لعضهما جدا وكانت امهما قسيسة هيكل يونون وكانا يحبانها غاية المحبة فقصدت أمهما ان تقرب قربانا لـهيكل يونون فركبت على عربة فتأخر الذى يجر بها العربة فجاء ولداها المذكوران وجرا بها العربة عوضا عن البقر واوصلاها للهيكل فاثنى عليهما جيع الناس ودعوا لهما بالبركة ففرحت أمهما لذلك وطلبت من صنمة يو نون ان تعطيهما كل ما ينفعهما فلما فرغوا من القربان واكلوا رجعوا الى منزلهم فرقد الاثنان وأصبحا ميتين في ليلة و احدة فلم يقدر اكرسيوس أن يمنع نفسه من الغضب وقال له كيف لا تعدني من جلة السعداء فقال له سولون ما ملك الليدينيا انت من اسعد النياس ومن اكثر الملوك رعايا وليكن الدهر كثير التغير والزمن له حادثات لا يمكن الانسان أن يشك فيها والليل والنهار بتولد فيهمها الحوادث وانه لا يمكن للانسان ان يعلم النصرة قبل انقضاء الحرب فاغتاظ الملك أكرسيوس من ذلك غيظا شديدا وطرد سولون ولم يشته أن ينظر اليه بعد ذلك ابدا وكان ايزوب الذي قيل انه لقمان الحكيم في ذلك الوقت عدينة سادريس وكأن حضر اليها نقصد تسلية الملك اكرسيوس فلسا بلغه مأ حصل منه في حق سولون صاحب الفضل و المعرفة تأثر من ذلك وقال يا سولون لا ينبغي القرب من الملوك فان كان ولا بد فانه لا ينبغي ان تخبرهم بما يستعظمونه فيغتاظون منه فقال له سولون ان الامر بخلاف ذلك وهو انه لا ينبغي القرب

من الملوك فأذا قرب الانسان منهم فأنه ينبغي له دائمًا أن ينصحهم على قدر الطاقة ولا يقول لهم الا الحق ويحكي ان قبروس ملك العجم كان اسر الملك استياجس جد اكرسيوس ابا امه واخذ جيم ملكه وذلك اسماءة ادب في حق اكرسيوس ففضب اكرسيوس لذلك واخذته الحميسة على جده وقصد حرب بلاد العِم لانه رأى نفسه ذا ثروة كثيرة لا نهاية لها ونظر أن أهل مملكته أشجع من جميع العمالم في الحرب فظن أنه لا يبعد عليه شيَّ فن سموء حظه أنهزم ورجع بالهزيمة الى مدينة سارديس فحاصروه فيها مدة اربعة عشر يوما وبعد ذلك اخذوه اسيرا بالسلاسل والاغللل واحضروه الى قيروس فامر بان يوضع مربوطا في مستوقد مملو، بالحطب ووضعوا حوله اربعة عشر غلاما من بلاد لديا وامر بان يحرقوه بالنار بمشاهدة قيروس وجميع العجم وهموا بوضع النار في الحطب المذكور فبينما اكرسيوس في هذه الحالة المحزنة واذا هو يتفكر في الاقوال التي كان سمعها سابقا من سواون فصاح بتأسف وقال يا سولون ثلاث مرات فتعجب منسه قيروس وارسل يسـأله ما هذا الاسم الذي تذكره هل هو من أسمـاء الآلهة تدعوه لاجل ان يخلصك من هذا الامر فا اجابه أكرسيوس اصلا فشددوا عليه في الجواب فاجابهم مع شدة حزنه وقال هذا الذي ذكرته رجل ينبغي ان الملوك يستصحبونه دامًّا ويقربونه منهم ويعتبرونه ويسمعون كلامه فأنه انفع من خزائنهم وجيع ما عندهم من الاشياء النفيسة فقالوا حدثنا عنه واستعملوه على ذلك فقال انه أعظم حكماء اليونان وانا قد كنت ارسلت له سابقا لاجل ان استشيره في جميع اموري المهمة فقال لى من غير اعتذاء ان هذه الحياة الدنيا ماهي الا باطل وزائل وانه ينبغي ان اتوقع آخر عرى و انه لا ينبغي للانسان ان لا يغتر بسعادته ولا يعتمد عليها لانها معرضة لكشير من المصائب التي لا نهاية لها فقد عرفت الآن حقيقة جميع ما قاله لى وفي اثناء تكلمه بهذا الكلام اشتعلت النار في الحطب من تحت المستوقد وابتدئ بصعودهما الى فوق فعند ذلك حصل

لقيروس شفقة على اكرسيوس لما سمع كلامه ولما رأى هذه الحالة المحزنة التي كان بها هذا الاميرالذي كان صاحب شوكة فاتعظ في نفسه وخاف ان تحصل له مصيبة بعد ذلك تشبه هذه الحالة فامر في الحال باطفاء النار واطلاق اكرسيوس من السلاسل والاغلال التي كان بها و احسن له باحسن وجوه الاحسسان مع غاية التشريف واعتمد على مشورته في سائر الامور المهمة جدا ثم ان سولون بعد ما ترك اكرسيوس توجه الى مدينة تبليقيا وبني مدينة عظيمة وسماهما سولون باسمه وبلغه ان بيرستراتث الى الآن قائم بالسلطنة في مدينة اثينــا ومدمن على الظلم يها وان اهلها ندموا على رضاهم له بغضب الملكة فكتب لهم سولون كتاباً صورته هكذا انكم لم تنصفوا في نسبتكم سوه حظكم للآلهة ومأتقو اونه الآن انما هو ناشئ عن طيشكم في عدم تصديقكم الناس الذين لهم خبرة ومعرفة بتدبير ما يلزم للوطن ومن كونكم ركنتم الى قول الذي اراد غشكم وامرتموه يان يتخذ لنفسه خفراً، فتوصل بذلك الى ان استولى على وطنكم واستعبدكم طول العمر ثم ان برياندر ملك مدينة كورانت اظهر لسواون جيع اشغال دولته وترجاه في كونه يكون مشير اعليه فيها فرد عليه سولون بهذا الجواب انت ولو نجوت من اعدائك الذين تعصبو اعليك وقتلتهم جيعا فأنه لا يفيدك حسن الحال فان من لا يخطر ببالك عداوته هو الذي ينصب لك الشرك وذلك لان الناس ثلاثة اقسام فنهم من يخاف على نفسه ومنهم من لا تسمح نفسه ان يرضى. بافعالك التي تعود بالضرر ومنهم من يظن بعداوتك نفع وطنه نفعاً عظيما فاعظمما ينبغي لك سلوكه هو أن تترك المملكة بالكلية وأن لم تصبر على ترك المملكة فاتخذ لنفسك جيوشا آخرين من بلاد الغرباء لاجل ان تمسك زمام ملكك وتستعين بها على امانك و لا يبتى عندك خوف من اى محل وبعد ذلك لا تطرد احــدا من بلادك ثم بعد ذلك توجه سولون الى جزيرة قبرص واصطعب مع فيلو قبرص امير مدينة اوبيا وهذه المدينة كانت موضوعة في محل عقيم جدا فاشار عليسه سولون

سولون ان يبني له مدينة غيرها بمحل آخر يكون احسن من هذا فاختار له قطعة ارض سهلة كثيرة الخصب والثمار وصار سولون يباشر عمارتها بنفسه فنجعت فاراد فيلو قبرص ان يسمى هذه المدينة سولوس لاجل اظهار الاعتراف والشكر لسسولون في نظير معروفه وكان سولون دائمــا يحب الحظ في مدة عره الذي عاشه وكان يحب المطعومات اللذيذة ويحب الموسميق يعني عسلم الالحسان وجميع ما يستعان به على لذة المعيشــة وكان يكره الاشعار والناكيف المخترعة التي يخترع فيها الانسان كل ما يبدو ويخطر بباله وكان يرى ان هذا يعود بالضرر على الجهورية وانه ربمـايترتب عليــه ما لا يحصي من الفتن وحين كان سولون له اعتبار عظيم بمدينة أثينا شرع تذبيس أن يتلاعب أيامه وينشد قصائده المحزنة التي نظمها ينفسه فحصل للرعية غاية الحظ فبعد ما فرغ من هذا كله قال سولون لتثبيس انت ما تستحي من هذا الكذب الذي تقوله عند جيع الناس فاجاب تثبيس بقوله أن هذا لا ضرر فيه لانه لاجل الهزل والمباسطة فضرب سولون الارض بعصا كانت بيده وقال أنا أذا أقررنا على هذا الكذب في هزلنا فعن قريب يصير جدا ويكون في الاشغال العامة والمصالح المهمة ولهذا صاح سولون بعد ذلك حتى حلوا بيزستراتث على العربة وهو مجروح ملوث بالدماء في المجمع العام فلما رآه سـولون على هذه الحالة قال هـذا الاصل الخبيث يتولد منسه الغش والحداع والتحيل يشمير بهذا الى همذه الاشعمار والقصائد والالعاب وزعم يعضهم أن الذي أحدث المحكمة المسماة أربوباچمه وهي مشدورة مؤلفة من جيم الكبار الذي كانوا تقلدوا على التعاقب بجميع مناصب أثينا وسئل سولون ذات يوم فقيل له ما المملكة التي بلغت غاية التأديب عن غيرها من الممالك فقال هي التي لم يحصل لاهلها ذل ولا ظلم واذا حصل لغيرهم ظلم ينتصرون للمظلوم ويأخدذون حقمه مع غاية الشدة والقسوة حسكانهم هم المظلومون وفي اواخر عمره ابتدأ بنظم قصيدة في شأن جزيرة

اطلاطايلة التي سمسع ببر مصر انهم يجعلونها وراء البحر المحيط المعروف فادركه الموت بجزيرة قبرص ولم يكمل منظومته وكان ذلك في الاولمبياد الحامس والحسين وكان عره قريبا من ثمانين سسنة وامرهم قبل ان يموت بانهم ينقلون عظمه الى مملكة سسلامينا و يحرقونه ويذرون رماده في الفلاة واهل مدينة اثينا بعد وفاته رسموا صورته من تحساس اصفر وجعلوه ماسكا كتاب القانون الذي ألفه بيده وعليه ثياب مثل ثباب امير الرعبة واهل مدينسة سلامينا صوروه في هيئة اخرى مثل خطيب يتكلم و ينهى العالم و يداه موضوعتان في طي ثبابه

## ۔ ﷺ تاریخ بیتاقوس الفیلسوف ﷺ۔

ظهر بيتاقوس في الاولمبياد الثاني والار بمين وتوفى في السنة الثالثة من الاولمبياد الثاني والجسين وعره سبعون سينة وهو ابن هيراديوس اصله من مدينة نهراس وولد في مدينة ميلطينيا وهي مدينة صغيرة من جزيرة ايسبوس قريبا من الاولمبياد التساسع والعشرين واستمر مدة صبياه يمارس الامور العظيمة وكان من رؤسياء العساكر وشجعانهم وكان مجبا لوطنه واهيله ومن حكمه ينبغي للانسان ان يدور مع الزمن وان لا يضيع الفرصة وفي اول امره تحزب مع الني السياعلي ميلاتحوس الملك الذي كان تغلب واستولى على بملاحكة جزيرة ليسبوس وهزمه فصيار له صيت عظيم في الشجاعة بسبب هذه الواقعة وقيل انها وقعت حروب شديدة من الزمن بين الميطيلينين والاثينين بسبب قطعة ارض تسمي اخليطيدس فالمعلينيون اختاروا ان يسكون كبير جيوشهم بيناقوس فلما تجهز الجيشان فالميلينيون اختاروا ان يسكون كبير جيوشهم بيناقوس فلما تجهز الجيشان وارادوا القتال طلب بيتاقوس المبارزة مع افروتون قائد جيوش الاثينيين لاجل ان يحادبا وكان افروتون مشهورا بالشجاعة والنصرة في جيسع الحروب وابس الاكليل مرادا عديدة في الالعاب الاولمبيقيسة اي ميدان الصنم فرضي بذلك الاكليل مرادا عديدة في الالعاب الاولمبيقيسة اي ميدان الصنم فرضي بذلك الاكليل مرادا عديدة في الالعاب الاولمبيقيسة اي ميدان الصنم فرضي بذلك الكليل مرادا عديدة في الالعاب الاولمبيقيسة اي ميدان الصنم فرضي بذلك

افروتون وقال ان الذي يغلب صاحبه يصير له الفغر ويكون حاكما لنلك الارض التي هي سبب للقتال من غير شك فتقارب هذان الأميران من بعضهما بين الجنسين وكان بيتاقوس قد خبأ سهمه تحت الدرقة وقبل ان يتهيأ افروتون للقتال رماه يبتاقوس بالسهم مسرعا فقنله امام الجيشين وصاح باعلى صوته انا ما فتلت رجلا وأنما هي سمكة وصار بيتاقوس من هذا الوقت حاكما في تلك الارض ولما طال عرم لان جانبه وصار يذوق حلاوة الفلسفة شيئا فشيئا وكان الميطبلينيون يكرمونه اكراما زائدًا حتى جعلوه اميرًا على مدينتهم فرتب قوانين في الجمهورية في جميع بمالكه ثم لما طال عمره واكتسب التجاريب حصل له التعب والمشقة مدة نحواثنتي عشرة سينة فاختار لنفسه المعيشة في الغربة اولى من هذه المعيشة التي حصلت له في هذه المدة ثم شرع في أمر سهل لاجل المديشة في الدنيا فلا تم له ما أراده شهد له الميطبلينيون بجميع المعروف الذي صنعه من اجلهم وصنعوا له محلا عظيما جدا محتفا بانواع من أشجسار الورد وأشجسار العنب وصنعوا فيه الشبابيك المذهبة المزينة لاجل ان يعيش بينهم مسرورا وينسي جيع ما اصابه من الامور الصعبة في نظير ما صنعه معهم من الجيل فعندها جرد سيف، بعزمه من غده وجذبه جذبة عظيمة فحصل له سرور عظيم مزجذبة ذلك السيف فتعجب من هـذا حكام البلد وطلبوا منه ان يخبرهم عن سبب جذب السيف فقال لهم لا تطيلوا في الكلام ان هدا السبب اعظم عندي من جميع الاشياء ثم ان اكرسيوس كتب له في بعض الايام ان بحضر عنده و يرى ما هُوعليه من الثروة والغني فكتب له بيتاقوس هذا الجواب آتريد أن تحضرني الى مدينة ليديا لاجل أن أنظر خرائنك وأنا سواء نظرت ذلك ام لم انظره لا اظن انك اغنى الملوك واذا كان عندى جميع ما تملكه لا اظن في نفسي ذلك وايضا لا حاجة لى في النظر الى شيَّ لا ينفعني في معيشتيولا ينفع احداً من أصحابي ولكن يمكن أن أحضر عندلة لاجل السرور بالاجتماع ثم ان اكرسيوس بعد ان قهر جيع الروم الذين كأنو الجملكة اسيانوى على ان يحضر

له سقنا ويسير فيها ليستولى على جميع جزائر اليونان وكان بيتاقوس في ذلك الوقت بملكة سرديس فسأله أكرسيوس عن خبر بلاد اليونان فقال له ايها الملك ان اهل الجزائر اشتروا عشرة آلاف فرس لاجل الحرب ممك ويأخذوا مدينة سادريس فصل له من ذلك وجل وقال له أنظن ان اهل الجرزائر يقدرون على اخذ ممالكنا بخيلهم هذه فقال له بيتاقوس الظاهر انهم نووا على ذلك فلو رأيتهم ايها الملك على ظهور خيولهم وعلى الارض لرأيت عجبـا ولا اظن الك تقهرهم اذا ارسلت اليهم جيوشا في البر والاحسن ان ترسل اليهم جيوشا في البحر فيكنك أن تقهرهم أنت والليديانيون الذين انتقمتم من الاروام وصاروا في غاية الذل و الاسر فغلن اكرسيوس ان بيتاقوس كان صادقا في ذلك القول الذي قاله له فرجم عما كان نواه واصطلح مع اهل هذه الجزائر وكان بيتاقوس قبيح المنظر وصورته بشعة وكان كثيرا ما يشتكي وجع عينيه وكان غليظ الجثة قليل الانتباه جدا وكان ردئ المشية بسبب خلل كان في رجليه وكان متزوجا ببنت القاضي ادراكون وكانت امرأة متكبرة بذية اللسان سيئة الاخلاق جدا محيث انها لا تطاق وكانت تحتقره احتقارا كليا لبشاعة منظره ولكونها من ابناء الناس العظام وفي بعض الايام دعا بيتاقوس جلة من أصحابه الفلاسفة فلما طلب احضار الطعام لهم فن سوء اخلاق زوجته ألقت السفرة بمما عليها من الاطعمة واللحم فلم يغتم بيتاقوس من ذلك و لم يحصل عنده غيظ وقال لاصحابه انها محنونة فلاتلوموها في ما صنعته وذلك بسبب ما وقع له من زوجته من الشقاق ومن هذه القبائح كانت له كراهة شـديدة في النسـاء المخالفات لازواجهن وجاءه في يعض الايام رجل يسأله فقال اني اريد ان انزوج باحدى اثنتين و احدة منهما تساويني في الحسب وغيره والثانية اغني مني واعلى نسبا فاختر لي واحدة منهما قرفع عليه عصا كان يتوكأ عليها وقال له اذهب الى مجمـع الصبيان الذين يلمبون فيه و<sup>اسمع</sup> منهم الذي يقولونه واعمل به فتوجه الرجل الى ملعب الصبيان فسمعهم

قسمعهم ينبهون بعضهم ويقولون كل واحد يأخذ نده فاعتبر بذلك هذا الرجل وانتهى عن اخذ التي هي فوقسه في الغني والنسب واخذ الاخرى التي تقاربه في الصفات وكان بيتاقوس كثير القناعة وكان لا يتعاطى شيئًا من أنواع الشراب ولم يكن يشرب غير الماء مع ان جيرع الاشربة من خر ونبيذ كانت مباحة لجيع الناس بمدينة ميطيلينا وكان دائما ينهى برياندرس سرا عن شرب النبيذ لينال غرضه من سلطنة كورينته ويتمكن من بقياته سلطانا وامر بان الذي يحصل منه ذنب حال السكر بضاعف عقابه وكان يقول ان الشرائع هي اعظم من كل شي لان الآلهة في اغلب الاوقات يلتزمون ان يطيعوا امر الشرائع وكان من ذوى العقول العظام المقربين في الجههورية لان الرجل الحكيم يلزمه دائمًا الامتثال لجميع ما يطرأ عليه من الشدائد حتى تزول وتنكشف باسهل حالة وكان يقول انه يصعب على الانسان جدا ان يسعد نفسه بنفسه وكان يقول انه ليس شئ احسن من صنع المعروف المعجل وكان يقول اذا اردت نجاح امر فتفكر فيه وحدك ويلزم الاهتمام والاسراع في عل الشئ الذي تريد فعله وكان يقول أن النصر المقبول هو الذي محصل من غير سفك دماء وكان يقول يلزم الملك اذا اراد ضبط مملكته أن يكون هو وخاصته وجنوده طائعين للشرائع مثل أقل الرعليا وقال لتلاميذه اذا شرعتم في اختراع شي اوعمل امر فلا تفتخرواً به قبل تمامه لانه ريما منع من اتمامه سـوء حظ صاحبه فتسخر بكم العامة ولا تلوموا احدا بسبب مكروه اصابة فيصيبكم مثل ما اصابه ولا تتكلموا بسوء في حق احد واو كان عدوا لكم واحفظوا اصحابكم وعيشوا معهم بالمعروف مع الاحتراس فلربما انقلب الصديق عدوا وعليكم بالعفة والزهد والصدق وعليكم بطاعة الله واحفظوا مأ ائتمنتم عليه من الودائع والامانات حتى تؤدوهما الى اهلها ولا تبيحوا بالسر ابدأ وكان قد نظم جلة من الاشمار وقال فيها يلزم الانسان ان يأخذ قوسه ونشابه ويقصد قتل ارباب الشرور في اى محل يراهم به لان صاحب الشر صدره مملوء

بالحقد وفه لا يبيح بما في ضميره فينبغي ان يكون الانسان منه على حذر وكان أكرسيوس أرسل اليه جلة من الدراهم على جهة الهدية فامتنع بيتاقوس من قبولها مع غاية فقره وارسل يقول له انا عندي قدر ما انا طالبه مرتين لان اخي توفي ولبس له ذربة فرجع ميراثه الى وحدى وكانت اجوبته سريعة دائمــا وسئل أيُّ الاشياء أكثر تغيراً فقال مجاري المياه وأعراض النساء وسئل أيُّ شيُّ لا يفعله الانسان الا بغاية النظر والتأنى جدا فقال اقتراض الدراهم من الاحباب وسئل ما الشيُّ الذي يلزم في كل محل فاجاب ان الانسان يغتنم الخير ويصبرعلي الشرحين يأتى وسـئل ما اعظم الاشيا، فاجاب بقوله هو الزمن وسئل ما اخني الاشياء فأجاب بقوله هو المستقبل وسئل ما الاكثر أمانة فأجاب بقوله هو الارض وسئل ما الاكثر خيانة فقال هو البحر وقال له فوقيوس اني اريد ان استشير رجلًا صالحًا في شيٌّ في ضميري فقال له بيتاقوس لا يمكن الك تجد امينا ولو بحثت مهما بحثت وقيل أن تيري بن بيتاقوس كان ذات يوم في قومس بحانوت رجل جمام مع جمع من الشبان الذين كانوا يجتمعون هناك على العادة التحدث والاستخبار فبينما هو كذلك واذا برجل صنائعي ألقي سكة من حديد من غير عد فوقعت على رأس تيرى فقسمتها نصفين فهم اهل مدينة قومس بقتل ذلك الرجل وامسكوه واحضروه عند بيتاقوس والدهذا الميت المقتول فيحث عما حصل لولده وعن ذلك الفعل فرأى ان الرجل الذي ألقي قطعة الحديد على رأس ولده غير متعمد بل هو معذور فعفا عنه وامر باطسلاقه وقال ان الذنب الذي لم يكن مقصـودا يستحق العفو عنه واما المقصود فيستحق التشـديد على قاعله ويقسا**ص** بمنا يليق وكان يتسلى في بعض الاحيان بنظم الاشعار وألف جيع قوانينه وبعضا من كتبه منظومة على طريقة الاشعار وأشتغاله في العادة كان يتسلى بدوران البغل في الرحى لاجل طعن الحنطمة والحب وهو كان استاذ افريقيدس وهو بمن جعله بعضهم من حكماء اليونان والذي كأن موته من العائب

العجائب قبل انه لما كانت الحروب منتصبة بين الافسوسين والمغنيسين وكان افريقيدس له ميل عظيم لاهالى افسسوس وهى مدينة اهسل الكهف فتسلاقى مع رجل فى طريقه فسسأله من اى بلد هو فقسال له من افسسوس فقسال له المسكنى من رجسلى واسحبنى الى مدينة مغنيسيا ثم اذهب مسرعا الى الافسسوسيين واخبرهم بالكيفيسة التى امرتك بهسا واوصهم ان يدفنونى المنافسوسيين المنصورين فجر ذلك الرجل افريقيسدس كا امره وذهب للافسوسيين واخبرهم بجميع ما قاله افريقيدس فقاموا حالا الى الحرب وحصلت مقتلة عظيمة وانتصروا على اعدائهم وقصدوا الجهة التى كان اخبرهم بها فوجدوه فيها مينا فيلوه حتى اتوا به مدينتهم وعلوا له جنسازة عظيمة وتوفى بينساقوس بجزيرة لسبوس وعاش سبعين سنة وكانت وفاته فى الاولمبياد الثاني والجنسين

# ۔ ﷺ تاریخ بیاس الفیلسوف ﷺ۔

كان هذا الفيلسوف في عصر بيناقوس وظهر في زمن حصيم هلياطس و زمن اكرسيوس اللذين هما من ملوك لوديا واصله من مدينة ابريت وهي مدينة صغيرة من ممالك كاريا وكانت له شهرة عظيمة في سائر بلاد اليونان في مدة حكم هلياطس واكرسيوس واستمرت شهرته من مبدأ الاولبياد الاربعين الى وقت وفاته وكان من اعيان اهل المدينة المتعلقين باوطانهم وله معرفة جيدة بسائر الامور وصاحب تدبير وادب وعاش مقترا على نفسه مع انه كان اغني اهل زمانه وكان يصرف جيم امواله لمساعدة المحتاجين وكان من اعظم خطباء اهل زمانه وكان كثيرا ما يحامي عن الفقراء والمساكين ولا يقصد بذلك الا تحصيل الشرف لوطنه ولم يكن له مدخليسة الا في الامور التي يجزم بانها حق وقد صار هذا مثلا في جيع البلاد مدخليسة الا في الامور التي يجزم بانها حق وقد صار هذا مثلا في جيع البلاد فكانوا اذا جردوا بصدق شي يقولون هو مثل ما قال بياس واذا مدحوا خطيبا

قالوا آنه مثل بياس وتعدى جاعة من قطاع الطريق قريبا من مدينة مسينه في موره على بعض السفن واخذوا منها بعضا من البنات وارادوا ان يبيعوهن فاشتراهن بياس منهم باغلى ثمن وارسلهن الى محله وبالغ في اكرامهن حتى كأنهن من اولاده وبعد ذلك اعطى لكل واحدة منهن هدية عظيمة وارسلها الى اهلها فصار له بسبب ذلك شهرة وصيت عظيم بسائر بلاد الروم واغلب الناس انما كان يسميه امير الحكماء ثم بعد مدة من الزمن اتفق ان جماعة من الصيادين الذين بمدينة مسينه اخرجوا سمكة كبيرة فرأوا في بطنها اناء من الذهب مكتوبا عليه يعطى لاعظم الحكماء فاجتمع قضاة اهل هذه المدينة وتشاوروا في من يعطى له هذا الاناء فاجتمع البنات اللاتى صنع معهن بياس المعروف المتقدم ذكره وقلن لاهاليهن وآبائهن ان هدذا الاناء لا يعطى الالبيساس لانه اعظم الحكماء فاتفق رأى القضاة على ذلك فارسلوه الى بياس فلما وصل اليه ونظره وقرأ ما هو مكتوب عليه امتنع من قبوله وقال لست له اهلا وانميا الذي يستحقه او يولون يعني صنم الشمس لانه اعظم الحكماء وزعم بعض الناس ان هـذا الاناء هـو الكرسي ذو الثلاث قوائم الذي تقدم في ترجه طاليس الفيلسوف وهذه الحكاية مخترعة على منوال الحكاية المتقدمة وقال آخرون أن الكرسي أرسل إلى بياس اولا وكان الملك هلياطس سلطان مدينة لوديا خرب جلة من مدائن اليونان التي في بلاد اسيا و بعدها حاصر مدينة بريانة وكان بياس في ذلك الوقت رئيس قضاة المدينة فقاوم مدة طويلة والكن لماكان هلياطس مصمما على بلوغ مقصوده حتى يبذل غاية جهده وحصل المدينة كثرة التعب بسبب ما فيها من القعط الناشئ عن الحصار فعلف بغلنين له حتى سمنا وطردهما على الجهة التي فيها عساكر الاعداء ليريه انهما هاربتان منه فلما رأى هاتين البغلتين مع غاية السمن حصل له غاية العب وتخوف انه لا عكنه اخذ هذه المدينة لكثرة خصبها وعدم قحط اهلها فدير حيلة وارسل رجلا يتأمل له سرا في احوال اهلها وينظر كيفية معشنهم

معيشتهم واكن بياس فهم الذي يقع من هلياطس فصنع حفرا عظيمة وملائها رملا ووضع في فم كل حفرة شيئًا من انواع الحنطة والمطمومات محيث ان الجواسيس اذا حضروا لا يرون الاكثرة الخصب فلما حضروا ورأوا ذلك اخبروا هلياطس بذلك ودخلت عليهم هذه الحيلة فرفع عنهم المحاصرة وقال اهل هسذه المدينة بكونون في الصلح وتحالف معهم واشتاق ان يرى بياس وارسل اليد ان يحضر عنده لينظر الى عسكره فقال بياس للرسول قل للملك انى ساكن في هذه المدينــ في واوصيك ان تأكل البصل وتعيش فقيرا وتحزن فيما بتي من ايام عمرك وكان دائمًا يحب نظم الاشعار فنظم الني بيت من الشعر وجعلها حكما تفيد جميع العالم ان كل انسان يمكنه ان يحسن معيشته ويحسن تدبيير الجمهورية في وقت الحرب والصلح وطالما كان يقول اجتهد في كونك تعجب جيع الناس لانك اذا بلغت ذلك ترى لذات كثيرة لا منفعة لها مدة حياتك وكان يقول ان اظهار التفاخر والازدراء بغيرك لا يفيد خيرا ابدا وقال عليك بحب اصحابك مع الاقتصاد وكن منهم على حذر فربما صاروا لك اعداء واقتصد في بعض اعدالك ايضا , لانه ربما صاروا في العواقب لك احبابا وقال اختر لنفسك من تصاحبه وميز كل شخص على قدر درجته واقتد بمن يشرفك الاقتداء به واعلم ان صلاح الاصحاب يكون معينًا على حسن شهرتك ولا تستعجل في الكلام فأن هذا علامة الطيش والجنون واجتهد في أكتساب المعارف في زمن صباك لان هذا يكون عونا لك في زمن عجزك و لا يمكنك ان تصنع شيئًا احسن من الذي يكون لك به الفخر في الاواخر والغضب والاستعمال شيئان يضادان الجزم وكان يقول اهل الصلاح قليلون جدا واشرار المالم ومجانينهم كثيرون وقال لاتقصر ابدا في وفاء ما وعدت به كما وعدت واشكر مولاك على ما اولاك واحده فالحد واجب على كل انسان وقال لا تثقل على اصحابك والاحسن لك ان تجبر على ان تأخذ وذلك خير لك من ان تجبرهم على أن بعطولة ولا تتصدى لما لا تستطيعه وأذا عزمت على شيُّ فَهَرْهُ بِفُسَايَةً

الهمة ولا تشكر انسانا لاجل غناه بل لصفاته الجيدة وقال ينبغي لك ان تتيقن كل وقت أنه لا بد لك من الموت ولا سبيل للبقاء على وجه الارض والعافية هدية من الخالق والغني امر اتفاقي والحبكمة هي التي تجعل الانسان قادرا على اصلاح نفسه واهل وطنه وقال طلب المستحيل مرض من امراض العقل وسيل يوما عايتسلي به الانسان فقال الاماني وسئل ما يسر الانسان فقال الاكتساب وسئل أي شيُّ يعسر على النفس حله فقال هو الفقر بعد الغني وكان يقول انه لا افقر بمن يصاب بمصيبة لا يصبر عليها وكان ذات يوم في سفينة مع جاعة من أهل الاشراك فهبت عليهم ربح عاصفة حتى اشرفت السفينة على الغرق فحصل للمشركين غاية الخوف من الموت وابتهلوا لاكهتهم بالدعاء بالنجاة فقسال لهم بياس عليكم بالصمت لان آلهنكم اذا عرفوا انكم في السفينة اغرقوها وهلكنا جيعا وسأله رجل من اهل الشرك فقال ما يجب على كل انسان من العبادة للاله فلم يجبه بياس بشئ اصلا فاستعجل المشرك بالكلام وقال له ما سبب سيوتك فقال له بياس انت تسالني عن شي لا يعنيك فلا جواب لك عندي وكان يقول أنا احب أن افصل الخصومة بين اعدائي ولا افصل خصومة بين اصدقائي لاني اذا فصلت خصومة الاعداء وقضيت على واحد من الخصمين فقد ارضيت الآخر فالحكتسب محبة من قضيت له واذا قضيت على واحــد من اصدقائي للآخر إفاريما صار المقضى عليه عدوا بعد أن كان صديقا وكان ذات يوم مضطرا لان محكم بالقتل على صديق من اعن اصدقاله لاقتضاء الشرع ذلك فقبل أن ينطق بصيغة الحكم شرع في البكاء في وسط المحكمة فقيل له ما يبكيك مـع انه لا يمكن ان يحكم احد بالقتل او البراءة غيرك فقــال انمــا بكيت لان الجبلة اوجبت في الشفقة على من اصيب بنكبات الدهر وان الشريعة فرضت على انى لا اعتبر هذه الطبيعة وكان لا ينظم الاشهاء التي تتعلق بالغني في سلك الحيروان المسال حظ للنفس يمكن ان يستغني عند الانسسان وهو زائل

زائل لا محالة وكان دائمًا يهدى الناس الى ما ينفعهم من غير فرق بين العظيم والوضيع ولما اخذت مدينة بريانة كان هو فيها فكان كل واحد من اهلها وقت السلب و<sup>الهج</sup>وم يأخذ ما يمكنه ان ينجو به ويهرب الى المحل الذي يأمن فيه على نفسه فلم يبق في المدينة الابياس وحده مطمئنا لم يتحرك من محله وكأنه لم يشعر بشئ مع شدة الفتئة واختلال الامر ومع وقع هذه النكبة فساله بعضهم لاى شي لم تخرج متاعك كغيرك فقال انه لا يمكنني اخذ شي عند وفاتي فلا يڪور لي بذلك حاجة وما وقع له في آخر عره اشهر مما وقع له قبل ذلك في أول حياته واتفق أنه في بعض الآيام أمرهم أن يحملوه إلى المحكمة لاجل قضاء حاجة لبعض أصحابه مع غاية الاجتهاد وكان في ذلك الوقت هرما فحصل له غاية المشتقة حتى اسند رأسه على احد اسباطه الذي كان معه في ذلك الوقت فلما فرغ الخطيب المحامى عن خصم صاحبه من محاماته حكم القضاة الصاحب بياس بالبراءة فقضي على بيساس حالا ومات مستندا على ذراع سبطه فاجتمع اهل المدينة وعملوا له جنازة عظيمة وعزاءعظيما وحصال لهم الغم الكلى على موته وبنوا له قبرا عظيما مكتوبا عليـه هـذه الكلمات ﴿ كَانْتُ بريانة وطن بياس الحكيم الذي كان سابقا زينة جيم بلاد اليونان وكان اعظم الحكماء الفلاسفة رأيا ﴾ أنتهت وكان عند أهل مدينة أبريانة معظما جداحتي انهم شيدوا له هيكلا وصاروا يزورونه ويعظمونه

# ۔ﷺ تاریخ بریاندرس الفیلسوف ﷺے⊸

كان هذا الفيلسوف ملك مدينة كورينته وهو من الفلاسفة المتقدمين في الاعصر الاول ولم تعرف السنة التي توفي فيها الاول ولم تعرف السنة التي ولد فيها على وجه التحقيق ولا السنة التي توفي فيها ايضا وكان فيه نوع من الجنون ومن العجائب كون اليونان جعلوه حكيما مع ذلك وسبب ذلك انه كانت له حكم ظريفة ساطِعة وله افعال قبيحة رديثة جدا

فاغتروا بسواظع حكمه ولم يتأملوا في افعاله القبيحة مدة عمره وكان تارة يتكلم كلام الحكماً، واخرى بكلام الجمقى ولا يستعيى ولا يخشى من فضيحة حتى انه اتى امه مع ان الطبع السليم يأبي ذلك واتفق انه نذر على نفسه انه اذا كان ينتصر في الملاعب الاولومبيةية يعمل صورة انسان من الذهب و يهديها لهيكل جويتير يعنى الشمس فانتصر في اول الملاعب ولم يجد عنده من المسال ما يوفي به هذا النذر لكونه كان فقيرا فقطع ما كان على النساء المجتمعات للتفرج في ذلك الوقت من جيم الحلي فبهدده الطريقة وفي بنذره وهو كان ابن سبسيلس من بدنة فيرقليدس وتولى سلطنة مدينة كورينته التي كان بها ميلاده في مدة حكم هلياطس ملك مملكة لوديا وكان تزوج لوسيس بنت امير ابيدور وكان يحبهسا محبة زائدة فغير أسمهما وسماها ميليس وله منهما ولدان اولهما سبسيلس وكان بليدا سخيف العقل والشاني أليكفرعون كان عاقلا ذكيا يصلح ان يكون رئيس مملكة وكانت زوجته ميليس ضخمة غليظة الجثة فاتفق ان بعض نساء زمانه اظهروا له صورتها مع ما هي عليه من الغلظ على جهة الهزء فحصل له غيظ عظيم من ذلك واخذته الجيد فقابل زوجته في ساعته وهي صاعدة على سلم المؤل فضربها برجله في بطنها فسقطت من فوق الى اسفل فاتت هي وجنينها الذي فى بطنها ثم بعد موتها ندم على ما فعله بهـا وحله غمه على ان احضر النسـاء المذكورات وامر باحراقهن فلما وصل خبر موت زوجته الىابيها ابريقلي وما جري عليها من الامور الشنيعة ارسل فاحضر ولديها الاثنين ليسليهما على فقد امهما وكان يحبهما حبا شديدا فلما حضرا عنده امهلهما لحظة لطيفة وقال لهما أما تُعرفان الذي قتلُ المُكُمَّا فاما الاكبر فلم يفهم ما قيل له لسخافة عقله واما الاصغر فحلله تأسف شديد وتغير من ذلك واضمر في نفسه أنه بعد رجوعه الى مدينة كورينته لا يخاطب والده ابدا ولا يمتثل له امرا فلما رجعا تحيل برياندر على ولده الاكبر بجملة من الاسئلة كى يستفيد منه ما قاله لهما جدهما ابريقلي فلم يفده ولده

يلده شيئًا من ذلك لعدم فهمه ما قاله له جده الآانه اخبره ان موت أمُهما بلغ والدها فلم يقنع منه برياندر بذلك وطلب منه زيادة الاخبار بسرعة فتذكر كل ما كان قاله لهما جدهما عند خروجهما من عنده للسفر واخبر به اباه فقهم أبوهما الكلام الذي قاله لهما جدهما فاراد برياندر ان يجعل ولده الاصغر واسطة بينه وبين جده في تلك الواقعــة وامر اهل البلد أنه أذا دخل ولده المذكور في بيت وأحد منهم لا يبقيه فيه زمانا ففهم ان اما، طرده او يريد نفيه فاراد الدخول في بعض بيوت أهل البلد فلم يمكنه أحد من ذلك خوفًا من مغاضبة والده ثم بعد ذلك أجتمع على بعض أصحابه الذين يحبونه فادخلوه منازلهم وعزموا على مخالفة أمر والده والخروج عن طاعته وبعد ذلك جمع برياندر اهل المدينة وقال كل من يدخل هذا الولد عنده يكون عقبابه المؤت في خوف اهل المدينية من هذا العقاب الشديد لم يتجاسر احد منهم على مصاحبته ولا الجلوس معه ولا على ادخاله منزله فكث اليكفرعون مدة من الابام والليالي وهوفي ازقة المدينة لا يأويه احد ولا يدخله منزله كأنه من الحيوانات الوحشمية فر عليه والده برياندر بعد اربعة ايام فرآه في حالة الاموات من شدة الجوع والمشقة التي حصلت له فرق عليه لما رآه في هذه الحالة قال له ما اليكفرعون ما ألجأك الى هدنه الحالة التي انت عليها والمعيشة الضيقة أتريد ان تنصرف في جيع ممالكي كيف تشاء وفي جميع خزائني التي املكها فانت ولدي وانت امير مدخة كورينته العامرة وانكان قد حصل لك غيظ على موت والدتك فعندى من الغيظ عليها ما هو اشد مما عندك خصوصا وأنا الذي باشرت ذلك واما حالك هدذا فانت الذي جلبته لنفسك بمخالفة والدك الذي يجب عليك بره والكن حيثما عرفت أن من عائد أباه حصل له مثـل ذلك واكثر فانا آذن لك في الدخول الى بدى فلما سمع كلام والده اجابه من غير اكتراث به وكان قلبه اقسى من الحجر وقال له انت الذي تستحق العقاب الذي تتوعد به الناس فلما رأى برياندر من ولده الجفاء وعدم اللين اخذ

في استباب بعده عن عينه ونفساه في مملكة قورقيره التي كانت نحت حكمه ثم ان برياندر ازداد غيظا على ابريقلي بسبب الشقاق الذي حصل بينمه وبين ابنه فمزم على قتاله وجهز له جيشا عظيما وسار اليه بنفسه وكان هو رئيس ذلك الجيش فتيسرت له جميم الاسباب في تلك الواقعة بسهولة فاخذ مدينمة أيبدور وقبض على ابريقلَّى ولم يقتله ولكنه خلده في السجن مم بعد مدة من الزمن صار برياندر هرما فارسل الى مدينــة قورقيره وطلب أليكـفرعون لاجل ان يوليه السلطنة ويجهل ذلك جبرا لما صنعه معه من المضرة فلم يرض أليكفرعون بذلك ولم يجب الرسول وكان برياندر يحب ابنه محبدة زائدة فامر بننده ان تذهب الى مدينة قور قيره لظنه أن أخاها يقبل كلامها وأنها تحضره محيلتها ومكرها فلما وصلت هــنه الاميرة الى تلك المدينة أقسمت على اخيهــا باعن ما عنده لتستعطفه وقالت له أتحب ان تصير تلك المملكة لغيرك فأن الشوكة كالمرأة الجيلة الغير العفيفة التي لاتمكث مع عاشــق واحد أما تعلم ايهــا الاخ العزيز أن أبانا صار الآن هرما وقد قربت وفاته فأن لم تحضر سريعا يضمحل ملكنا وعزنا فينبغي لك ان تصمم على الحضور ولا تضيع ذلك العز والجاه الذي يكون لك فحلف لها أليكفر عون انه لا يعود ابدا الى مدينة كورينته ما دام والده مقيما بها فلا رجعت هده الاميرة الى المدينة اخبرت اباها بما صمم عليه اخوها فارسل برياندر مرة ثالثة الى مدينة قورقيره الى ابنه يعلم بانه متى اراد ان يستولى على مدينة كورينته فليحضر بها وانه يريد ان يقضي باقي ايامه بمدينــة قورقيره فلما سمع اليكفرعون بذلك رضي به وكل واحد منهما تهيأ للانتقال من المدينــة التي هو فيها فلما علم اهل مدينــة قورقيره بذلك قتلوا أليكفر عون خوفا من ان برياندر يقيم عندهم فحصل له اليأس من ولده فامسك برياندر ثلاثمائة غلام من اولاد عظماً اهل المدينة وارسلهم الى هلياطس لاجل ان يجبهم ليصيروا خصيانًا فلزم الامر أن السفينة التي كأنوا فيها رست بهم على جزيرة شامس فلما عرف

عرف اهل هذه الجزيرة السبب في مجي مؤلاء الفقراء حصل لهم شفقة عليهم واشاروا عليهم سرا بانهم يدخلون في هيكل ديانه وهي صنمة فاذا دخلوا امتنع اهلمدينة كورينته من الدخول اليهم ولا يقدرون على اخراجهم من الهيكل لكونهم في حماية الصنمة فاستداوا بهذه الحيلة على طريق نجساتهم ولم يظهر من اهل المدينة عداوة لبرياندر وفي كل ليلة صار اولاد اهل تلك المدينة ذكورا وأناثا يجتمعون ويرقصون حول الهيكل ويلعبون معهم وفي وقت رقصهم يرمونهم بالفطير المصنوع بالعسل من داخل الهيكل فتمني هؤلاء الجماعة ان يدوم هــذا الرقص فطال الامر على أهل مدينة كورينتــــــ ولم يتحكنوا من الاولاد فرجعوا الى مدينتهم ثانيا فلما رجعوا حصل لبرياندر غيظ شديد لما لم يتمكن من اخذ ثار ولده على الوجه الذي اراد وفي هذا الوقتكان رأى نفسه قد اشرف على الهلاك ودنا اجله وكان مراده ان لا يطلع احد على محل جسمه بعد وفاته فصنع هذه الحيلة يقصد بها اخفاء جسمه واحضر له شابين ودلهما على طريق منقطمة وامرهما بان يدورا الليلة الآتية في تلك الطريق ويقتلا اول من يلاقيهما ويدفنا جسمه حالافي ذلك المحل فتوجه هذان الشابان واحضر اربعة آخرين وامرهم بان يدوروا في هذا المحل ويقتلوا الاثنين اللذين يقابلونهما ويدفنونهما وبعد ان ارسلهم احضر جلة من الناس وامرهم بان يقتلوا هؤلاء الاربعة الذين يقابلونهم ويدفنونهم في المحل الذي يجدونهم فيه فامتثلوا امره وبادر هو الى الحضور في. تلك الطريق المنقطعة فقتله الشايان اللذان قابلاء كما امرهما وتم جيع ما أمريه فلما علم به اهل مدينة كورينته علوا له قبرا عظيمًا منقوشًا وهو اول من غير اسم الحاكم بالظالم او الطاغية وكان يصاحب الفقراء وكان لا يأذن بلميع الناس في أن يقيموا بالمدن على السسواء وكان يتبع آرآء ثرازيبولس وكان سرازينول قد كتب له هـذا الجواب أنا ما أخفيت شيئـا للانسان الذي ارسلته الى والحيكن احضرته في غيط قيم و دققت بحضرته جميع السنابل

الزائدة على غيرها فاتبع مثلى ان كان قصدك حفظ ملكك واهلك كسار المدينة سواء كانوا اعدامك ام احبابك لان الغاصب لا ينبغي ان يأمن احدا ولوكان اعز اصحابه وكان يقول متى كان الانسان متعلقا بشئ وصرف اليه جهده وصل اليه كيف لا مع ان الانسان اذا احتال على برزخ بين بحرين هدمه وقال لا يذبغي للانسان ابدا أن يأخذ في نظير عمله ذهب ولا فضة فأن ذلك قليل عليه وقال أن الملوك لا يمكن أن يوجد عندهم فغر أعظم من محبة الرعايا لهم وقال لا يوجد شيُّ احسن من الراحة وقال لا ينبغي ان يقتصر على معاقبة فاعل الشعر بل يعاقب مشله من أضمر على فعله وقال الحظوظ تمر مر السحاب والفغار لا يعتريه ذهاب وقال ينبغي للانسان ان يكون لين الجانب عند الشدة حازم الرأى عند المصيبة وقال لا تبيح بالسر الذي تؤتمن عليه وقال ينبغي للانسان ان يكون مع اصحابه على حالة واحدة سواء كانوا في سعة ام ضيق ام شدة ام رغاء وكان محمدُ الحكماء فلذلك كتب لحكماء اليونان ان محضروا بمدينـــ كورينته ويقيموا مدة من الزمن كما كانوا بمدينة ساردس فلما حضروا قابلهم بالبشاشة وبذل فاية جهده في اكرامهم وكانت مدة حكمه اربعين سنة وتوفي قرب الاولمبياد الثاني والاربعين وزعم بعض الناس انه وجد اثنان مسميان بهذا الاسم وانحكم الاثنين وجيع ما قالاه وما فعلاه منسوب الى واحد

#### ۔ ﷺ تاریخ شیلون الفیلسوف ہے۔

كان هذا الفيلسوف موجودا في الاولمبياد الثاني والخسين وكان حينئذ هرما جدا وكانت مدة حياته قدر مدة بيتاقوس تقريبا وكان ظهوره بمدينة لقدمونا فعو الاولمبياد الشاني والخسين وكان ثابتا جيد العقل جدا وكان دائما على حالة واحدة في الشدة والرخاء واذا جلس كانت عليه السكينة والوقار ومكث مدة عرم معتكفا

معتكفا في محله من غيرطمع في شيُّ وكان يقول اصعب الاوقات ما قطعه الانسان في الاسفار وعاش ملازما للصدق وكان يتعجب جيع الناس من جسن تدبيره وكثرة صمته وقلة كلامه حتى يتميز جميع ما يقوله ورتب امور معيشته على التأنى على طبق الحكمة التي قالها وهي قوله يلزم التأني في جيع الاشمياء وفي نجو الاولمبياد الحامس والحنسين تولى في الحكمة العالية بمدينة لقدمونا وهذه الحكمة تمنع الملك من التعدى على الرعايا وحصلت لاخيه منه غيرة بسبب ذلك وغيظ شديد فاجابه شیلون مجواب حسن فقال له هم اختسارونی لکونهم رأونی ألبق منك فی الصبر على الامور الصعبة التي تمر بي وعلى ترك الراحمة التي كنت بها واقتحامي للاخطار التي تصيرني اسميرا وقال لا ينبغي للانسان ان يرفض الكهانة بالكلية فان الانسان بقوة عقله يمكنه ادراك جلة من الاشياء المستقبلة واتفق في بعض الايام أن بقراط قرب قربانا في الملاعب الاولمبيقية فلما وضع لجم القربان في قدر متلئ بماء بارد صار الماء حارا في الحال وغلا وفار من غير نار توقد تحته وانتشرت الحرارة وفار الماء على فم القدر وكاد اللعم ان ينضيج من غير نار كا تقدم وكان هناك شيلون في ذلك الوقت فتأمل غاية التأمل في هـذا الامر العجيب وتعجب منسه واشار على بقراط بعدم التزوج ابدا وقال له لو ساء حظك وتزوجت فلا بد لك من احد شيئين اما ان تطلق او تقتل جيع الاولاد الذين يحصلون لك من زوجتك فَاخَــذ بقراط في الضحــك من قوله ولم يمنعــه ذلك من الزواج فتزوج امرأة فولدت له بيرسرات الملك الدى غصب سلطنة مدينة اثينا التي كانت وطنا له وظلم اهلها ولما نظر شيلون ارض جزيرة قيثير وتأمل احوالها صاح بحضرة عوم الناس وقال ياليت هذه الجزيرة لم توجد ولم ينكشف عنها البحر ابدا لاني ارى ان هذه الجزيرة تكون سببا في هلاك اهل لقدمونا وكان الامر كما قال فقد اخذ الاثينيون هذه الجزيرة بعد مدة من الزمن وكأنت سبب لتدمير الممالك وكان يقول اصعب الاشهاء ثلاثة كتم المسرويحمل المسبة

وحسن صرف الزمن وكأن قصير القامة وجيز الكلام لعي كان يه وكان كلامه من جوامع الكلم وكان يقول لاينبغي للانسان ان يهدد احدا لان هذا جبن من ذمّيم خصال النساء وقال اكثر الحكمة صون اللسان لا سيما في الولائم وقال ينبغي أن لا يغتاب الانسان أحدًا لأن ذلك يورث العداوة وربما أسممك ما تكره وقال ينبغي ان يزور الانسان احبابه في وقت الشدة اكثر من زيارتهم في الرخاء وقال الخسارة خير للانسان من كسب الحرام والظلم وقال لا تمدح انسانا منصفا بسوء الحال والاخلاق وقال ينبغي للرجل الشيجاع ان يكون لين الجانب وأن يعمل ما يصيره محترما عند الناس لا ما يجعله مخوفا وقال أعظم السياسة في دولة الحاكم هو تعليم السياسة المنزلية وقال ينبغي ان لا يتزوج الانسان المرأة الخمقساء وقال ينبغي ان لا يسرف في عمل الافراح وقال ان الذهب والفضة يمتحنان بالحك على الحجر والمتحان قلب الانسان بالذهب والفضمة وقال ينبغي للانسان الاقتصاد في سائر الامور لان التبذير رعا جر الى الضياع وقال ان الحب والبغض لا يدومان فاذا احببت صديقا فأبق للعداوة موضعا واذا ابغضت انسانا فأبق للمعبة موضعا وكان قد كتب بالذهب في هيكل صنم الشمس لا ينبغي لك أن تتمني ما هو أعلى من مقامك وقال الذي يضمن لا بد له من الحسارة ثم ان برياندر اراد ان يجلبه الى مدينة كورينته وبذل غاية جهده في ذلك لاجل ان يستشيره على حفظ السلطنة التي كان اخذها هذا الملك بالتغلب فأجابه شيلون بهذا الجواب انت مرادك ان تدخلني في مكاره الحرب وتبعدني عن وطني لاعتقادك أن ذلك يصيرك تعيش في أمان مع أنه لا شي اقل تباتا من أبهة الملوك فاسسعد الملوك هو الذي يموت منهم على فراشه ي ولما احس ان اجله قد دنا وقرب موته جمع جميع اصحابه وقال لهم يا أصحابي أتعلون اني عملت شيئا ندمت عليه وما ندمت على مشاورتي لكم في الامور الا في واقعة واحدة واريد ان اخبركم بها لاجل أن أعلم هل أصبت فيها أو لا وهو أني كنت في بعض الايام وأنا ثالث جاعة

جاعة فى حكومة واحد من احبابى كان محكوما عليه بالموت علا بالقوانين فتصيرت جدا ودار الامر بين مخالفة الشرائع والحكم على الحبيب بالقتل فن بعدما تفكرت فى ذلك عملت طريقة وهى الى اظهرت جيع ما يؤيد المدعى عليه المصود قتله مع اجتماع جلة من الناس ولم يمكن لاحد من ارباب القضاء ان يناقضنى حتى ظهرت لهم براءته ثم حكمت عليسه بالقتل من غير ان اخبرهم بشئ فبهذا وفيت محق كونى قاضيا و بحق كونى حبيبا و مع ذلك ارى نفسى غير مطمئنة وذمتى غير خالصة من الحطأ وطال عره حتى انعبته الشيخوخة والهرم وتوفى بمملكة بيزه وسلب موته ان ابنه غالب فى السباق فى الملاعب الاولمبيقية فتوجوه فلما عاينه فرح بذلك غاية الفرح وعانقه وطفع عليه السرور فقتله واهدل المدينة علوا له صورة من الذهب بعد وفاته

### ۔ہﷺ تاریخ اکلیوبول الفیلسوف ہے۔

كان هذا الفيلسوف في العصر والعمر قريبا من سولون يعني انه ظهر بين الاولمبياد الحامس والثلاثين و الحامس والحسين وكان اقل الحكماء اعتبارا ولكنه كفنيا وهو ابن اوجراس وينسب لهرقول بانه من ذريته وولد بمدينة لندة وهي مدينة بحرية من جزيرة رودس وظهر في مدة حكم اكرسيوس ملك مدينة لديا وكان يعد من اعظم العقالاء من مدة صغره وكان له صورة عظيمة وقامة معتدلة ذا قوة شديدة وسافر الى بر مصر في زمن صباه لاجل ان يتمل الفلسفة على حسب عوائد ذلك الوقت ولما رجع تزوج بامرأة عظيمة جدا نشأت بين اهلها في غاية العز فولد لهما بنت تسمى اقلوبين صارت حكيمة جدا ما اكتسبته من ابيها حتى الحمت عظماء الفلاسفة في ذلك الوقت خصوصا في الالفاز وكانت اديبة محسنة الحمد ومن حسن اخلاقها كان كل من حضر عند والدها في الدعاوى تغسل جدا ومن حسن اخلاقها كل حسب عوائدهم وكان قد اختير حاكا في مملكة رجليه قريبا كان ام بعيدا على حسب عوائدهم وكان قد اختير حاكا في مملكة

صغيرة من ممالك اللنديين فوفى بآداء الحكومة حتى كأن المملكة من اجله انما هي عيلة واحدة وكان يتباعد جدا عن الامور التي تجلب الحرب وكان يحب الاتفاق مع أهل البلاد ومع الغرباء وأعظم معرفته في المكاتيب التي كان يكتبها ويلقيها على الناس لانه كان اما ان يفسر فيها مسائل معضلة بغاية الدقة واما ان يكتب فيها ألغازا و يلقيها على الناس فهذا هو الذي صير له صيتا وشهرة غظيمة وهو الذي اظهر في بلاد اليونان الالغاز التي تعلها من المصريين وهو صاحب هذا اللغز الآتي انا اب لي اثنا عشر ولدا كل ولد له ثلاثون بنتا مختلفات الجمال منهن من وجهها كامل في البياض ومنهن من وجهها كامل في السواد وكلهن غير فانيات ويمتن كل يوم وجواب هذا اللغز السنة وهو الذي عمل الرسوم المكتوبة على قبر ميداس ومدح هذا الملك بالمدح الكلي وزعم بعض الناس أن هذه الكتابة هي من عل أوميروس مع أن أوميروس كأن قبل ميداس يزمن طويل وكان هذا الحكيم يقول ان اصل الفضائل الفرار من الظلم والامور الذميمة وقال ينبغي مراعاة الترتيب والزمن والمقايسة والتــأمل في جيع الاشــياء ولاجل ابعاد الحجق العظيم من جميع المسالك يلزم كل واحسد من اهاتي البلد ان يعيش على قدر مرتبته وانه لم يوجد شئ في الدنيا اكثر من الجهال والمتشدقين وكان يقول اجتهد دائما في ان تكون عظيم الرأى لا جاهلا ولا خانًا واصنع الجيل مع اصحابك واعدائك فبهذا تبق مع احسابك على المحبة وعكن ان تكتسب محبة اعدائك وقبل خروجك من منزلك تفكر في الذي تريد ان تعمله و بعد دخواك في منزلك أعد فكرك في الذي تقدم وكان يقول تكلم قليلا وتفكر كثيرا ولا تنكلم في احد بسوء ابدا واستشر دائما الذي تظنه اعقل منه ل ولا تنهمك على الحفظ واصطلح مع اعدائك ان كان لك اعداء ولا تُأْخُذُ شَيًّا بِطَرِيقِ القهر والغلبة واجتهد في تربية ذريتك وفي تعليمهم ولا تسخر من الفقراء واذا تنسم لك الوقت فلا تكن متكبرا واذا جار عليك الوقت فلا

فلا تضجر أبدا ولا تنزوج دائمًا الا بالكفؤ لانك أذا تزوجت بامرأة تكون أعلى منك حسبا كان جميع اقاربها كأنهم ساداتك ولهم عليك الكلمة وكان يقول أن الاب يلزم أن يكون عنده تمييز خصوصي لذرية البنات ولم يلترم أبدا أن يزوجهن بمجرد بلوغ السن بل بعد كال عقل النساء وحسس الرشمدوان الرجل لا ينبغي له مدح زوجته عنمد الاجانب ولا يليق به ذلك ولا تنبغي المشاجرة معها عند الاجانب ايضا فان مدحها عد ذلك ضعفا وأن نازعها بحضرة الناس كان ذلك من الجنون ولما علم اكليوبول ان سولون ترك بلده بالكلية عمل غاية جهده لاجل ان يجذبه و يجلبه عنده وكتب له هذا الجواب و نصد أن لك كثيرًا من الاصحاب الذين جيم بيوتهم كبيتك فأظن ألك لم تكن تستريح في ملكك احسن من مدينـــة لندة فهذه المدينـــة هي بحرية وحرة بالكلية ولا تخف ابدا من بيزسر اتث وجيرع اصحابك يحضرون ينظرونك ولا يخشدون من شيُّ انتهى واكليو بول مضى ايام عمره متوسط الحال ومعيشته سالمة خالية من هموم الدنيا وكان حسن العشرة مع زوجته واولاده واهالى بلده وكان فلسفيا عظيما وتوفى بعد ان عاش سبعين سنة وكان طول عره محترما مبجلا واهل مدينة لندة حزنوا عليه الحزن الشديد وعملوا له قبرا عظيما منقوشا لاجل تشريفه

#### ؎ ﷺ تاریخ اسمینیدس الفیلسوف ﷺ۔

جاه بمدينة أثينا في الاولمبياد الحامس والاربعين ويقال أنه نام سبعة وخسدين سنة في مغارة وقد عاش في هذه المغارة مائة واربعة وخسسين سنة وقيل مائة وسبعة وخسين سنة وقيل مائة وسبعة وخسين سنة وقيل مائتين وثمانية وتسعين سنة وكان ابينيدس من مدينة اغنوس واهستهر في جزيرة كريد حين أن كان سولون مشهورا شهرة عظيمة في مدينة أثينا وكان ابينيدس منهمكا في العبادة وافني عره في الزهد والديانة وكان اليونان

يزعمون أنه أبن منف بلط وهو عندهم جنية أو من الحور العين وكأنوا يعتقدون انه يوحى اليه لانه كان دائمًا ذا كهـانة واخبار بالمغيبـات وكان لا يشتغل دائمًا الا بنظم الاشعار وبالاشهاء المتعلقة بالديانة فكان اول من قرب القربان للهياكل وطهر الارض والمدائن والمسازل وكان لا يعتسبر اهل بلده ولا يحترمهم فأن مارى بولس ذكر بعضا من اشعاره التي قالها في حق اهل جزيرة كربد ووصفهم فيها بكونهم اربابكذب عظيم وارباب كسل وانهم من شر الحيوانات وكان ابيمينيدس ارسله ابوه ذات يوم في الخلاء ليرعى نجمة له في الكلا فعند رجوعه الى المنزل رجع من طريق طويلة وكان اذ ذاك وقت الظهيرة فاشتد به الحر فدخل في مغارة لاجل الراحة الى ان تذهب شدة الحر فنسام فيها سبعة وخمسين سنة فلما استيقظ من نومه ظن انه نام على العادة مدة قليسلة فنظر الى النجمة فلم يجدها فخرج من المغارة فرأى سطيح الارض قد تغير بالكلية فتعجب جدا من ذلك وذهب يعدو وهو متجب الى المحل الذي بعثه ابوه منسه بالنجمة فرأى المساكن قد تغير فصار برى وجوها غير ألتي كان يمهدها فزاد تعجبه جدا من ذلك ودخل بيت ابيه فسأله اهل المنزل من اين انت وما تريد فصار يذكر لهم حال نفسه وصفتها وهم لا يفهمون ذلك ولم يعرفه احد منهم الا اخاه الصغير الذي كأن ولد في زمن خروجه بالنعجة وصار الآن شيخا هرما فعرفه بعد ان حصل له النعب الشديد في افهامهم فصار له في جميع البلاد صيت وشهرة بهذا الامر العجيب المستغرب وصاروا يرون ذلك من المعجزات الاجهاعة لم يصدقوا انه مكث في نومه تلك المدة بل اعتقدوا انه كان في هذه المدة مسافرا في بلاد غريبة غير معروفة ثم عند حضوره اخبر بذلك الامر او انه اراد بذلك خطاب الحمقي ولما فعل مغقليس امورا فظيمة في فتنة قولون فقتل جبع من كأن في هذه الفتنة حتى أنه لم يحترم من احتمى في محاريب الاصنام بل قتله ابضا فحصل عند الاثينيين خوف من ذلك

ثم ازداد خوفهم من الطاعون الذي افناهم وخرب بلادهم وزعوا ان مدينتهم امتلائت من الجن فذهبوا الى معبودهم الذي يقربون له القربان واخبروه بما وقع في المدينة من امتلائها بالجن وان ليس هذا الا سحرا فيهما وكتابة ببغضهما وكراهتها فلذلك وقع فيها هذه الامور الشنيعة وارسلوا حالا رجلا يسمى نقياس الى جزيرة كريد واعطُّوه سفينة لاحضارا بيمينيدس الذي اشتهر أمره في جيسع بلاد اليونان فلما حضر في مدينتهم اخذ جلة من الغنم البيض والسود وذهب يها الى محكمتهم المسماة اريو پاچ وتركها تمشى على حالها كما تريد وامر جماعة ان يتبعوها وامرهم ايضا بان يذبحوها وكلا ذبحوا واحدة يجعلونها قربانا لاله من الآلهة ويكون الذَّبح المذكور في المكان الذي تقف فيـــــــــــ النجمة عن المشي للحو الاستراحة فلذلك كان في زمن لويرس يرى حول مدينة آثينا جلة من المحـــاريب والقربان مهداة لآلهة غير معينة وقد ترتب على هذا الفعل مقصودهم فذهب الطاعون من عندهم وعند حضور ابيينيدس الى مدينتهم حصل بينه وبين سولون الصحبة وغاية المودة وحصل لابجيايدس السرور من احكامه وصار ينهاهم عن الامور الغير اللائقة التي كانت تفعلها النساء على القبور وصار يعودهم شيئا فشيئًا على أن يحضروا الصلاة في وقتها وأن يقربوا القربان لمعبوداتهم وقال لهم يلزم الانسان ان يجرى على هذا المنهج وان لا يرتكب الا ما يليق بحاله ولا يعضى الحكام والقضاة وذهب ذات يوم ليتفرج على مينا مدينتهم المسماة مونيخيا فلما رآها قال لمن حوله ان الناس في غفلة عظيمة لانهم لم ينظروا في العواقب ولو علم اهل مدينة اثينا ما ينشأ عن هذه المينا من المصائب الكثيرة لبادروا بسدها واهتموا بابطالها ثم انه بعد ان مكث مدة من الزمن في مدينة اثينا اراد السفر من عندهم وعزم على عدم العود اليها أبدا فجهز له الاثينيون سفينة عظيمة وعرضوا عليه مقدارا من الدراهم في نظير تعبه فامتنع من اخذها وقال يكفيني سرورا وفرحا محبتكم والذى ارجوه منكم ان تعقدوا المعاهدة بينكم

ويبنسا وكان قبل خروجــه بني فيها هيكلا عظيما وجعله منذورا على الفورية وهي من السفليات و امر ابجينيدس الياقوسيين انهم يلاحظونه ويتذكرونه في جيــع امورهم وكان لا يراه احد يأكل ابدا فكانوا يزعمون ان الوحى هو الذي يطعُّمه وانه جاعل له ما يأكله في ظلف بقرة وهو المنَّ ولا يأكل سوى ذلك من غير أن تخرج منه فضلات أصلاً وكان يخبر أهل مدينة لقدمونا عا سيحصل لهم من الارقاديين من الشدة والصعوبة والاسر وكان يبني هيكلا وهبه للوحى او للجان فبينما هو يبنى اذسمع صوتا من السماة يصبح به يا ابمينيدس لا تقل أن هـذا الهيكل للوحى وأنمـا هو للاله الاعـلى وبلغه أن سـولون يجتهد في الذهباب الى جزيرة كريد وقال له يا صباحي عليبك بالصبر وليكن عندك اهتمام في النظر في حال بينستراتث فان كان قد اعاد الناس المتادين على عدم الحرية والاستقلال من حكمه أو الذين لا يمكنهم الاستمرار تحت القوانين العظيمة لما كانو اعليه من الذل و الاسترقاق فانه يمكن ان يدوم حكمه و يمكن زمنا طويلا ولكن حيث كان هؤلاء الناس اهلا للحرية ومستعدين للذب عن انفسهم فانك اذا طلبتهم لذلك وجدتهم معك وذلك لما هو حاصل لهم مما يوجب الفضيحة من وضع الاغلال في اعناقهم المدة الطويلة في حكم هذا الرجل ولو فرض أن بيزستراتث يبقي حاكما طول عُره بهذه المشابة فأنه لا يمكن لذريته النولية بعده على المملكة وذلك لان النياس الذين تعودوا على الحرية والاستقلال والقوانين الحسنة لا يمكنهم أن يمكثوا ويستمروا على هذه الحالة من الذل والاسر واخبرك بانك لا تسكن ابدا بلاد الغير كأنك غريب تذهب من محل الى محل آخر بل يادر بالحضور عند بمدينة كريد التي ليس فيها ظلم ولا طغيان اصلا فاني اخشى عليك أن يقابلك بعض أصحاب بير سيراتث في الطريق كما هو الظباهر فلا تضر الا ينفسسك وافني ابيينيدس عره في تعليم الاشياء المتعلقة بالديائد

والديانة وكان يحب نظم الاشعار فقد ألف جلة من الكتب مراعيا فيها قانون علم الشعر ونظم كتبا ايضا وتكلم فيها على غزوات عدة الم وصنف مصنفات اخرى فى تقديم القربان وفى جهورية جزيرة كريد وألف ايضا تأليفات تتعلق عا وقع بين مينوس ورادمنتى ومات ابينيدس وسنه مائة وسبع وخسون سنة وقيل ان عره مائتان وثمان وتسعون سنة وكانت مدة حياته محتوية على حكم واسر از وقد تجب بعض الناس غاية العجب فى المدة السابقة التى مكشها فى المغارة وهو نائم ثم استيقظ بعدها وكان اهل جزيرة كريد يقربون له بعد موته القربان كأنه اله وكان مسمى عندهم قوريت يعنى سيدا وقسد اعتنى به اهسل مدينة لقدمونا وحفظوا جسمه عندهم غاية الحفظ بسبب اخبار بعض الكهنة القدماء بذلك

# ۔ ﷺ تاریخ انخرسیس الفیلسوف ہے۔

جاء هذا الفيلسوف في مدينة أثينا في الاولمبياد السابع والاربعين وقتل بعد أن رجع لبلده بمدة قليلة من الزمن ويقبال أنه ظهر في عصر جماعة كثيرين من أعظم الفلاسفة المتقدمين وكان أنخرسيس تتارى الاصل وكان محترما بين الحكمساء غاية الاحترام وكان أخوه يسمى قدويداس ملك بلاد التسار وكان أبوه يسمى أغنوروس وكانت أمه يونانية فلذلك كان جامعا بين اللغتين وكان فصيصا ذا نشاط في كل شئ يعانيه ويتعلق به وكان يلبس في أغلب أوقاته ثبابا عريضة طويلة مرتفعة الثمن جدا وكان غذاؤه خصوص اللبن والجبن فقط وكان سعريعا في خطبه مع اختصار دقيقا في ألفاظه وعباراته ولاجل كونه لا يسأم من مطاق شئ يزاوله ويعانيه كان كلما تعلق بامر من الامور انمه وأكمله وكانت سمليقته البلاغة والسعرعة في الكلام وكانت عباراته تستعمل كالامثال فعكان أذا مائله أحد

في النطق بمثلها يقال ان فلانا يتكلم بعبارة تتارية وقد رفض انخرسيس سكني بلادَ التَّارُ وعَزمُ على السكني بمدينة أثينا فحضر في ثلث المدينة وذهب الى بيت ســولون وقرع الباب فجاءه شخص يفتح له الباب فقال له اخبر سولون بان من بالباب اتى بقصد زيارته والسكني عنده مدة من الزمن فارسل سولون يقول له ان الانسان لا يمكنه قبول الضيوف الا ببلده او بمحل يكون له فيه التصرف فلما سمع أنخرسيس ذلك دخل في البيت وقال يا سولون انت في بلدك و في بيتك الخاص بك فينثذ عليك أن تقبل الضيوف فغذ في استباب الصحبة معي فتجب من فصاحته وحصل له غاية السرور من ضيافته وعقد معه الصحبة واستمرا على الصحبة والمودة الى آخر عرهما وكان أنخرسيس يحب نظم الاشمار فلذلك نظم جميع قوانين بلاد التنار وضم لذلك منظومة في علم الحرب وكان كشيرا ما يقول شجرة الكرم ينشأ عنها ثلاثة اشياء السكر والحظ والندم وكان يتعجب كثيرا من مجالس اثينا العمومية وذلك ان الحكماء هم الذين يفيدون الاحكام ولا يجريها الا الجمقى وكان يعجب ايضا من الحكم بالعقاب على من حصل منه سب لاحد ولو اقل قليل ولا يلتفتون لمن يحصل منه اعظم من ذلك كاصحاب الالعاب من سبهم الاعيان وغيرهم في ألعابهم بل يحترمونهم ويكرمونهم وكان يتعجب ايعنسا من اليونان في موائدهم حيث يشربون في ابتداء الاكل بالكاسات المتوسطة بين الصغر والكبر وفي آخر الاكل يشربون في الكانبات الكبيرة مع احساسهم بمبادئ السكر وكان لا يمكنه أن يتحمل المزح ونحوه مما شأنه أن يكثر صدوره في الولائم وسألوه ذات يوم كيف العمل في منع الانسان من شرب النبيذ فقال لهم لم يوجد في ذلك طريقة احسن من أن يجعل أمام ذلك الانسان شخص سكران فيذهب عنسده ويختلي معه ويتأمل في احواله وسـألوه ايضا ذات يوم هل في بلادك آلات موسيقى فرد عليهم تبكيتا لهم وقال بل ولا العنب وكان يسمى تدليك المسارعين بالزيت حسين ارادتهم اللعب تجهير الجنون العظيم وقد تأمل ذات يوم في تغن

تخن ألواح سـفينة فتأوه باعلى صوته وقال ان المسافرين في البحر ليسوا بعيدين عن الموت الا بعقدار اربعه اصابع وسألوه ايضا عن آمن السفن فاجاب بانها هي التي تأتي الى البر سالمة وكان دائما يكرر ويقول بجب على وهذا منه اشارة عظيمة الى انه ينبغي الانسان ان يهتم الاهتمام الكلي ويحرص على حفظ لساله وصوله وجاء، رجل من أثينا وعيره بكونه من التمار فقالله ان بلدى قد فضحتني وانت قد فضحت بلدك وسئل ذات يوم هل في الرجال قبيح وحسن فاجاب بان فيهم اللسان وكان يقول الصديق الواحد الموفى بحق الصحبة والصداقة اولى واحسن من اصحاب متعددين لا يجتمعون على الانسان الا في حال الثروة والغنى وكان حين يسأل هل الاحياء أكثر ام الاموات يقول في الجواب من اي قبيل تعدون من فوق البحر وكان يقول اتخذ الناس الاسواق لاجل غش بعضهم فيها وكان ذات يوم مارا من زقاق فسمخر به رجل بعقله تخدير فرمقه بطرفه وقال بهدويا هذا الشاب انك الآن وانت شاب لم تتحمل النبيذ فسيمر بك محمل الماء وانت شيخ هرم وطالما شبه القوانين بنسبج العنكبوت وكان يلوم سولون على دعواه ان كتابة القوانين تمنع شهوات النياس ومن مخترعاته طريقية عمل اواني الفغار بالدولاب وذهب انخرسيس ذات يوم الى كاهنة صنم هيكل الشمس ليستخبرها هل يوجــد حـــكـيم اعظم منــه فقــالت له نعم وهو ميزون الشــانيسي فنعجب أنخرسيس من كونه لم يكن سمع به قط وذهب يجنث عنه في قرية كان هاجر اليها، فوجده يصلح محراثه فقال له يا ميزون لم يبق لحرث الارض وقت فقسال ميزون قد عكست بل وهناك وقت لاصلاح المحراث المكسور وميزون هذا قد عده افلاطون من جلة الحكماء وكال منفردا دائما عن الناس ومضى عره على ذلك لا يجتمع مع احد لانه كان يكره الناس بالطبع ورؤى ذات يوم ابعد في مكان العزلة

وهو يكبثر في الضحك جدا فقرب منه انسان وسأله ما سبب هذا الضحك الكثير مع عدم وجود احد عندك فقال له هذا هو سبب ضحكي وكان اكر بسوس قد معم بصيت انخرسيس كثيرا فارسل بعرض عليه هدية دراهم وترجاه ان يحضر اليه بسارديس فأجابه أنخرسيس بقوله يا سسلطان اللديين أتيت ببلاد اليونان لا تعلم اللغة والاخلاق وعوائد البلاد ولست محتاجا لذهب ولا لفضة وسسيدخل على سرور كبير حين ارجع الى بلاد التدار امهر بما كنت عليه وقت خروجي منها وساحضر عندك لاجل زيارتك لاني اتمني ان اكون من اصحابك وبعد ان مكث مدة طويلة في بلاد اليونان عزم على الرجوع الى بلاده فلما مر في سميره بمدينمة « قيريبيك » رأى اهلها في اشهار العيد العظيم لام الآلهـــة فنذر انخرسيس لهذه الالهة على نفسه قربانا وعيدا مثل قربانهم وعيدهم وان يرتبهما لها ببلده في كل سنة أن وصل الى بلاده سالما فلما وصل الى بلده أراد أن يغيرعوا تُدهم القديمة وأن يجرى فيها قوانين اليونان فلم يجبهم ذلك أصلا ودخل ذات يوم في غابة سرا ببلدة «هوله» ايوفي ما عليه من النذر الذي الترُّمه خفية من غير ان يطلع عليه احد فأخذ يعمل المولد لها وهو ماسك بيديه طبلة قدام القربان الذي نذره لاكهة اليونان كما يعملون فاطلع عليه شخص من اهل بلاد التار فذهب الى الملك واخبره بذلك فحضر الملك في هدده الغابة ورأى اخاه انخرسيس على تلك الحالة فضربه بسهم فغاص فيه فلما قرب خروج روحه صرخ وقال باعلى صوته قد تركت في الراحة ببلاد اليونان التي كنت ذهبت اليها لانعلم اللغة والاخلاق وعوائد بلاد ميلادي ثم انهم جعلوا له جلة صور بعد وفاته لتبتى سيرته

۔ ﷺ تاریخ فیثاغورس الفیلسوف ﷺ۔۔۔

ظهر فيثاغورس قريبا من الاولمبياد المتم سستين وجاء الى ايطاليا في الاولمبياد المتم سبعين وعره نما نون سنة الثاني والسنين وعره نما نون سنة وقيل وقيل

وقيل تسعون سنة وكان يوجد فرقة مشهورة بالفلسفة في «يونيا» وايطاليا فطاليس من مدينة مليطا كإن شبخ اليونانية وكان فيثاغورس شبخ الايطالية وقد روى ارستيب الفرنيساني ان هذا الفيلسوف سمى فيثاغورس لانه كان من قوة كهانته يخبر بالاشياء فتقع كما اخبر مثل اخبار كهنة الشمس وهو اول من امتنع تواضعًا منه أن يلقب حكيمًا ورضي بلقب الفلسفة ﴿ وَالصَّحْبِيمُ الذِي أَشْتُهُمُ أَنَّ فيثاغورس من جزيرة ساموس وان اباه كان يسمى امنير ارك النقاش وان حقق بعضهم أنه من طوسكانه وأنه ولد بجزيرة صغيرة من جزارُ ها التي استولى عليهـــا الاثينيون الممتدة على شباطئ البحر الترهيني وكان فيثاغورس يعرف صنعة ابيه وصنع بنفسه ثلاثة كؤوس من الفضة واهداها لثلاثة من القسيسين المصربين وكان اشد ميلا لاول معلمه الحكيم فيرسيد وكان هذا الحكيم يحبه جدا حتى انه ذات يوم كان على خطر الموت من المرض فاتاه تليذه ليعوده وينظر حاله فن خشية فيريسيد أن يكون مرضه معديا اسرع بغلق الباب دونه وأخرج أصابعه من بين الواح الباب وقال له انظر وتأمل لاصابعي التي قد تحلت تعلم حالتي وبعد أن مات فيرسيد مكث فيثاغورس مدة من الزمن وهو يتلقى عن هرمودامنط بجزيرة ساموس ثم بعد ذلك لرغبته الكلية في التملم ومعرفة اخلاق الغرباء ترك وطنه وجميع املاكه للسفر فكث بمصر مدة طويلة لمخالطة القسس وليتبحر في الاشهياء الدقيقة الخفية في ديانتهم وكتب بوليقراط الى امن يس ملك مصر يوصيه على أيثاغورس باكرامه واحترامه ثم بعد ذلك توجه فيثاغورس الى بلاد الكلديانية يتعلم علم المجوس وبعد ان سافر في عدة مواضع من بلاد المشرق اتى الى مملكة كريطه واتحد مع الحكيم إبينيدس اتحادا كليما مم خرج من هذه المملكة ذهب الى جزيرة ساموس فرأى اهل بلده قد حل بهم الظلم تحت حكم بوليقراط فصل له غيظ شديد من ذلك وقدح فكرته في هذا الشان فأدته الى انه ينفي نفسه غسه فذهب الى ايطاليا وسمكن باقروطون في بيت ميلون وعلم الناس الفلسسفة

واشهرها فنشأ من ذلك أن المذهب الذي علم سمى أيطاليا وقد أنتشر صيت فيثاغورس وشاع في سارُ بلاد ايطاليا وكثرت تلامذته فكان الملازمون له اكثر من ثلاثمائة تلميذ فتألف منهم جهورية صغيرة مرتبة ترتيب حسنا وذكر جاعة في كتبهم أن « نوما » كان مر جلة هذه العدة وأنه سكن بمدينة أوقرطون عند فيثاغورس حين اتنه سلطنة مدينة رومية ولكن ادعى ثقاة النسابين أنه لم يقل ما تقدم الا بسـ بب أن فيثاغورس وافقت آراؤه آراء « نوما » الذي كان بعيش قبل وجود هذا الفيلسوف زمنا طويلا وكأن فيثاغورس يقول أن سأثر اشياء المحبين شيوع بيتهم و أن المحبة ترث المساواة بين الاحباب فلذلك كأن هؤلاء التلامذة متحدين ولم يتميز احسد منهم بشئ يخصه بلكان كل ما يملكونه لجميعهم ولم يكن لهم الاكيس واحد وكان التليذ يمكت خس سنواته الاول في استماع اصمول معلم من غير أن يتفوه في تلك المدة بكلمة وأحدة ثم بعد هذا الامتحان الطويل ومقاساة تلك الشدة بؤذن له في الكلام وان يحضر عند فيشاغورس لزيارته والمحاورة معه وكان فبشاغورس مهابا محترما وكان معتدل القامة حسن الصورة وكان في جيم اوقاته يلبس ثوبا لطيفًا من الصوف الابيض مع غاية النظافة دائمًا وكان لا يميل لهوى نفسه وحظوظها وكان اذا اودع سرا لا يبوح يه و محافظ على كتمانه جدا ولم يره احد يضعك ولم يسمع منه مزاح ولا هزل وكان لا يقنص من احد في حال غيظه بل كان لا يضرب عبيده بيده فلهذا كانت تلامذته يعتقدون الوهيته وكان جيع الناس يأتونه افواجا افواجا من سائر الجهسات ليحظوا بسمساعه ويتأملوا منه وهو بين تلامذته فكان يأتي في مدينة اقرطون في كل سنة اكثر من ستمائة من الناس من جميع البلاد فكان السمعيد عندهم صاحب الشان العظيم هو الذي يدنو من فيثاغورس ويتداخل معه قليلا وكان فيثماغورس قدرتب لجلة من الايم قوانين اطلبهم ذلك منه وترجيهم له وقد كان من كثرة ما اعجب جيع النساس ما كانوا يفرقون بين اقواله واقوال

واقوال كاهن دلفيس وكان يحرم الحلف بالآلهدة والاستشهاد بهدا في جيع الاشياء تحريما كبيرا وكان يقول يلزم لكل انسان ان يغلظ على نفسه حتى يصير متصفا بالكمال لاجل أن لا يوسر على أحد تصديقه بمجرد الاخبار وكان يزعم أن العالم له روح وأدراك وأن روح هذا الدولاب العظيم هو الاثير فنه جميع الارواح الجزئية للآدميين وسائر الحيوانات وكان يقول ان الارواح لا تفنى غير انها تسوح في الهوى من جهة الى اخرى الى ان تصادف جسما ايا كان فتدخل فيه مثلاً اذا خرجت الروح من جسد الانسان فيتَّفق أن تدخل في جسم فرس او ذئب او حمار او فار او طائر اوسمكمة او غير ذلك من باقي انواع الحيوانات كما يتفق انهما تدخل في جسد الانسان ايضا من غير فرق كما انهما اذا خرجت من جسم ای حیوان تدخل فی جسم انسان او فی جسم حیوان فلذلك كان فيثاغورس يشدد في منع اكل الحيوانات وكان يزعم ايضا ان ذنب من يقتل الذبابة او الزنبور اوغيرهما من الهوام مثل ذنب الذي يقتل انساما حيث ان سائر الارواح واحدة متنقلة في جميع الحيوانات واراد فيثاغورس ان يثبت لجساعته مذهبه فى تناسخ الارواح فاخبرهم انه كان سابقا فى جســد أسمه ايثاليديس وادعى انه كان ابن عطارد من آلهة اليونان وكان عطارد يقول له اذ ذاك سل مني ما تحب تعطه ما عدا البقاء والدوام حتى يتم غرضك ومقصودك فطلب منه أن يعطيه قوة تذكر جيع الاشياء التي تحصل له في الدنيا في حياته وبعد مماته ومن ذلك الوقت صار عللا بجميع ما يقع في الدنيا واخبرهم ايضا بأنه لما خرج من جسم ايثاليديس انتقسل الى جسم اوفوربه وكان حاضرا في حصسار مدينــة ترواده وجرحه شغص يسمى مينسلاس جرحا شديدا وبعدد ذلك خرج الى جسم هرمو تيموس وفي هذا الزمن اراد ان يثبت للناس ما وهبه له عطارد فذهب الى بلد ابرانخيــدس ودخل هيكل اوپولون واراهم فيــه درقته البالية التي كان سلبها مينيلاس حين جرحه ونذرها لذلك الهبكل دليلا على نصرته ثم انتقل الى جسم

صياد يسمى بوروس ثم الى ذلك الجسم الذي هو فيثاغورس وانه لم بعد انتقاله الى جسم دیك كذا او طاووس كذا او غير ذلك وقال انه حين سفره في اودية جهنم رأي روح الشاعر هزيودس مسلسلة في الاغلال ومصلوبة في عود وتقاسي الشدائد جدا ورأى ايضا روح هوميرس معلقة في شجرة واحتاطت بها الافاعي من كل جانب وذلك عقاب له على اكاذيبه التي كان ينسبها للآلهة ورأى ارواح الرجال الذين كأنوا لا يحسمنون العشرة مع نسائهم ويسيئونهن في غاية العقماب في ثلث الاودية واتفق ان فيثاغورس بني له نحت الارض حجرة صغيرة وعندما اراد النزول فيها عاهد امد ان تكتب مع التحقيق سائر ما يحصل في مدة غيبته وسمجن نفسه فيها سنة كاملة ثم خرج منها محيفا اشعث اغبر في صورة مهولة وجع النياس واخبرهم أنه كان في جهنم ولاجل أن يحملهم على تصديقه في ذلك شرع يذكر لهم ما حصيل في مدة غيبتــ ه فظنوا انه فوق ســـائر البسر ورثوا لحاله وبكوا وتضرع الرجال اليه ان يعلم نساءهم فن ذلك صارت نساء اوقروطون ينسبن اليه فيقال لهن الفيثاغوريات وكان فيشاغورس ذات يوم في محفــل لعب عمومي من الناس فصفر صفيرا مخصوصا واذا بنسر نزل له من الجو فتعجب منه النساس حين رأوه غاية العجب مع انه كان قد علم النسر على ذلك سابقا من غير شعور احد بذلك ولاجل أن يؤكد عندهم صحة التخيلات اراهم ايضا فوق ساقه فخذا من ذهب وما كانت قرباناته الا الميش والفطير وما اشبه ذلك لانه كان يقول ان الآلهــــة تكره القربان من ذوى الارواح و انها تغضب على من يزعم تشريفها بقربان مثل ذلك وقد يظهر من اصول هددا الفيلسوف انه اراد ان يحول الناس عن الامتلاء الى التقليل لانه الاولى لهم والاحسن لما يترتب عليه من الصحة وعدم شمغل البال والفكر فيتفرغ العقل لوظائفه واحب ان يضرب المثل بنفسم فكان لا يكاد ان يشرب الا الماء القراح وكأن لا يجهاوز في غذاله العيش والعسل والفاكهة والخضروات

و الخضروات ما عدا الفول فأنه كان يتباعد عنه ولا يعلم لذلك سبب وكان يقول أنما الناس في الحياة الدنيا كارباب الموسم الحفل بعض يأتيه للفرجة ومنهم من يذهب التجارة ومنهم من بذهب المسابقة ليمرن نفسه على القتال فكذلك حالهم في الدنيا بعض خلق اسير الفخر وبعض للحرص وبعض لا يبحث الاعن مجرد الوقوف على الحقائق وكان يحب أن الانسان لا يطلب شيئًا لنفسه لانه يجهل ما يصلح له وقسم عمر الانسان اربعة اقسام متساوية فقال هو من صغره الى عشرين سنة صبي ومنهأ الى الاربعين شاب ومنها الى الستين رجل ومنها الى الثمانين شيخ ومتى زاد على ذلك لا يعد من الاحياء وكان يحب علم الهندسة كثيرا وكذلك علم الهيئة وهو الذى نبه على ان النجمة التي تظهر احيانا وقت الصباح هي بعينها التي تبدو احيانًا في المساء وهو الذي برهن على ان مربع الوتر فيكل مثلث قائم الزاوية مساولمجموع مربعي الضلعين الآخرين وقيل ان فيثاغورس حين اخترع هذه المسألة النظرية حصل له غاية السرور حتى ظن انها الهام الهي فاراد في ذلك الوقت ان يهدى قربانًا بمائة من البقر اظهارًا لشكر الآله هكذا ذكر في كثير من الكتب لكن هدذا يخالف مذهبه من تحريم ذبح الحيوانات الا ان تكون تماثيل البقر اتخذت من الدقيـ ق والعسـل كما يصنع ذلك في القربان كل من انتسب اليه وذكر بعضهم انه مات من شدة فرحه بتلك المسألة لكن نص الحكيم لويرقه على انه لا اصل لذلك وكان فيناغورس يحب تأليف تلامذته ببعضهم وكان ربما علهم وكلهم بالاشارة كقوله لهم لاينبغي لكم ان لا تقسطوا في الميزان يمني بذلك لا تخرجوا عن حد القوانين ولا تحيدوا عنها ابدا وكان يقول لا تجملوا الزاد الحاضر وطأكم يكني عن عدم الاكتفاء براهن الحالات وآله ينبغي الاهتمام بالستقبلات وكان دائما يذبههم على أن كلا منهم يختلي بنفسه برهة من الزمن آخر يومه و بخاطبها بهدذه الكلمات لمحاسبتها يا نفسي كيف صرفت يومك هذا واين كنت فيه وماذا صنعت فيه من اللاثق وغيره وكان يأمرهم

ايضا بالاقتصاد في ظواهر احوالهم وجعلها موافقة لحال منهم بينهم وعدم اظهـار آثار السرور او الحزن وببر الوالدين وان يمرنوا على الرياضات حتى لا تغلظ اجسامهم واحترام شيوخهم وان لا يفنوا اعمارهم في السفر وكان محثهم على التمسك بطاعة الاله وعبادته كما ينبخى وكان لفيثاغورس عبد يقال له زامولكير من التارقد اكتسب العلوم من سيده وفهم قواعد معسارفه ولما رجع لبلده قربوا له قربانا ونظموه في سلك من يبعسد عندهم وكان فيثاغورس يزعم ان الاصل الاول لجيع الاشياء هو الواحد ومنسه تنخرج الاعسداد ومنهسا تخرج النقسط ومن النقسط تخرج الخطسوط ومن الخطوط السطوح ومن السطوح الاجسام ومن الاجسام العناصر الاربعة وهي النار والهواء والماء والتراب التي تركب منها العالم وانهما دائما تستحيمل وتتغير ويرجع احدها للآخر ولا ينعدم من جواهر العالم شئ بل جميع ما يعتريه محض تغيير وكان يقول ان الارضمستديرة وانها موضوعة في وسط الكون وانها معمورة من سائر جهاتها فبناء على ذلك يوجد اناس مقاطرون لنا بمعنى انه لو رسم خط من قدم اى انسان الى اسفل الكرة لوقع على قدم انسان يقابله ويكون ذلك الخط قطرا للكرة وان الهواء المحيط بالارض غير شديد الحركة بل يكاد ان يكون قارا وهذا هو علة قابلية حيوانات الارض للموت والفساد بخلاف الهواء الذي في السماء فانه رقيق جدا شديد التحرك والاضطراب دائمًا فلذلك كان سائر ما في السماء من ذوى الارواح لا يزول ولا يفني بل هي آلهة ابدية باقية فاذن الشمس والقمر وسائر الكواكب آلهة لانها في وسط هذا الهواء الرقيق والحرارة الفعالة التي كانت اصلا للحياة وقد اضطربت الاقوال في موت هذا الفياسوف وكثر فيــــــ الخلاف فذهب بعض المؤرخين الى أن السبب فيه أنه طرد بعضا من تلامذته من عنده ولم يقبله فحصل له غيظ شديد حله على أن أوقد النار ببيت ميلون الذي كأن فيَّاغورس مقيمًا به وذهب آخرون الى ان فاعل ذلك انما هو الاقروطينياطه خوفا

خوفا من ان يستولى على بلادهم وترجع مملكتهم اليسه فلما رأى فيشاخورس اشتعال النار وتاجبها في سائر جهات هدا الموضع بادر بالهروب ومعه اربعون من تلامدته وقال بعضهم انه هرب باشجار موزيس بمدينة ميتاغنته ومات جوعا في ذلك المحل وقال آخرون انه اضطر في هروبه الى دخول زراعة فول فقسال ان الاولى لى ان اموت هنا خارج الزرع المسكين ولا اتلفه بالمشي وانتظر مع السمكون الاقروطينياطه حتى قتلوه هو واغلب تلامدته وآخر الاقوال ان الذي السمكون الاقروطينياطه حتى قتلوه هو واغلب تلامدته وآخر الاقوال ان الذي قتله انما هو جاعة من السيراقوسيين وذلك لانه وقعت بينهم وبين الاغريجنتيين محاربة فذهب فيثاغورس لمساعدة الاغريجنتيين لانتمائهم اليه وصحبتهم له فهزموا فوجد فيثاغورس نفسه عند غيط فول فااراد المرور فيسه واستحسن مد عنقسه للذين نقبوا جسده بالضربات وقتلوا من معه من التلامذة ولم ينج منهم الا القليل منهم ارشيناس الطرفطي في الذي كان اعظم المهندسين في ذاك الوقت

# ۔ ﷺ تاریخ ہیرقلیس الفیلسوف ﷺ۔

ظهر امر، في الاولمبياد التاسع والستين وهو من مدينة افسوس وكان أبوء يسمى ابلوزون وظهر قريبا من الاولمبياد التاسع والستين كما سبق قريبا وكان يسمى في اصطلاحهم الفيلسوف المعمى لانه كان لا يتكلم الابالالفاز ووصفه لويرقد بائه كان يحتقر النياس ولا يعتبر الانفسه وكان يقول أنه يلزم طرد كتب اوميروس وارخيلوقوس من سائر المواضع وكان له صاحب صديق يقال له هرمودروس نفاه اهل مدينة افسوس فن ثم كان قلبه حزينا وكان ينادى باعلى صوته ويقول أن جيع رجال هذه المدينة يستحقون الموت واولادهم النفي لتحمى ذنوجهم التي فعلوها من نفيهم اعيان أهل بلادهم واعظم شجعانهم من أهل جهوريتهم وكانت معارف العظيمة وفصاحت وبراعته ناشعة من عقله وقوة

فطنته لا بالتلق والحضور على معلم وكان يزدرى افعال الناس ويتأسف على عمى قلوبهم وغفلتهم فلذلك كان دائمًا يبكي من غيظه وقال المؤلف جوفنال ان هذا الفيلسوف في دوام بكائه يباين دومقر يطس في استمرار ضحكه على الناس في افعالهم وقال ايضا أن أدامة دومقر يطس الضحك على الناس رثاء لحالهم في قدرة كل انسان تدبر احوال اهل العصر تصوره و انما العجب كل العجب من تصور وجود عين ماء دائمة السيلان تمد دموع هير قليطس الدائم البكاء ولم يكن هيرقليطس من المبدأ على منوال واحد لانه كان في صغره يقول اني لا اعرف شيئًا ثم لما طعن في السن اظهر انه يعرف جيع الاشياء وانه لا يتعسر عليه شيُّ من الممارف وانه لا يعجبه احد من الناس ولا يحصل له حظ منهم وكان متباعدا عن صحبتهم وكان يذهب للعب في الملاعب اللائقة عندهم قدام هيكل يسمى « ديانه » مع صغار تلك المدينة وكان اهل المدينة يجتمعون به ويتعجبون من لعبه مع صغارهم ويسألونه عن ذلك فيقول لهم ياهؤلاء المساكين لاى شي تتجبوا من لعبي معهم آليس هذا اولى واحســن من اجتماعي معكم واختلاطي بكم مع ما انتم عليه من قبيح الافعال بسبب عدم اصلاح تدبيرات الجهورية وطلب منه اهمل المدينة ذات يوم أن يرتب لهم قوانين فابي لما رأى من أن اخملاقهم وطباعهم فشا فسادها ولم يتيسر له كيفية تنعهم عن ذميم الاخلاق وكان يقول انه يجب على الرعايا ان يجتهدوا الغاية ويبذلوا جهدهم في العمل بالقوانين وفي حماية البلاد ويلزم ايضا أنهم يبادرون بازالة الحقد والغل من بينهم أكثر من مبادرتهم باطفاء نارالحريقة لان ضرر رالأول كثير عن الثاني جدا وذلك لان النار انما يتلف بسلبها بعض البيوت واما الحقد والغل فانه ان لم يتدارك ويبادر ياز الته قد ينشأ عنه الحرب الشديد وتخريب المواضع بل والتلف للرعايا ايضا واتفق انه حصلت فتنة عظيمة في مدينة افسروس فياء بعض الناس الى هيرقليطس وترجاه أن يعمل طريقة لاطفاء هذه الفتنة أمام العالم وينهاهم عنها فصعد

فصعد هيرقليطس على منبر عال وطلب كأسا وملا ماء وجعل فيه بعضا من الحسائش البرية وشرب ذلك الماء بما مازجه من تلك الحشائش ثم نزل وذهب من غير أن يتكلم بشيء وذلك أشارة منه إلى أنه يلزم لتدارك الفتن اجتناب زخارف الدنيسا وتبعيد اللذات عن الجمهورية وتعويد الاهالى على الاكتفاء باقل الاشسياء وقد ألف هيرقليطس كتابا في علم الطبيعة وجعله بهيكل «ديانه» وسلك في كتابته طريقا صعبة محيث لم يفهمه الا اكار علائهم خوفا من أن يطلع عليه عوم الناس فيرخص عندهم وتقل الرغبة فيه واشتهر شهرة عظيمة حيث لم يفهم مراد مؤلفه في عباراته فلماسمع دريوس ملك الجيم بهذا الكتاب بعث مكاتبة للمؤلف يترجاه في أن يحضر عنده في بلاد العجم ويتوطن بها وأن يفهمه معنى هذا الكتاب وأنه يكافئه على ذلك بهدية عظيمة ويجعل له مسكنا في سرايته فلم يرض هيرقليطس بذلك وهذا الفيلسوف كان من دأبه الصمت فكان لا يتكلم أبدا فاذا سأله انسان عن سبب سكوته اجابه بغيظ ان سكوتي لاجل ان تتكلم وكان يحتقر الاثينين لكونهم يحترمونه غاية الاحترام ولكونهم قد اعدوا له مسكنا عندهم بمدينة افسوس التي هي وسائر ما فيها احقر الاشياء عنده وكان دائمًا لا يرى احدا الا وسكي على ضعف البشر وكون افعال الناس غير ملائمة واشتد به ذلك حتى اداه الى اعترال الناس بالكلية واقام بجبال قفرة لا يرى بها احدا وافني عمره في البكاء والنوح وكان غذاؤه خصوص الحشائش والخضروات وكان هيرقليطس يزعم ان النار هي الاصل الاول لجيم الاشياء وكان يقول ان عنصر النار يتغير بالتكاثف حتى يصير هواء وهذا ألهواء ايضا يتغير بالتكاثف ويصيرماء وكذلك عنصر الماء يصير بالتكاثف ترابا ثم ينعكس التغيير فاذا تفرق النزاب تغير وصار ماءثم الماء بالتفرق هوا، والهواء نارا به فحينتذ الاصل الاول لجميع الاشياء هو النار وكان يقول انه لا يوجد في الكون عالم غير هذا وقد تم الايجاد فلا ابدع منه وان هذا العالم قد نشأ وتركب من النار وانه سيذهب آخرا ويفني بها وكان يزعم ان الكون

ممتلي من الجن والعقول وان الاله لمنا قضي ازلا بوجود الاشياء تركها لتدبير خلقه وان جرم الشمس لا يزيد عن المشاهد لنا وانه يوجد فوق الهواء اشياء تشميه الزوارق ويقابلنا منهما الجهة المقعرة واليهما يصعد البخمار من الارض وان جيم ما يسمى أنجمها ليس الا زوارق مملوءة ببخهار ملتهب وان ما نشهاهده من الصوء ناشئ من ذلك التلهب وان كسوف الشمس والقمر ينشأ من دوران هذه الزوارق حين تدور بمقعرها الى القطعة المقايلة للارض منهما وقال ان سبب اختلاف منازل القهر هو ان زورقه ليس كثير الدوران بل يدور شــيئا فشيئا اما كلامه في الروح فكان يقول اني افنيت عرى في البحث عنها بلا طائل حيث لم اظفر بحقيقتها لشدة خفائها ونشأ له بما قاساه في معيشته مرض عظيم وهو الاستسقاء فرجع الى مدينة افسوس ليعالج نفسه فذهب الى بعض الحكماء وكان لا يقصيح في كلمه عن مقصوده حيث كان لا يتكلم الا بالالغاز فقال للطبيب مشيرا الى مرضه هل لك في آن واحد ان تجمل المطر في الصحو والياس فلم يفهم الحكيم مقصوده فتزكه هيرقليطس وذهب الى مربض بقر ودخل فيه فوجد فيه الزبل والروث فاراد ان بصسنع كيفية لاجل اخراج الماء الذي كان سببا في ورمه فادخل نفسه في ذلك الروث و توغل فيه ثم اراد الخروج منه فلم يمكنه وأستمر حتى اكلته الكلاب وقال آخرون انه مات حيث لم يمكنه الطلوع من هذا الوحل وكان عرواذ ذاك خسا وستين سنة

# ــه ﷺ تاریخ انکسفوراس الفیلسوف ﷺ⊸

ولد فى الاولمبياد السبعين وتوفى فى الاولمبياد الثامن والثمانين وعره اثنان وسبعون سنة وانكسفوراس هذا ابن اچيزيبول قد تعلم علم الطبيعة بطريق واضحة جدا وتلقاه عني قبله من الفلاسفة وكان من مدينة اكلازومين احدى مدن يونيا وكان

وكان من عشميرة مشهورة في النسب والغني اشتهر قريبا من الاولمبياد السادس والسبعين وكان تليذا لاستاذ يسمى انكسيينيس الذى كان تليذ انكسينيدر احد تلامذة طاليس الذي عده جيم اليونان في اول عظماء حكمائهم وتولع انكسفوراس بالفلسفة وتعلق بها جدا فنزك ماعداها من سائر الاماني وتفرغ لها بكليته وترك امواله والتكسب وكل شئ عمومي او خصوصي خوفًا أن يشسغله ذلك عن قراءتها فأخبره أهله بأن ذلك ليس من الصواب لانه يترتب عليمه ضياع الاموال وتلفهما فلم يقبمل ذلك منهم وخرج من بلده بالكلية قاصدا ما عزم عليه من امور الحقيقة والصدق واسباب الخير وحين خروجه قابله بعض الناس فتجارى عليه وقال له انت لا تحب وطنك فقال له اني على خلاف ما ذكرت واني احب وطني هذا حبا كثيرا واشار باضبعه الى السماء ثم ذهب الى مدينة اثينا واقام بها ونقل اليها مكتبه المسمى اليونيق بعد ان كان مؤسسا في مدينة مليطه في عهد طاليس مبتدع هذا المذهب واخذ في تعليم الفلسفية من هدنه المدرسة وعره عشرون سنة مكث في التعليم ثلاثين سينة واتفق في بعض الامام اله جئ " بشاة في مكتب بيرقليس وكان لتلك الشاة قرن في وسط جبهتها فقال المنجم لمبون ان هذا يدل على ان تفرق الاثينيين الى عصبتين متباينتين سينقضي وتلتم الفرقتان حتى تصيرا فرقة واحدة فقال انكسفوراس ان هذا الذي بالشاة امر خلق لا يدل على شئ وأنما سببه أن المخ لم يملا جمعمة الرأس التي على شكل بيضة تنتهي بطرف مسنن في الموضع الذي ينبت منه القرن في الرأس وشرح لهم رأس هذه الشاة على رؤوس الآشهاد فوجدوا الامر كما قال فعند ذلك حصلت له شهرة عظيمة وصار محترما عندهم ومع ذلك فلم يقدح كلام انكسية وراس في الذي تفاله ذلك المنجم فانه بعدد ذلك ببرهة افهزمت فشنة توقوديدس ودخلت جميع مصالح المملكة تحت حكم بميرقليس ويقال ان انكسفوراس هو اول من اشهر علم الفلسفة بطريق جلية في جميع اليونان دون

سائر المعلين من الحكماء وكان يقول بعدم التناهي وانه هو الاصل الاول لكل موجود ويقول ايضا بالعقل الذي يفيض على كل مادة ما يليق بها من الصورة بإن يركب موادها بالالتئام ويفيض عليها الشكل اللائق بها ولهذا سماه حكماء عصره بالعقل لقوله به فليس قصده أن العقل أبرز الموجودات من عدم أنما كانت في حير الوجود مفرقة فرتبها ويدل لذلك قوله بان سائر الاشياء ـــــــــانت جواهرها مختلطة ببعضها ومكثت بهذا الوصف حتى ميزها العقل عن بعضها اجناسا ورتب كل جنس في مرتبته وقد بين الشاعر اويديس هذا المذهب في مبدأ قصائده المسماة قصائد التنساسخ وبالجله فانكسه فوراس لايقول بالوهية غير العقل المتقدم وشنع على جميع آلهة الجاهلية حتى قال بعضهم أن اله الصواعق أنزل على هذا الفيلسوف صاعقة من السماء فاهلكته جزاء على انكاره له وكان يقول لا فراغ في الجو بل سائره مملوء وان سائر الاجسام تقبل القسمة الى ما لا نهاية له ولوكان الجسم صغيرًا جدا بحيث انه لو وجدقاسم ماهر وآلة تقسيم يمكن ان يستخرج من رجل البعوضة اجزاء لو وضعت على الف الف سماء لسـ ترتها من غير تناهيها في نفسها بل لا تزال قابلة للقسمة لان الفرض أن لا تناهى لشي من الاشياء وكان يزعم ايضا ان كل جسم مركب من اجزاء صغيرة متحانسة فالدم مثلاً مركب من اجزاء صغيرة من دم والمناء من اجزاء صغيرة من المناء وهكذا سائر الاشياء ومن ثم سميت الاقسام جنسية وقد اسس لويرقه مذهبه على تلك القاعدة ومما اعترض به على هذا الفيلسوف في هذا الزعم اله بالضرورة كان يلزم أن تكون الاجسام مركبة من اجزاء غير متجانسة لأن عظم الحيوان يتر ايد في الجرم مع انه لا يتغذى بعظم وكذلك عروقه تطول وتغلظ من غير ان يتعساطي العروق في غذائه ويزيد دمسه و يكثر من غسير ان يشرب دما فاجابه بإنا نسلم انه عنسد التدقيدق لا يوجد في الحقيقة تجسم تام التجانس في الاجزاء بل لا يد وان يختلط به اجزاء من غير جنسسه فالحشيش مثلا فيسه 4

لج ودم و عظم وعروق لانا نرى الحيوانات تغتذي به فڪل جزء من جزاء الحيوان ان يجذب اليــه ما في الحشــيش من جنســه وحينئذ فتسمية الجسم باسم حشيش اوخشب مثلا يكني في صحتها كون معظم اجزاله من نوع الحشيش او الخشب لا شيُّ آخر ويكون ذلك المعظم هو السماتر لسطَّع الجسم الاعلى المرثى وكان يزعم ان الشمس ليست الا قطعة من حديد حامية وان جرمها اكبر من جميع بلاد موره وان القمر ليست الا جمع مظلا في نفسه و يمكن انه مسكون وبه جبال واودية كما في الارض وكان يزعم ابضا ان النجوم ذوات الذنب هي عدة من النجوم السيارة المتحيرة تتلافى ببعضها من غير تعيين زمن اذلك التلافى ثم بعد مضى جلة من الزمن تتفرق تلك النجوم وان الارباح تتخلق وقت ان يجعل حر الشمس الهواء قليلا وان الرعد ينشأ من تلاطم السحاب وتصمادم بعضه ببعض حين الملاقاة وان البرق ينشأ من مماسة السحاب بعضه لبعض فقط وان زلزلة الارض سببها تحرك الهواء المخزون بمغارات تحت الارض وان سبب زيادة النيل ثلج في بعض بلاد الحبشة يسيم في ازمنة معينة فيخرج منه ماء كثير كانهطال السيل وبجتمع في منابع هذا النهر وكان انكسفوراس يزعم ان تحرك الكواكب ناشيًّ من الهواء فعسارضوه بان الكواكب تتحرك وتدور بين مدارى الحل والسرطان فدفع معارضتهم بأن ذلك لا يحصل الا من مدافعة الهواء للكواكب يقوة كالدولاب الى أن تقف الى نقطة الا عيك انت وكأن يقول أيضا أن الأرض مهدة مبسوطة وانها اثقل من جيع العناصر ومن ثم ملكت القسم الاسفل من جيع العالم وان المياه الجدارية على سطعها قليلة بسبب أن حر الشمس بصيرهما يخارا ثم يصعدها في الجو الى طبقة الهواء المتوسطة ثم تعود مطرا ينزل بالارض وقال انه يري في الليل اذا كان صحوا ان في السماء بياضًات متعددة تشبه القسي وتسمى طريق التبانة وزعم بعض القدماء أن تلك الطريق جعات لساوك بعض الألهة الصغار الى الاله الاكبر الذي هو الشترى للاستشمارة وذهب آخرون الى انهما

محلُ لارواح فحول الرجال حين تخرج من اجسامهم وتستمر طائرة فيها واتفق ان انكسفوراس غلط كغيره من سائر قدماء الفلاسفة فزعم ان تلك البياضات انميا هي انعكاسيات ضوء الشمس الظياهر لنا وعلل ذلك بانه لم يوجد بين هذه البياضات والارض كوكب يكسف هذا الضوء المنعكس وكان يزعم ان اول الحيوانات ناشئ من الحر والغمام ثم بعد ذلك تناسسات وتكاثرت وقد اتفق ذات يوم ان حرا سقط من جهة السماء فظن انكسفوراس أن السماء مصنوعة من حجارة و أن سرعة دوران قبة الفلك أوجبت بقاء تلك الصنعة بلا خلل محيث لو اختل الدوران لحظة لفسد نظام <sup>السماء</sup> والارض واتفق انه انذرهم يوما بانه سيسقط حجر من الشمس في يوما من الايام فكان الامركا ذكر ووقع ذلك الحجر قريبا من نهر اوغوس وكان يقول ان ماكان من الارض قارا يصير بعد ذلك بحرا وماكان منها في وقتنا هذا بحرا يعود في زمن آخر قارا فتجاسر عليه بعض الناس وساله هل بصعد البحر على جبال « لمبساك » فقال نعم ما دامت الدنيا وكان يعظ الملك ويحمله على معاناة اسرار الطبيعة ومأخني منهاحتي يصل الى معاينتها ومشاهدتها ولذلك كان حين يسأل لاى شئ خلقت في الدنيا يةول لاجل مشاهدة السماء والشمس والقمر وغيرها من سائر الانواع الحادثة وسئل ذات يوم عن اسعد جيع الناس فقال هو لا يكون من الذين تظنونهم سعداً، و انما يكون من الذين تظنونهم فقراء وسمع ذات يوم رجلا يشكو ان يموت غريبا فقال له انكسفوراس لا مكان في الدنيا الا وبه طريق للنزول الى بطن الارض واخبروه ذات يوم بموت ابنه فلم يهتم لذلك وقال انى اعلم يقينها انه ما خرج من صلى الا قابلا للفناء وذهب اليه فلحده ينفسه والاحترام والتوقير الذي كان لهذا الفيلسوف بمدينة آثينا لم يستمر الى موته بل حصلت له نكبة وذلك آنه أتهم واشتهرت عليه دعوى على رؤوس الاشهاد بين يدى القضاة فثبت عليه اله مذنب واختلف في ذنبه على قولين اشهرهما أن ذنبه الكفر بقوله أن الشمس التي

التي كانوا يعبدونها ليست الا قطعة حديد حامية وقيل انه اذنب زيادة على ذلك مخيانة فلاً بلغه ان الاثينين حكموا عليه بالموت لم يكترث وقال انا اعلم ان الحكمة الالهيسة حكمت بذلك من زمن طويل وانتصر له بيرقليس احد تلامذته فخفف عقبابه وآل الامر الى غرامة بعض الاموال ثم النني فتبجلم لذلك انكسفوراس واشتفل في مدة نفيه من بلاده بالسفر الى مصر وغيرها من الجهات بقصد مخالطة العلماء ولتعرف احوال البلاد ثم لما شــني غليــله من ذلك رجع الى مدينة كلازومينا التي ولد بها فرأى اراضيه غير مزروعة بل متروكة بالكليمة فقال متسليا لو لم تتلف لتلفت وكان انكسفوراس مجتهدا في تعليم بيرقليس اجتهادا عظيما ونفعه نفعا كبيرا في تدبير مصالح المملكة ومع ذلك فلم يقم له بوفاء حقوق اجتهاده له حتى يقال انه فرط فيه في آخر عمره فلما كبر انكسفوراس سنا وافتقر وابتذل النف ببرنسه واراد ترك نفسه حتى يموت جوعا فبلغ ذلك ببيرقليس فرن لذلك حرنا شديدا وذهب ليراه مسرعا وترجاه أن يرجع عما عزم عليمه من اتلاف نفسه لما رأى ان هلاكه خسارة كبيرة على المملكة وعلى نفس بيرقليس من كونه كان يستشيره عند المهمات لصداقته وحسن رأيه فكشف انكسغوراس وجهه فاذا هو يشبه صورة الموتى وقال ما بيرقليس من احتاج الى القنديل فليحافظ على مباشرته بالزيت وذكر لوبيرس ان انكسفوراس مات بمدينة لمبساك وقال انه حين قربت وفاته حضر عنده اكابر المدينة وسألوه هل لك في شيّ تأمرنا به فاوصاهم انهم يجعلون للتلامذة في كل سنة مقدارا من الزمن يتفسحون فيله ويأذنون لهم باللعب كل عام في مثــل اليوم الذي مات فيــه فامتثلوا ما امرهم به واستمروا على ذلك مدة طويلة وكان عمره حين وفاته ينوف عن اثنين وسبعين سنة وكان ذلك في الاولمبياد الثامن والثمانين

۔ ﷺ تاریخ دیموقریطس الفیلسوف ﷺ۔

ولد هذا الفيلسوف في الاولمبياد السمايع والسبعين ومات في الاولمبياد المتمم مائة

وخسة وعاش مائة وتسع سنوات وشاع على ألسنة العامة ان دعوقريطس الفيْلسوف كان بمدينة « ابديرى » وحقق بعض الناس انه كان بمدينة مبليطه وانه انما سمى « ابديريتين » لكونه هاجر اليها وتلق العلوم اولا على الماجية والكلديانية اللذين خلفهما الملك اجريكيس عند والدهذا الفيلسوف لما نزل عنده حين جاء هذا الملك لمحاربة اليونان فتعلم منهما ديموقريطس علم المنطق وعلم الهيئة ثم بعدد ذلك تعلق بفيلسوف آخر يقال له لوسيب فتلتى عنده علم الطبيعة وكان مجتهدا غاية الاجتهاد في التعلم وكان من شدة رغبته في النعلم تمضى عليمه ايام متكاملة وهو مختل في حجرة صغيرة في وسط بستان واتى اليه ابوه ذات يوم ببقرة ليذبحها فربطها له في ركن من اركان حجرته فلم يسمع ديموقريطس كلام ابيه من شدة اجتهاده في القراءة ولم يشعر بما فعله أبوه من ربط البقرة بجانبه حتى عادله ابوه مرة ثانية واراد ان يخرجه من ذلك المحل واخبره ان بجانبه بقرة يلزم أن يجعلها قربانا ثم بعد أن مكث مدة طويلة وهو يتلقى عن « لوسيب » عزم على السياحة في الدنيا لمخالطة العلماء ولاجل ان يمــلاً عقله بالمعارف الحسسنة فقسم تركة ابيه بينه وبين اخوته فاخذ نصيبه منها ماكان نقدا وان كان اقل الانصباء وانما فعل ذلك لراحته في مصروفه زمن تعلمه ومدة سفره ثم توجه الى مصر وتعلم فيها علم الهندسة وذهب بعد ذلك قاصدا بلاد الحبشة و بعدها الى بلاد العجم و بعدها سافر الى بلاد «كلديه» ثم اداه حبه للفرجة الى ان سافر بلاد الهند ليتعلم علم قدماء فلاسفتهم وكان يحب التعرف بمهرة العلماء من غير أن يتعرف اليهم ويقسال أنه سكن بمدينة أثينها مدة من الزمن ورأى سـوقراط و لم يعرفه بنفسه فهكذا كان ميـله ان يعيش مختفيا بلكان يذهب في بعض الاحيان الى المغارات والقبور ويسكن بها لاجل ان لا يحفر احد المحل الذي هو به ومع ذلك كان يظهر نفسه لدولة « داري » واتفق فى بعض الايام انه حصل لهذا الامير حزن شديد لموت امر أه كان يحبهــــا اكثر

اكثر من جميم نسائه فلاجل تسكين حزنه وعده هذا الفيلسوف ان يحييها له على شرط أن يأتيه بثلاثة أشخاص من بمالكه لم يصب أحد منهم بنكبته لاجل أن تنقش أسماؤهم على قبر تلك الملكة المتوفاة فبعد البحث في جيع أسيا لم يوجد شخص واحد بالصفة التي شرطها الفيلسوف ديموقر يطس وكان مقصد هذا الفيلسوف ان يفهم الملك دارا بعظم خطائه من أهمال نفســـه للعزن حيث انه لم يوجد في الدنيا باسرها انسان خال من الغم وحين رجع ديموقر يطس الى مدينة ابديري مكث متباعدا عن الناس مختليا عنهم واعتراه الفقر لانه فقد جيع امواله في تجاربه واسفاره فاضطراخوه دمسكوس الى عطيته له بعضا من امواله لاجل تعيشه وكان عندهم في ذلك الوقت قانون يحكم على من اسرف في ماله بانه لا يدفن مع ابيه في قبره فن كون هذا الفيلسوف قد وقع منه ذلك الاسراف وخشى حكم اعدائه عليه بذلك تلاعلي الناس كتابا من تأليفاته يسمى « دىاقوسم» فَن كَثْرَة ما وجدوه من عظم هذا الكتاب سومح في الحال من تشديد هذا القانون واهدوا له خسمائة من النقود المسماة عندهم «طالان» و اتحفوه يصور في المحافل العمومية وكان ديموقر يطس دائم الضحك ومنشأ كثرة ضحكه شدة تأمله في ضعف الانسان وافتخاره الذي يخيل له في الدنيا اشياء كثيرة هزئية ظنا منه أنه يدركها بتدبيره مع أن كل شئ في الدنيا حصوله أتفاقي ناشئ من تلاقى ذرات العالم ببعضها مصادفة كما هو مذهب هددا الفيلسوف وقال جوفنال الشاعر في بعض كتبه مشيرا الى فساد هواء مدينة ابديره والى حق وبلادة اهلها وحكمة وعقل هذا الفيلسوف تدلنا على أنه قد تخرج كبار الحكماء من الاماكن التي اهلها ارباب خشونة وقال جوفنال ايضا ان ديموقر يطس كا كا الفياس الفرح يضحك من الترح وكان يصف هدا الفيلسوف بانه ثمابت العقل لا يستميله عن الحق شئ تتم مراداته كأن العسد خادم له ولما رآه اهل مدينـــة ابديره مستمرا على الضحك زعوا ان يه جنونا فارسلوا له

ابقراط لمسالجته فذهب الهده ابقراط في مدينة ابديره ومعده الادوية وقدم اليعه اولا اللبن فلما نظره ديموقريطس قال ان همذا اللبن من عنزة سموداء بكر وكان الامر كا قال فتعب القراط جدا من كونه عرف ذلك وتفاوض معده في الحديث مدة من الزمن فعب من حكمته الحدارقة للعادة وقال ان أهمل مدينسة أيديره هم المحتساجون للمصالجة والادوية لا هسذا الفيلسسوف كا زعوا ثم رجع ابقراط وهـو في غابة العجب وزعم ديموقر يطس كعلـه «لوقسس» أن أصول الاشياء الذرات والفراغ وأنه لا يتكون شيَّ من العدم كما لا يؤول موجود الى العدم وان الذرات لا يعتريها فساد ولا تغيير لان صلابتها التي تقاوم كل شي حفظتها من سائر التغيرات وكان يزعم أن تلك الذرات تكون منها ما لا يحصى من العوالم التي كل عالم منها يهلك في زمن معلوم و يتكون من آثاره عالم آخر و هكذا وكان يقول ان روح الانسان التي هي نفس العقل على رأيه مركبة من اجتماع ذرات وكذلك الشمس والقمر وغيرهما من الكواكب وان هذه الذرات لها حركة دوارة يتولد منها جيع الموجودات ومن حيث ان هذه الحركة الدوارة مستوية في جيمها كان سببا لقوله بوجود القضاء وان سائر الاشياء تنكون قهرا وجبرا و « ايبيسقورس » سلك في مذهبه مذهب دعقر يطس لكن لما لم يقل بالقسر والجبركا سياتي توضيحه في ترجته لزمه أن يقول بالميال الاختياري وديمقريطس كان يزعم ان الروح منتشرة في اجزاء الجسم والسبب في وجود الاحساس في سائر اجزاء الجسم ان كل ذرة منه قائم بها جزء يشاكلها من ذرات الروح واما ما يتعلق بالنجوم فكان يزعم انها تشحرك في الفراغ مطلقة العنان وانها لنست مثبتة في أجرام كروية وأنه ليس لها الأحركة واحدة جهة المغرب وان سيرها بسبب جذب كرة الهواء الذي هو اشبه بزوبعة مركبة من مادة سيالة والارض في مركز تلك المسادة والنجم يكون بطي ألحركة يقدر قريه من الارض فكلما زاد قريه منها زاد بطء حركته وذلك لان عنفوان

عنفوان حركة المحيط تضعف كلما قرينا نحو المركز وان النجوم التي تظهر حركتها جهة المشرق يظهر بطء سيرها جهة المغرب وان النجوم الثوابت هي اسرع في الحركة من غيرها فلهذا قطعت افلاكها في اربع وعشرين ساعة واما الشمس فانها ستحرك بالبطء فلهذا لم تقطع فلكها الافي اربع وعشرين ساعة وبعض دقائق واما القمر فان حركته ابطأ من جيع الكواكب فلا يقطع فلكه اليومي الافي اكثر من خس وعشرين ساعة فلا يتحرك محركته الخاصة به حركة مستقلة جهة النجم الاقرب للشرق بل النجوم الاشد قربا الى الغرب تدعه في سيرها ثم مجتمع به بعد ثلاثين يوما وقيل ان تولع ديمقر بطس بالدارسة تسبب عنه عاه وانه صار لا يمكنه أن يشتغل بشئ آخر وسبب ذلك أنه وضع لوحاً من نحاس جهة الشمس فكان يعكس على بصره اشعة الشمس في الاشعة اذهب بصره ولما كبر سنه وصار هرما وقربت وفاته لمح ان اختــه حصل لها غم لخوفها ان يكون موته قبل عيد السنبله فلا تحضره بسدب الحزن فامر ديمقر يطيس بان يحضر له خبز ساخن يستنشقه لاجل ان يمد بحرارة الخبر حرارة بدنه الطبيعية فبعد مضى ثلاثة أيام العيد أمر بابعاد الخبز عنده فات وكان عره في ذلك الوقت مائة سنة وتسعا

### ۔ ﷺ تاریخ امبیدوقلیس الفیلسوف ﷺ۔

ظهر قريبا من الاولمبياد الرابع والثمانين واشهر المنقول انه من تلامذة فيثاغورس وولد بمدينة اغريجانطه بجزيرة سيسيليا وهي صقليه وكان من عشيرة معتبرة جدا في تلك النواحي وكان له معرفة كافية في علم الطب وكان ايضا خطيبا عظيما وكان يعرف في الاشعار والديانات وكان يحترم بمدينتسه غاية الاحترام حتى ظن أنه فوق سائر الناس والمؤلف « لوقريقه » بعد أن حكى ما يشاهد في العجائب بجزيرة سيسيليا قال أن اهل تلك البلاد ذكروا في كشبهم أنه لا شي من الفغساد

يوازن خروج هــذا الرجل الحكيم منهم وان اشعــاره عندهم كااوحى وهــذا لا يخلوعن صحة وذلك أنه وقع منه في حياته وقائع تججب منها جميع الناس حتى أنه اتهم بفن السحر وقال ساتيروس أن «جورجياس لينطين» أحد تلاميذ هذا الفيلسوف أعانه مرارا عديدة على عليات هذا الفن والظاهر أن هذا الفيلسوف قصد النبيه على هذا الفن وتعلم بالاشعار حيث قال لتليذه جورجياس اني ارمد ان اخصك دون غيرك بمعارف عظيمة واسرار جسيمة عامة النفع لجيم انواع المرض وتعيد الشيخ شابا وتهب بها الرياح وتسكن بها الرياح العواصف وبها ينزل المطر ويأتى الحر وتحيى بها الموتى من قبورهم واتفق ذات يوم إن الرياح الصيفية اشتدت جدا حتى كادت فواكه الارض ان تفسد وتتلف بلا شك فجاء المبيدقليس وسلخ عدة من الحير وجعل جلودها قربا ووضعها على اعالى رؤوس الجبال وفوق التلال فسكنت الرياح حالا كما قيل وعادت الاشياء كما كانت مع السهولة وكان المبيدقليس متعلقا بمذهب معلم فيثاغورس مولعا به وسبق ان اصحاب فيثاغورس كانوا يكرهون القربان من ذوات الدم فلذلك حــين اراد المبيدقليس أن يقرب قربانا للآلهة صنع بقرة من الدقيق والعسل وقربها لهم وكانت مدينة أغربجانطه في زمنه مشهورة كبيرة جدا وكان عدد أهلها يبلغ تمانمائة الف وكانوا يسمونها المدينة العظمي وكانت في اعلى الدرجات في الزخارف واللذات وكان امبيدقليس حين يصف اهل تلك المدينة يقول انهم يستوفون اللذات فلا يبقوا منها لغدد كانهم تحقةوا موتهم في اليوم الآتي بعد ذلك وانهم يؤسسون قصورهم العظيمة ويبالغون في اتقانها كانهم جزموا بالخلود وعدم الموت وكان يبعد نفسه عن التقلد بالمصالح العامة بل اتفق انهم طلبوه مرارا عديدة للسلطنة على ملكة اغريجانطه فابي ذلك وكان دائما يؤثر أن يعيش كالماد الناس على فغار الدُّنيا وجيرة الحكومات انماكان شديد الرغبة في الحرية وان تكون الاحكام برآى الجمهورية ودعا، بعض الناس الى وليمة فاجابه وذهب اليه فتأخروا بآتيان المائدة

في وقتها ولم يطلب احد من الجالسين حضورها فحصل له غيظ شديد من ذلك واراد حضور الطعام حالا فقال له رب المزل اصبر برهة من الزمن يسيرة فاني منتظر الوزير الاعظم رئيس المشورة فعند حضور هذا العظيم قام رب المزل والجالسون تعظيما له واجلسوه في ارفع المواضع العظيمة واختاره اهل ذلك المجلس ان يكون سلطان تلك الوليمة وكان لا يمكن هذا الوزير ان يمنع نفســه عن اموره الصعبة الشديدة فامر سائر من في الوليمة بشرب النبيذ صرفا غير بمزوج بالماءوان من امتنع من الشرب يصب على الله كأس من النبيذ والترُّم المبيدقليس في هذه الساعة الصمت والسكوت ثم في الغد جع جميع الناس وشكا من مساحب الوليمة ومن ذلك الوزير الذي كان تكبر في الوليمة وعرفهم بان ما ســلك في ثلك الوليمة مبدأ الظلم والجور وان مثل ذلك فيه مخالفة للقوانين ولحرية الجمهورية فبعد اقامة الدءوى حكم عليهما بالقنل فقتلا حالا وكان نافذ القول بحيث انه فسمخ مشرورة عنسدهم تسمى مشورة الالوف وامر أن القضاة يلزم تغييرهم في كل ثلاث سنوات لاجل ان يدور دور الحكم على الاهمالي ويتقملدوا منماصه الدولة وكان اذ ذاك حـكيم يقال له اوقرون فطلب من اهل المشورة ان يعطوا له مكانا يشيد فيه مشهدا مزارا لابيه الذي كأن فائقا عن غيره في صنعته وكأن اعظم اطباء اهل زمانه فقام امبيدقليس في وسط المحفل العام ومنع الاهالى من ان يسلواله فيما طلبه لان هذا كما زعم هو ضد العدل والمساواة التي اراد استعمالهـــا في جهوريتهم حتى لا يتمكن احد من العلو والرفعة على الآخر وهذا هو على رأيه اساس الحرية الجهورية ثم انه حصل طاعون عظيم مكث مدة من الزمن في مدينة سيليونتي حتى خربها وحصل للناس الزعاج شــديد حتى ان النساء كن يضعن حلهن قبل مضي مدة الجل فعرف المبيدقليس سبب هذا المرض وهو أنه نَاشيُّ من عفونة مياه النهر الذي يروى تلك المدينة ويعمها فاجتهد وردٌّ مجاري ذلك النهر التي كانت تصب في محيرات تلك المدينة وصرف سائر ما احتج له في

ذلك من ماله و اذا بالطماعون قد ذهب من عنمدهم فاخذ اهل تلك المدينة في الالعباب والحظوظ وصنعوا له ولائم عظيمة واشتهر امر المبيدقليس في تلك المدينـــة وشاع ذكره حتى أن جميع الناس أجتمعوا وقربوا له قربانا كالآلهة وأثنوا عليه وبالغوا في مدحه لرآفته بهم وشفقته عليهم ووقع ذلك من نفسه موقعا كبيرا وكمان امبيدقليس يزعم ان الاصل الاول لجميع الاشياء هو العناصر الاربعة التيهي التراب والماء والهواء والنار وكان يقول ان بين تلك العناصر وبعضها عــلاقة التــألف تارة والتنافر اخرى وانها دائمــا تنقلب وتنغير وانها لاتفني ابدا وان ترتبها بتلك الحالة قديم باق وكان يزعم ان الشمس قطعة نار كبيرة وأن القمر مهد مبسوط وله جرم كبير بشكل دائر مسطوح وان السماء مصنوعة من مادة تشبه البلور وكان مذهبه تناسخ الارواح فكان يزعم انها تتنقل في الاجسام وقال ان في حفظي اني كنت بنتا صغيرة ثم سمكة ثم طائرا بل اتذكر اني كنت نباتا وقد اختلفوا في موت هذا الفيلسوف والاشهر أنه حيث كان متولعا ومتشوفًا لكونهم يولهونه وأن يرى كثيرًا من الناس يعبدونه أراد أن تقوى تلك الحالة الى آخر عره ولذلك حين احس بالكبر ورأى نفسه قد حصل له الهرم قصد أن يتم عره ببعض أشياء خارقة للعادة تلائم ما جنم اليه فكان عدلته امرأه تسمى ايلانطه اعيت جيع الحكماء والاطباء في مرضها حتى جزموا بموتها واشرفت على الموت فعالجها هذا الفيلسوف ختى شفيت فقربت له قربانا عظيما وصنع وليمة ودعا اليها من الناس ما يزيد على ثمانين لاجل ان يظهر لهم احتجابه عن الابصار وغيبته فلما فرغت الضيافة ذهب بعض الناس للاستراحة عند بعض الاشحار وغيرها فعند ذلك صعد امبيدقليس سرا على بركان جبل اثينا وألني نفسه في وسط النيران كما نقل ذلك « هوراس » الشاعر في عاقبة هذا الفيلسوف وكان عنده غاية الجد في كلامه وكان له ذؤابة طويلة وله تاج من شجر الغار على رآسه عظيم منقوش وماكان يمر في طريق الا ومعه جلة من الرجال وكل

من رآه كان يحترمه احتراما كليا وكان كل منهم يسعى في ان يسعد بمقابلته في طريق من الطرق وكان يلبس في رجليه نعال الحديد ولما ألتي نفسه في النار فن شدة حرها قذفت فردة من نعاله خارج النار فرآها الناس بعد مدة وظهر لهم ما كان دبره في نفسه من الغش فحينشذ حيث لم يحزم رأيه اراد ان ينظم في سلك الآلهة فانتظم في سلك اهدل البهتان ولكن مع ذلك كان له بعض خصال ممدوحة كمحبة وطنه وعدم طمعه ولما مات والده مبطون الذي كان ملكا بمدينة اغريجانطه اراد جاعة النفلب على تلك المملكة فشرع المبيدوقليس في جع الناس سريعا وسكن تلك الفتنة ولاجل ان يظهر حب النساوى قسم جيع ما كان علكه بينه وبين من الفتنة ولاجل ان يظهر حب النساوى قسم جيع ما كان علكه بينه وبين من كان اقل منه مالا وظهر هذا الفيلسوف قريبا من الاولمبياد الرابع والثمانين ومات هرما جدا ولا يعرف مقدار عره بالتحقيق ولما مات شيد الاغريجانطيون له تمثالا لبق دائم الذكر

# ۔ ﷺ ناریخ سوقراط الفیلسوف ﷺ⊸

ولد هذا الفيلسوف في السنة الرابعة من الاولمبياد السابع والسبعين وتوفى في السنة الاولى من الاولمبياد الحامس والتسبعين وعاش سبعين سنة واتفق الاقدمون على عده من عظماء فلاسفة الجاهلية والله ذو فضائل وخصال حيدة وكان من اهالى اثينا من قرية صغيرة تسمى «الوبيس» واسم أبيه سوفروزين كان نقاش احجار واسم أمه فراميت وكانت قابلة تعالج النفساء تعلم أولا علم الفلسفة على انكسفوراس و بعده على ارخيلبوس الطبائعي ولكن لما رأى ان النظر في تلك الاشياء الطبيعية لا يجدى نفعا ولا يجمل للفلسني خصالا حيدة تعلق بقراءة علوم الآداب والاخلاق حتى قيل أنه واضع الحكمة العملية الادبية عند جميع

اليونان كما نبه عليه «قيقرون» في المقالة الثالثة من الاسئلة « الطوصةولانية » وقد تكلم عليه على وجه صريح مع غاية الاطناب في المقالة الاولى ونص عبارته يظهر لى كما هو رأى جنيع الناس ان سوقراط هو اول انسان استخرج الفلسفة من حيز الخفاء وأن تشبث غيره بذلك اكن هذا الفيلسوف وصل المقصد واظهر منها ما ينبغي سلوكه للانسان بحيث انه اشتغل بالبحث عن الخصال الجيدة والذميمة وعن الخير والشر واعرض عـا عدا ذلك قائلا ان جيــع ما يتعلق بالنجــوم والكواكب بعيد عن ادراكنا ومعرفتنا ولو فرض ان ادراكنا قوى وتوصلنا الى معرفة ذلك فلا جدوى لها في تحسين الاخلاق فاقتصر من الفلسفة على البحث المتعلق بالآداب واللائق لاطوار الانسان وما يليق له مدة حياته فهذا التفلسف الجديد الذي اخترعه هذا الحكيم صارمقبولا جدالما أن مخترعه عل بمساعلم فاقتدى به واحسن سسلوكه على قدر طاقتة فأدى حقوق المعاملة البشرية من رعاية مصلحة الوطن صلحا وحرباً وهو من بين الفلاسفة المشهورين الذي لم مذهب لقتال ولا حرب كما نبه على ذلك « لوقيانوس » في كـتابه المسمى مخاطبة المتطفلين الامرتين خاب امل حزبه فيهما وخاطر هو فيهما بنفسه واظهر الشجاعة جدا حتى انه في احداهما نجى من الهلاك «زنفون» حين سقط عن فرسه وهو مولى دبره فلولا أن سوقراط حله على ظهره وأبعده عن المصادمة وأتى له محصانه الذي كان انفات فركبه لهلاك باخذ الاعداء له ذكر هذه الواقعة « استرابون » وحصل أنه في المرة الثانية حين أنهزم الاثينيون وأنزعجوا بالكلية وولوا الادبار كان هوآخر من ولى ديره واظهر الجلادة حتى ان الاعداء لما تبعوا المنهزمين من جاعتم وجدوه منهيئًا للاقدام عليهم فلم يتجاسروا على تبعية الاعداء ذكر هذه الواقعة المؤرخ «اثينه » وبعد هاتين الواقعتين لم يخرج سوقراط من مدينة اثينــا اصلا وسلك طريقــا مغايراً لما سلڪه من مضي قبــله من جيع الفلاسفة من اذهابهم اغلب اعارهم في السفر لاكتساب العلوم والمعارف

والمعارف بمحاورتهم لعلماء البلمدان ولكن المبحث الفلسمني الذي تمسمك به سـوقراط يرغب من اطلع عليـه في انه يشـتفل بمعرفة احوال نفسـه اولى من أن يتعب نفسه وعقله بمعرفة ما لا يعني من أخلاق الغير وعوائده فاستصوب اجتماب مشقة الاسفار التي لا يمكنه ان يتعلم فيها ازيد مما يتعلمه في اثينا مما يتعلق باصلاح بلاده وترتيبها الذي ينبغي تقديمه على النظر في عوالد الغرباء ولما كانت الفلسفة الادبية علما اغلبه عليات لا عبارات رتب قانونا كليا وهو انه ينبغي للعاقل أن يسلك ما يأذن به العقل السليم والطبع المستقيم ولذلك لما صار من ارباب مشورة المدينة وتعاهد مع الاهالي أن لا يبدى رأيه الا بما تقضيد القوانين امتنع امتناعاً كليا عن أن يقر على الحكم المخالف للقوانين حتى أنه بموجب القوانين حكم على تسعة من رؤساء العساكر بالموت فقتلوا جيعا و لم يمنعه من ذلك كونه شــقعلى الاهــالى ولا تهديد الاعيان له عليه لما أنه لاحظ أن صاحب الفضائل والشرف لا يليق له ان ينقض عهده ليحب الناس ولم يعهد له وظيفة الا هذه المرة غير انه ولو كان من الآحاد كان معتبرًا في أثينًا بسبب حسن سلوكه وفضائله بحيث يزيد احترامه عن احترام ارباب المشورة واما احوال نفســه وبيته فكان له بهـــا غاية الاعتناء ويذم من يهمل ذلك فكان نظيف في الملابس و البدن منهيبًا بهيئة الحيا، والاحتشام مع التوسط الذي لم يبلغ درجة المترفهين ولم ينزل الى مرتبسة المتقشفين ومع كونه ليس من ارباب الثروة كان خليا من الطمع فكان لا يأخذ شيئا من تلامذته وكان يلوم غيره من الفلاسفة بمن يبيع التعليم بالدنيا ويسعر الدروس بالاثمان عظيمة او حقيرة على حسب شهرتهم وكان كثيرا ما يقول كا نقله « زنفون » عجبا لمن صناعته تعليم الاخلاق كيف يخطر له ان يتخذ ذلك مغنما أفلا يكفيه على اعتمالُه ان ينسب اليه انه اصلح حال انسان وانه اغتنم من تلامذته محباله أفلا يكون هذا من اعظم المنافع وادوم الفوائد وكان انتيفون السوفسطائي من كراهته لبعض اخلاق سوقراط اراد تحريمها فقال لسقراط ذات يوم في شأن

عدم الحرص الحق معك في عدم اخذك شيئا من تلامذتك وهذا دليل صحيح على الله من خيار الناس و دلك لانك لو اردت بيع بيتك او بعض "يابك او مناعك فانك لا تبيعه الا بكمال قيمته فضلا عن كونك تعطيه مجانا بلا مقابل ولما عملت في نفسك الك لا تعرف شيئًا فلا يمكنك تعليم غيرك عرفت ان الاولى لك ان لا تأخذ الاعلى ما يمكنك تعليمه ويكون اخذك حينئذ اكثر دلالة على فضليلتك من عــدم الاخذ رأسا ثم ان سقراط لم يجزعن الخام هدذا السوفسطائي حيث بين له ان هناك اشياء يمكن استعمالها على وجه لائق نارة وغير لاثق اخرى وان هناك فرقاً بين الانسان الذي يهدى من ثمر اشجاره لاحبائه وبين من يبيعه لهم وبالجلة فلا يتوهم ان سقراط كان له محل معين للتعليم كغيره من الفلاسـفة الذين كأنو ا يعطون الدروس في محالهم الممينة في اوقاتها المعلومة عندهم وكان من دأبه في التعليم أن يعلم بالمخاطبات والمحادثات في أي زمن وأي مكان وأي أنسان وكأن رجل يقــال له ماليطوس اتهم ســقراط بعدة ذنوب كــائر منهــا انه لم يعتبر الآلهة المعبودة عند اهالى اثينا بل احدث له معبودا والواقع ان هدده التهمة اكذب التهم و ذلك لان سقراط كان يأمر كل من يسأله في شأن ذلك باتباع ما ينطق به كهانة هيكل الشمس ودلفيس اللذين هما معبو دا الاثينين وكان جواب الكهانة انه ينبغي لكل انسان أن يسلك في عبادته مسالك أهل بلده ولذلك كأنت طريقته في القربان كطريقتهم حبث يقرب الاشياء اليسيرة من ملكه قدر وسعه ويزعم ان ذلك مقبول اكثر من القربانات الثمينة الجسيمة التي يقربها الاغنياء لأن ذلك وسمعة ولم يمكنه أن يعتقد أن عبادة الاغنياء مقبولة والفقراء منبوذة بل اعتقاده ان المرضى عند المعبود ما يصدر من اهل الصلاح وبالجلة فلا شيَّ اوفق للدين واسهل من الصلوات والادعية للمعبود ولكن ينبغي للداعي ان لا يسأل مولاه شيئًا معينًا بل يفوض له بأن يطلب منه ما يكون صلاحًا لنفسه وذلك لانه لو طلب منه مالا او جاها لكان كن يطلب منه أن يقيمه في حراية أو ميدان لعب

العب مع انه لا يدري عاقبة ذلك وبدلا عن كونه يأمر المتدين بعبادة بتركها كان يأمر من لا دين له بالتدين فقد بين « زنفون » الطريقة التي سلكها سقراط مع ارستدوموس الذي كان لا دمانة له و يسخر بالعبادة فوصله سقراط الي محبته الدمانة والعبادة فاذا قرأ القارئ فيكتاب زنفون ونظر ما قاله سقراط في القضاء والقدر يتعجب من معرفة فيلسوفي في الجاهلية عقائد توحيدية مستقيمة وكان سقراط فقيراً ومع ذلك كان مسروراً من فاقته لزعم أن فقره باختياره واله لواراد الغني لقبل الهدايا التي كانت تأتيه من احبائه وتلامذته فانه كان لا يقبلها منهم ويردها رغما عن انف زوجته التي كانت لا تذوق لذة فلسفته وكان سالكا في أمر معيشته مسلك الضبق والصعوبة حتى اتفق ذات يوم أن السوفسطائي الذي تقدم ذكره تجاري على سقراط وغيره بانه في غاية الفقر والذل والمسكنة وان حالتك هذه لا يقنع بها احد ولو رقيقًا وقال له ايضًا أن قوتك اخشن الاقوات وملبسك ملبس المساكين بحيث آنه قيص وأحد للشستاء والصيف وأنك داتما حافي الرجلين لانعل عندك فقال له سقراط الك قد غلطت في هذا و اخطأت حيث ظننت أن السعادة أنما هي بالغني واللذات والواقع أني ولو ظهر لك فقرى في هذه الحسالة فاني اسعد منك لاني ارى الغني المطلق خاصا بالمعبود وكلما اكتني الانسان بما عنده ولم ينظر لما عند الناس قرب من اوصاف الالوهية ولم يتفق ان احداكان اصنى باطنا من سـقراط لان احواله كان لا ينشأ عنها الا التعجب لا سيما في مثل مدينة اثينا التي كان مثل هذا السلوك فيها أمر ا عجيبا لان من لم يكنه بهذه المدينة ان يتأسى به كان يعترف له بحسن السير وانه على حق فحسن سلوك ستقراط اسرع اليه اعتمار الناس له وانجذبت اليه التلامذة حتى كان جيمهم يؤثر أستماعه على الاشتفالات بالحظوظ والشهوات وقد عظم جذب قلوب الناس له حيث كان اكثر تشديداته على نفسه قام مقامها السهولة واللين مع التلامذة وكان أول ما يبدأ بتعليم لهم الديانات وكان يجملهم

على العفة والتباعد عن اللاذ ويقول الهم أن الأنهماك على اللذات يضيع على الانسان اشرف صفات نفسه وهو الحرية وكانت طريقته في تعليمهم الآداب جاذبة لهم لانه كان لا يتحرى وقتا ولا استحضارا ولا مقاما مخصوصا بل بحسب ما ينجلي لقريحته ويخطر بباله من المصادفات وكان يفتنح التعليم بكيفية سائل فاذا اجيب تكلم وباحث وناقض وبرهن حتى يكشف لهم الحقيقة وكان يمضى من يومه جزء كبير في تلك الادبسات ولذا لم يجتمع به احد الا و اخذ فائدة جليلة هكذا ذكر زنفون ومع ان سقراط لم يعقب شيئًا من التأليف ليشهر فضله فيكفيه شاهدا على الفضائل كتب افلاطون وزنفون التي نقلا فيها الآداب والعمارف فانهما توافقت نقولهما لاسيما فيما يتعلق بالناظرات ممايدل على استيعابه مباحث المقامات بترتيب حسن والبرهنة على كل مقام بما يليق له وأن لم تكن الفاظ تلك الكتب عين ألفاظ سقراط خصوصا ما ينقله افلاطون كما شهد به سقراط نفسه لما قرئت عليه مخاطباته التي جمعها افلاطون المسماة « لوسيس المحبة » اما زنفون فكان في نقل العبارات اشد تمحريا من افلاطون فكان ينقل الادبيات التي تقع بين سقراط وغيره كما يسمعها ومن العجائب ان سقراط الذي دائمًا يحث الناس على العبادة ويعظ الشبان ويأمرهم بالتباعد عن اللذات والشهوات يحكم عليه بالموت بدعوى انه كافر بآلهة اثينا مفسد لاهاليها لكن لا عجب حيث كأن الوقت وقت اختلال في الدولة وكثرة الظلمة الحاكمين بها فكانوا ثلاثين ظالما ولنذكر لك سبب ذلك فنقول كان اعظم هؤلاء الظلمة تليذ سقراط المسمى « اقرسسياس » كما كأن « القبياده » من تلامذته فزهدا في الفلسفة لما يها من المواعظ غير المناسبة لطمعهما والهماكهما على اللذات فتركاه فاما افرسياس فصار اكبراعداله بسبب تشديده عليه في اللوم على سوء السير والظلم فلما صار من جلة الثلاثين لم بتمن الا اعدام سقراط خصوصا وسقراط كان اذا بلغه ظلهم وعتوهم تكلم فيهم وشتع عليهم مع السب ولا يخاف سـطوتهم ولما رآهم اكثروا القنل في الاهـالي والاعيان لم يمنع

نفسه من أن قال في شأنهم في محفل الناس أذا كأن راعى البقر تنقص عدية بقره كل يوم وبغادرها نحيفة هزيلة فن العجيب عدم اعترافه بانه لا يصلح لرعايتها ففهم اقرسياس وخارقليس اللذان كأنا رئيسي ارباب الظلم ان سقراط يعنيهما بضرب هذا المثل فرتبوا قانونا ينهى عن تعلم المحاورات بمدينة اثينا ومع كون سقراط لم يتخذ التعليم حرفة فهم ان المنع من اجله وان غرضهم منعه ان يتكلم مع من طدته الاجتماع به بمثل هذه الامثمال الادبية فذهب بنفسم لاثنين بمن رتبوا هذا القانون ليسألهما عن بيان ذلك لكنه حيرهم بدقة اسئلته فلما بهتا وضاقا منه قالا له صراحة انك منهى عن مخاطبة الشبان ابدا فقال لهما فالى اى زمن تمتد الشبوبية فقالاله الى ثلاثين سنة فقال لهما ان سألني سائل عن مكانكما اجيبه او لا فقال خارقليس نعم اجبد وقال اقرسياس أنما انت منهى عن لمات الناس الذين كلت مسامعهم من كلامك فقال سقراط ان سألنى من تبعني ما هي الشفقة والانصاف فهـل اجبه فاجابه خارقليس بقوله نعم ورعى البقر ايضـا معرضا له بالمثل السابق وقال احذر ان تكون سببا في نقص البقر ففهم سقراط انه لا ينبغي الاتساع معهم في الكلام بازيد من ذلك وأن مثل البقر أغضبهم منه غاية الغضب ولما رأى هؤلاء الظلمة ما اشتهر به سقراط عند الناس من الفضائل احبوا أن يمهدوا للانتقام منه يتبغيض الاهابي فيه اولا فامروا رجلاً يقال له « ارطوفان » بذلك فاخترع لهم حكاية طويلة سماها بالسحاب وهي كنابة عن امثال في تقبيح من يظهر خلاف باطنه فلما اجتمعت الاهالي في لعب عومي صار ينزل هذه الامشال القبيحة على سقراط بسماع الاهالى ومن يسمع يخل فانتدب عند ذلك ميليطوس وعرض نفسه وقال أن ذنب سقراط كبير محتو على ذنوب وذلك لانه لا يعتقد آلهة اثينا واخترع آلهة غرباً، ولم يكفه ذلك بل صار يعلم الشبان على احتقسار اهاليهم وحكامهم فيستحق القتل ومع تعصب هؤلاء الظلة عليه خصوصا اقرسياس وخارقليس اللذين كأنا من تلامذته لو انقاد سقراط واحتج عن نفسسه (11)

في ما أتهموه فيسه لعفوا عنه لكن منعه كبره ولم يرض بدفع الغرامة متعللا بان دفعها نوع اعتراف بالذنب ولما طلبه القضاة ليقضى على نفسه قأل بهيئة الكبر أن حتى أن يكون مصر في مدة حياتي من خزينة المدينة فهذا كله أوجب الجيع ان يقضوا بموته كان فيلسوفي يسمى لوسياس ألف امثالا ليستعملها فقرأها بين ايدى القضاة فلما قرأها سقراط قال انها عظيمة وردها لصاحبها قائلا انها لا تصلح لى فقال لوسياس كيف لا تصلح لك وقد اعجبتك فقال له يا صاحبي يوجد في الشياب والنعال ما هو عظيم لكنه لا يصلح لكل احدد ومدح سقراط تلك الامثال كان في محله غير ان لوسياس لما كان سالبكا فيها مسلكا لا يصلح لعدل وطهارة نفس سهقراط قال ما تقدم ثم انه لما حكم عليه بالموت وضع في السجين فبعد مدة ايام اعطوه نباتا سميا فابتلعه ومات منه وهذه كانت طريقتهم في كل من حَكُمُوا عُونَهُ ذَكِر ديوجينس لايرقه ان سقراط تزوج في عمره بامر أنين لم يعرف منهما الاحال « زنتيه » التي اعقب منها ولده « طنيو رقليس «وكانت مشهورة بسوء الحلق وكان يتحملها كثيرا حتى أنه لما سئل عن سبب تزوجها قال أنى أردت ذلك لاجل أن أتحمل أخلاق الناس كلهم متى تجلدت لتحمل هذه المرأة وكان يدعى ان معد قرينا من الجن يهديه لبعض الامور حكى ذلك افلاطون وغيره من قدماء المؤلفين بل كثير منهم كتبا في هذا الشان بخصوصه وتوفي في السنة الاولى من الاولمبياد الخامس والتسعين وعره ثمانية وستون سنة

## ۔ ﷺ تاریخ افلاطون الفیلسوف ہے۔

ولد هذا الفيلسوف في السنة الاولى من الاولمبياد الثامن والثمانين وتوفى في اول الاولمبياد المتم مائة وثمانية وعمره احدى وثمانون سنة كان لوفور علم وشهرة مذهبه يلقب الالهى وكان من اشهر عشيرة في اثبنا التي هي ميلاده وكان ينسب

من جهدة أبيه السمى اريسطون الى قدروس ومن جهدة امه بيريقتبون الى سولون وكان يسمى اولا ارسطوقليس ولما كان ذا قامة طويلة ضخما عظيم الجبهة عريض الاكتاف سمى باسم افلاطون واشتهر به لاغير حكى أنه في صغره يقطر النحل العسل على شفتيه فتفوء ل له من ذلك بالفصاحة العجيبة وكان كذلك حيث امتاز بها في اليونان واجتهد في الشــــر من صباه وعمــل أبيـــاتا محزنة وقصيدتين في التوجع من صروف الدهر ثم لما اخذ في تعلم الفلسفة احرق ذلك بالنار وسلمة ابوه لسقراط ليعلمه وعره اذ ذاك عشرون سنة وكان سقراط رأى في الليلة التي حضر اليه صبيحتها كأنه امسك بطبر صغير وضمه لصدره ثم ظهر ريشه نشر جناحيه يقوة وصعد الهواء بسرعة وغني بصوت حسن وأستمر على ذلك فلما اتاه صبيحتها افلاطون فسر تلك الرؤيا به وانه ستكون له شـهرة عظيمة فاستمر افلاطون متعلقا بســ قراط مــع الصداقة فلمــا مات أجتمع برجــل يسمى اقراطولس كان يتتبع طرق هيرقليطس وأجتمع بحكيم آخر يسمى هرموجينيس كان يتبع برمنيدس فلما بلغ من العمر تمانى وعشرين سنة ذهب الى مدينة ميغار فيها العلوم الهندسية على ثيودورس ثم توجه الى مملكة ايطاليــا لاجل ان يسمعً الفيثاغورسيين المشهورين الذين هم فيلوليوس وارخيتاس الطارنتي وأوريتوس فلم يقنع بما تعلم من هؤلاء المعلمين العظمام بل توجه لمصر للتلقي عن حكمائها وقسسها وكان عازما على السفر الى بلاد الهند للتعلم عن المجوس لولا المحاربة في بلاد آسيا ثم لما تم اسفاره رجع الى اثينا واستوطن بقرية تسمى اكدهيه وكان هواؤهاغير معتدل وانما اختار استيطانهما لاجل هضم سمنه وصحة طبيعتــه فنفعه ذلك فرض اولا بحمى الربع التي مكثت معــه ســنة ونصفــا ثم لما سلك الحمية والقناعة ذهبت عنه وعاد اكثر بماكان في الصحة وحضر القتال ثلاث مرات الاولى بملكة تناغرا والثانية بمدينة قورشه والااللة بجزيرة

ديلوس وانتصر الحزب الذين كان هو معهم في المرة الاخيرة وسافر ايضا ثلاث مرات الى مملكة سيسيليا ﴿ المرة الاولى ﴾ كانت للفرجة ومشاهدة نيران جبال اتنا وكان سمنه اذ ذاك اربعين سمنة فذهب الى الملك دينيس الهرم الظالم الذي كان يتمنى كثيرا رؤية افلاطون فأدته جراءته الى التكلم مع هذا الظالم في امور سلطنته وخاطر بنفسه ولو لا شفاعة « ديون » «وارسطومين » عند الملك لقتله ولكهنه اعطاه لبوليدس الذي كان بجانبه رسسولا من الله لقدمونيا وامره ان متصرف فيه كالرقيق فذهب به الى مدينسة « جينًا » وباعه فيها وكان اهل تلك المدينة قد شددوا في أن من مر من الاثينيين بجزير تهم يقتلونه فاحب قرمندل اجراء هــذا القانون عليه وقتله فاسعف هذا الحكيم بعض كبارهم وقال ان هذا لا يجرى على خاصة الفلاسفة فاكتفوا ببيءه فنحسنحظه اشتراه انقرسيس القيرواني كان بتلك المدينه أذ ذاك فدفع فيه من المعاملة التي تسمى مينة عشرين وبعثه لاصحابه باثينا فاما بوليدس القدموني فهزمه قبرياس ولم يرجع عنه حتى هلك غريقا وسبب ذلك بيعه لافلاطون الفيلسوف كما اخبر بذلك بعض الجان افلاطون وبلغ دينيس الظالم ان افلاطون رجع لاثينــا فخاف ان ينتقم منه بحث النــاس على مقاتلته فكاتبه بطلب الصفح والعفو عن زلاته فاجابه افلاطون بانه لا يكن عندك شاغل من ذلك لحصول الصفح و ايضا فاشتغالى بعلم الفلسفة حفظ فكرتى عن تخيل مثل ذلك ثم ان بعض الاعداء عير افلاطون بان دينيس الملك أهمله وطرحه من فكره فقال افلاطون أن دينيس لم يترك افلاطون بل افلاطون هو الذي ترك الملك وأهمله ﴿ المرة الثانية ﴾ ذهب الى سيسيليا في مدة الملك دينيس الاصغر بقصد وعظه وامره باعطاء الحرية لاهل بلاده او ان يسمير فيهم في الحكم على منهج حسن فاقام بها اربعة اشهر فلا وجد أن الملك لم تنفعه الموعظة بل نفي من مملكته « ديون » وأستمر في سياسته على طريقة أبيه الظالمة رجع الى أثينا رغما عن هذا الملك مع احترامه له غاية الاحترام وبذله الجهد في اقامته عنده ﴿ المرة الثالثة ﴾ ذهب لتلك المملكة بترجى

يترجى الملك في اعادة «ديون» المنني وان يتجرد عن ظلم السلطنة فوعده الوفاء بذلك ثم لم يوفه فلامه افلاطون بخلف الوعد واغاطه غيظا شديدا حتى انه خاطر بنفسه للهــلاك فلولا ان ارخيتاس الطارنتي بعث رســوله للملك بســفينة يحضر فيها افلاطون وترجى الملك في الصفح لاهلك، ولما حضر هذا الرسول فن شدة الاعتناء بشفاعة ارخيتاس اطلق افلاطون وانزل له في السفينة اهبة السفر ورجع افلاطون الى اثينا عازما على عدم الخروج منها فقابله اهلها بالاحترام الكلي وسألوه ان يكون من اهل حكوماتهم فامتنع ورأى ان ذلك مع تغير اخلاقهم وعوائدهم لا تمرة فيــه ومع ذلك فكان مشــهورا محبــوبا في ســائر اليونان حتى في المواسم الالمبيةية يرونه كانه اله نزل من السماء ومع ما كان لليونان على اختلاف اممهم من شدة الرغبة في هذه المواسم حتى اشتهروا بها في كل جهة كانوا متى حضر هذا الفيلسوف يتركون سائر ألعاب الموسم ويعمدون للتأنس بمغسالطنه ونظره وعاش اعزب مددة حياته ملازما للعفة والقناعدة والتحفظ من الشهوات حتى من الصبي وكان نادر الضحك وكان اميرا على نفسه في هواها وكان لا يغضب ابدا حتى ان شابا من ملازميه ذهب الى اهله ذات يوم فوجد اباه غضبا فتعجب غاية العجب ولم يستطع منع نفسه من الضحك لكونه لم ير ذلك مدة ملازمته لافلاطون ولم تشمئر نفس افلاطون الامرة واحدة على عبده عند ما اذنب ذنبا جسيمًا ومع ذلك بعاقبه بنفسه قائلًا لا يليق لى مع يسير من الغضب استيفء العقوبة بل امر واحدا من عبيده فعاقبه وافلاطون كان سوداوى الطبع كثير الفكر والتأمل ومع ذلك كما ذكره ارسطو كان لينا رفيقا بشوشا بل بما مزح مزما لطيفا وكان يشير احيانا على « ديون » و « زنقر اطس اللذين كانا في اخلاقهما صموبة بالتخلق بالبشاشمة كي يقبلا عند الناس وتكون لهما اخلاق حيدة كانت تلامذته كثيرة من مشاهيرهم اسبوسيبس ابن اخته وبوتونه زوجة اوريمندون ومنهم ايضا زنقراطس القلسدوني وارسطو الشهير ويقسال

ان منهم ايضا ثبوقراطس وكذلك ديمو ثينس كان ينتمي اليسه ويدل على انه تَلَيْذُهُ أَنَّهُ ذَهِبِ الى محل لِيحتمي فيسم من بطش « انطباطر» به فبعث له افطباطر رجلا أسمه ارخياس ليمخرجه من ذلك المحل و امره ان لا يقتله فذهب ارخيــاس اليه وصار يتحيل عليه ويقول له اخرج من هذا المحل ولا ضرر عليك فلم يقبل منه وقال له معاذ الله بعد ما سمعت من زنقراطس وافلاطون ان الارواح باقية لا تفني فهل مع ذلك يمكنني أن أوثر حياة الذل على موت العز وكان من جلة تلامذته «لاثينيا» و«اكسيوسه» اللتان كانتا تلبسان زى الرجال للياقته بالنعم الذى شرعتا فيه وكان افلاطون يعتني علم الهندسة اعتناء تاما ويقول انه لازم لتعلم الفلسفة حتى كتب على باب المدرسة لا يدخلها الا الماهر في علم الهندسة جيع كتب افلاطون ما عدا المراسلات تلاشت و ذهبت بالكلية ولم يبق من المراسلات الا اثنا عشر كانت على منهج المخاطبات ولا مانع من قسمتها ثلاثة انواع الاول في رد شــبه السوفسطائية الثَّاني في كيفية تعليم الشبان الشالت فيما بليق بمن بلغ سن الرجولية ويمكن ان تقسم بملحظ آخر الى أقسام اخر الاول المخاطبات التي حكاها عن نفسه كما في مقالاته القانونية وغيرها بما دونه على انه مذهب له بما فيه من الاجتهادات القسم الثاني ما حكاه على لسان غيره من الفلاسفة مثل سقراط و « ثينا » و « بو ميدينيس » و « زنون » فان حكايته له تشبه تر جيحه مع عدم الجزم به ومعكون ما قاله افلاطون في مخاطباته عن لسان سقراط صحيحا جاريا على نسق سقراط في تأليفاته وجدله فلا تظن انه عين مذهب مقراط حيث ان سقراط نفسه لما قرأ عليه مخاطبة افلاطون التي سماها «لوسيس المحبة» كذبها وقال لقد قولني هذا ما لم اقل كانت طريقته في التأليف بليغة متوسطة لم تنحط الى زتبــة النثر والحكايات ولم ترتق الى رتبه الاشعار في البلاغات كا شهد له بذلك تليذه ارسطووقال« قيقرون» الاديب عبارة افلاطون شريفة منيفة بحيث لو نزل شيُّ من الوحي على لسمان البشر لما تمير عن كلامه وكان بانسيوس يسمى افلاطون اومسيروس

اومسميروس الفلاسفة اي بليغهم ولذاكان بعضهم اذا مدح حكمه يقول انهسآ اوميروسية والهية قد دون مذهبه من ثلاثة من مذاهب الفلاسفة فتبع هيرقليطس في الطبيعيات والمحسوسات وتبع فيثاغورس فيما وراء الطبيعيات وفي العقليات وتبع سقراط في القوانين والآداب وفضله على الاثنين فاقتدى به وحده في ذلك ذكر لوطرقس في المقالة الاولى من كتابه المسمى آراء الفلاسـفة في الفصل الشالث أن أفلاطون قال شلائة أصول الآله والمادة والادراك فالآله يشبه عقل العقول والمادة تشبه السبب الاول للتولد والفساد والادراك كجوهر روحاني قائم بذات الاله نعم عرف ان العالم خلقة اله ولكنه لم يعن انه مخلوق من عدم محض بل عنى أن الآله أنما نظم من تلك المادة القديمة هدا العالم وشكله بالاشكال المتنوعة بمعنى أن الآله أخرج المادة من حير العمي الى حير الظهور وميزها عن بعضها حتى صارت هدذا العالم الشبه بمعمار يصور البيت بالاكات الحاضرة كالحجر وغيره كان الناس يقولون أن أفدلاطون يعرف الاله الحقيق معرفة جيدة وهذا اما من جودة ذهنه اومما اطلع عليــه من كتب العبرانيين لكن ينبغي لنا ان نقول كا قال مارى بولس ان افلاطون كان من الجاحة الذين يعرفون الله حق المعرفة لكنهم تاهوا بسبب مذاهبهم ولم يعظموه كواجب الالوهمية بل ضلوا فوقع من افلاطون في كتابه المتعلق بالالهيات اله نوع الالهة مراتب ثلاثا علويين ومتوسطين وسفليين فالملويون على زعم هم سكان السماء المرتفعون على جيسع العالم و بسبب علومسكنهم وطبيعتهم لا يتمكن الانسان من مخالطتهم الا بواسطة المتوسطين الساكنين في الهواء و يسمون جنا وهؤلاء المتوسطون كوزراء العلويين بالنسبة للعالم لانهم يوصلون اليهم الاوامر ويقبلون القربان والنذور للعلويين وكل واحد منهم يحكم اقليما من العسالم وهم الرؤساء في الكهانة والاخبار بالغيبات وهم المخترعون لخوارق العمادات و الظاهر أن افلاطون نسج ذلك على منوال ما وجده في الكتب السماوية من

وظائف الملائكة النوع الثالث السفليون جعل مسكنهم الانهار وسماهم انصاف آلهة وجملهم رسل المنامات والعجائب كالآلهة المتوسطين وزعم ان جبع عناصر العالم وسيأثر اجزاله ممتلئة بهذا النوع الشالث وقال انهم قد يظهرون في بعض الاحيان لابصارنا ويختفون احيانا والظاهر ان قدماً، حُكماء الابم غير المتمدنة اسسوا مذاهبهم وألفوا كتبهم في الامور السفليات وتحوها من هذه الاصول كان افلاطون يعلم تناسخ الارواح بالطريقة التي تعلمها من فيثاغورس ثم أتخذ ذلك طريقة له وسلك فيها منوالا خاصا به غير مندوال فيثاغورس كما يوجد في مخاطباته ومسع ظرافة مخاطبته المتعلقة ببقاء الروح وقع فيها في غلط فاحش من جهة زعمه انها مركبة من جزئين جسماني وروحاني ومن جهة قوله انها موجودة قبل الجسم وانها اتت من السماء لتدخل في الاجسام المختلفة لتحيى بهما وتعود الى السماء بعد ان تطهر من المحال التي كانت فيها ثم بعد مضى جلة سنين ترُوحن بالثاني عدة اجسام مختلفة فهي دائما متنقلة بين طهارتها من الاجسام تارة و تنجسها بها اخرى ومن السماء الى الارض ولما كانت عقيدته أن الارواح لا تخلو بالكلية عما أدركته سابقا في تواردها على الاجسام المختلفة زعم ان المصارف ليست تجديدا بالكلية بل منها ما هو تذكار لما سبق لها ادراكه وكاد ينمحي منها و بني على ذلك سبق الارواح في الوجود على الاجسام ولا حاجة الى بسطآراء هدذا الفيلسوف زيادة عن ذلك بل يكفينا أن نسلك مسلك الاختصار ونقول أن مذهبه في محلات كثيرة مبتكر ذو شأن عال بنوه بكون صاحبه حرياً بما لقب به من أنه الهي وباعتباره في أعلى رتب الفلاسفة توفي هذا الفيلسوف في السنة الاولى من الاولمبياد المتم مائة وثمانية وكان عره احدى وثمانين سنة ووافق يوم وفاته يوم ولادته

#### ۔ ﷺ تاریخ انتیثینوس الفیلسوف ہے۔

ان تليذا لسوقراط وعصريا لافلاطون وغيره من يقية التلامدة انقسمت لامذة سـقراط بعد وفاته ثلاث فرق مختلفة فرقة تسمى الكلبية وفرقة تسمى لاشراقية ويقال لهم افلاطونية وفرقة تسمى القيروانية وكان التيثينوس نميخ الاولى وسميت بذلك قيــل لانهم كانوا في معيشتهم مثل الكلاب وقيل إن محل تعلمهم كان بعيدا جدا عن باب من ابو اب اثينا يسمى باسم يوناني نريب من معنى كلب كان والده من اثينا واسمه كاسمه وكانت امه رقيقة وحين كان يقال له ان امك من ارقاء افروجية يقول لا عيب في ذلك لان التي تزعمها ليونان أم الآلهة المسماة قبلة كانت أيضًا من تلك البلدة ﴿ أُولُ تُلَذَّتُهُ كَانَتُ لَمُعْلَّمُ الْبِلَّا الخطيب جرجياس ثم اشتغل بتعليم طائفة مخصوصة وكان بليغا فصيحا عذب الالفاظ فلذا هرع الناس اليه من سائر المواضع ليسمعوه ثم بلغه صيت ســقراط وشهرته فاشتاق اليه وذهب لسماعه ثم عاد مسرورا منه جدا حتى انه استصحب نلامذته وعاد بهم اليه وطلب منهم ان يكونوا اخوان بمكتب ســقراط وانه لا بأخذ لنفسه بعد ذلك تلامذة وكان مسكنه عينا بوره فكان يسيركل يوم اربعين غلوة ليسر برؤية سقراط وسماعه ورواية العلوم الحكمية عنه كأن استاذاً اكن كان سالكا في معيشته مسلك الضيق والصعوبة وكان دائما يدعو الاله ان قضى عليه بالانكباب على الشهوات ان يسلب عقله فكان يجنع للصموية جدا حتى في حكمه على التلامذة وكان اذا سـئل عن ذلك يقول أفليس الطبيب يسلك مثل هذه الطريقة مع المرضى وهو اول من لبس العباءة العريضة المبطنة وأتخذ الحرج والعصا فلذا صارت هده الثلاثة خاصة بالكلبية وبغيتهم التي يظنون انهم بسببها يتمتعون بسعادة ابدية كان لا يأخذ من لحيته شيئا بل كان لا يعتني بشأن ملبسه كان لا يعلق آماله الا بالعلوم الادبية ويقول أن غيرهــــا

من العلوم لا فألدة فيه بالكلية كان يعظ الملك ويحثه على اتباع المحامد وينهاه عن المفاخر كانت الكلبية تستعمل التشديد والصعوبة في معائشهم وكانت اقواتهم خصوص الفواكه والقبول لا يشربون سوى الماء ولا يجدون مشقة في النوم على الارض وكانوا يقولون ان خصوصية الاله عدم احتياجه لشيّ اصلا فاشد النساس قربا للالوهية اقلهم احتياجا وكانوا جيعا يفتخرون باحتقار الاموال والحسب وجميع الصفات سواء كانت من الفضائل والفواضل وغاية الامر انهم كأنوا لا يخجلون من شيُّ ابدا ولا يخشـون المعرة حتى من الامور الفـاضحة ولا يعرفون الحياء فلا يحترمون احدا كان هذا الفيلسوف في غاية الفطنة وصفاء العقل وكان اليسا جدا يتكلم في كل مجلس بما يجب اهله واشتهر بقوة العزم والشجاعة في واقعة « تناغرا » وحصل له من يد الاعتبار والاحترام وسر من ذلك سقراط جدا ثم بعد مدة من الزمن قيل لسقراط ان امه افروجية فقال متعجبا أتظنون ان مثل الرجل العظيم ينشأ من رجل وامرأة اثينيين ثم ان ســقراط لم يتمالك نفسه فيما بعد ان عيره بانه متكبر نظره سقراط ذات يوم وهو يوجه خروق عباءته لجهة الناس فصاح به سـقراط وقال له قد ظهر كبرك من خلال هذا الخرق لما يلغ هدذا الفيلسوف ان الاثينيين بفتخرون بانهم ولادة المديندة التي هي سكنهم فسنخر منهم وقال مستهزئا بهم وكذلك الهوام تشارككم في هذا الافتخار حيث تقيم دائما بمحل ولادتها كان دائما يقول نسيان الشر انفع علم للانستان جاءه رجل بابنه ليكون تليذا له وسأله ما الذي يحتاجه ابني حالا فأجابه يحتساج الى كتاب جديد وقلم ولوح جديدين قاصدا بذلك افهامه ان عقل ولده كشمعة لم ينتقش فيها شي سئل مرة ما الذي ينبغي طلبه في الدنيا فاجابه موت الانسان سعيدا حصل له غيظ شديد من حساده الذين كانوا يرعاهم حسدهم دائمنا كرعى الصدأ للحديد فكان يقول لو خيزت بين ان اكون غرابًا أو حاسدًا لاخترت أن أكون غرابًا لأن الغربان لا تأكل الا الميتَّة وأما الحساد

الحساد فانهم يأكلون لحوم الاحياء اتفق ان شخصا قال له ان الحرب يأخذ اشقياء الناس فقال له يأتي باشقياء اكثر مما اخذ سألوه ذات يوم عن الالوهية فقال لا شيّ يشبه الاله فن الجنون تعرض الانسان لمعرفته بحاسة كان يقول يلزم اكرام الاعسداء لانهم اول مبادر بكشف العيب وافشائه فبهذا هم أنفع من الاحباب لجلهم لنا على الاستقامة والرجوع عن المعايب كان دائمًا يقول يلزم الانسان محبدة الصديق المسالح اكثر من محبه القريب لان لجة الفضيلة اقوى وآكد بكثير من لجمة القرابة وقال انتظام الانسان في ساك قليل من الحكماء المتعصبين على الجم الغفير من الجمني اولى له من العكس سمع ذات يوم كثيرا من الاراذل يمدحه فقال ما الذي صنعته من سي الافعال حتى مدحني هؤلاء الاراذل كان يزعم ان الحكيم لا يلزمه ان يجرى على نهيج القوانين بل يجب عليه العمل بمقتضى حميد الخصال كان لا يستغرب شيئا ابدا ولا محصل له غم من مصيبة لما أنه متبصر في الامر قبل وقوعه منهى لعاقبته مستعد لكل ما يحدث من النكبات كان يقول الحكمة والشرف شيُّ واحد والشرف أما هو الحكيم قال الاحتراس كالسور المحكم لا يمكن هدمه ولا اخذه بغتة وقال ايضًا أن آمن الطرق لبقاء الذكر هو معيشة الانسان صالحًا ولا يُكمل حظ امرئ الا ان كان عنده عزم سقراط وقوته سأله رجل ذات يوم اي النساء احسن في التزوج فقال له اذا تزوجت بقبحة المنظر فان نفسك تنفر منها عاجلا واذا تزوجت بجميسلة فرعما زاحك الرجال عليهما رأى يوما رجملا زانيما بمتزوجة خاف زوجها فهرب فصاح به يا مسكين كان مكنك اتقاء هذا الخطر بفلس للمعدة لذلك كان يحرض تلامذته على الاستكثار من الزاد الذي لا يعتريه ضياع كان يقول ينبغي للعاقل ان يتمنى لاعداله كل شئ ما عدا الحكمة كان اذا ذكرت عنده التنعمات يقول يارب لا تجعلها الا لاولاد اعداننا وكان اذا رأى امرأة ظاهرة في الحلى والزينة يذهب حالا الى بيت زوجها ويطلب

منه أن يريه حصانه وسلاحه فأذا ظهر له حسنهما أذن لزوجته أن تفعل جيـع ما تروم حيث أن زوجها يحميها ويدفع عنها الغير أما أذا لم يظهر له ذلك فأنه يأمر المرأة بنزع سائر الحلي والزينة مخسافة استيلاء جبار عنيد عليها فلايمكن زوجها دفعه ورده عن هتك حرمتها اتفق أنه أمر الاثينيين ذات يوم أن يحرثوا الارض على الحير والحيل على خلاف المعهود عندهم فقالوا له هــذا غير مناسب والحير لا يمكنها ذلك فقال لهم لا ضرر أو ليس انكم تختارون للحكومة قضاة لم تخبروهم هل يصلحون لذلك او لا بل تكتفون بمجرد اختياركم اياهم وقيل له ذات يوم أن أفلاطون يذمك فقال قد شاركت الملوك في ذلك والنفس ألحبيثة هي التي تسيُّ من احسن اليها كان يقول من العجيب ان الناس يتعبون في تنقيدة القمح من خليطــه وفي نني العساكر غير النافعة مع عدم تطهيرهم الجهورية من الحسادلها كأنوا يلومونه على معاشرة من قبحت سيرتهم فكان يقول ماذا يضرني في ذلك لان الاطباء يخالطون المرضى كل يوم من غير ان تمسمهم حماهم حكان جلدا صبورا وكان يعظ تلامذته ويحثهم على تحمل الشدائد وان لا يتأثروا من سب و ذم يقال فيهم كان يلوم افــلاطون على محبته التفاخر والنعاظم لانه كان دائمًا يسخر من هذا الامر كان اذا قيل له ما الذي اكتسبته من الفلسفة يقول اكتسبت انه يمكنني ان اتسامر مع نفسي وان افعل بالطوع والاختيار ما لا يفعله غيري الا بالقهر والغلبة كان دائمًا يقر ويعترف لمعلم سقراط بالمعارف والظاهر انه هو الذي اخذ ثار سقراط بعد موته وذلك ان جماعة اتوا من آخر بلاد البحر الاسود ليسمعوا سقراط فاخذهم انتيثينوس وذهب بهم الى انوطوس احد من حكم بقتل سقراط وقال لهم هذا الرجل احكم من سقراط وهو الذي تسبب في موته بشكواه فهيم ذكر سقراط الحاضرين حتى طردوا انوطوس خارج المدينة حالا وقبضوا على ميليطوس المنهم الثاني لسمراط وقناوه مرض انتيثينوس بداء

بداء السل و الظاهر أنه كان يؤثر الحياة بهذا الداء على الموت السريع لأن تلميذه ديوجينس دخل عليه ذات يوم فى غرفته وتحت عباءته سكين فقال له هذا الفيلسوف ما الذى يخلصنى مما أقاسيه فاخرج تليذه السكين من تحت عباءته وقال له هذه هى الى تخلصك فقال له أنما اعنى الخلاص من الآلام لا الخلاص من الحياة و الظاهر أيضا أن هذا الفيلسوف كان يفتخر بأن واضع مذهب الكلبين فى الاصل هو هرقول الذى بعنقدونه نصف اله كما يدل لذلك ما قيل فى الشعر المنظوم عن لسان حال هذا الفيلسوف

### ۔ ﷺ تاریخ ارستیب الفیلسوف ﷺ۔

كان من مدينة القيروان التي هي من مدن «برقا» فحمله صيت سقراط وشهرته على هجر وطنه والتوطن عند سقراط بمديندة أينا ليتلق عنه ويسر بسماعه وملازمته فصار من اعيان تلامذته ولكن سلك مسلكا مخالفا للاصول المقررة في هدذا المكتب العظيم فاخترع في الفلسيفة المذهب المسمى القيرواني بسبب اله من تلك المدينة كان ذكى العقل جدا سريع الجواب بليغا في كلامه وكان دأبه التملق في تعظيم الملوك والمتظاهرين وكان مستعدا لجميع ما يطلبونه منده وكان يباسطهم ويضاحكهم فيسلب منهم جيع ما يريد وكانوا اذا نقصوه مسب او غيره يتلقاه منهم بوجه الممازجة حتى لا تقع بينهم منافسة ولو ارادوا ذلك وكانت الاشياء كلها مستوية عنده وقال له افلاطون يا ارستيب من مثلك تسدتوى عنده ثياب الصعاليك وخلع الملوك قال «هوراقس» في شأنه انه ظهر بجميع عنده ثياب الصعاليك وخلع الملوك قال «هوراقس» في شأنه انه ظهر بجميع عنده ثياب الصعاليك وخلع الملوك قال «هوراقس» في شأنه انه ظهر بجميع المنا المناهم والكير واليسير في زمن تمكنه من حيازة الكثير هذه الاوصاف

صيرته هند الملك دينيس الظالم في غاية القبول فكان عند. بمنزلة جلسائه جيما وكان يذهب دائما الى سرياقوس مدينة هذا الملك لما عنده من الماتحكل اللذيذة واذا سمَّم منها تردد عملي امراه الدولة ومن حيث كونه افني عره في دواوين الامراء سماه ديوجينس الكلبي الذي كان موجودا في زمنــه الكلب الملوكي اتفق ذات يوم ان دينيس الملك بصق في وجهه فبعض من كان بالمجلس استصعب ذلك جدا واما ارستيب فسلم يظهر سوى الضحك وضرب مشلا بان الصياد ينحمل مشقة الصيدحتي يبتل بالبحر لصيد محكة صغيرة فكيف لا اتحمل ريق الملك لصيد الحوت الكبير اتفق ايضا ان دينيس المذكور كان في نفسه منه شي فلا وضع الطعام وتهيأوا للاكل امر الملك دينيس أن يجلس في المحل الاخير فلم يتأثر من ذلك ولم يغضب وقال الملك عند ذلك الظاهر الك اردت أن تشرف بي هدد الموضع كان ارستيب من تلامذة سقراط وهو اولهم طلبسا لاجرة التعليم ولاجل آن يصير ذلك مأذونا فيسه من شيخه بعث له ذات يوم من نقود ذلك الوقت بعشرين قطعة فلم يقبلها سقراط وغضب مدة حياته من سلوك هذا التليذ والظاهر أن أرستيب لم يبال بذلك ولم يتغير منه وكان اذا قيل له ان معلمك كان كريما شريف النفس لا يطلب من احد شيئًا يقول شتان بين حالى وحاله حيث إن سائر امراء مدينة اثبنا واعيانها كانو ا يفخرون بارسالهم لسـقراط جيـع ما يحتاج حنى انه كان كثيرا ما يرد اكثر ما يهدى اليه ويستغني بالبعض اما انا فهيهات ان يأتيني مملوك دني سندكرني باعطاء ما انقوت به ويطلب مني عليه أن أعلم ارسل بعض الناس ولده اليه ليعلمه وطلب منه أن يعتني بتعليمه فطلب منسه أرستيب خسسين من دراهم ذاك الوقت فاستعظم ذلك ابو الغلام وقال كيف ادفع خسين مع اني يمكن ان اشترى بها مملوكا فقسال له ارستيب اذهب واشستر بها مملوكا ليكمل لك خادمان وليس همذا من حرصه فانه كان فيسه كرم وانما قصد باخذ الاجرة ان ينفقها وليبين ان ذلك

ذلكَ بما ينبغي اتفق ذات يوم أنه ركب البحر في سفينة فاخبره بعض الناس ان السفينة التي انت فيها سفينة لصوص السفن فعند ذلك اخرج جميع ما معه من الداهم واظهر أنه يعدها وتركها تتساقط في البحر ثم تنهد حتى كأنها سقطت منه بلا قصد وقال بصوت لا يسمعه الا من دنا منه كونى اخسر اموالى اولى لى من ان اخسر نفسي بسبب الاموال اتفق كان ماشيا وعبده خلفه فظهر له أن العبد لا يسرع مشله في المشي لثقل ما يحمله من الدراهم فقال له ألق منها ما لا تستطيع حمله ولا تحمل منها الاما تطيق حله لما تكلم « هوراقس » على الذين يصرفون سائر همتهم في جع الدراهم ذكر أن أرستيب على عكسهم كان ارستيب يحب الاكل الطيب اللذيذ ومتى امكنته الفرصة في الاكل انتهزها واتفق ذات يوم أنه أشترى حجلة بخمسين درهما فلامه على ذلك جاعة وقال بعضهم لبعض او كان هذا الطير بفلس فهل تشتريه فقال له الآخر نعم اشتريه فقال ارستيب ان قيمة الخسين عندى دون قيمة الفلس عندك اتفق ايضا انه اشترى بعض حلويات بمن غال فلامه على ذلك بعض الحاضرين فقال ارستيب هلا تشترى ذلك من جنس الفلس بثلاث فقال نعم فاجابه ارستيب بقوله ما عنسدى من الاسراف لا يعدل ما عندك من البخل وكان حين يلام على تبذيره وسرفه في المأكولات الفاخرة يقول ان كانت الماكل اللذيذة مذمومة فلم كثرت الولائم في المواسم والاعياد الدينية مع ما كان عليه افلاطون من التجمل والنفاخر عير ارستيب بأنه في ارغد عيش واطيب معيشمة فأجابه ارستيب بقوله آثرى الملك دينيس من خيار الناس ام لا فقال افلاطون هو من خيارهم فقال اذا كذلك أوليس هو اكثر مي تنعما وهل الترفه والتذم يخرجان المرء عن حيز الصلاح الفق أن ديوجينس كان ذات يوم يغسل بعض حشائش على عادته فبينما هو كذلك اذ مر به ارستيب فقسال له ديوجينس لو المكنك أن تقنع بمثل تلك الحشائش لمنا أضطررت للذهباب للملوك وسمعت

منسهم ما لا يلذك فقال ارستيب وانت او عرفت صناعة مجالسة الملوك لبغضت هذه الحشائش واتفق ايضا أن الملك دينيس أحضر أمام أرستيب من النسوة المتبرجات ثلاثا وقال له اختر منهن من استحسنتها فاخذهن جيعاثم قال للملك أن الانتخاب منهن لا تؤمن عاقبته أما تعلم ما حل بباريس أين الملك من المصائب المتنابعة بسبب تفضيل بعض النساءعلى بعض فان الااخترت منهن واحدة لنفع نفسي ضرني الثنتان بازيد مما انتفعت به ثم سار بهن الى مجاز داره وردهن حالاً واتفق ايضا أن الملك المذكور سأله لاى شئ نرى الفلاسفة دائما يترددون عند الملوك ولا تجد احدا من الملوك يذهب الى الفلاسفة فقال له ارستيب وجه ذلك أن الفلاسفة يفهمون ما يحتاجون اليه بخلاف الملوك فأنهم لا يعرفون ما تحتاج اليه انفسهم سأله بعض الناس بهذا السؤال بعينه في وقت آخر فقال له أن من شأن الحكماء ان يذهبوا عند المرضى لمعالجتهم ولا احد الا ويؤثر كونه طبيبا على كونه مريضا كان يقول ان من اظرف الاشياء الاقتصاد في متمنيات الانفس لا قطع عرق ذلك بالكليمة فليس الذنب والحطأ في حظوة الانسان بالملاذ والها بلزم ان لا يكون عبدها ولذا كان اذا سخر بعض الناس مما وقع بينه وبين محبوبته التي هي من الفاجرات يقول اني انا المستولى عليهـــا لا انهما هي المستولية على حخل ذات يوم عند معشموقته هذه ومعه احد تلامذته مخجل ذلك التليذ واستحيى فلما احس ارستيب منه بذلك قال له يا صاحبي لا يسوغ الخيل عند دخول هذه المحلات انما يسوغ اذا لم يمكن الخروج منهسا واتفق ذات يوم أن بولكسينس الفيلسوف أتى لزيارة ارستيب فوجد عنده وليمة كبيرة فيها نساء عليهن زيندة عظيمة فغضب من ذلك وانكر على ارستيب تلك الزينة فطلب منه ارستيب مع غاية اللطف ان يصاحبه على السفرة فلا جلس بولكسينس معه قال له ارستيب حيث جلست فلاي شي جعلت تكثر الكلام وتنكر على حين دخلت فالظاهر أن لومك ليس على اللذات والشهوات المذمومة يل على

على خصوص الانفاق الواسع الممدوح اتفق انه وقع بينــــــــ وبين اتنختيس منازعة عظيمة ادت الى اعراض كل منهما عن صاحبه فذهب ارستيب الى انخينس وقال له هل لنا في الصلح أتريد ان جيم النماس يسخرون منماحتي المتطفلين يضحكون علينا اصحاب الولائم فقال له انخينس الصلح بغيتي وعين مرامي فقال ارستيب لا تنس اني انا الذي بحثت عن الصلح وطلبته منَّك مع اني اكبر منك سنا اتفق ايضا ان دينيس الملك صنع وليمة عظيمة ثم في آخرها امر ان كل أنسان من حاضري الوليمة يلبس ثيابا طويلة نظيفة ويرقص وسط الديوان فامتنع افلاطون من ذلك ولم يرض به وقال انى رجل ولا يليق بى ان ألبس ثياب النساء فأما ارستيب فتقدم ولم يتوقف واخذ يرقص بتلك الثياب وقال جهسارا أن الناس يرقصون في عيد هبقوس» صنم الشراب ولا يدنسهم ذلك الا إذا كانوا مدنسين بشي آخر اتفق ايضا انه ترجى الملك دينيس لبعض اصدقاله فرده الملك ولم يقبله فخر ارستيب على قدمي الملك و قبلهما فاستصعب ذلك بعض من كان في المجلس ونسبوه الى الرذالة فقــال ارستيب لا لوم في ذلك على "انمــا اللوم على الملك حيث وضع اذبيه في قدميه يحكى ان ارستيب كان بمدينة سراقوسه اخذه سيموس الفروجيني خازن دار الملك دينيس ليريه قصره العظيم ويفرجه على حسن تبليطه وظرافة نقشه فاخذ ارستيب السعال حتى بصق فألتى بصاقه على وجه سيموس فأمتر ج سيموس غضبا فقال له ارستيب يا صاحبي اني لم ارهنا موضعا اقذر من صورتك وقد نسب بعض المؤرخين هذه الحكاية او نظيرتها الى ديوجينس وفي الواقع ان كلا منهما جدير بذلك اتفق ذات يوم ان بعض الناس اخذ يسبه ويذمه بحضرته فتركه ارستيب وذهب فذهب خلفه وقال له لم تذهب يا قبيم فقال له ارستيب انت رجل قادر على السبب وانا لست مأذونا بسماعه اتفق ايضا انه سافر في البحر الى مدينة قورنشه فغرجت ريح عاصفة فحصل له خوف شديد واشتفق من الهلاك فسخر منه جيع من كان (11)

بالسفينة ولاموه وقالوا له نحن مع جهلنا لم ننزعج اصلاوانت من عظماء الفلاسفة هـا هذا الوجل والخوف فقـال نفسي وانفسكم ليسوا على حد سـواء بل شتان بين ما اخسره وبين ما تخسرونه لما سئل عن الفرق بين العالم والجاهل قال جردوهما من النيساب وارسلوهمسا لمن لا يعرفهمسا فانه يميز كلا منهما بمجرد رؤيته كان يقول اتصاف الانسان بشدة الفقر اولى واحسن من اتصافه بالجهل لان الفقير لم يفقد الاالدراهم بخلاف الجاهل فأنه فقد الانسانية والفرق بين ذى المعارف وصاحب الجهل كما بين الفرس الجموح والمتريضة كان اذا ليم عليه في شأن ابنه من جهة أهماله له ونبذه من غير تعهد واعتناء حتى كانه اجني لم يخرج من صلبه يقول لا ضرر في ذلك ألا ترون ان القمل والبلغم لا ينكر احد تولدهما من الانسان مع انه يبادر بطرحهما ويباعدهما عنه بألكلية ويقال ان دينيس الملك ذات يوم اعطى افلاطون كتابا واعطى ارستيب دراهم فذم جماعة ارستيب على عطيته ولاموه على كيفيته فقال أنا محتاج للدراهم وأفلاطون محتاج للكتب يحكى أيضا أنه طلب من الملك دينارا فقسال له الملك سسبق لك انك آخبرتني ان الحكماء لا يحتاجون للدراهم فقال له ارستيب اعطني اولا الدراهم و بعد ذلك نة كلم في هذا الامر فأعطاه الملك اياها فقال له ارستيب أما ترى الآن اني غير محتاج للدارهم لما اكثر الذهاب الى مدينة سراقوسه واعتاده أضمر دينيس الملك في نفسه أن يسأله عن ذلك فسأله ماذا تصنع في هذه المدينة فقال له ارستيب آتي لاعطيك ما عندى واستعوض عنه ما عندك كان اذا قيل له لم تركت الذهاب الى سقراط بذهابك الى الملك يقول لما كنت محتساجا الى الحكمة كنت اذهب الى سقراط والآن حاجتي الى الدراهم فاذهب الى دينيس واتفق أنه رأى ذات يوم شابا مسرورا مجبا بكونه عرف السباحة في البحر فقال له ارستيب ألا تستحيى من الافتخار بشيّ يسير فإن الدلفين تفوقسك في هددا الامر وكان اذا سئل ماذا اكتسبت من الفلسفة يقول اكتسبت أني اتكلم مع جيسع العالم

العالم كما اريد يعني لست اسيرا لاحد اخشى منه في الكلام وقال له بعض الناس ما الذي تفوقون به ايها الفلاسفة غيركم فقال ارستيب هو أنه لو ذهبت القوانين بالكلية لامكننا ان نستمر على مستقيمة وطريق واحدة كان اهل مدينة القيروان لا يعلقون آمالهم الا بالعلوم الادبيـة وشئ قليـل من عسلم المنطق ولم يتعرضوا لعلم الطبيعة بل كانوا يرون ان معرفتها مستحيلة وكأنوا يزعمون أنه ينبغي أن يكون غرض الانسان من أعماله حصول اللذات لا مجرد طر د الآلام بل لا يد من لذة حقيقيدة تنتعش منها النفس وذلك انهم يقدولون أن للروح حركتين احداهما لطيفة تلذ الانسان والاخرى عنيفة تؤلمه فحيث العالم جيعهم مجبولون على الرغبة في الاولى والرهبة من الاانية فهذه حجة واضحة على ان غرض كل انسان انما هو اللذة واما الانسان الحلي من الحالتين معا فهو كالنائم لا يعد من ارباب التذم والتلذذ ولا من ارباب التأسيف والتبالم ويقولون من ية الفضائل ليست الا توصيلها للذات كا انه لا مزية للعكيم الاحيث نفع الصحة ويزعمون ايضا ان الغرض من الفضائل خلاف السعادة الابدية لما ان الغرض من العمل انما هو نعيم مخصوص واما السعادة الابدية فهي عبسارة عن اجتماع سائر انواع اللذات والشهوات وان لذات الجسم اقوى من لذات الروح ولهذا كان هؤلاء الحكماء القيروانيون يعتنون بتلذيذ اجسامهم اكثر من عقولهم ومن امثالهم لا تعتن باحبابك الا على حسرب مراتب احتياجك اليهم كما تفاوتت اعضاؤك في اعتبائك منها بالانفع فالانفع وكانوا يقولون ان الاشياء لذاتها لا توصف بحسن ولا قبح ولا صلاح ولا فساد وانما يأتيها الاتصاف بذلك من عوائد البلاد وقوانينها وال الحكيم لا ينبغي له ارتكاب ما لا يليق لعارض طرأ عليه وانه يلترم قوانين البلاد التي هو فيها ويتحاشي ان يشتهر بشهرة قبيحة وكانوا يزعمون ان ساثر الاشهاء في حد ذاتها لا توصف بكونها مألوفة او منفرة وانما تنصف بذلك بواسطة اعتيادها او هجرها

او يواسطة طروءما يغرى عليها اوينفر عنها وانه لا يمكن للانسان ادراك سيائر انواع السعادة في الدنيا لما أنه عرضة للامراض الظاهرة والباطنة المانعة من النمتع بالمسرات او التي تكدره في اثناء الشهوات ويقولون ان الحرية والاسترقاق والغنى والفقر والشرف والحسة كل هذه لا تمنع من الحظوظ والمبسطات وذلك لان السعد لا ينافيه وصف من هذه الصفات ويقولون انه لا ينبغي للحكيم ان يبغض احدا بل الاولى له تعليم عموم الناس ما ينتفعون به وان لا يفعل شيئًا ألا لمصلحة تعود عليه اصالة لانه أولى محيازة جيع أنواع المنافع من غيره من حيث حكمته لما أنه أفضل من سأتر من عداه من أبناء الدنيا هكذا كانت طريقة ارستيب والقيروانيين وقواعدهم كان لارستيب بنت تسمى اريطه قد احسن تربيتها على قواعد مذهبه وبرعت في ذلك المذهب وعلمت بنفسها ولدهما المسمى باسم جده ارستيب وكان يلقب ميتزوديدقتيس وهمو الذي عملم تيمودورس المشرك فصمار تيودورس يعملم النماس عموما اصدول مذهب ألقيروانيين وزاد الاعدلان بنني الالوهيمة وكان يقول ان المحبة ليسـت الا خيـالات باطلة لانهـا لا تنعقد بين الحمقي والحكيم مكنف بنفسمه غمني عن غميره ولا حاجة له الى صماحب وان الحكيم لا ينبغي له أن يلتى بيده إلى التهاكة لاجل حفظ وطنه فأن الدنيا كلها وطنه فليس من الانصاف ان يخاطر بنفسه في المهالك لاجل حماية المجانين وان الانسان يسوغ له الزنا، والسرقة والشرك متى امن على نفسه ان هذه الاشياء ليست كبائر الا في اذهان الجهلة والعامة واما في الحقيقة فلا ضرر فيها وكان هذا المشرك يقول ايضا لا مانع للانسان من التجاهل في المحافل بجميع القبائح الذى يستحبى منها وتعدها العامة عارا وفضيحة وعيبا ولما فهم هذا المشرك انه راد جلبه الى محكمة الملكة ليجازي على قبائحه خلصه من ذلك ديمتريوس الذي هو من مدينة ﴿ قاليره ، فكث مدة من الزمن بمدينسة القيروان محتزما

محترما فيها غاية الاحترام عند امير يقال له ماريوس ثم ان اهل تلك المدينة طردوه منها فقال لهم عند خروجه أما انكم لم تعرفوا مقدار طردكم لى من ممالككم وذهابى الى بلاد اليونان ثم ذهب عند شخص يقال له بطليموس لا چوس فارسله سفيرا الى الملك المسمى لوسياقوس فتكلم هذا السفير معه بغاية الوقاحة فقال له وكيل هذا الملك الذى كان حاضرا اذ ذاك اطنك يا تبودورس كما تزعم انه لا وجود للملوك ذكر بعضهم ان هذا الفيلسوف حكم عليه بالموت وانه قهر على شرب المهم على عادتهم

# ۔ ﷺ تاریخ ارسط اطالیس المسمی ایضا ارسطو الفیلسوف ﷺ۔

ولد هذا الفيلسوف في السنة الاولى من الاولمبياد الناسع والتسمين وتوفي في السنة الثالثة من الاولمبياد الرابع عشر بعد المائة وعره ثلاث وستون سنة وكان ارسطو من اشهر قدماء الفلاسفة ولم يزل اسمه الى الآن مشهورا في جميع المكاتب وكان والده المسمى نيقوماقوس حكيما صاحبا لملك مقدونيا المسمى امنتساس وكان ارسطو من ذرية ماكسون وهو حفيد اسقولاب ولد بمدينة استاچير وهي من مدن مقدونيا في السنة الاولى من الاولمبياد الناسع والتسمين وفقد اباه وامه في زمن صغره جدا فصار غير معتنى به عند الذين تكفلوا بتربيته فضيع مدة من صباه في الفسق وارتكاب ما لا يليق الى ان ذهبت سائر امواله فشرع عند ذلك اولا في تعليم الحرابة ولكن الم تنكن هذه الصنعة موافقة فشرع عند ذلك اولا في تعليم الحرابة ولكن الم تنكن هذه الصنعة تليق به لطبعه بالكلية بل كان يجها ذهب الى كاهن دلفيس ليسترشده في صنعة تليق به فامره بالذهاب الى مدينة اثبينا وان يجتهد في تعلم الفلسفة بها وكان عمره اذ ذلك ثماني عشرة سنة فذهب ومكث بها عشرين سنة وهو مجتهد في العلم اذ ذلك ثماني عشرة سنة فذهب ومكث بها عشرين سنة وهو مجتهد في العلم اذ ذلك ثماني عشرة سنة فذهب ومكث بها عشرين سنة وهو مجتهد في العلم بكتب افلاطون ومن حيث ان امواله ضاعت بالكلية كما سسبق واضطر الى

التعيش اخذ يتكسب بالتجسارة في بعض ادوية يصطنعها بنفسه ويبيعها عدينة أثينا كان اكله ونومه قليلين وكان مجتهدا مولعا بالقراءة والمطالعة حتى انه لحُوفه من غلبة ووخامة النوم الثقيل أتخذ بجانب سريره طستا من نحاس فكان اذا تمدد على سريره اخرج يده خارج السرير ماسكا بها كرة حديد فكان اذا غلبه النوم سقطت من يده في الطست فيستيقظ لوقته من صوتها وحكى «لايرقه» انه كان ضعيف الصوت ضيق العينين نحيف الساقين وكان يلبس افخر الملابس كان ارسطو دقيق الفهم فكان يسرع فهمه الى المسائل الصعبة جدا حتى انه ما مضت عليم مدة قليملة عكتب افلاطون الا وقد صمار ماهرا ففاق سائر من بالمكتب من الافلاطونيين وكانو الايقطعون حكما في شيء الا بعد مراجعته وان كان رأيه قد يخالف رأى افلاطور وكان اعتقاد التلامذة في قريحته انها خارقة للعادة بل كان بعضهم يقدم اتباع رأيه على رأى معلم ولما خرج ارسطو من المكتب حصل لافلاطون عليه تأثر عظيم فصار يصفه بالعصيان ويشكوه بانه رفض معلم وتكبر عليه وانه كالصغير العاق لامه ثم ان الاثدينين اختاروه سفيرا الى الملك فيليبس و الد الملك اسكندر الاكبر في مدينة مقدونيا فذهب لقضاء اشغاله واقام بها مدة من الزمن ثم لما رجع رآهم اختاروا اكسينوقراط معلما بمكتب افلاطون ورأى المكتب مكتفيا عنه فرأى من العسار مكثه ساكتا مع اشتغال اكسينوقراط بالتعليم فجدد له مذهبا خلاف مذهب افلاطون اشتهر ارسطو شهرة عظيمة في جيع العلوم سيماعلم الفلسفة والسياسة فهذا ماشوق فيليبس ملك مقدونيا الى ان يطلبه مؤدبا لولده اسكندر وكان عمر اسكندر حينئذ اربع عشرة سنة فرضي ارسطو بذلك واقام مع اسكندر ثماني سنين وهو يعلم وذكر بلوتارك ان ارسطوكان يعلم اسكندر هذا كثيرا من المعارف الخفية التي لم يطلع عليها احدا ومع مطالعته الكثيرة في علم الفلسفة لم تنفر نفسه من العالم بل كان لجودة فهمه يسوس ويرتب المصالح الميرية بديوان مدينة مقدونيا

ثم ان الملك فيليس لشدة اعتسائه بهذا الفيلسوف جدد مدينة استاجير التي هي وطن ذلك الفيلسوف بعد تهدمها وتخربها مدة الحرب الذي اسر فيه اغلب اهلها وهرب باقيهم ورد اليها الاسراء والهاربين ولما فأرق ارسطو اسكندر ورجع الى مدينة اثينا قابله اهلهما بغاية الاحترام والتعظيم بسبب ان الملك فيليس اكرمهم لاجله فانتخب ارسطو مكانا بمحليسمي « ليسي » قد أكتذفته صفوف الاشجار وبني له فيه مكتب لانه كان من عادته تعليم تلامذته وهو ماش معهم فلذلك سميت اتباعه المشائين وعما قريب صار هذا المكتب شهيرا بسبب الجميات العظيمة التي تأتيه من المحال المختلفة لسماع ارسطو لما ان شهرته وصيته عت سائر بلاد اليونان كان اسكندر امر ارسطو ان يعمل تجربة في سائر الطبيعيات حتى أنه أعطاه جاعة من صيادى السمك وصيادى الطهر ليجلبوا سائر ما يلزم له في التجربة واعطاه ثمانمائة دينار لاجل مصروفه اظهر ارسطو في ذلك الوقت لعموم الناس سائر كتبه في الطبيعيات وما وارءها والرياضيات وكان اسكندر اذ ذاك في آسيا فلا بلغه ذلك حصل له غم شديد لانه كان طماعا حريصا على ان يكون هو السابق في كل شئ فكتب لارسطو مكتوبا اظهر فيه تأثره ونصه في اعلاه من اسكندر لارسطو ليس من الصواب ما صنعته من اشهار كتب العلوم ليتداولها عوم الناس لانه اذا فشا بين عموم الناس على اختلاف انواعهم ما نعرفه فباي شي نفضلهم ومما لا يخفاك اني اوثر ان اكون فوق غيرى في المعارف الشريفة على ان افوقه في الشوكة والبأس انتهى فكتب له ارسطو تسكينا لغضبه اني اظهرتها ولم اظهرها على معنى انه اغض عبارات مذهبه بحيث لا يهتدى لما فيه من المارف ولم تدم المودة بين ارسطو واسكندر بل وقع في نفس ارسطو منه شيّ بسبب انتصار ارسطو للحكيم قاليثينوس ابن عمته الذي كان رباه واعتنى بتأديبه ولما رجع ارسطو من عند اسكندر اعطاه قريبه هذا على ان يتبه في الحرب واوصاه عليه كثيرا فمكان

قاليثينوس لا يبالي بالملك بل يستطيل في كلامه عليه وهذا هو الذي صد اهل مقدونيا عن عبادة اسكندر التي كانت طريقة العجم في رعاياهم من عبادتهم للملاث كالاله ثم ان اللكندر لما بغض قاليثينوس من تلك الطبيعة التي لا لين فيها وجد فرصة للانتقام منسه فبدأ باهماله ثم اتهمه بلا برهان في الفتدة التي حصلت من هرموايوس ثايذه بعد ذلك بقليل ولم يمكنه من تبرئة نفسه بل قابله بالقتل فن قائلُ انه اغرى عليه السباع ومن قائل انه خنقه وعلقه مخنوقا ومن قائل انه صار يعذبه حتى خرجت روحه عند ذلك اشتد غضب ارسطو وكن حقده على اسكندر واما اسكندر فلم يدع شيئها بغيظ ارسطو الا بحث عنم حتى انه رفع رتبمة اكسينوقراط الحكيم واتحفه بهدايا عظيمة فحصل لارسطو من ذلك غيرة شـديدة حتى أنه على ما زعمه بعضهم كانت له يد في فتنة انطيباطر وأنه اخترع لانطيباطر السمّ الذي سقاه الاسكندر مع ثبات وحزم رأى ارسطو حصل منه ما يوجب ضعفه ويخل بمروءته وذلك أنه لاذ بالملك هرمنياس الظالم المستولى على بلاد « اترنا » ولا يعلم السبب الذي جذبه اليه وذكر بعضهم أن سبب هذا السفر قضاء شهوات فاسدة شيطائية فقد تزوج هـذا الفلسني باخت هـذا الملك وقال آخرون بسرية من سراريه فاحبها كثيرا حتى صار يقرب لهما القربان كما يفعله الاثينيون للسلبلة ونظم قصيدة في مدح هرمنياس والثناء عليه بانعامه عليه بهذا الزواج قسم ارسطو الفلسفة قسمين علية ونظرية فالعلية هي التي تعلنا قواعد بهما تستقيم الترتيبات العقلية كالمنطق او تفيدنا حكما وامشالاً لترتيب معاشنا ومعادنا فهذا هو الحكمة العليسة والسياسية والنظرية هي التي تظهر انسا الحقائق العقلية الخسالصة مثل علم الالهيسات والطبيعيسات وقسد قال ارسطو ان اصول الاشياء الطبيعية ثلاثة العدم والمسادة والصورة وبرهن على نظم العدم في سلك الاصول بان مادة الشيُّ لا بد من سبق خلوهـــا من صورة الشيُّ مثلًا مادة السرير التي يتركب هو منها يلزم أن تخلو من صورة السرو

السربر يعني انه مجب قبل عمل السرير أن المادة التي يصنع منها السرير لا تكون هي نفس ذلك السريرعلي تلك الصورة وليس قصده أن العدم أصل لتركيب الاجسام بل انه اصل خارجي لاحداثها ما دام هذا الايجاد تغييرا به تنتقل المادة من الحالة التي ليست موصوفة بهذا الايجاد الى حالة هـذا الايجاد كالالواح التي تنتقل من الخلوعن كونها سريرا الى كونها سريرا وعرّف ارسطو المادة بتعريفين مختلفين سلبا وايجابا فقال في التعريف الاول المادة هي ما ليست جوهر ذلك الشئ ولا امتداده ولا عرضه ولا نوعاً آخر من الامور الوجودية العارضة له فعلى هذا التعريف مأدة الخشب مثلا ليست امتداد هذا الخشب ولا صورته ولا لونه ولا جسمه ولا زنته ولا صلابته ولا يبسه ولا رطوبته ولارائحته ولا غير ذلك من الاعراض التي في هـذا الحشـب الحد الثاني الايجـابي وهو كالاول ليس بمقنع وحاصله أن المادة هي مبدأ تركيب الاشياء ومنتهي تغييراتها لكن يرد عليه انه لم يستفد من تعريفه اى شيّ هو المادة والاصل الاول الذي الاشياء التي على اصل الحلقة مركبة منه افادنا هذا الفيلسوف انه لاجل حدوث الجسم الطبيعي يلزم خلاف المادة الاولية اصل ثان سماه بالصورة فأول بعضهم هذا بان معناه ترتيب اجزائه الاصلية وقال بعضهم ان قصده بذلك هيولى جوهرية بمتازة امتيازا تاما عن المادة كما اذا سحقنا الحب فانه يطرأ عليه صورة جديدة جوهرية بها يستحيل الحب دقيقا واذا مزجنا الماء بالدقيق وعجن به فانه يكتسب صورة اخرى جوهرية بها استحال الدقيق الى صورة جوهرية صيرت الدقيق الممزوج بالماء عجينا فأذا خبرنا هذا البحين اكتسب صورة اخرى جوهرية صيرت العين المنضبح بالنار خبزا وقال المفسرون لكلامه بهذه الهيولات الجوهرية في جيع الاجسام الطبيعية مشلا غير ما في الفرس من العظم واللعم والعروق والمخ فيهسا الدم الذي بجريانه في سائر العروق والشرايين يغذي جيع اجزاله وغير ما في الغرس ايضا من العقول الحيوية التي هي اصول الحرصكات

يقولون بصورة جوهرية ادعائية وهي روح الفرس وهذه الصورة الادعائية ليست مستخرجة من المادة وانما هي ناشئة من قوتها فيريدون أنها هيولي غير المادة ايست جزءًا منها ولا قيدا فيها ﴿ وَكِانَ يَقُولُ أَنَ الْآخِرَامُ الْأَرْضَيَةُ ا مركبة من اربعة عناصر وهي التراب والماء والهواء والنار وان الماء والتراب تقيلان لانهما يحاولان دائما السقوط بالمركز بخلاف الهواء والنار فألهما بعدان عنه على قدر الامكان لخفتهما وزاد على هذه الاربعة عنصرا خامسا فقال أنه يتركب منه الاجرام السماوية وأن حركته مستديرة دائمًا وكان يزعم انه يوجد فوق الهواء في اعلى الجزء المقعر في القمر كرة من النار تذهب اليها جيع الالتهابات النارية وتلك الالتهابات مثل الخلجان والانهر تصب في البحر وكان يزعم ان المادة تقبل القسمة الى غير نهاية وان الكون ممتلئ وانه لا فراغ وان العالم باق لا يزول وان الشمس تستم في دورانها على الحالة التي نشاهدها كما هي كذلك قديما وان التناسل في الاجيال لا اول له وكان يستدل على ذلك بقوله انه لو ثبت ان له اول انسان لكان من غير اب وام وهو محال واستدل بمثل ذلك في شأن الطيور فقال آنه لا يمكن ان يكون هناك بيضة اولية هي اصل لجيع الطيور ولا طائر اولي هو اصل لجيع البيض واستدل على ذلك بقدوله أن الطير من بيضة والبيضة من طير وهكذا وكان يقول مثل ذلك في سائر الاجناس والانواع التي في الكون وكان يزعم ان الافلاك لا تقبل الفساد ولا تتخرب و أنما يعرض لها ذلك بما في الجو من الأشياء وكذلك اجزاؤها لا تفسيد ابدا وانما تتنقل من محالها وان الآثار التي تبتي يتكون منها شي آخر ولا تزال الدنيا بهذه الكيفية تامة لا تزيد ولا تنقص وكان يزعم ايضا ان الارض في وسط العالم وان الموجود الاول جعل حركات الافلاك حول الارض بعقول دائمًا تشتغل بهذه الحركات وذكر أن جميع الاشياء المسترة الآن يمهاه البحر كانت سابقا ارضا يابسة وان الاراضي اليابسة الآن تصير فيما

يأتى مياها بسبب أن الانهار والسيول دائمًا تجذب معها رمالا وأتربة ولا تزال الشرواطئ تنقدم داخل البحر ولايزال البحرينحسر ويتأخرشيثا فشيئا بحيث انه يتداول الامام والقرون تصير الارض محرا والبحر ارضا وأن كان يلزم لذلك ازمنة طويلة وذكر ايضا ان عدة مواضع من الاراضي المرتفعة كانت محرا بدليل ان من بحث فيها يجد صدف البحر وقطع المراسي والهلوب واجزاء السفن وقد نقل مثل هذا عن فيث غورس وذكر ان تقلبات البحر وصيرورته ارضا وعكسم الذي يحصل مع التدريج بعد مضى مدة طويلة من الزمن هو السبب في نسيان الاشياء الماضية وذكر ايضا أن هناك عوارض أخر أيضا ينشأ عنهما ضياع سمائر العلوم والمعارف كالطاعون والخراب والقعط والزلزلة والحسف والحريق والفساد العظيم فهذه ايضا ربما نشأ عنها هلاك امة كاملة الا ان يُجو قليلهم بفراره الى البراري فيعيش هناك معيشة المتوحشين ويتناسل منه ابم اخر على تداول الازمان يجتنون ثمار الارض ويخترعون العلوم والفنون او يجدونها مخترعة فيستعملونها ولهذا تجد الآراء تارة تتوافق وتارة ستخالف ياراء اخر متجددة وكذا الاديان وبهذا يستدل ارسطو على ان الافلاك لا يعتريها فساد اجتهد ارسدطو بشأن الاسهاب التي تصير الانسان سعيدا في هذه الدنيا فنقص اولا رأى ارباب الشهوات الزاعين ان السمادة في اللذات البدنية قائلا أنه مع ما في اللذات من عدم الدوام يتسبب عنها سآمة منها وزهد فيها بل ربما اضعفت البدن وشوشت العقل وزيف ايضا رأى ارباب الطمع والحرص الزاعمين أن السعمادة في العز والشرف المستعملين سمارً وسمائل الظلم التي توصلهم لذلك قائلا أن الشرف ارتكاب ما يشرف وقال أيضا أرباب الطمع يتمنون أن يـكونو أ مشر فين بسبب النظاهر ببعض خصال حيدة يريدون ان تظنها الناس فيهم فني الحقيقة السعادة انما هي في الفضيلة نفسها لا في مسبباتها لما ان المسببات ليست ذاتية للانسان وزيف ايضا رأى المخلاء

الزاعين أن السمادة في الامو ال قائلا أن الاموال ليست مرغوبة لنفسها وأنها سبب شقاء لمن كنزها وخاف انفاقهما فن اراد ان امواله تكون نافعة فلينفقها ويتوسع بها فليس في ذات الاموال سعادة اصلاً ورأى ان السعادة هي أعمال العقل الحسن وسلوك طريق الفضائل وقال أن أشرف أعمال العقال تأمله في الكائنات وبحثه عن احوال الموجودات وعن الافلاك والكواكب وسائر الاشياء الطبيعية خصوصا الموجود الاولى الازلى وقال ايضا لا يمكن الانسان تحصيل السعادة كلها الا اذا رزق ما يكفيه فانه بدون ذلك لا يمكنه الاشتغال بالبحث عن ظريف الاشياء ولا استعمال الفضائل مثلا من لا مال معه لا يقدر على صنع المعروف مع احبابه الذي تنبسط منه النفس في حياتها فلذلك كان يقول سعادة المرء تصدر عن ثلاثة اشياء الكمالات العقلية كسداد الرأى وحسن التدبير والضبط والكمالات البدنية كالجسال والقوة واعتدال المزاج والكمالات الدنيوية كالفني وطيب الاصل وقال ان الصلاح وحده لا يكني في ســعادة المرء بل لا بد من كالات الجسم والمعيشة فاذن الحكيم يشتى باحد سببين اما الآلام واما الاحتياج للمال بخـ لأف النقيصة فأنها تكفى في شقــاء المرء فأذا كأن المرء بغاية السعة واستكمل المنسافع لا يمكن سعده ما دام متصفا بنقيصة وان الحكيم لا يمكن خلوه في حكمته من بعض المكدرات انمــا مكدراته هينة وان الفضائل والرذائل ليست متباينة الافراد على معنى انه اذا وجد احدهما عسدم الآخر فانه يمكن أن الرجل الواحد يتصف بالصدق والانصاف وحزم الرأى ومع ذلك تكون عنده شهوات نفسانية تخصه وكان يقسم المحبة الى ثلاثة اقسام احدها شفقة القرابة وثانيها الميل للالف ثالثها محبة الأحسان كانبزع ان الاعتناء بالعلوم الادبية يعين على التمسك بالفضائل كثيرا وقال انها اعظم ما يوجب تسلية الاديب اذا صار هرما وقال وفاقا لافلاطون يوجود ذات اولى متصفة بصفة القضاء والقدر وكان يقول ان سائر افكارنا اصلها الحواس واستدل

واستدل لذلك بان الاكه لا يفرق بين الالوان والاصم لا يفرق بين الاصوات قال في سياساته اعظم الممالك واتمها انتظاما الولايات المحكومة بواحد بخسلاف الجهورية المتعددة حكامها ونظير ذلك الجيش المحكوم يرئيس واحد ينقساد له فانه يظفر بمراده بخلاف الجيش المنقاد لمدة رؤساء ويوضح ذلك أن الجهورية اذا ارادت شيئا فانه لا بد من أجتماعها وتشاورها ويلزم لذلك جمع رؤساء اطراف الاقاليم وذلك يحتاج لزمن ربما فاتت فيه الفرصة اما الملك الواحد فريما نفذ اغراضه في زمن قدر زمن اجتماعهم وابضا ارباب تدابير الجهورية قد لا يضرهم خرابها لما أن أصل غرضهم غنى أنفسهم فقط فربما تنافسوا مع بعضهم فيتولد الفشل في الامر الذي ينشأ عنه الدمار بخلاف الملك الواحد فأن مصلحته التي محافظ عليها هي حفظ ولايته فلا بد وان يدوم عمارها وخيرها وسئل ذات يوم ما كسب الكذابين فقال عدم تصديقهم في شي وان وافقوا ألواقع اتفق انه تصدق على شرير فلاموه على ذلك فقال انما تصدقت عليه لكونه من الآحاد لا لكونه شريرا كان دائمًا يقول لتلامذته وأصحابه العلم للروح كالنور للمين وتحصيل العلوم وان كان متعبا مرا لكن ثمرته حلوة وكان لما يغضب من الاثينيين يعيرهم بانكم لما وجدتم القوانين كثيرة كالحنطة حافظتم على الحنطة ولم تستعملوا ابدا قوانين سئل ما اسرع الاشياء محوا من الذهن فقسال المعارف وفعل الجيل وشكره سيئل ايضا عن الآمال فقسال كالهوس الذي يراه النائم اهدى له ديو جينس تينة فنظر ارسطو في نفسه انه ان ردها مخر به ديوجينس الذي كان كثير الهزل فاخذها وقال متبسما ضيع ديوجينس تينته ولم يفز بمقصوده من عطيته كان يقول اللازم للاطفال ثلاثة اشياء عقل ورياضة وتلذة كان اذا سئل عن الفرق بين العلماء والجهال يقول كما بين الاحياء والاموات كان يقول ان العلوم زينة في العز وملجأ في للشعدة ومن احسن تربيسة الاطفال فهو اولى بهم من آبائهم لانهم لم ينفعوهم

بغير المعيشة واما المربون فقد علوهم ما ينتظمون به في سلك السعداء كان يقول الجمال اقوى في الوصاية من المراسلات سـئل ما السبب الذي يقدم <sup>الت</sup>ليذ في الممارف فقال يلزم نفسه دائمًا مساواة من تقدم عليسه ولا ينتظر أن يلحقه من دونه سمع رجـــلا يفتخر بكونه من مدينة عظيمة فقال له الاولى لك الافتخـــار بتأهلك لهذا الوطن العظيم كان اذا تفكر في معيشــة الانسان يقول يوجد اناس منهمكون على جع الاموال مع الحرص كأنهم لا يموتون ابدا وآخرون يسرفون فيها كأنهم يموتون غدا كان اذا سئل ما هو الحبيب بقول روح في جسمين ساله جاعة بم نعامل اصدقاءنا فقال بما تحبون ان يعاملوكم به وكان دائما يتأوه ويقول باعلى صوته يا احبابي لا احباب في الدنيا سأله جاعة لاى شيُّ تميل انفسنا للعِمال دون غيره فقال لهم ســؤالـكم عن هذا يدلني على انكم كالعميان الذين لا يبصرون شيئًا كان اذا سئل ماذا اكتسبت من الفلسفة يقول هو على بالاختيار ما لا يعمله غيرى الا بالخوف من الشرائع ويقال أنه في زمن أقامته عدينة أثينا أصطعب صحبة عظيمة مدع المخالطة بمالم من سكان يهوذا فعلم ذلك العالم علوم المصريين ودينهم فبذلك لم يفتسه تعلم علم المصريين الذي كانت تشد لمصر دحال كافة الناس لاجله ثم ان ارسطو بعد استمراره بمكتبه ثلاث عشرة سنة وهو يعلم في غاية الشهرة اتهمه كاهن من كهنة السنبلة يانه كافر فخاف ان يعامل بما عومل به سقراط فخرج حالا من أثينا متوجها الى جزيرة اغريبوس وقال بعضهم انه مات من شدة غيظه بسبب عدم معرفته موجب زيادة المدوالجزرفي بحر «اوريب» وزاد آخرون فقالوا قدألتي نفسه في ذلك البحر قائلًا اذ ذاك أن بحر أوربب ابتلعني لكوني لم أعرفه وأثبت بعضهم موته بالقولنج وكان قد بلغ من العمر ثلاثا وستين سنة فكان موته بعد موت اسكندر بسنتين صنعله اهل مدينة استاجيب مزارا وقربوا له القربان كالآليم وكان

وكان ارسطو قد اوصى قبل موته وصية فنفذها انطيباطر ترك ولدا يسمى نيقوماخوس وبنتا تزوجت محفيد ديمارطوس ملك مدينة لقدمونيا

# ۔ ﷺ تاریخ اکسینوقراط الفیلسوف ﷺ۔

تولى هذا الفيلسوف بعد اسبوسيب الحكم في مكتب افلاطون في السنة الثانية من الاولمبيَّاد العاشر بعد المائمة ومكث في الحكم خسا وعشرين سنة وتوفى في الاولمبياد السادس عشر بعد المائة كان من الفلاسفة المشهورين في مكتب افلاطون موصوفا بكمال العقل والاستقامة والعفة وكان من مدينة يقال لها خلقدوان وكان والده يسمى اغاثينور وكان من التداء تعلم تليذا لافلاطون واستمر كذلك وكان دائما مشغوفاً به حتى انه ذهب معه لجزيرة سيسيليا التي كان افلاطون يذهب فيها للملك دينيس الظالم وكان هذا الفيلسوف مع عظم عقله بطي الفهم ثقيله ولذا كان افلاطون حين يذكره ويذكر ارسطو يقول احدهما يحتاج الى لجام والآخر محتاج الى منخاس وتارة كان يقول سخرية باكسينو قراط ايّ حصان اقطر فيه هذا الحجار كان اكسينوقراط سالكا الصعوبة والجد وكان افلاطون يضحك عليه ويسخر منه ويقول له احيانا يا اكسينوقراط اذهب وقرب لاصنام اللطف قربانا عسى محصل لك شيٌّ من آثارها افني عره وهو عاكف بالمكتب الافلاطوني كان حين يسلك فجاج آثينا وحاراتها التي يندر مشيه فيها يخرج قبساح اهل المدينة وينتظرونه بتلك الطرق ليعبثوا به ويخادعوه بانواع الحداع فكان هومع تحيلهم بانواع المصائب والمكايد على ايقاعه لا تغضبه افعالهم ولا توقعه بمحذور لان الانسان متى اخذ بازمة هوى نفسه تصير عنده قضايا التحيلات والمكايد عقيمة وبما اتفق له ان امرأة يقال لها «افوونه» عقلت رهانا على انها تسلب عقله بمشقها فاتفق أنه شرب مداما ذات يوم أزيد من عادته فتزينت باحسن ما وجدت

ودخلت عليه بيته واطالت المكث معــه فع ذلك لم يمكنهــا ان تصل لشيُّ من مقصودها فأغتاظت لضياع سعيها في الهباء المنثور وظنت انها تمحو هذا العار بهجوه وذمه الذي هو حيلة المقلين الاشرار كأن قليل الطمع جدا فاتفق ان اسكندر بعث له جلة من الدراهم فلم يأخذ منها الا ثلاثة وردّ البّاقي وقال للرسول الاتي بنلك الهدية ان اسكندر عنده خلق كثيرون يطعمهم فيحتساج حينئذ للدارهم أكثر منى وايضا أراد أنطيباطر أن يهدى له هدية مثلها فلما بلغمه شكر معروفه ومدحه امتدع ولم يأخذ شيئا اعطى له على سبيل الجائزة وهو يجزيرة سيسليا اكليل ذهب ليتميز به حيث تميز بزيادة الشرب عن غيره فلم ينتفع به اصلا بل بمجرد ما عاد لمدينــة اثينــا اخذ هــذا الاكليل ووضعه في اقدام صورة صنمة عطارد وحرره لها وكان في اغلب الاوقات يهدى لها أكاليل الازهار ارسله الاثينيون مع جلة رسال الى الملك فيليش فلاقاهم واحسن لهم الملاقاة حتى أستمال قلوبهم وجذبها اليــه حتى صيرهم كأنهم تحت امره بمتثلين لقوله ما عدا اكسينوقراط فانعلم يقبل منه هدية ولم يحضر له وأيمة قط بل ولا مذاكرته معهم فلما رجعوا جيعا الى مدينـــة اثينا قالوا انه لم يكن في ارسال آكسينوقراط معنا فائدة لانه لم ينفعنا في شي فاشتد غضب جميع الناس منه وارادوا الحكم عليه بدفع غرامة فعند ذلك اظهر للاثينيين ما وقع لرسلهم واخبرهم بما فعلوه وارشدهم الى الاحتراس منهم جدا وان يأخذوا حذرهم لئلا تفسد الجهورية وذكر لهم ان فيليش استمال قلوب الرسل بالهدايا والولائم اما أنا فلم يصل لاستمالتي بشئ فعند ذلك أنقلبت البغضاء محبة وقابلوه بمزيد الاحترام والتبجيل بعدما شرعوا في معاملته بالأذلال والتنكيل وصاروا لا يبحثون الاعما يسره ويعجبه وشاع خبر هؤلاء الرسل حتى أن ان فيليبش اعترف بان رسل الاثينين قبلوا هداياه ما عدا اكينوقراط فانه لم يقبل مند شيئــا اصلا كان انطيباطر في غزوة مدينة « لاميا » اسر جلة من الابنيين

الاثينين فارسلت جهورية الاثينين اكسينوقراط لاثقاذ هؤلاء الاسرى فلا وصل الى انطيباطر دعا انطيباطر بالاكل قبل التكلم في شأن الاسراء فقال له أكسنوقراط تؤخر المائدة فاني لا اريد طعاما الابعد تخليص اهل بلدى الذي بعثت بصدده فحصل لانطيباطر شفقة من حب اكسينوقراط لوطنه فاخذا في التكلم في المقصود فتعجب انطيباطر غاية العجب من مداخلة أكسينوقراط معه حتى جذبه وتوافقا على اطلاقهم فاطلقوا حالا اتفق انه كان مجزيرة سيسيليا عند دينيس الظالم واذا باللك يقول لافلاطون لا بد من قطع احد من النساس رأسك فقسال اكسينوقراط هدذا لايقع ابداحتي تقطع رأسي حضر انطيباطر بمدينة اثينا فذهب ليسلم على اكسينوقراط وكان أذ ذاك مشتغلا بالكلام في المحفل فلم يقطع كلاما ولم يرد تحية حتى تمم مرامه وكمل كلامه وكان اسبوسيب من ذرية افلاطون خليفة على مكتبه فلما احس بالكبر والهرم ورأى انه قد تعب و ان العمر انصرم طلب من اكسينوقراط ان يقوم مقامه فرضي بتلك الكرامة واخذ يعلم الناس على العموم وكان اذا جاء مكتبه من يجهل الموسيق والهندسة والهيئة يقول له اخرج من هذا المحل لانك جاهل باساس الفلسفة ولذاتها كان اكسينوقراط لا يحب النفاخر والزينة بلكان دأبه الخنول والعزلة فكان يمكث كل يوم بعضا من الساعات معتر لا عن الناس كان معتبرا مهابا عند الاثينين فقد اتفق انه حضر الى القضاة ذات يوم لآداء شهادة في دعدوى اقيمت لديهم فلا دنا من المحراب ليحلف على صحة شهادته على عادة بلادهم قام القضاة ومنعوه الحلف وقالوا له حيث وثقنا باخبارك فلا فأبدة لليمين كان يمدينة اثينا شاب يقال له بو ليمون بن فيلوسترات من اعظم اهلها فسادا فاتفق دخوله مكتب أكسينوقراط لغرض من الاغراض وهو سكران وعلى رأسم تاج فكان اكيسينوقراط حينئذ يحرض على العفة والاستقامة فلم يقطع الكلام بل زادت همند وقوته في الكلام الحبك ثر بما كان فانعظ هذا الشاب جدا حتى انبه

من ذلك الوقت شرع في الاقسلاع من ذنو به وصم على شجيره فنجره ومهر في الفلسفة حتى صار خليفة السينوقراط على المكتب ألف السينوقراط جلة من الكتب نظما ونثرا واتحف اسكندر بواحد منها وافسطيون بواحد كان لا يعتبر احدا اصلا فن ثم كثرت اعداؤه في الجمهورية فاراد الاثينيون اضراره فعاملوه بالاحتقار وباعوه ليهلك فاشستراه رجل من ارباب المظاهر عدينة وفالير عيقال له دمتريوس وحرره وتحيل على الاثينيين حتى اقتصروا على عزله لما بلغ من العمر اثنتين وثمانين سنة اتفق ذات ليلة انه سقط على حوض عنادفه تحت رجليه فات لوقته وكانت مدة تعلمه في المسكنب اثنين وعشرين سنة وكان ابتداء ظهوره في زمن لسيماقوس في الاولمبياد الشاني بعد المائة

## ۔ ﷺ تاریخ دیوچینس الفیلسوف ہے۔۔

توفى هذا الفيلسوف فى السنة الاولى من الالمبياد الرابع عشر بعد المائة وعره تسعون سنة فعلى هذا تركون ولادته فى السنة الثالثة من الالمبياد الحمادى والتسعين كانت ولادته فى الالمبياد المذكور بمدينة « سينوب » من بلاد «يافيغونيا » وكان يلقب بالكلبى واسم ابيه ايزسسيوس الصيرفى فاتهم بانه كان يصنع مع ابيه الدراهم الخمارجيمة فقبض على ابيمه الى ان مات فى السجن واما ديو چينس فن الرعب فر الى اثينا فلا وصل اليها ذهب الى انتينينوس فلم يقبله بل وكره بالعصا وذلك انه كان عازما على ان لا يقبل تلامذة اصلا فلم يرجع ديو چينس عنه بل طأطأ رأسه وقال له اضرب اضرب ولا تخش شميئا فائك لا تجد عصا بابسمة تطردنى عنك ما دمت حيا فن جود وجهمه قبل انتينينوس ان يخمنه بابسمة تطردنى عنك ما دمت حيا فن جود وجهمه قبل انتينينوس ان يخمنه منفي بابسمة تقردنى عنك ما دمت حيا فن جود وجهمه قبل متغرب عن وطنه منفي منفي المهادا ديو چينس هدا اصطر ليتعيش معيشه فقير متغرب عن وطنه منفي مغرب

من بلده لا يعاونه احد على معيشته اياكان رأى ذات يوم فارة تجرى آمنة من جهة الى اخرى ولم تخش دخول الليل عليها بلا قوت وثقب تبيت به فتسلى بها على فقره وعزم أن لا ينهمك في تحصيل معاشمه وأن يترك كل ما لا تتوقف عليه حياته ثم بطن دلقه لكي اذا التف فيه يكون وطاء له وغطاء ولم يكن له من الامتعة سوى عصا وخرج وقدح خشب فكان لا عشى بدونها لكن كان لا يتوكأ على العصا الا اذا ذهب الى الفضاء أو وقت المرض وكان يقول ليس الاصم الاعمى معيبًا من الرجال انما المعيب من لا خرج له وكان حافى الرجلين دائمًا فَلْمَ يَنْتُعُلُ قَطُ وَلُو تَغُطَّتُ الأرضُ بِالنَّلْجُ وَارَادُ انْ يُعُودُ نَفْسُهُ هَلَى أكل اللَّحْم نيئًا فلم يمكنه ترجى انسانًا من معارفه في أن يعطي له حجرًا في وطنه ليختلي فيهُ احيانا فلما طالت المدة ولم يرد له جوابا اتخذ برميلا وجعله مسكنا وصمار يأخذه معه انجاً توجه لامسكن له سواه كان زمن الصيف وقت اشتداد الحرفي سائر المواضع يتدحرج على الرمال الشديدة الحرارة وزمن الشيتاء حين يشتد البرد يلصق جسده بالرخام الذي ستره الثلج قاصدا بذلك تعويد نفسه على محمل مشاق البرد والحركان يحتقر جيع الناس وينسب افلاطون وتلامذته للتمذير وكذاكل من تفكه بالمآكل وكان يسمى الخطباء عبيد الرعايا كان نقسول تبجيان الملوك سريعة العطب كالزجاج وحب الظهرور ليس الا فغر المجانين وبالجملة فلم يسلم احد من هجوه وذمه كان يأكل ويتكلم وينام في اى محل صادفه وربما قصد ايوان هيكل الشمس ليأكل فيه ويصيح آه ما احسن الاثينيين حيث اسسوالي هذا المكان اللطيف لآكل فيه كان غالبا يقول متى تأمّلت حقيقة الحكام والحكماء والفلاسفة الذين في الدنيا اعتقدت ان الانسان بعقسله يفوق عن البهسائم ولكن من حيثية آخرى حين ارى من يدعى الوحى والعرافين والمعبرين للاحلام والذين اذا حصلوا مالا أو جاها تكبروا فلا اتمالك نفسی آن اظن آنهم اشد الحیوانات جنونا ﴿ رَأَى ذَاتَ يُومٌ فِي حَالُ سَيْرُهُ طَفَلًا ﴿

يشرب بكفيه فاستحيى من ذلك جدا وقال كيف تكون الاطفال اشد معرفة مني بالاشياء التي يدرك التخلي عنهـا واخرج عند ذلك قدحه من خرجه وكسره حيث رآه متاعاً لا ينفعه كَان يمدح كثيرا من تهيأ للزواج ولم يتزوج كمدحه لمن جهز لوازم سفر البحر ولم يسافر به وكان ينظم في سلكهما من طلب لتعاطى الحكم بالجهورية فامتنعكن دعى لوليمة الملوك والامراء فنأى عنها كان مولعا بعلوم الادب زاهدا في سائر العلوم الاخر وكان حاد الذهن قوى المدركة يستوعب المقام بحيث لا يبقى لاحد بعده مقالا فيه كان رأيه في الزواج لا يرضى به ولا العامة الوحشميون كليا لانه رفض فيه رأى ارباب الشرائع والقوانين السياسية بل ورفض القوانين الطبيعية وجعل الخيرة لهوى النفس كان يقول متى احتاج الانسان لشيُّ واخذه فلا ضرر عليه وكان يود ان لا محزن احد من شئ اصلا و يقول تسلية الانسان نفسه اولى له واوفق من القبض وتكلم ذات يوم في مادة جــدية نافعة مهمة فكان النــاس يمرون غير ملتفتين لاستماعه فاخذ يغنى فاسرع الناس من كل جهة لاستماعه فوبخهم حيث يجمهون لسماع الهزء وينفرون من سماع الجد النافع كان يتعجب من علماء الادبيات حيث يبذلون غاية جهدهم ويعذبون انفسهم في الوقوف على بعض الوقائع الخرافية الهزلية التي لا طائل تحتها ويتركون انفسهم لا يلتفتون اليهسا مع ما هم عليــ من ضيق الحال كان يلوم ارباب الموسيق والالحان على تحملهم المشقة في تطبيق الموسيق والالحان مع بعضها مع ان عقولهم سيئة الترتيب بان الأولى لهم البداءة بتوفيق احوال عقولهم كان يذم ارباب الرياضة على تسليهم برصد الشمس والقمر والكواكب مع انهم لم يعرفوا حقيقة ما تحت ارجلهم ما كان اقل لوما على الخطباء الذين لا همة لهم الا تحسين الالفاظ مع عدم علهم بما يقولون كان يلوم أيضا البخلاء الذين يظهرون الزهد والفناعة ويثنون خيراً على من زهد الدنيا مع أن فكرتهم ليست الا السي

في جعها ماكان ابشع عند، من الناس الذين يذهبون للهياكل فيقربون القربانات للآلهة ويدعونها بحفظ العافية واذا خرجوا من تلك الاماكن أتخذوا ولائم وأنهمكوا فيها على لذات وشهوات قاتلة كان يقول طالما لقيت ناسباً يتسانِقُون في المزاح والهزء ولم ار منهم منافساً لصاحبه في السبق الى طرق الفضيلة اجتمع مع افلاطون في وليمة بها مأكل عظيمة فلما رآه لا يأكل سوى الزيتون قال له هلا يأكل مثلك على حد سواء من الاطعمة التي لاجلها سافرت الى سيسيليا فقال افلاطون ان غذائي بتلك المدينة ما كان الا الزيتون والكبركفعلي بهذه البلاد 'فقال له ديو چياس فلاي شي ذهبت الى سراقوسه بجزيرة سيسيليا وبينما بعض اصحاب الملك دينيس الظالم في المحادثة مع افلاطون في بيته أذ دخل ديو چينس عليهم فوطأ بقدميه بساطا ظريفا لافلاطون قائلا احتقر بفعلي هدذا فرش كبر افلاطون فقال له افلاطون صحيح ولكن صنعك هــذا هو عين الكبر اراد بعض السوفسطائية ان يظهر دقة عقله لديوچينس فقال له الك لست آنا وآنا رجل فلست انت برجل فقال له دیوچینس لو قلت آنت لست آنا واقتصرت لانتجت بنفسها انك لست برجل سمئل مرة هل رأيت في بلاد اليونان رجالا حكماء فقال رأيت صغارا في مدينة لقدمونيا فاما الرجال فلم تقع عيسني على احد منهم قط مشى ذات يوم وقت الظهيرة بمصباح فسـ ثل عن ذلك فقال لعلى ابصر رجلا يحكى انه صرخ باعلى صوته في الحارات قائلا يا رجال وصار يكررها حتى انفضت اليده جلة من العالم فطردهم بمصاه وقال لهم أنا اطلب الرجال وما لكم اتفق ان ديمو ثينس اكل ذات يوم في محل السكر فحانت منه التفاتة فابصر ديو چينس فاختني فلما لمحه ديو چينس قال له كلما اختفيت في مثل هـ ذا المحل تمكنت فيه اتى جاعة من الغرباء لزيارة ديمو ثينس الخطيب فرآهم ديو چينس فتلقاهم وهو يضحك ويشدير باصبعه ويقول انظروا جيدا في يخطيب أثينا الطيب ذهب مع رجل للفرجة على قصر عظيم الشكل مزخرف

البنساء منقوش بالذهب مزين بالمرمر فبعسد تحققه منه وتأمله في زينته وحسسن شكله اخذ يسعل سعالا قويا مرتين او ثلاثا حتى جذب نخامة غليظة وألقاها فی وجه ذلك الرجــل الذی يفرجــه وقال له معتذرا انی لم اجد محلا وسخــا يصلح للقذارة غير وجهك دخل ذات يوم ولحيته قدد صارت بين المحلوقة وغيرها على شبان بمكان لعبهم فاساءوه حتى اخرجوه فكتب اسماءهم في ورقة وعلقها بين كتفيه وطاف بها الشوارع والازقة ليراها النباس فيعرفوهم و يسقطوا من اعينهم عيره اراذل الناس بالفقر وعابوه به فقال لهم لم ار احدا عوقب غلى فقره ورأيت كثيرا من الناس ارباب القبائح والخيالات يعاقبون على خياناتهم وقبائحهم طالما كان يقول انفع الاشياء اقلها ثمنا وذلك أن الصورة قد تُبلغ ثلاثة آلاف دينار ومد الدقيق يباع بيسير الدراهم دخل الجام مرة فوجد ماء قذرا بالاوساخ جدا فقال من اغتسل هاهنا فاين يطهر بدنه ويزيل درنه اخده بعض اهل مقدونيا ليمثلوه بين يدى الملك فيليبش والد اسكندر الاكبر فقال له الملك من انت فقال له على سبيل التهكم اني جاسـوس طمعك فتججب الملك من حسـن جوابه وفرح واطلقه وخلى سـبيله وكان يزعم ان الحكماء لا يحتاجون لشيُّ ابدا وان سائر ما في الكون في قبضتهم فكان يقول ان سائر الاشياء لخالقها والحبكماء احبابه وما كان بين الاحبة لا حرج فيــه بـل هو مباح فثبت حينئذ ان جيـــم الاشيـــاء للحكماء وكان في وقت الاحتياج يقول الله اسأل الناس انما اسأل الحالق ويحكي ان اسكندر توجه ذات يوم الى مدينة قورشه للتفرج على ديوچينس لكونه كان هناك في ذاك الوقت فرآه جالسا في الشمس يدبق برميله فقال له انا الملك اسكندر الاكبرفقال له ديو چينس وانا الكلب ديو چينس فقال له اسكندر أما تخافني فقال له دیوچینس انت طیب او ردی حقال بل طیب فقال دیوچینس ومن الذی يخاف من الطيب فعجب اسكندر من وفور عقله وانطلاق عنان لسانه شهيبود تحادلهما

تحادثهما برهمة قال له اسكندر انى ارى حاجتك لاشياء كثيرة ومن سرورى وفرحى اعانشك ومساعدتك عليها فسلني ما تريد فقسال له ديو چينس تحول من هذه الجهة فقد منعت عني ضوء الشمس وقطعت لذتي بها فصار اسكندر في غاية العجب من زهد ديوچينس لسائر الاشمياء الدنبويه ثم قال ديوچينس اينا اغنى من هو قانع بعباءته وخرجه او الذي لم يقنع بعظيم سلطنته وسمعة بملكته بل أقتحم الاخطار لزيادة حدودها واشتغل الليل والنهار بشوونها فعجب خواص اسكندر من كونه مع عظمه احترم هذا الكلب ديو چينس ولاطفه وبجله مع كون ديوچينس لم يقم له من محله بل ولا اعتنى به فلما استشعر اسكندر منهم بذلك النفت لهم وقال لو لم اكن اللك اسكندر لاحببت أن أكرون ديوچياس اتفق لديوچينس وهو مسافر في البحر لمدينة اچيا اخذ لصوص البحر له فساروا به الى جزيرة كريد وعرضوه للبيع بالسـوق فلم يتــأثر من تلك النكبة التي نزلت به وبسيمًا هو كذلك اذ رأى رجلًا اسمه اكزينادس غليظ الجثة حسن الملبس فقال لهم ينبغي ان تبيءوني لهذا لاني اراه يحتاج لمعلم فلا دنا بقصد سومه قال له ديوچينس تقدم يا هذا الصيّ و اشتر لك رجلا يمني نفسم فسئل ماذا تعرف من الاشياء فقال سياسة الرجال والحكم عليهم وقال المنادي صبح في السوق من كان محتاجًا لمعلم فليأت لشرائي وكان بائعه قد منعه الجلوس ولم يمكنه منه أبدا فقال ديو چينس لا ضرر في ذلك فان السمك يشتري على أية حالة كانت لكني أتعب حيث لا يشرى غطاء القدر من النحساس الا بعد امتحان حسن معدنه برنته واما شراء الرجال فيكتفون فيه بنظرهم فقط فلماتم سومه قال لمشتريه مع اني الآن ملكك فاستعد لما آمرك به لاني اكون عندك اما بمزلة حكيم او وكيل وعلى كل يلزمك طاعتي عبدا كنت او حرا ثم ان اكزينادس اعطاه اولاده ليعلهم فاعتنى بهم ديو چينس غاية الاعتناء حتى حفظهم غيب جه. ع مُنْضَات الاشتعار وكذلك مختصرا في الفلسفة ألفه لاجلهم وصار يعلمه

الصراع والمسابقة على الخيال والصيد والقنص وضرب القوس والرمى بالمقلاع وعودهم على القناعة فى المبيشة فكانوا يكتفون باليسير جدا وشرب الماء القراح فقط وامرهم باستئصال شعورهم حلقا الى البشرة وكان يأخذهم معد في الطرق عليهم الملابس الخشينة واغلب اوقاتهم بلا نعال ولا رداء وكان لهؤلاء الاطفال مزيد محبة وشدة رغبة في ديوچينس فكانوا يوصون عايه اهاليهم جاءه بعض اصحابه في مدة الاسر والجبر عليه بقصد انقاذه و اخراجه من ذل ألعبودية فقال له ديو چينس أبك جنون او تهزأ بي أما عملت ان السبع ليس اسيرا عند من يطعمه انما المطعم للسبع هو اسيره سمع ذات يوم مناديا يقول ان ديوكسيس غلب جلة من عظماء الرجال في الالعاب الاولمبيقية فقال له لا بل قل غلب جماعة من الارقاء المساكين لان الذي غلب الرجال انما هو انا فقط كان اذا قيل له الآن ينبغي لك الاستراحة فانك صرت شيخا هرما يقول آترى الناس يشيرون على من يجرى بما ينشطه او بما يتبطه أفليس المناسب لى ان ايذل جميع قوتى رأى وهو مار في الطريق رجلا وقعت منه كسرة خبز فاستحى ان يرفعها فالتقط ديو چينس بعض قطع زجاجة مكسورة ودار بها في المدينة قاصدا بذلك أن الانسان لا ينبغي له الحياء منشي حيث كان عرضه عدم الحسارة كان يقول مثلى كمثل ارباب الالحان يعلم غيره الصوت الحسن بالانتقال الى غيره جاءه رجل يريد ان يكون تليذه فناوله ديوچينس فخذ خنز ير وامره ان يمشي به خلفه في ازقة المدينة فاستحيى الرجل ورمى به الى الارض وذهب فرآه ديو چينس بعد مدة فقيال له ما اعجب حالك حيث كان الفخذ قاطعا لمحبتنا رأى في سياحته امرأة خاصعة ساجدة امام الاصنام مكشوفة العجيزة فاسرع اليها ديو چينس وقال أما تخافي اينها المسكيدة كون المعبود الذي يبصر خلفك كما يبصر امامك يرالة على حالة مخلة بالحياء كان اذا تفكر في معيشته وفقره يقول ضاحكا سائر انواع اللوم والمعايب قسد لحقنني واني وانكنت لادار لى ولامدينسة ولا وطن

وطن وانقوت يوما بيوم فانى جلد على مقاومة صروف الدهر اقابل المال بالشات والعفة واقابل العوائد بالحالة الفطرية الخلفية واقابل تكدرات النفس بالتدبر والعقل سأله رجل عن الوقت الذي يأكل فيه فقيال له ان كنت غنيا فكل في الساعة التي تعجبك وان كنت فقيرا فكل في الوقت الذي يمكنك ترجاه الاثينيون أن يكون من حزبهم ويتدين باسرار ديانتهم وحلفوا له أن من دخل في دينهم يكون من السعادة الاخروية في اعلى عليين فقال لهم أن هذا الامر عجيب حيث ان عقلاء الناس تدوم في الطين والمنداخلين في طريقتكم مع شقائهم يحظون بجنان الحلد كان من عادته تعطير اقدامه فسئل عن ذلك فقال ان رافحــة العطر الذي يوضع في الرأس قطير في الهواء بخــلاف ما اذا عطرت الاقدام فان الروائح تصعد الى الانف اتفق انه من بدار لاحد الخصيان القباح فوجد مكتوبا على بابها لا يدخل من هذا الباب شئ قبيم فقال فن ابن يدخل صاحب الدار اراد بعض الفلاسفة ان يبرهن له على ان لا حركة له فلم يجبه بل قام وتماشي فقال له ذلك الفلسني ماذا تريد بمشيك فقال ابطال دعواله كان اذا سمم متكلما في علم الهيئة والنجوم يقول له متى كان نزولك من السماء كان افلاطون يقرر في تعريف الانسان أنه حيوان ذو رجلين لا ريش له فاخذ ديو چينس ديكا ونتفسه وخبأه تبحت عبساءته ولما دخل المكتب اخرجمه وطرحه وسمط المكتب وقال هدذا انسان افلاطون فالترم افلاطون لتصحيح تعريفه ان يزمد ذو اظفار عريضة من ذات يوم يمدينة ميغاره فرأى اطفالهم جيعا عراما ورأى الغنم مستورة بالصوف فقال غنم هذه المدينة اسعد من بني آدم رأى الفيران الصغار تلتقط فتات طعامه من تحت السفرة وهو يأكل فقال قد بلغ ديوچياس ان صارت تأتي له الطفيليــة سئل وهو خارج من الجــام أفي الجام كثير من الرجال يغتسلون فقال لا فقيل له أفيد اذ دحام عظيم فقال نعيريدى لوليمة فأمنع اكونه حضر اليها في اليوم السابق ولم ينن عليه احد (17)

في نظير حضوره اتفق ان رجلا كان يحمل خشبة طويلة على ظهره فصدمه بها على حين غفلة ثم قال له ق نفسك فقال له ديوچينس قد ضربتني ثانيــة وحصلت له واقعة نظير هذه مرة ثانية فضرب حامل الحشبة بمصاه وقال كن انت على حذر مر في مطر غزير فابتلت عباته من جيع جهاتها حتى رثى لحاله جيع من رآه وكان افلاطون اذ ذاك حاضرا بالمصادفة فقال لهم افلاطون انمـــا محزنه ذلك حقيقة اذا لم يره عليه احد منكم صفعه رجل ذات يوم فقال اني لا اعلم انه یلزمنی ان اضع علی رأسی سلاحاً یقید سئل مرة كم تأخذ نظیر الصفعة الواحدة من ضاربك فقال بيضة حرب اتفق ان ميدياس لكن ذات يوم جملة لكزات بيده ثم قال له اذهب فاشكني وانت تدفع ثلاثة آلاف دينار غرامة فني ثاني يوم اخذ ديوچينس قضيب حديد وضرب ميدياس به على رأسه ضربة شــديدة وقال له اذهب فاشكني و انت تدفع نظير تلك الغرامة سأله لوسيــاس العقاقيري هل تعتقد وجود اله فقيال له أيخني على مع معرفتي انه عــدوك الاكبر ورآى رجلاً ينغمس في الماء ليتطهر فقال له يا مسكين لو اغتسلت الى غد بهذا الماء لم يعصم لسائك بذلك عن الخطأ فكيف يطهرك من الذنوب رأى غلاما في حالة مخلة بالحياء فسار الى معلم وضربه بالعصا وقال له لم علمت تليذك الفعلة القبيحة اتاه رجل ليريه حسابا عمله في برج من الابراج السماوية فقال له ديوجينس هذا شيء ظريف يمنع مثلنا ان يموت جوعا كان يلوم الذين يشكون المعيشة ويقول هؤلاء الرجال دائمًا يطلبون ما ظاهره خير ويتركون ما هو الخير في الواقع والحقيقة كان يعرف استحسان كثير من الناس لمعيشــته ولكن لما رأى القليه منهم شرع يقلده قال اني كلب عظيم ولكن لم يتجاسر الذين يعرفوني ويستحسنون طريقتي على الانضمام الى للصيد كان دائما يلوم الذين يتطيرون من الاحـــلام ولا يتأملون ما يخطر ببالهم في اليقظة فيمبرون الحطرات النومية وبينما هو يتنزه ذات يوم رأى محفة جيلة ظريفة بها امرأة فقال أيليق ان يكون مثل

مثل هذا قفصا اثل هذا الحيوان القبيح كان الاثينيون يحترمونه احتراما كليا حتى انهم عاقبو اشابا بملام من الناس كان قد كسر برميل ديوچينس واعطوه برميلا آخر كان جيم الناس يغبطون قاليثينيس على اكله مع اسكندر غداء وصساء اما ديوجينس فكان يقول اما انا فاني ارثى لحساله في ذلك بخصوصه وكان اقراطير يبذل جهده في التحيل على جلب ديو چياس عنده فقال له ديوچينس اما انا فاختار اكل الخبر فقط باثينا على تعيشي في عن قصورك وهدد بيرديقاس ذات يوم ديو چينس بالقتل ان لم يأت لزيارته فقال له اقل الهوام السمية يمكنه ذلك ولكني احلف لك أن ديو چياس ايس محتاجا في راحته لبيرديقاس بالكلية ولالعظمه ثم صاح وقال أن الخيرات الالهية كثيرة انعمت على سائر الرجال بالارواح واما اللذات المعنوية فجهولة عند الناس الذين لاهمة لهم الاالماكل اللطيفة والتعطرات رأى ذات يوم رجلا يلبسه عبده فعله فقال له انه لم يبق لك عليه من انواع السرور الا أن يمخطك فا منفعة يديك ورأى مرة حين سياحته قضاة يحكمون في رجل سرق جامة في الخزينة العمومية فقال انظروا هؤلاء لصوص كبار ساحبون لصا صغيرا كان يقول أن الغني الجاهل كشاة مفطاة بجل من ذهب وكان ذات يوم في وسط السوق فصار بخمش بدنه باظافره ويقول ليت كثرة ذلك في البطن يمنع بها الانسان جوعه وقت ما يحب دخل ذات يوم الجام فرأى شاباً يتحرك محركات متوازنة لكنها مخلة بالحياء فقال له كلا اتقنت حركت واحكمتها زادت بك قلة الحياء من بالطريق مرة فرأى مكتوبا على باب بيت رجل مسرف أنه معرض للبيع فقال أني من قبل ذلك أعرف جيدا أن كثرة السكر توجب صاحبك للنيُّ لامه رجل في التغرب بالبلاد فقسال له يا ايها المسكين اني مسرور بذلك جدا حيث كان سببا لصير ورتى فلسفيا وقال له رجل آخر بعد ذلك بقليل أن السميبينيين يحكمون عليك بالنفي الدائم فقمال وأنا كذلك حكمت عليهم بالبقاء الدائم في بلدهم القبيعة على شاطئ البحر الاسود وكأن يترجى الاصنام أن يمنوا عليه باللطف فسيئل عن سبب طلب ذلك منها فقال لاعود نفسي على أن لا أجاب فيما أطلب ولما كان فقره يحوجه الى طلب الصدقة يقول لمن يراه اولا ان كنت قد اعطيت احدا غيري شيئا فاعطني مثله وان لم تكن اعطيت احدا شيئا فاجعلني اول من تعطيمه سئل ذات يوم عن طريقة دينيس الظالم مع اصحابه فقال كان يصنع معهم كالانسان الذي يستعمل الزجاج في حال امتلائه ثم يتركه بعد فراغه لمع بالخنارة رجلا قد اسرف في ماله وضيعه و هو يتعشى بالزيتون فقط فقــال له لو كـــان فطورك على مثل هذا الطمام لكان عشاؤك احسن من هذا قال الشهوات غير الملاءة تصير منبع جميع المصائب التي تقاسيها البشرية وكان يقول الصلحاء من الناس هم مظهر الآلهة وكان يقول أن البطن آفة العمر كان يقول أن الكلم الحسن المرتب كسيلان العسل وان العشق شغل اهل البطالة 👚 سئل ما اســوأ الحسالات قال الهرم مع الفقر سمئل اى شئ احسن في الدنيا قال الحرية وتجاسر عليه رجل وسأله ما اشد الحيوانات عضا فقال اما من الناس المتوحشين فالرجل السباب واما من المتمدنين فالرجل المداهن رأى في سياحته نسوة متعلقة مِفروع الزيتون فقال ليت سائر اشجار الزيتون تمر مثل هذه الفاكهد دائما اتاه انسان وسأله ما السن الذي يستحق الانسان الزواج فيد فقال له ما دام الانسان صغيرا فان وقت زواجه لم يأت ومتى صار كبيرا فقد فات وقته سـئل ما سب اصفرار الذهب فقال كثرة حساده قيل له ذات يوم أن عبدك مينيس قد هرب وألحوا عليه في طلبه فقال باعجبا لكم حيث ان احدنا لا غني له عن الآخر فا يكون جربي وسأله احد الظلمة ذات يوم عن اجود معدن لصناعــة الاصنام فقال هو المعدن الذى صنعت منسه صورة هرموديوس واستيوجيتون اللذين هما اشد اعداء الظلمة بينما افلاطون ذات يوم يوضح آراءه في بعض مباحث فتكلم على شكل لوح الطاولة والقدح فقال له ديو چينس أني بالشاهدة اتصور حقيقتهما جيدا ولكن

ولكن لا ادرى شكلهما فقال له افلاطون صدقت لان معرفتهما بالشاهدة لا يلزم لها ألا البصر واما معرفة اشكالهما فتوقفة على الذهن سئل ذات يوم عن سقراط فقال هو رجل مجنون رأى شايا قد احر وجهه جدا من الخجل فقال له هكذا هكذا يا بني فان هذا لون الفضيلة جاءه ذات يوم اثنان من الفقهاء ليحكماه بينهما فحكم بالمصاقبة عليهما معا وذلك ان احدهما كان متهما بالسرقة والآخر كانت شكواه بلا سبب حيث ان المسروق ليس ملكه بلكان لا خر وسرقه منه وسئل عن سبب تصدق الناس على العمى والعرج وعدم تصدقهم على الفلاسفة فقال أن سائر الناس متــأهلون للعمى والعرج و ليس كل أحد أهلا للفلسـفة وسأله رجل ألك خادم او خادمــة فاجابه لا فقال له فن يدفنك فاجاب من احتاج لبيتي تجرأ عليه رجل وقال له الك كنت تصنع الدراهم المغشوشة فقال له نعم كنت في السابق كما انت الآن ولكن ما أنا عليه الآن لا تصله طول عمرك دخل ذات يوم مدرسة احد المعلمين فوجد فيها قليلا من التلامذة وكثيرا من صور من اخترع الفنون اللطيفة فقال له ديو چينس اذا حسبنا تلك الصور تكون تلامذتك كثيرة سـئل من اي بلد انت فقال من الدنيا يشير بذلك الى أن العاقل لا يحتاج للتعلق ببلدة مخصوصة رأى رجلا مسرفا مارا بطريق فسأله دينارا فقال له ذلك المسرف لم طلبت مني دينارا و تطلب من غيري درهما فقط فقال لائه يعطيني مرة ثانية واشك في اني اجدك بعد ذلك على حال تعطيني فيها مرة اخرى وسئل يوما هل الموت مؤلم فقــال أنا لا نحس به وقت وقوعه فكيف يمكن أن يكون مؤلما رأى يوما رجلا لا يحسن الرمى وهو يصوب بآلة رميه الى غرض فاسرع ديوچينس الى ذلك الغرض وجعل رأسمه امامه فسـئل لم ذلك فقال مخافة أن يصيبني لما كان يقال له أن كثيرًا من الناس يهزأون بك يقول وماذا يضرني مع اني اريد ذلك واظن ان الجير حين تضرب اسنانها وتبرزها وقت ينهيقما انما تفعل ذلك للضحك على مثل هؤلاء الناس فقبل له وهل بكترث مثل

هؤلاء بما تصنعه الحير فقال فكيف اكترث انا بهم سئل ذات يوم لم لقبوك كلبا فقلل لانى اتملق لمن يعطيني وأنبح على من منعني واعضمن يؤذيني سئل من أي أنواع الكلاب أنت فقال أكون وقت جوعي من جنس السلاق التلاعب لجميع النماس ووقت شميعي كالكلب العقور اعض كل من قابلني ورأى انكسمينس الخطيب مارا بالطريق وكان كبير البطن جدا فقال له ديو چينس اعطني بعض بطنك تصنع معي جيلا كبيرا و يخف عنك هذا الثقل ولما كانوا يعيرونه بالاكل في الطرق والاسواق يقول لهم ان الجوع يعتريني هناك كما يعتريني في محال آخر لما رجع من مدينة لقدمونيا الى مدينة آثينا سئل من أين جثت فقال من مدينة الرجال الى مدينة النساء كانت عادته ان يشبه معشوقات الملوك بنبيذ عظيم مسموم وكان يسميهن سلاطين الملوك لانهن ينلن منهم كلما طلبن تجب بحضرته يوما رجل من كثرة الهدايا الموجودة بهيكل العافية فقال له ديوچينس يا هذا لو كانت الهدايا ممن يموت لوجد به اكثر من ذلك وأجتمع حوله جماعة وهو يأكل وسط الطريق ونادوه باسم الكلب فقال بل انتم الكلاب لانكم اجتمعتم حول من يأكل تقابل مع رجل من المصارعة لا معرفة له وكاد يموت جوعاً فشرع يجعل نفسه حكيما فقال له ديو چينس الآن قد وجدت طريقة لاخذ أارك ممن كانوا يضربونك كان عنده لرجل عباءة فطلبها منه فقال له ديو چينس ان كنت ملكتها لى فقد صارت ملكي وان كنت ما اعطيتها لى الا عارية فإنا الآن مستعملها فاصبر حتى لا يكون لى بها عاجة ولما كانوا يلومونه بالشرب في الخارة يقول وها انا احلق رأسي في حانوت الحلاق واحسن اليه رجل فسمع الناس يثنون عليه بذلك فقال الاوفق شكرهم لى لانى مستحق لتلك العطية سئل ماذا ربحت من فلسفتك فقال او لم تنفعني الا في التجلد على تحمل المشاق التي من البعيد نزولها بي لكني في سروري منها لمسا علم أن الاثينيين أعلنوا بأن أسكندر هو «بخوس» يعني أله الشراب قال لهم مستهزئًا

وانا لم تجملوني « سيرا بيس » يعني اله النار لاموه على الاقامة بالاماكن القذرة فقـال الشمس تدخل في اماكن اقذر من هذه بكثير ولا تتسخ تجرأ عليه وجل وقال له حيث الله لا تعرف شيئا فكيف تجرأت بجمل نفسك في رتبة الفلاسسفة فقال لولم يكن لى من الفضل الا تشبهي بهم لكني في عدّى منهم اتوه بتليذ يوما ومدحوه له بالعقل والمعارف والنباهة والاخلاق الجيدة فتأنى ديو چينس حتى اتموا كلامهم ثم قال لهم حيث كان كاملا جدا فلا حاجة له بي ولم جئتم به الى" ودخل متفرجا عند خروج الناس منه فسئل لم ذلك فقال هذا ما عودت عليسه نفسي طول عرى للما طرد دينيس الظالم من مملكته المسماة سيراقوسه وذهب الى مدينة قورنته وأداه فقره الى تعليم الشباب كيلا يموت جوعا دخل مدرسته دبوچينس ذات يوم فسمع تصويت الاولاد فظن دينيس انه جاء ليسليه على فقره فقال لديو چينس قد شڪرت معروفك فانظر تقلبات الدنيا فقال له ديو چينس يامسكين اني متجب من حياتك الى الآن ألست الذي عسفت في الظلم باهل مملكتك واني الآن اراك لا تصلح ان تكون معلما في المكتب كما انك لم تصلح ملكا ورأى ذات يوم اناسا يقربون قربانا للآلهة رجاء ان يرزقوا بغلام فقال لهم انكم تفكرتم في الغلام ولم تتفكروا ان يكون صالحا ﴿ وَأَى شَابًا يَتَكُلُّمُ مَعَ قُلُهُ ۗ الْحَيَّاءُ فقال له أما تستحى حيث تخرج من قراب العاج سلاحا من الرصاص كان يقول ان الذين يعلمون الصلاح ولا يعملون به كمثل آلات الموسيق تخرج منها اصوات مطرية ولا احساس عندها قال له رجل ألم اصلح للفلسفة فقال له يا مسكين حيث لا ترجو معيشة طيبة فلمحياتك رأى شابا يصنع شيئا مع قلة الحياء فقال له أما تستحى تبخس ما انع عليك به خالقك كان يقول اغلب العالم في ذلة وذلك أن العبيد في طاعة ساداتهم والسادات في هوى انفسهم وسائر الاشياء متقومة بالعوائد فبعض الناس عودوا انفسهم على المعيشة اللذيذة والفخر والحظ بالشهوات فلا يمكنهم ان يتحولوا عنها ابدا والبعض الآخر عاشوا على احتفسار

التلذذات والشهوات في مذهبه الكلي ان الحياء من ضعف النفس ولذلك كان لا يستميى من صنع أقبح الاشياء أمام الناس ويقول أن الاكل شي عظيم فا عنع الانسان أن يأكل في الطرق والاسواق كاكله في بيته سئل أي محل تريد أن الطيور والوحوش فقال ضعوا بجني عصاكي اطردها بها حين تأتي فقيل له الك اذ ذاك لا احساس عندك فقال فحينتذ ما الضرر في كونها تأكلني قال بعضهم انه لما بلغ عمره تسمين سنة اكل فخذ بقرة نيئا فنشأ له عنه تخمة فتوفى بها وقيل انه حين صار هرما قتل نفسه بان جذب نفســه ولم يخرجه فذهب اليه أصحــابه في الصباح ولما وجدوا عادته في الانتباه من النوم تغيرت ووجدوه ملتفا بعباءته كشفوها فاذا هو ميت فتذازعوا ايهم يجهز جنازته حتى ادى للعراك فأتى القضاة واكابر مدينة قورنثه وسكنوهم وشهدوا جنازته العظيمة ودفنوه بجانب باب المدينة جهة البرزخ ونصبوا بجانب قبره عودا من رخام فوقه صورة كلب من رخام جزيرة « ياروس » وكان موته وموت اسكندر الاكبر الذي مات في بابل في يوم واحــد وكان ذلك في الاولمبياد الرابع عشر بعد المائة واهدى الى قبر ديو چينس جملة صور عظيمة مكتوب عليها

### ۔ ﷺ تاریخ اقراطیس الفیلسوف ﷺ۔

كان عصريا لبوليمون وخليفة اكسينوقراط في المكتب الافلاطوني وكان موجودا في الاولمبياد الثالث عشر بعد المائة كان من الفلاسفة المكلبية وهو من اجل تلامذة الشهير ديوچينس وهو ابن اسقوندوس الطيوى وكان من عائلة شهيرة جدا وكان من ارباب الاموال المكثيرة كان ذات يوم بمحل لعب فرأى تيلفوس ترك امواله لاجل ان يكون فلسفيا كلبيا فتاثر هو من ذلك وصمم على التشبه

التشبه به فباع عقارات وطنه باكثر من مائتي دينار واودعها عند احد الصيارفة وقال له أن رأيت عقول أولادي لا تصلح للفلسفة فادفعها اليهم والا ففرقها على اهالي «طيوا» لما أن الفلاسفة لا احتياج لهم إلى المال فاتاه أهله و ترجوه أن يعدل عما شرع فيه الى غيره فطردهم من داره وضربهم بعصماه كان يابس في الصيف عباءة ثقيلة جدا ويابس في الشناء ثبابا خفيفة جدا ليتعود على مشاق الحر والبرد وكأن لا يستحى أن يتقصد دخـول البيوت والتلفت فيهـا حتى اذا رأى ما لا يعجبه وبخ صاحبه عليه فيتمرن على ذلك وكان يمشي خلف الاسافل ويسبهم ليسبوه فيتعود مقاساة نحو هذه الاحوال وككان صنك المعيشة جدا وما شرب غير قراح الماء كبقية الفلاسفة الكلبيين كان في زمنه ميستروقليس الخطيب الذي كان لا يمكند ان يظهر أمهوم الناس لانه كان سلس الريح ويعسر عليمه منعه فن شدة خيله لزم العزلة بمنزله وصمم عليها بقية عره فلما سمع بذلك اقراطبس اكل ترمسا حتى ملائت الارياح بطنه فذهب الى منزل ميتروقليس وكله كلمات ظريفة ليظهر له انه لا ينبغي هذا الحياء وقال له حيث لم يقع منك الاكما يقع من كل احد فا الحياء من الامر العام وبينما هو يكلمه اذًا بالترمس اثر آثره فتقوى هذا الخطيب يميا صنعه اقراطيس حتى عاد يلوم نفسه وصار لا يبالي بلوم النياس على مثل ذلك وتعلق تعلقا كليها باقراطيس حتى حرق جميع كشبه التي تعلمها من تيوفراسمط وتبع مذهب الكلبية حتى ربى تلامذة كشيرة وصار محترما عند الفلاسفة واشتهرت تلامذته شهرة عظيمة في سائر اليونان ولكن لما احس بالهرم ستم الحياة وقتل نفسه خنقا كان اقراطيس بشمع المنظر جدا حتى يظهر ان قباحته ورداءته خارقة للعادة وكان يخيط على عباءته جلود الغنم فلذا كان عند اول رؤيته يصعب تمييزه من أي نوع من انواع الحيوانات وكان ماهرا جدا في الالعاب وكان اذا حضر المحسافل العامة لمصارعة وتحوها لم يتمالك الحساضرون منع انفسسهم من (11)

الضحك عليه لقبح وجهه وملبسه الخارج عن العادة وكان هولا يبالى بذلك ويرفع يديه يصبح تصبر يا اقراطيس فان الذين يسخرون منك ويهزأون بك الآن سيبكون غدا ويحسدونك حين يعرفون جبن انفسهم وانت تجد نفسك بذلك سمعيدا دهب ذات يوم ليترجى بهض المعلين ان ينعم على احد تلامذته بالصفح فقبل فغذه بدلا عن تقبيل ركبته المعتاد فاستغرب هذأ المعلم ذلك وظهر غم منه فقال له اقراطيس لا يضرك ذلك أليس فخذك كركبتك كان يقول يستحيل أن يجد الانسان أحدا لم يذنب أصلا ولا يقدح في ظرافة الرمانة بعض الحبات العفنة كان يحث تلامذته على عدم التعلق بزهرة الدنيا اصلا ويقول لهم أنالم أدرك من الدنيا الأما تعلمته وتركت سواه للذين يحبون فغر الدنيا `كانكثيرا ما يحملهم على الهروب من حظوظ الدنيا بقوله لا يليق للفلسني من الاوصاف الا الحرية ولا مالك اصعب من الشهوة كان يقول ان الجوع كاف في اذهاب العشرق فان لم يذهبه في مبدأ امر، قطع عرقه في العاقبة فان لم يذهبه الجوع فلا حيلة في اذهابه الا قتل الانسان نفسه كان اذا نظر في اخلاق اهل عصره الفاسدة عيرهم بالسفه حيث يصرفون اموالهم في النقائص الملايمة لشهواتهم ويتأثرون على اقل قليل يصرف في محله ألف رسالة في عوالد أهل بلاده وقال فيها ما نصد عطية الطباخ عشرة دنانير وعطية الحكيم درهم واحد وعطية المتملق مقدار عظيم وعطية الناصح كالهباء وعطية الزواني اموال جسيمة واما نصيب الفيلسوف عندهم فهو فلس كان اذا سئل ماذا اكتسبت من الفلسفة يقول معرفة انى اتعود على الاكتفاء في الغذاء بالبقول وان اعيش بلا هم وحيرة ارسل له ديمتريوس الفاليرى ذات يوم مقدارا من النبيذ والحبر فغضب جدا من توهم ديمتريوس ان الفيلسوفي يحتاج للنبيذ ورد اليه زجاجته بحالها مع الانفذ والشدة وقال ليت الخبر بهذه البلاد يجرى كما يجرى النبيذ لما كان اقراطيس قد بلغ الغاية في الجسارة والتمكن من اغراضه اعجب

فاية التعجب د هوبرخيا ، اخت ميتروقليس حتى انها لم تمل لسائر من خطبهـــا من عظماء الناس وهددت اهلها بانهم ان لم يزوجوها باقراطيس لتقتلن نفسسها فاحتال اهلها على ازالة ذلك من ذهنها فلم يجد تحيلهم شيئا فسموا الى نفس اقراطيس وطلبوا منه بالحاح ان لا يجيبها لما طلبت فلالم يمكنه توفية مرامه معها قام لها على قدميه وخلم ثيابه ليريها احدوداب ظهره واعوجاج اعضائه وطرح عباءته وخرجه وعصاه الى الارض وقال لها لاجل أن لا تغتري هذا متاع الذي تريدين النزوج به وما يملكه من الدنيا فأن احببت تزوجي فلا تظني ان يسارى اكثر من ذلك او اني اطلب غيره فلم تتردد في زواجه بل بادرت بايشــاره على جميع طلابها الآن ومن تظن طلبه لها غدا ولازمته في سائر المحلات حتى في حضور جيم المحافل بينما هي معه ذات يوم في وليمة عند ليسماقوس شرعت في قياس سنسطائي تخاطب به تيودورس الحاضر بهده الوليمة فقالت اذا عمل "يبودورس بعض الاشياء ولم يم عليها فهو برخيا اذا عملت هــذا الشئ بعينه لا ينبغي أن تلام عليه وتبودورس لما ضرب نفسه بيده لم يعمل شيئا يلام عليه فهويرخيا اذا صفعت تيودورس على قفاه بهدده الضربة لا تلام وصفعته بكفها فلم يجبها عن هذا القياس بشي في الحال ولكن اخذ عباءتها من فوق كتفها وقال انظروا هذه المرأة التي تركت فرشـها وجالتها الى هذا فقىالت له صحيح واكن أنظن انى اخطأت حيث قدمت الفلسفة على سائر ما تصنعه النساء ولد لها من هذا الزواج العظيم غلام يسمى « باستقليس » وكان أبوه وأمه معتنيين بتربيته وتعليم الفلسفة الكلبية سأل اسكندر اقراطيس ذات يوم فقال له أترني اذا اعدت لك تجديد مدينة وطنك كاكانت محصل لك سرور فقال له هـذا غير لازم لاني لا آمن ان يأتي اسـكندر آخر فيهدمها ثانيا كان اقراطيس يقول لا احسن ولا أفخر من التوطن في الفقر وازدراء سائر المفاخر فلا يكون للدنبا تسلط واني اعيش معيشمة ديوچينس لا احسد احدا على لذات الدنيا كان يقول ان اغنى الاكابر العظام مثل الشجر الذى ينبت على رؤوس الجبال والصغرات الوعرة التى لا يمكن ان يصل لأمارها غير الغراب و الحداة فحيند لا ينتفسع بتلك الاموال الا التملقون من الرجال والقباح من النساء فالغنى حينئذ بين هؤلاء بمزلة عجل بين قطيع من الذئاب لما حكان يسأل عن مقدار الزمن الذى يحصل فيه الانسان الفلسفة يقول حتى يعرف ان الناس الذين يسوسون الجيوش ليسوا الا كفادة الحمر كانت طريقته كبقية الفلاسفة الكلبية اهمال سائر العلوم ما عدا عم الآداب وعر زمنا طويلا حتى مسم الهرم جدا وانحنى ظهره ولما احس بان اجله قد دنا قال متأوها منفريب من بعد ان عشت زمانا طويلا توضع في القبر عن قريب وتنظر هناك قصور جهنم وتوفى على غاية من الهرم في وقت عزه وشهرته وكانت وناته تقريبا في الاولمبياد الثالث عشر بعد المائة وكان في ذلك الوقت ظاهر المشهورا في مدينة «طيوا» حتى غطى اسمه ذكر الكلبيين من اهل عصره وهو الذي علم « زينون » الفيلسوف رئيس الفلاسفة الشاكين

## ۔ہﷺ تاریخ بیرہون الفیاسوف ﷺ۔۔

كان بيرهون مخترع المذهب المسمى بيرهونى واسقيطيقى وهو مذهب المشككة وابوه افليسطرقس من «مورا» واجتهد فى اول امره بالنقش والتصوير ثم بعد ذلك صار تليذا لادريزون ومن بعده تتلذ لا نكسرخوس الفيلسوف وتعلق به كليا حتى تبعه فى السفر الى بلاد الهند وفى مدة سفره كان له اشتياق كلى الى محاورة المجوس وغيرهم من حكماء المشرق ومن بعد ان تعلم جيع مذاهبهم لم يكفه ذلك المجوس وغيرهم من حكماء المشرق ومن بعد ان تعلم جيع مذاهبهم لم يكفه ذلك بل ظهر له ان سائر الاشهاء غير مدركة الحقائق وان الحقيقة مخفية فى هو لإقرار

له وانه لا اصوب من الشك في كل شي وعدم القطع بشي عسكان يقول ان الناس في ترتيب معائشهم يسلكون عوائد بلادهم وانكل انسان لا يفعل شسيئا الا بحسب العادات ويمسارس كل الاشياء على حسب القوانين والعوائد المؤسسة في كل بلد من غير ما يدرى ان هذه القوانين جيدة او رديثة كان في ابتداء امر، فقيرا خاملا فلما اخذ في صناعة التصوير ومكث مدة طويلة في بلده يشتغل بتلك الصنعة تيسر امره ونجح بمرامه وكان دائم العزلة عن الناس معتكفا عنهم لا محضر مجامعهم بل لا يخالط احدا أبدا وكان كثير الاسفار ولا يخبر احدا بالجهة التي يريد التوجه اليها وكان يقاسي الشدائد والصعوبات العظيمة من غير ان يظهر منه تألم او ضجر من ذلك وكان مسلما في جسده الى الحوادث ولا يمنعه خطر عن مقصده فربما اثر ان نحو العجل يمر فوقه ولا يرضي ان يميل عن طريق مشيه فلذا كان يتبعه كثير احبائه خوفا عليه من ذلك ويجتهدون ني امالته عن الطريق وقت الحاجة لها وكان عقله معتدلا وملبسه لا يختلف في سائر الفصول واذا شرع في الكلام مع احد لا يقطعه ولو ذهب الشخص الذي كان يكلمه لسبب اقتضى ذهابه حتى كان كلامه مسموع لسامعه وكان يعامل الناس ويخالقهم بحالة واحدة لا يميز احدا في المساملة عن احد حاز الشهرة عند جميع اليونان في أقل زمن وقلده كثير من الناس ولما ظهر فضله لاهل بلده احترموه احتراما كلياحتي انهم جعلوه خليفة دينهم وعده الاثينيون من اهمالي مدينتهم ليتشرفوا به وكان اپيقورس الفيلسوف يحب محادثته ومكالمته ويلتذ بسماع قصة معيشة واحواله وكان جميع الناس يعتقدون كمال حريته وخلوه من هموم الدنيا والكبر والاوهام وقد حكي طيمون الفيلسوف ان بيرهون هذا كان محترما مفخما قريبا من احترام الاله وقد قضي مدة عمره على حالة محبوبة وعيشــة هنيئة مع اخته « فيلسطه » كانت صنعتها انهـــا قابلة تيولد النسساء وكان يذهب السوق ليبيع الطيور الصغيرة والحنازير الصغيرة

ويكنس بيته وينظفه بنفسه تبعسه كلب ذات يوم واراد ان يعضه فدفعه بيرهون عن نفسه فقال له بعض الحاضرين أن هذا ليس مذهبك فانك دائم التسليم فتأوه قائلا ما اصعب خروج الانسان من اوهامه فانه يعسس تنزهه عنها بالكلية ومع ذلك فيلزم الانسان بذل جيسع جهده وصرف سأتر همته عله يخلص من هذه الصفات وبينا هو ذات يوم في سفينة صغيرة في البحر اذ هبت ريح عاصف على غفلة فحصل للسفية خطر عظيم ازعج ركابها الذين معمه واما هو فدامت طمأنينته مع هــذا الخطر واشــار لهم الى خنزير صغير بجانبه بأحكل بهدو، وسمكون فقال لهم أنه ينبغي للحكيم أن يبذل جهده حتى يصل في قوة القلب والسكون الى رتبدة هذا الحيوان الصغير كان في جسده قرحة عظيمة اضطر معالجها ذات يوم الى الجرح والقطع لمحلها فقطع وحرق ولم يظهر منه تألم ولا تأوه بل لم يعبس وجهه ولم يحرك اهدابه وكان يعتقد أن أعلى ما يبلغه الانسان في الدنيا من الكمالات أمساكه عن الجزم بشئ ما وتلامذته جيعًا اتبعوه في ذلك فكان من اصولهم اله لا شي محقق ثم انقسموا غن قائل ان الحقيقة ربما ادركت بطول البحث ومن قائل باستحالة ادراكها ومن قائل آنه لا جزم الا بقضية واحدة وهي الجزم بان لا جزم بشيّ ومن قائل بانه يشك أيعرف شيئًا ام لا وكان بعض هــذه الآرآء معروفًا قبل ظهور بيرهون ولكن لما لم يتعرض احد في ما سبق لاتخاذ رأى منها مذهبا له كان هـــذا هو السبب في شهرة بيرهون باختراع هذا المذهب وانه رئيس فرقته والذي حل هذا الفيلسوف على تعليق الحكم بالاشياء وعدم الجزم بحقيقة هو أن معرفتنا للاشياء انما هي عبارة عن ادراك النسبة بين بعضها مع بعض واما الاشياء في حد ذاتها فجهولة الحقائق عندنا جهلا كليا فانك مثلا تجدورق الصفصاف تستطيبه المعز ويجده الانسان مرا ونبات الشسوكران يسمن الطير السمائى ويقتل الانسان و « ديموفون » الذي كان وكيل مائدة اسكندر احرقه الظل وجد جسله

جسده برد الشمس عليه و «ا ندرون المرلى» جاب جيع رمال « برقه » ولم يظمأ اصلا وبعض الاشياء يعدفي بلدمن العدل والانصاف وبعد في غيرها من الجور والاجعاف وكذلك يكون الشئ فضيلة عند ايم رذيلة عنــد آخرين فان العجم يتزوج الرجل منهم بينته بلا نكير وذلك موبقــة عند اليونان وبعض الامم لا يقول في الزوجة بالوحدة وباقي الايم ينبذون هذا القول والسرقة مجمدة عند امة تسمى « القيلةية » ويعاقب عليها عند اليونان و ارسطيس له في اللذة مقالة تباين مقالة انتيئينس ومقالة أيبقورس تباينهما معا وبعض الفلاسفة يثبت القضاء والقدر وبعضهم ينفيهما والمصريون يدفنون موتاهم والهنود يحرقونهم والبيونيون يطرحونهم في البحيرات وبعض الاشياء لونها في الشمس يخالف لونها في القمر ولونها في ضوء الشممة وعنق الجمامة يظهر بألوان مختلفة على حسب الجهسات التي ينظر هو منها وشرب قليل النبيذ يقوى المعدة وكثيره يعكر الحواس ويفسد العقل والشئ الذي هو على يمـين انسـان هو على يسار آخر وبلاد اليونان شرقية بالنسبة لبلاد ايطاليا غربية بالنسبة لبلاد العجم وبعض الاشياء مستغرب في بعض الاماكن مبتـــذل في اماكن اخر والرجل يكون ايا بالنســبة لبعض النــاس واخا بالنسبة ابعض آخر وبالجلة فالتنسافي في احوال الاشيساء هو الذي حسل بيرهون وتلامذته على عدم تعريف شيَّ بالحد لزعهم أنه لا شيَّ في الدنيا معروف الحقيقة بنفسه بل لا بد في معرفته من مقابلته مع غيره لادراك النسبة بينه و بين غيره ولما كانوا لا يعرفون شيئًا محققًا تركوا جيع البراهين قائلين أن البرهان أنما يؤسس على شيُّ وأضم ضروري لا محتاج لدايــل ولا شيُّ في الدنيــا بهذه الصفة لما ان ما تتراءى بداهتم من الاشياء يلزمنا ان نبين حقيقة العلة التي اوجبت بداهتم ولا سبيل الى ذلك وقد وافق هذا الفياسوف اوميروس شاعر اليونان في تشبيه الناس باوراق الشجر التي لا يزال يخلف بمضها بمضا ويآخذ الجديد منها محل

ما سقط من القديم وعاش من وقت ما عرفه النــاس فى غاية الاحترام والتبجيل توفى وعره اكثر من تسعين سنة

### ۔ ﷺ تاریخ بیون الفیلسوف ﷺ⊸

كان هذا الفيلسـوف تليذ ثيوفراسطيس خليفة ارسـطو في مكتب فرقــة الفلاسفة المشائين قريبا من الاولمبياد الرابع عشر بعد المائة ومكث زمنا طويلا يتعلم في المكتب الافلاطوني ثم لما لم تجبه دراستهم وكان دائما يضحك على التماثيل التي به ويسخر منها ترك المكتب بالكلية واخذ عباءة وعصا وخرجا وتمسك بمذهب الفلاسفة الكلبيين ولكن لما وجد فيه ما لا يعجبه اضاف اليه عدة اصول من مذهب تبودورس تليذ ارسطيبس وخليفته بمكتب القيروانيين وتلتي اخيرا عن ثيوفراسطيس خليفة ارسطو كان بيون دقيق العقل يحسن علم المنطق والشعر والموسيقي وكان له ادراك خاص في علم الهندسة وكان يحب كثيرا طيب الماكل وكان كثير الشهوات الشيطانية ولأيطيل المكث بمكان بل يديم التنقل في المدن وكان يرى في جميع الولائم وكانت مزيته فيها اضحاك الجلساء واظهار النكات اللطيفة ومن حيث انه كان ظريفا مألوفا كان كل انسان يود مجالسته واطعمامه بلغه ذات يوم أن بعض أعداله اهدى للملك التيفونوس بعض حكايات تتعلق برداءة اصل هذا الفيلسوف فلم تتأثر نفسه من ذلك بل ولم يظهر أنه بلغه ذلك فارسل الملك الى بيون وزعم أنه يفعمه من الكلام و محيره فقال له اخبرني باسمك واسم بلدك واصلك وحرفة اهلك فلم يتحير من ذلك بل قال كان ابي رجــلا عتيمًا وكان يبيع دهن الحنزير والسمن ولا اعلم هل كان جميــلا ام لا بسبب أن وجهه الآن مشوّه بآثار ضرب سيده له وكان تتارى الاصل وصحكانت بلدته على شاطئ نهر بورتينيس فوقعت المعرفة بينه وببن امى بشارع

بشارع مطروق لعموم الناس صدفها فيد فتروجها هناك ولا ادرى اي ذنب ارتكبه ابي حتى بيسع هو وزوجته واولاده وكنت انا في ذلك الوقت. شايا صغيرا جيــل الصورة فاشــتراني احد الخطبــاء واوصى لي بجميع امواله فلما مات مزقت حالا ورقة تلك الوصية وحرقتهما بالنمار وذهبت الى مدينة اثينا وتعلمت فيهاعلم الفلسة فها انت قدعرفت الآن اسمى واسم أبي وبلدى وجيع اصلى كعرفتي بذلك فهذا ما امكنني معرفته والاخبار عنه وكذلك اعرف ان من احب ان يؤلف لك في هذا المقصد كتابالم يفدك باكثر من ذلك وسئل ذات يوم عن اشتى الناس فقال هو الذي يعلق غاية طمعه بان يعيش سعيدا ويقضى عره في المعيشة اللذيذة الهنيئة لما أن ذلك مستحيل كان يقول الشيخوخة مورد الآلام واليها ترجع جزيع المصائب افواجا وانه لاينبغي للانسان ان يمد من اعوام عره الا اعوام الفغار الذي اكتسبه وان الجال خير لدني لا كسي وأن الغني هو مجمع المقاصد العظيمة لأن الانسان بدونه لا يبلغ مرامه ولو بلغت براعته ما بلغت قابل ذات يوم رجلا اكل جيع امواله وعقاراته فقال له أن الارض ابتلعت المفياروس وأما أنت فقد ابتلعتهما أتى اليه ذأت يوم رجــل متمشــدق مقبض فضولى الـكلام وقال له اريد ان اســألك بعض اشياء فقال له بيون اقضى لك جيع اغراضك بشرط أن لا تسألني بنفسك بل ارسل الى بما تريد وكان ذات يوم بسفينة مع بعض المجرمين فاخذ تلك السفينة جساعة من لصوص البحر فقسال بعض المجرمين لبعض ان عرفونا هلكنا فقال بيون وانا انلم يعرفوني هلكت اتاه ذات يوم بعض الحساد حزينا فقال له هال مرت بك مصابة او رأيت خيرا لغيرك كان اذا مربه احد من البخلاء يقول له انت لسنت سبيد مالك بل مالك هو سبيدك وكان يقول ان البخلاء يحفظون اموالهم ويحرصون عليها كانها لهم حقيقة و محترسون من الانفساق منها كانها لغيرهم وكان يقول اصعب الالام عدم (N)

معرفة التجلد عليها وكان يقول لا ينبغي للانسان أن يعير أحدا بالشخوخة والهرم لان بلوغ ذلك امنية كل احد وكان يقول اعطاء الانسان من ماله احسن من تمنيه زيادته بمال غيره لانه يمكن للمرء ان ينظم في سلك السمداء باقل مال ومتى علق امانيه بمال غيره انتظم في سلك الاشقياء ﴿ وَكَانَ يَقُولُ انَ الْجِازُفَةُ والمخاطرة لا تليق بالشبان فى بعض الاوقات واما الشيوخ فينبغى لهم دائمـــا استنصاح العقل واستعمال الحزم في كل شي وكان يقول اذا صاحبت احدا فاستبق صحبته على اى حال كان صاحبك حذرا من أن يظهر للناس الك صاحبت الاشرار او قاطعت الاخيار وكان يقول لاصحابه لا تعتقدوا انكم عَكُنتُم مَنَ الفَلْسَفَةُ حَتَّى لا تَحْرَكُكُم الأهـانَةُ ولا الأكرام ﴿ وَكَانَ يَرِي انْ حَرْمُ الرأى بالنسبة لسائر القوى الباطنة كالبصر بالنسسبة لباقي الحواس الظاهرة وكان يقول أن جعد الاله قرين سوء لا يلايم النفس ولا تذعن له لما أن الانسسان متى تجاسر على شئ ولامته عليه نفســه ظن ان ذلك من غضب الهي استحقه فنفسه دائمًا تمانعه كان يقول ان طريق جهنم سهل جدا بحيث يدخلها الانسان متناعس الطرف كان يقول ان الذين لم يتوصلوا الى الفلسفة وتعلقوا بغيرها من العلوم البشرية كعشاق المرأة المسلسلة يقنعون بمجالسة خادمتها عند فقدها كان ذات يوم بجزيرة رودس فرأى ان الاثينيين الذين بهـــذه الجزرة لا يجهدون الا في الفصاحة وانشاء الانشعار فشرع يعلم الفلسفة فلامه بعض الناس على عدم عمله كغيره فقال لهم أنما جئتكم بالحنطة فكيف تبغون مني بيع الشعير كان اذا سئل عن الاخوات السماة « بنايد » المذكورات في خرافات اليونان اللاتي يصببن الماء دائما في وعاء مخروق بجهنم ولا يخرجن منه حتى يمتلي أ مع أن ذلك غير ممكن يقول يكون الرثاء لحالهم أعظم أو حكم عليهن بالادلابانية لأمنفذ لها اصلا بعد ما عاش معيشة المذنبين ادركه مرض شديد بجزيرة و خلفيس ، حتى اذبله مدة طويلة ولفقره وكونه لا يمكنسه تحصيل متعهد ارسل اليه الملك انتيفونوس عبدين وسريرا هدية لينتفع بذلك في اى مكان يقال ان بيون في وقت مرضه ندم على احتقاره للآلهة وصار ببنهل اليهم ليشبني من هذه الحالة الشنيعة وكان يذهب و يتبرك بشم لحوم القربانات التي كانت تهدى لها و يعترف بذنو به ومن طروء ضعف عقله سم نفسه لعجوز ترقى كى تداويه فد لها ذراعه ورقبته لتملاهما له تماثم وطلاسم ولا زال بتتبع الاوهام الحارقة للعادة حتى صار بابه مزينا بشجر الغار وتهيأ لان يستعمل سائر ما يقال له لعسادة حتى صار بابه مزينا بشجر الغار وتهيأ لان يستعمل سائر ما يقال له لعسادة حتى صار بابه مزينا بشجر الغار وتهيأ لان يستعمل سائر ما يقال له لعمدة بدنه وبقاء عمره ومع ذلك فلم تجد معالجاته اصلا بل مات بعلته التي تولدت له من فساده

#### ۔ہﷺ تاریخ ابیقور الفیلسوف ﷺ⊸

ولد هدا الفيلسوف في السابع والعشرين بعد المائة وتوفى السابة الثانية من الاولمبياد السابع والعشرين بعد المائة وعره اثنتان وسعون سنة ابيقور هذا كان من عشيرة يقال لها « فيلياده » وولد بمدينة اثينا قريبا من الاولمبياد التاسع بعد المائة ولما بلغ من العمر اربع عشرة سنة اجتهد في تعلم الفلسفة وقرأ مدة من الزمن بجزيرة «شامس» على المعلم « بمغيلس » الافلاطوني ولما الفلسفة وقرأ مدة من الزمن بجزيرة و شامس» على المعلم « بمغيلس » الافلاطوني ولما مطمئن نفسه لهذا المذهب خرج من المكتب ولم يتخذ له معلما آخر بعده وصار كا قبل يعلم بعد ذلك علم النحو واللغة وقبل انه انتهى امره انه سئم ذلك ايضا وصار يسر من كتب ديمقريطس التي انتفع بها جدا وساعدته على النصا وصار يسر من العبر ثنين وثلاثين سنة اشتغل بتعليم الفلسفة في « مناينا » ثم انتقل منها وعلم في « لامبساق » فبعد خس سنين رجع الى اثينا واسس فيه مكتبه ومكث جديدة واشترى بستانا عظيما وصار يزرع فيه بنفسه واسس فيه مكتبه ومكث في عيشة لذيذة هو وتلامذته الذين كان يعلمهم وهو يتماشي معهم او يشستغل في البستان وكان محفظهم جميع الحكم التي يغيدهم اياها عن ظهر قلب وهرعت

اليه الناس من جهات اليونان للسرور بسماعه ومشاهدته وهو في هذه العزلة وكان خلقه الصداقة وصفياء النفس لين الجيانب محبدوبا لجيع النياس ذا شفقة جدا على اهله واصحابه وكان معهم بكليته في الظاهر والباطن وكان مجود عليهم بكل ما عنده ويوصى تلامذته صراحة بالشفقة على الارقاء وكان هو ايضا يشمفق على ما يملكه ويعاملهم معماملة الكاملين ويأذن لهم في التعلم وبهتم في تعليمهم بنفسه كانهم تلامذته كان دامًا غذاؤه الخبر والماء والفواكه والبقول النابتة في بســتانه وربما قال لبعض النــاس اتَّذي بما تيسر من اللبن والجبن كي الذذ به نفسي قال « لا يرقه ، هذه مديشة هذا الفيلسوف الذي أتهمه النياس في معيشته باللذات والشهوات قال قيقرون في مؤلفه المسمى كتاب الفلاسفة ما اشد قناعة ايقور بالقليل كانت تلامذة ايقور تقلده في قناعته وفضائله فكانوا يتعيشون بالبقول واللبن لا غير وكان قليلهم يشرب يسير النبيذ وعامتهم لا يشرب الاالماء القراح ولم يرض ابيقور أن يجعمل أموال تلامذته شيوعاً مثل تلامذة فيثاغورس قائلا ان طريقة فيثاغورس في هذا دلالتها على عدم الوثوق بالتعاون لو احتيج اليه اقرب من دلالتها على الاتحاد كان يعتقد أنه لا أشرق من الاشتغال بالفلسفة وأن الصغار لا يمكنهم البداءة فيها في حداثة سنهم وكذلك الشيوخ لا يليق بهم الساَّمة منها لان المقصود منها ان يعيش الانسان سعيدا وهذا مقصد كل عاقل والسعادة التي يتكلم عليها الفلاسفة هي السعادة الضرورية يعنى حالة راحة يصلها الانسان يقدرة الهية قال ابيقور انها ليست عبارة عن مجرد لذات الحواس بل هي راحة القلب وعافية البدن فكان يرى ان الخير الكامل هو اجتماع هذين الشيئين في آن واحد حكان يقول الفضيلة هي اقوى الطرق الى معيشة الانسان سعيدا لانه لا شئ احلى من كون الانسان يعيش على مقتضى الحكمة والصلاح ولا يعمل ما يلام عليه ولا يحس في نفسه باصابة الذنب ولا يؤذي احدا. ويصنع الجيل مهما

مِهمَا امكن فبالجُملة لا يهمل من واجبات الحياة شيئًا في هذا يُستج أن لا سيعد الا ارباب الصلاح وان الفضيلة لا تفارق الحياة الهنيئة كان لايسام من كثرة مدحه للقناعة وكف النفس عن شهوتها وهذه الصفة الثانية هي دائمًا سـبب صفاء العقل وحفظ العافية بل ربمًا جبرت خلل العقل او البدن الطارئ وكان يقول ينبغي للانسان تعويد نفسه على اليسير لإن هذا أصبح الكيمياء وذلك لان الانسان عند جوعه واضطراره يتلذذ بهين الاكل اكثر من ألذ المطاعم وايضا فهما كانت اغذية الانسان معتادة مجردة عن نفيس الاطعمة كانت اقوى لبدنه فلا يتكدر رأسه بل يستنير عقله ويخلو عن الشغل بمثل ذلك فحينتذ يتفرغ المرء للبحث عن حقائق الموجودات وترجيح بعض الامور على بعض فاذن يكون للولائم اذا صنعت غبا موقع عظيم ويستوى عند الإنسان حلول النكبات او يهون عليه تحملها بسهولة بحيث انه يكتني بما تدعو اليه الحاجة بخلاف من عود نفسه على التعيش بالملاذ والزخارف كان يقول لا يمكن الانسان وان خرق العادة في بذل الجهد ان يتجنب سائر ما يفسد جسمه ويكل عقله تجنبا كليسا فاذن لا يد له من تجنب بعض اللذات وان كان مألوفا في نفسه اذا ترتب عليه من المكاره ما يفوق ملايمته للنفس كما ان بعضها وان كان فيه ما ينفر في ذاته يقبل عليه الانسان اذا ترتب عليه خير أكثر من شره كان يقول مخالفًا للة يروانيين أن البلادة لذة دائمة وأن القوى الباطنية أكثر احساسا وتأثرًا من القوى الظاهرية وعلل ذلك بان الجسم لا يتأثر من الالم الا وقتسه يخلاف العقل فانه يتأثر بالحال والماضي والمستقبل كان يقول ان الروح جسمانية معللا ذلك بانها محركة لاجسامنا مشاركة لها ألما ولذة وانا في حالة ثقل النوم نتيقظ بها بغتة وبها تتغير ألواننا على حسب ما يعرض لها من الحركات والاعراض واثبت أنه لا يمكن أن تتعلق بالجسم ما لم تبكن جسمانية فكان يتصورها بانهما ليست الا منسوجات مادية دقيقة جدا منبثة في جيع اجزاء البدن التي هي جزءه

فنسبتها له كالرجل والبد والرأس ومنه ينهج انها تهلك بموتنا وتتفرق كالابخزة المتصاعدة وتفقد الاحساس كما فقده الجسم فاذن لا يخشى من الموت لعدم ايلامه لما أن الايلام منوط بوجود الاحساس والموت أعدام الاحساس فأذن لا نسبة بينه و بيننا لعدم المشاركة والاتصال فتيكنا لم يكن ومتى كان لم نكن وفي الحقيقة متى كان الحي موجودا في الدنيا فالاوفق بالطبيعة ان يريد الاقامة بها بمقدار سروره فيها ولا ينبغي له ان يكون خروجه منها اشف عليه من الانصراف من المائدة بعد الشبع كان يقول قل من يلتذ من الناس بحياته و ذلك لان كل انسان يحتقر حالته الراهنة ويأمل ان يكون المستقبل احسن من ذلك فتخترمه المنية على غفلة قبل بلوغ الآمال فهددا موجب شقاء الانسان في حياته فلا احسن من التمتع بفرصة الحالة الراهنة وعدم الوثوق بالمستقبلات ولا ينبغي له ان يعد السمعد يمقدار ما عاش من السنين على وجه الارض بل هوما عاشه منها معبشة هنيئة فكان يقول قصر الحياة مع الهناء خير من طولها مع التكدر وضرب لذلك مثلا بالما حكل قان اللذة ليست في كثرة لحومها التي لم تهيأ تهيأ حسنا بل هي في لذة المطعم وأن لم يكن بكثرة فينبغى اغتنام اللذة متى امكنت وأما التسلى بأنا سنفقد لذات الدنيا بالموت فلا مجدى لأنا حين ذالت لا نشتهيها بل لا نحتاجها كما كنا في بطون امهاتنا كان يقول ان من ضعف الرأى خوف الانسان من جهنم وان مُ أَذَكُرُهُ مِاهِلِيةُ اليُونَانُ مِنَ الواعِ عَقَـابات جَهِنُم كَكُونُ البَعْضُ يُعَاقَبُ بِالْجُوعِ وَالْظُمُّ الدَّامُ وَالْبَعْضِ يُعَاقِبُ بَانَ يُدْحَرِجِ حَجْرًا مُسْتَدِيرًا مِنَ اسْفُلُ جَبِلُ الى اعلاه كلما دحرجه عاد اليه والبعض يكلف ان ينضع بدلوه حتى يملا حوضا متخرقا ونحو ذلك فانمسا هي خرافات واختراعات للنبيه على مكاره الدنيسا وانه ينبغى للانسان أن يتجنب ما يزعجه مما لا يستعمل الا لتنكيد معيشة الدنيا وتضييع الهناء كان يقول انما ينتبج الحرية استواء ساثر الاشياء خيرا كانت او شرا هند الانسان وكان يرفض القول بالقضاء والقدر ويقول الاخبار بالمغيات هوس

لا اصل له لما أنه لا يمكن لاحد معرفة المستقبلات الاختيارية الوقوع حيث لا سبب ضروري لها كان يشكلم على الالوهية مع الجلال والادب ويقول ينبغي للانسان ان لا ينسب الالوهية الا الكمالات وكثيرا ما كان عنع الناس صراحة ان ينسبوا للاله شيئا لا يليق بمن شأنه البقاء وسائر الكمالات وكان يقول ليس المشرك من رفض الآلهة المعبودة للعامة بل الشرك في نســبة القبائح ِ اليها كما تنسبه لها العامة وكان يقول ان منصب الالوهية يستحق العبادة لعظمتها وشرف ذاتها فتعبدها بتلك الملاحظة لا خوفا من شرهما ولاطمعما في خيرها وقد ذم هذا الفيلسوف ما عليه العامة من البدع التي اوقعتهم في اعظم الكبائر وكان دين وطن هذا الفياسوف يقول بجواز الاعراض البشرية على الآلهة اما هو فكان يرى انها ذوات سعيدة مسكنها اماكن منعمة منزهة عن الرياح والامطار والثلج يحفها هواء طيب ونور ساطع وشغلها التمتع بمسا هي فيسه من النعيم كان ينزهها عن جيع ما يحير البشر ويقول أنها لا تشأثر بشئ من افعالنا فلا ترضيها طيباتنا ولا تغضبها سيئاتنا فكان يزعم انها اذا أهمت بشؤون العالم او ادخلت انفسها في سياسته وتدبيره تكدرت معيشتها الهنيثة واستنج بما تقدم ان الادعية والصلوات والنذور ونحوها لا تنفع عندها بشئ وانه لا فائدة للاستعانة بها ولا للسجود بمعاريبها فلا يدفع ذلك شسيئا من النكبات التي تقع ولكن بجب على الانسان ان يتلقى الحادثات بطمأنينة بلا عجب حكان يقول ليس العقل هو الذي تصور الآلهة وان الحوف الذي جاء للناس ممع هدوهم انما يجيء عليا من المنامات حيث يخيل للانسان اله يرى فيها خيالات عجيبة فيترآءى له ان تلك الحيالات تخوفه وتهدده مسع العظمة والكبرياء اللائقين بصورها العظيمة فيتمثل للانسان في نومه اله يراها تفعل امورا عجبية ولما كأنت هذه الحيالات تتكرر في جيم الازمان وكان كثير من الآثار يظهر أنه مجهول الاسباب توهم كثير من ارباب المعارف الهينة في كثير منها كالشمس والقمر

والنجوم لما رصدوها ورأوا حركاتها المنتظمة ان هذه الحيالات الليلية ذوات ازلية قادرة وجعلوها قارة في وسط الفلك حيث يشاهد نزول الصواعق والبرق والبردوالمطر والثلج وجعلوها رئيسة تسيير هذا الفلك العجيب الذي هو دولاب الدنيا ونسبوا اليهاكل ما جهلوا اسبابه من الأثار فعلى ما زعم هذا الفيلسوف ان هذا كله هو سبب أتخاذ المحاريب والمعابد وعلى ما زعم ايضا فسائر العبادة التي تؤدى للآلهة لا اصل لها الا ما ذكره قبل واما الاماكن العجيبة التي يعتقد اليونان انها مقام تلك الآلهة فهي كما قاله « لوقريقه » عن ابيقور انها لا يمكن تصور أن بينها وبين قصور الدنيا أيا كانت مشابهة لأن الآلهة حيث كان جوهرهم لطيفا لا يمكن العقول ادراك كنهه يلزم ان يكون بين اماكنهم وبين جواهرهم مناسبة في اللطف اتفق سائر الفلاسفة على انه على حسب ما جرت به عادة الطبيعة لا يصدر موجود عن معدوم ولا يؤول موجود الى العدم لما قد صبح بالتجرية أن الاجسام يتكون بعضها من آثار بعض فينتج من هذا أن لها سببا عاماً وهذا السبب هو الذي يسمونه مادة اولية واختلفوا في بيان هذه المادة الاولية فزعم ابيقور انها الذرات يعني اجسام دقيقة بسيطة فزعم ان سائر الاجسام تتركب منها وذهب ايضا الى اصل ثان غير الذرات وهو الفراغ ولكن لم يجعله اصلا لتركيب الاجسام وانما يقول انه اصل لحركاتها لانه لولم يكن للفرافات الصغيرة انتشار في جيع ألاجسام لم يمكن تحرك شي بل كانت اجرام المادة تبقى متلاصقة ببعضها كالصخرة الواحدة فلا يتولد عنها شئ كان يقول يقدم هذه الذرات وانه لا يعقل عدد صورها وأن امكن حصره ولكن لكل صورة من هذه الصور ما لا يحصى من الذرات وزعم أن زنة الذرات هو السبب في حركاتها فبتصادمها تشتبك ببعضها وان اختلاف طرق ترتيبها وانتظامها يتولد عنه ما نشاهده في الكون من الآثار المختلفة من غير ان يكون شي من هذه الأسمار معلولا لعله غير تلك المصادمة التي تقع بين عده مقادير من الذرات مختلفة الصور

الصور وكان يشبه هذه الذرات بحروف المبانى حيث يحدث عنهما كلات مختلفة على حسب اختلاف المادة التي تتركب منها الكلمات في الحروف مثلا كلة «بكر» و « ركب » و « كربوريك » كلات مختلفة مع اتحاد حروفها وليس اختلافها الا من اختلاف هيئة النركيب بالتقديم والتأخير فكذلك الذرات التي يتقدم منهسا بعض الاجسام اذا كانت مرتبة على وجد معين تكون منها صورة كذا واذا رتبت على وجدآخر تكونت منها صورة اخرى ولكن مع ذلك فلا يقول بان جيع الذرات أيا كانت صالحة للدخول في تركيب سائر الاجسام ايا كانت فن الظاهر أن الذرات التي تكون فرو الصوف لا تصلح ان تكون الالماس كما نشاهد ان كثيرا من الكلمات بباين غيره في سائر حروفه حكان يزعم ان هذه الذرات الصغيرة دائمة الحركة وهذا هو العلة في كون ما في الوجود من الحوادث لا يدوم بحسالة واحدة بل يصغر تارة و يعظم اخرى بما ينضم اليه مما نقص من الآخر وبعضها يقدم والآخر يأخذ في الزيادة والقوة يوما فيوما فبناء على ذلك لا يمر على الشيُّ الواحد الازمن واحد وكلا اخذفي الفساد انتزعت منه اجزاء وأنضمت الى اخر وصنعت في العادة جسمًا يخالف ما تحلات منه فيهذا لا يفسد شيُّ أبدا وأن لم يبق الا زمنا واحدا وانما يتراءى ان الشيُّ يؤول للزوال كأنه انعدم بالكلية وكان ابيقور يزعم انه مرعلي الذرات زمن وهي متفرقة ثم أجتمعت مصادفة واتفاقا ولاتزال تتكون منها دنيا وبزوالها تتكون غيرها وهكذا وهذا الزوال اما بواسطة نار كا اذا دنت الشمس جدا من الارض فاحرقتها واما بهزة مهولة تقلب جميع الاشسياء وتفسد دولاب العالم وبالجملة فهلاك كل دنيسا يحصل بسبب من اسباب عديدة واكن من آثار الهالكة تتركب دنيا اخرى نشرع حالًا في توليد حيوانات جديدة بل الظاهر ان الدنيا التي نحن بها الآن انما هي أجتماع آثار ما بتي من حوادث مهولة وقعت في سالف الازمان كما يشهد لذلك ما يشاهد في البحار من المهاوي التي لا قاع لها وسلاسل الجبال

الشسامخة وطبقات الصخرات الطويلة العريضة المختلفة الاوضاع المتباينة التقاطع و بشهد لذلك ايضا اختلاف ما يباطن الارض من المادن والانهر التي تحت الارض والبحيرات الكامنة فيهسا والمغسارات والكهوف ويشهد لذلك ايضا ما فوق سطح الارض من التقاطع فانك تجدها مشهوقة بالبحار والبطائح والبوغازات والجزائر والجبال وكان يزعم ان العمالم لا نهاية له وان همذا المالم العظيم لا وسط ولا اطراف له وأن أى نقطة نتصورها في العالم فأنه يبني علينًا أيضًا أماكن أخر تقطع ولا يوجد له آخر وكان يقول من الجنون تمدح الانسان بان الدنيا خلقت محبه للناس بل الظاهر ان الآلهة بعد ما مكثوا زمنا طويلا في الراحة استحسنوا ان يغيروا حالتهم الاولية بغيرها وكان يقول ان الارض قد تولد منها في ما سبق اناس وحيوانات اخركا يتولد عنها الآن الفيران وينات عرس والديدان وسائر الحشرات وكان يزعم ان الارض في ابتدائها وقت ما كانت جديدة كانت سمينة نطرونية فلا صارت الشمس تسخنها شيئا فشيئا تغطت بالاعشاب والاشجار الصغيرة ثم ارتفع على سطعها نفاطات وخراجات على شكل الفقاقيع وبعدمدة كافية لنضجها أنفنحت جلدتها العليا وخرج من تحتها حيوان صغير صار يتحرك شيئا فشيئا ذاهبا من الاماكن الرطبة التي تولد منها ودخله النفس فيها وكان يقطر من هذه الاماكن جداول من اللبن لغذاء هذه الحيوانات الصغيرة ومن هذه الحيوانات الكثيرة الاصناف عدة عجيبة الخلقة سيئة التركيب فنها ما لا رجل له ومنها ما لا فر له ومنها ما لا رأس له ومنها ما اعضاؤه ملتحمة بهيكل بدنه بحيث ان كثيرا منها فقد من عدم قدرته على التقوت بنفسه او لعدم امكان تحصيل النسل الذي يكون من اجتماع الذكر بالانثى فلم يبق منها الا ماكان حسن التركيب وهي الانواع الموجودة الآن كان يقول أن في مبادى الدنيا لم تكن الحرارة والبرودة واختلاف الامرجة شديدة كما هي الآن بل كانت في مبدأ امرها كغيرها في الانتظام والناس الذين

الذين خرجوا من الارض كانوا وقت خروجهم منها افوى بما نحن عليه الآن فكانت اجسامهم مغطاة بالشعر الخشن مثل شعر الخنازير وام يكن عندهم تألم من ردى " المأكول ولا من فساد الهواء والفصول ولم يكن من عادتهم اللبس بل كانوا ينامون عرايا على اديم الارض في اى محل ادركهم الليل به وكانوا يتقون المطر بالاشجار الصغيرة ولم يكن لهم في ذلك الوقت أثنناس ببعض بل ولا أجتماع بل كان كل احد لا يعرف غير نفسه ولا يشتغل الا بخاصة راحتها وقد تولد من الارض ايضا غابات اشحارها دائمة النمو فاول ما ابتدأ الناس يتغذون بثمر البلوط وثمر الاشجار الصغيرة والثمرات الرديئة وكأن لهم احيانا منازعات مدع الخنازير والسباع فاخذوا يتجمعون طوائف طوائف ليتقوا ضرر هسذه الحيوانات الوحشية وابتنوا لهم اخصاصا صغيرة وشرعوا يصطادون الحيوانات ويتمخذون جلودها ثبابا يلبسونها ثم اختاركل واحد منهم لنفسه امرأة وعاش معها معيشة خصوصية فتولد منهما اولاد وبمداعبة الآباء مع ابنائهم خف توحشهم ولاز جانبهم فهذا اصل الأئتلافات والتأنسات والجمعيات البشرية ثم ائتلف الجار بالجار وانقطعت عداوة كل لصاحبه وكانوا اولا يقضون اغراضهم بالاشارة بالاصابع الى الاشياء ثم اخــــــرّعوا للسهولة بعض اسماء للاشياء مصادفة ثم ألفوا لغة خشنية يستعملونها في افادة بعضهم بعضا ما في ضميره كان يقول انهم قبل ظهور النار كانوا ينضحون ما احتاج النضيج بحرارة الشمس فكانوا ينضحون فيها لحوم الصيد فنزل برق من السماء ذآت يوم فاحرق بعض اشياء دفعة واحدة فالناس الذين عرفوا منفعة النار عوضا عن ان يطفئوها لم يتفكروا الا في حفظها فكل انسان اخذ منها في خصه شيئًا لاستعماله في تنضيج مأكولاته ثم ينسوا بعد ذلك مدنا واقتسموا الارض بلا مساواة بل اخذ الذين لهم قوة وشجاعة أكثر من غيرهم وجعلوا انفسهم ملوكا واكرهوا غيرهم على طاعتهم وكأنوا وبنوا لهم قلاعا وحصونا لاجل ابعساد هجوم واغارات من جاورهم

في ذلك الوقت لا يدافعون عن انفسهم الابايديهم واظافرهم واسانهم وبالاججار او العصى فهذا هو ســـلاحهم الذي كانوا يستعملونه عند المنازعة و بعدما احترقت عدد فابات بسبب مجهول وجدوا معدنا بجرى في عروق الارض الى حفر صغيرة فيتجمد فيها فتعجبوا من بهجة هذا المعدن واستنجوا من ذلك انه بواسطة النار يمكنهم ان يعملوا منه ما يشاءون واكن لم يتذكروا في اول الامر الاعل الاسلمة وكانوا في هذا المعنى يختارون ممدن النحاس على الذهب لان اسلمة الذهب كانت دون اسلحة الحديد في القطع ثم صنعوا من النحاس لجم خيلهم وآلة حراثتهم وكل ما احتاجوا اليه وقبل ظهور الحديد كانوا يتخذون الملابس من قطع الاشياء المختلفة ويربطونها ببعضها قطعا قطعا فلما وقفوا على منافع هذا الممدن وما يصلح له عرفوا وسائط اتخاذ الاقشة من خيط الصوف والكتان لاجل راحة انفسهم اما بذر الارض فقد عرفوه من طبيعة الارض حيث ان الناس في ابتداء الدنيا رأوا ان ثمر البلوط الذي يسـقط من شجره على الارض يتولد منه اشجار تشبه اصله فلما ارادوا زرع البلوط ببعض الاراضي بذروا بها تماره وقاسوا على ذلك بقية النباتات فكل انسان صار يبذر ما يحتاج اليه على منوال مارآه ولما كان النبات يطيب بطيب حراثة الارض شرع كل انسان في الاجتهاد العظيم في الفلاحة والى هذا الزمن القوة والمهارة هي التي كانت جارية وبمجرد مأ تعاملوا بالذهب وافتتن الناس به صمار كل لا يتفكر الا في كنزه وادخاره فاغتني كثيرهم بهذه الواسطة وترك الناس التعلق والميل الى الملوك السالفة وقصروا ميلهم على الاغنياء وقتلوا الملوك ومن ذلك الوقت صار الحكم للرطايا فى انفسـهم فاسسُوا شرائع وقوانين واختاروا لهم قضاة وحكاما لاجلُ التمسك بها وتدبير المصالح العامة فكلما فقدت هذه الايم توحشهم زاد ائتناسهم ببحن وشرعوا يدعون بعضا للماكل والمسارب وكانوا بعدتمام الاطعمة يلذذون انفسسهم باستماع اغانى الطيور ويبذلون جهدهم في تقليدهما ويؤلفون

و يؤلفون مغانى على الاهوية التي يسمعونها من الطيور ثم لما سمعوا لمارياح هديرا لطيف في داخل القصب كان هذا حاملا لهم على اختراع المزامير ولما تعجبوا من الاجسام السماوية حلهم ذلك على الاجتهاد في تعملم الهيئة ثم لما داخلهم الطميع والحرص في اخدلاقهم شرعدوا يحدارب بعضهم بعضا لينتزع كل ما في يد خصمه فنشأ من ذلك شعراء ينظمون ما كان يصدر في تلك الوقائع العظيمة من الحسن وغيره وكثرة البطالة التي سلكوها فيما بعد كانت سببا لتبحرهم في انقان الفنون التي حلتهم الضرورة على وضعها بل ربما أخترعوا فنونا ليست ضرورية جلهم عليها قصد الترفه وحسن الحال واماكون الارض الآن لا يتولد عنها آدميون ولا سباع ولا كلاب فقد اجاب عنه ابيقور بان صفة الولود التي كانت قائمة بالارض انقطعت وصارت الارض عقيمة كالمرأة المسنة فانها لا تلد وان الارض التي لا تحرث تكون في اول اعوام احيائها بحيث يخرج منها اكثر مما يخرج منها فيما بعدواننا اذا قلعنا أشجار غابة فان قرار الارض لا يخرج منه أشجار مشابهة لما نزعناه بل أشجار اخر تخبث عن اصلها مع الصغر والوحاشة كالشوك ونحوه ولا مانع من انه لم تزل الارض تلد الى الآن ارانب وثعالب وخنازير وغيرها من الحيوانات ولكن هــذا يحصل في الاماكن المتباعدة عنا فلا نعرفه فلهذا لا تظن وقوعه وكذلك لو لم نر اصلا من الفيران الاما تولد بين الفيران لظننا ان الفيران لا تتولد من الارض بلا توسط ذكر وانثى ولما اختلفت الفلاسفة في الطرق التي يتوصل بها الي معرفة الحقيقة قال ابيقور اعظم طريقة توصل الى ذلك هي الحواس وانسالا نعرف شيئًا الا باخبارها ولا شيُّ لنا نمير به الصحيح من الباطل غير الحواس وكان يقول ان الذهن في مبدأه لم يكن فيــه تصور شئ بل كان كلوح خال لاشئ به فلما تكونت الجوارح الجسمانية تواردت عليه المعارف تدريجا بواسطة الحواس فصار قابلا للتفكر في الاشياء الغائبة ولا مانع من كونه يخطئ حيث انه يتصور

الفائب حاضراً بل ربما تصور ما لا وجود له بخلاف الحواس فانها لا تدرك الا الاشياء الحاضرة حال تحضورها فلذلك لاتخطئ آبدا في وجود الاشياء ولهذا كان من الجنون ان الانسان في صورة الخطأ لا يستمين بالاستخبار من حواسه لاجل أن يستمين بالبراهين على صدق فكره أو كذبه وللفلاسفة في تفسير الابصار عدة طرق فقال ابيقور اله دائمًا يخرج من جميع الاجسام مقادير كثيرة من السطوح الصغيرة المشابهة لنفس الاجســام في هذه السطوح الصغيرة تملاً \* الهواء و يواسطتها تدرك الاشياء الظاهرة الحسوسة وكان يزعم أن الشم والحر والصوت والنور وغيرها من الاوصاف المحسوسة ليست مجرد ادراك للروح بل جيع هذه الاشياء في الحقيقة ليست جزءا من الانسان بالكلية وانما هي امور خارجية في الواقع كما هي كذلك في الظاهر فهي مقدار من المواد مصور ومهيأً للتحرك على وجه خاص هو الشم والحر والصوت والنور فهي مستقلة خارجة عن جيع الحيوانات مثلا الاجزاء الصغيرة التي تنفصل من اجزاء روضة تملاء الهواء حول تلك الروضة بمشموم ذى رائحة لطيفة هي التي يشمها المار بها واذا ضربنا ناقوسًا فإن الهوا، المحيَّط به يمثليُّ بصوت حاد مشابه لما نسمعه حينتذ وإذا اشرقت الشمس ظهر في الهواء نور ساطع شبيه بما نراه وقتئذ واماكون الشيُّ الواحد يظهر مختلفا لحيوانين مختلفين فا ذاك الا من اختلاف شكل باطن هذين الحيوانين مثلا ورق الصفصاف مر في فم الإنسان حلو في فم المعز فهذا دليل على كون داخل الانسان والمعز لاتماثل بينهما الفلاسفة الاسطوانيون مع ما هم عليه من التشديد والصعوبة والتعاظم حصلت لهم غيرة عظيمة من كثرة تلامذة أبيقور ومن أحبابه الذين كأنوا يتعلقون به دائما وأن كانت طريقته مخالفة لطرائقهم فن الغيرة بذاوا جهدهم في ابطال طريقته حتى انهم ذكروا في كتبهم كلاما قبيحا سبا له فكان هذا سببا في كون اتباعه بعد موته ظنوا نقصه مع انهكان على طريقة مستقيمة ومعيشة منظومة قد مدح « اجر بجوار » عفة ابيةور فقال اسقور

قال ابيقـور ان اللذة منتهى اغراض الناس بافعالهم ولاجل ان يثبت أنها ليست عبارة عن مطلق لذة الحواس بل هي استقامة الحال عاش دائما غير عفيفا منهمك على اللذات ليثبت قوله بالفعــل كان لا يحب الدخول في حكام الجهورية بلكان يؤثر راحة المعيشة على زحمة الحكم وتصوير الاثينيين صورته في اشهر اماكنهم دليل على احترامه وتبجيله وكان كل من اجتمع به لايفارقه الامترودروس فانه تركه لاجل تلقى العلوم بمدرسة « كر نياد » ولكنه لم يمكث فيها الا نحو ستة اشهر ثم عاد الى ابيةور ومكث معه حتى مات وكان موته قبل موت ابيقور بمدة قليــلة وبق مكتبه بعــد موته كماكان حال حيـاته حتى في زمن ما هجرت المكاتب الاخر ولما بلغ من العمر ثنتين وسسبعين سنة مرض بمدينة اثينا التي كان مستمرا على التعليم فيها وكان داؤه حصر البول وكان يؤلمه ألمسا شسديدا فتصبر عليه فلما احس بأنه قدحان وقتسه وقرب هسلاكه وموته اعتق جملة من عبيده وفرق امواله واوصى بان يعمل ليوم ولادته وولادة اهله موسم في كل سنة فكان ذلك الموسم يو افق عاشر شهر « جامليون » واعطى بستانه وكتبه لهرماقوس ميطلين الذي جعله خليفة بعده وشرط ان تعطى كذلك لكل خليفة بعده وكتب لايدوميني هـذا الخطاب ونصه ها آنا الآن بفضل الله تعالى فی آخر یوم سعید من عمری و انبی معذب بدائی الذی یرعی مثانتی واحشــائی اکلا لا يتصور اقسى منه ومع ما اذوقه من هذه الآلام فانى اتسلى و اتصبر حين الذكر البراهين التي زينت بها علم الفلسفة فارجو منك اعتمادا على ما ظهر لى من حبك لى ولمذهبي ان تســتوصى باولاد مترودروس ثم انه بعــد ان مضي عليه وهو في المرض اربعة عشر يوما ذهب الى حمام حار قصدا فلا دخله طلب كاسما من نبيذ صاف فشر به فات حالا واوصى احبابه وتلامذته الحاضرين عشده ان لا ينسسوه ولا ينسـوا اصول مذهبه وكانت وفاته في السنة الاولى من الاولمبياد السابع والعشرين بعد المائة وحزن على فقده جيع الاثبنيين

# ۔ ﷺ تاریخ زینون الفیلسوف ﷺ۔

كانت وفاة هذا الفيلسوف في الاولمبياد التاسع والعشرين بعد المائة وكان شيخ الفرقة الاسطوانيين وكان من مدينة «قيتيا » بجزيرة قبرص وفي ابتداء امر، قبل الشروع في شيُّ ذهب يتفاءل من بعض الكهنة لاجل ان يفهم ما الذي يفعله حتى يميش سعيدا فأجابه الكاهن بابهام وقال له لا بد أن لونك يصير كألوان الموتى ففسره زينون بأن معنساه أنه يتعملق بقراءة كتب الاقدمين واعتقسد ذلك فابتدأ في القراءة وبذل جميع جهده اتباعا لاشارة الكاهن كان ذات يوم آيا من مدينة « قيتيــا » ومعه شئ من ارجوان الصوريين فكسرت السفينة التي هو بها وتلف ما كان معه بمينا « پيرى » فحصل له غم عظيم من تلك الحسارة فجاء الى مدينــة اثينا فدخل عند بياع كتب وابتدأ في قراءة المقالة الثانية من كتاب زنفون ليسلى غيظه فحصل له من قراءتها سرور عظيم ازال تكدر خاطره فسأل الكتبي عن مسكن هؤلاء الناس الذين يتكلم عليهم زنفون و اذا باقراطيس الكلبي مارا بالمصادفة على غفلة فاشار الكتبي الى الكلبي باصبعه وقال لزينون اتبع هذا الرجل وكان سن زينون في ذاك الوقت ثلاثين سنة فتبع اقراطيس وكان هذا أول يوم صار فيه تليذا له وكان زينون شديد الحياء والخيل فلذلك لم يمكنه ان يتعود على طريق الكلبيين فلا رأى اقراطيس ان هــذه الطريقة تشق عليه اراد آن يقوى عزمه عليها فاعطاه ذات يوم قدرا ممتلئة عدسا وامره أن يدور بها في طرق مدينسة « سبراميقه » فاحر وجه زينون من شدة الخجل بسبب ذلك فاختنی به خشمیة ان براه احد وهو علی هذه الحالة فقال له اقراطیس لای شیّ هربت يا مكار مع أن هذا لا ضرر عليك فيد وكان زينون يحب علم الفلسفة وكان دائم الشكر للدهر على غرق امواله في البحر وكثيرا ما كان يصبح فائلا ما اطبيب الهواء الذي غرقني حيث آل بي الى طهب واستمر يقرأ على اقراطيس اكثر من عشر سنبن

سنين من غير أن يمكنه التخلق بقلة حياء الكلبيين ثم لما أراد أن يترك معلم ليذهب الى استيلفون الميغاري ليتلقى عنه العلوم جذبه اقراطيس من عباءته وحميزه قهرا عنه فقال له زينون يا اقراطيس ان الفيلسـوفي لا يجبعز بامساك انئه فأقم لي برهانا على ان طريقتك احسن من طريقة استبلفون فان لم تحقق لى ذلك يكون عندك في الحقيقة جسمي وعقلي يكون دائمًا عند استيلفون مكث زينون عشر سنین اخری عند استیلفون واکسینوقراط وبولیمون ثم بعد ذلك خرج واسس له مذهبا وعما قريب انتشرت شهرته في سمار بلاد اليونان وصار في زمن قليل احسن فلاسفة جيم البلاد وهرع اليه كثير من الناس من ساتر الجهات للتلقي عنه والتلذة ومن حيث أن زينون كان يعلم التلامذة جالسا بايوان ذي أعدة سميت فرقته الاسـطوانيين كان الاثينيون ينتخرون به جداحتي جعلوه امين مفاتيح البلدة وشيدوا له صورة واهدوا اليه تاجا من الذهب وكان السلطان انطيغونوس يمدح ويستحسن دائما هذا الفيلسوف ولا يمكن ان يأتي مدينة اثبنا الا ويذهب الى سماع درسه وكان في اغلب الاوقات يأتي الى زينون ويأكل معه او يأخذه للاكل معه عند ارسيتوقلي الآلاتي ولكن زينون ألزم نفسه ان لا يجتمع معه فيما بعد في وليمة ولا جعية عامة لتدوم الحشمة بينهما ثم ان انطيغونوس بذل جهده في جلب زينون اليه فطلب ان يسامحه من ذلك السفر وارسل عوضا عنه بيرسيوس وفيلوميد وكتب له معهما جوايا صورته انه حصل لي غاية الفرح والسرور من حبك واشتياقك للعلوم وانه لا يصلح زدك عن لذة حواسك ويدعك تتبع الحقائق الاحب الفلسفة وقال فيه ايضا انه لولا كبرسني وقلة طفيتي منعاني عن الخروج لاتيتك كا تشتهي ومن حيث عدم امكان ذلك قد ارسلت اليك اثنين من اعظم اصحابي بماثلين لى عقلا ومذهبا واشد مني قوة فاذا كلتهما يجد واتبعت ما يعلمانه لك من الاصول الفلسـفية رأيت انك لا تفقد شيئا من السعد الحكامل كان زينون طويل القامة نحيف الجسم شديد سمواه (r,)

الجلد فلذا لقب بالنخلة المصرية وكان رأسه مائلا على كتفه وكان غليظ الرجلين مريضهما يلبس دائما خفيف الاقشمة التافهة القيمة وكانت معيشته غالبا بالقليل من الحبر والتين والعسل والنبيذ الحلو ولم يأكل مطبوخا اصلا وكان ماسكا بازمة هواه وشهوته بحيث انهم اذا ارادوا ضرب المثل بعفة احد قالوا انه اعف من زينون وكان يمشي بتؤدة وهيبة وكان حاد الفطنة صعب الاخلاق واذا تكلم عبس جبهتم ولوى فه ومع ذلك فكان اذا حضر في محف ل حظ يكون طلق الوجه بشوشه و يحظ الحاضرين ولما كان يسأل عن سبب هذا التغير يقول ان طبيعة الترمس المرارة ولكنه اذا نقع في الماء مدة حلا كان وجير العبارة واذا سئل عن سبب ذلك يقول على العاقل اختصار كلامه ما امكن وكان اذا اراد تو بيخ احمد قصر في الكلام مع الكنماية والتعريض حثه ذات يوم شاب على جو اب قضية لا يسع جو ابها عقل هذا الشاب فاحضر له زينون مرآه فلما نظر الشاب وجهد فيها قال له زينون هل رأيت هــذه الصورة تقبل مثل جواب هذه الاسئلة حكان يقول ان تمو يهات الخطباء مثلها كمثل دراهم سكندرية حسنة الظاهر خسيسة المعدن وكان يقول أن أضر ما يظلم به الشبان تربيتهم على الفخار انما اللائق تربيتهم على الادب وعلى فعل ما يليق فان الحكيم قافر يوس لما رأى ذات يوم احد تلامذته محشو ا بالكبر صفعه وقال له ان تعاليكُ لا ينسبب عنه صلاح حالك فاما صلاح حالك فيتسبب عنه رفعتك على غیرات کان اذا قیسل له ما تعریف صدیقك یقول من كان ایای و كنت اياه ذهب ذات يوم في وليمة كانت عملت لرسسل الملك بطليموس فالنزم الصمت وقت الاكل فجب الرسل من ذلك وسألوه أثريد تبليغ شيَّ عنك الى الملك فقسال بلغوه انا رأينا انسانا يعوف الصمت هؤلاه الاسمطوانيون كانوا يرون انه ينبغي لكل انسان أن يعيش بمفتضى الطبيعة على معنى أن لا يفعسل ما يخالف حكم العقل الذي هو قانون عومي مشــترك بين جيع النــاس وانه ينبغي لكل

احد التمسك بالفضيلة لذاتها لا لما يترتب عليها من ثواب فانها بذاتها كافية في اسعاد المرء فن تمسك بها تمتع بكمال الراحة ولو احاط به التعب الشديد وانه لا نافع الا ما كان صلاحا ولا نفع في الذنب وان تنزيه الحواس بالشهوات لا يعدد من الخير في شيم لانها مدنسة للمرء ولا خير في المدنس وان الحكيم لا يخساف شديئًا ولا يتزين بشي لانه قد استوى عنده الفخسار والعار انمسا طبع. الحكيم شدة الاخلاق وصفاء الباطن ولا يمنع من شرب النبيذ ولكن لا يشرب حتى يصل حد السكر مخافة ان يضيع لحظة من عره مع الخلوعن استعمال العقل وينبغي للعاقل تعظيم المعبود وتقريب القربان له واجتناب الفساد بانواعه وان الحكيم دون غيره هو الذي يعرف ان يحب وانه ينبغي له ان يدخل نفســـه في مصالح الجمهورية لابعاد ذميم الحصال عنها وحث الاهالي على حميد الخلال لانه دون غيره هو الذي يميز الحق من الباطل و أنه مختص دون غـيره بانه لا بميل ولا يضر احدا ولا يعجب من شي مما يعجب منه غيره كان يقول أن جمع الفضائل مشتبكة ببعضها بحيث لا يتم لاحد فضيلة من الفضائل ما لم تحمل له سائرها وانه لا واسطة بين الفضيلة والرذيلة لان الامور حيث انقسمت الى معوج ومعتــدل فكل عمل اما خير واما شر بلا ثانث عاش زبنون حتى بلغ من العمر ثماني وتسمعين سمنة ولم تصبه فيهما علة وحصل التأسف على موته ولما سمع بوفاته السلطان انطيغونوس تأثر عليسه وقال اواه من تلك الخسارة التي خسرتها فسئل عن سبب اعتبار هذا الفيلسوف فقال ما ذاك الا لاني مع كثرة ما اهديت اليه لم تدنسه الهدايا بالذل لى وترجى هــذا السلطــان الاثينيين ان يــكون مدفن هــذا الفيلسـوف يقرية قيرميق كا تأسف عليه السلطان تأسف عليه الاثينيون اكتر منه واكابر اهل الحل والعقد مدحوه على رؤوس الاشهاد بمد موته ولاجل ان يكون

امر فضياته محققا عند الناس خاليا عن الشـك مسجلا في صحيح التواريخ نشروا بين الناس ما صورته

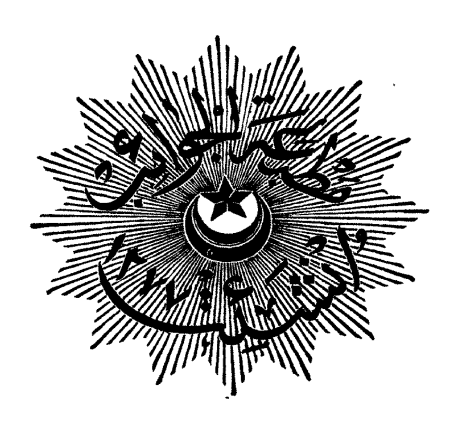
## ﴿ الحكم على زينون ﴾

بحیث آن زینون بن امناسی الذی هو من مدینه « قیتیا » مکث بمدینتنا هذه عده سنوات لتعليم الفلسفة واستبان انه رجل من اهل الاستقامة في جميم الاشياء وانه كان دائمًا محث تلامذته على سلوك طرق الفضائل وسلك طول عره على موجب الاصول التي كان يعلمها استحسن نظر الاهالي مدحه على رؤوس الاشهاد وأتحافه بتساج من الذهب استحقه لاستقامته وورعه وأن يشيد له قبر بقرميق من بيت المال وقد استحسن نظر الاهالى انتخاب خسة انفار من اهالى مدينــة اثينــا لمباشرة عمل هــذا التاج والقبر وان ديوإن الجمهورية ينقش هذا الحكم على عودين احدهما بالمدرسة الافلاطونية والثاني بالمدرسة الارسططاليسية وأن الدراهم اللازمة لهذا العمل كله تسلم حالا لمباشرة مصالح الجمهورية حتى يعلمكل الناس أن أهالى أثينا يشرفون أرباب الفضل أحياء وأمواتا انتهى وكان صدور هذا الحكم مدة ماكان ارهينيداس من ارباب مشورة اثينا المسماة مشورة الاراخنة بعدموت زينون بمدة يسيرة هذه كيفية انتهاء اجل زينون الفيلسوف يقال انه بينما هو خارج من مكتبه ذات يوم انصدمت اصبعه فانكسرت فتفاءل من ذلك بالموت عن قرب فضرب حالا الارض بيده وقال لها أنطلبينني ها انا حاضر غير متوان ولامتأخر ولم يلتفت لمعالجة اصبعه بل تعجل الموت بخنق نفسه مع السكون والطمأنينة وكانت مدة اشتغاله بالتعليم ثمانى واربعين سنة مع الدوام بلا فتور واما ابتداء اشتغاله بتعلم الفلسفة على اقراطيس الكلبي فكان قبل وفاته بثماني وستين سنة ﴿ انتهى تاريخ زينون وهو آخر ترجة كتاب الفلاسفة ﴿

﴿ تم تاریخ الفلاسفة وهو منقول من الطبعة الاولى المطبوعة فى مطبعة ﴾
﴿ بولاق سنة ١٢٥٧ وكان الفراغ من طبعه فى اوائل شهر ﴾
﴿ ذى الحجة من سنة ١٣٠٧ هجرية على صاحبها ﴾
﴿ افضل التحية فى مطبعة الجوائب ﴾
﴿ الاستانة العلية ﴾

طبع برخصة نظارة الممارف الجليلة تاريخ الرخصة ٢٤ ذى الحجة ١٣٠١ وعددها ٩٥٥





# - ﷺ فهرسة كتاب تاريخ الفلاسفة ﷺ

### صفحة

٤ تاريخ طاليس الفيلسوف « سولون « ٩ ۲٦ « بيتافوس « ۳۱ ه بیاس ۳۵ ه بریاندرس ه ٤٠ ه شيلون ه ۲۳ ه اکلیوبول « ابيينيدس « » £0 ه انخرسیس « انخرسیس « ٥٢ « فيثاغورس « ۹۰ « هیرقلیس « **٦٢ « انكسغوراس «** ٦٧ ه ديموقريطس ه د امبيدوقليس د ٧١ ۷۰ « سوقراط « ۸۲ « افلاطون « ۸۹ د اندینیوس د د ارستیب د 95

| ايضا ارسطو الفيلسوفي | یخ ارسطاطالیس السمح | تار         | 1.1  |
|----------------------|---------------------|-------------|------|
| <b>»</b>             | اكسينوقراط          |             |      |
| »                    | د يوچيس             | <b>)</b>    | 3118 |
| D                    | اقراطيس             | >           | 471  |
| <b>3</b>             | يرهون بيرهون        | D           | 146  |
| <b>»</b>             | ب يبون              | Þ           | 141  |
| <b>&gt;</b>          | : اپيةور            | D           | 144  |
| >                    | : زينون             | <b>&gt;</b> | 70/  |