

### الملڪة العسرَبية السُعودية وزورة النسايم العال جَابِعِنَ لَلُورَا النسايم العالمية العَوْرِسُلُومِينَ

# الرسالدالندمريد

مجمل اعتفاد السلف

تأتي<u>ن</u> شيخ الإسلام

مِعَىٰ اللِّيْ الْعِرْبِي مِعِدُ الْعِلْمِ لِي الْمِيْسِيِّ الْعِلَامِ الْعِلْمِ الْعِلْمِ الْعِلْمِ الْعِلْمِ

مطبويَّعات جامعة الإمرام معدين سعدود الإسداد مديّة

الطبعة الرابعة

A18.A

## المملكة المعربيّة السعوديّة جامعتي لللإمم محمدين معولا لللإكسلاميتي



## الرسالدالندمريد

مجمل اعتفاد السلف

تأتين شيخ الإسلام

نِقَ اللَّهِ فَى اللَّهِ فَى اللَّهِ مِنْ الْعِلْمِ اللَّهِ فَي اللَّهِ الْمُؤْلِدُ الْمُرْشِقَى

مطبوعات جامعتة الإمشام محمد بن سعب ود الإسبلاميت

الطبعية الرابعية

A12.A

## فهرسيت بالموضوعات

| ترجمة الم |
|-----------|
| خطبة ا    |
| ثبات ب    |
| القول با  |
| ما يثبت   |
| الحاتمة ا |
| القاعدة   |
|           |

| السادسة : فيما يجوز وما لا يجوز على الله       | القاعدة    |
|------------------------------------------------|------------|
| النفي والاثبات                                 | من         |
| كه نفاة الصفات ٨٣                              | ما يسلك    |
| ، بعض الصفات أثبت الباقي                       | من أثبت    |
| لسابعة : ما دل عليه السمع يعلم بالعقل أيضاً ٩٣ | القاعدة ا  |
| في العبادات                                    | التوحيد    |
| للق الله وأمره ١٣٠                             | الايمان بخ |
| الصوفية وغيرهم ١٣٧                             | الفناء عن  |

## ترجمت الولفي

هو شيخ الاسلام تقي الدين أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام ابن عبدالله بن الحضر بن محمد ابن تيمية النميري الحراني الدمشقي.

وتيمية هي والدة جده الأعلى (محمد). كانت واعظة راوية . ونسب هذا البيت الكريم اليها .

ولد في حران من أمهات مدن الجزيرة بين دجلة والفرات سنة ٦٦٦ ، وقدم به والده الى دمشق مع أسرتهم عند استيلاه التتار على بلادهم . وفي دمشق أخذ العلم عن رجالاتها يوم كانت موثل العلم والدين .

وكان مشهوراً بالزهـــد والورع والعبادة مع الشجاعة والفروسية ، فكان المدافع عن البلاد بسيفه ، كا كان المدافــع عن عقائد الأمة بلسانه وقلمه .

وقد قام بالدفاع عن دمشق عندما غزاها التتار ، وحاربهم عند شقحب – جنوبي دمشق – وكتب الله هزيمة التتار ، وبهذه الممركة سلمت بلاد الشام وفلسطين ومصر والحجاز .

وطلب من الحكام متابعة الجهاد لإبادة أعداء الأمــة الذين

كانوا عوناً للغزاة. فأجتج ذلك عليه حقد الحكام، وحسد العلماء الأقران، ودس المنافقين الفجار، فناله الأذى والسجن والنفي والتغريب، فما لان ولا خضع.

وكانت كلمته المشهورة :

ما يصنع أعدائي بي ١٦ أنا جنتي وبستاني في صدري أنسّى رحتُ ، فهي معي لا تفارقني

أنا حبسي خلوة ، وقتلي شهـــادة ، واخراجي من بلدي سـاحة .

كان يقول في سجنه ، وما أكثر ما سُجن :

المحبوس من حبس قلبه عن ربه ، والمأسور من أسره هواه.

وقد زادت مؤلفاته على ثلاثمائة مؤلف ، في مختلف العلوم ، ومنها ما هو في المجلدات المتعددة (١١).

وكانت وفاته في سجن قلعة دمشق ، ليلة الاثنين لعشرين خلت من ذي القعدة سنة ٧٢٨ ، عليه رحمة الله .

<sup>(</sup>١) وقد يسر الله لنا طبع عدد منها ، وعندي عدد بما لم يطبع له من الرسائل وسوف نباشر بطبعها قريباً ان شاء الله .

## سماندارهم الرحم

الحمد لله نستعينه ، ونستغفره ، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ، ومن سيئات أعمالنا . من يهد الله فلا مضل له ، ومن يضلل فلا هادى له .

ونشهد أن لا اله الا الله

ونشهد أن محداً عده ورسوله — صلى الله عليه وسلم تسليماً المابعس.
فقد سألنى من تعينت اجابتهم أن أكتب لهم مضمون ما سمعوه
منى فى بعض المجالس ؛ من السكلام (في التوحيد والصفات) وفي (الشرع
(والقدر) لمسيس الحاجة إلى تحقيق هذين الأصلين ، وكثرة الاضطراب

<sup>(</sup>١) هذه خطبة الحاجة التي كان يعلمها رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم لاصحابه ، ويفتتح بها خطبه ، والتي درج على التزامها في غالب كتبه شيخ الاسلام . انظر هذه الحطبة مخرجة ومحققة في رسالة • خطبة الحاجة ، طبع المكتب الاسلامي بتحقيق المحدث الشيخ ناصر الدين الالباني .

فالكلام في باب (التوحيد والصفات) : هو من باب الحبر الدائر بين النني والإثبات.

والكلام في ( الشرع والقدر) : هومن باب الطلب، والإرادة : الدائر بين الارادة والمحبة ، وبين الكرامة والبغض : نفياً ، وإثباناً .

والإنسان يحد في نفسه الفرق بين الني والإثبات؛ والتصديق والتكذيب، وبين الحب والبغض، والحض والمنع؛ حتى إن الفرق بين هذا النسوع وبين النوع الآخر معروف عند العامة والحناصة، ومعروف عند أصناف المسكلمين في العلم، كما ذكر ذلك الفقهاء في كتاب الآيمان، وكما ذكره المقسمون المسكلام؛ من أهل النظر، والنحو، والبيان، فذكروا أن الكلام نوعان: خبر، وانشاء، والحبر دائر بين النق والإثبات، والإنشاء أمر، أو نهي، أو إباحة.

واذا كانكذلك: فلا بدللعبدأن يثبت لله ما يجب اثباته له من صفىات الكمال ، وينني عنه ما يجب نفيه عنه بما يضاد هذه الحال ، ولا بد له فى أحكامه

من أن يثبت خلقه وأمره ، فيؤمن بخلقه المتضمن كِال قدرته ، وعموم مشسيتته ويثبت أمره المتضمن بيسان ما يجه ويرصاء : من القول والعمسل ، ويؤمن بشرعه وقدره إيماناً خالياً من الزلل .

وهذا يتضمن (التوحيد في عبادته) وحده لا شريك له: وهو التوحيد في القصد والإرادة والعمل، والآول يتضمن (التوحيد في العلم والقول) كما دل على ذلك سورة (قل هو الله أحد) ودل على الآخر سورة: (قل ياأيها الكافرون) وهما سورنا الاخلاص، وبهما كان النبي صلى الله عليه وسلم يقرأ بعد الفاتحة في ركمتي الفجر، وركمتي الطواف، وغير ذلك.

فأما الآول وهو (التوحيد فى الصفات) فالآصل في هذا الباب أن يوصف الله بما وصف به نفسه ، وبما وصفته به رسله : نفياً واثباتاً ، فيثبت نله ما أثبتـــه لنفـــه ، وينفى عنه ما نفاه عن نفسه .

وقد علم أن طريقة سلف الآمة وأثمتها إثبات ما أثبته من الصفات ،من غير تكييف ولا تمثيل ، ومن غير تحريف ولا تعطيل .

وكذلك ينفون عنه ما تفاه عن نفسه . مع إثبات ما أثبته من الصفات ، من غير إلحاد: لا في أسهائه ولا في آباته ، فإن الله تعمالى ذم الذين يلحدون في أسهائه و آياته ، كما قال تعالى : ( ولله الآساء الحسنى فادعوه بهما وذروا الذين يلحدون في أسهائه سيُجزّون ما كانوا يعملون) وقال تعالى : ( إن الذين يلحدون

في آياتنا لا يخفون علينا أفن يُلق في النار خير أم من يأتي آمناً يوم القيامة؟ اعملوا ما شتتم !) الآية .

فطريقتهم تتضمن اثبات الأسهاء والصفات ، مع نني مماثلة المخلوقات : اثباتاً بلا تشسيه ، وتنزيهاً بلا تعطيل ، كما قال تعسالى : (ليسَ كشسسلهِ شيء وهو السميع البصير).

فني قوله (ليس كمثله شيء): رد للتشيه والتمثيل، وقوله: (وهو السميع البصير): رد للالحاد والتعطيل.

والله سبحانه : بعث رسله (باثبات مفصل، ونني بحمل) فأثبتوا لله الصفات على وجه التفصيل، ونفوا عنه ما لا يصلح له من التشييه والتمثيل، كما قال تعالى؛ (فاعبده واصطبر لعبادته هل تعلم له سمياً). قال أهل اللغة: هل تعلم له سمياً أي فظيراً يستحق مثل اسمه. ويقال: مسامياً يساميه، وهذا معنى ما يروى عن ابن عباس (هل تعلم له سمياً) مثيلاً وشيها.

وقال تعالى (لم يلد ولم يُولد، ولم يكن له كفوا أحد) وقال تعالى: ( فلا تجعلوا ننه أنداداً وأنتم تعلمون) وقال تعالى: ( ومن الناس من يتخذ من دون الله أنداداً يحبونهم كحب الله والذين آمنوا أشدُ حباً لله ) وقال تعالى: (وجعلوا لله شركاء الجنّ وخَلَقَهُمْ وخَرَقُوا له بنينَ وبناتٍ بغيرٍ علم يُسْبحانه وتعسالى عما

يَعْمِفُونَ \* بديغُ السنوات والآوضِ أَنَّ بكونُ لَهُ ولاً ولم تنكنَ له صاحبَةُوخُلَقَ كلَّ شيء وهو بكل شيء عليم ؟ ) .

وقال تعالى: (تباركُ النّبي نَرَّلُ الفُرقان على عبد وليكونَ للعسلمينَ مَذيراً الذي لهُ لملكُ السّموات والارض ولم يَتُخِذْ وَلداً ولم يكن له شريك في الملك) وقال تعالى: (فاستفتهم ألر بُكُ البنات ولهم البنون ، أم خَلَفنا الملائكة إناثاً وهم شاهدون؟ ، ألا إنهم مِن إفكهم لَيقُولون ، ولد الله وانهم لكاذبون ، أصطنى البناتِ على البنين ، ما لكم كيف يحكمُون ، أفلا تَذَكّرُون ، أم لكم سلطان مبين ؟ البناتِ على البنين ، ما لكم كيف يحكمُون ، أفلا تَذكّرُون ، أم لكم سلطان مبين ؟ فأتوا بكتابِكم إن كنتم صادقين ، وجَعلوا بينه وبينَ الجنة نسباً ولقد عليت الجنة إنهم لمحضرون ، سبحان الله عمن يصغون ، إلا عباد الله المخلصين ) إلى قوله : إنهم لمحضرون ، سبحان الله عمن يصغون ، وسلام على المرسلين ، والحد الله وربّ العسالمين ) .

فسبَّح نفسه عما يصفه المفترون المشركون ، وسلَّم على المرسلين ، لسلامة ما قالوه من الإفك والشرك ، وحمد نفسه ؛ إذ هو سبحانه المستحق للحمد بمساله من الاسماء والصفات ، وبديع المخلوقات .

وأما (الاثبات المفصل): فانه ذكر من أسمائه وصفاته ، ما أنوله في محكم آياته كقوله : (الله لا إله إلا هو الحي القيوم) الآية بكالها . وقوله : (قل هو الله أحده الله الصمد) السورة ، وقوله : (وهو العليم الحكيم) (وهو العليم القدير) (وهو السميع البصير) (وهو العزيز الحكيم) (وهو الغفود الرحيم) (وهو الغفورُ الودودُ ذو العرشِ الجيدِ فَمَالٌ لمَمَا يريد) (هو الآوَّلُ والآخرُ والخَرْ والظاهرُ والبَاطنُ وهُوَ بكلُّ شيءٍ عليم ﴿ هُو الذي خَلَقَ السَّمْواتِ والآرضَ فَى سَنَّةِ أَيَام ثُمَّ استوىٰ على العرشِ يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي الآرض وَمَا يَغُرُّجُ مِنْهَا وَمَا يَنزِلُ مَنَ السَّاءِ وَمَا يَعْرُجُ فِيها وهو مَعَكُمُ أَيْهَا كُنْمٌ واللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٍ).

وقوله: (ذلك بأنهم اتبعنوا مَا أَسْخَطَ الله وكرهوا رَضُوانَه فَاحْبَطَ أَعْمَالُمْم) وقوله: (فَسَوْفَ يَأْنِي الله بِقَوْم يُحِبَّهُم ويُحِبِّونه أَذلة على المؤمنين أعسرة على الكافرين) الآية، وقوله: (رضي الله عَهْمُ ورَضُوا عَهْ ذلك بِنَ خَشِي رَبَّه) وقوله: (ومِنْ يَقْتُلْ مُؤْمِناً مُتَعَسِّداً لجزاؤه جهم عالدا فيها وغَضِبَ الله عليه ولَعَنْهُ) وقوله: (إن الدِّينَ كَفَرُوا يُنَادُونَ لَقَتُ الله أَكْرَ مِنْ مَقْتِكُمُ أَنْفَسَكُم إِذَ تُدَعُونَ إِلَى البَهامِ وهي دخان فقال لما النَهام والملائكة) وقسوله: (همَّ أستوى إلى السهامِ وهي دخان فقال لما واللارض أتنبا طوعاً أَوْكُرها قَالَنا أَبَينا طائِمين)

 اللهِ عَمَّا يُشْرِكُونَ • هُوَ اللهُ الحَالِقُ البسادى، المصوّد لَهُ الْاَشْمَاءُ الحُسْئَ يُسَبِّعُ لَهُ \* ما في السَّمُواتِ والادِصْ وَهُوَ العَزِيزُ الحَكِيم ).

الى أمثال هذه الآيات ، والاحاديث الثابتة عن النبي صلى الله عليه وسلم في أسماء الرب تعالى وصفاته ، فإن في ذلك من اثبات ذاته وصفاته على وجه التفصيل ، واثبات وحدانيته بنني التمثيل ، ما هدى الله به عباده الى سواء السييل فهذه طريقة الرسل صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين .

وأما من زاغ وحاد عن سبيلهم ، من الكفار والمشركين ، والذين أوتوا الكتاب ، ومن دخل في هؤلاء من الصابئة والمتفلسفة ، والجهمية والقرامطة والباطنية ونحوهم : فانهم على ضد ذلك ، يصفونه بالصفات السلبية على وجه التفصيل ، ولا يثبتون الا وجوداً مطلقاً لا حقيقة له عند التحصيل ، وانما يرجع إلى وجود في الاذهان ، يمتنع تحققه في الاعيان .

فقولهم يستلزم غاية التعطيل وغاية التمثيل ؛ فأنهم يمثلونه بالممتعمات ، والمعدومات ، والجمادات ؛ ويعطلون الاسماء والصفعات ، تعطيلا يستلزم ننى الذات.

فنُلاتهم يسلبون عنه النقيضين ، فيقولون : لا موجود ولا معدوم ، ولا حي ولا ميت ، ولا عالم ولا جاهل ، لاتهم يزعمون أنهم إذا وصفوه بالاثبات شبهوه بالموجودات ، واذا وصفوه بالنني شبهوه بالمعدومات ، فسلبوا النقيصين ، وهذا ممتنع فى بداهة العقول ؛ وحرفوا ما أنزل الله من الكتاب ، وماجاء به الرسول ، فوقعوا فى شر مما فروا منه ، فانهم شبهوه بالممتنعات ، اذسلب النقيصين كجمع النقيضين ، كلاهما من الممتنعات.

وقد علم بالاضطرار: أن الوجود لا بدله من موجد ، واجب بذاته ، غني عما سواه ؛ قديم أزلي ؛ لا يجوز عليه الحدوث ولا العدم ، فوصفوه بما يمتنع وجوده ، فضلاً عن الوجوب أو الوجود أو القدم .

وقاربهم طائفة من الفلاسفة وأتباعهم فوصفوه بالسلوب والاضافات ، دون صفات الإثبات ، وجعلوه هو الوجود المطلق بشرط الاطلاق ، وقد علم بصريح العقل أن هذا لا يكون إلا في الذهن ، لا فيا حرج عنه من الموجودات وجعلوا الصفة هي الموصوف . فجعلوا العلم عين العالم ، مكابرة للقضايا البديهات وجعلوا هذه الصفة هي الاخرى ، فلم يميزوا بين العلم والقدرة والمشيئة ، جحداً للعلوم الضروريات .

وقاربهم طائفة ثالثة من أهل الكلام ، من المعتزلة ومن اتبعهم ؛ فأثبتوا قد الأسماء دون ما تتضمنه من الصفات — فنهم من جعل العليم ، والقدير ؛ والسميع ؛ والبصير ؛ كالأعلام المحضة المترادفات ، ومنهم من قال عليم بلا علم ، قدير بلا قدرة ، سميع بصير بلا سمع ولا بصر ، فأثبتوا الاسم دون ما قضمنه من الصفات .

والكلام على فساد مقالة هؤلا. ويبان تناقضها بصريح المعقول المطابق لصحيح المنقول: مذكور في غير هذه الكلمات.

وهؤلاء جميعهم يفرون من شيء فيقعون في نظيره ، وفي شر منه ، مع ما يلزمهم من التحريف والتعطيل ، ولو أمعنوا النظر لسووا بين المتماثلات ، وفرقوا بين المختلفات ، كا تقتضيه المعقولات ، ولمكانوا من الذين أوتوا العلم ، الذين يرون أنما أزل الى الرسول هو الحق من ربه ، ويهدي الى صراط العزيز الحيد .

ولكنهم مرس أهل المجهولات ، المشبهة بالمعقولات ، يسفسطون في العقليات ، ويقر مطون في السمعيات.

وذلك أنه قد علم بضرورة العقل أنه لا بد من موجود قديم ، غني عما سواه ، اذ نحن نشاهد حدوث المحدثات : كالحيوان والمعدن والنبات ، والحادث بمكن ليس بواجب ولا ممتنع ، وقد علم بالاضطرار أن المحدث لا بد له من موجد ، كما قال تعالى : (أم خلقوا من غير له من محدث والممكن لا بد له من موجد ، كما قال تعالى : (أم خلقوا من غير شيء أم هم الحالقون؟) فاذا لم يكونوا خلقوا من غير خالق ولا هم الحالقون لأنفسهم تعين أن لهم خالقاً خلقهم .

واذا كان من المعلوم بالضرورة أن في الوجود ما هو قديم واجب بنفسه ، وما هو محدث نمكن ، يقبل الوجود والعدم : فمعلوم أن هذا موجود ، وهذا موجود ، ولا يلزم من انفاقهما في مسمى الوجود أن يكون وجود هذا مثل وجود هذا . بل وجود هذا يخصه ووجود هذا يخصه واتفاقهما في اسم عام : لايقتضي تماثلهما في مسمى ذلك الاسم عند الإضافة والتخصيص والتقييد ولا في غيره .

فلا يقول عاقل اذا قيل ان العرش شيء موجود ، وان البعوض شيء موجود: ان هذا مثل هذا ؛ لاتفاقها في مستّى الشيء والوجود ، لانه ليس في الحارج شيء موجود غيرهما يشتركان فيه ، بل النهن يأخذ معنى مشتركا كلياً ، هو مسمى الاسم المطلق ، واذا قيل هذا موجود وهذا موجود : فوجود كل منها يخصه لا يشركه فيه غيره ؛ مع أرف الإسم حقيقة في كل منها .

ولهذا سي اقد نفسه بأسماء ، وسمى صفاته بأسماء ، وكانت تلك الآسماء عتصة به إذا أضيفت إليه لا يشركه فيها غيره ، وسمى بعض مخلوقاته بأسماء مختصة بهم ، مضافة إليهم ، توافق تلك الاسماء إذا قطعت عن الإضافة والتخصيص ، ولم يلزم من اتفاق الإسمين ، وتماثل مسهاهما واتحاده عند الإطلاق والتجريد عن الإضافة والتخصيص : اتفاقهما ، ولا تماثل المسمى عند الإضافة والتخصيص ، فضلا عن أن يتحد مسهاهما عند الإضافة والتخصيص .

فقد سمى الله تفسه حياً ، فقال : ( الله لا إله الا هو الحي القيوم ) وسمى بعض عباده حياً ؛ فقال : ( يُخْرِجُ الحيَّ مِنَ الحيِّ مِنَ الحيِّ عِنَ الحيِّ عِنَ الحيِّ) وليس هذا الحي مشل هذا الحي ، لان قوله الحي إسم لله مختص به ، وقوله :

( يخرج الحي من الميت ) اسم للحي المخلوق مختص به ، وانما يتفقان اذا أطلقا وجردا عن التخصيص ؛ ولكن ليس للطلق مسمى موجود فى الخارج ، ولكن العقل يفهم من المطلق قدراً مشتركا بين المسميين ، وعند الاختصاص يقيد ذلك بما يتميز به الحالق عن المخلوق ، والمخلوق عن الحالق .

ولا بد من هذا فى جميع أسماء الله وصفاته ، يفهم منها ما دل عليمه الاسم بالمواطأة والإتفاق ، وما دل عليمه بالإضافة والاختصاص : المانعة من مشاركة المخلوق للخالق فى شيء من خصائصه ـ سبحانه وتعالى .

وكذلك سمى الله نفسه عليما حليما ، وسمى بعض عبـــــاده عليما فقال : ( و بَشَر ناه بُلام مر الله بغلام مر حليما فقال : ( و بَشَر ناه بُلام مر حليم ) يعنى اسماعيل ، وليس العليم كالعليم ، ولا الحليم كالحليم .

وسمه نفسه سميماً بصيراً ، فقال : (ان الله يأمرُكُم أَنْ تُؤَدُّوا الْأَمَانَاتِ إِلَىٰ اَهُلُمْ وَإِذَا حَكَثُمُ بَيْنَ النَّاسِ أَنْ تَحْكُمُوا بِالْعَدْلِ انَّ اللهُ نِعْماً يَعْفَلَكُم بِهِ انَّ اللهُ كَانَ سَمِعاً بصيراً فقال : (أَنَّا خَلَقْنا الإِنْسَانَ مَن نُعْلَقَةٍ أَمْشَسَاجٍ نَبْتَلَيه فِخَلْناهُ سَمِعاً بصيراً ) وليس السميع كالسميع ولا البعير كالبصير .

وسمى نفسه بالرؤوف الرحيم ، فقال : ( ان الله بالنباس لرؤوف رحيم ) وسمى بعض عباده بالرؤوف الرحيم فقال : ( لقد جاءكم رسول من أنفسكم عزيز عليه ما عَتِتُمْ حريصٌ عليكم بالمؤمنين رؤوف رحيم) وليس الرؤوف كالرؤوف ولا الرحيم كالرحيم .

وسمى نفسه بالملك . فقال : (الملك القدوس) ، وسمى بعض عباده بالملك فقال (وكان وراءهم ملك بأخذ كل سنفينة غصباً) (وقال الملك اثنوني به) . وليس الملك كالملك .

وسمى نفسه بالمؤمن المهيمن ، وسمى بعض عباده بالمؤمن فقال : ( أفن كان مؤمناً كن كان فاسقاً ؟ لا يستوون ) وليس المؤمن كالمؤمن .

وسمى نفسه بالعزيز فقال : (العزيز الجبار المتكبر) وسمى بعض عباده بالعزيز ، فقال : (وقالت امرأة العزيز) وليس العزيز كالعزيز .

وسمى نفسه الجبار المتكبر ، وسمى بعض خلقه بالجبار المتكبر فقال : (كذلك يطبع الله على كل قلب مشكبر جبار ) وليس الجبار كالجبار ، ولا المتكبر كالمتكبر ، وفظائر هذا متعددة .

وكذلك سمى صفاته بأسماء ، وسمى صفات عبـــاده بنظير ذلك ، فقال : (ولا يحيطون بشيء من علمه الا بما شاء) (أنزله بعلمه) وقال : (ان الله هو الرزاق ذو القوة المتين) وقال : (أولم يروا أن الله الذي خلقهم هوأشد منهم قوة) . وسمى صفة المخلوق علماً وقوة ، فقال : (وما أو تيتم من العلم الاقليلا) وقال : (وفوق كل ذي علم علم ) وقال : (فرحوا بما عندهم من العلم ) وقال : (الله الذي

خَلَقَكُمْ مِنْ صُعْفِ ثُمْ جَعُلُمِنَ بَعْدِ صَعْفٍ قُوَّةً ثُمْ جَعَلَ مِنْ بَعْدِ قُوَّةٍ صَعفاً وشَيْة ) وقال: (ويزدكم قوة الى قو تُكم) وقال: (والسياء بنيناها بأيد) أي بقوة ، وقال: (واذكر عبدنا داود ذا الآيد) أي ذا القوة وليس العلم كالعلم، ولا القوة كالفوة.

ووصف نفسه بالمشيئة ووصف عبده بالمشيئة ، فقال: (لمن شاء منكم أن يستقيم ، وما تشاؤون إلا أن يشاء الله رب العالمين) وقال: (إن هذه تذكرة فن شاء اتخذ الى ربه سبيلا ، وما تشاؤون الاأن يشاء الله ان الله كان علما حكما).

وكذلك وصف نفسه بالإرادة وعبده بالإرادة ، فقال : (ترَّ يدون عَرَضَ الدُّنيا واللهُ يُريدُ الآخرة واللهُ عزيزُ حَكيمٌ).

ووصف نفسه بالحبة ووصف عبده بالمحبة نقال : (فسوفَ يَأْنِي اللهُ مِنْوُمٍ مِ يُحبُّهُم ويُحبُّونَهَ ) وقال : (قُلُ إِنْ كُنْتُم تُحبُّونَ اللهُ فَاتَبُّعُونِي يُحْبِبُكُمُ اللهُ) .

ووصف تفسه بالرضا ووصف عبده بالرضا ، فقال : (رضي الله عنهم ورضوا عنه ) ومعلوم أن مشيئة الله ليست مثل مشيئة العبد ، ولا ارادته مثل ارادته ، ولا محبته مثل محبته ، ولارضاه مثل رضاه.

وكذلك وصف نفسه بأنه يمقت السكفار ، ووصفهم بالمقت ، فقال : ( انَّ الَّذِينَ كَفَرُوا يُنادُون لَقْتُ اللهِ أَكْبَرُ مِنْ مَقْتِكُم أَنفُسَكُمُ اذْ تُدْعَوْنَ إِلَىٰ الإِيمانِ فَتَكُفَرُون ) وليس المقت مثل المقت . و مكذا وصف نفسه بالمكر والكيد ، كما وصف عبده بذلك ، فقال : (ويمكرون ويمكر الله) وقال: (إنهم يكيدون كيداً وأكيد كيداً) وليس الممكر كالمكر، ولا الكيد كالكيد.

ووصف نفسه بالعمل ، فقال : ( أَوَ لَمْ يُرَوْا أَنَّا خَلَقًا لَهُمْ عِبَّا عُمِلَتْ أَيْدِينَا أنعاماً فَهُمْ لَهَا مَالكون؟) ووصف عبده بالعمل فقال (جزاء بما كنتم تعملون) وليس العمل كالعمل .

ووصف نفسه بالمناداة والمناجاة ، فقسال : (وناديناه من جانب الطود الايمن وقربناه نجياً) وقال : (ويوم يناديهم) وقال : (وناداهما ربهماً) ووصف عاده بالمناداة والمناجاة ، فقال : (إن الذين ينادونك من وراء الحجرات أكثرهم لا يعقلون) وقال : (إذا ناجيتم الرسول) وقال : (إذا تناجيتم فلا تتناجوا بالإثم والعدوان) . وليس المناداة ولا المناجاة كالمناجاة والمنادات .

ووصف نفسه بالنكليم في قوله: (وكلم الله موسى تكليما) وقوله: (ولما جاء موسى لميقاتنا وكلمه ربه) وقوله: (تلك الرسل فَضَلنا بَعْضَهم عَلى بَعْض منهم مَنْ كلّم الله) ووصف عده بالتكليم في قوله: (وقال الملك اثنوني به أستخلصه لنفسي فلما كلّه قال إنّك اليوم لدينا مكين أمين ) وليس التكليم كالتكليم. ووصف نفسه بالتنبئة ، ووصف بعض الحلق بالتنبئة فقال: (وإذ أسر النبي الى بعض أذواجه حديثاً فلما بَات به وأظهره الله عليه عرف بعض فلك خيثاً فلما بالنباء كالاباء .

ووصف نفسه بالتعليم ، ووصف عبده بالتعليم ، فقال : (الرحمن • علم القرآن • خلق الانسان • علم البيان) وقال : (قعلمونهن بمنا علمكم الله) وقال : (لقد من الله على المؤمنين إذ بعث فيهم رسولا من أنفسهم يتلو عليهم آياته ويزكيهم ويعلمهم الكتاب والحكمة) وليس التعليم كالتعليم .

و هكذا وصف نفسه بالغضب فقال: (وغضب الله عليهم ولعنهم) ووصف عبده بالغضب في قوله: (ولما رجع موسى الى قومه غضبان أسفاً) وليس الغضب كالغضب .

ووصف نفسه بأنه استوى على عرشه ، فذكر ذلك في سبع مواضع من كتابه ، أنه استوى على العرش ، ووصف بعض خلقه بالاستواء على غيره فى مثل قوله : (لتستووا على ظهوره) وقوله : (فإذا استَوَيْتَ أَنْتَ وَمَنْ مَعَكَ عَلَىٰ الفُلكِ) وقوله : (واستَوت على الجوديّ) وليس الاستواء كالاستواء .

ووصف نفسه ببسط اليدين فقال : (وقالت اليهودُ يَدُ اللهِ مَعْلُولَةُ عَلَّتُ آيديهمٌ وَلُعِنُوا بِمَا قَالُوا بَلْ يَدَاهُ مَبِسُوطَتَانَ بِنُفْقَ كَيْف يَشَاه ).

ورصف بعض خلقه ببسط اليد ف قوله : (ولا تَجْعَلُ يَدُكَ مَغَلُولَةً إِلَىٰ عُنْقَكَ ولا تَبْسَطُها كُلَّ البَسَط ) وليس اليدكاليد ، ولا البسط كالبسط ، وإذا كان المراد بالبسط الاعطاء والجود: فليس اعطاء الله كاعطاء خلقه ، ولاجوده كوده . ونظائر هذا كثيرة .

فلا بد من اثبات ما أثبته الله لنفسه ، و نني مماثلته بخلقه .

فن قال: ليس لله علم ، ولا قوة ولا رحمة ولا كلام ، ولا يحب ولايرضى ولا نادى ، ولا ناجى ، ولا استوى : كان معطلا جاحداً ، ممثلا لله بالمعدومات والجادات .

ومن قال له علم كعلي ، أو قوة كقوتي ، أو حب كحبى ، أو رضاء كرضائي أو يدان كيداي أو استواء كاستوائي كان مشبهاً عثلا نله بالحيوانات ؛ بل لا بد من اثبات بلا تمثيل ، وتنزيه بلا تعطيل .

ويتبين هذا

بأصلين شريفين.

ومثلين مضروبين

و بخياتمة جامعة

#### إثبات بعمل لصفات إثبات للباقي

فأما الأصلان: فأحدهما أن يقال: (القول في بعض الصفات كالقول في بعض) فإن كان المخاطب بمن يقول: بأن الله حي بحياة ، عليم بعلم ، قدير بقدرة ، سميع يسمع ، بصير ببصر متكلم بكلام ، مريد بإرادة ، ويجعل ذلك كله حقيقة ، وينازع في محبته ورصاه ، وغضبه وكراهته ، فيجعل ذلك بحازاً ، ويفسره إما بالارادة ، وإما ببعض المخلوقات ، من النعم والعقوبات .

فيقال له : لا فرق بين ما نفيته ، وبين ما أثبته ، بل القول في أحدهما كالقول في الآخر ؛ فان قلت : إن ارادته مثل إرادة المخلوقين فكذلك محبته ورضاء وغضبه وهذا هو التمثيل .

وإن قلت : إن له إرادة تليق به ؛ كما ان للمخلوق ارادة تليق به . قيل لك : وكذلك له محبة تليق به ، وللمخلوق محبة تليق به ، وله رضا وغضب يليق به ، وللمخلوق رضا وغضب يليق به .

وان قلت : الغضب غليان دم القلب لطلب الانتقام ، فيقال له : والإرادة

ميل النفس الى جلب منفعة ، أو دفع مضره ، فان قلت : هذه إرادة المخلوق قبل لك : وهذا غضب المخلوق .

وكذلك يلزم القول في كلامه وسمعه وبصره وعلمه وقدرته ؛ ان نتى عنه الغضب ، والمحبة ، والرضا ، ونحو ذلك مما هو من خصائص المخلوقين ؛ فهذا منتف عن السمع والبصر ، والكلام وجميع الصفات .

وان قال : انه لاحقيقة لهذا الا ما يختص بالمخلوقين ؛ فيجب نقيه عنه . قيل له : ومكذا السمع ، والبصر ، والسكلام ، والعلم ، والقدرة .

فهذا المفرق بين بعض الصفات وبعض يقال له : فيما نفاه كما يقوله هو لمنازعه فيما أثبته .

فإذا قال المعتزلي: ليس له ارادة ، ولاكلام قائم به بالآن هذه الصفات لا تقوم إلا بالمخلوقات ، فانه يبين للمعتز لي أن هذه الصفات يتصف بها القديم ، ولا تكون كصفات المحدثات ، فهكذا يقول له المثبتون لسائر الصفات من المحبة والرضا ونحو ذلك .

فإن قال: تلك الصفات أثبتها بالعقل، لان الفعل الحادث دل على القدرة، والتخصيص دل على الارادة ، والإحكام دل على العلم ، وهذه الصفات مستلزمة للحياة ، والحي لا يخلو عرب السمع ، والبصر ، والكلام ، أو ضد ذلك .

#### قال له سائر أهل الاثبات : لك جوابان ·

أحدهما أن يقال: عدم الدليل الجعين لا يستلزم عدم المدلول المعين ، فهب أن ما سلكت من الدليل العقلي لا يثبت ذلك ، فانه لا ينفيه .

وليس لك أن تنفيه بغير دليل ، لان النافي عليه الدليل كما على المثبت ، والسمع قد دل عليه ، ولم يعارض ذلك معارض عقلي ولا سمعي ، فيجب إثبات ما أثبته الدليل ، السالم عن المعارض المقاوم .

الثاني أن يقال : يمكر إثبات هذه الصفات بنظير ما أثبت به تلك من العقليات .

فيقال نفع العباد بالإحسان اليهم يدل على الرحمة ، كدلالة التخصيص على المشيئة ، وإكرام الطائعين يدل على محبتهم ، وعقاب السكافرين يدل على بغضهم ، كما قد ثبت بالشهادة والحبر : من إكرام أوليائه وعقاب أعدائه ، والغايات المحمودة في مفعولاته ومأموراته \_ وهي ما تنتهي اليه مفعولاته ومأموراته من العواقب الحميدة \_ تدل على حكمته البالغة ، كما يدل التخصيص على المشيئة ، وأولى : لقوة العلة الغائية ؛ ولهذا كان ما في القرآن من يسان ما في مخلوقاته من النعم والحمكم : أعظم مما في القرآن من يبان ما فيها من الدلالة على محض المشيئة .

وإن كان المخاطب عن ينكر الصفات ويقر بالأسياء ،كالمعتزلي الذي يقول : انه حي عليم قدير ، وينكر أن يتصف بالحياة والعلم والقدرة .

قيل له: لا فرق بين إثبات الآسهاء ، وإثبات الصفات ، فإنك ان قلت : اثبات الحياة والعلم والقدرة يقتضى تشيها أو تجسيماً ، لانا لا نجد في الشاهد متصفا بالصفات إلا ما هو جسم ، قيل لك : ولا نجد في الشاهد ما هو مسمى حلى عليم قدير إلا ما هو جسم ، فإر ن نفيت ما نفيت لكونك لم تجده في الشاهد إلا للجسم فانف الآسهاء ، بل وكل شيء لانك لا تجده في الشاهد الاللجسم .

فكل ما يحتج به من نني الصفات يحتج به نافي الأسماء الحسنى , فماكان جو ابآ لذلك كان جو ابا لمثني الصفات .

وإن كان المخاطب من الغلاة نفاة الآسماء والصقات، وقال لا أقول: هو موجود، ولاحي، ولا عليم، ولا قدير؛ بل هذه الآسماء لمخلوقاته، إذ هي مجاز، لان إثبات ذلك يستلزم التشبيه بالموجود الحي العليم.

قيل له: وكذلك اذا قلت: ليس بموجود، ولا حي، ولا عليم، ولا قدير: كان ذلك تشيهاً بالمعدومات، وذلك أقبح من التشبيه بالموجودات.

فإن قال : أنا أنني النتي والإثبات. قيل له : فيلزمك التشبيه بما اجتمع فيه النقيضان من الممتنعات ، فإنه يمتنع أرب يكون الشيء موجوداً معدوماً ،

أو لا موجوداً ولا معدوماً ، ويمتنسع أن يكون يوصف ذلك باجتماع الوجود والعدم . أو الحياة والموت ، أو العلم والجهل ، أو يوصف بننى الوجود والعدم ، وننى الحياة والموت ، وننى العلم والجهل .

فإن قلت إنما يمتنع نني النقيضين عما يكون قابلا لهما ، وهذان يتقابلان تقابل العدم والملكة ؛ لا تقابل السلب والإيجاب، فإن الجداد لا يقال له أعمى ولا بصير ، ولا حي ولا ميت ، إذ ليس بقابل لهما .

قيل لك : أولاً هذا لا يصح في الوجود والعدم ، فانهما متقابلات تقابل السلب والإيجاب باتفاق العقلاء ، فيلزم من رفع أحدهما ثبوت الآخر .

وأما ما ذكرته من الحياة والموت ، والعلم والجهل : فهذا اصطلاح اصطلحت عليه المتفلسفة المشاءون والاصطلاحات اللفظية ليست دليلا على نفي الحقائق العقلية ، وقد قال الله تعالى : (والذّين يدّعُونَ مر .. دُونِ الله لا يَخْلُقُونَ شَيْنًا وَهُمْ يَخْلُقُونَ أمواتَ غَيْرٌ أُحياهٍ وَمَا يَشَعُرُونَ أَيَانَ يُبعثُونَ؟) فسمى الجماد ميتاً ، وهذا مشهور في لغة العرب وغيرهم.

وقيل لك ثانياً: فما لا يقبل الاتصاف بالحياة والموت والعمى والبصر ونحو ذلك من المتقابلات أنقص بما يقبل ذلك من الذي يقبل الإتصاف بالبصر أكل من الجماد الذي لا يقبل واحداً منهما ، فأنت فررت من تشيهه بالحيوانات القابلة لصفات الكال ، ووصفته بصفات الجمامدات التي لا تقبل ذلك .

وأيضاً فا لا يقبل الوجود والعدم: أعظم امتاعاً من القابل للوجود والعدم ، ونفيهما جيماً فيما نفيت عنه قبول والعدم ، ونفيهما جيماً فيما نفيت عنه قبول الوجود والعدم ، وافا كان الوجود والعدم ، وافا كان مذاعمتماً في مرائح العقول فذاك أعظم امتناعاً ، فجعلت الوجود الواجب الذي لا يقبل العدم هو أعظم المتنعات ، وهذا غاية التاقض والفساد .

وهؤلاء الباطنية منهم من يصرح برفع التقيضين : الوجود والعلم ، ورفعهما مجمعها ، ومن يقول لا أثبت واحداً منهما فامتناعه عن اثبات احدها في نفس الآمر، وانما هو مجهل الجاهل وسكوت الساك الذي لا يعبر عن الحقائق. وافا كان ما لا يقبل الوجود ولا العدم أعظم أمتاعاً مما يقدر قبوله لها مع تفيهما عنه فيا يقدر لا يقبل الحياة ولا الموت ، ولا العمل ولا الجهل ، ولا القدرة ولا العمز ، ولا الكلام ولا الحرس ، ولا العمى ولا البصر ، ولا السمع ولا الهمم : أقرب الى المعدوم المستم عما يقدر قابلا لها – مع نفيهما عنه به وحينذ فغيهما مع كونه قابلا لها أقرب إلى الوجود والممكن ، وماجاز لواجب الوجود .. قابلا - وجب له العمم توقف صفائه على غيره ، فإذا جاز القبول وجب ، وإذا جاز وجود القبول وجب ، وإذا جاز وجود القبول وجب ، وإذا جاز وجود القبول وجب ، وقد بسط هذا في موضع آخر ، وبين وجوب اتصافه بصفات الكال التي وجب ، وقد بسط هذا في موضع آخر ، وبين وجوب اتصافه بصفات الكال التي وجب ، وقد بسط هذا في موضع آخر ، وبين وجوب اتصافه بصفات الكال التي وجب ، وقد بسط هذا في موضع آخر ، وبين وجوب اتصافه بصفات الكال التي وجب ، وقد بسط هذا في موضع آخر ، وبين وجوب اتصافه بصفات الكال التي وجب ، وقد بسط هذا في موضع آخر ، وبين وجوب اتصافه بصفات الكال التي وجب ، وقد بسط هذا في موضع آخر ، وبين وجوب اتصافه بصفات الكال التي وجب ، وقد بسط هذا في موضع آخر ، وبين وجوب اتصافه بصفات الكال التي وجب ، وقد بسط هذا في موضع آخر ، وبين وجوب اتصافه بصفات الكال التي وحد من الوجو ،

وقيل له أيضاً : اتفاق المسميين في بعض الآسماء والصفات : ليس هو

التشيه والتمثيل، الذي نفته الآدلة السمعيات والعقليات، وإنما نفت ما يستلزم اشتراكهما فيما يختص يوجوبه أو جوازه أو امتساعه ، فلا يجوز أن يشركه فيه مخلوق في شيء مر خصائصه خلوق في شيء مر خصائصه سبحانه وتعالى.

وأما ما نفيته فهو ثابت بالشرع والعقل، وتسميتك ذلك تشميها وتجميها تمويه على الجهال ، الذين يظنون أن كل معنى سماه مسم بهذا الإسم يجب نفيه ، ولو ساغ هذا : لكان كل مبطل يسمى الحق بأسمساء ينفر عنها بعض الناس ليكذب الناس بالحق المعلوم بالسمع والعقل ، وبهذه الطريقة : أفسدت لللاحدة على طوائف الناس عقلهم، ودبتهم ، حتى أخرجوهم إلى أعظم الكفر والجهالة ، وأبلغ الغي والصلالة .

وإن قال نفاة الصفات: اثبات العملم والقدرة والإرادة مستلزم تعدد الصفات، وهذا تركيب متنع. قيل: وإذا قلتم: هو موجود واجب، وعقل وعاقل ومعقول وعاشق ومعشوق ولذيذ وملتذ ولذة. أفليس المفهوم من هذا هو المفهوم من هذا؟ فهذه معان متعددة متفايرة في العقل، وهذا تركيب عندكم، وأتم تثبتونه وتسمونه توحيداً.

فإن قالوا: هذا تُوحيد في الحقيقة وليس هذا تركياً ممتعا. قيل لهم: واتصاف الذات بالصفات اللازمة لها تُوحيد في الحقيقة ، وليس هو تركيباً ممتعاً.

وذلك أنه من المعلوم في صريح العقول أنه ليس معني كون الشيء عالما هو معني كونه قادراً ، ولانفس ذاته هو نفس كونه عالماً قادراً ؛ فن جوز أن تمكون هذه الصفة هي الموصوف فهو من أعظم الناس سفسطة ، ثم إنه متناقض ، فأنه ان جوز ذلك جاز أن يكون وجود هذا هو وجود هذا . فيكون الوجود واحدا بالعين لا بالنوع ، وحيئتذ فاذا كان وجود الممكن هو وجود الواجب كان وجود كل مخلوق يعدم بعدم وجوده ، ويوجد بعد عدمه : هو نفس وجود الحق القديم الدائم الباق ، الذي لا يقبل العدم ، واذا قدر هذا كان الوجود الواجب موصوفاً بكل تشيه وتجسيم ، وكل نقص وكل عيب بكا يصرح بذلك (اهل وحدة الوجود) الذين طردوا هذا الأصل الفاسد ، وحيئتذ فتكون أقوال تفاة الصفات باطلة على كل تقدير .

وهذا باب مطــــرد ، فان كل واحد من النفاة لما أخبر به الرسول من الصفات : لا ينني شيئاً فراراً بما هو محذور إلا وقد أثبت ما يلزمه فيه نظير ما فر منه ، فلا بد في آخر الامر من أن يثبت موجوداً واجباً قديماً ، متصفاً بصفات تميزه عن غيره ، ولا يكون فيها بماثلا لحلقة .

فيقال له: هكذا القول فى جميع الصفات ، وكل ما تثبت من الآسماء والصفات: فلا بدأن يدل على قدر تتواطأ فيه المسميات ، ولولا ذلك لما فهم الخطاب؛ ولكن نعلم أن ما اختص الله به ، وامتاز عن خلقه: أعظم مما يخطر بالبال ، أو يدور فى الخيال .

## العتول بالصفات كالقول بالذات

أن يقال: (القول في الصفات كالقول في النات) ، فان الله ليس كمثله شيء لا في ذاته ، ولا في صفـــاته ، ولا في أفعاله . فاذا كان له ذات حقيقة لا تماثل الدوات . فالذات متصفة بصفات حقيقة لا تماثل سائر الصفات .

فاذا قال السائل : كيف استوى على العرش؟ قيـل له كما قال ربيعة ومالك وغير هما رضى الله عنهما : الاستواء معلوم ، والكيف مجهول ، والايمان به واجب ، والسؤال عن الكيفية بدعة ، لآنه سؤال عمـا لا يعلمه البشر ، ولا يمكنهم الإجابة عنه .

وكذلك إذا قال : كيف ينزل ربنا إلى السياء الدنيا ؟ قيل له : كيف هو ؟ فاذا قال : لا أعلم كيفيته ، قيسل له : ونحن لا نعلم كيفية نزوله ، اذ العلم بكيفية الصفة يستلزم العلم بكيفية الموصوف ، وهو فرع له و تابع له ؟ فكيف تطالبنى بالعلم بكيفية سمعه و بصره ، و تكليمه ، واستوائه و نزوله ، وأنت لا تعلم كيفية ذاته .

وإذاكنت تقر بأن له حقيقة ثابتة فى نفس الامر مستوجبة لصفات الكمال

لا يماثلها شيء ، فسمعه وبصره وكلامه ، ونزوله واستواؤه : ثابت في نفس الأمر ، وهو متصف بصفات الكمال الى لا يشابهه فيها سمع المخلوقين وبصرهم وكلامهم ، ونزولهم واستواؤهم .

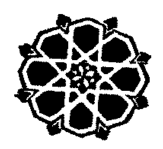
وهذا الكلام لازم لهم في العقليات ، وفى تأويل السمعيات : فان من أثبت شيئاً وننى شيئاً بالعقل اذاً ألزم فيها نقاممن الصفات التي جاء بها الكتاب والسنة نظير ما يلزمه فيها أثبته ، ولو طولب بالفرق بين المحذور في هذا وهذا: لم يجد بينهما فرقاً.

ولهذا لا يوجد لنفاة بعض الصفات دون بعض الذين يوجبون فيما نفوه: أما التفويض ؛ واما التأويل المخالف لمقتضي اللفظ ـ قانون مستقيم . فاذا قيل لهم : لم تأولتم هذا وأقررتم هذا والسؤال فيهما واحد ؟ لم يكن لهم جواب صحيح ، فهذا تناقضهم في النفي .

وكذا تناقضهم فى الإثبات ؛ فان من تأول النصوص على معنى من المعاتى التى يثبتها ، فانهم اذا صرفوا النص عن المعنى الذي هو مقتضاء الى معنى آخر : لزمهم فى المعنى المصروف البه ماكان يلزمهم فى المعنى المصروف عنه .

فاذا قال قائل: تأويل محبته ورصاه ، وغضبه وسخطه: هو ارادته للثواب والمقاب بكان ما يلزمه في الجرادة فظير ما يلزمه في الحب والمقت ، والرضا والسخط

ولو فسر ذلك بمفعولاته ، وهو ما يخلقه من الثواب والعقاب ، فانه يلزمه فى ذلك نظير ما فر منه ، فإن الفعل لا بد أن يقوم أولاً بالفاعل ، والثواب والعقاب المفعول إنما يكون على فعل ما يحبه ويرضاه ، ويسخطه ويبغضه المثيب المعاقب ، فهم إن أثبتوا الفعل على مثل الوجه المعقول في الشاهد للعبد مثلوا ، وإن أثبتوه على خلاف ذلك فكذلك الصقات .



### ما يثبت مِن الصِفات

وأما (المثلان المضروبان): فإن الله - سبحانه وتعالى - أخبرنا عما في الجنة من المخلوقات: من أصناف المطاعم والملابس، والمناكح والمساكن ؛ فأخبرنا أن فيها لبناً وعسلا ، وخراً وماء ، ولحاً وحريراً وذهباً وفضة ، وفاكمة وحوراً وقصوراً .

وقد قال ابن عباس رضي الله عنهما : ليس في الدنيا شيء بمــــا في الجنة إلا الاسماء.

وإذا كانت تلك الحقائق التى أخبر الله عنها هى موافقة في الاسماء للحقائق الموجودة فى الدنيا وليست بماثلة لها ؛ بل بينهما من التباين ما لا يعلمه إلا الله تعالى : فالحالق — سبحانه وتعالى — أعظم مباينة للمخلوقات من مباينة المخلوق المنحلوق ، ومباينته للخلوقاته : أعظم من مباينة موجود الآخرة لموجود الدنيا ، إذ المخلوق أقرب الى المخلوق الموافق له في الاسم من الحالق الى المخلوق ، وهذا بين واضح ، ولهذا افترق الناس في هذا المقام ثلاث فرق :

فالسلف والأئمة وأتباعهم : آمنوا بمسا أخبر الله به عن نفسه وعن اليوم

الآخر ، مع علمهم بالمباينة التي بين ما في الدنيــا وبين ما في الآخرة ، وأن مباينة الله لخلقه أعظم .

والفريق الثانى: الذين اثبتوا ما أخبر الله به فى الآخرة من الثواب والعقاب ، ونفوا كثيراً بما أخبر به مر الصفات ؛ مثل طوائف من أهل السكلام.

والفريق الثالث: نفوا هذا وهذا ، كالقرامطة ، والباطنية ، والفلاسفة أتباع المشائين ، ونحوهم من الملاحدة الذين ينكرون حقائق ما أخبر الله به عن نفسه وعن اليوم الآخر .

ثم إن كثيراً منهم يجعلون الآمر والنهي من هذا الباب ؛ فيجعلون الشرائع المأمور بها ، والمحظورات المنهي عنها : لها تأويلات باطنة تخالف ما يعرفه المسلمون منها ، كما يتأولون من الصلوات الحنس ، وصيام شهر رمضان ، وحج البيت ، فيقولون : ان الصلوات الحنس معرفة أسرارهم ، وان صيام رمضان كتمان أسرارهم ، وان حج البيت السفر الى شيوخهم ، ونحو ذلك من التأويلات التي يعلم بالاضطرار انها كذب وافتراء على الرسل صلوات الله عليهم ، وتحريف لكلام الله ورسوله عرب مواضعه ، والحساد في آيات الله .

وقد يقولون الشرائع تلزم العامة دون الحساصة ، فاذا صار الرجل

من عادفيهم ومحققيهم وموحديهم: رفعوا عنه الواجبات ، واباحوا له المحظورات ، وقد يدخل في المنتسبين الى التصوف والسلوك من يدخل في بعض هذه المذاهب.

وهولاه الباطنية: هم الملاحدة الذين أجمع المسلمون على أنهم أكفر من اليهود والنصارى ، وما يحتج به على الملاحدة أهل الإيمان والاثبات: يحتج به كل من كان من أهل الإيمان والاثبات على من يشرك هؤلاه في بعض الحادم ، فاذا أثبت لله تعالى الصفات وننى عنه مماثلة المخلوقات — كا دل على ذلك الآيات البينات — كان ذلك هو الحق الذي يوافق المعقول والمنقول ، ويهدم أساس الالحاد والصلالات.

والله سبحانه لا تضرب له الامثال التي فيها مماثلة لحلقه ، فان الله لا مثيل ، له ؛ بل له • المثل الاعلى ، فلا يجوز أن يشرك هو والمخلوقات في قياس تمثيل ، ولا في قياس شمول تستوى أفراده ، ولكن يستعمل في حقه المثل الاعلى ، وهو أن كل ما اتصف به المخلوق من كمال فالحالق أولى به ، وكل ما ينزه عنه المخلوق من نقص فالحالق أولى بالتنزيه عنه ، فاذا كان المخلوق منزهاً عن مماثلة المخلوق مع الموافقة في الاسم : فالحالق أولى أن ينزه عن مماثلة المخلوق ، وان حصلت موافقة في الاسم .

ومكذا القول في ( المثل الثاني ) .

وهو أن (الروح)التي فينا - فإنها قد وصفت بصفات ثبوتية وسلبية ، وقد أخبرت النصوص أنها تعرج وتصعد من سماء إلى سماء ، وأنها تقبض من البدن وتسل منه كما تسل الشعرة من العجينة .

والناس مضطربون فيها ؛ فنهم طوائف من أهل الكلام يجعلونها جزءاً من البدن ، أو صفة من صفاته ، كقول بعضهم : انها النفس أو الريح التي تردد في البدن ، وقول بعضهم : إنها الحياة أو المزاج ، أو نفس البدن.

ومنهم طوائف من أهل الفلسفة يصفونها بما يصفون به واجب الوجود عندهم ، وهي أمور لا يتصف بها إلا ممتنع الوجود ، فيقولون : لا هي داخلة في البدن ولا خارجة ، ولا مباينة له ولا مداخلة له ، ولا متحركة ولا ساكنة ، ولا تصعد ولا تهبط ، ولا هي جسم ولا عرض .

وقد يقولون: انها لا تدرك الأمور المعينة والحقائق الموجودة في الخارج وإنما تدرك الأمور الكلية المطلقة .

وقد يقولون: انها لا داخل العالم ولا خارجه، ولا مباينة له ولا مداخلة، وربما قالوا ليست داخلة في أجسام العالم ولا خارجة عنها، مع تفسيرهم للجسم عالا يقبل الإشارة الحسية، فيصفونها بأنها لا يمكن الإشارة إليها، ونحو ذلك من الصفات السلبية، التي تلحقها بالمعدوم والممتنع.

وإذا قيل لهم : إثبات مثل هذا عتبع في ضرورة العقل ، قالوا : بل هذا ممكن بدليل أن الكليات بمكنة موجودة وهي غير مشار إليها ، وقد غفلوا عن كون الكليات لا توجد كلية إلا في الاذهان لا في العيان ، فيعتمدون فيها يقولونه في المبدأ والمعاد على مثل هذا الحيال ، الذي لا يخني فساده على غالب الجهال .

واضطراب النفاة والمثبتة في الروح كثير .

وسبب ذلك أن الروح - التي تسمى بالنفس الناطقة عند الفلاسفة \_ ليست هي من جنس هـذا البدن ، ولا من جنس العناصر والمولدات منها ؟ بل هي من جنس آخر مخالف لهذه الاجناس ، فصار هؤلاء لا يعرفونها إلا بالسلوب التي توجب مخالفتها للاجسام المشهودة ، وأولئك يجعلونها من جنس الاجسام المشهودة وكلا القولين خطأ .

رإطلاق القول عليها بأنها جسم أو ليست بحسم يحتاج إلى تفصيل .

فإن لفظ الجسم للناس فيه أقوال متعددة اصطلاحية غير معناه اللغوي .

فإن أهل اللغة يقولون : الجسم هو الجسد والبدن ، وبهذا الاعتبار فالروح ليست جديا ، ولهذا يقولون : الروح والجسم ، كما قال تعالى : (وإذَا وأَيْهُمْ تُعْجِكَ أَجْسَامُهُمْ ، وإنْ يَقُولُوا تَسْمَعُ لِقَوْلِمِمْ ) وقال تعالى : (وزاده بسطة فِي العِلمِ والجِسْم ).

وأما أهل الكلام: فنهم من يقول الجسم هو الموجود ؟ ومنهم من يقول : هو المركب من الجواهر المفردة ومنهم من يقول : هو المركب من الجواهر المفردة ومنهم من يقول : هو المركب من المادة والصورة ، وكل هؤلاء يقولون : انه مشار إليه إشارة حسية ، ومنهم من يقول : ليس مركباً من هذا ولا من هذا ، بل هو بما يشار إليه ، ويقال : انه هنا أو هناك ، فعلى هذا ان كانت الروح عما يشار اليها ويتبعها بصر الميت . كما قال : صلى الله عليه وسلم : • ان الروح إذا خرجت تبعها البصر ، • وانهما تقبض ويعرج بها الى السماء ، - كانت الروح جسما بهذا الاصطلاح .

والمقصود: أن الروح اذا كانت موجودة حية ، عالمة قادرة ، سميعة بصيرة : تصعد وتنزل ، وتذهب وتجيء ، ونحو ذلك من الصفات ، والعقول قاصرة عن تكيفها وتحديدها بالانهم لم يشاهدوا لها نظيراً . والثيء انما تدرك حقيقته بشاهدته ، أو مشاهدة نظيره .

فإذا كانت الروح متصفة بهـذه الصفات مع عدم مماثلتها لمـا يشاهد من المخلوقات:

فالحالق أولى بمباينته لمخلوقاته مع اتصافه بمـا يستحقه من أسمائه وصفاته ؛ وأهل العقول هم أعجز عن أن يحدوه أو يكيفوه منهم عن أن يحدوا الروح أو يكيفوها . فإذا كان من نني صفات الروح جاحداً معطلاً لها ، ومن مثلها بما يشاهده من المخلوقات جاهلا بمثلاً لهما بغير شكلها ، وهي مع ذلك ثابتة بحقيقة الإثبات ، مستحقة لما لها من الصفات : فالحالق — سبحانه و تعالى - - أولى أن يكون من ننى صفاته جاحداً معطلا ، ومن قاسه بخلقه جاهلا به بمشلا ، وهو — سبحانه و تعالى — ثابت بحقيقة الإثبات ، مستحق لما له من الاسماه والصفات .

# الجاتمة لمجامعت

## القاعِدة الاولى

أن الله سبحاله موصوف بالإثبات والنني .

فالإثبات كإخباره بأنه بكل شيء عليم ، وعلى كل شيء قدير ، وأنه سمـيع بصير ، ونحو ذلك .

والنني كقوله لا تأخذه سنة ولا نوم .

وينبغي أن يعلم أن النني ليس فيه مدح ولا كال إلا اذا تضمن إثباتاً ، وإلا فجرد النني ليس فيه مدح ولا كال ؛ لآن النني المحض عدم محض ؛ والعدم المحض ليس بشيء، وما ليس بشيء فهو كا قيل : ليس بشيء ، فضلا عن أن يكون مدحاً أو كالا .

ولان النني المحض يوصف به المعدوم والممتنع ، والمحسدوم والممتنع لا يوصف بمدح ولا كمال . فلهذا كان عامة ما وصف الله به نفسه من الننى متضمناً لإثبات مدح ، كقوله: (الله لا اله الا هو الحي القيوم لا تأخذه سنة ولا نوم) الى قوله: (ولا يؤوده حفظهما) فننى السنة والنوم: يتضمن كمال الحياة والقيام ؛ فهو مبين لكمال أنه الحي القيوم ، وكذلك قوله: (ولا يؤوده حفظهما) أى لا يكرئه ولا يثقله وذلك مستلزم لكمال قدرته وتمامها ، بخلاف المخلوق القادر اذا كان يقدر على الشيء بنوع كلفة ومشقة ، فإن هذا نقص في قدرته وعيب في قوته .

وكذلك قوله : ( لا يعزب عنه مثقال ذرة فى السموات ولا في الأرض ) فإن نني العزوب مستلزم لعلمه بكل ذرة في السموات والأرض .

وكذلك قوله: (وَلَقَدْ خُلَقْنَا السَّمُواتِ وَالْأَرْضُ وَمَا بَيْنَهُمَّا فَى سِيَّتَةِ أَيَامٍ مَ وَمَا مَشَنا مَنْ لَغُوبٍ ) فإرن نتى مس اللغوب ، الذى هو التعب والإعياء دل على كال القدرة ونهاية القوة ، بخلاف المخلوق الذى يلحقه من التعب والكلال ما يلحقه .

وكذلك قوله: (لا تُذركُهُ الأبصارُ) انما ننى الإدراك الذي هو الإحاطة ؟ كما قاله أكثر العلماء ، ولم ينف مجرد الرؤية ، لان المعدوم لا يرى ، وليس في كونه لا يرى مدح ، إذ لو كان كذلك لكان المعدوم ممدوحاً ، وانما المدح في كونه لا يحاط به وإن رؤى ، كما أنه لا يحاط به وان علم ، فكما أنه اذا علم لا يحاط به علماً : فكذلك اذا رؤى لا يحاط به رؤية .

فكان في نني الإدراك من إثبات عظمته ما يكون مدحاً وصفة كال ، وكان ذلك دليلا على إثبات الرؤية لا على نفيها ، لكنه دليل على اثبات الرؤية مع عدم الإحاطة ، وهذا هو الحق الذي اتفق عليه سلف الآمة وأثمتها .

واذا تأملت ذلك : وجدت كل نني لا يستلزم ثبوتاً هو بما لم يصف الله به نفسه ، فالذين لا يصفونه الا بالسلوب : لم يثبتوا في الحقيقة الها محموداً ، بل ولا موجوداً وكذلك من شاركهم في بعض ذلك ، كالذين قالوا لايتكلم أو لا يرى أو ليس فوق العالم ، أو لم يستو على العرش .

ويقولون: ليس بداخل العالم ولاخارجه ، ولا مباين للعالم ولا محايث له ؛ اذ هذه الصفات يمكن أن يوصف بها المعدوم ؛ وليست هي صفة مستلزمة صفة ثبوت.

ولهذا •قال محمود بن سبكتكين، لمن ادعى ذلك في الحالق: ميز لنا بين هذا الرب الذى تثبته و بين المعدوم. وكذلك كونه لايتكلم، أو لا ينزل ليس في ذلك صفة مدح ولا كال؛ بل هذه الصفات فيها تشبيه له بالمنقوصات أو المعدومات.

فهذه الصفات: منها ما لا يتصف به الا المعدوم ، ومنها ما لا يتصف به الا الجمادات والناقص .

فن قال : لا هو مباين للعالم ولا مداخل للعالم فهو بمنزلة من قال : لا هو قائم بنفسه ولا بغيره ، ولا قديم ولا محدث ، ولا متقدم على العالم ولا مقارن له . ومن قال : انه ليس بحي ، ولا ميت ولا سميع ولا بصير ، ولا متكلم : ارمه أن يكون ميتاً أصم أعمى أبكم .

فان قال: العمى عدم البصر عما من شأنه أن يقبل البصر ، وما لم يقبل البصر كالحائط لا يقال له أعمى ولا بصير.

قيل له : هذا اصطلاح اصطلحتموه ، وإلا ف ا يوصف بعدم الحياة والسمع والبصر والكلام : يمكن وصفه بالموت والعمى ، والحرس والعجمة .

وأيضاً فكل موجود يقبل الاتصاف بهذه الأمور ونقائضها ، فان الله قادر على جعل الجماد حياً كما جعل عصى موسى حية ابتلعت الحبال والعصى ، وأيضاً فالذى لا يقبل الاتصاف بهذه الصفات أعظم نقصاً من لا يقبل الاتصاف بها مع اتصافه بنقائضها .

فالجاد الذى لا يوصف بالبصر ولا العمى ، ولا الكلام ولا الحرس: أعظم نقصاً من الحي الاعمى الاخرس.

فاذا قيل: إن الباري لا يمكن اتصافه بذلك: كان فى ذلك من وصفه بالنقص أعظم مما اذا وصف بالحرس والعمى والصمم ونحو ذلك ، مع انه إذا جعل غير قابل لها كان تشييها له بالجماد الذى لا يقبل الاتصاف بواحد منها . وهذا تشيه بالجمادات ، لا بالحيوانات . فكيف من قال ذلك على غيره مما يزعم أنه تشييه بالحي .

وأيضاً فنفس نني هذه الصفات نقص ، كاأن اثباتها كال ، فالحياة من حيث هي : هي مع قطع النظر عن تعيين الموصوف بها صفة كال. وكذلك العلم والقدرة ، والسمع والبصر ، والسكلام والفعل ونحو ذلك ، وماكان صفة كال : فهو سبحانه أحق أن يتصف به من المخلوقات ، فلو لم يتصف به مع التصاف المخلوق به : لـكان المخلوق أكل منه .

واعلم أن الجهمية المحضة كالقرامطة ومن صاهاهم: ينفون عنه تعالى اتصافه بالنقيضين ، حتى يقولون ليس بموجود ولا ليس بموجود ، ولا حي ولا ليس بحي . ومعلوم أن الحلو عن النقيضين ممتنع في بدائه العقول كالجمع بين النقيضين .

و اخرون وصفوه بالنتى فقط ، فقالوا ليس بحي ولا سميع ولا بصير ؛ وهؤلاء أعظم كفراً من هؤلاء من وجه وأولئك أعظم كفراً من هؤلاء من وجه ، فاذا قيل لهؤلاء هذا مستلزم وصفه بنقيض ذلك ، كالموت والصم والبكم ، قالوا انما يلزم ذلك لو كان قابلا لذلك ، وهذا الاعتذار يزيد قولهم فساداً .

وكذلك من ضاهى هؤلاء \_ وهم الذين يقولون: ليس بداخل العالم ولا عادجه ، اذا قيل هذا تمتنع في ضرورة العقل ، كما اذا قيل : ليس بقديم ولا عدث \_ ولا واجب ولا ممكن ، ولا قائم بنفسه ، ولا قائم بغيره ، قالوا هذا انما يكون إذا كان قابلا لذلك ، والقبول إنما يكون من المتحيز ، فإذا لتني التنويز انتني قبول هذين المتناقضين .

فيقال لهم علم الخلق بإمتناع الحلو من هذين التقيضين : هو علم مطلق لا يستننى منه موجود . والتحيز المذكور : إن أريد به كون الاحياز الموجودة تحيط به فهذا هو الداخل فى العالم ، وان أريد به أنه منحاز عن المخلوقات ، أى مباين لها متميز عنها فهذا هو الحزوج ، فالمتحيز يراد به تارة ما هو داخل العالم ، وتارة ما هو خارج العالم ، فإذا قبل ليس بمتحيز كان معناه ليس يداخل العالم ولا خارجه .

فهم غيروا العبارة ليوهموا من لا يفهم حقيقة قولهم أن هذا معنى آخى ، وهو المعنى الذي علم فساده بضرورة العقل ؛ كما فعل أولئك بقولهم : ليس بحى ولا ميت ، ولا موجود ولا معدوم ، ولا عالم ولا جاهل .

#### القاعِدَة الثانية

أن ما أخبر به الرسول عن ربه فانه يجب الإيمان به ـ سواء عرفنا معناه أولم نعرف ــ لأنه الصادق المصدوق ، فما جاء في الكتاب والسنة وجب على كل مؤمن الإيمان به وان لم يفهم معناه .

وكذلك ما ثبت باتفاق سلف الأمة وأثمتها ، مع أن هذا الباب يوجد عامته منصوصا في الكتاب والسنة ، متفق عليه بين سلف الأمة .

وما تنازع فيه المتأخرون نفياً واثباتاً فليس على أحد، بل ولا له: أن يوافق أحداً على اثبات لفظه أو نفيه حتى يعرف مراده ، فإن أراد حقاً قبل، وإن أراد باطلا رد ، وإن اشتمل كلامه على حق وباطل لم يقبل مطلقاً ولم يرد جميع معناه ، بل يوقف اللفظ ويفسر المعنى ، كما تنازع الناس فى الجهة وألتحيز وغير ذلك .

فلفظ الجمهة قد يراد به شيء موجود غير الله فيكون مخلوقاً ، كما اذا أريد بالجمهة نفس العرش ، أو نفس السموات ، وقد يراد به ما ليس بموجود غير الله تعالى ، كما اذا أريد بالجهة ما فوق العالم .

ومعلوم انه ليس في النص اثبات لفظ الجهة ولا نفيه ، كما فيه اثبات العلو والاستواء ، والفوقية والعروج اليه ونحو ذلك ، وقد علم أن ما ثم موجود الا الحالق والمحلوق ، والحالق مباين للخلوق - سبحانه وتعالى - ليس في مخلوقاته شيء من ذاته ، ولا في ذاته شيء من مخلوقاته .

فيقال لمن ننى الجهة : أثريد بالجهة انها شيء موجود مخلوق؟ فالله ليس داخلا فى المخلوقات ، أم تريد بالجهة ما وراء العالم ؟ فلا ريب أن الله فوق العالم مباين للخلوقات .

وكذلك يقال لمن قال الله فى جهة: أثريد بذلك أن الله فوق العالم ؟ أو تريد به أن الله داخل في شبي من المخلوقات؟ فان أردت الأول فهو حق ، وان أردت الثاني فهو باطل.

وكذلك لفظ التحير: ان أراد به أن الله تحوزه المخلوقات فالله أعظم وأكبر؛ بل قد وسع كرسيه السموات والارض، وقد قال الله تعالى: (وما قُدَرُوا اللهَ حَقَّ قَدْرِهِ والارضُ جميعاً قبضتُه يَومَ القيامة والسمواتُ مطوياتُ بِيَمِينِهِ).

وقد ثبت في الصحاح عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: « يقبض الله الأرض ويطوي السموات بيمينه ثم يقول: أنا الملك أين ملوك الآرض؟ » وفي حديث آخر: « وإنه ليدحوها كما يدحو الصيبان بالكرة ، وفي حديث ابن عباس: « ما السموات السبع والارضون السبع وما فيهن في يد الرحن إلا كردلة في يد أحدكم » .

وإن أراد به أنه منحاز عن المخلوقات ؛ أى مباين لها منفصل عنها ليس حالا فيها : فهو سبحانه كما قال أئمة السنة : فوق سمواته على عرشه باتن من خلقه.

#### القاعِدَة الثالثة

إذا قال القائل: ظاهر النصوص مراد أو ظاهرها ليس بمراد.

فإنه يقال: لفظ الظاهر فيسه إجمال واشتراك ، فإن كان القائل يعتقد أن ظاهرها التمثيل بصفات المخلوقين أو ما هو من خصائصهم فلا ريب أن هذا غير مراد ، ولكن السلف والآنمة لم يكونوا يسمون هذا ظاهرها ، ولا يرتضون أن يكون ظاهر القرآن والحديث كفرآ وباطلا ، والله سبحانه وتعالى أعملم وأحكم من أن يكون كلامه الذي وصف به نفسه لا يظهر منه إلا ماهو كفر أو صنلال ، والذين يجعلون ظاهرها ذلك يغلطون من وجهين :

تارة يجعلون المعنى الفاسد ظاهر اللفظ ، حتى يجمسلوه محتاجاً إلى تأويل يخالف الظاهر ، ولا يكون كذلك .

و تارة يردون المعنى الحق الذي هو ظاهر اللفظ ، لاعتقادهم أنه باطل .

(فالأول) كما قالوا في قوله: «عبدي جمت فلم تطعمى» الحديث، وفي الآثر الآخر: « الحجر الاسود يمين الله في الارض، فن صافحه أو قبــــله فسكائما صافح الله وقبل يمينه » وقوله: « قلوب العباد بين أصبعين من أصابع الرحمن » فقالوا: قد علم أن ليس في قلوبنا أصابع الحق.

فيقال لهم: لو أعطيتم النصوص حقها من الدلالة لعلم أنها لم تدل إلا على حقى . أما (الواحد) فقوله: • الحجر الاسود يمين الله في الارض فن صافحه وقبله فيكا نما صافح الله وقبل يمينه ، صريح في أن الحجر الاسود ليس هو صفة لله ولا هو نفس يمينه ؛ لابة قال: • يمين الله في الارض ، وقال: • فن قبسله وصافحه فيكا نما صافح الله وقبل يمينه ، ومعلوم أن المشبه ليس هو المشبه به .

فق نفس الحديث بيان أن مسئله ليس مصافحاً لله ؛ وأنه ليس هو نفس يمينه ؛ فكيف يجعل ظاهره كفراً لآنه محتاج إلى التأويل . مع أن هـذا الحديث إنما يعرف عن ابن عباس؟

وأما الحديث الآخر: فهو فى الصحيح مفسراً: « يقول الله عبدي ا جعت فلم تُطعمني ، فيقول: ربّ العالمين؟ فيقول: أماعلت فلم أن عبدي فلاناً جاع فلو أطعمته لوجدت ذلك عندى ، عبدي ا مرضت فلم تَعدّني ، فيقول: ربّ العالمين؟ فيقول: أما علمت أن عبدي فلاناً مرض فلو عدته لوجدتن عنده ، .

وهـذا صريح فى أن الله سبحانه لم يمرض ولم يجع ، ولكن مرض عبـده وجاع عبــده ، فجعل جوعه جوعه ، ومرضه مرضه ، مفسرآ ذلك بأنك لو أطعمته لوجدتني عنده ، فلم يبق في الحديث لفظ محتاج إلى تأويل .

وأما قوله قلوب العباد بين أصبعين من أضابع الرحمن : فإنه ليس ف ظاهره أن القلب متصل بالأصابع ، ولا يماس لها ، ولا أنها في جوفه ، ولا في قول القائل هذا بين يدي ما يقتضي مباشرته ليديه ؟ وإذا قيسل : السحاب المسخر بين السهاء والارض لم يقتض أن يكون عاساً للسهاء والارض ونظائر هذا كثيرة .

وبما يشبه هذا القول أن يجعل اللفظ نظيراً لما ليس مثله ، كما قيل في قوله (ما منعك أن تَسْجُدُ لِمُنَا خَلَقَتُ بِيدي)؟ فقيل هو مثل قوله: (أولمُ يروا أنَّا خَلَقْنَا لَهُمْ بَمَّا عَبِلَتَ أَيْدَيْنَا أَنْعَاماً)؟ فهذا ليس مثل هذا ؛ لانه هنا أضاف الفعل إلى الآيدي ؛ فصار شبيها بقوله: (بما كسبت أيديهم) وهنا أضاف الفعل إليه فقال: (لما خلقت) ثم قال: (بيدي).

وأيضاً: فإنه هنا ذكر نفسه المقدسة بصيغة المفرد، وفي اليدين ذكر لفظ الثنية ، كما في قوله: ( بل يداه مبسوطتان ) وهناك أضاف الآيدى الى صيغة الجمع، فصار كفوله: ( تجري بأعيننا ) .

وهذا في ( الجمع) نظير قوله : (بيده الملك)، (وبيده الحنير ) في ( المفرد ) فالله سبحانه وتعالى يذكر نفسه تارة بصيغة المفرد مظهراً أو مضمراً ، وتارة بصيغة الجمع ، كقوله : ( انا فتحنا لك فتحاً مبيناً ) وأمثال ذلك .

ولا يذكر نفسه بصيغة التثنية قط ؛ لأن صيغة الجمع تقتضي التعظيم الذي يستحقه ؛ وربما تدل على معاني أسمائه . وأما صيغة الثنية فتدل على العدد المحصور وهو مقدس عن ذلك ، فلو قال: (ما مُنَعَكُ أَنَ تَسُخِدُ لما خُلقَتْ بيَـدِي) لما كان كقوله : (مما عملت أيدينا) وهو نظير قوله : (بيده الملك ، وبيده الحير) ولو قال (خلقت) بصيغة الإفراد لكان مفارقاً له ، فكيف اذا قال خلقت بيدي ؟ بصيغة الثنية .

هذا مع دلالات الاحاديث المستفيضة بل المتواترة واجماع السلف على مثل ما دل عليه القرآن ، كما هو مبسوط في موضعه ، مثل قوله: «المقسطون عند الله على منابر من تورعن يمين الرحمن وكلتا يديه يمين : الذين يعدلون فى حكمهم وأهليهم وما ولوا ، وأمثال ذلك .

وان كان القائل يعتقد أن ظاهر النصوص المتنازع في معناها من جنس ظاهر النصوص المتفق على معناها \_ والظاهر هو المراد في الجميع \_ فإن الله لما أخبر أنه بكل شيء عليم ، وأنه على كل شيء قدير ، واتفق أهل السنة وآتمة المسلمين على أن هذا على ظاهره ، وأن ظاهر ذلك مراد : كان من المعلوم أنهم لم يريدوا بهذا الظاهر أن يكون علمه كعلنا وقدرته كقدرتنا .

وكذلك لما اتفقوا على أنه حي حقيقة ، عالم حقيقة ، قادر حقيقة ؛ لم يكن مرداهم أنه مشل المخلوق الذي هو حي عليم قدير ؛ فكذلك اذا قالوا في قوله تعالى : (يُحبَّهُم ويُحبُّونه) ( رَضِيَ الله عَهم ورصوا عنه ) ، وقوله : (ثم استوى على العرش ) انه على ظاهره لم يقتض ذلك أن يكون ظاهره استواه اكاستواء المخلوق ، ولاحاً كحبه ، ولا رضاكر صناه . فان كان المستمع يظن أن ظاهر الصفات تماثل صفات المخلوةين لومه أن لا يكون شيء من ظاهر ذلك مرادا . وان كان يعتقد أن ظاهرها ما يليق بالحالق ويختص به لم يكن له تني هذا الظاهر ، وننى أن يكون مرادا إلا بدليل يدل على النني ؛ وليس في العقسل ولا السمع ما ينني هذا إلا من جنس ما ينني به سائر الصفات ، فيكون الكلام في الجميع واحدا .

ويبان هذا أن صفاتنا منها ما هى أعيان وأجسام ، وهى ابعاض لنسا ، كالوجه ، واليد : ومنها ما هو معان وأعراض ، وهي قائمة بنا : كالسمع والبصر والكلام والعلم والقدرة .

ثم إن من المعلوم أن الرب لما وصف تفسه بأنه حي عليم قدير : لم يقسل المسلون إن ظاهر هذا غير مراد ، لآن مفهوم ذلك في حقب مثل مفهومه في حقنا ؛ فكذلك لما وصف نفسه بأنه خلق آدم بيديه لم يوجب ذلك أن يكون ظاهره غير مراد ، لآن مفهوم ذلك في حقب كفهومه في حقنا . بل صفة الموصوف تناسبه .

فاذا كانت نفسه المقدسة ليست مثل ذوات المخلوقين ، فصفائه كذاته ليست كمنات المخلوقين ، ونسبة صغة الحلوق إليسبه كنسبة صغة المخالق اليه وليس المنسوب كلنسوب كالمنسوب ، ولا المنسوب اليه كالمنسوب اليه بكا قال صلى اقد عليه وسلم « ترون دبكم كا ترون الشمس والقمر ، فشبسه الرؤية بالرؤية ، ولم يشبسه المرثي بالمرثي .

# القاعِدَة الرابعة

وهو أن كثيرا من الناس يتوهم في بعض الصفات أو كثير منها ؛ أو اكثرها أو كلها ، أنها تماثل صفات المخلوقين ، ثم يريد أن ينني ذلك الذى فهمه ، فيقع في (أربعة أنواع) من المحاذير :

(أحدها) كوته مثل ما فهمه من النصوص بصفات المخلوقين ، وظن أن مدلول النصوص هو التمثيل .

(الثانى) انه اذا جعل ذلك هو مفهومها وعطله بقيت النصوص معطلة عما دلت عليه من اثبات الصفات اللائقة بالله . فيبق مع جنايته على النصوص وظنه السيء الذى ظنه بالله ورسوله — حيث ظن أن الذي يفهم من كلامهما هو التمثيل الباطل —قد عطل ما أودع الله ورسوله فى كلامهما من اثبات الصفات لله ، والمعاني الالهية اللائقة بجلال الله تعالى .

(الثالث) أنه ينني تلك الصفات عن الله عز وجل بنير علم ؛ فيكون معطلا لمــا يستحقه الرب . (الرابع)أنه يصف الرب بنقيض تلك الصفات ، من صفات الأموات والجادات ، أو صفات المعدومات ، فيكون قد عطل به ضفات الكال التي يستحقها الرب ، ومثله بالمنقوصات والمعدومات ، وعطل النصوص عما دلت عليه من الصفات ، وجعل مدلولها هو التمثيل بالمخلوقات . فيجمع في كلام الله وفي الله بين التعطيل والتمثيل ، فيكون ملحداً في أسماء الله وآياته .

(مشال) ذلك أن النصوص كلها دلت على وصف الإله ، بالعلو والفوقية على المخلوقات ، واستوائه على العرش - فأما علوه ومباينته للمخلوقات فيعلم بالعقل الموافق للسمع ؛ وأما الاستواء على العرش فطريق العلم به هو السمع . وليس في الكتاب والسنة وصف له بأنه لا داخل العالم ولا خارجه ، ولا مباينه ولا مداخله .

فيظن المتوم أنه اذا وصف بالاستواء على العرش: كان استواؤه كاستواء الإنسان على ظهور الفلك والآنعام ، كقوله: (وسَخَرَ لكُمْ مِنَ الفُلكِ والآنعام ما تَرْكَبُونَ ؛ لِتَسْتَؤُوا على ظهوره ).

فيتخيل له أنه اذا كان مستوياً على العرشكان محتاجاً اليه ، كحاجة المستوى على الفلك والآنعام ، فلو غرقت السفينة لسقط المستوى عليها ولو عثرت الدابة لحر المستوى عليها . فقياس هذا أنه لو عدم العرش لسقط الرب سبحانه وتعالى .

ثم يريد بزعمه أن ينني هذا فيقول : ليس استواؤه بقعود ولا استقرار ،

ولا يعلم أن مسمى الڤعود والاستقرار يقال فيه ما يقال في مسمى الاستواء ؛ فانكانت الحاجة داخلة في ذلك : فلا فرق بين الاستواء والقعود والاستقرار ، وليس هو بهذا المعنى مستوياً ولا مستقراً ولا قاعداً ، وإن لم يدخل في مسمى ذلك إلا ما يدخل في مسمى الاستواء فاثبات أحدهما ونني الآخر تحكم .

وقد علم أن بين مسمى الاستواء والاستقرار والقعود فروقاً معروفة -

ولكن المقصود هنا أن يعلم خطأ من ينني النيء مع أثبات نظيره ، وكأن هذا الحطأ من خطئه في مفهوم استوائه على العرش ، حيث ظن أنه مثل استواء الإنسان على ظهور الانعام والفلك ، وليس في هذا اللفظ ما يدل على ذلك ؛ لانه أمناف الاستواء إلى نفسه الكريمة كما أمناف اليه سائر أفعاله وصفاته .

فذكر أنه خلق ثم استوى ،كما ذكر أنه قدر فهدى ، وأنه بنى السهاء بأيد ، وكما ذكر أنه مع موسى وهرون يسمع ويرى وأمثال ذلك .

فلو قدر \_ على وجه الفرض المتتع \_ أنه هو مثل خلقه \_ تعالى عن ذلك \_ لحكان استواؤه مثل استواء خلقه ، أما إذا كان هو ليس مماثلا لخلقه بل قد علم أنه الغني عن الخلق ، وأنه الخالق للعرش ولغيره ، وأن كل ما سواه مفتقر اليه

وهو الغني عن كل ما سواه ، وهو لم يذكر إلا استواما يخصه ، لم يذكر استواما يتصه ، لم يذكر استواما يتناول غيره ولا يصلح له ـ كالم يذكر في علمه وقدرته ورؤيته وسمعه وخلقه إلا ما يختص به ـ فكيف يجوز أن يتوهم أنه إذا كان مستوياً على العرش كان عتاجاً اليه ، وأنه لوسقط العرش لخر من عليه ؟ سبحانه وتعالى عما يقول الظالمون والجاحدون علواً كبيراً .

هل هذا إلا جهل محض وصلال عن فهم ذلك وتوهمه ، أو ظنه ظاهر اللفظ ومدلوله ، أو جو ّز ذلك على رب العالمين الغني عن الحلق ؟ .

بل لو قدر أن جاهلافهم مثل هذا وتوهمه لبين له أن هذا لأ يجوز ، وأنه لم يدل اللفظ عليه أصلا ، كما لم يدل على نظائره في سائر ما وصف به الرب نفسه .

فلسا قال سبحانه وتعالى : (وَالسُّاءُ بنيناهَا بِأَيْدٍ) فهل بتوهم موهم أن بنامه مثل بناء الآدى المحتاج ، الذى يحتاج إلى زنبيل وبجارف وصرب لبن و تجبّل طين وأعوان؟

ثم قد علم أن أنه تعالى خلق العالم بعضه فوق بعض ، ولم يجعل عاليه مفتقراً إلى أن تحمله الارض، مفتقراً إلى أن تحمله الارض، والسحاب أيضاً فوق الارض وليس مفتقراً إلى أن تحمله ، والسعوات فوق الارض وليس مفتقراً إلى أن تحمله ، والسعوات فوق الارض وليست مفتقرة إلى حمل الارض لها ؛ فالعلى الاعلى رب كل شيء

ومليكه إذا كان فوق جميع خلقه : كيف يجب أن يكون محتاجاً الى خلقه أو عرشه؟ أوكيف يستلزم علوه على خلقه هذا الافتقار وهو ليس بمستلزم في المخلوقات؟ وقد علم أن ماثبت لمخلوق من الغنى عن غيره فالحالق سبحانه وتعالى أحق به وأولى.

وكذلك قوله: (أَأَمَنتُم من في السَّماءِ أنَّ يَغْسَفَ بِكُمْ الأَرْضِ فِإِذَاهِي تَمُور) من توهم أن مقتضى هذه الآية أن يكون الله في داخل السموات فهو جاهل صال بالاتفاق، وإن كنا إذا قلنا: إن الشمس والقمر في السماء يقتضي ذلك، فإن حرف (في) متعلق بما قبله وبما بعده - فهو بحسب المضاف اليه.

ولهذا يفرق بين كون الشيء في المكان ، وكون الجسم في الحيز ، وكون العرض في الجسم، وكون الوجه في المرآة ، وكون الكلام في الورق، فان لكل نوع من هذه الانواع خاصة يتميز بها عن غيره، وان كان حرف(في) مستعملا في ذلك.

فلو قال قائل: العرش في السهاء أو في الارض؟ لقيل في السهاء، ولو قيل: الجنة في السهاء أم في الآرض؟ لقيل الجنة في السهاء؛ ولا يلزم من ذلك أن يكون العرش داخل السموات، بل ولا الجنة.

فقد ثبت في الصحيح عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال : • إذا سألتم الله الجنة فاسألوه الفردوس ، فانه أعلى الجنة ، وأوسط الجنة ، وسقفها عرش الرحمن ، فهذه الجنة سقفها الذي هو العرش فوق الأفلاك . مع أن الجنة في

السياء يراد به العلو ، سواء كارف فوق الأفلاك أو تحتها ، قال تعالى : ( فَلْيَمْفُذُ بِسُبَبِ إِلَىٰ السَّمَاءِ ) وقال تعالى : ( وَأَنْزَلْنَا مِنَ السَّمَاءِ ماءاً طَهُوراً ).

ولما كان قد استقر فى نفوس المخاطبين أن الله هو العلى الاعلى ؛ وأنه فوق كل شيء كان المفهوم من قوله : إنه فى السهاء أنه في العلو ، وأنه فوق كل شيء .

وكذلك الجارية لما قال لها أين الله؟ قالت في السهاء ، إنمـنا أرادت العلو ، مع عدم تخصيصه بالأجسام المخلوقة وحلوله فيها ، واذا قيل : العلو فانه يتناول ما فوق المخلوقات كلها ، فما فوقها كلها هو في السهاء ، ولا يقتضى هذا أن يكون هناك ظرف وجودى يحيط به ، اذ ليس فوق العالم شيء موجود الا الله .

كالوقيل: العرش في السهاء، فانه لا يقتضي إن يكون العرش في شيء آخر موجود مخلوق، وان قدر أن السهاء المراد بهما الأفلاك: كان المراد انه عليها ،كما قال: (ولاصلبنكم في جذوع النخل) وكما قال: (فسيروا في الأرض) وكما قال: (فسيحوا في الأرض) ويقال: فلان في الجبل، وفي السطح، وإن كان على أعلى شيء فيه !!)

 <sup>(</sup>۱) وقد وضح شيخ الاسلام المراد بالعرش والسماء والافلاك أحسن
 وضوح في رسالتيه • شرح حديث النزول • و • العرشية •

## القاعدة الخامسة

أنا لعلم لمسأ أخبرنا به من وجه دون وجه .

فإن الله قال: (أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ القُرآنَ؟ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِغَيْرِ الله لُو جُدُوا فيه اخْتَلِافاً كثيراً) وقال: (أَفَلَم يدبروا القول؟) وقال: (كتابُ أَنْرَلْنَاهُ إِلَيْك مُبَادِكُ لِيَذَبروا آياته وَلِيَتَذِكَرُ أُولُوا الْآلْبابِ) وقال: (أَفَلَا يَتَدَبَرُونَ القُرآنَ أم على قُلُوبٍ أَفْفًا لَهَا؟).

فأمر بتدبر الكتابكله.

وقد قال تعالى : ( هُوَ الَّذِي أَنزلَ عَلَيْكَ الكتّاب منه آياتٌ مُحكّات هُنَّ أُمَّ الكِتَاب وأخْرُ مَتَشَابِهِاتٍ ، فأَمَّا الَّذِينَ فِي قلوبهمْ ذَيْنَعَ فِيتَبَعُونَ مَا تَشَابَهُ مَنهُ السَّخَاهُ الفِتْنَةَ وَالْبَاعِونَ فِي العِلْمِ يَقُولُونَ آمَناً ابتغاهُ الفِتْنَةَ وَالْبَاعِونَ فِي العِلْمِ يَقُولُونَ آمَناً بِه كُلُّ مِنْ عِنْدِرَبِنَا وَمَا يَذَكُنُ إِلاَّ أُولُوا الآلباب).

وجمهور سلف الأمة وخلفها على أرن الوقف على قوله: (ومَا يَعَـلم تأويله إلاّ الله) وهذا هو المـأثور عن أبى بن كعب ، وابن مسعود ، وابن عباس وغيرهم . وروى عن ابن عباس أنه قال: التفسير على أربعة أوجه ، تفسير تعرفه العرب من كلامها ، وتفسير لا يعذر أحد بجهالته ، وتفسير تعلمه العلماء ، وتفسير لا يعلمه إلا الله ، من ادعى علمه فهو كاذب .

وقد روى عن مجاهد وطائفة : أن الراسخين فى العلم يعلمون تأويله وقد قال مجاهد : عرضت المصحف على ابن عباس من فاتحته الى خاتمته ، أقفه عندكل آية واسأله عن تفسيرها . ولا منافاة بين القولين عند التحقيق .

فإن لفظ (التـــأويل) قد صار بتعـدد الاصطلاحات مستعملا في ثلائة معـان :

(أحدها) — وهو اصطلاح كثير من المتأخرين من المتكلمين في الفقه وأصوله — أن (التأويل) هو صرف اللفظ عن الإحتمال الراجح إلى الاحتمال المرجوح؛ لدليل يقترن به ، وهذا هو الذي عناء أكثر من تكلم من المتأخرين في تأويل نصوص الصفات ، وترك تأويلها ؛ وهل ذلك محمود أو مذموم ، أو حق أو باطل ؟

(الشانى): أن التأويل بمعنى التفسير ، وهذا هو الغالب على اصطلاح المفسرين للقرآن ، كما يقول ابن جرير وأمثاله — من المصنفين في التفسير واختلف علماء التأويل ، ومجاهد إمام المفسرين ، قال الثورى إذا جامك التفسير عن مجاهد فحسبك به ، وعلى تفسيره يعتمد الشافعي وأحمد والبخارى وغيرهما ، فإذا ذكر أنه يعلم تأويل المتشابه فالمراد به معرفة تفسيره .

( الثالث ) من معانى التأويل : هو الحقيقة التي يؤول إليها الكلام ' كما قال الله تعالى : ( هل يَنْظرُونَ إِلاّ تَأْوِيلَهُ ؟ يَوْمَ يَأْتِى تَأْوِيلُهُ يَقُولُ الذِّينَ نَسَوَه مِنْ قَبُلْ قَدْ جَامَتْ رُسْلُ رَبّنا بِالحُقِّ ) .

فتأويل ما في القرآن من أخسار المعاد هو ما أخبر الله به فيه ما يكون: من القيامة والحساب والجزاء والجنة والنار ونحو ذلك ، كما قال الله تعالى في قصة يوسف لما سجد أبواه واخوته ، قال : ( يَا أَبْتَ هِ هُذَا تَأْوِيلُ دُوَّياي مِنْ قَبْلُ ) فجعل عين ما وجد في الحارج هو تأويل الرؤيا.

الشانى : هو تفسير الكلام ، وهو الكلام الذى يفسر به اللفظ حتى يفهم معناه ، أو تعرف علته أو دليله .

وهذا (التأويل الثمالث) هو عين ما هو موجود في الحارج ، ومنه قول عائشة : •كان النبي صلى الله عليه وسلم يقول في ركوعه وسجوده : سبحانك ، اللهم ربنما وبجمعك ، اللهم اغفر لى ، يتأول القرآن يعنى قوله : ( فسبّح بِحَمْدِ ربّك واسْتَغَفِّرهُ ) .

وقول سفيان بن عيينة: السنة هى تأويل الأمر والنهي ، فإن نفس الفعل المأمور به: هو تأويل الأمر به ، ونفس الموجود المخبر عنه ، هو تأويل الحبر . والكلام خبر وأمر .

ولهذا يقول أبو عبيـد وغيره ؛ الفقهاء أعلم بالتأويل من أهل اللغة ، كما

ذكروا ذلك فى تفسير اشتمال الصاء ؛ لآن الفقهاء يعلمون تفسير ما أمر به ونهى عنه ؛ لعلمهم بمقاصد الرسول صلى الله عليه وسلم ، كما يعلم أتباع بقراط وسيبويه ونحوهما من مقاصدهما ما لا يعلم بمجرد اللّغة ؛ ولكن تأويل الآمر والنهي لا بد من معرفته ، بخلاف تأويل الخبر .

إذا عرف ذلك: فتأويل ما أخبر الله تعالى به عن نفسه المقدسة المتصفة بما لها من حقائق الاسماء والصفات ، هو حقيقة لنفسه المقدسة ، المتصفة بما لها من حقائق الصفات ، وتأويل ما أخبر الله به تعالى من الوعد والوعيد ، هو نفس ما يكون من الوعد والوعيد .

ولهذا مايجيء في الحديث نعمل بمحكمة ونؤمن بمتشابهه ، لأن ما أخبر الله به عن نفسه وعن اليوم الآخر ، فيه ألفاظ متشابهة يشبه معانيها ما نعله فى الدنيا ، كما أخبر أن فى الجنة لحماً ولبناً ، وعسلاً وخمراً ونحو ذلك ، وهذا يشبه ما فى الدنيا لفظاً ومعنى ؛ ولكن ليس هو مثله ولا حقيقته .

فأسماء الله تعالى وصفاته أولى ، وإنكان بينهما وبين أسماء العباد وصفاتهم تشابه أن لا يكون لاجلها الحالق مثل المخلوق ، ولا حقيقته كحقيقته .

والاخبار عن الغائب لا يفهم إن لم يعبر عنه بالاسهاء المعلومة معانيها في الشاهد ، ويعلم بها ما في الغائب بواسطة العلم بما في الشاهد؛ مع العلم بالفارق المميز ، وأن ما أخبر الله به من الغيب أعظم عما يعلم في الشاهد ، وفي الغائب

ما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر ، فنحن إذا أخبر نااقة بالغيب الذى اختص به : من الجنة والنار علمنا معنى ذلك وفهمنا ما أريد منا فهمه بذلك الخطاب وفسر نا ذلك.

وأما نفس الحقيقة المخبر عنها مثل التي لم تكن بعد ؛ وإنما تكون يوم القيامة فذلك من التأويل الذي لا يعلمه إلا الله .

ولهذا لماسئل مالك وغيره من السلف عن قوله تعالى: (الرَّحمُ على العَرْشِ استوى) قالوا: الاستواه معلوم ، والكيف مجهول ، والإيمان به واجب، والسؤال عنه بدعة ، وكذلك قال ربيعة شيخ مالك قبله: الاستواء معلوم ، والكيف مجهول ، ومن الله البيان ، وعلى الرسول البلاغ ، وعلينا الإيمان .

فين أن الاستواء معلوم ، وأن كيفية ذلك مجهول ، ومثل هذا يوجد كثيراً فى كلام السلف والائمة : ينفون علم العباد بكيفية صفات الله ، وأنه لا يعلم كيف الله إلا الله ، فلا يعلم ما هو إلا هو ، وقد قال النبي صلى الله عليه وسلم : • لا أحصى ثناء عليك أنت كا أثنيت على نفسك ، وهذا في صحيح مسلم وغيره ، وقال في الحديث الآخر : • اللهم إن أسالك بكل اسم هو لك سَميت به مِنفسك ، أو أنزلته في كتابك ، أو علّته أحداً من خَلقيك ، أو استأثرت به في علم المند وصحيح أب حاتم ، وقد أخبر به في علم النب عنده .

# فعاني هذه الأسماء التي استأثر بها في علم الغيب عنده لا يعلمها غيره

والله سبحانه أخبرنا أنه عليم قدير ، سميع بصير ، غفور رحيم ؛ إلى غير ذلك من أسمائه وصفاته . فنحن نفهم معنى ذلك ، ونميز بين العلم والقدرة ، وبين الرحمة والسمع والبصر ، ونعلم أن الاسماء كلها اتفقت في دلالتها على ذات الله ، مع تنوع معانيها ، فهي متفقة متواطئة من حيث الذات ، متباينة من جبة الصفات .

وكذلك أسماء النبي صلى الله عليه وسلم ، مثل محمد وأحمد والمساحي والحاشر والعاقب .

وكذلك أسياء القرآن مثل القرآن والفرقان والهدى والنور والتنزيل والشفاء وغير ذلك.

ومثل هذه الآساء تنازع الناس فيها ، هل هي من قبيل المترادقة - لاتحاد الدات - أو من قبيل المتباينة لتعدد الصفات ؟ كما إذا قبل : السيف والصادم والمهند، وقصد بالصادم معنى الصرم ، وفي المهند النسبة الى الهند، والتحقيق أنها مترادقة في الذات متباينة في الصفات.

ومما يوضح هذا أن الله وصف القرآن كله بأنه محكم وبأنه متشابه ، وفى موضع آخر جعل منه ما هو محكم ومنه ما هو متشابه ، فينبغي أرب يعرف الإحكام والتشابه الذي يخص بعضه ، قال

اقه تمالى : (الركتابُ أَخَكِمَتَ آياتُه ثُمّ فَصَّلَتْ) فأخبر أنه أحكم آياته كلها ، وقال تعالى : (الله نزَّلُ أَحْسَن الحَدِيثِ كِتَابًا مُتَشَابِها مَثَانَى) فأخبر أنه كله متشابه .

والحكم هو الفصل بين الشيئين ، فالحاكم يفصل بين الحصمين ، والحكم فصل بين المتشابهات ، علماً وعملا ، اذا ميز بين الحق والباطل ، والصدق والكذب ، والنافع والضار ، وذلك يتضمن فعل النافع وترك الضار ، فقال : حكمت السفيه وأحكمته ، اذا أخذت على يديه ، وحكمت الدابة وأحكمتها ، اذا جعلت لها حكمة ، وهو ما أحاط بالحنك من اللجام ، وإحكام الشيء إتقائه .

وأما التشابه الذي يسمه فهر صد الاختلاف المننى عنه في قوله: ﴿ وَلَوْ كَانَ

مِنْ عَبْدِ غَيْرِ اللهِ لَوَجَدُوا فِيهِ اخْتِلَافاً كَثيراً ) وهو الاختلاف المذكور في قوله : ( إنكم لني قول مختلف . يؤفك عنه من أفك ) .

فالنشابه هنا: هو تماثل الكلام وتناسبه: بحيث يصدق بعضه بعضا ، فاذا أمر بأمر لم يأمر بنقيضه فى موضع آخر ، بل يأمر به أو بنظيره أو بملاوماته ، وإذا نهى عنشى ملم يأمر به فى موضع آخر ، بل ينهى عنه أوعن نظيره أو عن ملزوماته ، إذا لم يكن هناك نسخ .

وكذلك إذا أخبر بثبوت شيء لم يخبر بنقيض ذلك ، بل يخبر بثبوته أو بثبوت ملزوماته ، واذا أخبر بنق شيء لم يثبته ، بل ينفيه أو ينفي لوازمه ، بخلاف القول المختلف الذي ينقض بعضه بعضاً ، فيثبت الشيء تمارة وينفيه أخرى أو يأمر به وينهى عنه في وقت واحد ، ويفرق بين المتماثلين فيمدح أحدهما ويذم الآخر.

فالأقوال المختلفة هنا : هي المتضادة . والمتشابهة : هي المتوافقة .

وهذا التشابه يكون في المعانى وان اختلفت الألفاظ ، فاذا كانت المعانى يوافق بعضها بعضاً ، ويعضد بعضها بعضاً ، ويناسب بعضها بعضاً ، ويشهد بعضها لبعض ، ويقتضى بعضها بعضاً :كان الكلام متشابهاً ، بخلاف الكلام المتنافض الذي يضاد بعضه بعضاً .

فهذا التشابه العام : لا ينافي الإحكام العام ؛ بل هو مصدق له ، فان الكلام

المحكم المتقن يصدق بعضه بعضاً لا يناقض بعضه بعضاً ، بخلاف الإحكام المناص ، فانه صد التشابه الخاص ، والتشابه الخاص هو مشابهة الشيء لغيره من وجه آخر ، بحيث يشتبه على بعض الناس أنه هو أوهو مثله ولبس كذلك .

والإحكام هو الفصل بينهما ، بحيث لا يشتبه أحدهما بالآخر ، وهـذا التشابه إنمــا يكون بقدر مشترك بين الشيئين مع وجود الفاصل بينهما .

ثم من الناس من لا يهتدى للفصل بينهما فيكون مشتباً عليه ، ومنهم من يهتدى إلى ذلك ؛ فالتشابه الذى لا يتميز معه قد يكون من الأمور النسبية الإصافية ، بحيث يشتبه على بعض الناس دون بعض ، ومثل هذا يعرف منه أهل العلم ما يزيل عنهم هذا الاشتباء ، كما إذا اشتبه على بعض الناس ما وعدوا به فى الآخرة بما يشهدونه فى الدنيا فظن أنه مثله ، فعلم العلماء أنه ليس مثله وان كان مشبهاً له من بعض الوجوه .

ومن هذا الباب الشبه التي يصل بها بعض الناس ، وهي ما يشتبه فيها الحق والباطل ، حتى قشتبه على بعض الناس ، ومن أوتى العلم بالفصل بين هذا وهذا لم يشتبه عليه الحق بالباطل ، والقياس الفاسد انما هو من باب الشبهات ، لائه تشبيه للشيء في بعض الامور بما لا يشبهه فيه .

والقياس الفاسد ؛ وما من شيئين الا ويجتمعان فى شيء ويفترقان فى شيء فبينهما اشتباء من وجه وافتراق من وجه ، فلهذا كان صلال بني آدم من قبل النشابه ، والقياس الفاسد لاينضبط كما قال الإمام أحمد : أكثر مايخطى الناس من جهة التأويل والقياس ؛ فالتأويل فى الادلة السمعية ، والقياس فى الادلة العقلية ، وهو كما قال ، والتأويل الخطأ إنما يكون فى الالفاظ المتشابهة ، والقياس الخطأ إنما يكون فى المانى المتشابهة .

وقد وقع بنو آدم فى عامة ما يتناوله هذا الكلام من أنواع الصلالات ، حتى آل الآمر الى من يدعى التحقيق والتوحيد والعرفان منهم الى أن اشتبه عليهم وجود الرب بوجود كل موجود ، فظنوا أنه هو ، فجمسلوا وجود المخلوقات عين وجود الحالق ، مع أنه لا شيء أبعد عن ممائلة شيء ، وأن يكون اياه أو متحداً به ؛ أو حالا فيه ، من الحالق مع المخلوق .

فن اشتبه عليه وجود الخالق بوجود المخلوقات كلمها ، حتى ظنوا وجودها وجوده ، فهم أعظم الناس ضلالا من جهة الاشتباه .

وذلك أن الموجودات تشترك في مسمى الوجبود ، فرأوا الوجود واحداً ولم يفرقوا بين الواحد بالعين والواحد بالنوع .

وآخرون توهموا أنه اذا قيل: الموجودات تشترك في مسمى الوجود لزم

التشيية والتركيب، فقالوا: لفظ الوجود مقول بالاستراك اللفظى ، فخالفوا ما اتفق عليه العقلاء مع اختـلاف أصنافهم ؛ من أن الوجود ينقسم الى قديم وعدت ، ونحو ذلك من أقسام الموجودات .

وطائفة ظنت أنه اذا كانت الموجودات تشترك في مسمى الوجود لزم أن يكون في الخارج عن الاذهان موجود مشترك فيه ، وزعموا أن في الخارج عن الاذهان كليات مطلقة ، مثل وجود مطلق ،وحيوان مطلق، وجسم مطلق ونحو ذلك ، فخالفوا الحس والعقل والشرع ، وجعلوا ما في الاذهان ثابتاً في الأعيان وهذا كله من نوع الاشتساء .

ومن هداه الله فرق بين الأمور وإن اشتركت من بعض الوجوه ، وعلم ما يبنهما من الجمع والفرق ، والنشابه والإختلاف ، وهؤلاء لا يضلون بالمتشابه من الكلام ، لابهم يجمعون بينه وبين المحكم الفــــارق الذي يبين ما بينهما من الفصل والافتراق .

وهذا كما أن لفظ (إنا) و (نحن) وغيرهما من صيغ الجمع يتكلم بها الواحد له شركاء في الفعل ، ويتكلم بها الواحد العظيم الذي له صفات تقوم كل صفة مقام واحد ، وله أعوان تابعسون له ، لا شركاء له . فاذا تمسك النصراني بقوله تعالى : (انا نحن نزلنا الذكر) ونحو ، على تعدد الآلهة ، كان المحكم كقوله تعالى : (وإلهكم إله واحد) ونحو ذلك عا لا يحتمل الا معنى واحداً يزيل ما هناك من

الاشتباه؛ وكان ما ذكره من صيغة الجمع مبيناً لمما يستحقه من العظمة والأسماء والصفات وطاعة المخلوقات من الملائكة وغيرهم.

وأما حقيقة ما دل عليه ذلك من حقائق الأسماء والصفات وماله من الجنود الذين يستعملهم في أفعاله ، فلا يعلمهم إلا هو (وما يُعُلُمُ جنود رُبُك إِلاَّ هُو) وهذا من تأويل المتشابه الذي لا يعلمه إلا الله ، بخلاف الملك من البشر إذا قال : قد أمرنا لك بعطاء ، فقد علم أنه هو وأعوانه ، مثل كاتبه وحاجبه وخادمه ونحوذلك أمروا به ، وقد يعلم ما صدر عنه ذلك الفعل من اعتقاداته وإراداته ونحوذلك.

والله — سبحانه وتعالى — لا يعلم عباده الحقائق التى أخبر عنها من صفائه وصفات اليوم الآخر ، ولا يعلمون حقائق ما أراد بخلقه وأمره من الحكمة ولا حقائق ما صدرت عنه من المشيئة والقدرة .

وبهذا يتبين أن التشابه يكون قى الألفاظ المتواطئة ، كما يكون فى الألفاظ المشتركة التى ليست بمتواطئة ، وان زال الإشتباه بما يميز أحد النوعين : من إضافة أو تعريف ، كما اذا قيل : فيها أنهار من ماء ، فهناك قد خص هذا الماء بالجنة ، فظهر الفرق بينه وبين ماء الدنيا .

لكن حقيقة ما امتاز به ذلك المساءغير معلوم لنما . وهو مع ما أعده الله لعباده الصالحين على قلب بشر من التأويل الذي لا يعلمه الاالله .

وكذلك مدلول أسمائه وصفاته الذي يختص بها ، التي هي حقيقة لا يعلمها إلا هو ؛ ولهذا كان الائمة كالإمام أحمد وغيره يسكرون على الجهمية وأمشالهم — من الذين يحرفون الكلم عن مواضعه — تأويل ما تشابه عليهم من القرآن على غير تأويله ، كاقال أحمد : فى كتابه الذي صنفه في الرد على الزنادقة والجهمية فها شكت فيه من متشابه القرآن وتأولته على غير تأويله .

وانما ذمهم لكونهم تأولوه على غير تأويله ، وذكر فى ذلك ما يشتبه عليهم معناه ، وان كان لا يشتبه على غيرهم وذمهم على أنهم تأولوه على غير تأويله ، ولم ينف مطلق لفظ التأويل كما تقدم : من أن لفظ التأويل يراد به التفسير المبين لمراد الله به فذلك لا يعاب بل يحمد ، ويراد بالتأويل الحقيقية التي استأثر الله بعلها ، فذاك لا يعله الا هو ، وقد بسطنا هذا في غير هذا الموضع .

ومن لم يعرف هذا: اصطربت أقواله ، مشل طائفة يقولون إن التأويل باطل ، وانه يجب اجراء اللفظ على ظاهره ، ويحتجون بقوله تعالى: (وما يعلم تأويله الا الله ) ويحتجون بهذه الآية على ابطال الشأويل ، وهذا تناقض منهم ، لان هذه الآية تقتضى أن هناك تأويلا لا يعلمه الا الله ، وهم ينفون التأويل مطلقاً.

وجهة الغلط أن التأويل الذى استأثر الله بعلمه هو الحقيقة التي لا يعلمها الا هو .

وأما الشأويل المذموم والباطل: فهو تأويل أهل التحريف والبدع، الذين يشأولونه على غير تأويله، ويدعون صرف اللفظ عن مدلوله الى غير مدلوله بغير دليل يوجب ذلك، ويدعون أن فى ظاهره من المحذور ما هو نظير المحذور اللازم فيما أثبتوه بالعقل، ويصرفونه الى معمان هى نظير المعانى التى نفوها عنه، فيكون ما نفوه من جنس ما أثبتوه، فإن كان الثابت حقاً ممكناً كان المننى مثله، وإن كان المننى باطلا ممتنعاً كان الثابت مثله.

وهؤلاء الذين ينفون التسأويل مطلقاً ، ويحتجون بقوله تعالى : (وما يُعْلُمُ تَأْوِيلُهُ إِلَا الله ) قد يظنون أنا خوطبنا فى القرآن بما لا يفهمه أحد ؛ أو بما لامعنى له ، أو بما لا يفهم منه شيء .

وهذا مع أنه باطل فهو متناقض ، لانا اذا لم نفهم منه شيئاً لم يجز لنا أن نقول له تأويل يخالف الظاهر ولا يوافقه ، لا مكان أن يكون له معنى صحيح ، وذلك المعنى الصحيح : لا يخالف الظاهر المعلوم لنا ، فانه لا ظاهر له على قولهم فلا تكون دلالته على ذلك المعنى دلالة على خلاف الظاهر ، فلا يكون تأويلا .

ولا يجوز نني دلالته على معان لا نعرفها على هذا التقدير .

فان تلك المعانى التى دل عليها قد لا نكون عارفين بها ، ولانا إذا لم نفهم اللفظ ومدلوله فلان لا نعرف المعانى التى لم يدل عليها اللفظ أولى ، لان اشعار اللفظ بما يراد به أقوى من اشعاره بمالا يراد به ؛ فاذا كان اللفظ لااشعار له بمعنى

من المعانى ولا يفهم منه معنى أصلالم يكن مشعراً بما أريد به ، فلأن لا يكون مشعراً بما لم يرد به أولى .

فلا يجوزأن يقبال . إن هذا اللفظ متأول ، بمعنى أنه مصروف عن الاحتمال الراجع إلى الاحتمال المرجوح ، فضلا عن أن يقال : إن هذا التأويل لا يعلمه إلا الله .

اللهم الا أن يراد بالتأويل ما يخالف ظاهره المختص بالحلق.

فلا ريب أن من أراد بالظاهر هذا لابد وأن يكون له تأويل يخالف ظاهره . لكن اذا قال هؤلاء : إنه ليس لها تأويل يخالف الظاهر ، أو أنها تجرى على المعانى الظاهرة منها كانوا متناقضين .

وان أرادوا بالظاهر بحرد اللقظ أى تجرى على بحرد اللفظ الذى يظهر من غير فهم لمعناه كان ابطالهم للتأويل أو اثباته تناقصناً ، لآن من أثبت تأويلا أو تفاه فقد فهم معنى من المعانى.

وبهذا التقسيم : يتبين تناقض كثير من الناس من نفساة الصفات ومثبتها في هذا البسساب.

## القاعِدة السادسة

فالنافي إن اعتمد فيما ينفيه على أن هذا تشبيه قيل له: إن أردت أنه مماثل له من كل وجه فهذا باطل ، وإن أردت أنه مشابه له من وجه دون وجه أو مشارك له في الاسم لزمك هذا في سائر ما تثبته . وأنتم انما أقتم الدليل على إبطال التشبيه والتماثل الذي فسرتموه بأنه يجوز على أحدهما ما يجوز على الآخر ، ويمتنع عليه ما يمتنع عليه ، ويجب له ما يجب له .

ومعلوم أن اثبات التشبيه بهذا التفسير بما لا يقوله عاقل يتصور ما يقول ؛ فانه يعلم بضرورة العقل امتناعه ، ولا يلزم من نني هذا نني التشابه من بعض الوجوه ، كما في الاسماء والصفات المتواطئة . ولكن من الناس من يجعل التشبيه مفسراً بمعنى من المعانى، ثم ان كل من أثبت ذلك المعنى قالوا: انه مشبه ، ومنازعهم يقول: ذلك المعنى ليس من التشبيه . وقد يفرق بين لفظ التشبيه والتثيل.

وذلك أن المعتزلة ونحوهم من نفساة الصفسات يقولون : كل من أثبت قه صفة قديمة فهو مشبه ممثل ، فن قال ان نله علما قديماً أو قدرة قديمة كان عندهم مشبها ممثل ، لآن القديم عند جهورهم هو أخص وصف الإله ، فن أثبت له صفة قديمة فقد أثبت نله ممثلا قديماً ، ويسمونه ممثل بهذا الإعتبار ، ومثبتة الصفات لا يو افقونهم على هذا بل يقولون : أخص وصفه ما لا يتصف به غيره ممثل كونه رب العالمين ، وأنه بكل شيء عليم ، وأنه على كل شيء قدير ، وأنه إله واحد ونحو ذلك ، والصفة لا توصف بشيء من ذلك .

ثم من هؤلاء الصفاتية من لا يقول في الصفات انهـا قديمة بل يقول : الرب بصفاته قديم .

ومنهم من يقول : هو قديم وصفته قديمة ، ولا يقول : هو وصفاته قديمــــان .

ومنهم من يقول: هو وصفاته قديمان ؛ ولسكن يقول: ذلك لا يقتضى مشاركة الصفة له فى شيء من خصائصه ، فان القدم ليس من خصائص الذات المجردة ، بل من خصائص الذات الموصوفة بصفات ، والا فالذات المجردة لا وجود لها عندهم ، فضلا عن أن تختص بالقدم .

وقد يقولون: الذات متصفة بالقدم ، والصفات متصفة بالقدم ، وليست الصفات إلها ولاربا ، كما أن النبي محدث وصفاته محدثة ، وليست صفاته نبياً .

فهؤلاء اذا أطلقواعلى الصفاتية اسم التشبيه والتمثيل : كان هذا بحسب اعتقادهم الذى ينازعهم فيه أولئك ، ثم تقول لهم أولئك : هب أن هذا المعنى قد يسمى في اصطلاح بعض الناس تشبيها ، فهذا المعنى لم ينفه عقل ولا سمع ، واتما الواجب ننى ما نفته الآدلة الشرعية والعقلية .

والقرآن قد نني مسمى المثل والكف، والند ونحو ذلك.

ولكن يقولون الصفة فى لغة العرب ليست مثل الموصوف ، ولا كفؤه ولا نده ، فلا يدخل فى النص .

وأما العقل: ظم ينف مسمى التشبيه فى اصطلاح المعتزلة.

وكذلك أيضاً يقولون: إن الصفات لا تقوم إلا بحسم متحيز، والأجسام مهاثلة ، فلو قامت به الصفات للزم أن يكون مماثلا لسائر الاجسام ، وهذا هو النشيه .

وكذلك بقول: هذا كثير من الصفائية ، الذين يثبتون الصفات وينفون علوه على العرش، وقيام الافعال الاختيارية به ونحو ذلك، ويقولون: الصفات قد تقوم بما ليس بجسم ، وأما العلو على العسالم فلا يصح إلا اذا كان جسما فلو أثبتنا علوه للزم أن يكون جسما وحينئذ فالاجسام متماثلة فيلزم النشبيه.

فلبذا تجد هؤلاء يسمون من أثبت العلو ونحوه مشبها ، ولا يسمون من أثبت السمع والبصر ، والكلام ونحوه مشبها ، كما يقول صاحب الإرشاد وأمثاله

وكذلك يوافقهم على القول بتماثل الأجسام القاضى أبو يعلى وأمثاله من مثبتة الصفات والعلو ، لكن هؤلاء يجعلون العلو صفة خبرية ،كما هو أول قولى القاضى ألى يعلى ، فيكون الكلام فيه كالكلام في الوجه ،

وقد يقولون: ان ما يثبتونه لا ينافى الجسم، كما يقولونه فى سائر الصفات. والعاقل إذ تأمل وجد الامر فيما نفوه كالأمر فيما أثبتوه لا فرق.

وأصل كلام هؤلاء كلهم على أن اثبات الصفـــــات مستلزم للتجسيم . والاجسام متماثلة .

والمثبتون يجيبون عن هذا تارة بمنع المقدمة الاولى ، وتارة بمنع المقدمة الثانية ، وتارة بمنع كل من المقدمتين ، وتارة بالاستفصال .

ولاريب أن قولهم بتماثل الأجسام قبول باطل ' سواء فسروا الجسم بما يشار اليه أو بالقائم بنفسه أو بالموجود ' أو بالمركب من الهيولى والصورة ونحو ذلك ' فأما اذا فسروه بالمركب من الجواهر المفردة ، وعلى أنها متماثلة فهذا ببنى على صحة ذلك ؛ وعلى اثبات الجوهر الفرد ، وعلى أنه متماثل ، وجمهور العقلاء يخالفونهم فى ذلك .

والمقصود : هنا أنهم يطلقون التثنييه على ما يعتقدونه تجسيما بناء على تماثل الأجسام ، والمثبتون بنازعونهم في اعتقادهم ، كاطلاق الرافعنة النصب على من تولى أبا بكر وعمر رضى الله عنهما ؛ بناء على أن من أحبهما فقد أبغض علياً رضى الله عنه ؛ ومن أبغضه فهو ناصى .

وأهل السنة ينازعونهم فى المقدمة الآولى؛ ولهذا يقول هؤلاه : إن الشيئين لا يشتبهان من وجه ويختلفان من وجه ، وأكثر العقلاء على خلاف ذلك، وقد بسطنا الكلام على هذا فى غير هذا الموضع، وبينا فيه حجج من يقول بتماثل الاجسام ، وحجج من نفى ذلك ، وبينا فساد قول من يقول بتماثلها .

وأيضاً فالاعتماد بهــــذا الطريق على ننى التشبيه اعتماد باطل ، وذلك أنه اذا أثبت تمــاثل الاجسام ، فهم لا ينفون ذلك الا بالحجة التى ينفون بهـا الجسم.

وإذا ثبت أن هذا يستلزم الجسم، وثبت امتناع الجسم: كان هذا وجده كافياً فى ننى ذلك ، لا يحتاج ننى ذلك إلى ننى مسمى التشبيه ، لكن ننى التجسيم يكون مبنياً على ننى هذا التشبيه بأن يقال : لو ثبت له كذا وكذا لمكان جسما ، ثم يقال : والأجسام مهاثلة ، فيجب اشتراكها فيما يجب ويجوز ويمتنع ، وهذا منتع عليه .

لكن حينتذ يكون من سلك هـذا المسلك معتمداً فى ننى التشبيبة على ننى التجسيم و في التجسيم و في التجسيم و في الحسم و وهذا مسلك آخر ستشكلم عليه إن شاء الله .

وإنما المقصودهنا: أن بجرد الإعتماد فى ننى ما يننى على بجرد ننى التشبيه لايفيد إذ ما من شيئين إلا يشتبهان من وجه ويفترقان من و جه، بخلاف الاعتماد على ننى النقص والعيب ونحو ذلك ، مما هو سبحانه مقدس عنه ، فإن هذه طريقة صحيحة .

وكذلك إذا أثبت له صفات الكال وننى مماثلة غيره له فيها ، فإن هـذا ننى الماثلة فيا هو مستحق له ، وهـذا حقيقة التوحيد : وهو أن لا يشركه شيء من الاشياء فيا هو من خصائصه . وكل صفة من صفات الكال فهو متصف بها على وجه لا يماثله فيه أحد ؛ ولهذا كان مذهب سلف الامة وأثمتها إثبات ما وصف به نفسه من الصفات ، وننى بماثلته بشيء من المخلوقات .

( فإن قبل ) إن الشيء إذا شابه غيره من وجه جاز عليمه ما يجوز عليه من ذلك الوجه ، ووجب له ما وجب له ، وامتنع عليه ما امتنع عليه .

(قيل) هب أن الأمركذلك، ولكن إذا كان ذلك القدر المشترك لا يستلزم اثبات ما يمتنع على الرب سبحانه، ولا ننى ما يستحقه لم يكن ممتنعاً، كا إذا قيل: انه موجود حى عليم سميع بصير، وقد سمى بعض المخلوقات حياً سميعاً عليها بصيراً فإذا قيل: يلزم انه يجوز عليه ما يجوز على ذلك من جهة كونه موجوداً حياً عليها سميعاً بصيراً فيل: لازم هنذا القدر المشترك ليس ممتنعاً على الرب تعالى، فإن ذلك لا يقتضى حدوثاً ولا امكاناً، ولا نقصاً ولا شيئاً ما ينافى صفات الربوبية.

وذلك أن القدر المشترك هو مسمى الوجود أو الموجود ، أو الحياة أو الحيء أو العلم ، أو العلم ، أو السمع أو البصر ، أو السميع أو البصير ، أو القدر ، أو السميع أو البصير ، أو القدرة أو القدر ، والقدر المشترك مطلق كلى لا يختص بأحدهما دون الآخر ، فلم يقمع بينها اشتراك لا فيا يختص بالممكن المحدث ، ولا فيا يختص بالواجب القديم ، فإن ما يختص به أحدهما يمتنع اشتراكها فيه .

فإذا كان القدر المشترك الذى اشتركا فيه صفة كمال ، كالوجود والحيساة ، والعلم والقدرة ، ولم يكن فى ذلك شىء بما يدل على خصائص المخلوقين ، كما لا يدل على خصائص المخلوقين ، كما لا يدل على شىء من خصائص الحالق ، لم يكن فى اثبات هذا محذور أصلا ؛ بل اثبسات هذا من لوازم الوجود ، فكل موجودين لا بد بينهما من مثل هذا ، ومن ننى هذا لزمه تعطيل وجود كل موجود .

ولهذا لما اطلع الآثمة على أن هذا حقيقة قول الجهمية سموهم معطلة ، وكان جهم ينكر أن يسمى الله شيشاً ، وربما قالت الجهمية هو شى. لا كالاشياء ، فاذا ننى القدر المشترك مطلقاً لزم التعطيل العام .

والمعانى التى يوصف بها الرب تعالى كالحياة ، والعلم والقدرة ، بل الوجود والنبوت ، والحقيقة و نحو ذلك : تجب لوازمها ، فإن ثبـــوت الملزوم يقتضى ثبوت اللازم ، و خصائص المخالوق التى يجب تنزيه الرب عنها ليست من لوازم ذلك أصلا ، بل تلك من لوازم ما يختص بالمخلوق من وجـــود وحياة ، وعلم و فحو ذلك .

والله سبحانه منزه عن خصائص المخلوقين وملزومات خصائصهم .

وهـذا الموضع من فهمه فهما جيداً وتدبره: زالت عنـه عامة الشبهات ، وانكشف له غلط كثير مر الاذكياء في هذا المقام ، وقد بسط هذا في مواضع كثيرة .

وبين فيها أن القدر المشترك السكلى لا يوجد فى الخارج الا معيناً مقيداً ، وان معنى اشتراك الموجودات فى أمر من الامور هو تشابهها من ذلك الوجه ، وان ذلك المعنى العسام يطلق على هذا وهذا ؛ لان الموجودات فى الحارج لا يشارك أحدهما الآخر فى شىء موجود فيه ، بل كل موجود مثميز عن غيره بذاته وصفاته وأفعاله .

ولماكان الآمر كذلك كان كثير من الناس متناقضاً في هذا المقام ؛ فتارة يظن أن اثبات القدر المشترك يوجب التشييه الساطل ، فيجعل ذلك له حجة فيما يظن نفيه من الصفات حذراً من ملزومات التشييه ، وتمارة يتفطن انه لابد من اثبات هذا على تقدير فيجيب به فيما يثبته من الصفات لمن احتج به من النفاة .

ولكثرة الاشتباء ف هذا المقام: وقعت الشبهة في أرب وجود الرب هل هو عين ماهيته ، أو زائد على ماهيته ؟ وهل لفظ الوجود مقول بالاشتراك اللفظى أو التواطؤ أو التشكيك؟ كما وقع الاشتباء في اثبات الاحوال ونفيها ،

وفى أن المعدوم هل هو شىء أم لا؟ وفى وجــود الموجودات هل هو زائدعلى ماهيتهــا أم لا ؟

وقد كثر من أئمة النظار الاضطراب والتناقض في هـذه المقامات ؛ فتارة يقول أحدهم القولين المتناقضين ، ويحكى عن الناس مقالات ما قالوها ؛ وتارة يق في الشك والتحير .

وقد بسطنا من الكلام في هـذه المقامات ، وما وقع من الاشتباه والغلط والحيرة فيها لأئمة الكلام والفلسفة ما لا تنسع له هذه الجل المختصرة.

وبينا أن الصواب هو أن وجودكل شىء فى الحارج هـ و ماهيته الموجودة فى الحارج؛ بخلاف الماهية التى فى النهن، فإنها مغايرة للموجود فى الحارج؛ وأن لفظ الذات والشىء والماهية والحقيقة ونحو ذلك فهذه الالفاظ كلها متواطئة.

فإذا قيسل: أنها مشككة لنفاصل معانيها ، فالمشكك نوع من المتسواطي. العام ، الذي يراعي فيسه دلالة اللفظ على القدر المشسرك ، سواء كان المعنى متفاضلا في مرارده أو متهائلا .

وبينا أن المعدوم شيء أيضاً في العسلم والذهن لا في الحنارج ، فلا فرق بين النبوت والوجود ، لكن الفرق ثابت بين الوجود العلمي والعيني ، مع أن ما في العلم ليس هو الحقيقة الموجودة ، ولكن هو العلم التابع للعالم القائم به .

وكذلك الاحوال التي تنماثل فيهـا الموجودات وتختلف : لها وجود في

الانعان ، وليس فى الاعيان الاالاعيان الموجودة وصفاتها القائمة بها المعينة ، فتشابه بذلك وتختلف به .

وأما هذه الجملة المختصرة فإن المقصود بها التنبيه على جمل مختصرة جامعة ، من فهمها علم قدر نفعها ، وانفتح له باب الهدى ، وامكان اغلاق باب الصلال، ثم بسطها وشرحها له مقام آخر ، إذ لكل مقام مقال .

والمقصود : هنا أن الاعتباد على مثل هذه الحجة فيها يننى عن الرب وينزه عنه — كما يفعله كثير من المصنفين — خطأ لمن تدبر ذلك ، وهذا من طرق الننى الباطلة .

## مايسككه نفاة الصفات

وأفسد من ذلك : ما يسلكه نفاة الصفات ، أو بعضها اذا أرادوا أن ينزهوه عما يجب تنزيهه عنه ، بمساهو من أعظم الكفر ، مثل أن يريدوا تنزيهه عن الحزن والبكاء ونحو ذلك ، ويريدون الردعلي اليهود : الذين يقولون انه بكي على الطوفان حتى رمد وعادته الملائكة ، والذين يقولون بإلهية بعض البشر وانه الله .

فإن كثيراً من الناس يحتج على هؤلاء بننى التجسيم والتحيز ونحو ذلك ، ويقولون لو اتصف بهذه النقائص والآفات لكان جسها أو متحيزاً وذلك ممتع، وبسلوكهم مشــــل هذه الطريق استظهر عليهم هؤلاء الملاحدة ، نفاة الاسماء والصفات ، فإن هذه الطريقة لا يحصل بها المقصود لوجوه:

(أحدما) أن وصف الله تعالى بهذه النقائص والآفات أظهر فساداً فى العقل والدين من ننى التحيز والتجسيم ؛ فإن هذا فيه من الإشتباء والنزاع والحفاء ماليس فى ذلك ، وكفر صاحب ذلك معلوم بالضرورة من دين الإسلام، والدليسل معرف للدلول ومبين له ؛ فلا يجوز أن يستدل على الاظهر الابين بالأخنى ، كا لايفعل مثل ذلك فى الحدود.

(الوجه الثانى) أن هؤلاء الذين يصفونه بهذه الصفات: يمكنهم أن يقولوا نحن لا نقول بالتجسيم والتحيز ، كما يقوله من يثبت الصفات ويننى التجسيم فيصير نزاعهم مثل نزاع مثبتة الكلام وصفات الكال ، فيصير كلام من وصف الله بصفات الكال وصفات النقص واحدا ، ويبتى رد النفاة على الطائفتين بطريق واحد ، وهذا في غاية الفساد.

(الثالث) أن هؤلاء ينفون صفات الكمال بمشل هذه الطريقة ، واقصافه بصفات الكمال واجب ثابت بالعقل والسمع ، فيكون ذلك دليـــلا على فساد هذه الطريقة .

(الرابع) أن سالكي هذه الطريقة متناقضون، فكل من أثبت شيئاً منهم ألزمه الآخر بما يوافقه فيه من الإثبات ، كما أن كل من نني شيئاً منهم ألزمه الآخر بما يوافقه فيه من النني.

قثبتة الصفات ـكالحياة والعلم ، والقدرة والكلام ، والسمع والبصر ـ اذا قالت لهم النفاة كالمعتزلة : هذا نجسيم ؛ لأن هذه الصفات أعراض والعرض لايقومالا بالجسم ، أو لأنا لانعرف موصوفاً بالصفات الاجسما .

قالت لهم المثبتة : وأتم قد قلتم : انه حى عليم قدير ، وقلتم : ليس بجسم ؛ وأتم لا تعلمون موجوداً حياً عالماً قادراً الاجسا ، فقد أثبتموه على خلاف ما علمتم ، فكذلك نحن ، وقالوا لهم : أتتم أثبتم حياً عالماً قادراً ؛ بلاحيساة ولا علم ولا قدرة ، وهذا تناقض يعلم بضرورة العقل .

ثم هؤلاء المثبتمون إذا قالوا لمن أثبت أنه يرضى ويغضب ، ويحب ويحب ويخض ، أو بالوجه ويغض ، أو بالوجه والمنواء والنزول ، والإنيان والمجيء ، أو بالوجه والسد ونحو ذلك إذا قالوا : هذا يقتضى التجسيم ، لآنا لا نعرف ما يوصف بذلك إلا ما هو جسم .

قالت لهم المثبتة: فأنتم قد وصفتموه بالحياة والعلم والقدرة، والسمع والبصر والكلام، وهذا هكذا ، فإذا كان هذا لا يوصف به إلا الجسم فالآخر كذلك ، وان أمكن أن يوصف بأحدهما ما ليس بجسم فالآخر كذلك ، فالتفريق بينهما تفريق بين المتماثلين .

ولهذا لمساكان الردعلى من وصف الله تعالى بالنقائص بهمذه الطريق طريقاً فاسداً : لم يسلكه أحد من السلف والآثمة ، فلم ينطق أحد منهم فى حق الله بالجسم لا نفياً ولا اثباتاً ، ولا بالجوهر والتحيز ونحو ذلك ، لانها عبارات بحملة لا تحق حقاً ولا تبطل باطلا.

ولهذا لم يذكر الله في كتابه فيها أنكره على اليهود وغيرهم من الكفار: ماهو من هذا النوع؛ بل هذا هو من الكلام المبتدع، الذي أنكره السلف والآئمة.

## من أثبت بعض الصفات أثبت الباني

وأما في طرق الإثبات: فعلوم أيضاً أن المثبت لا يكني في إثباته بجرد نني التشبيه ، إذ لوكني في إثباته بجرد نني التشبيه لجاز أن يوصف سبحانه من الاعضاء والافعال ، بما لا يكاد يحصى بما هو بمتنع عليه — مع نني التشبيه ، وأن يوصف بالنقائض التي لا تجوز عليه مع نني التشبيه .

كالو وصفه مفتر عليه بالبكاء والحزن ، والجوع والعطش ، مع ننى التشييه . وكالو قال المفترى : يأكل لاكأكل العباد ، ويشرب لا كشربهم ، ويبكى ويحزن لاكبكائهم ولا حزنهم ؛ كا يقال يضحك لا كضحكهم ، ويفرح لا كفرحهم ، ويتكلم لا ككلامهم . ولجاز أن يقال : له أعضاء كثيرة لا كأعضائهم ، كا قيل : له وجه لا كوجوههم ، ويدان لا كأيديهم . حتى يذكر المعدة والأمعاء والذكر ، وغير ذلك بما يتعالى الله عز وجل عنه سبحانه وتعالى عما يقول الظالمون علوآكيرآ .

فانه يقال لمن ننى ذلك مع اثبات الصفات الحبرية وغيرها من الصفات: ما الفرق بين هذا وما أثبته إذا نفيت التشبيه وجعلت مجرد ننى التشبيه كافياً فى الإثبات ، فلا بد من اثبات فرق فى نفس الامر. فان قال : العمدة فى الفرق هو السمع قسا جاء به السمع أثبته دون ما لم يجىء به السمع .

قيل له أولا: السمع هو خبر الصادق عما هو الأمر عليه في نفسه ، فسأ أخبر به الصادق فهو حق من نني أو اثبات ؛ والحبر دليل على المخبر عنه ، والدليل لا ينعكس ؛ فلا يلزم من عدمه عدم المدلول عليه ، فما لم يرد به السمع يجوز أن يكون ثابتاً في نفس الامر ، وان لم يرد به السمع ؛ اذا لم يكن نفاه .

ومعلوم أن السمع لم ينف هذه الأمور بأسمائها الحاصة ، فلا بدمن ذكر ما ينفيها من السمع ، وإلا فلا يجوز حينئذ نفيها كما لا يجوز إثبائها .

وأيضاً: فلا بدنى نفس الأمر من فرق بين ما يثبت له ويننى ، فإن الأمور المتهائلة فى الجواز ، والوجوب ، والإمتناع : يمتنع اختصاص بعضها دون بعض ، فى الجواز والوجوب والإمتناع ، فلا بد من اختصاص المننى عن المثبت عما يخصه بالننى ، ولا بد من اختصاص الثابت عن المننى بما يخصه بالنبى ، ولا بد من اختصاص الثابت عن المننى بما يخصه بالنبى .

وقد يعبر عن ذلك بأن يقال: لابد من أمر يوجب ننى ما يجب تغيه عن الله ، كما أنه لابد من أمر يثبت له ما هو ثابت ، وان كان السمع كافياً كان عنبراً عما هو الامر عليه في نفسه ، فسا الفرق في نفس الامر بين هذا وهذا؟.

فيقال : كلما نني صفات السكال الثابتة لله فهو منزه عنه ، فإن ثبوت أحد

العندين يستلزم نتى الآخر ، فإذا علم أنه موجود واجب الوجود بنفسه ، وأنه قديم واجب القدم : علم امتناع العدم والحدوث عليه ، وعلم أنه غنى عما سواه.

فالمفتقر إلى ما سواه فى بعض ما يحتساج اليه لنفسه: ليس هو موجوداً بنفسه ، بل بنفسـه وبذلك الآخر الذى أعطـاه ما تحتاج اليه نفسه فلا يوجد إلا به.

وهو سبحانه غنی عن کل ما سواه فکل ما نافی غناه فهو منزه عنه ؛ وهو سبحانه قدیر قوی فکل ما ثافی قدرته وقو ته فهو منزه عنه ، وهو سبحانه حی قیوم ، فکل ما نافی حیاته وقیومیته فهو منزه عنه .

وبالجملة فالسمع قد أثبت له من الاسماء الحسنى وصفات الكمال ما قدورد، فكل ما ضاد ذلك فالسمع ينفيه كما يننى عنه المثل والكفؤ فإن اثبات الشيء ننى لهنده ، ولما يستلزم ضده ، والعقل يعزف ننى ذلك كما يعرف أثبات ضده ، فإثبات أحد الضدين ننى للآخر ولما يستلزمه .

فطرق العلم بنني ما ينزه عنه الرب متسعة ، لا يحتاج فيها الى الإقتصاد على عجرد نني التشييه والتجسيم ، كما فعله أهل القصور والتقصير : الذين تناقضوا فى ذلك ، وفرقوا بين المتهاتلين ، حتى ان كل من أثبت شيئاً احتج عليه من نفاه بأنه يستلزم التشييه .

وكذلك احتج القرامطة على نني جميع الامور ، حتى نفوا النني ، فقالوا

لا يقسال لا موجود ولا ليس بموجود ، ولا حى ولا ليس بحى ؛ لأن ذلك تشييه بالموجود أو المعدوم فلزم نني النقيضين : وهو أظهر الآشياء امتناعاً .

ثم إن هؤلاء يلزمهم من تشيهه بالمعدومات ، والممتنعات ، والجمادات : أعظم مما فروا منه من التشييه بالاحساء الكاملين ، فطرق تنزيهه وتقديسه عما هو منزه عنه متسعة لا تحتاج إلى هذا .

وقد تقدم أن ما ينني عنه - سبحانه - النفى المتضمن للإنسات ؟ إذ مجرد النفى لا مدح فيه ولا كال ، فإن المعدوم يوصف بالنني ، والمعدوم لا يشبه الموجودات ، وليس هـذا مدحاً له ، لآن مشابهة الناقص في صفات النقص نقص مطلقاً كما أن مماثلة المخلوق في شيء من الصفات : تمثيل وتشبيه ينزه عنه الرب تبارك وتعالى .

والنقص صد الكمال ؛ وذلك مثل أنه قد علم أنه حى والموت صد ذلك فهو منزه عنه ؛ وكذلك النوم والسنة صد كال الحياة ، فإن النوم أخو الموت ، وكذلك اللغوب نقص فى القدرة والقوة ، والأكل والشرب ونحو ذلك من الأمور فيه افتقار إلى موجود غيره ، كما أن الإستعانة بالغير والإعتصاد به ونحوذلك تتضمن الإفتقار اليه والإحتياج اليه .

وكل من يحتاج إلى من يحمله أو يعينه على قيام ذاته وأفعاله فهو مفتقر اليه

ليس مستغنياً عنه بنفسه فكيف من يأكل ويشرب ، والآكل والشارب أجوف ، والمصمت الصمد أكمل من الآكل والشارب.

ولهذا كانت الملائكة صمداً لا تأكل ولا تشرب ، وقد تقدم أن كلكال ثبت لمخلوق فالحالق أولى بتنزيه ثبت لمخلوق فالحالق أولى به ، وكل نقص تنزه عنه المخلوق فالحالق أولى بتنزيه عن ذلك ، والسمع قد نني ذلك في غير موضع ، كقوله تعالى : ( الله الصمد) والصمد الذي لا جوف له ، ولا يأكل ولا يشرب ، وهذه السورة هي نسب الرحن ، أو هي الاصل في هذا الباب .

وقال فى حق المسيح وأمه: (ما المَسِيخ بنُ مُرْيَمَ إِلاَّ رَسُولُ قد خُلَتُ مِنْ قُلِهِ الرَّسُلُ ، وأُمَّهُ صِدُّيقةٌ كانا يا كلانِ الطَّعْامُ) فجعل ذلك دليلا على ننى الْأَلُوهية ، فدل ذلك عل تنزيهه عن ذلك بطريق الاولى والاحرى.

والكبد والطحال ونحو ذلك: هي أعضاء الاكل والشرب ، فالغنى المنزه عن ذلك: منزه عن آلات ذلك ، بخلاف اليد فإنها للعمل والفعل ، وهو سبحانه موصوف بالعمل والفعل ؛ إذ ذاك من صفات السكال ، فمن يقدر أن يفعل أكمل بمن لا يقدر على الفعل .

وهو سبحانه منزه عن الصاحبة والولد ، وعن آلات ذلك وأسبابه . وكذلك البكاء والحزن : هو مستلزم الضعف والعجز ، الذى ينزه عنه سبحانه ؛ بخلاف الفرح والغضب : فإنه من صفات الكمال ، فكما يوصف بالقدرة دون العجز ، وبالعلم دون الجهل ، وبالحياة دون الموت ، وبالسمع دون الصم ، وبالبصر دون العمى ، وبالكلام دون البكم : فكذلك يوصف بالفرح دون الحزن ، وبالصحك دون البكاء ونحو ذلك .

وأيضاً فقد ثبت بالعقل ما أثبته السمع، من أنه سبحانه لا كفؤ له ولا سمي له وليس كمثله شيء ، فلا يجوز أرب تكون حقيقته كحقيقة شيء من المخلوقات ، ولا حقيقة شيء من صفاته كحقيقة شيء من صفات المخلوقات ، فيعلم قطعاً أنه ليس من جنس المخلوقات ، لا الملائكة ولا السموات ، ولا الكواكب ولا الحواء ، ولا المماء ولا الارض ، ولا الآدميين ولا أبدانهم ولا أنفسهم ، ولا غير ذلك ، بل يعلم أن حقيقته عن مماثلات شيء من الموجودات أبعد من ولا غير ذلك ، بل يعلم أن حقيقته عن مماثلات شيء من الموجودات أبعد من المخلوقات ، وأن مماثلته لشيء منها أبعد من مماثلة حقيقة شيء من المخلوقات لحقيقة علوق آخر

فإن الحقيقتين اذا تماثلتا: جازعلى كل واحدة ما يجوز على الآخرى ، ووجب لها ما وجب لها . فيلزم أن يجوز على الحالق القديم الواجب بنفسه ما يجوز على المحالف المحدث المخلوق ، من العدم والحاجة ، وأن يثبت لهذا ما يثبت لذلك من الوجوب والفناء ، فيكون الشيء الواحد واجباً بنفسه غير واجب بنفسه ، موجوداً معدوماً ، وذلك جمع بين النقيضين .

وهذا مما يعلم به بطلان قول المشبهة الذين يقولون : بصركبصرى ، أو يد كيدي ونحو ذلك ، تعالى الله عن قولهم علوآ كبيراً . وليس المقصود هنا استيفاء ما يثبت له ولا ما ينزه عنه ، واسستيفاء طرق ذلك ؛ لآن هذا مبسوط في غير هذا الموضع .

وانما المقصود هنا التنبيه على جوامع ذلك وطرقه .

وما سكت عنه السمع نفياً واثباتاً ، ولم يكن فى العقل ما يثبته ولا ينفيه سكتنا عنه ، فلا ثنبته ولا ننفيه .

فنثبت ما علمنا ثبوته ، ونننى ما علمنا نفيه ، ونسكت عما لا نعلم نفيه ولا إثباته والله أعلم!<sup>()</sup>

(۱) وانك لتجد في شرح العقيدة الطحاوية تفصيل ما أجمله شيخ الاسلام في هذه الرسالة فانظر الطبعة الجديدة من هذا الشرح القيم . وقد جرى تحقيقها على مخطوطات نادرة وخرج أحاديثها محدث الديار الشامية الشيخ ناصر الدين الالباني .

## القاعدة السابعة

أن يقال: إن كثيراً بما دل عليه • السمع ، يعلم • بالعقل ، أيضاً ، والقرآن يبين ما يستدل به العقل ، ويرشد إليه وينبه عليه ، كا ذكر الله ذلك في غير موضع .

فإنه سبحانه وتعالى : بين من الآيات الدالة عليه ، وعلى وحدانيته ، وقدرته ، وعلمه ، وغير ذلك : ما أرشد العباد إليه ودلهم عليه ؛ كما بين أيعناً ما دل على نبوة أنبيائه ، وما دل على المعاد وإمكانه .

فهذه المطالب هي شرعية من جهتين :

من جهة أن الشارع أخبر بها .

ومن جهة أنه بين الآدلة العقلية التي يستدل بها عليها . والآمشــال المضروبة في القرآن ، هي ، أقيسة عقلية ، وقد بسط في غير هذا الموضع ، وهي أيضاً عقلية من جهة أنها تعلم بالعقل أيضاً .

وكثير من أهل الكلام يسمى هذه • الأصول العقلية • لاعتقاده أنهــا

لا تعلم الا بالعقل فقط . فإن السمع هو بجرد إخبار الصادق وخبر الصادق، الذي هو النبي لا يعلم صدقه إلا بعد العلم بهذه الاصول بالعقل .

ثم إنهم قد يتنازعون في الأصول التي تتوقف اثبات النبوة عليها .

• فطائفة ، ترعم : أن تحسين العقل وتقييحه داخل في هذه الاصول ،
 • وأنه لا يمكن إثبات النبوة بدون ذلك ، ويجعلون التكذيب بالقدر بما ينفيه العقل .

و مطائفة، تزعم أن حدوث العالم من هذه الآصول ، وأن العلم بالصائع لا يمكن الا باثبات حدوثه ، وأثبات حدوثه لا يمكن الا بحدوث الاجسام، وحدوثها يعسلم أما بحدوث الصفات ، وأما بحدوث الافعال القائمة بها، فيجعلون ننى أفسال الرب ، وننى صفاته من الاصول الني لا يمكن أثبات النبوة الابها.

ثم هؤلاء لا يقبلون الإستدلال بالكتاب والسنة على نقيض قولهم ، لظنهم أن العقل عارض السمع ـ وهو أصله ـ فيجب تقديمه عليه . والسمع : اما أن يؤول ، واما أن يفوض ، وهم أيضاً عند التحقيق لا يقبلون الإستدلال بالكتاب والسنة على وفق قولهم لمسا تقدم .

وهؤلاً. يضلون من وجوه :

(منها): ظنهم أن السمع بطريق الحبر تارة، وليس الامركذلك، بل القرآن بين من الدلائل العقلية ـ التي تعلم بها المطالب الدينية ـ ما لا يوجد مثله فى كلام أئمة النظر، فتكون هذه المطالب: شرعية عقلية.

و(منها): ظنهم أن الرسول لا يعلم صدقه الا بالطريق المعينة التي سلكوها، وهم مخطئون قطعاً في انحصار طريق تصديقه فيما ذكروه، فإن طرق العلم بصدق الرسول كثيرة، كما قد بسط في غير هذا الموضع.

و(منها): ظنهم أن تلك الطريق التي سلكوها صحيحة ، وقد تكون باطلة .

(ومنها): ظنهم أنما عارضوا به السمع معلوم بالعقل ، ويكونون غالطين في ذلك ؛ فإنه إذا وزن بالميزان الصحيح وجد ما يعارض الكتاب والسنة ، من المجهولات ؛ لا من المعقولات ، وقد بسط السكلام على هذا في غير هذا الموضع .

والمقصود هنا: أن من • صفات الله تعالى • ما قد يعملم بالعقل • كما يعلم أنه عالم ، وأنه قادر ، وأنه حي ؛ كما أرشـد الى ذلك قوله: ( أَلَا يَعْلَمُ مَنْ خَلَق؟).

وقد اتفق النظار من مثبتة الصفات : على أنه يعلم بالعقل (عند المحققين) أنه حي ؛ عليم ؛ قدير ؛ مريد ؛ وكذلك السمع ؛ والبصر ، والكلام : يثبت بالعقل عند المحققين منهم ، بل وكذلك الحب ، والرصنا ، والغضب . يمكن إثباته بالعقل ، وكذلك علوه على المخلوقات ومباينته لها بما يعلم بالعقل ، كما أثبتته بذلك الائمة : مثل أحمد بن حنبل ، وغيره .

ومثل : عبد العالى المكى ، وعبد الله بن سعيد بن كلاب ، بل وكذلك إمكان الرؤية : يثبت بالعقل ، لكن منهم من أثبتها بأن كل موجود تصبح رؤيته .

ومنهم من أثبتها بأن كل قائم بنفسه يمكن رؤيته . وهذه الطريق أصح من تلك .

وقد يمكن إثبات الرؤية ، بغير هذين الطريقين ، بتقسيم دائر بين الننى والإثبات ، كما يقال : إرف الرؤية لا تتوقف الاعلى أمور وجودية ، فإن ما لا يتوقف إلا على أمور وجودية يكون الموجود الواجب القديم : أحق به من الممكن المحدث .

والكلام على هذه الأمور مبسوط في غير هذا الموضع .

والمقصودهنا: أن من الطرق التي يسلكها الآئمة ومن اتبعهم من نظار السنة في هذا الباب: أنه لو لم يكن موصوفاً بإحدى الصفتين المتقابلتين: للزم اتصافه بالاخرى: فلو لم يوصف بالحياة لوصف بالموت؛ ولو لم يوصف

بالقدرة لوصف بالعجز ؟ ولو لم يوصف بالسمع والبصر والكلام لوصف بالصمم والحرس والبكم.

وطرد ذلك أنه لو لم يوصف بأنه مباين للعالم لكان داخلا فيه . فسلب إحدى الصفتين المِتقابلتين عنه يستلزم ثبوت الآخرى ، وتلك صفة نقص ينزه عنها الكامل من المخلوقات ، فتنزيه الحالق عنها أولى .

وهذه الطريق غير قولنا ان هذه صفات كال يتصف بهما المخلوق ؟ فالحالق أولى. فإن طريق اثبات صفات الكال بأنفسها مغاير لطريق اثباتها بننى ما يناقضها .

وقد اعترض طائفة من النفاة على هذه الطريقة باعتراض مشهور ؟ لبسوا به على الناس ؛ حتى صاركثير من أهل الإثبات يظن صحته , و يضعف الإثبات , به ، مثل ما فعل من فعل ذلك من النظار ، حتى الامادى أمسى " مع أنه أصل قول القرامطة الباطنية ، وأمثالهم من الجهمية . فقالوا : القول بأنه لو لم يكن متصفاً بهذه الصفات ؛ كالسمع والبصر والكلام ، مع كونه حياً : لسكان متصفاً عما يقابلها .

فالتحقيق فيه متوقف على بيان حقيقة (المتقابلين). وبيان أقسامهما. فنقول

<sup>(</sup>١) في مطبوعة الرياض ( هكذا بالأصل ) كذا .

أما المتفابلان فلا يجتمعان في شيء واحد من جهة واحدة ، وهو اما ألا يصح اجتماعهما في الصدق ولا في الكذب: أو يصح ذلك في أحد الطرفين؛ ولانهما متقابلان بالسلب والإيجاب ، وهو تقابل التناقض ، والتناقض هو اختلاف القضيتين بالسلب والإيجاب على وجه لا يجتمعان في الصدق ولا في الكذب لذاتيهما ، كقولنا زيد حيوان ، زيد ليس بحيوان .

ومن خاصة استحالة اجتماع طرفيه فى الصدق والكذب : أنه لا واسطة بين الطرفين ، ولا استحالة لاحد الطرفين من جهة واحدة ، ولا يصح اجتماعهما فى الصدق ولا فى الكذب ، إذكون الموجود واجباً بنفسه وممكنا بنفسه : لا يجتمعان ولا ير تفعان .

فإذا جعلتم هذا التقسيم : وحما ، النقيضان ما لا يجتمعان ولا ير تفعان ، فهذان لا يجتمعان ولا ير تفعان ، وليس حما السلب والإيجاب ، فلا يصح حصر النقيضين — الذين لا يجتمعان ولا ير تفعان — في السلب والإيجاب .

وحينئذ فقد ثبت وصفان - شيئان - لا يجتمعان ولا يرتفعان ؛ وهو خارج عن الاقسام الاربعة على هذا .

فن جعل الموت معنى وجوديا : فقد يقول إن كون الشيء لا يخلو من الحياة والموت هو من هذا الباب ؛ وكذلك العلم والجهل ، والصمم والبكم ونحو ذلك.

(الوجه الثاني): أن يقال: هذا القسيم يتداخل؛ فإن العدم و الملكة: يدخل في السلب والإيجاب وغايته أنه نوع منه. والمتضايفان يدخلان في المتضادين، إنما مما نوع منه. فإن قال: أعنى بالسلب والإيجاب: فلا يدخل في العدم والملكة — وهو أن يسلب عن الشيء ما ليس بقيابل له — ولهذا جعل من خواصه أنه لا استحالة لاحد طرفيه. إلى آخره.

قيل له : عن هذا جوابان :

أحدم : أن غاية هذا أن السلب ينقسم إلى نوعين : أحدم : سلب ما يمكن اتصاف الشيء به .

والثانى: سلب مالا يمكن اتصافه به.

فيقال : الأول إثبات ما يمكن اتصافه ولا يجب.

والثانى: اثبات ما يجب اتصافه به ؟ فيكون المراد به سلب متنع · واثبات الواجب ؟ كقولنـــا زيد حيوان فإن هذا اثبات واجب ، وزيد ليس بحجر ، فإن هذا سلب متنع .

وعلى هذا التقدير فالمكنات التى تقبل الوجود والعدم ـ كقولتا المثلث إما موجود وأما معدوم ـ يكون من قسم العدم والملكة ، وليس كذلك . فإن ذلك القسم يخلو فيه الموصوف الواحد على المتقابلين جيعاً ، ولا يخلو شيء من الممكنات عن الوجود والعدم .

وأيضاً فإنه على هذا التقدير .. فصفات الربكلها واجبة له .. فأذا قيل أما أن يكون حياً أو عليها ، أو سميعاً أو بصيراً ، أو متكلما ؛ أو لا يكون : كان مثل قولنا : إما أن يكون موجوداً ؛ وأما أن لا يكون . وهذا متقابل تقابل السلب والإيجاب ، فيكون الآخر مثله . وبهذا يحصل المقصود .

فإن قيل : هذا لا يصح حتى يعلم إمكان قبوله لهذه الصفات : قيل له هذا إنما اشتركا فيا أمكن أن يثبت له ويزول كالحيوان ؛ فأما الرب تعالى : فإنه بتقدير ثبوتها له فهى واجبة ضرورة ؛ فإنه لا يمكن اتصافه بها وبعدمها ، باتفاق العقلاء . فإن ذلك يوجب أن يكون تارة حياً ، وتارة ميتاً ، وتارة أصم ، وتارة سميعاً ، وهذا يوجب اتصافه بالنقائص ؛ وذلك منتف قطعاً ؛ بخلاف من نفاها وقال : ان نفيها ليس بنقص لظنه أنه لا يقبل الإتصاف بها .

فإن من قال هذا لا يمكنه أن يقول : انه مع إمكان الإتصاف بها لا يكون نقيها نقصاً ، فإن فساد هذا معلوم بالضرورة .

وقيل له أيضاً : أنت فى تقابل السلب والإيجاب ، إن اشترطت العلم يإمكان الطرفين : لم يصح أن تقــــول واجب الوجود ؛ اما موجود واما معدوم

والممتنع الوجود اما موجود واما معدوم ؛ لأن أحد الطرفين هنا معلوم الوجود. والآخر معلوم الإمتناع.

وإن اشترطت العلم بإمكان أحدهما صح أن تقول إما أن يكون حياً ، واما ألا يكون ، لأن النق ان كان عكمناً واما أن لا يكون ، لأن النق ان كان مكناً صح التقسيم ، وان كان ممتنعاً :كان الإثبات واجباً ، وحصل المقصود .

فإن قبل: هذا يفيد أن هدا التأويل يقابل السلب والإيجاب ، ونحن فسلم ذلك كما ذكر فى الإعتراض ؛ لكن غايته: انه اما سميع واما ليس بسميع ، واما بصير واما ليس ببصير ؛ والمنازع يختار الننى .

فيقال له: على هذا التقدير: فالمثبت واجب؛ والمسلوب بمتنع. فاما أن تكون هذه الصفات واجبة له، واما أن تكون ممتنعة عليه، والقول بالإمتناع لا وجه له؛ اذ لا دليل عليه بوجه.

بل قد يقال: نحن نعلم بالإضطرار بطلان الإمتناع؛ فإنه لايمكن أن يستدل على امتناع ذلك الا بما يستدل به على ابطال أصل الصفات؛ وقد علم فساد ذلك.

وحينئذ فبجب القول بوجوب هذه الصفات له.

واعلم أن هذا يمكن أن يجعل طريقة مستقلة فى إثبات صفات السكال له ، فإنها اما واجبة له وإما ممتنعة عليه ، والثانى باطل ، فتعين الأول ؛ لأن كونه قابلا لها خالياً عنها يقتضى أن يكون ممكناً ، وذلك ممتنع فى حقه ، وهذه طريقة معروفة لمن سلكها من النظار .

(الجواب الثاني) أن يقال: فعلى هذا اذا قلنا زيد اما عاقل واما غير عاقل؛ واما عالم واما غير ناطق. واما عالم واما ليس بعالم، واما حيواما غير حي، واما ناطق واما غير ناطق. وأمثال ذلك بما فيه سلب الصفة عن محل قابل لها، لم يكن هذا داخلا في قسم تقابل السلب والإيجاب.

ومعلوم أن هذا خلاف المعلوم بالضرورة، وخلاف اتفاق العقلاء، وخلاف ما ذكروه في المنطق وغيره. ومعلوم ان مثل هذه القضايا تتناقض بالسلب والإيجاب، على وجه يلزم من صدق إحداهما كذب الآخرى، فلا يجتمعارف في الصدق والكذب، فهذه شروط التناقض موجودة فيها

وغاية فرقهم أن يقولوا إذا قلنا: هو إما بصير ، واما ليس ببصير : كان إيجاباً وسلباً ، واذا قلنا: اما بصير ؛ واما أعمى :كان ملكة وعدما ، وهذه منازعة لفظة ، والا فالمعنى في المرضعين سواء .

فعلم ان ذلك نوع من تقابل السلب والإيجاب ، وهذا يبطل قولهم فى حد ذلك التقابل : أنه لا استحالة لاحد الطرفين الى الآخر ، فإن الإستحالة هنا ممكنة كإمكانها اذا عبر بلفظ العمى .

(الوجه الثالث) أن يقال: التقسيم الحاصر أن يقال: المتقابلان اما أن

يختلفا بالسلب والإيجاب ، واما أن لا يختلفا بذلك ، بل يكونان ايجابيين أو سليين .

فالآول هو النقيضان.

والثانى اما أن يمكن خلو المحل عنهما ، واما أن لا يمكن . والأول : هما الصندان كالسواد والبياض، والثانى : هما في معنى النقيضين وان كانا ثبوتيين ، كالوجوب والإمكان ، والحدوث والقدم ، والقيام بالنفس والقيام بالغير ، والمباينة والمجانبة ، ونحو ذلك .

ومعلوم أن الحياة والموت ، والصمم والبكم ، والسمع : ليس عا اذا خلا الموسوف عنهما وصف بوصف ثالث بينهما ، كالحرة بين السواد والبياض ، فعلم أن الموسوف لا يخلو عن أحدهما ، فإذا انتنى تعين الآخر .

(الوجه الرابع): المحل الذي لا بقبل الإتصاف بالحياة والعلم ، والقدرة والحكام ونحوها: انقص من المحل الذي يقبل ذلك ويخلو عنها ، ولهذا كان الحجر ونحره أنقص من الحي الاعمى .

وحينتذ فإذاكان الباري منزهاً عن نني هذه الصفات ؛ مع قبوله لها فتنزيهه عرب امتناع قبوله لها أولى وأخرى ، إذ بتقدير قبوله لها يمتنع منع المتقابلين واتصافه بالنقائص متنع ، فيجب اقصافه بصفات السكال ، وبتقدير عدم قبوله

لا يمكن اتصافه : لابصفات السكال ولابصفات النقص ، وهذا أشد امتناعاً فثبت أن اتصافه بذلك بمكن ، وأنه واجب له وهو المطلوب . وهذا في غاية الحسن .

(الوجه الخامس) . أن يقال: أنتم جعلتم تقابل العدم والملكة فيما يمكن الصافه بثيوت ، فإذا عنيتم بالإمكان الإمكان الخارجي ـ هو أن يعلم ثبوت ذلك في الخارج ـ كان هذا باطلا لوجهين: —

أحدهما: أنه يلزمكم أن تكون الجامدات لا توصف بأنها لاحية ولا ميتة ولا ناطقة ولا صامتة ، وهو قولكم ـ لكن هذا اصطلاح بحض ـ والا تصفوا هذه الجادات بالموت والصمت . وقد جاء القرآن بذلك . قال تعالى : ( والذين يدعون من دون الله لا يخلقون شيئاً وهم يخلقون أموات غير أحياء وما يشعرون أيان يبعثون) فهذا في م الاصنام ، وهي من الجمادات وقد وصفت بالموت ، والعرب تقسم الارض الى الحيوان والموتان .

قال أهل اللغة : المُوَتان بالتحريك خلاف الحيوان ، يقال : اشتر الموتان ولا تشتر الحيوان ، أى اشتر الأرض والدور ؛ ولا تشتر الرقيق والدواب ؛ وقالوا أيضاً : الموات ما لا روح فيه .

فإن قبل : فهذا إنما يسمى مواتاً باعتبار قبوله • للحياة • التي هي إحيساء الارض: قبل وهذا يقتضى أن الحياة أعم من حياة الحيوان، وأن الجماد يوصف بالحياة . إذا كان قابلا للزرع والعارة ؛ والحرس صند النطق ، والعرب تقول

و لبن أخرس ، أى خائر لا صوت لدنى الإناء ، و و و صحابة خرساء ، ليس فيها
 رعد ولا برق ، و وعلم أخرس ، إذا لم يسمع له فى الحبل صوت صدى ،
 ويقال : «كتيبة خرساء ، قال أبو عبيدة : هى التي صمت من كثرة الدروع
 ليس لها فقاقع .

وأبلغ من ذلك الصمت والسكوت ؛ فإنه يوصف به القادر على النطق ، إذا تركه ؛ بخلاف الحرس فإنه عجز عن النطق · ومع هذا فالعرب تقول : • ما له صامت ولا ناطق ، فالصامت الذهب والفضة ، والناطق الإبل والغنم ، فالصامت من اللبن الحائر ، والصموت الدوع التي صمت اذا لم يسمع لها صوت .

ويقونون: دابة عجاء وخرساء لما لا تنطق، ولا يمكن منها النطق في العادة ومنه قول النبي صلى الله عليه وسلم: « العجاء جبار » وكذلك في « العجاء تقول العرب: عمى الموج يعمى عما أذا رمى القذف والزبد ؛ و « الاعميان » السيل ، والجمل الهائج. وعمى عليه الامر أذا التبس ، ومنه قوله تعالى: ( فعميت عليه الانباء يومئذ).

وهذه الامثلة قديقال في بعضها انه عدم مايقبل المحل الإقصاف به كالصوت؛ ولكن فيها ما لا يقبل كوت الاصنام.

الثانى: أن الجامدات يمكن اقصافها بذلك ، فان الله سبحانه قادر أن يخلق في الجمادات حياة ، كما جمل عصى موسى حية تبتلع الحبال والعصى ـ واذا كان

في إمكان العادات: كان ذلك مما قد علم بالتواتر ـ وأنتم أيضاً قائلون به في مواضع كثيرة . واذا كان الجمادات يمكن اتصافها بالحياة و توابع الحياة ثبت أن جميع الموجودات يمكن اتصافها بذلك، فيكون الحالق أولى بهذا الإمكان . وان عنيتم الإمكان الذهني ـ وهو عدم العلم بالإمتناع ـ فهذا حاصل فى حق الله ، فإنه لا يعلم امتناع اتصافه بالسمع والبصر والكلام ،

(الوجه السادس) أن يقال: هب أنه لا بد من العلم بالإمكان الحارجى، فإمكان الوصف للشيء يعلم تارة بوجوده له، أو بوجوده لنظيره، أو بوجوده لما هو الشيء أولى بذلك منه.

ومعلوم أن الحياة والعلم ، والقدرة والسمع ، والبصر والسكلام : ثابت الموجودات المخلوقة ، وبمكن لها . فإمكانها للخالق تعالى أولى وأحرى ، فإنها صفات كال . وهو قابل للاتصاف بالصفات ، وإذا كانت ممكنة في حقه فلو لم يتصف بها لا تصف بأصدادها .

(الوجه السابع) أن يقال : مجرد سلب هذه الصفات نقص لذاته سواء سميت عمى ، وسمما ، و بكما ، أولم تسم والعلم بذلك ضرورى، فأما اذا قدرنا موجودين أحدهما يسمع ، ويبصر ، ويتكلم ، والآخر ليس كذلك : كان الآول أكل من الشانى .

ولهذا عاب الله سبحانه من عبد ما تنتني فيه هذه الصفات ؛ فقال تعالى عن

ابراهيم الحليل: (لم تعبد ما لم يسمع، ولا يبصر، ولا يغنى عنك شيئاً ؟) وقال أيضاً فى قصته: ( هَلُ يَسَتَمَعُونَكُم ايضاً فى قصته: ( هَلُ يَسَتَمَعُونَكُم ايضاً فى قصته: ( هَلُ يَسَتَمَعُونَكُم ايضاً فى قصته: ( هَلُ يَسَتَمَعُونَكُم الدَّ تَدْعُونَ أَوْ يَنْفُونَ أَوْ يَنْفُرُونَ ؟ قَالُوا : بَلْ وَجَدْنَا آ بَاءَنَا كَذَلِكَ يَفُعلُونَ إِذْ تَدْعُونَ أَوْ يَنْفُرُونَ وَآبَاؤُكُم الْأَقَدُمُونَ فَإِنْهُمْ عَدُولًا إِلاَّ رَبَّ العالمين) قال: أَفَرَأَيْتُمْ مَا كُنْتُمْ تَعْبُدُونَ وآبَاؤُكُم الْأَقَدُمُونَ فَإِنْهُمْ عَدُولًا إِلاَّ رَبَّ العالمين)

وكذلك فى قصة موسى فى العجل: ﴿ أَلَمْ يَرُوا أَنَهُ لَا يُكَلِّمُهُمْ وَلَا يَهُدِيهِمْ سَيلًا؟ اتَّخَذُوهُ وَكَانُوا ظالمين). وقال تعالى. ﴿ وَضَرَبُ اللهُ مَثَلاً رَجُلَيْن إَحْدُهُمَا أَبْكُمُ لَا يَقْدِرُ عَلَى شِيءٍ ، وهُوكَلَّ عَلَى مَوْلاًهُ ، أَيْنَما يُوجَّهُهُ لا يَأْت بِخِيرٌ. هَلَّ يَسْتَوَي هُو وَمَنْ يَأْمَرُ بالعِدْل وَهُو عَلَى صِراطٍ مُسْتَقيم)؟!

فقابل بين الآبكم العاجز ، وبين الآمر بالعــــدل : الذي هو على صراط مستقيم .

## التوحيُّد في العبَّادات

وأما الآصل الشــانى ( وهو التوحيد فى العبادات) المتضمن للإيمان بالشرع والقدر جيماً .

فنقول: لا بد من الإيمان بخلق الله وأمره ، فيجب الإيمان بأن الله خالق كل شيء وربه ومليكه ، وأنه على كل شيء قدير ، وأنه ما شاء كان وما لم يشأ لم يكن ، ولا حول ولا قوة إلا بالله .

وقد علم ماسيكون قبسل أن يكون ، وقدر المقادير وكتبها حيث شاء ، كا قال تعالى : (أَلَمْ تَعَلَمُ أَنَّ اللهُ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَاءِ والْأَرْضِ؟ إِنَّ ذَلِكَ فِي كَتَابٍ، انَّ ذَلِكَ عَلَى الله يسير ).

وفى الصحيح عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال : • ان الله قدر مقادير الحلائق قبـل أن يخلق السموات والآرض بخمسين ألف سنة وكان عرشه على المـاه • .

ويجب الإيمان بأن الله أمر بعبادته وحده لاشريك له ، كما خلق الجن والإنس لعبادته ، وبذلك أرسل رسمله ، وأنزل كتبه ، وعبادته تتضمن كال الذل والحب له ، وذلك يتضمن كال طاعتـــه (من يُطع الرُّسولُ فقد أطاع الهُ ).

وقد قال تعالى: (وما أَرْسَلْنَا مِنْ رَسُولِ إِلاَّ لِيُطاعَ بِاذِنِ اللهَ )وقال تعالى: ( إِنْ كُنتُمْ تُحبُّونُ اللهَ فاتبَعوني يُحبِبُكُ اللهُ ، ويَغْفُرُ لَـكُمْ ذُنُوبَكُم ) وقال تعالى : ( واسأَلُ مَنْ أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكُ مِنْ رُسُلنا أَجَعَلْنا مِنْ دُونِ الرَّحْنِ آلْمَةً يُعبَدون؟ ) ( وما أَرْسَلْنا مِنْ قَبْلُكِ مِنْ رَسُولِ الا نُوجِي إَلَيْهِ أَنَّهُ لا إِلهَ إِلاَّ أَنَا فاعبُدون ) .

وقال تعالى : (شَرَعَ لَـكُم مِنَ الدِّينِ مَا وصَّىٰى بِهِ نُوحاً ، والَّذِي أَوْحَيْنا إلَيْكَ ، وَمَا وَضَّينا بِهِ إِبِراهِ مِم وموسى وعيسى : أَنْ أَقيمُوا الدِّينَ ولا تَتَفَر ثُوا فِيه كَبْرَ عَلَى المُشْرِكِينَ مَا تَدَعُوهُ إليه) وقال تعالى : (يَا أَيَّهَا الرُّسُلُ كُلُوا مِنَ الطَّيئاتِ وَاعْمَلُوا صَالحاً (فِي بَمَا تَمْمَلُونَ عَلِيم، وان هذه أَمْتكم أَمَة واحدة وأَنَا رَبُّكُم فَاتَقُون) فأمر الرسل باقامة الدين وأن لا يتفرقوا فيه .

ولهذا قال الني صلى الله عليه وسلم فى الحديث الصحيح : • انا معاشر الانبياء ديننا واحد ، والانبياء اخوة لعلات ، وان أولى الناس بابن مريم لآنا ؛ انه ليس بيني وبينه نبي » .

وهذا الدين هو دين الإسلام، الذي لا يقبل الله ديناً غيره، لا من الأولين ولا من الآخرين ، فإن جميع الآنبياء على دين الإسلام ، قال الله تعالى عن نوح ( واثلُ عَلَيْهُمْ نِباً نُوحِ إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ يَا قُومِ إِنْ كَانَ كُبُرَ عَلَيْنَكُمْ مَقَامي و تذكيري بآيات اللهِ فَعَلَىٰ اللهِ تَوكَّلُتُ فأجعوا أَمُرُكُمُ وشُركاتِكُم ) الى قوله : ( وأمِرتُ أَنْ اكونَ مِنَ المُسلمين ) .

وقال عن ابراهيم : (ومَنْ يَرْغَبُ عَنْ مِـلَّةِ إِبراهِيم إِلاَّ مَنْ سَفَهُ نَفْسَه؟) إِلَى قوله ؛ (إِذْ قَالَ لَهُ رَبَّهُ أَسْلِمْ قَالَ أَسْلَتُ لِرُبُّ العَالَمِين) الى قوله : (فلا تَمُؤْنُ َ إِلاَّ وَأَنْتُمْ مُسْلِمُون).

وقال عن موسى : (وقال موسى : يا قوم إِنْ كُنتُمْ آمَنَتُمْ بِاللهِ فَعَلَيهِ تُوكَّلُوا إِنْ كُنتُم مُسْلِمِن ) وقال في خبر المسيح : (وإذْ أَوْحَيْت إلى الحواريّين أَنْ آمنوا بي وبرسولي قالوا آمناً واشهد بأنّنا مُسْلِمون ).

وقال فيمن تقدم من الانبياء : (يحكم بها الندُّونَ الَّذينَ أَسْلَمُوا للَّذينَ هَادُوا وقال عن بلقيس أنها قالت : ( ربَّ إنِّي ظَلَنْتُ نفْسي وأَسْلَنْتُ مَع سُلَيَّان لِله ربُّ العالمين).

فالإسلام يتضمن الاستسلام لله وحده ؛ فمن استسلم له ولغيره كان مشركا ومن لم يستسلم له كان مستكبراً عن عبادته ، والمشرك به والمستكبر عن عبادته كافر ، والإستسلام له وحده يتضمن عبادته وحده ، وطاعته وحده .

فهذا دين الإسلام الذي لا يقبل الله غيره ؛ وذلك إنما يكون بأن يطاع كل وقت ، بفعل ما أمر به في ذلك الوقت ؛ فاذا أمر في أول الآمر باستقبال

الصخرة ، ثم أمرنا ثانياً باستقبال الكعبة : كان كل من الفعلين حين أمر به داخلا في الإسلام .

فالدين هو الطاعة والعبادة له فى الفعلين ؛ وانمسا تنوع بعض صور الفعل وهو وجه المصلى ، فكذلك الرسل دينهم واحد وان تنوعت الشرعة والمنهاج ، والوجه والمنسك ؛ فان ذلك لا يمنع أن يكون الدين واحداً ، كالم يمنع ذلك فى شريعة الرسول الواحد .

والله تعالى جعل من دين الرسل: أن أولهم يبشر بآخرهم ويؤمن به ، وآخرهم يبشر بآخرهم ويؤمن به ، وآخرهم يبشدق بأولهم ويؤمن به ، قال الله تعالى ، ( وإِذْ أَخَذَ اللهُ مِيثَاقَ النَّبِينَ للسا آتيتُكُم من كتاب وحكمة ، ثم جَاءَكُم رسول مصدَّق لما مَعَكُم لَتُوْمِئنَ بِهِ فَلَا تَشْتُكُم فَالَ : أَقُرْدُنَا . قال : وَلَتَنْصُرْنَهُ ، قَالَ : أَقُرْدُنا . قال : فاشهدُوا وأَنَا مَعَكُم مِنْ الشَّاهِدِين ) .

قال ابن عباس: لم يبعث الله نبياً إلا أخذ عليه الميثان، لأن بعث محمد وهو حى ليؤمنن به ولينصرنه، وأمره أن يأخذ الميثاق على أمته، لتن بعث محمد وهم أحياء ليؤمنن به ولينصرنه، وقال تعسسالى: (وأَنْزَلْنَا اللَّكَ الكتابَ بالحق مُصَدِّقًا لمَا بَيْن يَدَيْهِ مِنَ المِكتَابِ ، ومُهَيّمناً عَلَيْه ، فاحكمُ بينَهُمْ بما أَنْلَ الله ، ولا تَنتَبعُ أهواءُ هُم عُمَّا جاءَكَ مِنَ الحق ، لَكُلُ جَعَلْنَا مِنْكُم بُوزَعَةً وَمِنْها جا).

وجعل الإيمان متلازما ٬ وكفر من قال : انه آمن ببعض وكفر ببعض

قال الله معالى: ( إِنَّ الَّذِينَ يَكُفُرُونَ بِاللهِ وُرُسِلِهِ ، وَيُرِيدُونَ أَنْ يُفَرَّقُوا بَيْنَ اللهِ ورُسُله ، ويُرِيدُونَ أَنْ يَتَخِذُوا بَيْنَ وَرُسُله ، ويُرِيدُونَ أَنْ يَتَخِذُوا بَيْنَ وَلَكَ سَيلا: أُولئكَ مُمُ الكَافِرُونَ حَقّاً ) وقال تعالى: (أَفْتَوْمُنُونَ بِبَعضِ الكتابِ وَتَكفرونَ بِبَعضٍ الكتابِ وتتكفرونَ بِبَعضٍ الكتابِ وتتكفرونَ بِبَعضٍ الكتابِ وتتكفرونَ بِبَعْضٍ ؟ فَنَا جزاءُ مَنْ يَفْعَلُ ذلكَ مُنكم إلاّ خِرْيَ فِي الحياةِ الدَّنِيا ويَوْمَ القيامة يُردُّونَ إِلَى أَشَدُّ العَذَابِ ) إلى قوله: (تعملون) .

وقد قال لنا: (قولو آآمنا بالله وما أنزل الينا وما أنزل الى ابر اهيم واسمعيل واسحق ويعقوب والاستباط ، وما أوتى موسى وعيسى ، وما أوتى النيسون من ربهم لا نفرق بين أحد منهم ونحن له مسلون ، فان آمنوا بمشل ما آمنتم به فقد اهتدوا وان تولوا فاتما هم فى شقاق فسيكفيكهم الله وهو السميع العليم ) .

فأمرنا أن نقول: آمنا بهذاكله ، وتحن له مسلون ، فن بلغته رسالة محمد صلى الله عليه وسلم فلم يقر بما جاء به لم يكن مسلماً ، ولا مؤمنـــا ؛ بل يكون كافراً وان زعم أنه مسلم أو مؤمن .

كا ذكروا أنه لمسا أنزل الله تعالى: (ومن يبتنع غير الاسلام ديناً فلن يقبل منه وهو فى الآخرة من الحاسرين) قالت اليهود والنصارى: فنحن مسلمون: فأنزل الله: (ولله على الناس حج البيت من استطاع اليه سبيلا) فقالوا: لا نحج فقال تعالى: (ومن كفر فان الله غنى عن العالمين).

فان الاستسلام لله لا يتم الا بالاقرار بماله على عباده من حج البيت إكما

قال صلى الله عليه وسلم : • بنى الإسلام على خس : شهادة أن لا إله إلا الله وأن محداً رسول الله ، وإقام الصلاة وإيتاء الزكاة ، وصوم رمضان وحج البيت، .

ولهذا لمساوقف النبي صلى الله عليه وسلم بعرفة أنزل الله تعالى : ( اليسوم أكملت لكم دينكم ، وأتممت عليكم نعمتى ، ورمنيت لكم الاسلام ديناً ) .

وقد تنازع الناس فيمن تقدممن أمة موسى وعيسى ، هل همسلون أم لا؟ • وهو نزاع لفظى • فان الإسلام الحاص الذى بعث الله به محمداً صلى الله عليه وسلم ، المتضمن لشريعة القرآن : ليس عليه الاأمة محمد صلى الله عليه وسلم ، والإسلام اليوم عد الاطلاق يتناول هذا ، وأما الاسلام العام المتناول لكل شريعة بعث الله بها نبياً فانه يتناول اسلام كل أمة متبعة لنبى من الأنبياء .

ورأس الإسلام مطلقاً شهادة أن لا إله إلاالله ، وبها بعث جميع الرسل ، كا قال تعالى : ( ولقد بعثنا فى كل أمة رسولا أناعبدوا الله واجتنبوا الطاغوت) وقال تعالى : ( وما أرسلنا من قبلك من رسول إلا نوحى إليه أنه لا إله إلا أنا فاعبدون) وقال عن الخليل : ( وإذ قال ابراهيم لا يه وقومه اننى براه مما تعبدون إلا الذى فعطر فى فانه سيهدين وجعلها كلة باقية فى عقبه لعلهم يرجعون) وقال تعالى عنه : (أفرأيتم ماكنتم تعبدون أنتم وآباؤكم الاقدمون ؟ فأنهم عدو لى إلا رب العالمين) وقال تعالى : ( قد كانت لسكم أسوة حسنة فى ابراهيم والذين معه إذ قالوا فقومهم إنا برآء منكم ومما تعبدون من دون اقد كفرنا بكم وبدا بينسا و بينكم

العداوة والبغضاء أبدآ حتى تؤمنوا باقه ) وقال ( واسأل من أرسـلنا من قبلك من رسلنا أجملنا من دون الرحمن آلهة يعبدون)؟.

وذكر عن رسله :كنوح ، وهود ، وصالح ، وغيرهم أنهم قالوا لقسومهم : (اغبدوا الله ما لكم من اله غيره) وقال عن أهل الكهف : (انهم فتية آمنوا بربهم وزدناهم هدى ، وربطنا على قلوبهم اذ قاموا فقالوا ربنا رب السموات والارض لن ندعو من دونه الها لقد قلنا اذا شططا )الى قوله : (فرز أظلم بمن افترى على الله كذبا).

وقد قال سبحانه : (ان الله لا يغفر أن يشرك به ويغفر ما دون ذلك لمن يشاه) ذكر ذلك في موضعين من كتابه .

وقد بين فى كتابه الشرك بالملائكة، والشرك بالانبياء والشرك بالكواكب، والشرك بالاستام، وأصل الشرك الشيطان فقال عن النصارى: (اتخذوا أحبارهم ورهبانهم أرباباً من دون الله والمسيح بن مريم، وما أمروا الا ليعبدوا الها واحداً لا اله الا هو سبحانه عما يشركون) وقال تعالى: ( واذ قال الله ياعيسى بن مريم أأنت قلت للناس اتخذونى وأى الهين من دون الله ؟ قال: سبحانك ما يكون لى أن أقول ما ليس لى بحق، ان كنت قلته فقد عليته قمل ما فى نفسى ولا أعلم ما فى نفسك انك أنت علام النيسوب، ما قلت لهم الا ما أمرتى به أن اعبدوا الله ربى وربكم) وقال تعالى: ( وما كان لبشر أن يؤتيه أمرتى به أن اعبدوا الله ربى وربكم) وقال تعالى: ( وما كان لبشر أن يؤتيه

الله الكتاب والحسكم والنبوة ثم يقول للناسكونوا عباداً لى من دون الله ) الى قوله: (ولا يأمركم أن تتخذوا الملائكة والنبيين أرباباً أيأمركم بالكفر بعد اذ انتم مسلمون)؟ فبين أن اتخاذ الملائكة والنبيين أرباباً كفر.

ومعلوم أن أحداً من الخلق لم يزعم أن الانبياء ، والاحبار ، والرهبان ، والمسبح بن مريم ، شاركوا الله في خلق السموات والارض .

بل ولا زعم أحد مر الناس أن العالم له صافعان متكافئان في الصفات والافعال .

بل ولا أثبت أحد من بني آدم إلها مساوياً لله في جميع صفائه .

بل عامة المشركين بالله: مقرون بأنه ليس شريكه مثله ، بل عامتهم يقرون أن الشريك مملك ، أو كوكباً ، أو صنما بكاكان مشركوا الشريك مملوك له ، سواءكان ملكا ، أو نبياً ، أو كوكباً ، أو صنما بكاكان مشركوا العرب يقولون في تلبيتهم : •لبيك لا شريك لك ، الا شريكا هو لك ، مملكه وما ملك ، فأكمل رسول الله صلى الله عليه وسلم بالتوحيد وقال : • لبيك الملهم لبيك ، لبيك لا شريك لك لبيك ، أن الحمد والنعماة لك والملك ، لا شريك لك لبيك ، أن الحمد والنعماة لك والملك ، لا شريك لك .

وقد ذكر أرباب المقالات: ما جمعوا من مقالات الأولين والآخرين، في الملل والنحل، والآراء والديانات، فلم ينقلوا عن أحد اثبات شريك مشارك له في خلق جميع المخلوقات، ولا مماثل له في جميع الصفات؛ بل مرب أعظم ما تقلوا في ذلك قول الثنوية الذين يقولون بالاصلين «النور» و «الظلمة» ، وأن النور خلق الحير ، والظلمة خلقت الشر .

نم ذكروا لهم في الظلمة قولين :

أحدهما: أنها محدثة ، فتكون من جملة المخلوقات له .

والثانى : أنها قديمة ، لكنها لم تفعمل إلا الشر ، فكانت ناقصة فى ذاتهما وصفاتها ومفعولاتها عن النور .

وقد أخبر سبحانه عن المشركين من اقرارهم بأن الله خالق المخلوقات ما بينه في كتابه فقال: (ولن سألتهم من خلق السموات والارض ليقولون الله ، قل أفرأيتم ما تدعون من دون الله ان أرادنى الله بعضر هل هن كاشفات ضره ؟ أو أرادنى برحمة هل هن محسكات رحمته ؟ قل حسبي الله عليه يتوكل المتوكلون) وقال تعالى: (قل لمن الارض ومن فيها ان كنتم تعلمون ؟ سيقولون لله: قل أفلا تذكرون ؟ قل من رب السموات السبع ورب العرش العظيم ؟ سيقولون لله قل أفلا تنقون ؟) الى قوله (فأنى تسحرور ن ؟) الى قوله (ما اتخذ الله من ولد وما كان معه من إله ، إذا لذهب كل إله بما خلق ولعلا بمضهم على بعض سبحان الله عما يصفون) ، وقال : (وما يؤمن أكثرهم بالله على بعض سبحان الله عما يصفون) ، وقال : (وما يؤمن أكثرهم بالله ولا وه مشركون).

وبهذا وغيره : يعرف ما وقع من الغلط في مسمى التوحيد ، فإن عامة

المتكلمين الذين يقررون التوحيد فى كتب الكلام والنظر: غايتهم أن يجعلوا التوحيد ثلاثة أنواع

فيقولون: هو واحد في ذاته لا قسيم له ، وواحد في صفاته لا شبيه له ، وواحد في أفعاله لا شريك له .

وأشهر الآنواع الثلاثة عندهم هو الثالث ، وهو د توحيد الآفعال ، وهو أن خالق العالم واحد ، وهم يحتجون على ذلك بما يذكرونه من دلالة التمانع وغيرها ، ويظنون أن هذا هو التوحيد المطلوب ، وأن هذا هو معنى قولنا لا إله إلا الله ، حتى قد يجعلوا معنى الإلهية القدرة على الإختراع ،

ومعلوم أن المشركين من العرب الذين بعث اليهم محمد صلى الله عليه وسلم أولا: لم يكونوا يخالفونه في هذا ، بل كانوا يقرون بأن الله خالق كل شيء ، حتى انهم كانوا يقرون بالقدر أيضاً ، وهم مع هذا مشركون .

فقد تبين أن ليس في العالم من ينازع في أصل هذا الشرك ؛ ولكن غاية ما يقال: إن من الناس من جعل بعض الموجودات خلقاً لغير الله ، كالقدرية وغيرهم ؛ لكن هؤلاء يقرون بأن الله خالق العباد وخالق قدرتهم ، وإن قالوا: انهم خلقوا أفعالهم .

وكذلك أمل الفلسفة والعلبع والنجوم، الذين يجعلون أن بعض المخلوقات مبدعة لبعض الآمور ، هم مع الإقرار بالصائع يجعلون هذه الفاعلات مصنوعة مخلوقة ، لا يقولون انها غنية عن الخالق مشاركة له فى الحلق ، فأما من أنكر الصانع فذاك جاحد معطل للصانع ، كالقول الذى أظهر فرعون .

والكلام الآن مع المشركين بالله ، المقرين بوجوده ، فإن هذا التوحيد الذى قرروه لا ينازعهم فيه هؤلاه المشركون ، بل يقرون به مع انهم مشركون ، كما ثبت بالكتاب والسنة والإجماع ، وكما علم بالإضطرار من دين الإسلام .

وكذلك • النوع الثانى ، — وهو قولهم : لا شبيه له فى صفاته — فإنه ليس فى الامم من أثبت قديماً بمسائلا له فى ذاته سواء قال انه يشاركه . أو قال : انه لا فعل له ؛ بل من شبه به شيئاً من مخلوقاته فإنما يشبهه به فى بعض الامور .

وقد علم بالعقل امتناع أن يكون له مثل فى المخلوقات يشاركه فيما يجب أو يجوز أو يمتنع عليه ؛ فإن ذلك يستلزم الجمع بين النقيضين كما تقدم .

وعلم أيضاً بالعقل أن كل موجودين قائمين بأنفسهها فلا بد بينهما من قدر مشترك كاتفاقهما فى مسمى الوجود ، والقيام بالنفس ، والدات ونحوذلك ، فإن ننى ذلك يقتضى التعطيل المحض ، وانه لا بد من اثبات خصائص الربوبية ، وقد تقدم الكلام على ذلك .

ثم إن الجهمية من المعتزلة وغيرهم أدرجوا ننى الصفات فى مسمى التوحيد ، فصار من قال: ان لله علماً أو قدرة ، أو انه يرى فى الآخرة ، أو ان القرآن كلام الله منزل غير مخلوق يقولون: انه مشبه ليس بموحد . وزاد عليهم غلاة الفلاسفة والقرامطة ، فنفوا أسماءه الحسنى ، وقالوا : من قال إن الله عليم قدير ، عزيز حكيم : فهو مشبه ليس بموحد .

وزاد عليهم غلاة الغلاة وقالوا: لا يوصف بالننى ولا الإثبات ؛ لآن فى كل منهما تشيهاً له ، وهؤلاه كلهم وقعوا من جنس التشيه فيها هو شر بما فروا منه ، فإنهم شبهوه بالممتنصات ، والمعدومات ، والجـــادات ، فرارا من تشيبهم — بزعهم — له بالاحياء .

ومعلوم أن هذه الصفات الشابتة لله لا تثبت له على حد ما يثبت لمخلوق أصلا ، وهو سبحانه وتعالى ليس كمثله شيء لا فى ذاته ، ولا فى صفاته ، ولا فى أفعاله ، فلا فرق بين اثبات الدات واثبات الصفات ؛ فإذا لم يكن فى اثبات الدات اثبات عائلة له فى ذلك ، الدات اثبات عائلة له فى ذلك ، فصار هؤلاء الجهمية المعطلة يجعلون هذا توحيداً ، ويجعلون مقابل ذلك التشبيه ويسمون تفوسهم الموحدين .

وكذلك والنوع الشالث، وهو قولم : هو واحد لا قسيم له في ذاته ، أو لا جزء له ، أو لا بعض له ، لفظ بحمل ، فإن الله سبحانه أحد صمد ، لم يلد ولم يولد ، ولم يكن له كفوآ أحد ، فيمتنع عليه أن يتفرق ، أو يتجزأ أو يكون قد ركب من أجزاء ، لكنهم يدرجون في هذا اللفظ نفي علوه على عرشه ، ومباينته لحلقه ، وامتيازه عنهم ، ونحو ذلك من المعانى المستلزمة لنفيه و تعطيله ، و يجعلون ذلك من التوحيد .

فقد تبين أن ما يسمونه توحيداً : فيمه ماهو حق ، وفيه ما هو باطل، ولو كان جيعه حقاً ؛ فإن المشركين اذا أقروا بذلك كله لم يخرجوا من الشرك، الذى وصفهم به فى القرآن ، وقاتلهم عليه الرسول صلى الله عليه وسلم ؛ بل لا بد أن يعترفوا أنه لا اله الا الله .

وليس المراد (بالإله) هو القادر على الاختراع، كما ظنه من ظنه من أثمة المتكلين ، حيث ظن أن الإلهية هى القدرة على الاختراع دون غيره ، وأن من أقر بأن الله هو القادر على الاختراع دون غيره فقد شهد أن لا إله إلاهو .

فإن المشركين كانوا يقرون بهذا وهم مشركون كما تقدم بيانه ، بل الإله الحق هو الذى يستحق بأن يعبـــد ، فهو إله بمعنى مألوه ؛ لا إله بمعنى آله ؛ والتوحيد أن يعبد الله وحده لا شريك له ، والإشراك أن يجعل مع الله الها آخر .

واذا تبين أن غاية ما يقرره هؤلاه النظار؛ أهل الإثبات للقدر، المنتسبون الى السنة انما هو توحيد الربوبية، وان الله رب كل شى، ، ومع هذا فالمشركون كانوا مقرين بذلك مع أنهم مشركون.

وكذلك طوائف من أهل التصوف ، والمنتسبين الى المعرفة ، والتحقيق والتوحيد : غاية ما عندهم من التوحيد هو شهود هذا التوحيد ، وأن يشهد أن الله ربكل شيء ، ومليكة وخالقه ، لا سيما اذا غاب العمارف بموجوده عن وجوده ، وبمشهوده عن شهوده وبمعروفه عن معرفته ، ودخل فى فناء توحيد الربوبية بحيث يفنى من لم يكن ، ويبقى من لم يزل ، فهمذا عندهم الغاية التى لاغاية وراءها .

ومعلوم أن هذا هو تحقيق ما أقر به المشركون من التوحيد ، ولا يصير الرجل بمجرد هذا التوحيد مسلماً ، فضلا عن أن يكون ولياً فه ، أو من سادات الاولياء .

وطائفة من أهل التصوف والمعرفة: يقررون هذا التوحيد مع إثبات الصفات، فيفنون في توحيد الربوبية مع إثبات الحالق للعالم، ألمباين لمخلوقاته، وآخرون يضمون هذا الى نني الصفات، فيدخلون في التعطيل مع هذا، وهذا شر من حال كثير من المشركين.

وكان جهم ينني الصفات ويقول بالجبر ، فهذا تحقيق قول جهم ، لكنه اذا أثبت الآمر والنهى ، والثواب والعقاب : فارق المشركين من هذا الوجه لكن جهما ومن اتبعه يقول بالإرجاء ؛ فيضعف الآمر والنهى ، والشواب والعقاب عنده .

والنجارية والضرارية وغيرهم: يقربون من جهم فى مسائل القدر والإيمان مع مقاربتهم له أيضاً فى ننى الصفات . والكلابية والاشعرية: خير من هؤلاء في باب الصفات ، فإنهم يثبتون لله الصفات العقلية ، وأتمتهم يثبتون الصفات الحنبرية في الجملة ، كما فصلت أقوالهم في غير هذا الموضع.

وأما في باب القدر ، ومسائل الاسماء والاحكام ، فأقوالهم متقاربة .

والكلابية هم أتباع أبي محمد عبدالله بن سعيد بن كلاب ، الذى سلك الاشعرى خطته

وأصحاب ابن كلاب كالحارث المحاسبى ، وأبي العباس القلانسى ونحوهما . خير من الاشعرية فى هذا وهذا ، فكلما كان الرجل الى السلف والائمة أقرب كان قوله أعلى وأفضل .

والكرامية قولهم في الإيمان قول منكر ، لم يسبقهم اليه أحد ، حيث جعلوا الإيمان قول اللسان ، وإن كان مع عدم تصديق القلب ، فيجعلون المنافق مؤمناً ، لكنه يخلد في النار فالفوا الجماعة في الاسم دون الحسكم وأما في الصفات والقدر والوعيد فهم أشبه من أكثر طواتف الكلام التي في أقوالها منافة للسنة .

وأما المعتزلة فهم ينفون الصفات ويقاربون قول جهم ، لكنهم

<sup>(</sup>١) يقصد التقارب بين الأشاعرة والكلابسة .

ينفون القدر؛ فهم وأن عظموا الامر والنهى ، والوعد والوعيد؛ وغلوفيه؛ فهم يكذبون بالقدر ، ففيهم نوع من الشرك من هذا البساب ، والإفرار بالامر والنهى والوعد والوعيد مع إنكار القدر خير من الإقرار بالقدر مع إنكار الامر والنهى والوعد والوعيد .

ولهذا لم يكن فى زمن الصحابة والتابعين من يننى الامر والنهى ، والوعد والوعيد وكان قد نبغ فيهم القسدرية ، كما نبغ فيهم الحوارج: الحرورية، وانما يظهر من البدع أو لا ما كان أخنى ، وكلما ضعف من يقوم بنور النبوة قوبت البدعة .

فهؤلاء المتصوفون ، الذين يشهدون الحقيقة الكونية مع اعراضهم عن الآمر والنهى : شر من القدرية المعتزلة ونحوهم : أولتك يشبهون المجوس وهؤلاء يشبهون المشركين ، الذين قالوا : (لَوْ شَاهُ اللهُ مَا أَشَرَكُنَا ولا آباؤنا ولا حرّمنا مِن شيء ) والمشركون شر من المجوس ،

فهذا أصل عظيم ، على المسلم أن يعرفه ، فإنه أصل الإسلام الذى يتعيز به أهل الإيمان من أهل الكفر ، وهو الإيمان بالوحدانية والرسالة : شهادة أن لا إله إلا الله ، وأن محداً رسول الله .

وقد وقع كثير من الناس في الإخلال بحقيقة هذين الأصلين ، أو أحدمما مع ظنه أنه في غاية التحقيق والتوحيد ، والعلم والمعرفة . فإقرار المشرك بأن الله ربكل شيء ، ومليكه وخالفه: لاينجيه من عدّاب الله ، ان لم يقترن به اقراره بأنه لا إله إلا الله ، فلا يستحق العبادة أحد إلا هو ؛ وأن محداً رسول الله ، فيجب تصديقه فيها أخبر ، وطاعته فيها أمر ، فلا بد من الكلام في هذين الاصلين :..

الأصل الأول و توحيد الإلهية ، فإنه سبحانه أخبر عن المشركين كما تقدم بأنهم أثبتوا وسائط بينهم و بين الله ، يدعونهم ويتخذونهم شفعاء بدون إذن الله ، قال تعالى : ( و يَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ الله مَا لا يَضُرُّهُمْ وَلاَ يَنَفُعُهُمْ ، و يَقُولُونَ : هؤلاء شُفَعًا وُنا عِنْدَ اللهِ ، قُلْ أَنْبُؤُونَ الله بِمُ لا يَعْسَلُمُ فِي السلواتِ وَلا فِي الأَرْضِ سَبْحانة و تَعْاللُ عَبَ الشَركُونَ ) فاخبر أن هؤلاء الذين اتخذوا هؤلاء شفعاء مشركون .

وقال تعالى عن مؤمن يسن (ومالي لا أَعْبُدُ الَّذِي فَطَرِفِي وَإِلَيْهِ بُرْجَعُون ؛ الْآعَيْدُ مِنْ دُوتِهِ آلِمَةً إِنْ يُرِدْنِ الرَّحْنُ بِضُرٌ لا تُغْنِ عَنِي شَفَاعَتُهُم شَيْتًا ولا يُنقدُون؟ إِنِي آمَنْتُ بِرَ بُكُمْ فَاسَمَعُون ) وقال تعالى : (ولقَدْ جِنْتُمُونًا فُرَادَىٰ كَمَا خَلَقْنَاكُم الْوَلَ مُرَةِ وتَركَنُم مَا خَوِلْنَاكُم وَراة ظُهُوركُم وَمَا نَرَىٰ مَعَكُم فُرَادَىٰ كَا خَلَقْنَاكُم الْوَلَ مُرَةً وتَركَنُم مَا خَوِلْنَاكُم وَراة ظُهُوركُم وَمَا نَرَىٰ مَعَكُم شَفَعَاتَهُ الدِّينَ ذَعْتُم أَنْهُم فِيمَ شَركاء وَقَال تعالى : (أَم اتَحَدُوا فَاخِير سبحانه عن شفعاتهم انهم زعموا انهم فيهم شركاء وقال تعالى : (أَم اتَحَدُوا مِن دون الله شفعاء قُلُ أَوْ لَوْ كَانُوا لا يَمْلَكُونَ شَيْئًا ولا يعقلون ؟ قُلْ لله الشفاعة عَيما لَهُ مُلكُ السَّمُواتِ وَالاَزْضِ ثُمَّ إليه ِ نُرجَعُون ) وقال تعالى : (ما لَـكُم مِنْ مِنْ

دونه من ولى ولا شفيع) وقال تعسالى: (وأندر به الذين يخافون أن يحشروا الى دبهم ليس لهم من دونه ولى ولا شفيع) وقال تعالى: (من ذا الذى يشفع عده إلا بإذنه ؟) وقال تعالى: (وقالوا اتخذ الرحن ولدا سبحانه بل عبدا مكرمون \* لا يسبقونه بالقول وهم بأمره يعملون \* يعلم مابين أيديهم وماخلفهم ولا يشفعون إلا لمن ارتضى وهم من خشيته مشفقون) وقال تعالى: (وكم من ملك فى السموات لا تغنى شفاعتهم شيئا إلا من بعد أن يأذن الله لمن شاء ويرضى) وقال تعالى: (قل ادعوا الذين زعتم من دون الله لا يملكون مثقال ذرة فى ولا تنفع الشفاعة عنده إلا لمن أذن له) وقال تعالى: (قل ادعوا الذين زعتم من دونه فلا يملكون كشف الضر عنكم ولا تحويلا ؛ أولتك الذين يدعون من دونه فلا يملكون كشف الضر عنكم ولا تحويلا ؛ أولتك الذين يدعون رمته ويخافون عذابه إن عذاب بينغون الى ربهم الوسيلة أيهم أقرب ويرجون رحته ويخافون عذابه إن عذاب بينغون الى ربهم الوسيلة أيهم أقرب ويرجون رحته ويخافون عذابه إن عذاب ربك كان عذوراً).

قال طائفة من السلف :كان قوم يدعون العزير والمسيح والملائكة فأنزل الله هذه الآية يبين فيها أن الملائكة والأنبياء يتقربون الى الله وبرجنون رحمته ويخافون عذابه .

ومن تحقيق التوحيد : أن يعلم أن الله تعالى أثبت له حقاً لا يشركه فيه علوق بكالعبـــادة والتوكل، والحزف والحشية، والتقوى. كما قال تعالى : (انا أنزلنا (لا تجعل مع الله إلها آخر فتقعد مذموما مخذولا) وقال تعالى : (انا أنزلنا

إليْكَ الكَتَابَ بِالْحَقَّ فَاعْبُدُ اللهُ عُنْلِصَاً لَهُ الدُّينَ ) وقال تعالى : (قُلْ إِنِّي أَمِرتُ أَنْ اعْبَدَ اللهُ مُخْلِصاً لَهُ الدَّينَ ) وقال تعالى: (قُلْ أَفَنَيْرَ اللهِ تأْمُرُ وَنِي أَعْبُدُ أَيُّهَا الجَاهِلُونَ؟) إلى قوله : (الشاكرين) وكل من الرسل يقول لقومه : (اعبُدُوا اللهُ مَا لَـكُمُ من إله غيره) .

وقد قال تعالى فى التوكل: (وعلى الله فتوكلوا ان كنتم مؤمنين) (وعلى الله فليتوكل المتوكلون) وقال الله فليتوكل المتوكلون) وقال تعالى: (ولو أنهم رضوا ما آتاهم الله ورسوله وقالوا حسبنا الله سيؤتينا الله من فضله ورسوله إنا الى الله راغبون).

فقال في الاتيان: (ما آتاهم الله ورسوله) وقال في التوكل: (وقالوا حسبنا الله) ولم يقل: ورسوله؛ لأن الإتيان هو الإعطاء الشرعى، وذلك يتضمن الإباحة والإحسلال، الذي بلغه الرسول، فأن الحلال ما أحله، والحرام ما حرمه والدين ما شرعه، قال تعالى: (وما آتاكم الرسول فخذوه وما نهاكم عنه فانتهوا).

وأما الحسب فهو الكانى والله وحده كافى عبده ، كما قال تعالى : (الذين قال لهم الناس ان الناس قد جمعوا لسكم فاخشوهم فزادهم إيماناً وقالوا حسبنا الله ونعم الوكبل) فهو وحده حسبهم كلهم ، وقال تعالى : (يا أَيّهُ النبيُّ حَسَبُكُ الله ومن اثيّعَكَ مِن المؤمنين هو الله ، فهو كافيكم كلسكم .

وليس المراد ان الله والمؤمنين حسبك ، كما يظنه بعض الغالطين ، اذ هو وحده كاف نبيه ، وهو حسبه ، ليس معه من يكون هو واياه حسباً للرسول ، وهذا في اللغة كقول الشاعر :

## ه فحسبك والضحاك سيف مهند ه

وتقول العرب: حسبك وزيداً درهم، أي يكفيك وزيداً جيماً درهم.

وقال فى الحوف والحشية والتقوى : (ومَنْ يُطِعِ اللهُ ورَسُولَهُ ويَخْسَ اللهُ ويَتُخْسَ اللهُ ويَتَقِهِ فَأُولِئكُ مُمُ الْفَارُونَ ) فأثبت الطاعة لله والرسول ، وأثبت الحشية والتقوى لله وحده ، كما قال نوح عليه السلىم : (الى لكم نذير مبين ، أن اعبدوا الله واتقوه وأطيعُون ) فجعل العبادة والتقوى لله وحده ، وجعل الطاعة للرسول ؛ فأنه من يطع الرسول فقد أطاع الله .

وقد قال تعالى: ( فلا تخشوا الناس واخشون ) وقال تعالى: ( فلا تخافوهم وحافون إن كنتم مؤمنين ) وقال الخليل عليه السلام: ( وكَيْفُ أَعَافُ مَا أَشْرَكْتُمْ ولا تَخْآفُون أَنَّكُمُ أَشْرَكُتُمْ بِاللهِ مَا أَمْ يَنزُل بِهِ عَلَيْتُمُ سلطاناً ؟ فأي الفريقَين أَحَق ولا تَخْآفُون أَنَّكُمْ أَشْرَكُتُمْ بِاللهِ مَا لَمْ يَنزُل بِهِ عَلَيْتُمُ سلطاناً ؟ فأي الفريقَين أَحَق بالأَمن إن كُنتُمْ تَعْلَمُون؟ الدين آمنُوا وَلَمْ يُلْبِسُوا إِيمائهُم بِظُلْم أُولئكَ لَهُمُ الآمن وَمْ مُهْتَدُون ).

وفى الصحيحين عن ابن مسعود أنه قال : لما نزلت هذه الآية شتى ذلك على أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسسلم ، وقالوا : وأينا لم يظلم نفسه ؟

فقال النبى صلى الله عليه وسلم : • إنما هو الشرك أو لم قسمعوا إلى قول العبد الصالح : ( فايلَّيَ فارْهَبُون ، وقال تعالى : ( فايلَّيَ فارْهَبُون ، وإيَّايَ فاتَّقُون ).

ومن هذا الباب أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يقول فى خطبته : • من يطع الله ورسوله فقـد رشد ، ومن يعصهما فإنه لا يصر إلانفسه ، ولن يضر الله شبئاً . ،

وقال: • وَلا تَقُولُوا مَا شَاهُ اللهُ وَشَاهُ مَحْدَ ، وَلَكُنْ قُولُوا مَا شَاهُ اللهُ ثم شاه محمد ، .

فنى الطاعة: قرن اسم الرسول باسمه بحرف الواو ، وفى المشيئة: أمر أن يُحمل ذلك بحرف ثم ، وذلك لآن طاعة الرسول طاعة لله ، فمن أطاع الرسول فقد أطاع الله ، وطاعة الله طاعة الرسول ، بخلاف المشيئة فليست مشيئة أحد من العباد مشيئة لله ، ولا مشيئة الله مستازمة لمشيئة العباد ، بل ما شاء الله كان ، وان لم يشأ الله .

الأصل الثاني :

حق الرسول صلى الله عليه وسلم .

فعلينا أن نؤمن به و نطيعه و نتبعه ، و نرصيه ونحبه و نسلم لحسكه ، وأمثال

ذلك، قال تعالى: (من يعلع الرسول فقد أطاع الله) وقال تعالى: (والله ورسوله أحق أن يرضوه) وقال تعالى: (قل ان كان آباؤكم، وأبناؤكم، وأخوانكم، وأزواجكم، وعشير تكم، وأموال اقترفتموها، وتجارة تخشون كمادها، ومساكن ترضونها: أحب اليكم من الله ورسوله، وجهاد في سبيله: فتر بصواحتى بأتى الله بأمره) وقال تعالى: (فلا وربك لا يؤمنون حتى يحكموك فيا شجر بينهم، ثم لا يجدوا في أنفسهم حرجاً مما قضيت ويسلموا تسليا) وقال تعالى: (قل ان كنتم تحبون الله فاتبعوني يحبكم الله) وأمثال ذلك.

## الإيمَان بِخَلق الله وأمرج

واذا ثبت هذا: فن المعلوم أنه يجب الإيمان بخلق الله وأمره: بقضائه وشرعه.

وأهل الضلال الخائضون فى القدر انقسموا إلى ثلاث فرق : مجوسية ، ومشركية ، وابليسية .

فالمجوسية: الذين كذبوا بقدر الله وان آمنوا بأمره ونهيه ؛ فغلاتهم أنكروا العلم والكتاب ، ومقتصدوهم أنكروا عموم مشيئته وخلقه وقدرته، وهؤلاءهم المعتزلة ومن وافقهم.

والفرقة الثانية: المشركية الذين أقروا بالقضاء والقدر، وأنكروا الأمر والنهى ، قال تعالى: (وقالُ الَذينَ أشركُوا لَوْ شَاءَ اللهُ ماأشركنا ولا آباؤُناً وُلاً حَرَّمْنا مِنْ شِيءٍ) فن احتج على تعطيل الامر والنهى بالقدر فهو من هؤلاء ، وهذا قدكثر فيمن يدعى الحقيقة من المتصوفة .

والفرقة الثالثة: وهم الإبليسية الذين أقروا بالأمرين ، لمكن جعلوا هذا متناقضاً من الرب — سبحانه وتعالى — وطعنوا فى حكمته وعدله ، كما يذكر ذلك عن إبليس مقدمهم ؛ كما نقله أهل المقالات ، ونقل عن أهل الكتاب. والمقصود أن هذا مما تقوله أهـــل الصلال؛ وأما أمل الهدى والفلاح؛ فيؤمنون بهذا وهذا، ويؤمنون بأن الله خالق كل شيء، وربه ومليكه، وما شاء كان وما لم يشأ لم يكن، وهو على كل شيء قدير ، وأحاط بكل شيء علماً، وكل شيء أحصاء في امام مبين .

ويتضمن هذا الأصلمن اثبات علم الله ، وقدرته ومشيئته ، ووحدانيته ودبوبيته ، وأنه خالق كل شيء ، وربه ومليكه: ما هو من أصول الإيمان .

ومع هذا فلا ينكرون ما خلقه الله من الاسباب، التي يخلق بها المسيات؛ كما قال تعالى : (حتى إِذَا أَفَلَتْ سَحَاباً ثقالاً شُقْناهُ لِبلدٍ مُيتِ ، فأَثْرَلنا به الماء ، فأخرَ جُنّا به مِنْ كلّ الثمَّراتِ ) وقال تعسالى : (يَهدي به الله مِنْ اتَّهَعَ رَضُوانه شُهُلُ السَّلام) وقال تعالى : (يُضل به كثيراً ويهدي به كثيراً) فأخبر أنه يفعل بالاسباب .

ومن قال: إنه يفعل عندها لا بها نقد خالف ما جاء به القرآن ، وأنكر ما خلقه الله من القسوى و الطبائع ، وهو شبيه بانكار ما خلقه الله من القسوى التي في الحيوان ، التي يفعل الحيوان بها ، مثل قدرة العبد ، كما أن من جعلها هي المبدعة لذلك نقد أشرك بالله وأضاف فعله إلى غيره .

وذلك أنه ما من سبب من الاسباب إلا وهو مفتقر إلى سبب آخر فى حصول مسببه ، ولابد من مانع يمنع مقتضاه ، إذا لم يدفعه الله عنه ، فليس فى

الوجود شيء واحد يستقل بفعل شيء إذا شاء الا الله وحده ، قال تعالى: ( وَمِنْ كُلُّ شِيءٍ خَلَقَنْ ا زَوْجَيْنِ لِعَلَكُمْ تَذَكُرُونَ) أي فتعلمون أن خالق الأزواج واحد .

ولهذا من قال: ان الله لا يصدر عنه الا واحد - لا ن الواحد لا يصدر عنه الا واحد - لا ن الواحد لا يصدر عنه الا واحد - كان جاهلا ، فإنه ليس فى الوجود واحد صدر عنه وحده شىء - لا واحد ولا اثنان - الاالله الذى خلق الازواج كلها بما تنبت الارض ومن أنفسهم وبما لا يعلمون .

فالنار التي خلق الله فيها حرارة لا يحصل الاحسراق الا بها ، و بمحل يقبسل الاحتراق ، فإذا وقعت على السمندل والساقوت ونحوهما لم تحرقهها ، وقد يطلى الجسم بما يمنع إحراقه .

والشمس الى يكون عها الشعاع لابد من جسم يقبل انعكاس الشعاع عليه ، فإذا حصل حاجز من سحاب أو سقف: لم يحصل الشعاع تحتمه ، وقد بسط هذا في غير هذا الموضع .

والمقصودها: أنه لابد من • الإيمان بالقدر ، فإن الإيمان بالقدر من تمام التوحيد ، كما قال ابن عباس : هو نظام التوحيد ، فمن وحد الله وآمن بالقدر تقض توحيده .

ولابد من الإيمان بالشرع ، وهو الإيمان بالأمر والنهى والوعد والوعيد، كا بعث الله بذلك رسله ، وأنزل كتبه ،

والإنسان مضطر الى شرع في حياته الدنيا ، فإنه لا يد له من حركة يجلتب بها منفعته ، وحركة يدفع بها مصرته ، والشرع هو الذى يميز بين الافعال التى تنقعه ، والآفعال التى تنشره ، وهو عدل الله فى خلقه ، ونوره بين عباده ، قلا يمكن الآدميين أن يعيشوا بلا شرع يميزون به بين ما يفعلونه ويتركونه .

وليس المراد بالشرع بجرد العدل بين النساس في معاملاتهم ، بل الإنسان المتفرد لا بدله من فعل وترك ، فإن الإنسان حمام حارث ، كا قال النبي صلى الله عليه وسلم ، أصدق الاسماء حارث وهمام ، وهو معني قولهم متحرك بالإرادات ، فإذا كان له إرادة قهو متحرك بها ، ولا بدأن يعرف ما يريده ، على هو تافع له أو متنار؟ وها يصلحه أو يفسده؟.

وهذا قد يعرف بعضه النباس بقطرتهم كما يعرفون انتفاعهم بالأكل والمشرب ، وكما يعرفون ما يعرفون من العلوم الضرورية بقطرتهم ، وبعضهم يعرفونه بالاستدلال الذي يهتدون به بعقولهم ، وبعضه لا يعرفونه إلا بتعريف الرسل وبيانهم لهم وهدايتهم لهم .

وفى هذا المقام تكلم الناس في أن الافعال هل يعرف حسنها وقبيحها بالعقل، أم ليس لها حسن و لا قبيح يعرف بالعقل ؟ كما قد بسط في غير هذا الموضع، وبينا ما وقع في هذا الموضع من الاشتباه.

فإنهم اتفقوا على أن كون الفعل بلائم الفاعل أو بنافره يعلم بالعقل ، وهو

أن يكون الفعل سبباً لما يحبه الفاعل ويلتذ به ، وسبباً لما يغضه ويؤذيه وهذا القدر يعلم بالعقل تارة ، وبالشرع أخرى ، وبهما جيعاً أخرى ؛ لكن معرفة ذلك على وجه التفصيل ، ومعرفة الغاية التى تسكون عاقبة الأفعال : من السعادة والشقاوة فى الدار الآخرة ، لا تعرف الا بالشرع .

فا أخبرت به الرسل من تفاصيل اليوم الآخر وأمرت به من تفاصيل الشرائع لا يعلمه الناس بعقولهم ، كما أن ما أخبرت به الرسل من تفصيل أسماء الله وصفاته لا يعلمه الناس بعقولهم ، وان كانوا قد يعلمون بعقولهم بمسل ذلك .

وهذا التفصيل الذي يحصل به الإيمان وجا. به الكتاب هو ما دل عليه قوله تعالى: (وكَذَلكَ أَوْحَيْنا إِلَيْكَ روحاً مِنْ أَمْرِنَا ما كُنْتَ تَدْرِي مَا الكِتَابُ ولا الإيمانُ ، ولكن جَعَلناهُ نُوراً نَهْدي به من نَشَاهُ مِنْ عَبَادِنا ) وقوله تعالى : (قل ال مَنظَنْتُ فَإِنَّا أَصَلُ عَلَىٰ نَفْسي وإنْ الهَندَيْتُ فَهَا يوحي اليَّ رَبِّ إِنَّهُ شِمِيعُ وَيِنْ الْهَندَيْتُ فَهَا يوحي اليَّ رَبِّ إِنَّهُ شِمِيعُ وَيِنْ الْهَندَيْنَ فَهَا يوحي اليَّ رَبِّ إِنَّهُ أَنْهُ رَبِي اللهِ عَلَى : (قل إنْمَا أنذركم بالوحى) .

ولكن توهمت طائفة ان للحسن والقبح معنى غير هذا ، وأنه يعلم بالعقل ، وقابلتهم طائفة أخرى ظنت أن ما جاء به الشرع من الحسن والقبح : يخرج عن هذا ، فكلا الطائفتين اللتين أثبتنا الحسن والقبح العقليين أو الشرعين ، وأخرجناه عن هذا القسم غلطت .

ثم إن كلتى الطائفتين لما كانتا تذكر أن يوصف الله بالمحبة والرضا ، والسخط والفرح ، ونحو ذلك بما جاءت به النصوص الإلهية ودلت عليه الشواهد العقلية : تناذعوا بعد اتفاقهم على أن الله لا يفعل ماهو منه قبيح هل ذلك بمتنع لذاته ، وأنه لا يتصور قدرته على ماهو قبيح ، وأنه سبحانه منزه عن ذلك ، لا يفعله لجرد القبح العقلى الذي أثبتوه؟ على قولين .

والقولان في الانحراف من جنس القولين المتقدمين ، أولسك لم يفرقوا في خلقه وأمره بين الهدى والصلال ، والطاعة والمعصية ، والأبرار والفجار، وأهل الجنة وأهل النار ، والرحمة والعذاب؛ فلا جعلوه محموداً على ما فعله من العدل أو ما تركه من الظلم ، ولا ما فعله من الإحسان والنعمة ، وماتركه من التعديب والنقمة .

والآخرون نرهو، بناء على القبح العقلى الذى أثبتو. ، ولا حقيقة له ، والآخرون نرهو، بناء على القبح العقلى الذى أثبتو. وسووه بخلقه فيما يحسن ويقبح ، وشبهوه بعباده فيما يأمر به وينهى عنه .

قن نظر إلى القدر نقط ، وعظم الفناء في توجد الربوبية ، ووقف عند الحقيقة الكونية : لم يميز بين السملم والجهل ، والصدق والكذب ، والبر والفجور ، والعدل والظلم ، والطاعة والمعصية ، والهدى والعندل والرشاد والغي ، وأولياء الله وأعدائه ، وأهل الجنة وأهل النار .

. وهؤلاء مع أنهم مخالفون بالضرورة لكتب الله ، ودينه وشرائعه ، فهم

عنالفون أيضاً لضرورة الحس والذوق ، وضرورة العقل والقياس ، فإن أحدهم لا بد أن يلتذ بشيء ويتألم بشيء ، فيميز بين ما يأكل ويشرب ، وما لا يأكل ولا يشرب ، وبين ما يؤذيه من الحر والبرد ، وما ليس كذلك ، وهذا التمييز بين ما ينفعه و يضره هو الحقيقة الشرعية الدينية .

ومن ظن أن البشر ينتهى إلى حد يستوى عنده الامران دائماً: فقد افترى وخالف ضرورة الحس و ولحل قد يعرض للإنسان بعض الاوقات عارض الالمنكر والإغماء ونحو ذلك بما يشغل عن الإحساس ببعض الامور وأما أن يسقط إحساسه بالكلية مع وجود الحياة فيه فهذا بمتنع ، فإن النائم لم يفقد إحساس نفسه ، بل يرى في منامه ما يسوؤه تارة ، وما يسره أخرى .

فالاحوال التي يعبر عنها بالاصطلام والفناء والسكر ونحو ذلك ، إنما تتضمن عدم الإحساس بعض الاشياء دون بعض ، فهى مع نقص صاحبها سلطف تمييزه — لا تنتهى إلى حد يسقط فيه التمييز مطلقاً ، ومن ننى التمييز في مذا المقام مطلقاً ، وعظم هذا المقام فقد غلط فى الحقيقة الكونية والدينية : قدراً وشرعاً ، وغلط فى خلق الله وفى أمره حيث ظن أن وجود هذا ؛ لا وجود له ، وحيث ظن أنه بمدوح ، ولا مدح فى عدم التمييز : العقل والمعرفة .

وإذا سمعت بعض الشميوخ يقول: أريد أن لاأريد، أو أن العارف لا حظ له ، وأنه يصير كالميث بين يدى الغاسل ونحو ذلك ، فهذا إنما يمدح

منه سقوط إرادته التي يؤمر بها وعدم حظه الذي لم يؤمر بطلبه ، وأنه كالمبت في طلب ما لم يؤمر بطلبه ، وترك دفعما لم يؤمر بدفعه .

ومن أراد بذلك أنه تبطل إرادته بالكلية وأنه لا يحس باللذة والألم ؛ والناقع والصار ، فهذا مخالف لضرورة الحس والعقل والدين .

## فضل في أقسام الفناء الثلاثة

أحدها: هو الفناء الدبنى الشرعى الذى جاءت به الرسل ، وأنزلت به الكتب ، وهو أن يغنى عمالم يأمر الله به بفعل ما أمر الله به : فيفنى عن عبادة غيره بعبادته ، وعن طاعة غيره بطاعته وطاعة رسوله ، وعن التوكل على غيره بالتوكل عليه ، وعن مجبة ما سواه بمحبته ومحبة رسوله ؛ وعن خوف غيره بخوفه ، بحيث لا يتبع العبد هواه بغير هدى من الله ، وبحبث يكون الله ورسوله أحب إليه مما سواهما ، كما قال تعالى : ( قُلُ إن كان آباؤكم وأ بناؤكم وإخوانكم ، وأنوال اقتر فتموها ، وتحادة تخشون كسادها ، ومساكن ترضونها : أحب إليكم من الله ورسوله وجهاد في سبيله إفتر بشواحتى ومساكن ترضونها : أحب إليكم من الله ورسوله وجهاد في سبيله إفتر بشواحتى المتالة بأمره ) فهذا كله هو مما أمر الله به ورسوله .

وأما (الفناء الشانى): وهو الذى يذكره بعض الصوفية، وهو أن يفنى عن شهود ما سوى الله تعالى، فيغنى بمعبوده عن عبادته وبمذكوره عن ذكره و بمعروفه عن معرفته ، بحيث قد يغيب عن شهود نفسه لما سوى الله تعالى ، فهذا حال ناقص قد يعرض لبعض السالكين ، وليس هو من لواذم طريق الله .

ولهذا لم يعرف مثل هذا للنبي صلى الله عليه وسلم وللسابقين الأولين ، ومن جعل هذا نهاية السالكين ، فهو صال صلالا مبيناً ، وكذلك من جعله من لوازم طريق الله فهو مخطىء ، بل هو من عوارض طريق الله التي تعرض لبعض الناس دون بعض ، ليس هو من اللوازم التي تحصل لسكل سالك.

وأما الثالث: فهو الفناء عن وجود السوى ، بحيث يرى أن وجود المخلوق هو عين وجود الحالق ، وأن الوجود واحد بالعين ، فهو قول أهل الإلحساد والإتحاد ، الذين هم من أضل العباد.

وأما مخالفتهم لضرورة العقل والقياس: فإن الواحد من هؤلاء لا يمكنه أن يطرد قوله ، فإنه اذا كان مشاهداً للقدر من غير تمييز بين المأمور والمحظور فعومل بموجب ذلك ، مثل أن يضرب ويجاع ، حتى يبتلى بعظيم الأوصاب والأوجاع ، فإن لام من فعل ذلك به وعابه فقد نقض قوله وخرج عن أصل مذهبه ، وقيل له: هذا الذي فعله مقضى مقدور ، فحلق الله وقدره ومشيئته : متناول لك وله وهو يعمكا ، فإن كان القدر حجة لك فهو حجة لهذا ، والا فليس بحجة لا لك ولا له.

نقد تبين بضرورة المقل فساد قول من ينظر الى القدر ، ويعرض

عن الآمر والنهى ، والمؤمن مأمور بأن يفعل المأمور ويترك المحظور ، ويصبر على المقدور ، كما قال تعالى : ( وان تَصْبرُوا و تَتَقُوا لا يَضُرُّكُمْ كَيْدُهُمْ شَيْئاً ) .

وقال فى قصة يوسف: (إِنَّهُ مَنُ يَتَّقَ وَيُصْبِرُ فَإِنَّ اللهُ لا يُصْبِعُ أَجْرَ المُحْسِنِينِ) فالتقوى فعل ما أمر الله به ، وترك ما نهى الله عنه ، ولهذا قال الله تعالى : (فاصْبِرْ انَّ وَعُدَ اللهَ حَقُّ واسْتَغْفِرُ لَذِنْبِكَ وَسَبِّعْ بِحَمْدِ رُيِّكَ بالعشيِّ والأَبْكَارُ) .

فأمره مع الاستغفار بالصبر ؛ فإن العباد لا بد لهم من الاستغفار أولهم وآخرهم وقال النبي صلى الله عليه وسلم في الحديث الصحيح : • يا أيمًا النَّاسُ اللهُ وَبُوا إِلَىٰ رَبِّكُمْ ، فوالذي تَفْسي بِيدهِ إِنِي لاَسْتَغْفِرُ اللهُ وَأَتُوبُ إِليه فِي اليوم أَكُثرَ مَنْ سَبْعِينَ مَرَّة ، وقال : • انه ليغان على قلبى ، وإنى الاستغفر الله وأتوبُ إليه في اليوم ماثة مرة . .

وكان يقول «اللهم اغفر لى خطيئتى وجهلى ' وإسرانى فى أمرى ، وما أنت أعلم به منى ؛ اللهم اغفر لى خطئى وعمدى ، وهزلى وجدى ، وكل ذلك عندى ؛ اللهم اغفر لى ما قدمت وما أخرت وما أسررت وما أعلنت ' وما أنت أغلم به منى أنت المقدم وأنت المؤخر ».

وقد ذكر عن آدم أبى البشر انه استغفر ربه وتاب اليه ، فاجتباء ربه فتاب عليه وهداه ؛ وعن ابليس أبى الجند لعنه الله ـانه أصرمتعلقا بالقدر فلعنه وأقصاء ، فن أذنب وتاب وندم فقد أشبه أباه ، ومن أشبه أباه ف ظلم ، قال الله تعالى : (وحملها الإنسان إنه كان ظلوماً جهولاً ؛ ليعذب الله المنافقين والمنافقات والمشركين والمشركات ويتوب الله على المؤمنين والمؤمنات وكان الله غفوراً رحماً).

ولهذا قرن الله سبحانه بين التوحيد والإستغفار في غير آية ، كما قال تعالى : (فاعلم أنه لا إله إلا الله واستغفر لذتبك وللمؤمنين والمؤمنات) وقال تعمالى : (فاستقيموا اليه واستغفروه) وقال تعالى : (الركتابُ أَحْكَتُ آيانُه ثُمَ فُصُلَتُ مِنْ لَدُنْ حَكِم خَبِيسِير ، أَلَا تَعْبُدُوا إِلَّا الله إِنَّى لَـكُم مُهُ نَدُينُ وبُشيرُ وأَنْ استغفروا ربَّكُم مُهُ نَدُينُ وبُشيرُ وأَنْ استغفروا ربَّكُم مُهُ نَدُينُ وبُشيرُ وأَنْ استغفروا ربَّكُم مُهُ مُن عُرين وبُشيرُ وأَنْ استغفروا ربَّكُم مُهُ مُستى) .

وقى الحديث الذى رواه ابن أبى عاصم وغيره: • يقول الشيطان أهلكت الناس بالدنوب وأهلكوتى بلا إله إلا الله والإستغفار ، قلما رأيت ذلك بثثت فيهم الآهواء فهم يذنبون ولا يتوبون لأنهم يحسبون أنهم يحسنون صنعاً • .

وقد ذكر سبحانه عن ذى النون آنه نادى فى الظلمات أن لا إله إلا أنت سبحانك إلى كنت من الظالمين ، قال تعالى : ( فاستجنبنا لَهُ وَنَجَيْناهُ مِنَ الغَمِّ وَكَذَلِكَ نُتُجِي المُؤْمِنِين ) قال النبي صلى الله عليه وسلم • دعوة آخى ذى النون ما دعا بها مكروب الا فرج الله كربه • .

وجماع ذلك أنه لا بد له فى الأمر من أصلين ، ولا بد له فى القدر من أصلين . فنى «الأمر، عليه الإجتهاد فى الإمتثال علماً وعملاً، فلا تزال تجتهد فى العلم بما أمر الله به والعمل بذلك.

ثم عليه أن يستغفر ويتوب من تفريطه في المأمور وتعديه الحدود .

ولهذا كان من المشروع أن يختم جميع الأعمال بالإستغفار . فكان النبي صلى الله عليه وسلم إذا انصرف من صلاته استغفر ثلاثاً ، وقد قال الله تعالى : (والمستغفرين بالاسحار) فقاموا بالليل وختموه بالإستغفار ، وآخر سورة نزلت قول الله تعمالى : (إذا جاء نصر الله والفتح ، ورأيت الناس يدخلون في دين الله أفواجاً ، فسبح بحمد ربك واستغفره إنه كان تواباً )وفي الصحيح أنه كان صلى الله عليه وسلم بكثر أن يقول في ركوعه وسجوده : ، سبحانك اللهم ربنا وبحمدك ، اللهم اغفرلى ، يتأول القرآن .

وأما فى • القدر • فعليه أن يستعين بالله فى فعل ما أمر به ، ويتوكل عليه ويدعوه ؛ ويرغب اليه ، ويستعيذ به ويكورن مفتقرآ إليه فى طلب الخير وترك الشر .

وعليه أن يصبر على المقدور ، ويعلم أن ما أصابه لم يكن ليخطئه ، وما أخطأه لم يكن ليصيبه ، وإذا آذاه الناس علم أن ذلك مقدر عليه .

ومن هذا الباب احتجاج آدم وموسى لما قال : يا آدم أنت أبو البشر خلقك الله بيده ، و نفخ فيك من روحه ، وأسجد لك ملائكته ؛ لمــاذا أخرجتنا ونفسك من الجنة؟ فقال له آدم : أنت موسى الذى اصطفاك الله بكلامه فبكم وجدت مكتوباً على من قبل أن أخلق: (وعصى آدم ربه فغوى) قال : بكذا وكذا ، فحج آدم موسى .

وذلك أن موسى لم يكن عتبه لآدم لاجل الذنب ، فان آدم قد كان تاب منه ، والتاثب من الذنب كن لا ذنب له ، ولكن لاجل المصيبة التى لحقتهم من ذلك.

وهم مأمورون أن ينظروا إلى القدر فى المصائب ، وأن يستغفروا من المعاثب كما قال تعالى : ( فاصبِرْ إِنَّ وَعْدَ اللهِ حَقّ واستُغْفِرْ لذِنْبَكِ ) .

فن راعى الآمر والقدركا ذكر: كان عابداً لله مطيعاً له ، مستعيناً به ، متوكلا عليه ، من الذين أنعم الله عليهم من النبيين ، والصديقين ، والشهداء ، والصالحين ، وحسن أولئك رفيقاً .

وقد جمع الله سبحانه بين هذين الأصلين في مواضع كقوله: (إياك نعبد \* وإياك نستعين) وقوله: ( فاعبده وتوكل عليه) وقوله: ( عليه توكلت واليه أنيب ) وقوله: ( ومَنْ يَتُق اللهُ يَخْعَلُ لَهُ مَخْرَجًا ويَرْزُقُهُ مَنْ حيثُ لَا يَخْتَسُب ، ومَنْ يَتُوكُلُ على الله الله الله أمره قَدْ جَعَلَ الله لكل شيء قدراً ) .

فالعبادة لله والاستعانة به ، وكان النبي صلى الله عليه وسلم يقول عند الاضحية

اللهم منك ولك ، فما لم يكن بالله لا يكون ؛ فانه لا حول و لا قوة إلا بالله
 وما لم يكن لله فلا ينفع و لا يدوم .

ولا بد في عبادته من أصلين .

(أحدهما) إخلاص الدين له:

(والثانى) موافقة أمره الذى بعث به رسله ؛ ولهذا كان عمر بن الحطاب رضى الله عنه يقول فى دعائه: اللهم اجعل عملى كله صالحاً ، واجعله لوجهك خالصاً ، ولا تجعل لاحد فيه شيئاً ؛ وقال الفضيل بن عياض فى قوله تعالى : (ليبلوكم أيكم أحسن عملا) قال: أخلصه وأصوبه ، قالوا يا أبا على : ما أخلصه وأصوبه ؟ قال : إذا كان العمل خالصاً ولم يكن صواباً لم يقبل ، واذا كان صواباً ولم يكن خالصاً لم يقبل حتى يكون خالصاً صواباً ؛ والحالص أن يكون نالعاً م والصواب أن يكون على السنة ،

ولهذا ذم الله المشركين في القرآن على اتباع ما شرع لهم شركاؤهم من الدين ما لم يأذن به الله من عبادة غيره ، وفعل ما لم يشرعه من الدين ، كما قال تعالى : ( أم لهم شركاء شرعوا لهم من الدين ما لم يأذن به الله ؟) كما ذمهم على أنهم حرموا ما لم يحرمه الله .

والدين الحق أنه لا حرام إلا ما حرمه الله ، ولا دين إلا ما شرعه .

ثم إن الناس في عيادته واستعانته على أربعة أقسام:

فالمؤمنون المتقون هم له وبه ، يعبدونه ويستعينونه .

وطائفة تعبده من غير استمانة ولا صـــــبر ، فتجد عتــدأحدهم تحرياً للطاعة والورع ولزوم السنة , لـكن ليس لهم توكل واستعانة وصبر , بل فيهم عجز وجزع.

وطائفة فيهم استعانة وتوكل وصبر ، من غير استقامة على الأمر ، ولا متابعة للسنة ، فقد يمكن أحدهم ويكون له نوع من الحال باطناً وظاهراً ، ويعطى من المكاشفات والتأثيرات ما لم يعطه الصنف الأول ، ولكن لا عاقبة له ، فإنه ليس من المتقين ، والعاقبة للتقوى ؛ فالأولون لهم دين ضعيف ولكنه مستمر باقى ان لم يفسده صاحبه بالجزع والعجز ، وهؤ لاء لاحدم حال وقوة ، ولكن لا يبقى له إلا ما وافق فيه الامر واتبع فيه السنة .

وشر الاقسام مرى لا يعبده ولا يستعينه ؛ فهو لا يشهد أن علمه لله ولا أنه بالله .

فالمعتزلة ونحوم - من القدرية الذين أنكروا القدر - م في تعظيم الأمر والنهى والوعد والوعيد خير من مؤلاء الجمبرية القدرية ، الذين يعرضون عن الشرع ، والأمر والنهى.

والصوفية هم فى القدر ومشاهدة توحيد الربوبية : خير من المعتزلة ، ولكن فيهم من فيه نوع بدع ، مع إعراض عن بعض الأمر والنهى . والوعد والوعيد ،

حتى يجعلوا الغاية هى مشساهدة توحيد الربوبية والفناء فى ذلك ، ويصيرون أيضاً معتزلين لجماعة المسلمين وسنتهم ، فهم معتزلة من هذا الوجه .

وقد يكون ما وقعوا فيه من البدعة شراً من بدعة أولئك المعتزلة ، وكلتا الطائفتين نشأت من البصرة .

وإنما دين الله ما بعث به رسله ، وأنزل به كتبه ، وهو الصراط المستقيم ، وهو طريقة أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم ، خير القرون وأفضل الآمة وأكرم الحلق على الله تعالى بعد النيين ، قال تعالى : ( والسّابقونَ الاَوَّلُونَ مِنَ المهاجرينَ والاَنْصار ، والدِّينَ اتَبُعَوُهم بإحسان رضي الله عنهم وَرَسُوا عَنْه ) فرضى عن السابقين الاولين رضاً مطلقاً ، ورضى عن التابعين لهم ياحسان .

وقد قال النبي صلى الله عليه وسلم في الأحاديث الصحيحة: • خير القرون القرن الذي بعثت فيهم، شم الذين يلونهم ، شم الذين يلونهم ، .

وكان عبد الله بن مسعود رضى الله عنه يقول: من كان منكم مستنأ فليستن بمن قد مات ، فإر الحي لا تؤمن عليه الفتنة ، أولئك أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم أبر هذه الامة قلوباً ، وأعمقها علماً ، وأقلها تكلفاً ؛ قوم الختاره الله لصحبة نيه صلى الله عليه وسلم ، وإقامة دينه ، فاعرفوا لهم حقهم، وتمسكوا بهديهم ، فإنهم كانوا على الهدى المستقيم .

وقال حذيفة بن اليمان رضى الله عنهما : يا معشر القراء ! استقيموا وخذوا طريق من كان قبلكم ، فوالله لئن اتبعتموهم لقد سبقتم سبقاً بعيداً ، ولئن أخذتم يميناً وشمالا لقد صللتم صلالا بعيداً .

وقد قال عبد الله بن مسعود رضى الله عنه : خط لنا رسول الله صلى الله عليه وسلم خطأ ، وخط حوله خطوطاً عن يمينه وشماله ، ثم قال : • هذا سبيل الله ، وهذه سبل ، على كل سبيل منها شيطان يدعو إليه ، ثم قرأ ( وأن هذا صراطى مستقيا فاتبعوه ولا تتبعوا السبل فتفرق بكم عن سبيله ) وقد أمرنا سبحانه أن نقول في صلاتنا ( اهدنا الصراط المستقيم صراط الذين أنعمت عليهم غير المغضوب عليهم ولا الصالين ).

وقال النبي صلى الله عليه وسلم: « اليهود مغضوب عليهم ، والنصارى حنالون ، وذلك أرب اليهود عرفوا الحق ولم يتبعوه ، والنصارى عبدوا الله بغير علم .

ولهذا كان يقال: تعوذوا بالله من فتنة العالم الفاجر والعابد الجاهل، فان فتنتهما فتنة لكل مفتون؛ وقال تعالى: (فإما يأتينكم مني هدى فمن اتبع هداي فلا يضل ولا يُشتى. ومن أغرض عن ذكري فإن له معيشة منتكا) قال ابن عباس رضى الله عنهما: تكفل الله لمن قرأ القرآن وعمل بما فيه أن لا يصل في الدنيا ولا يشتى في الآخرة وقرأ هذه الآية.

وكذلك قوله تعالى: (الم ، ذلك الكِتَابُ لا رَبْ فِهِ مُدَى الْمُتَعِن . اللهَ الكِتَابُ لا رَبْ فِهِ مُدَى الْمُتَعِن . الْذَينَ يُؤْمِنُونَ ، والذَّين يُؤْمِنُون بِهِ اللهُ مِنْ يُؤْمِنُون بِهِ الذَّين يُؤْمِنُون بِهِ اللهُ مِنْ يُؤْمِنُون ، أُولَئِكَ عَلَى هدى بَمِن رَبِّهُمْ وَأُولَئِكَ عَلَى هدى مِنْ رَبِّهُمْ وَأُولَئِكَ مُمَا لَمُفْلِحُونَ ) فَأَحْسَبُر أَنْ هُولا ، مُتِدُون مَفْلَحُون ، وذلك مَنْ رَبِّهُمْ وَأُولَئِكَ مُمَا لَمُفْلِحُونَ ) فَأَحْسَبُر أَنْ هُولا ، مُتِدُون مَفْلُحُون ، وذلك خلاف المفضوب عليهم والصالين .

فنسأل الله العظيم أن يهدينا وسائر اخواننا صراطه المستقيم ؛ صراط الذين أفتح الله عليهم من النبيين والصديقين ، والشهداء والصالحين ، وحسن أولئك رفيقاً ، وحسبنا الله و نعم الوكيل ، والحدقة رب العالمين ، وصلى الله على سيدنا عمد وعلى آله وصحبه وسلم تسليما كثيراً .