

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/







Digitized by Google

Doporomy Jegry Midie Fendonachen Venterot oms emaparo en gruneaud Otherwoods 13 ah. 18992. In Ceptanice Skry30

А. АЛФЕРОВЪ, А. ГРУЗИНСКІЙ, Ф. НЕЛИДОВЪ, С. СМИРНОВЪ.

ВСІР Desiat chtemi,, 8917 ДЕСЯТЬ ЧТЕНІЙ ЯЗІ

по литературъ.

РУССКІЕ НАРОДНЫЕ ПЪВЦЫ. — МАКСИМЪ ГРЕКЪ. — ХУЛИТЕЛИ НАУКЪ ВЪ ЕКАТЕРИНИНСКОЙ САТИРЪ XVIII ВЪКА. — Д. И. ФОНВИЗИНЪ. — С. Т. АКСАКОВЪ. — Д. В. ГРИГОРОВИЧЪ. — В. Г. БЪЛИНСКІЙ. — ПЕТРУШКА. — СЕРВАНТЕСЪ. — ДЕФОЭ.

Газетные

СТЬ 29-10 РИСУНКАМИ.

Тазетные

Газетные

Газетные

Газетные

Газетные

Газетные

Газетные

Газетные

Гру ЦК ВКП (б)

Гру ЦК ВКП (б)

Гру ЦК ВКП (б)

MOCKBA.

ТОВАРИЩЕСТВО ТИПОГРАФІИ А. И. МАМОНТОВА.

леонтьевскій пер., д. мамонтова.

1895.

Digitized by Google

took

# 7168-3197



BUBINOTEKA

RECUER HARINGHOR UNCORN

APR MY BUR(6)

No. 130886

3711A

PN6065 R9 D46 1895 MAIN

## ДЕСЯТЬ ЧТЕНІЙ ПО ЛИТЕРАТУРЬ.

# важнъйши опечатки.

#### Слидуетъ. Напечатано. Строка. Страница. поразительно. трогательно. 9 снизу. 123 стремленій этой эпохи. ея стремленій. 136 5 снизу. творчества. изображенія. 12 сверху. 139 стихійный. спокойный. 14 сверху. 143 такомъ. 9 сверху. слишкомъ. 144 1845 1843 16 сверху. 140

Предлагаемые очерки навначены главнымъ образомъ для учащихся и всё (кромё очерка «Максимъ грекъ») были произнесены въ разное время въ Московскомъ Историческомъ Музеё на воскресныхъ чтеніяхъ, организуемыхъ ежегодно Учебнымъ Отдёломъ Общества Распространенія Техническихъ Знаній. Приложенный въ концё книги списокъ источниковъ и пособій не имѣетъ въ виду дать полный указатель литературы по данному вопросу; онъ указываетъ лишь на пособія, которыми пользовались авторы статей при ихъ составленіи. При Учебн. Отдёлё имѣются коллекціи туманныхъ картинъ къ предлагаемымъ чтеніямъ. Учебнымъ заведеніямъ предоставляется безплатное пользованіе коллекціями. Обращаться къ члену Учебнаго Отдёла Ивану Викентьевичу Юркевичу (Москва, Политехническій Музей).

## оглавленіе.

| Русскіе народные пъвцы.—А. Грузинскій                                 | 1          |
|-----------------------------------------------------------------------|------------|
| Максимъ Грекъ.— $\Phi$ . Нелидовъ                                     | <b>2</b> 5 |
| Хулители наукъ въ Екатерининской сатирь XVIII в. – $ Ф $ . Нелидовь . | 65         |
| Д. И. Фонъ-Визинъ. — А. Грузинскій                                    | 93         |
| С. Т. Аксаковъ. — С. Смирновъ                                         | 12         |
| Д. В. Григоровичъ. – $C$ . Смирновъ                                   | 35         |
| В. Г. Бълинскій.—А. Грузинскій                                        | 55         |
| Петрушка. $-A$ . Алферовъ                                             | 75         |
| Сервантесъ. – А. Амферовъ                                             | 207        |
| Де-Фое.—А. Амферовъ                                                   | 225        |



В. П. ЩЕГОЛЕНОКЪ, певецъ былинъ.

## РУССКІЕ НАРОДНЫЕ ПЪВЦЫ.

I.

Почти всё мы еще на школьной скамьё знакомимся съ народной поэзіей, — читаемъ былины, духовные стихи, пёсни, сказки и пословицы. Для многихъ все это такъ навсегда и остается лишь обязательнымъ учебнымъ предметомъ. Не всякому приходится увидать въ этомъ учебномъ предметв источникъ интереса или удовольствія: народная поэзія похожа на очарованную принцессу въ лёсу, красота которой открывается лишь передъ тёмъ, кто отважно пробрался сквозь густой терновникъ. Не всякій задавался вопросомъ: какой смыслъ имѣетъ эта поэзія въ глазахъ самого народа? что вложилъ онъ въ нее и что даетъ она ему? За что любитъ народъ это свое дитя, сохраняя его и бережно неся съ собой сквозь длинный рядъ столѣтій и разставаясь съ нимъ лишь медленно, какъ бы нехотя, подъ напоромъ новыхъ условій жизни?

десять чтеній

Digitized by Google

Прежде всего, гдъ и какъ хранится въ народъ его поэзія? "Въ свъжее майское утро". — писалъ одинъ путешественникъ (П. Н. Рыбниковъ) — "отправился я на пристань въ Петрозаводскъ и сталь пріискивать лодку для перевзда на Пудожскій берегь. На этотъ разъ изъ Пудожскаго побережья была только одна сойма. Устроена она была не совствить ладно: вмтсто палубы на ней былъ навъсъ изъ плохо сколоченныхъ досокъ, помъщение подъ навъсомъ было сырое и грязное, паруса сшиты изъ лохмотьевъ, руль налаженъ кое какъ, весла самодъльныя. Знакомые мои всячески отговаривали меня отъ поъздки водою: по ихъ словамъ, озеро Онежское очень бурное, перемъны вътра совершенно неожиданны, а въ разныхъ мъстахъ разсъяно множество "лудъ" (мелей) и подводныхъ камней. Но хозяинъ соймы, Иванъ изъ "Пестьянъ" (Песчанской волости), понравился мнъ своимъ привътливымъ обращениемъ и словоохотливостью, и я скоро уговориль его перевезти меня въ Пудожгорскій приходъ... Въ свътлую и холодную весеннюю ночь мы простились съ городомъ и поъхали къ Ивановскимъ островамъ. Поднялся встръчный вътеръ. Чъмъ дальше мы подвигались впередъ, тъмъ сильнъе онъ разыгрывался, и только къ утру, часовъ черезъ шесть самой утомительной работы, измученные гребцы пристали къ Шуй-наволоку, пустынному, болотистому и лесистому острову, въ

На островъ стоитъ закопченая "фатера" — домикъ, куда въ осеннюю пору, при затишьъ, противномъ вътръ и буръ, пріъзжіе укрываются на ночь. Около пристани было много лодокъ изъ Заонежья, и "фатера" народомъ полнымъ-полна. Правду сказать, она была черезъ чуръ смрадна и грязна, и хоть было очень холодно, но не хотълось мнъ взойти въ нее на отдыхъ. Я улегся на мъшкъ около тощаго костра, заварилъ себъ чаю въ кострюлъ, выпилъ и поълъ изъ дорожнаго запаса и, пригръвшись у огонька, незамътно заснулъ. Меня разбудили странные звуки: до того я много слыхалъ и пъсенъ, и стиховъ духовныхъ, а такого напъва не слыхивалъ. Живой, причудливый и веселый, порой онъ становился быстръе, порой обрывался и ладомъ своимъ напоминалъ что-то стародавнее, забытое нашимъ поколъніемъ. Долго не хотълось проснуться и велушаться въ отдъльныя слова пъсни: такъ радостно было оста-

12 верстахъ отъ Петрозаводска.

ваться во власти совершенно новаго впечатленія. Сквозь дрему я разсмотрѣлъ, что шагахъ въ трехъ отъ меня сидитъ нѣсколько крестьянь, а поеть стадоватый старикь съ окладистой бтородой, быстрыми глазами и добродушнымъ выраженіемъ въ лицъ. Присосъдившись на корточкахъ у потухавшаго огня, онъ оборачивался то къ одному состду, то къ другому, и птлъ свою птсню, перерывая ее иногда усмъшкою. Кончилъ пъвецъ и началъ пъть другую пъсню: тутъ я разобралъ, что поется былина е Садкъкупцъ, богатомъ гостъ. Разумъется, я сейчасъ же былъ на ногахъ, уговорилъ крестьянина повторить пропътое и записалъ съ его словъ. Сталъ разспрашивать, не знаетъ ли онъ еще чего нибудь. Мой новый знакомедъ, Леонтій Богдановичъ, изъ деревни Середки, Кижской волости, пообъщаль мнъ сказать много былинъ. Впрочемъ, на первый разъ и записывалось какъ-то неохотно, а больше слушалось. Много я впоследствіи слыхаль редкихь былинь, помню древніе, превосходные напівы; півли ихъ півны съ отличнымъ голосомъ и мастерской дикціей, а по правд'є скажу, — не чувствоваль уже никогда того свъжаго впечатлънія, которое произвели плохіе варіанты былинъ, пропѣтые разбитымъ голосомъ старика Леонтья на Шуй-наволокъ.

Леонтій Богдановичъ упорно звалъ меня къ себѣ въ гости. "Ты только заверни ко мнѣ", говорилъ онъ: "такъ я и самъ тебѣ былинокъ напою и найду тебѣ такихъ сказителей, что супротивъ ихъ не будетъ въ цѣломъ Заонежьѣ... Одинъ, Трофимъ Григорьевъ Рябининъ,—изъ нашей же деревни Середки".

Скоро Рыбниковъ былъ въ гостяхъ у Леонтія.

"Я бродилъ по деревнѣ и перезнакомился съ многими однодеревенцами Леонтія, а вечеромъ они цѣлой гурьбой пришли къ намъ въ гости. Стали они мнѣ передавать разныя мѣстныя преданія, какъ черезъ порогъ избы переступилъ старикъ средняго роста, крѣпкаго сложенія, съ небольшой сѣдѣющей бородой и желтыми волосами. Въ его суровомъ взглядѣ, осанкѣ, поклонѣ, поступи, во всей его наружности, съ перваго взгляда были замѣтны спокойная сила и сдержанность. "Вотъ и Трофимъ Григорьевичъ пришелъ", сказалъ Леонтій.

Послъ обычнаго обряда знакомства я разсказалъ Рябинину про

любовь свою къ стариннымъ пъснямъ и сталъ убъдительно просить его спъть о какомъ нибудь богатыръ. "Негоже нонь сказывать мірскія пъсни", отвъчаль онъ: -- "нонъ постъ: набъ стихи пъть". Тутъ я, какъ съумълъ, объяснилъ ему, что если не гръхъ пъть стихи, такъ не гръхъ и былины сказывать. - Въ стихахъ, Трофимъ Григорьевичъ, - говорилъ я - поютъ въ назидание слушающимъ о святыхъ людяхъ; да въдь и въ былинахъ сказываютъ о въковъчной старинъ, о древнихъ князьяхъ и святорусскихъ богатыряхъ. Самъ ты знаешь, что въ былинахъ на концъ припъвается: "Синему морю на тишину, а встыть добрымъ людямъ на послушанье". --Или Рябинина убъдили мои доводы, или ему самому захотълось развернуть свое умънье передъ внимательнымъ и свъдущимъ слушателемъ, только онъ тутъ же сталъ мив сказывать о Хотенв Блудовичь. Напъвъ былины быль довольно однообразенъ, голосъ у Рябинина, по милости шести съ половиной десятковъ лътъ, не очень звонокъ; но удивительное умънье сказывать придавало особое значеніе каждому стиху. Не разъ приходилось бросить перо, и я жадно вслушивался въ теченіе разсказа, затімъ просиль Рябинина повторить пропътое и нехотя принимался пополнять свои пропуски. И гдъ Рябининъ научился такой мастерской дикціи! Каждый предметъ у него выступалъ въ настоящемъ свътъ, каждое слово получало свое значеніе" \*).

Вотъ пъвцы былинъ или "сказители" (отъ сл. сказывать), уцълъвшіе до нашихъ дней только въ глуши угрюмаго Онежскаго края.

Почти нигдѣ въ остальной Россіи народъ уже не знаетъ былинъ, но въ Олонецкой губ. старина еще не умерла, отчасти благодаря болотамъ и лѣсамъ этого дикаго края, гдѣ въ нѣкоторыхъ мѣстахъ не знаютъ телѣги, потому что на ней не проѣдешь, а ѣздятъ и лѣтомъ на саняхъ. Двадцать лѣтъ тому назадъ Гильфердингъ, ѣздившій въ Олонецкую губ. записывать былины, засталъ эпическую поэзію еще въ большой силѣ. Онъ пишетъ: "По берегамъ Кенозера поютъ былины старый и малый; вы здѣсь услышите одну и ту же былину отъ пяти—шести человѣкъ, мужчинъ и женщинъ, которые живутъ въ разныхъ деревняхъ; въ то же время

<sup>\*)</sup> Рыбниковъ, т. ІІІ-й.

вы встрътите трехъ братьевъ, которые живутъ въ одномъ домѣ и изъ нихъ каждый знаетъ свои особыя былины". Гильфердингъ встръчалъ пъвцовъ, знавшихъ до 20 былинъ, при чемъ нъкоторыя изъ нихъ были почти въ 1000 стиховъ.

Хотя знаніе былинь, какъ мы видимь, распространено на съверъ, но и тамъ болъе или менъе крупнымъ запасомъ ихъ владъютъ немногіе, которые и слывутъ сказителями. Но пъніе былинъ вовсе не составляеть спеціальнаго занятія Олонецкаго сказителя. Онъ-не слъпецъ, который ходитъ по міру и кормится своимъ умъньемъ (изъ нихъ очень немногіе сльпы); такіе сльпцы-кальки есть и тамъ, но они поютъ духовные стихи и обыкновенно не знаютъ былинъ. Сказитель-крестьянинъ-хозяинъ, а лучшіе пъвды очень часто притомъ довольно зажиточные, умные и серьезные люди. Замъчено, что большинство хорошихъ пъвцовъ занимаются кромъ земледълія рыболовствомъ, вязаньемъ сътей, портняжнымъ или сапожнымъ мастерствомъ. Въ тамошнемъ краю нельзя прожить однимъ хльбопашествомъ и побочный промысель имъетъ всякій, но сами крестьяне замівчають, что другіе промыслы—звівроловство, лівсныя работы, извозъ — мъшаютъ усвоенію былинъ и даже заставляютъ забывать то, что прежде помнилось и пѣлось. И самъ пѣвецъ, и его слушатели относятся съ полной върой и живымъ интересомъ ко всему тому, что говорить былина; они любять и ценять свои "старинки".

Долгіе зимніе вечера отъ сумерокъ до глубокой ночи проходять иногда за пѣніемъ былинъ. Соберется народъ въ избу вязать сѣти, и сказитель—какой-нибудь деревенскій портной, странствующій изъ деревни въ деревню, — начнетъ пѣть. Подъ плавный напѣвъ былины развертываются передъ слушателями картины древней русской жизни, гдѣ все такъ чудно завлекательно, не похоже на сейчасъ текущую жизнь, но гдѣ въ то же время слушатель чуетъ много знакомаго и понятнаго своей душѣ. Вотъ разстилается "широко раздольице чисто поле"; богатырь въ своемъ диковинномъ вооруженіи, верхомъ на богатырскомъ конѣ выѣхалъ на шеломя на окатистое и зорко вглядывается вдаль; увидѣлъ онъ въ чистомъ полѣ чернизину: это ѣдетъ врагъ-поленица удалая или злодѣй-воръ нахвальщина; происходитъ богатырскій бой-драка великая. Вотъ нашъ

богатырь сълъ на повергнутаго противника, вынимаетъ чингалище булатное и готовъ пороть ему груди бълыя, вынимать сердце съ печенью; вдругъ въ критическую минуту оказывается, что мнимый врагъ-кровный близкій богатырю-его сынъ: неумолимое чингалище выпадаеть изъ рукъ отца какъ разъ во время, и у слушателей невольная дрожь ужаса смёняется радостнымъ чувствомъ облегченія. Вотъ подъ Кіевъ подступили татары, а защищать некому: "По гръхамъ надъ княземъ (учинилося: богатырей въ Кіевъ не случилося". Прівхаль отъ хана посоль съ дерзкой угрозой разорить до тла весь Кіевъ и Божьи церкви на дымъ пустить. Ласковое Солнышко-Владиміръ пріужахнулся и закручинился, повъсиль буйну голову ниже плечъ. Въ городъ смятение и плачъ. Но уже близится неожиданное избавленіе: "Какъ далече, далече въ чистомъ полъ не ясный соколь въ перелеть летить, не былый кречеть перепархиваетъ, ѣдетъ старый казакъ Илья Муромецъ". Со спокойной увъренностью принимается онъ за дъло и скоро врагь бъжить и закаивается впередъ ходить на Русь. Въ былинахъ проходятъ передъ слушателями длинной вереницей самыя разнообразныя личности-одни героическія, сильныя тёломъ и духомъ; грудью встрівчають они врага родины и также открыто, не задумываясь, возстаютъ противъ несправедливости, - и при внъшней грубости они понимають, что такое нравственный долгь, и ясно отличають эло отъ добра. На ряду съ ними являются другія личности, съ пятнами въ характеръ, они неръдко испытываютъ неудачу въ своихъ замыслахъ, и фальшивость ихъ натуры встръчаетъ заслуженную кару или осмѣяніе. Неторопливо течеть эпическій разсказъ въ мѣрной мелодіи пъвца, медленно движутся событія и смъняется картина картиной, но тъмъ глубже западаютъ они въ душу и тъмъ сильнъе очарованіе слушателей.

Всѣ, сдвинувшись къ пѣвцу, слушаютъ съ напряженнымъ вниманіемъ, лишь изрѣдка изъ чьей-нибудь переполненной души вырвется восклицаніе сочувствія или страха, одобренія или насмѣшки по адресу дѣйствующихъ лицъ. Всѣ переживаютъ въ это время рядъ глубокихъ нравственныхъ впечатлѣній. Ладожскіе рыбаки говорили Рябинину, который забрелъ къ нимъ на промыселъ: "Еслибы ты къ намъ жить пошелъ, Трофимъ Григорьевичъ, мы бы на тебя



работали. Лишь бы ты намъ сказывалъ, а мы тебя все бы слушали". Сказитель является въ такія минуты истиннымъ просвѣтителемъ и воспитателемъ своихъ слушателей. Онъ даетъ имъ знаніе прошлой жизни русскаго народа; — пусть неправдоподобны внѣшнія событія этого прошлаго, но всегда вѣренъ внутренній смыслъ его. А что всего дороже, — былинная поэзія расширяетъ духовный горизонтъ крестьянина: его понятія уже не замыкаются его волостью или рамками его личной жизни: онъ чувствуетъ свою связь съ цѣлымъ рядомъ прошлыхъ поколѣній, передъ нимъ движется въ лицахъ добро и зло человѣческой души со всѣми ихъ послѣдствіями, онъ свободно участвуетъ въ ихъ оцѣнкъ и вырабатываетъ себѣ болѣе широкія нравственныя основы жизни.

Въ центральныхъ мъстностяхъ Россіи, забывшихъ свою старую поэзію, развивающимъ образомъ дъйствуютъ на народъ другія условія: общая бойкость и разнообразіе жизни, города съ образованнымъ населеніемъ или наконецъ школа; но это просвъщеніе достается съ большимъ трудомъ и жертвами: современная цивилизованная жизнь учить сразу одинаково и большому добру, и великому злу, она слишкомъ иногда мудрено переплетаетъ то и другое, и въ этихъ переплетахъ легко запутаться, а она всегда наказываетъ за ошибки. Въ народной школъ лежитъ могучая развивающая сила, но школъ еще очень мало на Руси, а на окраинахъ въ особенности. На глухомъ сѣверѣ, среди лѣсовъ и болотъ Олонецкаго края, гдв всв силы человвка уходять на борьбу съ природой и гдв нетъ почти никакихъ просветительныхъ средствъ, поэзія, созданная народомъ, черезъ сказителей служить ему же великую службу, внося нравственное содержание въ его жизнь, не давая огрубъть его духу отъ непрерывной заботы о хлъбъ насущномъ. Вотъ почему, быть можетъ, такое отрадное впечатлъніе производили на путешественниковъ Олонецкіе крестьяне изъ самыхъ глухихъ мъстъ. Гильфердингъ пишетъ: "Народа честнъе, добръе. и болъе одареннаго природнымъ умомъ и житейскимъ смысломъ я не видывалъ; онъ поражаетъ путешественника столько же своимъ радушіемъ и гостепріимствомъ, сколько отсутствіемъ корысти. Самый бъдный крестьянинъ, у котораго хлъба не хватаетъ на пропитаніе, и тотъ принимаетъ плату за оказанное одолженіе, иногда

сопряженное съ тяжелымъ трудомъ и потерей времени, какъ нѣчто такое, чего онъ не ждалъ и не требуетъ. Онъ садится въ лодку гребцомъ, работаетъ весломъ часовъ 25 кряду, не теряя до конца хорошаго расположенія духа и прирожденной шутливости. При первомъ признакѣ человѣчнаго съ нимъ обхожденія онъ, такъ сказать, расцвѣтаетъ, дѣлается дружественнымъ и готовъ оказать вамъ всякую услугу, но между тѣмъ никогда не впадетъ въ тотъ тяжелый тонъ грубой, безтактной фамильярности, отъ котораго не всегда можетъ удержаться простолюдинъ, когда съ нимъ хочетъ сблизиться человѣкъ изъ болѣе образованнаго слоя общества".

Мы еще ближе войдемъ въ духовную жизнь олончанина и оцѣнимъ его поэтическое творчество, питающее въ немъ такія истинно человъчныя черты, если присмотримся къ другимъ произведеніямъ этой поэзіи — къ надгробнымъ причитаньямъ или заплачкамъ и къ тъмъ, кто главнымъ образомъ хранитъ ихъ и поддерживаетъ, -- къ такъ называемымъ "вопленицамъ". У всъхъ народовъ съ глубокой древности быль распространень обычай оплакивать потерю своихъ близкихъ въ словесныхъ жалобныхъ причитаніяхъ. Всякое сильное чувство, переполняющее душу, тяготить ее и естественно стремится излиться; высказанное горе всегда было легче скрытаго. Витсть съ успъхами общежитія и развитіемъ образованности этотъ обычай мало по малу исчезаеть: мы пріучаемся владіть собой и не всегда открывать свои чувства передъ другими; но у народа, какъ и у дътей, потребность изліянія неудержима. Но не всякій способенъ находить легко и свободно соотвътствующее выражение своему чувству; поэтому повсюду еще въ древности были извъстны воспріимчивыя впечатлительныя натуры, (это всегда были женщины) которыя славились своей способностью особенно трогательно выражать горе; природная чуткость позволяла имъ даже чужое горе принять близко къ сердцу и проникнуться имъ.

Такая плакальщица, говорить изследователь Е. Барсовъ, является по преимуществу истолковательницей семейнаго горя; она входить въ положение осиротевшихъ, думаетъ ихъ думами и переживаетъ ихъ сердечныя движения; чемъ богаче ея запасъ готовыхъ оборотовъ и древнихъ, всёмъ знакомыхъ, образовъ, чемъ лучше обрисовываетъ она думы и чувства въ животрепещущихъ явленияхъ

природы, чѣмъ умильнѣе и складнѣе ея причитаніе, тѣмъ большимъ пользуется она вліяніемъ и уваженіемъ среди народа. Отдать послѣдній долгъ умершему собирается иногда цѣлое селеніе; это еще болѣе расширяетъ значеніе плакальщицы; она объявляетъ во всеуслышаніе нужды осиротѣвшихъ и указываетъ окружающимъ на нравственный долгъ поддержки; она повѣдаетъ нравственныя правила жизни, открыто высказываетъ думы и чувства, симпатіи и антипатіи, вызываемыя тѣмъ или другимъ положеніемъ семейной или общественной жизни. У насъ есть, напр., плачи, гдѣ плакальщица оплакиваетъ чужихъ отъ своего лица, напр., плачъ по убитымъ-громомъ молніей, плачъ объ утонувшихъ, плачъ о попѣ—отцѣ духовномъ, о старостѣ, даже о писарѣ.

Въ послъднихъ случаяхъ плакальщица передъ всъмъ сельскимъ міромъ воздаетъ должную честь общественной дъятельности по-койнаго.

Такія плакальщицы у насъ на съверъ зовутся вопленицами. Ихъ приглашають и въ другихъ важныхъ случаяхъ жизни: при сдачъ въ рекруты, на свадьбахъ и т. п. Онв есть повсюду на Руси, но нигдв, можеть быть, ихъ творчество не достигаеть такой силы и выразительности, какъ среди того же нравственно развитаго и чуткаго населенія Олонецкаго края; по крайней мъръ ни изъ какой другой мъстности Россіи у насъ нътъ такого большаго количества прекрасивишихъ заплачекъ, какое мы имвемъ въ сборникв Барсова "Причитанья Съвернаго края". Прежде всего въ этихъ плачахъ живо рисуется суровая съверная природа съ темными лъсами со дремучими, съ дикими болотами и мхами зыбучими, съ высокими горами толкучими; тутъ и Свирь-ръка свиръпая, малыя круглыя озерышки, и Онегушко великое, и Ладожско сердитое. Подымается буря-падара-погода непомърная, огромныя деревья рветь съ корнемъ. Горы даютъ трещины, въ морѣ-Онегушкъ вода сколыбается, и пойдетъ розсыпь великая, кресты съ могилъ сокидаетъ, солому съ хороминъ посрываетъ. Чтобы бороться съ такой угрюмой природой и поддерживать существованіе, нужно им'єть силушку зв'єриную, потяги держать лошадиные. При такихъ условіяхъ жизни потеря мужа и отда, главнаго работника въ домъ, особенно сильно чувствуется, такъ какъ, кромъ сердечнаго горя, ставитъ семью неръдко лицомъ къ лицу съ тяжелымъ будущимъ. И вотъ вопленицапричитаетъ, обращаясь отъ лица вдовы къ умершему:

> "Погляди-тко, моя ладушка, На меня, да на побъдную! Не березынька шатается, Не кудрявая свивается, Какъ шатается, свивается Твоя да молода жена. Я пришла, горюша горькая, На любовную могилушку Разсказать свою кручинушку".

Какъ горькой вдовъ ростить сиротныхъ малыхъ дътушекъ безъмужа? Причитанье вопленицы развертываетъ передъ вдовой картину ожидающей ее жизни. Она должна будетъ еще маленькими посылать дътей на трудную работу крестьянскую; жалость борется въней съ необходимостью. Вотъ она у постели своего ребенка; нужноразбудить его; онъ кръпко спитъ:

"Рѣзвы ноженьки его да пораскиданы, Бѣлы рученьки отъ сердца поразмахнуты, Его желтые кудерки порастряхнуты".

Тихо подойдеть она къ кроваткъ, сотворитъ Исусову молитовку, погладитъ его по младой головушкъ. Онъ не просыпается. Не ръшается мать разбудить, призакроетъ его соболинымъ одъяльцемъ
и выйдетъ потихоньку. Но вотъ дъти-недоросточки ушли работатъна луговую поженку. Управившись дома, мать спъщитъ ихъ провъдать. Приходитъ и видитъ: устали и заснули ея

"Сердечны милы дътушки... Словно зайки подъ ракитовымъ подъ кустышкомъ, Горностали подъ малиновымъ подъ прутикомъ".

Она начинаетъ бранить ихъ, дъти плачутъ; мать пъняетъ на свою несчастную судьбу и тоже слезами обливается. Но еще хуже,

когда мать при всёхъ трудахъ не можетъ прокормить своего "стада дётинаго" и должна отправить ихъ по міру за милостыней. Болитъ за нихъ материнское сердце: она представляетъ себъ, какъ они страдаютъ отъ непогоды, пугаются собакъ, терпятъ обиды отъ чужихъ людей... Если же судьба велитъ ей потерять ребенка, чаща горя матери переполняется:

Она падае родима о дубовый поль, Слезы катятся у ней, какъ рѣка бѣжить, Возрыдать она побѣдна, какъ порогъ шумить, Ю великая кручина удоляе, Зла дѣтиная тоска неугасимая. У нея сердце клубышкомъ катается, Оно червышкомъ свивается, Оно кровью обливается.

Напрасно зоветь она свою "жемчужинку скачоную, свою теплую голубоньку..."

Эти надрывающія картины горя проходять одна за другой въ умильномъ причитаніи вопленицы и отдаются въ сердцахъ всъхъ присутствующихъ; душу вдовы онъ рвуть на части, расширяя и углубляя ея горе, но ей дорого это горе и онъ дають ему исходъ

Иногда заплачка достигаетъ необыкновенной силы и выразительности. Таковъ "Плачъ объ убитомъ громомъ-молніей", пом'ьщенный въ сборник Барсова. Онъ ведется отъ лица не вдовы, а сос'ъдки, которая разсказываетъ сос'ъдямъ, какъ было д'ъло; этотъ чисто повъствовательный пріемъ, при которомъ чувства вдовы доходятъ до васъ лишь черезъ личность разсказчицы и многое оставляется на долю вашего воображенія, сообщаетъ плачу захватывающій интересъ; по сдержанной силь и скрытому драматизму онъ производитъ впечатлѣніе художественной баллады или короткой поэмы изъ народной жизни. Необыкновенно выразительно самое нача ло плача. Подобно Гетевскому Фаусту, разсказъ открывается "Про логомъ въ небесахъ".

Въ праздникъ, во время заутрени "Пресвятой Илья пророкъ свътъ Преподобный" прилетаетъ ко Престолу Господнему и просить у Господа позволенія пустить громовую стрѣлу въ одного крестьянина, беззаконія котораго возмущають Илью-пророка: крестьянинь не ходить въ церковь и не молится Богу "оть желаньица".

"О души своей крестьянинъ не спахается, Да онъ въ тяжкіихъ грѣхахъ попу не кается".

"Владыко милосливый" отвътилъ Ильъ Громовному: "что ты хочешь, Илья — въ волюшку творишь". Здѣсь какъ бы задергивается занавѣсъ; узелъ драмы завязанъ, судьба героя намѣчена, и разсказъ сразу переноситъ насъ въ деревню. Стоитъ "разливна красна веснушка", начались сельскія работы, появились пахари на полѣ. Однажды утромъ выѣхалъ пахать и герой разсказа, "спорядный нашъ сусѣдушко". Съ утра уже парило и не было ни малъйшаго вѣтра, но потомъ какъ-то незамѣтно подкралась перемѣна: солнышко стало "туляться" за облака, и появилась темная "неспособная", грозовая туча. Приближеніе этой тучи и ея дѣйствіе на природу и людей прекрасно описаны въ плачъ.

"На горы шла туча на высокія, Горы съ этой тучи порастрескались, Мелки камышки со страсти покатилися. Уже шла да грозна туча эта темная, По лъсамъ шла она да по дремучимъ: Лѣса къ земи съ этой тучи приклонилися, По корешку они всъ приломилися; Уже такъ шла грозна эта тученька, Въ темномъ лѣсѣ дики звѣри убоялися, По своимъ мъстамъ звъри убиралися. Становилась туча темна на сине море: Сине море со дна все расходилося, Страшно-ужасно тутъ море расшумълося, Со луды камни оно тутъ вырывало, Волной на берегъ оно да ихъ бросало; Въ синемъ морѣ бѣлы рыбы убоялися, По своимъ станамъ рыбы разметалися. По селамъ пошла туча деревенскіимъ;

Знать, деревнями то туча разгремѣлася,
Мать сыра-земля со грому надрожалася;
Съ тучи добрые дома да пошатилися,
Со чиста поля крестьяна убирались,
Во своихъ домахъ они да сохранялись.
Съ этой страсти крестьяна, съ переполоху
Затопляли свъщи да воску яраго,
Тутъ молили оны Бога отъ желаньица,
Оны кланялись въ матушку сыру землю:
"Спаси, Господи, въдь душъ да нашихъ гръшныихъ..."

Одинъ нашъ герой остался въ полъ и сталъ подъ кудряву деревиночку переждать грозу. Тутъ и застигла его "стръла Божія": "Заразилъ — побилъ Илья-свътъ Преподобный, да онъ славнаго крестьянина могучаго".

"Туча темная заразъ же уходилася, Стръла-молнія заразъ же пріукрылася, Вдругъ пороспекло тутъ красно это солнышко".

Дальше подробно и трогательно разсказывается, какъ жена хватилась мужа и, обезпокоившись, побъжала искать его въ поле, какъ она издали увидъла свою лошадь; смирно стоитъ та, наклонивъ голову. Безпокойство несчастной женщины усилилось; она смотритъ кругомъ и видитъ невдалекъ дерево, разбитое грозой въ щепу; бросилась туда:

"Какъ лежитъ ейна надёжная головушка, Бъла грудь его стрълой этой прострълена, Ретиво сердце все молвіей изорвано, Бълы рученьки его да пораскинуты. Задрожала тутъ побъдная семеюшка (жена) Испугалася надежноей головушки".

Вернувшись въ село, вдова объявила о своемъ горъ. Тутъ съ чисто эпической наивностью прибавлено, что вдова надълала тревоги и хлопотъ всему обществу; къ мертвому тълу приставили ка-

раулъ и послали за становымъ. Вторая половина плача обращена сосъдкой къ вдовъ. Тутъ мы все болье удаляемся отъ величаваго тона "Пролога въ небесахъ" и отъ грандіозныхъ картинъ природы; дъйствительная жизнь все болье вторгается въ разсказъ съ ея ръзкой смъсью прозы и поэзіи, высокихъ душевныхъ движеній съ практическими разсчетами и соображеніями здраваго смысла, состраданія и безчувственности. Изъ какихъ-то не всякому понятныхъ побужденій, плакальщица, несомнінно сочувствующая горю семьи, словно хирургъ, вонзаетъ въ сердце вдовы такія рѣчи: должно быть, очень гръщенъ былъ твоя милая надежная головушка, что его Богъ наказалъ и велълъ умереть безъ покаянія. Это вамъ, знать, за то, что вы плохо почитали праздники: всъ, бывало, не работаютъ, а вы съ мужемъ все гнались за крестьянской работушкой. Дальше вопленица, какъ бы следя за мыслями вдовы, развертываетъ передъ ней картину того, что произойдетъ теперь. Прівдуть - поеть она - дохтура да славны ліжари и судьи неправосудные, будуть ръзать на мелкіе кусочки твою надежную головушку, а у тебя отъ этого "обмирать станетъ зяблая утробушка". Пъвица подаетъ вдовъ рядъ практическихъ совътовъ: не жалъй имънья, бери одежу, скотину, заложи-продай крестьянину богатому, набери золотой казны и задаривай начальниковъ; проси смѣлешенько, съ великой обидушкой и горючьми слезьми, чтобы "придали къ матушкъ сырой землъ тълеса то бы его да безъ терзанія". Практическая сосъдка прибавляетъ:

> "Ты сули имъ золотой казны по надобью, Въ потай сули, безъ добрыхъ ты безъ людушекъ".

Но мысли вдовы (а съ ней и плакальщицы) идутъ далѣе перваго страшнаго момента и первыхъ хлопотъ и терзаній. Каково будетъ ей жить въ будущемъ? Плакальщица сулитъ ей не радостное житье: у тебя остановится вся крестьянская работа, разорится и запустѣетъ хозяйство, ты будешь слыть бобылочкой-сиротиночкой; вездѣ, и на полѣ, и въ лугу вспомнишь ты мужа и зальешься слезами. Но смотри, не входи въ отчаянную тоску-кручинушку, не забудь и о своей головѣ, поминай почаще въ церкви умершаго

и тебъ станетъ легче. — Такъ кончается этотъ выдающійся по художественности плачъ.

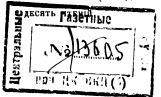
Въ нѣкоторыхъ мѣстахъ Олонецкой губ. очень многія женщины въ минуты сильнаго горя и сейчасъ создають новыя заплачки или по крайней мъръ примъняютъ къ своимъ обстоятельствамъ извъстный раньше текстъ причитанья. Извъстный собиратель Рыбниковъ записаль въ 60-хъ годахъ въ Олонецкой губ. отъ одной дъвушки причитанье, созданное ею по поводу смерти ея двоюроднаго брата: вся семья оплакивала умершаго, но скорбь этой дівушки вылилась съ такой силой и свежестью, что ея заплачка тотчасъ же получила извъстность, была перенята другими женщинами и поется теперь ими, когда ихъ постигаетъ подобное горе. - Хорошей вопленицей несомнънно можетъ быть только выдающаяся натура, сердечная и въ то же время одаренная художественнымъ чутьемъ. Такова именно была Ирина Өедосова, которая пѣла въ Петрозаводскъ собирателю Барсову свои плачи. Вотъ ея портретъ. "Невзрачная на видъ, небольшаго роста, 50 лътняя женщина, съдая и хромая, но съ богатыми силами души и въ высшей степени поэтическимъ настроеніемъ; рѣчь у нея живая и бойкая: то и дѣло льются съ языка пословицы и поговорки. 13 лътъ она была уже вопленицей, извъстной по всему Заонежью. Вотъ ея разсказы о самой себъ: "Родители мои были прожиточные и степенные; матьбойкая, на 22 души пекла и варила и вездъ поспъла, не рыкнула, не зыкнула, отецъ рьяной-буде прокричалъ, а сердцевъ не было. Я была сурова; по крестьянству куды какая: колотила, молотила, въяла и убирала; 8 лътъ знала, на какую полосу сколько съять, 6 лътъ на ухожъ лошадь гоняла и съ ухожа домой пригоняла; разъ лошадь сплеснулась, я пала, съ тъхъ поръ до теперь хрома. Я грамотой не грамотна, за то памятью я памятна, гдв што слышала, пришла домой, все разсказала, будто въ книгъ затвердила, пъсню ли, сказку ли, старину ли какую. Шутить была мастерица, шутками, да дурками всъхъ расшевелю. Имя мнъ было съ изотчиной, грубнаго слова не слыхала: бъдный сказать не смълъ, богатого сама обожгу. Стали меня люди знать и къ себъ приглашать—свадьбы играть и мертвымъ честь отдавать". Съ младости ей честь и мъсто въ большомъ углу; на свадьбахъ ли пъсню за-

1

поетъ-старики заплящутъ, на похоронахъ ли завопитъ - каменный заплачеть — голось быль такой вольный и нежный". Ирина представляетъ необыкновенно привлекательный типъ русской женщины, соединяющей глубину чувства и горячую нежность съ энергіей и самостоятельностью характера, а дёловитость и здравый житейскій смысль сь какимь то поэтическимь настроеніемь, сообщающимъ печать художественной красоты всякому проявленію этой богатой натуры. Такой именно типъ, очевидно, носился передъ глазами Некрасова, когда онъ рисовалъ свою Дарью въ "Морозъ", а особенно Матрену, такъ назыв. губернаторшу, въ поэмъ "Кому на Руси жить хорошо". Здёсь кстати будеть сказать, что вся послёдняя поэма насквозь пропитана народной поэзіей, а разсказъ Матрены о своемъ замужествъ и о потеръ сына Демушки построенъ на Олонецкихъ заплачкахъ и наиболъе сильныя мъста цъликомъ взяты изъ причитаній. Съ подобнымъ фактомъ мы встрівчаемся въ поэзіи различныхъ народовъ: вездъ поэты-художники пользуются народнымъ творчествомъ для своихъ произведеній.

II.

Переходимъ къ другимъ разрядамъ пѣвцовъ, хранителей народнаго духовнаго богатства — къ тѣмъ, у которыхъ это дѣло составляетъ болѣе или менѣе постоянную профессію. Они обыкновенно кормятся этимъ, такъ какъ не могутъ житъ крестьянскимъ трудомъ: большинство ихъ—слѣпцы. Это—современные остатки древнихъ "каликъ-перехожихъ", путешественниковъ по святымъ мѣстамъ, стоявшихъ издревле близко къ религіи, къ церкви и во имя ея пропитывавшихся. Они главнымъ образомъ служили, а отчасти и теперь служатъ, религіозно-нравственнымъ потребностямъ народа. Поэтому они обладаютъ совершенно особымъ запасомъ народныхъ произведеній — поютъ духовные стихи, псальмы и кантычки. Они распространены по всей Руси и носятъ различныя названія въ разныхъ мѣстностяхъ. На сѣверѣ ихъ зовутъ древнимъ именемъ "каликъ", въ Бѣлоруссіи и Южной Россіи—общимъ именемъ "старцы́", такъ что слѣпой (или даже зрячій) нищій, будь онъ молодой, даже







ребенокъ, называется "старецъ" или "старчикъ". Тамъ, гдѣ они сопровождаютъ свое пѣніе игрой, ихъ зовутъ по ихъ инструментамъ лирниками, кобзарями, бандуристами.

Весь этоть людь составляеть нечто отдельное оть остальнаго населенія. Горькая необходимость скитаться по міру за кускомъ хльба, а затымъ самая ихъ слыпота создаеть имъ особое положеніе среди народа и способствуєть развитію у нихъ своихъ особыхъ взглядовъ, привычекъ; -- напр. въ иныхъ мъстахъ они имъютъ особый "старецкій" языкъ, свои сборища и свои суды, своихъ старостъ и т. д. Необходимо отличать каликъ-пъвцовъ отъ простыхъ нищихъ. Эти послъдніе, особенно тъ, которые нищенствуютъ постоянно, еще болье оторваны отъ остального міра, не принимаютъ никакого участія въ жизни народа и не оказывають на него духовнаго вліянія; вся ихъ связь съ населеніемъ ограничивается милостыней и ночлегомъ. Такое фальшивое положение профессиональныхъ нищихъ неръдко развиваетъ въ нихъ антипатичныя стороны. Такіе нищіе больше всего держатся около городовъ, жельзныхъ дорогъ, торговыхъ и промышленныхъ центровъ; чемъ глуше местность и тише жизнь, тъмъ ихъ меньше, такъ какъ среди населенія, трудящагося съ утра до вечера сообща на одной и той же работъ, гдъ жизнь каждаго на глазахъ у всъхъ, ихъ фальшивое положеніе ярко бьеть въ глаза, и они встрътять мало сочувствія и поддержки. Я буду говорить лишь о нищихъ-пъвцахъ, которые тоже кормятся подаяніемъ, но платять за него духовнымъ своимъ богатствомъ, цъну котораго народъ прекрасно понимаетъ и относится къ носителямъ этого богатства иногда очень расположенно. Нашъ труженикъ-народъ привыкъ трудомъ измѣрять цѣну человъка, поэтому очень важно, что большинство такихъ пъвцовъслъщы: невозможность работать искупаеть въ глазахъ народа невольный гръхъ жизни на счетъ другихъ. При томъ въ болъе или менье глухихъ мъстахъ, которыя я все время буду имъть въ виду, "старецъ" неръдко соединяетъ свое занятіе съ крестьянствомъ: я знаю въ Бълоруссіи такого слъпца, который имъетъ землю; семья его занимается хозяйствомъ, онъ самъ работаетъ все, что можетъ, и лътомъ почти совсъмъ оставляетъ свое старецкое дъло, а зимойвъ подспорье хозяйству надъваетъ за спину торбу, а черезъ плечо

лиру и идетъ къ добрымъ людямъ. Этотъ слѣпецъ среди своихъ односельчанъ равный имъ человѣкъ, онъ даже выше ихъ своими талантами, поэтому въ праздникъ они идутъ къ нему въ хату послушать "божественнаго"; онъ дорогой гость и на пирушкѣ, гдѣ его лира издаетъ уже веселые звуки.

Значеніе такого півца въ народной жизни также разнообразно, какъ разнообразенъ его репертуаръ. Въ Бълоруссіи на "кирмашахъ", т. е. церковныхъ праздникахъ, соединенныхъ обыкновенно съ ярмаркой, куда стекаются старцы и лирники со всей округи, народъ послъ церковной службы охотно обступаетъ ихъ и слушаетъ пъніе. Обыкновенно имъ заказываютъ помянуть "сродничковъ"; получивъ такой заказъ, "старецъ" поетъ и читаетъ въ установленномъ порядкъ рядъ церковныхъ молитвъ, перечисляетъ сродниковъ, имена которыхъ ему диктуетъ заказавшій, и получаетъ плату. Одинъ писатель върно объясняетъ происхождение этого обычая: "Церковное богослужение въ эти дни слишкомъ общественно, и крестьянинъ считаетъ, что лично на его долю, долю умершихъ сродниковъ, изъ общей молитвы приходится очень немного, тъмъ болье, что въ такой выдающийся день онъ не слышаль поименного помина. Этотъ пробъль восполняють для него старцы". Старцовъ иногда приглашаютъ въ дома нарочно (или пользуются случаемъ, когда старецъ зайдетъ за подаяніемъ) и заказываютъ имъ помолиться о той или другой надобности; у старцевъ есть молитвы о здравіи, объ урожа з хліба и о плодовитости скота и т. п. Нужно замътить, что большинство такихъ "спъвовъ" народнаго происхожденія, слъдовательно, вполнъ близки и знакомы крестьянину. Вотъ почему население такъ охотно обращается къ старцамъ всякій разъ, когда чувствуеть потребность въ религи, такъ сказать, въ своемъ домашнемъ обиходъ. Духовные стихи, распъваемые старцами и лирниками подъ музыку, отвъчаютъ болье крупнымъ идеальнымъ запросамъ народной души. Стихъ о Лазаръ настраиваетъ крестьянина сочувственно къ бъднымъ, стихи о Егоріи или Алексъъ Божьемъ человъкъ, объ отшельникъ Асахвіи-царевичъ, о страшномъ судъ будять въ немъ мысли о духовныхъ подвигахъ, о нравственномъ самопожертвованіи, о воздаяніи по дъламъ, о будущей жизни. Все это отрываетъ крестьянина отъ дъйствительности, часто тяжелой, несправедливой или слишкомъ грубой и огрубляющей; все это даетъ ему нравственный отдыхъ и утёшеніе и сообщаетъ нѣкоторый идеальный порывъ его душъ, задавленной неизбѣжными матеріальными заботами. И крестьянинъ отходитъ отъ старца съ чувствомъ благодарности, чувствуя, что онъ не просто подалъ ему Христа ради, но и отъ него самъ получилъ нѣчто такое, чего подчасъ жаждетъ его душа, но не находитъ въ ежедневной жизни.

Лирникъ знаетъ и народныя лирическія пѣсни; въ хатѣ передъ собравшимися провести свободное время сосѣдями онъ споетъ подъ незатѣйливые звуки своего инструмента и рекрутскую пѣсню, при чемъ растрогаетъ до слезъ молодую солдатку, съумѣетъ и развеселить юмористической пѣсней про двухъ неудачниковъ Хому и Ерому, да еще ухитрится между строкой бросить по ихъ адресу мѣткое словцо, немедленно покрытое дружнымъ хохотомъ публики. Такъ разнообразна и богата духовная пища, предлагаемая имъ народу. Что же мудренаго, что лучшіе представители этого люда очень любимы и уважаемы народомъ.

А какое значеніе имѣли еще въ недавнемъ прошломъ въ Малороссіи исчезающіе теперь бандуристы и кобзари, которые пѣли историческія казацкія думы, гдѣ глубоко памятныя народу событія казачества, полныя яркихъ чертъ, и скорбныхъ, и героическихъ, выступаютъ въ прочувствованныхъ художественныхъ образахъ на фонѣ чудной украинской природы, той степи, которую такъ любитъ малороссъ.

Въ 70-хъ годахъ въ Петербургъ пълъ публично старый кобзарь Остапъ Вересай, со словъ котораго тогда же была записана его біографія. Тамъ онъ говорить между прочимъ, какъ онъ самъ понимаетъ роль свою и своихъ пъсенъ въ жизни людей. Разъ онъ разсердился на одного казака: "я співаю, а винъ каже: "та це усе не одъ Бога сказано, — люди повыдумливали, а ви, дурни, слухаете, та ще и милостыню даете!"—Якъ згадаю, такъ сердце и кипитъ,—здается убивъ би его: одъ кого же якъ не отъ Господа Іисуса Христа? Якъ то сказано, чого винъ сходивъ на землю? А то такъ сказано, що сходивъ винъ, щобъ у царство небесное насъ привлекти и одъ мукъ ослобонити". Такимъ образомъ Вересай считаетъ, что пъснями онъ облегчаетъ горе людямъ, вообще оказы-

ваетъ на нихъ нравственное воздъйствіе. Онъ продолжаетъ: (перевожу по русски) "если гдъ сынъ пошелъ въ службу, или зять вдову бъдную не уважаетъ, такъ какъ заиграешь имъ про это самое, и по-



Кобзарь ОСТАПЪ ВЕРЕСАЙ.

лъзетъ имъ въ голову, всъ и заплачутъ кругомъ: и сынъ плачетъ, и молодухи, и дъвицы, а больше всего вдова—такъ и зальется". Съ такимъ свидътельствомъ самого кобзаря о себъ вполнъ согласуется все то, что мы знаемъ изъ другихъ источниковъ о народномъ пъвцъ въ Малороссіи. Вездъ кобзарь является съ одними и

тъми типическими чертами — добродушнаго, некорыстолюбиваго, правдиваго старика, сердечно живущаго и горемъ, и радостями своего народа.

Перелистайте "Кобзаря" Шевченко, посмотрите, какое видное мъсто занимаетъ въ этомъ сборникъ фигура "сиваго дида" съ его кобзой и негромкимъ задушевнымъ пъніемъ.

Шевченко прекрасно обрисовалъ роль кобзаря въ малорусской деревнъ и его типъ въ стихотворени "Перебендя".

Репертуаръ его разнообразенъ; онъ знаетъ кому, что слѣдуетъ пѣть:

Въ полъ съ дъвками—поетъ имъ "Гриця" да "Веснянку" Въ кабакъ-же съ молодцами— "Сербына", "Шинкарку"; Съ молодидами на свадъбъ— (Гдъ свекруха злая)— Про "Тополю", "Злую долю", А потомъ— "У гаю". На базаръ— "Лазаръ"—пъсню, Аль, чтобъ люди знали, Запоетъ, какъ Съчь родную Войски разоряли.

Кобзарь—желанный гость въ деревнъ, особенно для молодаго населенія; оно и задумается подъ его пъсню о славныхъ прошлыхъ дняхъ казачества, и уронитъ слезинку объ несчастной дивчинъ или паробкъ, которымъ не задалась счастливая доля; оно же и весело спляшетъ "Горлицу" подъ веселую пъсню дъда, умъющаго извлекать и удалые звуки изъ своей кобзы. Сцена встръчи кобзаря въ селъ хорошо изображена у Шевченко въ отрывкъ поэмы "Черныця Марьяна".

Вообще народная поэзія, разносимая кобзарями, играла до послъдняго времени большую роль въ Малороссіи. Самыя стихотворенія Шевченки зачастую навъяны народными пъснями и почти всъ безъ исключенія задуманы и созданы въ народномъ стилъ. И Шевченко — не исключеніе въ данномъ случаъ.

Достаточно сказать, что великій художникъ нашъ Гоголь создаль всего своего Тараса Бульбу изъ малороссійскихъ народныхъ пъсенъ и думъ, откуда многія мъста цъликомъ перенесены въ эту героическую поэму, составляя въ ней лучшія красоты. Воть одно изъ такихъ мъстъ.

"И всѣ казаки до послѣдняго выпили послѣдній глотокъ за славу и всѣхъ христіанъ, какіе ни есть на свѣтѣ. Уже пусто было въ ковшахъ, а все еще стояли казаки, поднявши руки, и сильно задумались они.

Какъ орлы, озирали они вокругъ себя очами все поле и чернѣющую вдали судьбу свою. Будетъ, будетъ все поле съ облогами и дорогами покрыто торчащими ихъ бѣлыми костями, щедро омывшись казацкой ихъ кровью и покрывшись разбитыми возами, расколотыми саблями и копьями; далече раскинутся чубатыя головы съ перекрученными и запекшимися въ крови чубами и запущенными книзу усами, будутъ, налетѣвъ, орлы выдирать и выдергивать изъ нихъ казацкія очи. Но добро великое въ такомъ широко и вольно разметавшемся смертномъ ночлегѣ! Не погибаетъ ни одно великодушное дѣло, и не пропадетъ, какъ малая порошинка, съ ружейнаго дула, казацкая слава. Будетъ, будетъ бандуристъ съ сѣдою по грудь бородою, вѣщій духомъ, и скажетъ онъ про нихъ свое густое, лучшее слово. И пойдетъ дыбомъ по всему свѣту о нихъ слава, и все, что ни народится потомъ, заговоритъ о нихъ, ибо далеко разносится могучее слово" \*).

<sup>\*)</sup> Вотъ для сравненія въ переводъ нъсколько мъстъ изъ малороссійской

"Это могучее слово" и есть народная поэзія, въ которую народь вложиль всю свою славу, всё великодушныя дёла своего прошлаго, всё пережитыя имъ сердечныя движенія. Его бандуристы и и другіе півцы служать ему неоційненную службу: они связывають жизнь каждаго поколінія со всёмь историческимь прошлымь народа, питають и поддерживають въ немъ духовные интересы и, что особенно дорого, дійствують всего боліє именно въ такихъ містахъ нашей родины, гдів еще не сіяеть могучій світь грамотности, школы, образованія.

-‱

думы о походъ противъ поляковъ (по сборнику Максимовича): "Вотъ пошли казаки на четыре поля.... Что однимъ полемъ пошелъ Самко Мушкетъ... Самко Мушкетъ думаетъ-гадаетъ, говоритъ словами: а что какъ наши головы казацкія молодецкія по степи-полю полягутъ, да еще и родной кровью омоются, расколотыми саблями покроются?.. Пропадетъ, какъ порошина съ дула, та казацкая слава, что по всему свъту дыбомъ встала—что по всему свъту степью разлеглась, протянумась... Закрячетъ воронъ, степью летучи, заплачетъ кукушка, лъсомъ скачучи, закуркуютъ сизые кречеты, задумаются сизые орлы – и все, и все по своихъ братьяхъ, по буйныхъ товарищахъ казакахъ... А вотъ кости лежатъ, сабли торчатъ, кости хрустятъ, расколотыя сабли бренчатъ... А головы казацкія—словно швецъ Семенъ шкуру потерялъ! А чубы—словно чертъ жгуты повилъ: въ крови всъ засохли: за то и славы набрались!"



## МАКСИМЪ ГРЕКЪ \*).

I.

Во второй половинъ XV въка уже все пространство земель бывшей Византійской Имперіи было въ рукахъ турокъ. Униженная, порабощенная и разоренная страна утратила въ это время послъдніе остатки образованности: руки дикихъ пришельцевъ, не щадившихъ храмовъ, коснулись и школъ, и библіотекъ. Въ такое тяжелое для Греціи время въ албанскомъ городъ Артъ (около 1480 года) родился Максимъ Грекъ. Родители его, Мануилъ и Ирина, были знатнаго происхожденія (одно сказаніе о Максимъ называетъ его воеводскимъ сыномъ). Но воспитаніе ребенка при тогдашнихъ бъдственныхъ обстоятельствахъ страны не могло быть обставлено всъми необходимыми для того средствами. Поэтому-то первое воспитаніе

<sup>\*)</sup> Изображеніе печатается впервые, съ ръдкаго оригинала, принадлежащаго Императорскому Историческому музею и любезно предоставленнаго г. Директоромъ Музея, И. Е. Забълинымъ.

Максима, по словамъ его біографа, было благочестивое, но скудное, и впечатлънія ранняго дътства крайне тяжелыя.

Въ то самое время, какъ въ Греціи, по замѣчанію самого Максима, "науки угасли", Италія, на рубежѣ двухъ столѣтій—XV и XVI, представляетъ почти единственную въ Европѣ страну, гдѣ кипитъ умственная дѣятельность. Здѣсь еще гораздо ранѣе изъ весьма естественнаго сочувствія къ своему прошлому развился интересъ къ изученію классической древности и началось такъназываемое Возрожденіе древнихъ наукъ и искусствъ. Въ XV вѣкѣ эта умственная дѣятельность усиливается, и Италія становится школою для Европы. Сюда начинаютъ эмигрировать ученые греки и встрѣчаютъ радушный пріемъ; сюда же стремятся и греческіе юноши, ищущіе образованія. Въ числѣ послѣднихъ отправился и Максимъ. Какъ сынъ знатныхъ родителей и при томъ людей образованныхъ (сказаніе ихъ называетъ "философами"), онъ могъ довольно рано почувствовать желаніе учиться и легко осуществить его.

Въ итальянскомъ образованіи господствовало въ то время филологическое направленіе. Многіе итальянскіе университеты открываютъ каеедры греческаго языка; любовь къ литературамъ, древнегреческой и римской, порождаетъ желаніе собирать древнія рукописи и устраивать роскошныя библіотеки. Знатные и богатые люди Италіи соперничаютъ другъ съ другомъ въ меценатствъ. Древняя языческая философія находитъ своихъ покровителей и почитателей, которые ведутъ жаркіе споры о преимуществахъ Платона или Аристотеля, предпринимаютъ попытки къ соглашенію ихъ ученій.

Максимъ, по свъдъніямъ его біографовъ, занимался главнымъ образомъ изученіемъ древнихъ памятниковъ своего языка. Впослъдствіи онъ называлъ древнихъ эллинскихъ писателей своими первыми учителями и иногда ссылался на нихъ въ своихъ сочиненіяхъ. Извъстно также, что въ Венеціи онъ находился въ близкихъ отношеніяхъ къ знаменитому тамошнему ученому и издателю, Альдъ по словамъ Максима, "грамотъ и по-римски, и по-гречески добръ гораздъ". Максима "часто хаживалъ къ нему книжнымъ дъломъ". Въ это время, говоритъ біографъ, Альдъ печаталъ Аристотеля и свой первый опытъ латино-греческаго словаря; вліяніе послъдняго

труда отразилось въ литературной д'ятельности Максима, въ его "Толкованіяхъ личныхъ именъ", вошедшихъ потомъ въ наши Азбуковники. Здъсь же, въ Венеціи онъ учился, какъ полагаютъ поздивише біографы, у своего знаменитаго соотечественника Іоанна Ласкариса. Занятія языческой философіей не особенно, кажется. привлекали юнаго Максима. По его собственнымъ словамъ, онъ "не довольно пребываль даже въ преддверіи ея", и впослъдствіи не любилъ, когда его называли философомъ. Однако есть основание думать, что во время своего пребыванія въ Италіи, когда онъ быль еще очень молодымъ человъкомъ и ходилъ "въ мірскихъ платьяхъ", онъ не чуждъ былъ увлеченія древними философами и о многомъ думаль и разсуждаль не такъ, какъ впоследствіи, когда сделался монахомъ. Онъ и самъ признавался въ томъ позднее, въ своихъ сочиненіяхъ. Изъ древнихъ философовъ онъ предпочиталь предъ Аристотелемъ возвышеннаго Платона, идеализмъ котораго былъ, въроятно, ближе благочестивому настроенію юноши Максима. Но это увлеченіе, какъ видно, было непродолжительно и не сильно. Воспитанному въ духъ греческаго православія Максиму многое не нравилось въ Италіи, и онъ вскоръ охладъль къ тому направленію, которое приняло итальянское возрожденіе.

Въ самомъ дълъ, на свътломъ фонъ картины умственнаго оживленія Италіи было не мало темныхъ пятенъ. Политическая неурядица въ разбитой на мелкія отдёльныя государства странѣ дошла до крайнихъ предъловъ; безнравственность общества и представителей власти какъ свътской, такъ и духовной была почти безпримърна Въ такое тяжелое время весьма естественно было отыскивать идеалы въ своемъ отдаленномъ, но славномъ прошломъ. Жизнь древнихъ стала представляться въ свътлыхъ заманчивыхъ образахъ. Все въ ней казалось совершеннымъ и достойнымъ подражанія. Даже нікоторые пороки и злодівнія находили оправданіе въ примърахъ изъ жизни древнихъ. Христіанская религія потеряла свою цъну; распространилось невъріе. И этому не мало способствовало то обстоятельство, что христіанское ученіе утратило свою первоначальную чистоту: безнравственное духовенство изуродовало его въ своихъ интересахъ. На ряду съ безвъріемъ легко прививались самыя нельныя суевьрія, отъ которыхъ не были свободны даже

люди образованные. Всѣ прониклись вѣрою въ слѣпой рокъ. Появилось множество книгъ о судьбѣ, въ которыхъ проводились мысли о колесѣ счастія, о томъ, что все въ этомъ мірѣ непрочно, все случайно. Астрологія древнихъ стала пользоваться уваженіемъ; стали вѣрить, что міръ управляется движеніемъ и вліяніемъ звѣздъ.

Такое направленіе, конечно, должно было возмутить благочестиваго греческаго юношу и въ значительной степени ум'врить его увлеченіе древними классиками. Къ этому присоединилось еще вліяніе пламенныхъ пропов'вдей Іеронима Савонаролы, искоренившихъ посл'єдніе остатки молодыхъ увлеченій языческою древностью.

Въ сочиненіяхъ Максима Грека, написанныхъ уже въ зрѣломъ возрастъ, во время пребыванія его въ Россіи, разсъяно множество воспоминаній изъ жизни за-границею. Но изъ всего того, чему онъ быль "слышатель" и "самовидецъ" въ Италіи, самое сильное впачатлъніе произвела на него проповъдь и дъятельность Савонаролы. Максимъ прожилъ пять лътъ во Флоренціи, въ этой столицъ итальянскаго возрожденія, гдь, благодаря покровительству извъстныхъ Козьмы и Лорендо Медичи, были собраны знаменитые ученые и писатели того времени и гдъ дъйствовалъ знаменитый проповъдникъ. Максимъ зналъ смълаго и даровитаго Іеронима, который, видя всеобщее развращение нравовъ, "жегомый божественною ревностью", началь во имя Христовой любви грозную обличительную проповъдь противъ общественныхъ пороковъ. Максимъ видълъ изумительное дъйствіе ръчей Савонаролы на флорентійцевъ, которые подъ вліяніемъ ихъ отказались отъ прежняго образа жизни. На его глазахъ горъли костры, сложенные изъ предметовъ роскоши, и пышная, веселая столица Медичи приняла видъ большаго монастыря, гдв вмвсто веселыхъ пъсенъ раздавались только духовные гимны и плачъ женщинъ и стариковъ. Онъ былъ свидътелемъ переворота, изумившаго всю Европу, произведеннаго скромнымъ монахомъ и притомъ одною духовною силою, силою слова, и самъ не могъ не подчиниться этой силь. Четыре года господствоваль Савонарола въ своей теократической республикъ. Слъды впечатлъній отъ флорентійскихъ событій сохранились на всю жизнь въ душ в Максима. Его "Пов'всть страшна и достопамятна", написанная въ Россіи много л'ятъ спустя, исполнена многихъ интересныхъ подробностей изъ жизни Іе-

ронима и чувства благоговънія къ священному иноку. Этотъ инокъ, по словамъ Максима, "преполонъ всякія премудрости — и разума богодохновенныхъ писаній и вившняго наказанія, сирвчь философіи, подвижникъ презъленъ и божественною ревностью довольно. украшаемъ". Изображая силу "богодохновенныхъ ученій" его, Максимъ передаетъ интересный разсказъ, свидътельствующий о нравственномъ вліяніи знаменитаго пропов'вдника на общество. "Сынъ одной убогой флорентійской вдовицы нашель на улиць мышокь съ пятью стами золотыхъ. Онъ отнесъ его своей матери, а она не возрадовалась тому, что такой находкой можно избыть свою нужду, и не скрыла мъщокъ у себя, а отнесла къ священному учителю и сказала: видишь, учитель, мошну, которую нашелъ мой сынъ; возьми и возврати потерявшему, чтобъ онъ не скорбълъ объ этомъ. Удивился Саванарола правдолюбивому праву вдовы и, благословивъ, отпустилъ ее. Въ одинъ день, по окончаніи поученія во храмъ, онъ возопилъ: если кто потерялъ какое имущество, выдь на середину и скажи количество потеряннаго и опиши мъшокъ, и день, когда потеряль ты, назови, и получишь свое. И потерявшій вышелъ и сказалъ, когда онъ потерялъ и сколько, и описалъ мѣшокъ. Возвращая мѣшокъ, Савонарола сказалъ ему: возьми, юноша, свое и утъшь убогую вдовицу, какъ произволяешь, ибо избавила она тебя отъ большой скорби. Тотъ далъ ей сто золотыхъ съ большою радостію. "Вдову сію, прибавляетъ Максимъ, сравнить можно со вдовою, хвалимой въ евангеліи ради двухъ лептъ, ибо та въ своемъ маломъ показала боголюбіе, а эта въ чужомъ и многомъ свое правдолюбіе и человъколюбіе". Далъе онъ разсказываетъ о томъ, какія грустныя оскорбленія приходилось переносить проповъднику отъ противившихся его ученю, и какое онъ проявлялъ "долготерпъніе и Спасову кротость" къ врагамъ своимъ, жедая одного-всеобщаго спасенія. Съ глубокимъ чувствомъ говорить онь о томь безстрашіи, съ которымь обличаль Іеронимь развращенное римское духовенство и самого папу. Съ негодованіемъ передаетъ разсказъ о коварныхъ действіяхъ римскаго первосвященника, о несправедливыхъ обвиненіяхъ, которыя взведены были на неповиннаго проповъдника. Сказавъ наконедъ о трагической кончинъ Савонаролы и двухъ священныхъ мужей, раздълившихъ съ

нимъ ту же участь, Максимъ сравниваетъ погибшихъ съ древними защитниками благочестія. Но опасаясь обвиненія въ пристрастіи къ латинской върѣ, считавшейся на Руси и "проклятой", и "поганой", онъ осторожно прибавляетъ: "все это я пишу не для того, чтобы показать, что латинская въра чиста, совершенна, но чтобы показать православнымъ, что и у не правомудренныхъ латинянъ есть забота и прилежаніе евангельскихъ спасительныхъ заповъдей и ревность за въру, хотя и не по совершенному разуму".

Благоговъйное удивление передъ героизмомъ знаменитаго проповъдника и то живое сочувствіе ко всей его дъятельности, которыя сквозять чуть ли не въ каждомъ словъ "Повъсти страшной и достопамятной", ясно говорять намъ о силь нравственнаго вліянія Савонаролы на Максима. Нътъ сомнънія, что дальнъйшая судьба его решена была здесь, во Флоренціи, подъ впечатленіемъ флорентійскихъ событій. Съмена благочестія, заброшенныя въ его душу родительскою рукою въ раннемъ дътствъ, пышно возросли подъ благопріятствовавшимъ небомъ Флоренціи и принесли плодъ: аскетическій идеаль въ этой душ'в уже созр'вль. О совершившемся въ немъ нравственномъ пероворотъ, въ силу котораго онъ окончательно охладълъ къ суетной гръховной жизни міра, онъ говоритъ впоследствіи въ религіозномъ духе, приписывая его милосердію пекущагося о спасеніи всъхъ Бога, который, сжалившись надъ нимъ, озарилъ его мысль и избавилъ отъ погибели вмъстъ съ тамошними "предстателями нечестія". Одинъ изъ біографовъ Максима д'влаетъ весьма въроятное предположеніе, что "религіозное созерцаніе и мистицизмъ рано стали господствующею чертою его характера". Такимъ образомъ, поступленіе его въмонастырь, совершившееся вскоръ по возвращении изъ Италіи, объясняется и вышеизложенными обстоятельствами его жизни, и его характеромъ.

Но, какъ человъкъ образованный, онъ, по словамъ біографа, искалъ такой обители, гдъ можно было бы предаваться не однимъ иноческимъ подвигамъ, но и занятіямъ умственнымъ. Монастыри Авона, издавна славившіеся своимъ книжнымъ богатствомъ, болъе всего привлекали его вниманіе. Изъ нихъ онъ выбралъ обитель Ватопедскую, которая была богаче всъхъдругихъ обителей Авона книгами.

Здёсь въ теченіе десяти лёть онъ пріобрёль очень обширныя

свъдънія по церковной литературъ и усвоиль окончательно аскетическій взглядъ на свътскую науку. Сльдуя Іоанну Дамаскину, по мнънію котораго истину можно познавать только смиреніемъ, а не "пестрыми умышленіями внъшней мудрости", Максимъ началъ называть науку "рабынею богословія", "внъшней мудростью", а пытливый разумъ-, лжеименнымъ". "Словеса внъшнихъ мудрецовъ" допускается изучать только потому, что и въ нихъ можно, по его мнѣнію, найти душеполезное. Однако, несмотря на то, что онъ глубоко проникся взглядами Дамаскина и подобныхъ ему писателей византійскихъ, не смотря на десятильтнее пребываніе въ монастырь, въ немъ все-таки остались следы европейскаго образованія, не допустившіе его сділаться врагомъ и гонителемъ просвіщенія. Какъ увидимъ впоследствіи, въ немъ очень часто изъ подъ монашеской религіозной исключительности выказывался умный и просвъщенный человъкъ, который признавалъ за образованіемъ нравственное и общественное значеніе. Можеть быть, русское невѣжество и связанное съ нимъ огрубъне нравовъ, съ которыми ему суждено было встрътиться въ Россіи, убъдительнъе всего подъйствовали на Максима въ этомъ направленіи.

Находясь въ обители Ватопеда, кромѣ книжныхъ трудовъ, онъ совершалъ и другіе труды, лежавшіе на обязанности авонскаго инока: былъ посылаемъ, по его же словамъ, "по милостыню" и "свѣтло проповѣдывалъ православную вѣру".

Въ 1515 году на Аеонъ пришло письмо отъ великаго князя московскаго Василія Ивановича съ просьбою прислать съ посланными его Василіемъ Копыломъ и Иваномъ Варавинымъ "изъ Ватопеды монастыря старца Саву, переводчика книжново на время, а тъмъ бо есте намъ послужили, а мы ожъ дастъ Бою, его пожаловавъ, опять къ вамъ отпустимъ." Но старецъ Савва былъ уже такъ дряхлъ, что не могъ выдержать далекаго путешествія, и потому, вмъсто него, братія ръшила послать инока Максима, "свъдущаго въ божественномъ писаніи и способнаго къ изъясненію и переводу всякихъ книгъ..." Максимъ совсъмъ не зналъ ни русскаго, ни церковно-славянскаго языковъ, но его филологическое образованіе и выдающіяся способности позволяли надъяться аеонской братіи, что онъ "и русскому языку борзо (скоро) навыкнетъ".

Вмѣстѣ съ нимъ отправили еще грека, болгарина и русскаго, можетъ быть, въ томъ предположеніи, что они будутъ помощниками Максиму при переводѣ, а, можетъ быть, и просто за милостынею. Патріархъ константинопольскій также принималъ участіе въ выборѣ переводчика, но у него были свои особыя соображенія. Максимъ былъ человѣкъ образованный, хорошо зналъ положеніе церковныхъ дѣлъ на западѣ, отличался горячимъ патріотизмомъ и поэтому, по мнѣнію патріарха, болѣе, чѣмъ кто-либо другой, годился для представительства и защиты въ Москвѣ интересовъ византійскихъ. Въ своемъ письмѣ къ митрополиту московскому Варлааму, патріархъ Феолиптъ, изобразивъ бѣдственное положеніе греческой церкви, проситъ "поспѣшить ей на помощь дѣломъ и словомъ". Максимъ, какъ увидимъ, не обманулъ ожиданій Феолиптъ и горячо отстаивалъ и политическіе, и церковные интересы своей родины во время пребыванія въ Москвѣ.

По прівздв въ Москву въ 1518 году, Максимъ былъ принятъ весьма радушно: ему отвели помѣщеніе въ Чудовомъ монастырѣ, а содержаніе назначили отъ великокняжескаго двора. Съ этого времени его жизнь и дѣятельность всецѣло принадлежатъ Россіи. Не смотря на ясно выраженное въ письмѣ великаго князя обѣщаніе отпустить книжнаго переводчика домой, когда минуется въ немъ надобность, Максиму не суждено было вернуться на Авонъ. Сверхъ всякаго ожиданія съ его стороны и помимо его желанія, ему пришлось стать русскимъ дѣятелемъ, войти во всѣ духовные интересы тогдашней русской жизни и принять самое дѣятельное участіе во всѣхъ вопросахъ, волновавшихъ современное ему русское общество.

Поэтому мы считаемъ необходимымъ разсказу о жизни и дѣятельности Максима въ Москвѣ предпослать бѣглый очеркъ состоянія русскихъ умовъ и нравовъ XVI вѣка.

II.

Занесенные къ намъ изъ Византіи вмѣстѣ съ христіанствомъ начатки знаній служили исключительно средствомъ къ утвержденію и распространенію новаго вѣроученія, и имъ не суждено было выбиться изъ круга церковныхъ предметовъ, выработаться въ свѣт-

скую науку и дать жизнь свътской литературъ. Древне-русская школа оставалась почти вплоть до реформъ Петра школою простой грамотности съ характеромъ церковно-служебнымъ. Въ глазахъ свътскаго человъка она по этой причинъ теряла всякую привлекательность, всякій интересь. Уже съ XII въка у русскихъ людей складывается прочное убъжденіе, что грамотность и книжныя знанія нужны только церковнику. Въ тотъ періодъ времени, когда Русь собиралась вокругъ Москвы и въ великорусскихъ областяхъ складывалось сильное единодержавное царство Московское, уровень знаній не повысился, а скорфе понизился. Если встрфчаются въ это время заявленія о необходимости школьнаго обученія, то только со стороны духовенства и для духовенства, и вызываютъ ихъ исключительно церковныя нужды. "А се приведутъ ко мнъ мужика, говорить архіепископъ Геннадій въ своемъ знаменитомъ посланіи къ митрополиту Симону, и язъ велю ему апостолъ дати чести, и онъ не умъетъ ни ступити, и язъ ему велю псалтырю дати, и онъ и по тому одва бредетъ, и язъ его оторку (откажу)... А моей силы нътъ, что ми ихъ не учивъ ставити (т. е. ставить въ священнослужители). А язъ того для челомъ быю государю, чтобы велълъ училища учинити"... Далъе драгоцънное посланіе Геннадія объясняеть, какого рода училища желательны съ его точки зрѣнія. "А мой совътъ о томъ, что учити во училищъ, первое азбука граница истолкована совству (т. е. азбука со встви гранями-отделами), да и подтительныя слова, да псалтыря съ следованіемъ (т. е. съ возслѣдованіями -- съ присовокупленіемъ простыхъ службъ вечерни, утрени и нъкоторыхъ другихъ дополненій) накръпко; и коли то изучить, можеть послѣ того проучивая и конархати (т. е. кано-· нархати. Канонархъ-дерковнослужитель, объявляющій, при пѣніи канона обоими клиросами, сначала гласъ, а потомъ и самыя слова канона) и чести всякыя книги". Немногаго, какъ видно, желалъ Геннадій для новыхъ училищъ, но современная ему дъйствительность была далека и отъ этихъ ничтожныхъ требованій. Школъ, какъ можно догадываться изъ дальнъйшаго содержанія посланія, почти совсъмъ не было; учились большею частію у "мужиковъ невъжъ", которые "ребятъ учатъ да ръчь ему испортитъ". Эти учителя, "мастеры", получали, по словамъ посланія, за свою работу

десять чтеній.

плату сдѣльно: "за ученіе вечерни — кашу да гривну денегь, за утреню то же или и больше; за часы особо"... Въ половинъ XVI столътія, т. е. пятьдесять лътъ спустя, царемъ Иваномъ Грознымъ и отцами Стоглаваго Собора было вновь заявлено, что даже самые "мастеры" малограмотны и силы божественнаго писанія не знаютъ и учиться имъ негдъ.

Такъ стояло дело просвещенія въ самомъ образованномъ древнерусскомъ сословіи, въ духовенствъ. Что же касается остальныхъ сословій, то въ нихъ чаще всего отсутствовала всякая грамотность. "Мы не встръчаемъ нигдъ извъстій объ образованности князей и вельможъ, говоритъ Соловьевъ, изображая русскіе нравы XV въка: о Димитріи Донскомъ прямо говорится, что онъ не быль хорошо изученъ книгамъ; о Васили Темномъ говорится, что онъ не былъ ни книженъ, ни грамотенъ". Въ XVI въкъ встръчаются записи и грамоты, въ которыхъ сказано, что князья и дъти боярскія не приложили къ нимъ рукъ за неумъніемъ грамотъ. За богатыхъ "гостей" (купцовъ) по ихъ безграмотству росписываются обыкновенно ихъ духовные отцы. Иностранцы, посъщавшіе Россію въ XVI и даже XVII вв., часто говорять о даровитости русскихъ людей и въ то же время свидътельствуютъ о почти поголовномъ безграмотствъ ихъ. Если и встръчались примъры сравнительно высокой для того времени образованности, то они представлялись отдъльными ръдкими случаями и были обыкновенно плодами чужой, не русской школы.

Тогдашняя школа, обучая "четью", "пътью" церковному и "канонарханію", не давала знаній, необходимыхъ для жизни свътскаго человъка. Съ помощію одного только навыка, говоритъ Забълинъ, велось всякое дѣло: торговое, ремесленное, земледѣльческое, канцелярское, судейское. Легко себъ представить тъ непреодолимыя затрудненія, которыя долженъ былъ испытывать древнерусскій человъкъ на каждомъ шагу, при полномъ отсутствіи, напримъръ, ариеметическихъ знаній. Извъстно, что мы почти вплоть до реформъ Петра не были знакомы съ десятичною арабскою системою цыфръ, съ самыми простыми ариеметическими дъйствіями, и числа у насъ означались еще буквами; при вычисленіяхъ съ большими числами мы просто становились въ тупикъ, вслъдствіе чего

и называли десятки тысячъ "тмою", а сотни тысячъ "невѣдіемъ"; ариеметическое "невъдіе" заставляло насъ и дробныя числа означать только словесно и при томъ очень мудренымъ способомъ:  $\frac{1}{2}$  и  $\frac{1}{4}$  еще имъли простыя названія "пол" и "четь", а  $\frac{1}{8}$ ,  $\frac{1}{14}$ ,  $^{1}/_{3}$ и т. д. уже не имъли соотвътствующаго ихъ значенію названія и обозначались такъ:  $\frac{1}{8}$  "пол-четь",  $\frac{1}{16}$ — "пол-пол-четь",  $\frac{1}{18}$ — "пол-пол-пол-четь"; подобнымъ же образомъ 1/, называлась "третникъ", а  $\frac{1}{6}$ — "пол-третникъ",  $\frac{1}{24}$ — "пол-пол-пол-третникъ",  $\frac{1}{48}$ — "пол-пол-пол-пол-пол-третникъ", и т. д. Не больше знали мы и въ другихъ наукахъ. Всъ наши тогдашнія знанія носили средневъковой полуфантастическій характерь. Вь то время, когда для западной Европы была уже открыта Америка, нашъ книжникъ. человъкъ XVI въка, черпалъ свои космографическія свъдънія изъ любимой книги Козьмы Индикоплова, относящейся къ началу VI въка. Оттуда онъ узнавалъ, что земля есть продолговатый отъ востока къ западу четвероугольникъ, покрытый небомъ, какъ сводомъ, что ночное захожденіе солнца и др. свътилъ совершается за высокую гору, находящуюся на съверъ, и т. п. Историческія свъдънія были скудны и перемъшаны съ поэтическими преданіями. Даже ветхозавътная и новозавътная исторія была переполнена разсказами изъ книгъ ложныхъ, апокрифическихъ, и древне-русскій книжникъ, при отсутствіи образованія, критики, не умѣлъ отличить подлиннаго отъ ложнаго. Толковая Палея, служившая однимъ изъ главныхъ источниковъ знанія библейской исторіи, есть произведеніе апокрифическое, а между тъмъ она ставилась въ ряду книгъ "истинныхъ и приписывалась Іоанну Златоусту или Іоанну Дамаскину. Митрополитъ Макарій считалъ каноническою книгу Еноха Праведнаго, а она есть произведение апокрифическое. Отсутствие необходимыхъ знаній давало себя чувствовать и въ вопросахъ религіозныхъ: при всемъ желаніи сохранить во всей чистотъ греческое православіе, мы по недостатку знанія распространяли подложныя сочиненія, въ которыхъ сохранялись остатки языческихъ върованій. Изслідователи московской старины очень удачно характезують тогдашнюю образованность словомь "книжность". Церковная книга давала рядъ готовыхъ, безспорныхъ религіозныхъ и моральныхъ истинъ. Этотъ книжный матеріалъ усвоивался механически,

одною памятью. Человъкъ, начитавшійся книгъ, могъ говорить "отъ писанія", т. е. имълъ въ головъ обильный запасъ цитатъ. Для ръшенія какого-нибудь вопроса достаточно было привести нъсколько подходящихъ выдержекъ изъ книгъ. Самостоятельныхъ разсужденій не требовалось и даже не допускалось.

Эти свойства школы отразились и на произведеніяхъ духовныхъ писателей того времени. Они представляють собою въ большинствъ случаевъ своды готовыхъ мыслей, занесенныхъ издавна съ чужой стороны и застывшихъ въ неподвижныхъ, какъ бы окаменълыхъ формахъ. Таковы, въ концъ XV и началъ XVI въка сочиненія Іосифа Волоцкаго, митрополита Даніила, даже Нила Сорскаго и многихъ другихъ. Византія передала намъ главнымъ образомъ произведенія церковной литературы, которыя и служили нашимъ книжникамъ образдами. Что же касается до произведеній греческой научной литературы, въ особенности классическаго періода, которыми съ успъхомъ воспользовались итальянскіе гуманисты, то они къ намъ почти совсъмъ не попадали, да и ученые греки, какъ до паденія Константинополя, такъ и послъ, направлялись не къ намъ, а въ Италію. Подражая византійскимъ образцамъ, наши писатели постоянно вращались въ области чисто церковныхъ вопросовъ и аскетической морали. Если въ видъ исключенія изръдка являлась живая мысль, живое слово, касавшееся текущей действительности, если при этомъ высказывалось митніе, идущее въ разръзъ съ общепринятымъ, то оно тотчасъ клеймилось названіемъ "ереси" и подвергалось строгому осужденю, хотя бы на самомъ дълъ ничего еретическаго въ себъ не заключало. Такъ случилось съ Максимомъ Грекомъ; такъ едва не случилось съ Ниломъ Сорскимъ, который уже быль заподозрѣнь въ ереси и не подвергся суду только потому, что устранился отъ спора. Въ то время имъть свои мнънія никому не дозволялось; допускалось и одобрялось только "плетеніе словесъ", т. е. риторическія украшенія при изложеніи готовыхъ истинъ.

Неподвижность русской мысли отражалась и на религіозномъ пониманіи, и на нравственности. Истины религіи и морали были поняты чисто внъшнимъ образомъ: на первомъ планъ стоялъ обрядъ, строгое, но чисто внъшнее, формальное исполненіе предписаній.

Тогдашній богачь аккуратно въ изв'єстные дни раздаваль милостыню, но, исполняя эту христіанскую обязанность, нер'вдко осыпалъ нищую братію грубою бранью. Вся сущность христіанскаго ученія, вся въра заключалась для тогдашняго книжника въ обрядовомъ благочестіи и въ благогов'вніи передъ буквой писаній. Все, что стояло въ церковной книгъ, имъло силу неизмъннаго догмата. Іосифъ Володкій относилъ къ божественнымъ писаніямъ не только произведенія отцовъ церкви и житія святыхъ, но даже и "градскіе законы". Прибавить, убавить или измѣнить что-нибудь въ церковной книгь или обрядь считалось величайшей смълостью и вызывало суевърный страхъ. Помощникъ Максима, писецъ Михаилъ Медоварцевъ разсказывалъ, что когда, по приказанію Максима, онъ долженъ былъ загладить нъсколько невърныхъ строкъ въ молитвъ, употребляемой при окончании богослуженія, то его "дрожь великая поимала, и ужасъ напалъ". Лътопись сообщала, какъ о крупномъ событіи, изв'єстія о томъ, что "н'ькоторыи философове начаша пъти: О, Господи помилуй, а друзіи-Осподи помилуй".

Грубость нравовъ была весьма естественна, при тогдашнемъ состояніи умовъ. Если нельзя сказать, что образованіе непремѣнно дълаетъ человъка нравственнымъ, то несомнънно однако, что оно возвышаетъ его до болъе духовнаго пониманія истинъ морали и что безъ образованія никакая нравственность не можетъ быть прочной: кромъ хотънія добра, нужно и глубокое пониманіе того, что добро и что зло. Несмотря на громкую проповъдь пастырей церкви о христіанской любви, въ тогдашнемъ обществъ царилъ духъ эгоизма. "Всегда наслаженіе и упитвніе, всегда пиры и позорища, всегда бани и лежаніе, всегда мысли и помыслы нечистые"... Такова была жизнь боярина того времени, по словамъ одного изъ проповъдниковъ. "Червленіе ланитъ" и "многоплотіе" (т. е. тучность тъла), поставлявшіяся въ достоинство знатному лицу, были результатомъ такого образа жизни. Эта жизнь, по словамъ Костомарова, представляла полный контрастъ жизни простолюдина: "когда знатный бояринъ одъвался въ золото и жемчугъ, ъдалъ на серебръ и заставляль себъ подавать десятки кушаньевь за разъ, деревенскій бъднякъ во время частыхъ неурожаевъ ълъ хлъбъ изъ соломы или лебеды, коренья и древесную кору". Во многихъ словахъ и поученіяхъ XVI въка въ обиліи разсъяны яркія картины нравовътого времени, подобныя только-что приведенной. Изображаются грубые пороки, злоупотребленіе властей, разладъ и интриги въ выстемъ боярствъ, тяжелое положеніе лишенной правъ и нравственнаго значенія женщины, бъдственное состояніе рабовъ...

Много было потрачено усилій со стороны лучшихъ пропов'вдниковъ на разъясненіе высокихъ истинъ христіанской морали, но ни кроткое слово пастырскаго ув'вщанія, ни угрозы обличителей в'вчными муками не производили надлежащаго д'вйствія. Настоящаго пониманія этихъ истинъ не было, а взволнованную сов'всть очень легко было успокоить точнымъ исполненіемъ обряда. Н'вкоторые моралисты того времени довольно близко подходили къ одному изъ в'врныхъ средствъ, сод'вйствующихъ подъему нравственности: "никогда же да не послабиши, говоритъ одинъ изъ нихъ, почивати уму своему". Но они не догадывались о томъ, что могло разбудить спавшій умъ русскаго челов'вка.

Однако въками сложившійся строй древнерусской жизни, имъвшій, повидимому, такія прочныя основы, сталь зам'ьтно колебаться, и это съ особенною силою обнаружилось въ XVI въкъ. Русская мысль искала, очевидно, выхода изъ того резко очерченнаго круга интересовъ, за который не смълъ переступать московскій книжникъ. Такъ какъ интересы религіозные въ то время господствовали надъ интересами мірскими, то и первое недовольство существующимъ порядкомъ сказалось въ области церковныхъ вопросовъ. Съ одной стороны, какъ протестъ противъ грубаго пониманія религіозныхъ и моральныхъ истинъ и противъ нравственной распущенности, появляется съ конца XIV въка цълый рядъ ересей, образовавшихся, какъ полагаютъ, не безъ вліянія западныхъ реформаціонныхъ идей. Правда, еретичество впадаеть въ другую крайность — въ грубое отрицаніе основныхъ положеній вітроученія, догматовъ, но важно то, что во многихъ еретическихъ головахъ замъчается стремленіе къ болъе духовному пониманію религіи и мелькаютъ иногда высоко гуманныя мысли, какъ, напримъръ, у Башкина, мысль объ освобожденіи рабовъ. Съ другой стороны, среди самого православнаго духовенства съ конца XV въка раздаются голоса противъ обрядоваго благочестія, противъ богатствъ монастырскихъ, какъ главной причины паденія монастырских в нравовъ, противъ крайней нетерпимости къ еретическимъ заблужденіямъ. Таковы были взгляды строгаго пустынника Нила Сорскаго, довершившаго свое богословское образованіе на Авонъ, и его учениковъ и послъдователей, подвижниковъ Бълоозерскихъ скитовъ и монастырей, извъстныхъ подъ именемъ "Заволжскихъ старцевъ".

Эти внутренніе враги установившагося въ средѣ книжной міровозэрѣнія вызвали на борьбу съ собой самыхъ энергичныхъ изъ московскихъ книжниковъ, архіепископа Геннадія и Іосифа Волоцкаго, основателя Волоколамскаго монастыря.

Оба проявили много ревности къ дѣлу православія и еще болѣе жестокости къ еретикамъ. Писались обличенія противъ еретическихъ заблужденій, собирались соборы на еретиковъ, безпощадно осуждавшіе ихъ на казни и заточенія. Но еретичество продолжало существовать, такъ какъ условія, породившія его, оставались неизмѣнными. Такъ, несмотря на соборъ 1504 года, нанесшій, повидимому, рѣшительный ударъ ереси жидовствующихъ, ересь продолжала волновать русскіе умы, и Максиму Греку, обличительная дѣятельность котораго началась въ двадцатыхъ годахъ, пришлось писать длинное слово на іудеевъ, опровергать тѣ самыя ложныя основанія, которыя раньше опровергаль Іосифъ Волоколамскій.

Ставшій въ главъ московскихъ книжниковъ, Іосифъ велъ полемику и съ Ниломъ Сорскимъ. Какъ основатель и игуменъ богатаго уже въ то время Волоколамскаго монастыря, онъ былъ задътъ за живое проповъдью Нила о нестяжательности монастырей. Всъ преимущества въ этой борьбъ, какъ и въ борьбъ съ ересью, были на его сторонъ: его взгляды раздъляла свътская власть и большинство тогдашнихъ іерарховъ, и онъ вышелъ побъдителемъ изъ этого спора. Но и вопросу о монастырскихъ имуществахъ, какъ и многимъ другимъ церковнымъ вопросамъ, суждено было еще долго волновать русскіе умы. По смерти Нила и Іосифа, полемика продолжалась съ неменьшимъ ожесточеніемъ ихъ послъдователями— "іосифлянами" и "заволжскими старцами".

Но не одни критическія мнѣнія Сорскаго да ереси, эти внутренніе враги, расшатывали старые взгляды, сложившіеся подъ исключительнымъ одностороннимъ вліяніемъ Византіи; въ XVI вѣкѣ нахлынули на старую Русь новые, внёшніе враги, съ которыми справиться было еще труднёе. Это тё вліянія западныхъ книжекъ, западныхъ идей и обычаевъ, отъ которыхъ мы никакъ не могли уберечься. Несмотря на вошедшіе въ нашу плоть и кровь завёты Византіи, издавна внушавшей намъ ненависть "къ латинъ", мы должны были въ силу потребностей быстро развивающагося государства русскаго по неволѣ обратиться за помощью къ латинскому западу: Москва, этотъ третій Римъ, которому, по сказанію старца Филофея, надлежало стоять вѣчно, была неповинна ни въ какомъ знаніи, ни въ какомъ художествѣ. И вотъ мы принуждены выписывать съ запада образованныхъ иностранцевъ художниковъ, мастеровъ.

Встръча и знакомство съ иностранцами вскоръ отражается и въ жизни русскихъ людей.

Русскіе люди начинаютъ носить иностранное платье, брить бороду и усы. И въ литературъ этого времени замътно большое оживленіе. Появляются книги съ новымъ западнымъ направленіемъ: альманахи, планидники, книги о судьбъ, и находятъ большой кругъ читателей. Распространяются мысли о фортунь, астрологическія суевърія во всъхъ слояхъ общества. Передовые люди того времени перестають бояться думать, страшиться "проклятаго мнвнія", начинають читать не только церковныя книги, но и свътскія: аскетическій идеаль теряеть свое обаяніе. Бояринь Өедорь Карповь, другъ Максима Грека, читаетъ латинскія книги и въ нихъ ищетъ разръшенія своихъ недоумьній. Онъ зараженъ пристрастіемъ къ астрологіи, которую усердно распространяль въ то время врачъ великаго князя, "нъмчинъ", "датынинъ" Николай Люевъ (или Булевъ). Карповъ увлекается красотою природы, удивляется тому стройному порядку и правильности, которые обнаруживаются въ ея явленіяхъ. Онъ упрекаетъ Максима Грека, предостерегающаго его отъ излишняго увлеченія природою, за строгій приговоръ свътскому знанію, чемъ вызываетъ длинное посланіе со стороны последняго.

По мърътого, какъ усиливается западное вліяніе, вліяніе Византіи все болье и болье слабьеть. Знаніе латинскаго языка у насъ въ это время болье распространено, чьмъ знаніе греческаго. Вызовъ ученаго святогорца въ Москву объясняется именно тымъ, что въ Москвъ

не нашлось человѣка, знающаго греческій языкъ. Первые переводы Максима, по незнанію русскаго языка, сдѣланы имъ при помощи русскихъ толмачей, которымъ онъ "сказывалъ по-латыни", а они уже переводили по-русски. Еще раньше Геннадій, при составленіи полной библіи, пользовался латинскимъ текстомъ и латинскими переводчиками. Греки, участвующіе въ умственномъ движеніи Россіи XVI и XVII столѣтій, какъ Максимъ Грекъ, Арсеній Грекъ, Паисій Лигаридъ, братья Лихуды, являются людьми, хотя и сохранившими восточное православіе, но учившимися въ западныхъ училищахъ и университетахъ. Даже въ дѣлахъ церковныхъ замѣтно ослабленіе греческаго вліянія: русскіе митрополиты уже поставляются у себя дома и дѣлаются вполнѣ независимыми отъ константипопольскаго патріарха. Мало того, русскіе начинаютъ смотрѣть подозрительно на византійцевъ: у нихъ является мысль, что греки успѣли развратиться подъ властію турокъ.

Обнаружившіеся въ XVI стольтіи въ русской жизни и литературъ новшества возбуждають негодование и страхъ за будущее русской земли въ людяхъ стараго порядка. Они всъми силами стараются удержать старые взгляды, старые обычаи, получившіе въ ихъ глазахъ религіозное освященіе. Бояринъ Берсень въ дружеской бесъдъ съ Максимомъ съ твердою увъренностью говоритъ, что та земля, которая переставливаетъ обычаи, не долго стоитъ. Отцы Стоглаваго Собора заявляють, что "обычаи поисшатались", и стремятся "утвердить неколебимо въ роды и роды" русскую національную отчину и православную старину. Домострой также представляеть собою стремленіе закрыпить на выки сложившійся въ древней Руси строй домашней жизни. Макарій, собирая "всѣ святыя книги, которыя въ русской землъ обрътаются", въ своихъ Четьи-Минеяхъ старается положить какъ-бы предълы, за которые не должна переступать русская мысль. Эта тревога въ лагеръ охранителей, идеаломъ которыхъ была неподвижность старины, ясно указываетъ, что русское общество уже раскололось на двъ неравныя части, что среди старой Руси нарождалась уже новая Русь, въ которой давали себя чувствовать непочатыя силы великаго народа, освобождавшіяся отъ тяжелыхъ въковыхъ запретовъ старины. Передовое меньшинство не могло еще торжествовать побъды надъ старыми въковыми преданіями, но оно представляло собою живое начало историческаго движенія, заявляло ръзко и сильно о своемъ существованіи и носило въ себъ залогъ будущаго успъха.

## III.

Когда Максимъ Грекъ прівхалъ въ Москву, при дворв великаго князя наибольшимъ вліяніемъ пользовались два лица: митрополитъ Варлаамъ и инокъ Вассіанъ Косой (въ міру князь Василій Ивансвичъ Патриквевъ, попавшій въ опалу при Иванв III и насильно постриженный въ монахи). Оба они отличались твердостью убъжденій и по своимъ взглядамъ принадлежали къ твмъ "Заволжскимъ старцамъ", которые воспитались въ идеяхъ Нила Сорскаго. Въ прівзжемъ грекв они въ скоромъ времени увидвли своего единомышленника, и между ними установились близкія искреннія отношенія. Вниманіе со стороны вел. князя, расположеніе вліятельныхъ при дворв лицъ дали Максиму возможность занять въ Москвъ сразу высокое, почетное положеніе.

Послъ осмотра богатой книгами великокняжеской библістеки, которая, по словамъ Максима, была почти всегда на запоръ, ему дали порученіе перевести Толковую Псалтирь. При выбор'в книги для перевода руководились, какъ предполагаютъ, тъмъ, что исалтирь была наиболъе любимою и распространенною книгою у нашихъ предковъ и что она въ последнее время пострадала отъ искаженій, сдъланныхъ "жидовствующими", которые "испревращали" псалмы въ своихъ видахъ. Такъ какъ Максимъ не зналъ славянскаго языка, то въ помощь ему дали двухъ толмачей: Дмитрія Герасимова, учившагося въ ливонскихъ училищахъ, и Власія, которые знали латинскій языкъ, а для записыванія назначили писцовъ: Михаила Медоварцева и инока Силуана. "Нынъ, господине, писалъ одному дьяку Герасимовъ, Максимъ Грекъ переводитъ Псалтирь съ греческаго толковую великому князю, а мы съ Власомъ у него сидимъ, перемѣняяся: онъ сказываетъ по-латынски, а мы сказываемъ по-русски писаремъ"... Это былъ, какъ мы видимъ, двойной переводъ, требовавшій вниманія и осторожности отъ всёхъ участниковъ; слёдовательно, и отвътственность за ошибки не могла падать всею своею тяжестью на одного Максима. Толковая Псалтирь заключала въ себъ, кромъ текста псалтири, сводъ различныхъ толкованій, часто расходившихся въ объясненіи однихъ и тъхъ же псалмовъ, при чемъ среди толкователей были и еретики. Максимъ раздѣлилъ толкованія на классы, далъ характеристики направленій, опредёливъ и степень православія каждаго изъ нихъ, и приложивъ свои замѣчанія для руководства простодушному русскому читателю. Уже при этой первой работ'в вполн'в обнаружились и обширныя знанія, и критическій таланть святогорца. Около полутора года трудился Максимъ надъ переводомъ псалтири и такъ сильно былъ занятъ, что "не имълъ праздности дыхати", по его собственнымъ словамъ. Трудность работы заключалась какъ въ самомъ переводъ съ греческаго языка, богатаго значеніями словъ и способами выраженія, на языкъ славянскій, еще не разработанный до такихъ тонкостей, такъ и во многихъ ошибкахъ, открывшихся въ прежнемъ переводъ псалтири, сдъланномъ до Максима, и объясняемыхъ неискусностью прежнихъ переводчиковъ и переписчиковъ. Въ посланіи въ великому князю, которое было и введеніемъ къ его труду, Максимъ говорить о своихъ стараніяхъ удалить явныя несообразности, но откровенно сознается, что въ некоторыхъ местахъ онъ и его сотрудники ничего не могли сдълать и оставили, какъ было. Скромность заставляеть его признать свой трудь слабымь и требующимь многихъ' исправленій, однако для этой цёли, по его мнёнію, нужны люди, не только сильные въ знаніи греческаго языка, но и вооруженные "граматичными художествы и риторскою силою".

По окончаніи перевода, Максимъ представилъ его вел. князю. Считалъ ли онъ, что дѣло, для котораго его вызвали, окончено, или московская жизнь была ему не по душѣ, но только долѣе оставаться въ Москвѣ онъ не хотѣлъ. Въ томъ же посланіи къ князю, ходатайствуя о вознагражденіи за усердіе своихъ сотрудниковъ, для себя онъ проситъ, какъ милости, позволенія возвратиться на Авонъ. "Избавь насъ отъ печали долгой разлуки, пишетъ Максимъ, возврати безбѣдно честному монастырю Ватопедскому, давно уже насъ ждущему. Дай намъ совершить обѣты иноческіе тамъ, гдѣ мы ихъ произнесли... Отпусти насъ скорѣе въ мирѣ, чтобы намъ возвѣ-

стить и тамъ находящимся православнымъ о твоихъ царскихъ доблестяхъ, да вѣдаютъ бѣдствующіе христіане тѣхъ странъ, что есть еще на свѣтѣ царь, не только владѣющій многими народами, но и цвѣтущій правдою и православіемъ, подобно Константину и Өеодосію Великимъ"... При чтеніи этихъ строкъ, невольно думается, что Максимъ, какъ человѣкъ просвѣщенный и наблюдательный, успѣлъ уже за это время подмѣтить такія стороны московской жизни, съ которыми мириться былъ не въ силахъ, и что онъ былъ какъ будто томимъ тяжелымъ предчувствіемъ отказа, заставлявшимъ его усиливать выраженія своего посланія.

Спустя нъсколько времени переведенная псалтирь была принесена въ царскія палаты и въ присутствіи цълаго собора духовныхъ лицъ, торжественно одобрена митрополитомъ, который назвалъ ее источникомъ благочестія. Великій князь съ радостію принялъ книгу, отпустилъ пріъхавшихъ съ Максимомъ святогорцевъ, пославъ съ ними богатую милостыню, но самого переводчика, щедро вознаградивъ за трудъ, расположилъ, какъ говоритъ одинъ біографъ, остаться въ Москвъ для дальнъйшей работы.

Такимъ образомъ, предчувствіе Максима сбылось. Въ тѣ времена, справедливо замѣчаетъ тотъ же біографъ, иностранцу не такъ легко было выѣхать изъ Москвы, какъ въѣхать въ нее, если только присутствіе его считали полезнымъ для себя или возвращеніе домой почему-либо вреднымъ.

Но, оставаясь въ Москвѣ, Максимъ Грекъ уже не могъ ограничиться ролью простаго переводчика книжнаго. Русская жизнь сама, такъ сказать, врывалась въ его келью. У него уже были друзья; ученый авторитетъ его стоялъ такъ высоко, что на него смотрѣли, какъ на человѣка, который можетъ указать, какъ митрополиту жить и какъ государю устроить свою землю; къ нему приходили болѣе просвѣщенные изъ Москвичей "спираться межъ себя о книжномъ"; къ нему обращались за совѣтами въ случаяхъ разныхъ недоумѣній; къ нему присылали новыя литературныя произведенія, желая знать его мнѣніе. Его умъ, благородная прямота и сердечная отзывчивость невольно привлекаютъ къ нему лучшихъ людей того времени, изъ которыхъ многіе впослѣдствіи пріобрѣли историческую извѣстность. Въ самомъ непродолжительномъ времени

Максимъ былъ введенъ своими друзьями во всѣ вопросы, волновавшіе тогда московскую книжную среду. Ближе всьхъ стояль къ нему Вассіанъ, который быль сильно занять вопросомъ о монастырскихъ имуществахъ. Будучи ученикомъ Нила Сорскаго и ревностнымъ послъдователемъ его, Вассіанъ велъ теперь горячую полемику съ "іосифлянами", настойчиво доказывая мысль своего учителя о неприличій монастырямъ владіть населенными имініями. Благодаря услугамъ Максима, дълавшаго для него переводы съ греческихъ подлинниковъ, Вассіанъ составилъ новый сборникъ церковныхъ правилъ, изъ котораго выяснилось, что греческіе монастыри, служившіе намъ образцами, не владъли селами, а только угодьями: пашнями, садами, виноградниками. Вассіанъ видълъ теперь въ Максимъ своего просвътителя и проникся еще большимъ къ нему уваженіемъ. Дальнъйшая работа святогорца по переводу и исправленію церковныхъ книгъ, надзоръ за которою былъ порученъ Вассіану, окончательно уб'єдила его въ неисправности русскихъ книгъ и еще болъе возвысила въ его глазахъ авторитетъ ученаго грека. Онъ съ свойственною ему несдержанностію и рѣзкостью началь теперь во всеуслышаніе говорить, что до Максима по старымъ книгамъ Бога не славили, а хулили, и тъмъ, какъ увидимъ, крайне вредилъ своему другу.

Пользуясь полнымъ довъріемъ митрополита и Вассіана, Максимъ продолжалъ свои труды пока съ полнымъ спокойствіемъ. Ему поручили пересмотръ и исправленіе нъкоторыхъ богослужебныхъ книгъ; онъ сдълалъ переводъ житія пресв. Богородицы Метафраста и составилъ опись книгамъ великокняжеской библіотеки.

Но по мѣрѣ того, какъ Максимъ ближе всматривался въ окружающую его жизнь, болѣе и болѣе овладѣвалъ русскимъ языкомъ, подробнѣе знакомился съ русской литературой, онъ находилъ все новые поводы къ возмущеню, потому что на каждомъ шагу встрѣчался съ явленіями, стоявшими въ прямомъ противорѣчіи съ его идеальными требованіями. Взлелѣянное вѣками невѣжество, печальное состояніе русскихъ нравовъ, неисправность церковныхъ книгъ, цѣлая литература апокрифическихъ сказаній, старыхъ и новыхъ, сохранявшихъ часто остатки языческихъ вѣрованій, наплывъ новыхъ книгъ съ западнымъ направленіемъ — все это вызывало его

на борьбу. Многое изъ того, что онъ встрътилъ въ Москвъ, могло напомнить ему Италію, и, можетъ быть, оживить въ его душъ воспоминанія о знаменитомъ флорентійскомъ проповъдникъ. Какъ бы то ни было, но какъ человъкъ горячо убъжденный, прямой, не привыкшій скрывать своихъ взглядовъ, онъ во всякомъ случаъ, не могъ долго молчать. Взявшись за перо, онъ задался пълью поднять русскіе нравы и очистить русскую литературу отъ всего того, что противоръчило православнымъ преданіямъ.

Сочиненія Максима Грека представляють для исторіи литературы чрезвычайнно цінный матеріаль. Хотя онь, какь монахь, съ своей аскетической точки зрінія о многомь судиль невірно и не всегда быль правь въ своихъ обличеніяхь, но въ нихъ такъ или иначе отразились довольно полно умственное интересы, духовная жизнь его современниковъ.

Наблюдая русскіе нравы, Максимъ, стоявшій по своему образованію гораздо выше московскихъ книжниковъ, лучше ихъ видёлъ причины нравственной грубости и распущенности. Указывая на элоупотребленія "властелей", которые "лихоимствують, хотять имънія и стяжанія вдовиць и сироть", онь отлично понималь, что тогдашнее право "кормленія" составляло величайшее зло русской жизни и совътовалъ служилыхъ людей "обильно награждать", потому что, обогащая ихъ, царь укрвпляетъ государство, ограждаетъ вдовъ и бъдныхъ отъ притъсненій. Обличая грубъйшіе пороки современниковъ, подобно нъкоторымъ нашимъ тогдашнимъ моралистамъ, онъ, какъ монахъ, требуетъ строгаго примъненія къ жизни евангельскихъ заповъдей, и въ тоже время, какъ человъкъ образованный, указываетъ русскимъ людямъ новое средство къ подъему нравственности-западную науку, -- средство, о которомъ, какъ мы сказали, не догадывался ни одинъ изъ московскихъ книжниковъ. Восхищаясь Парижемъ, Максимъ среди безчисленныхъ его благъ считаетъ главными его школы, въ которыхъ можно найти "всякое художество, не точію нашего благочестиваго богословія и философія священныя, но и внішняго наказанія (т. е. світской науки) всяческая ученія... "Ученымъ, распространяющимъ тамъ науки, говорить онь, даются "обильные оброки во вся лета отъ царскихъ сокровищъ. "Туда собираются люди отъ всъхъ западныхъ и съ-

верныхъ странъ и не только сыновья простыхъ людей, но и боярскаго и княжескаго сана, и царскіе сыновья. Обращаясь къ русскимъ людямъ, онъ прибавляетъ, что образованнымъ людямъ "подобаеть бывати и у насъ", потому что такіе возмогуть, по его мненію, не только свои непохвальныя страсти одолеть и блюсти себя отъ лихонманія и сребролюбія, но и другихъ понудять подражать имъ. Познакомившись съ бытомъ русскихъ монастырей, онъ обратился съ обличеніями къ монашеству за его распущенность, за стремленіе къ стяжанію и вступиль въ горячую полемику съ "іосифлянами". Вооруженный искусствомъ логики и діалектики, усвоившій у западныхъ гуманистовъ ихъ излюбленныя формы сочиненія: посланіе, ораторскую річь, разговоръ, отличавшіяся живостью, онъ явился для "іосифлянъ" гораздо болъе опаснымъ соперникомъ, чъмъ Вассіанъ. Вполнъ раздъляя взгляды Нила на монастырскія им'внія, Максимъ, подобно ему, отрицаетъ монастырскія права на основаніи евангельскаго и апостольскаго ученія, но его рычи дыйствують сильные своею живостью, доступностью и авторскимъ воодушевленіемъ. Нельзя, говорить онъ, стремиться иноку къ стяжанію, потому что не можеть душа служить вмістів двумъ господамъ — Богу и мамонъ, потому что нельзя человъку смотръть однимъ глазомъ на землю, а другимъ на небо. Въ примъръ русскимъ монахамъ онъ ставитъ картезіанскихъ, питавшихся однимъ подаяніемъ. Главное сочиненіе по этому вопросу написано имъ въ формъ разговора между двумя лицами: Филоктимономъ и Актимономъ (любостяжателемъ и нестяжателемъ). Въ уста перваго онъ вложилъ тъ доказательства, которыя обыкновенно выставлялись "іосифлянами" въ защиту правъ монастырей на владеніе селами, а въ уста втораго свои собственныя возраженія. Здісь онъ очень искусно разбиваетъ одинъ за другимъ доводы своихъ противниковъ, пользуется примърами, взятыми изъ жизни, наглядными сравненіями, и главную заботу его, какъ всегда, составляеть угнетенный классъ — "бъдные селяне", обремененные "тягчайшими росты", не могущіе "отдати заемое", и "наипаче тружающіеся безпрестани и стражущіе въ сельхъ нашихъ". Главною цьлью встхъ его нравоучительныхъ сочиненій было возвысить русскихъ людей до духовнаго пониманія религіозно-моральных вистинъ. Очень

часто у него сквозить мысль, что не столько важны догматы и обряды, сколько нравственная жизнь, согласованная съ евангельскимъ ученіемъ. И очень часто у него хватаетъ мужества ставить намъ въ образецъ западную жизнь, — жизнь тѣхъ самыхъ латинянъ, которыхъ мы считали "погаными" и за пристрастіе къ которымъ часто слѣдовало у насъ обвиненіе въ ереси и строгое осужденіе. У латынянъ, говоритъ онъ, неправильно ученіе, а жизнь лучше нашей: "не усовершаетъ насъ единая православная вѣра, аще не притяжемъ евангельскихъ заповѣдей прилежно дѣланіе". Окрестъ живущіе ляхи и нѣмцы, наставительно замѣчаетъ онъ въ другомъ мѣстъ, "всякимъ правосудіемъ и человѣколюбіемъ правятъ вещи подручниковъ (подвластныхъ)".

Принявшись за изученіе русской литературы, Максимъ быль пораженъ обиліемъ въ ней апокрифическихъ произведеній. Дъйствительно, апокрифы представляли любимъйшее, интереснъйшее чтеніе для дітски наивнаго тогдашняго читателя, котораго, какъ ребенка, мучило любопытство знать каждую недоговоренную св. писаніемъ драматическую подробность того или другаго священнаго событія. Апокрифъ для человъка, еще не отръшившагося отъ языческихъ представленій, привыкшаго къ образамъ и олицетвореніямъ, былъ доступнъе, чъмъ отвлеченныя разсужденія книжниковъ, своею наглядностью, картинностью изображенія и легкимъ живымъ изложеніемъ. Апокрифъ часто помогалъ, говоритъ одинъ изследователь, пониманію отвлеченныхь вопросовь вероученія, представляя ихъ ръшеніе въ поэтической картинъ. Вотъ причины, по которымъ, не смотря на строгія преслѣдованія, апокрифическія произведенія им'єли у насъ большой усп'єхъ. Максимъ Грекъ подвергаетъ строгому разбору многіе изъ старъйшихъ у насъ апокрифовъ, върно указывая въ нихъ мъстами остатки языческихъ в'врованій, м'встами отступленія отъ православныхъ преданій и ложныя толкованія. Но большее вниманіе онъ удёляеть книгамъ съ новымъ западнымъ направленіемъ, распространявшимъ въру въ судьбу, мысли о фортунь, астрологическія суевьрія.

Обиліе обличеній Максима Грека, направленных противъ астрологіи и главнымъ образомъ противъ распространителя этихъ ученій, "латынина" и "прелестника" Николая, несомнънно свидътельствують о силь западнаго вліянія у нась въ XVI въкь. Новымъ ученіемъ заражаются даже духовныя лица, какъ видно изъ посланія Максима къ "нъкоему иноку, игумену бывшу, о нъмецкой прелести фортунъ", и князья, какъ показываетъ другое посланіе его къ "нъкоему князю: словцо на звъздочетцевъ..." Максимъ, какъ человъкъ западной школы, върно указываетъ источникъ этихъ суевърій, слъдить за исторіей ихъ развитія, объясняя, когда и откуда заимствовали ихъ "латыне зловърные" и "нъмцы прегордые". Главная мысль его доказать, что въра въ фортуну подрываетъ въру въ Промыслъ Божій. Какъ монахъ, онъ называетъ эти выдумки порожденіемъ дьявола и современныя бъдствія объясняетъ наказаніемъ за то, что мы прельщаемся ими. Приходя въ сильное негодованіе на звіздочетовъ, онъ даже совітуеть изгонять ихъ изъ общества, какъ орудіе демоновъ. Въ связи съ новыми книгами астрологического содержанія стоить сборникь, подъ названіемъ "Луцидаріусъ", только что переведенный съ нѣмецкаго какимъ-то Георгіемъ и присланный Максиму, въроятно для оцънки. Это цълая народная энциклопедія, гдв на ряду съ вопросами религіозными трактуются вопросы физическіе и космографическіе и пом'єщены разсужденія о вліяніи планетъ на судьбу и темпераменть человъка. Максимъ сурово отнесся къ этой книгъ и, подвергнувъ подробно ее разбору, совътоваль автору "отлучаться римскихъ и эллинскихъ ученій", которыми "з'тло" прельстились латыняне, и читать книгу Дамаскина, находя, что съ нею можно быть и хорошимъ богословомъ, и естествовъдомъ.

Литературная дѣятельность Максима Грека въ лучшихъ историко-литературныхъ изслѣдованіяхъ послѣдняго ѣремени разсматривается съ двухъ сторонъ. Какъ человѣкъ богословски и филологически образованный, онъ стоялъ неизмѣримо выше московскихъ грамотеевъ, въ пониманіи религіозныхъ вопросовъ и вопросовъ христіанской морали, и въ своихъ сочиненіяхъ, касающихся этой области, является передовымъ писателемъ, руководителемъ, указывающимъ новые пути; но въ оцѣнкъ свѣтской дѣятельности, свѣтскаго знанія онъ, какъ монахъ, на многія явленія жизни смотрѣлъ глазами нашихъ старинныхъ книжниковъ.

Не смотря на то, что Максимъ былъ въ Италіи въ самый раздвсять чтеній.

гаръ увлеченій классическою древностью и находился въ самомъ центръ этого умственнаго движенія, во Флоренціи, онъ не сдълался настоящимъ гуманистомъ. Воспитанный на родинъ въ духъ строгаго православія, впечатлительный юноша боялся отдаться вполнъ изученію языческой мудрости и, какъ мы видѣли, "не довольно пребываль въ ея преддверіи". Отрицательныя стороны итальянскаго возрожденія оттолкнули его, а положительныя остались ему чужды. Фанатическая проповёдь Савонаролы изгладила послёдніе слъды того легкаго увлеченія классиками, въ которомъ онъ самъ признается. Главная заслуга гуманизма, освободившаго свътскую науку изъ подчиненнаго положенія, какое занимала она въ средніе въка при богословіи, была имъ непонята. Точно также были имъ непоняты и результаты этого освобожденія: новыя понятія о природъ и человъкъ, зарождение въротершимости, духъ свободной критики, которые распространялись по Европъ подъ вліяніемъ идей гуманизма. Онъ быль даже враждебно настроенъ къ этой пытливости человъческаго ума. "Кромъ преданія писаннаго глаголати что или учити, говорить онъ при разборъ Луцидарія, нъсть похвально". "Мить же заповъдь есть высшихъ себе не взысковати, замъчаетъ Максимъ въ другомъ мъстъ, ні уставляти, о нихъ же единому открыся отъ въка". Аскетическій взглядъ на земную жизнь человъка, вынесенный изъ проповъдей Іеронима и монастырскихъ библіотекъ Авона, мѣшалъ ему справедливо оцѣнить свѣтскую дѣятельность и свътское знаніе. Правда, онъ признаваль возможность душевнаго спасенія не для одного монаха, а и для мірянина, но жизнь и деятельность последняго онъ ставилъ невысоко сравнительно съ монашескою, которую уподоблялъ ангельскому житію. Онъ признавалъ, какъ мы видъли, и значеніе свътскаго знанія и совътовалъ русскимъ людямъ поучиться, но суживалъ его значеніе, смотря на образованіе, только какъ на средство къ лучшему разъясненію религіозно-моральных в истинъ и смягченію нравовъ. Отсюда его наивный простодушный взглядъ на природу человъка и все, его окружающее, взглядъ, приближающій его къ нашему книжнику. Ему, напр., не нравятся толкованія Луцидарія о движеніи неба, потому что, по его мнінію, оно есть "комара" или шатеръ, раскинутый надъ землею и опирающійся на ся бока. Онъ про-

стодушно въритъ во вмъщательство злыхъ и добрыхъ силъ въ жизнь человъка и раздъляетъ общее въ то время мнъніе о скорой кончинъ міра. Пораженный и напуганный тъми явленіями, которыя онъ встрѣтилъ въ русской жизни и литературѣ и которыя представлялись ему гибельными отступленіями отъ православія, онъ представдяетъ московское царство въ видъ вдовы, сидящей на распутіи, въ пустынъ, окруженной хищными звърями, при чемъ пустынный путь въ этой аллегоріи есть путь этого окаяннаго последняго века. Въ другомъ словъ онъ говоритъ еще яснъе: "антихристъ не зъло далече есть, но при дверехъ уже стоитъ" и ожидаетъ "втораго страшнаго на земли Спаса Христа пришествія". Аскетическая точка эрънія м'єшала ему правильно отнестись къ той странь, въ которую онъ былъ закинутъ судьбой, и къ тъмъ новымъ для этой страны вліяніямъ, которыя привели его въ напрасный ужасъ. Передъ нимъ была страна съ только-что зараждавшимися умственными интересами, и новыя вліянія, медленно и тайкомъ прокрадывавшіяся въ нее, не представляли ничего ужаснаго и не заслуживали строгаго осужденія. Занесенныя къ намъ съ запада, напримъръ, астрологическія суевърія имъли у насъ совсьмъ не тотъ смыслъ, что въ Италіи. Сравнительно съ в'трою въ "чохъ" и "встріту" и т. п. предразсудками они представляли шагъ впередъ: они основывались на знакомствъ съ небесными свътилами, ихъ положеніемъ, движеніемъ и составляли изв'єстную переходную ступень въ развитіи астрономическихъ знаній. Не даромъ ими увлекались любознательные, передовые люди того времени, какъ бояринъ Карповъ. Боязнь утратить чистоту православія заставляла Максима иногда метать свои обличительныя стрылы въ совершенно пустое пространство. Такъ, онъ обличаетъ нашихъ предковъ въ пристрастіи къ древне-эллинской языческой мудрости, о которой они не имъли никакого понятія.

Ревностная защита русской православной старины ставить Максима въряды нашихъ охранителей того времени; онъ стоитъ здѣсь рядомъ съ старцемъ Филовеемъ и Макаріемъ, и симпатіи нашихъ раскольниковъ къ преподобному Максиму, обличителю звѣздозрительной прелести и вообще "земской мудрости", становятся совершенно понятными. Для него, византійскаго монаха, эта православная русская старина особенно дорога, потому что основы ея составляють ть самыя святоотческія писанія, въ духь которыхь онь воспитань.

Но по мъръ того, какъ росла и расширялась дъятельность заъзжаго святогорца, касаясь все новыхъ и новыхъ сторонъ русской жизни, положение его въ Москвъ становилось все опаснъй.

Уже одно исправленіе книгъ вызвало всеобщее недовольство въ книжной средъ. Извъстно, что еще при первомъ переводъ нъкоторые изъ сотрудниковъ Максима выражали недовъріе къ его поправкамъ. Тъхъ основаній, которыми руководился при своей работъ ученый грекъ, конечно, тогдашніе грамотеи понять не могли, потому что они никогда не слыхали ни о грамматикъ, ни о риторикъ, ни о логикъ, ни о какихъ другихъ наукахъ. Какъ велика была та пропасть, которая отдёляла Максима отъ московскихъ людей, можно видъть изъ разъясненій и наставленій, которыя ему приходилось дёлать для нихъ. Этимъ бородатымъ книжникамъ онъ объясняль напримъръ, что слова въ концъ Іоаннова Евангелія о невмъстимости въ цъломъ міръ книгъ, съ подробнымъ изложеніемъ дъяній Іисуса Христа, слъдуетъ понимать не буквально, что въ словахъ ектеніи "о свышнемъ миръ" не слъдуетъ понимать міра ангельскаго, а миръ-спокойствіе, что слову исполинъ неправильно придавать значеніе звъря; приходилось толковать о значеніи словъ, помъщаемыхъ на иконахъ Богородицы, и объяснять, что это слова греческія и значать Матерь Божія, а не Мареа и не Миреу, "якоже нъци всуе непщують (предполагають)". Любопытно прочесть также наставленія, которыя даваль Максимь книжникамь, желая предупредить дальнъйшую порчу книгъ плохими переводчиками. Онъ написаль по-гречески русскими буквами 16 стиховъ героическаго и элегическаго размъра, приложилъ къ нимъ греческіе тексты съ славянскимъ переводомъ и говорилъ: если кто придетъ къ вамъ послѣ моей смерти и скажеть, что знаеть греческій языкь, заставьте его перевести эти строки; если сможеть, то върьте ему-"добръ есть и искусенъ"; если при этомъ скажетъ, какою мѣрою сложены стихи эти, то "предобръ есть, пріимите его съ любовію и честію и жалуйте нещадно"... При отсутствіи взаимнаго пониманія между Максимомъ и той средой, для которой онъ трудился, столкновение было неизбъжно. "Ты досаждаешь, говорили ему недовольные его исправленіями богослужебныхъ книгъ, возсіявшимъ въ нашей землѣ чудотворцамъ: они старыми священными книгами благоугодили Богу и прославились отъ него святостію и чудотвореніемъ". Максимъ отвѣчалъ имъ, основываясь на извѣстныхъ словахъ ап. Павла, что не всякому даются всѣ дары духовные, что святымъ чудотворцамъ русскимъ за ихъ святую жизнь данъ даръ исцѣлять, творить чудеса, но дара языковъ и сказанія (т. е. выраженія) они не принимали свыше. "Иному же, какъ мнѣ грѣшному, паче всѣхъ земнородныхъ, дано разумѣть языки и сказаніе, и потому не удивляйтесь, если я исправляю описки, которыя утаились отъ нихъ".

Но еще большее недовольство вызвалъ Максимъ въ средъ московскихъ іерарховъ, большинство которыхъ вышло изъ стънъ Волоколамскаго монастыря, своимъ содъйствіемъ Вассіану и своими собственными обличительными сочиненіями, направленными противъ "іосифлянъ". Его проповъдь о нестяжательности монашеской была понята, подобно книжнымъ исправленіямъ, какъ оскорбленіе, какъ хула на русскихъ святыхъ, спасавшихся въ русскихъ монастыряхъ и угодившихъ Богу.

Въ то время, какъ росло число недовольныхъ Максимомъ, обстоятельства складывались также неблагопріятно для него, увеличивая опасность его положенія. Въ 1521 году старецъ Варлаамъ, всегдашній заступникъ передъ властью за обвиненныхъ и человіть твердыхъ убъжденій, по какимъ-то непріятностямъ съ великимъ княземъ долженъ былъ оставить митрополію и отправиться въ одинъ изъ отдаленныхъ съверныхъ монастырей. Великій князь Василій Ивановичь, благоволившій въ посл'єднее время въ Волоколамскому монастырю, при выборъ новаго митрополита остановился на игуменъ этого монастыря Даніиль, который быль назначень на игуменство самимъ покойнымъ Іосифомъ. Будущему митрополиту было льть 30. Это быль молодой, румяный лицомъ и тучный тыломъ человъкъ. По характеру своему онъ представлялъ полную противоположность своему предшественнику. Воспитанный въ правилахъ внъшняго "благоповеденія", гласившихъ: "ступаніе имъй кротко", "гласъ умъренъ", "буди въ отвътахъ сладокъ" и т. п., онъ вышелъ податливымъ, угодливымъ, практическимъ человъкомъ. Волоколамскій монастырь выпустиль многихь іерарховь, и всь они болье или менъе похожи были другъ на друга, какъ люди одной школы, но Даніилъ признается историками за самаго типическаго іерарха "іосифлянина". Его влеченіе къ внъшнимъ удобствамъ, любовь къ пирамъ и роскошной одеждъ, какъ говорятъ, составляли предметъ толковъ въ тогдашнемъ обществъ. Сдълавшись митрополитомъ, онъ оказался преданнымъ слугою вел. князя. Когда князь съверскій, заподозрънный въ измънъ, былъ вызванъ въ Москву и, опасаясь ловушки, боялся ъхать для оправданій, вел. князь вмъстъ съ Даніиломъ ручались ему письменно въ безопасности, при чемъ митрополитъ взялъ его "на образъ Пречистыя, да на чудотворцевъ, да на свою душу". Василій Ивановичъ, преслъдуя свои политическія цъли, измънилъ своему слову и велълъ заключить пріъхавшаго въ тюрьму, а митрополитъ не только не ходатайствовалъ за него, что составляло его нравственный долгъ, но даже одобрялъ поступокъ великаго князя.

Вассіанъ и Максимъ, конечно, не могли ладить съ новымъ митрополитомъ, по отсутствію въ немъ тъхъ нравственныхъ качествъ, которыя были особенно ими цѣнимы въ его предшественникъ. Кромъ того, воззрънія Даніила такъ были противоположны ихъ воззрѣніямъ, что столкновеніе было неизбѣжно. И дѣйствительно, отношенія новаго митрополита къ Вассіану съ самаго начала стали враждебными, а съ Максимомъ произошелъ разрывъ въ очень скоромъ времени. Сдълавши, по порученію Даніила, переводъ бесъдъ св. Іоанна Златоуста, Максимъ отказался перевести сочиненія Өеодорита, хотя митрополить трижды настойчиво просиль его объ этомъ. Отказъ Максима былъ сдъланъ искренно и мотивированъ имъ основательно тъмъ, что сочиненія Өеодорита для народа малообразованнаго могли представлять опасность, такъ какъ среди нихъ помъщены письма нъкоторыхъ ересіарховъ; но тъмъ не менъе этотъ отказъ глубоко оскорбилъ самолюбиваго Даніила. Къ этому надо прибавить, что и Вассіанъ и Максимъ, продолжая дѣло книжнаго исправленія, уже не обращались за сов'томъ и благословеніемъ къ новому митрополиту, какъ они дълали это по отношенію къ его предшественнику. Такая самостоятельность дъйствій со стороны простыхъ иноковъ и пренебрежение къ авторитету его власти еще болъе усиливали его нерасположение къ нимъ. А колкія обличенія Максима, которыя явно были направлены на нѣкоторыя, указанныя нами, слабости Даніила обратили его нерасположеніе уже въ прямую вражду.

Въ то же время, къ несчастію для обоихъ иноковъ, и отношеніе къ нимъ великаго князя стало понемногу измѣняться къ худшему. Удаленіе Варлаама и выборъ новаго митрополита, іосифлянина, уже обнаруживали охлажденіе Василія Ивановича къ тому направленію, котораго держались Вассіанъ и Максимъ. Вскоръ имъ обоимъ представился новый случай испытать свое мужество и дать прямо самому великому князю рѣшительный и непріятный для него отвътъ по вопросу, чрезвычайно щекотливому. Задумавъ развестись съ первой женою и вступить въ новый бракъ, Василій Ивановичъ пожелалъ знать объ этомъ мнение обоихъ иноковъ, какъ людей близкихъ къ нему и свъдущихъ въ дълахъ церковныхъ. Максимъ и Вассіанъ не привыкли въ угоду кому-нибудь измѣнять свои убъжденія и ръшительно отказались одобрить намъреніе князя. А Даніиль и въ этомъ случав оказался человекомъ податливой совъсти: съ его разръшенія и благословенія состоялся въ скоромъ времени и разводъ, и новый бракъ Василія Ивановича. Понятно, что съ этого времени иноки нестяжатели потеряли окончательно расположеніе великаго князя. При этомъ не послѣднюю роль играли и обличительныя посланія Максима, касавшагося съ свойственною ему смълостью и "безчинія царей", и тъхъ, "иже царскій санъ растлівають".

Лишившись въ лицѣ великаго князя послѣдняго защитника, Максимъ стоялъ теперь одиноко передъ своими многочисленными врагами: дружба Вассіана, утратившаго вліяніе при дворѣ, не могла оказать ему поддержки. Враги поняли беззащитность его положенія и готовились къ нападенію. Мы уже говорили, что установившаяся за Максимомъ репутація умнаго и просвѣщеннаго человѣка собрала вокругъ него людей, которые ходили къ нему бесѣдовать и спорить о разныхъ предметахъ; съ помощію доносовъ, бывшихъ въ то время въ большомъ ходу, открыли теперь, что въ числѣ ходившихъ къ нему были опальные бояре: Иванъ Никитичъ Беклемишевъ-Берсень и дъякъ Өедоръ Жареный, по дѣлу которыхъ въ это время началось слѣдствіе. Келейникъ Максима на судѣ по-

казываль, что когда приходиль бояринь Берсень, Максимъ всъхъ высылалъ вонъ и сидълъ съ нимъ подолгу одинъ на одинъ. Врагамъ святогорца было это на руку: имъ представлялась возможность замъщать его въ дъло опальныхъ и окончательно уронить въ глазахъ великаго князя. Привлеченный къ допросу, Максимъ съ свойственною ему откровенностью, въ данномъ случав излишнею, изложилъ довольно подробно содержание своихъ бесъдъ съ Берсенемъ, чъмъ повредилъ и себъ и ему. Оказалось, что Берсень высказываль недовольство современными порядками, жаловался на притъсненія и обиды отъ великаго князя, неодобрительно отзывался и о немъ, и о Даніилъ. Максимъ, относясь къ нему съ полнымъ участіемъ, въ свою очередь, ділился съ нимъ своими наблюденіями надъ русской жизнью, и оба приходили къ неутъшительнымъ выводамъ. Какъ человъкъ, задержанный въ Москвъ противъ желанія, онъ имъль, конечно, причины жаловаться также и на свое положеніе. Берсень при этомъ предсказывалъ, что его ни за что не отпустять домой. "Держить (князь) на тебя мненія, " говориль онъ, "пришелъ еси сюда, а человъкъ еси разумный, и ты здъсь увъдалъ наша добрая и лихая, и тебъ тамъ пришедъ все сказывати". Открытіе этихъ сношеній святогорда съ опальными, обнаружившееся въ ихъ бестахъ недовольство властями, неодобрительные отзывы о нихъ такъ сильно подъйствовали на Василія Ивановича, что онъ, очевидно, подозръвая, что на допросъ сказано не все, отъ себя лично тайно подсылалъ къ одному изъ опальныхъ игумена троицкаго, чтобы вывъдать "вся истину на Максима".

Между тъмъ враги Максима не теряли даромъ времени. Толки и пересуды, составлявше любимое препровождение времени праздныхъ москвичей, обращались иногда въ върное средство уронить чью-нибудь репутацію, повредить кому-нибудь въ общественномъ положеніи. При помощи этого средства, въроятно, удалось набросить тънь подозрънія на отношенія Максима къ турецкому послу Скиндеру. По крайней мъръ, Максимъ самъ говоритъ, что въ московскомъ обществъ ходили толки о его измънъ Россіи и многіе изъ знакомыхъ говорили ему объ этомъ прямо. Знакомство его со Скиндеромъ началось съ 1522 года, въ первый пріъздъ посла; въ 1524 году онъ пріъхаль вторично. Свиданіе съ нимъ Максима, мо-

жеть быть, и частыя, ничего удивительнаго не представляють. Максимъ былъ горячій патріотъ: его, конечно, интересовало все, что дълается на родинъ; въ Скиндеръ онъ видълъ своего соотечественника, грека по происхожденію; можеть быть, томимый тоскою по родинъ, онъ надъялся при содъйствіи Скиндера добиться возвращенія на Абонъ и просиль его объ этомъ. Вотъ тѣ предположенія, какія допускаются историками для объясненія его связи съ турецкимъ посломъ, и нътъ никакихъ основаній подозръвать его въ томъ фантастическомъ замыслъ поднять на Россію султана, въ которомъ подозрѣвали его нѣкоторые изъ тогдашнихъ москвичей. У враговъ Максима были свои цёли: представить его въ глазахъ князя человъкомъ коварнымъ и крайне опаснымъ и для самого князя, и для государства, и они совершенно успъли въ этомъ. Максимъ былъ лишенъ свободы еще ранъе суда надъ нимъ, въроятно, въ тъхъ видахъ, чтобы скоръе прекратить его опасныя сношенія съ посломъ.

Судъ надъ Максимомъ состоялся весною 1525 года, вскоръ послъ казни осужденныхъ Берсеня и Жаренаго. Но на этомъ судъ не было сказано ни одного слова объ отношеніяхъ его къ Скиндеру. Поднимать это дело въ виду присутствія въ Москве самого Скиндера считали неудобнымъ, и потому пока разсматривались только церковныя вины Максима. Цълый соборъ іерарховъ подъ предсъдательствомъ митрополита, въ присутстви великаго князя и многихъ вельможъ торжественно засъдалъ въ царскихъ палатахъ. Много было взведено обвиненій на несчастнаго святогорца: ему приписывали дерзкую хулу на всё русскія книги, хулу на всёхъ русскихъ святыхъ, на всю русскую церковь; обвиняли въ ереси на основаніи найденныхъ въ его переводахъ ошибокъ; обвиняли въ злонамъренной порчъ книгъ; ставили въ вину и то, что онъ не признавалъ самостоятельности русской церкви. Отцы собора потратили много усилій, чтобъ подобрать какъ можно больше обвиненій. Они пользовались для этого всёми средствами: отыскивали ошибки въ книгахъ, собирали свидътелей словъ, произнесенныхъ въ разное время въ частной беседе съ разными лицами; мысли, высказанныя Максимомъ, преувеличивались, искажались до неузнаваемости, или выхватывались изъ его сочиненій отдівльно, безъ

связи съ предыдущими и последующими мыслями. Такъ, напримеръ, справедливая мысль Максима о неисправности нѣкоторыхъ или многихъ русскихъ книгъ была преувеличена на соборъ свидътелями до дерзкой хулы на всъ священныя книги. Свидътели утверждали, что будто Максимъ говорилъ, что на Руси нътъ ни евангелія, ни апостола, ни правилъ, ни уставовъ. И хотя обвиняемый отказывался отъ приписываемыхъ ему свидътелями словъ и возстановлялъ свою мысль въ истинномъ видъ, митрополитъ все-таки далъ полную въру свидътельскимъ показаніямъ и назвалъ слова Максима "хулою и злымъ мудрованіемъ". Обвиненіе въ ереси было основано на очевидномъ грамматическомъ недоразумъніи иностранца, еще не понимавшаго тогда нъкоторыхъ формъ чужаго языка и поставившаго, при исправленіи книги, вмѣсто "сѣдяй одесную Отда", "сѣдъвъ одесную Отца". Непониманіе разницы между формами "съдяй" и "съдъвъ" обнаружилось и на самомъ соборъ: Максимъ и передъ судьями настаиваль на своемь, утверждая, что между этими выраженіями "разиствія никотораго н'ьтъ". Но соборъ закрываль глаза на все, что могло послужить къ оправданію подсудимаго и, признавъ обвиненіе доказаннымъ, нашелъ еретическій смыслъ въ ученіи Максима о Христъ, заключавшійся въ противной православному ученію мысли о мимошедшемъ, минувшемъ сидъніи Христа одесную Отца. Только нъсколько лътъ спустя, вникнувъ въ смыслъ этой ошибки, Максимъ догадался о своемъ промажь и прямо искренно признался въ незнаніи языка: "Азъ тогда не въдахъ различіе сицевыхъ реченій, писаль онь въ своемъ "Испов'єданіи в'тры", аще бы въдаль бы, никако же бы замолчаль, но всяко исправиль быхъ такову нельпотную опись".

Вопросъ о монастырскихъ имуществахъ въ связи съ обличеніями современнаго монашества игралъ на судѣ важную роль. Большинство присутствовавшихъ іерарховъ были тѣ самые "іосифляне", съ которыми Максимъ велъ горячую полемику по этому вопросу и которыхъ главнымъ образомъ касались его обличенія. Само собой разумѣется, что отъ такихъ судей невозможно было ждать ни спокойнаго, безпристрастнаго обсужденія, ни справедливаго рѣшенія. И дѣйствительно, всѣ мнѣнія Максима по вопросу о монастырскихъ имуществахъ, вся его проповѣдь о иноческой

нестяжательности были признаны соборомъ за еретическое мудрованіе и дерзкую "хулу на церковные уставы и законы, и на святые чудотворцы и на святые монастыри".

Заботясь только о количествъ обвиненій, отцы собора, какъ мы видъли, не принимали во вниманіе ни прежнихъ заслугъ подсудимаго, ни тъхъ обстоятельствъ, которыя явно служили къ оправданію или извиненію его, и съ совершенной спокойной совъстью осудили, какъ еретика, того самаго человъка, который такъ много положилъ труда именно на защиту православія и на пользу русскаго просвъщенія. Кромъ несомнъннаго пристрастія, въ несправедливомъ ръшеніи собора обнаруживается для насъ другая, главная причина — невысокій уровень умственнаго развитія судей Максима.

Приговоръ собора былъ очень суровъ. Максима отправили въ заточеніе въ Іосифовъ Волоколамскій монастырь, другими словами, отдали прямо въ руки враговъ. Ему было запрещено писать; у него отобрали греческія книги. Изъ Москвы онъ былъ вывезенъ такъ тайно, по словамъ біографа, что никто не зналъ, живъ ли онъ. Къ его монастырской тюрьмъ приставлены были два инока: Тихонъ Ленковъ и Іона, которые следили за каждымъ шагомъ осужденнаго. Его мучили голодомъ, дымомъ, морозомъ, иногда въ такой степени, что онъ впадалъ въ омертвъніе. И нравственное его состояніе было не легче: его томило непривычное умственное бездъйствіе, мучило сознаніе своей правоты и своего безсилія; ко всему этому присоединялся и страхъ за неизвъстное будущее. Въ минуты отчаянія онъ изливаль свою скорбь въ молитвахъ, которыя за недостаткомъ чернилъ и бумаги писаль углемь на ствнахь своей тюрьмы. Говорять, что по временамъ онъ впадалъ въ безсознательное состояніе. Однако бывали минуты, когда бдительный надзоръ за тюрьмой Максима ослабьвалъ. Въроятно, и въ стънахъ самаго монастыря нашлись люди, съ участіемъ относившіеся къ несчастному узнику и доставлявшіе ему возможность вести переписку съ своими друзьями и иногда выпускать въ свътъ новыя посланія съ новыми обличеніями своихъ враговъ.

Такъ прошло шесть лътъ. За это время обстоятельства измъ-

нились не къ лучшему для Максима, отыскались новыя вины, и въ 1531 году его снова привезли "съ Волоку на Москву и поставили передъ митрополитомъ всея Руси, и передъ архіепископы, и епископы, и передъ всѣмъ освященнымъ соборомъ".

Ближайшимъ поводомъ къ вызову его на новый соборъ послужила смерть турецкаго посла Скиндера, давшая возможность врагамъ Максима напомнить ему о томъ мнимомъ политическомъ преступленіи, о которомъ не смѣли заикнуться при жизни Скиндера.

При открытіи собора, митрополить Даніиль обратился къ Максиму, укоряя его въ неблагодарности къ вел. князю, въ злыхъ замыслахъ и хуль на него, въ посылкъ какихъ-то грамотъ къ султану и пашамъ. Прочія вины, выставленныя на второмъ соборѣ противъ несчастнаго святогорца, заключались въ его нераскаяніи, непризнаніи за собой ни въ чемъ виновности, въ новыхъ обличеніяхъ и новыхъ ошибкахъ, отысканныхъ усердными обвинителями въ прежнихъ трудахъ. Главнымъ пунктомъ обвиненія была хульная строка въ житіи пресв. Богородицы. При прочтеніи этой строки на соборъ Максимъ самъ пришелъ въ ужасъ, нашелъ ее хульною и отказался отъ нея. Ужасъ его былъ непритворнымъ, но митрополить объясниль его страхомъ передъ отвътственностью и не повърилъ въ искренность его отказа отъ хульныхъ словъ. Еслибы судьи Максима обладали способностью спокойно и трезво обсуждать дёло, они легко объяснили бы себё вкравшуюся въ переводъ житія грубую ошибку: переводъ былъ сдъланъ въ 1521 году, ровно за десять лътъ до суда, когда Максимъ совсъмъ не владълъ русскимъ языкомъ, слъдовательно, не могъ понимать всего того, что писали его помощники. Върнъе всего было объяснить ошибку небрежностью данныхъ ему толмачей или писарей. Но соборъ заботился исключительно объ обвиненіяхъ. Въ его глазахъ страшнымъ преступленіемъ казалось и то, что по распоряженію Максима было зачеркнуто нъсколько словъ молитвы въ одной богослужебной книгъ. По понятіямъ Даніила, это значило уничтожить "догмать премудрый". Отцы собора показали, что они по своимъ воззрѣніямъ стояли нисколько не выше темной массы приверженцевъ буквы писаній. Они совершенно серіозно выслушали и новое обвиненіе, взведенное на Максима иноками, караулившими его тюрьму. Усердіе нев'єжественныхъ монаховъ—стражниковъ дошло до того, что они обвиняли заключеннаго въ волхвованіи. Они разсказывали, что онъ "волшебными хитростями еллинскими писалъ водками на длан'єхъ своихъ, и распростиралъ длани свои противъ великаго князя, также и противъ иныхъ многихъ поставлялъ, волхвуя".

Измученный физически и нравственно шестильтнимъ тяжелымъ заключеніемъ, Максимъ сильно упалъ духомъ. Всв его старанія на судв направлены были къ тому, чтобы умилостивить судей, смягчить суровость ихъ приговора. Онъ признавалъ себя виновнымъ въ "нѣкихъ малыхъ описяхъ", что приписывалъ забвенію, скорби, даже излишнему винопитію. Онъ повергался трижды ницъ передъ соборомъ, моля о прощеніи. Торжество Даніила надъ лишеннымъ силъ противникомъ было полное. Его злорадство дошло до такой степени, что онъ, по словамъ его біографа, потерялъ всякое самообладаніе и въ присутствіи всвхъ гнѣвно провѣщалъ поверженному ницъ Максиму: "достигоша тебѣ, окаянне, грѣси твои, о немъ же отреклся перевести ми священную книгу блаженнаго Феодорита!" Послѣднія слова обнаружили всю силу личной ненависти Даніила къ несчастному иноку, имѣвшему когда-то смѣлость перечить волѣ митрополита, отказываясь отъ исполненія его порученій.

Соборный судъ приговорилъ Максима къ новому заточеню, отлучивъ его, "аки хульника и священныхъ писаній тлителя", отъ причащенія ст. таинъ и запретивъ даже посъщеніе церкви. Его повезли въ оковахъ, но уже не въ Волоколамскій, а въ Тверской Отрочь монастырь. Волоколамская тюрьма, какъ думаютъ, освобождалась для новаго узника. Извъстно, что судъ надъ Вассіаномъ начался тотчасъ послъ суда надъ Максимомъ. Ему также пришлось жестоко поплатиться за свои смѣлыя нападки на "іосифлянъ": онъ обвиненъ былъ въ ереси и заточенъ на мъсто Максима, въ Волоколамскомъ монастыръ, гдъ вскоръ и умеръ. Вмъстъ съ Максимомъ были осуждены и разосланы по разнымъ монастырямъ и сотрудники его: Михаилъ Медоварцевъ и просвъщенный старецъ Сильванъ. Даніилъ чувствовалъ крайнее раздраженіе и противъ нихъ, потому считалъ ихъ единомышленниками и совътниками Максима и Вассіана.

Такимъ образомъ Даніилъ вышелъ побъдителемъ изъ борьбы съ своими противниками, и это вполнъ естественно: за него стояло большинство тогдашнихъ книжниковъ, и онъ былъ настоящимъ представителемъ взглядовъ и стремленій этого большинства. Ему легко удалось разбить и уничтожить противную партію, которая представлялась ему опасною, потому что была сильна не только знаніемъ и нравственнымъ мужествомъ, но и вліяніемъ при дворъ.

Слишкомъ двадцать лътъ провелъ несчастный Максимъ въ послъднемъ мъстъ заточенія, въ Тверскомъ монастыръ. Хотя тверской епископъ Акакій, по словамъ біографа Максима, оказался человъкомъ добрымъ и принялъ узника благосклонно, и можно думать, что онъ не подвергался больше физическимъ страданіямъ, однако нравственное его состояніе было невыносимо тяжелое. Горькое сознаніе незаслуженности, несправедливости обрушившихся на него наказаній, лишеніе свободы и мучительная мысль о томъ, что онъ никогда не увидитъ св. горы и обители Ватопедской, непрерывно въ теченіе последнихъ летъ томили его. Къ тому же онъ былъ лишенъ последняго для верующаго человека утешенія посъщенія церкви и св. причастія. По временамъ въ его измученной душъ вспыхиваетъ надежда возвратиться на родину, и онъ употребляеть всв усилія, пускаеть въ ходь всв средства, которыя находятся въ его распоряженіи: но цёлый рядъ такихъ попытокъ оканчивается совершенно безуспъшно. Онъ пишетъ свое "Исповъданіе православныя в'тры", желая представить во всей чистот в свои религіозныя убъжденія и оправдаться отъ обвиненія въ ереси, при этомъ прибавляетъ, что онъ никогда не былъ и врагомъ русской державы. Какъ истинный христіанинъ, пишетъ примирительное посланіе къ бывшему врагу своему, главному виновнику его несчастій, Даніилу. Въ малолътство царя Іоанна онъ шлетъ посланіе къ боярамъ правителямъ съ оправданіемъ и просьбою отпустить его на Авонъ. Съ тою же просьбою обращается Максимъ къ митрополиту Макарію и наконецъ къ самому царю Ивану Грозному. За него ходатайствують патріархи Константинопольскій и Іерусалимскій съ цѣлымъ соборомъ митрополитовъ и епископовъ. Но все безуспъшно. Ни грамота патріарховъ, ни просьбы разныхъ лицъ, сочувствовавшихъ ему, ни его собственныя оправдательныя и про-

сительныя посланія не имъли никакого дъйствія. Митрополить Макарій, приславшій ему денежное благословеніе, при всемъ сочувствіи къ его горю ничего не могъ сдълать. "Узы твоя цълуемъ, писаль онь, яко единаго оть святыхь, пособити же тебъ не можемъ". Москва стояла на своемъ: она не хотъла выпустить за свои предълы человъка, узнавшаго московское лихо. Берсень предсказываль вфрно-онъ хорошо зналь московскіе порядки. Біографъ Максима справедливо замѣчаетъ, что просьбы патріарховъ, подчеркивая значеніе Максима, какъ представителя Греціи и ея интересовъ, могли только вредить несчастному святогорцу. Только черезъ семнадцать льть, благодаря расположенію Макарія, могь добиться Максимъ разръшенія посъщать церковь и принимать св. тайны. И только за три года до смерти, по ходатайству нъкоторыхъ бояръ и троицкаго игумена Артемія, онъ былъ освобожденъ изъ заточенія. Въ 1553 году Максимъ былъ переведенъ на житье въ Троицкую Лавру.

Въ томъ же году царь Иванъ Васильевичъ, отправляясь по объщанію въ Кирилловъ монастырь, завернулъ въ Лавру и посътилъ при этомъ старца св. горы. Біографъ Максима особенно отмъчаетъ, что въ этой послъдней своей бесъдъ съ царемъ Максимъ, неуклонно слъдовавшій всегда своимъ убъжденіямъ, выступаетъ съ словомъ печалованія за несчастныхъ сиротъ. Онъ отговаривалъ, какъ извъстно, царя отъ поъздки и указывалъ ему заняться другимъ, болье, по его мнънію, богоугоднымъ дъломъ, — устройствомъ судьбы вдовъ и сиротъ павшихъ подъ Казанью воиновъ. Въ 1554 году его приглашали на соборъ, по дълу Башкина, но Максимъ отказался, очевидно, изъ боязни, что его могутъ замъшать въ это дъло. Въ 1556 году онъ скончался.

Печальная судьба, постигшая Максима въ Россіи, поучительна. Она свидѣтельствуетъ о полной несостоятельности той московской старины, которую съ такимъ усеріемъ отстаивали охранители XVI вѣка. Почувствовавъ опасность при столкновеніи съ новыми мнѣніями, съ новыми разумными требованіями, защитники старины въ лицѣ своихъ болѣе сильныхъ представителей, какъ Геннадій, Іосифъ, Даніилъ, умѣли дѣйствовать только преслѣдованіями, заточеніями и казнями; иныхъ средствъ не оказалось въ ихъ распо-

ряженіи. При этомъ въ своей слѣпотѣ они часто не могли разглядѣть въ мнимомъ врагѣ своего единомышленника. Такъ именно случилось съ несчастнымъ святогорцемъ. Человѣкъ, не чуждый духа критики, не молчавшій по благородной прямотѣ характера, онъ долженъ былъ казаться московскимъ книжникамъ человѣкомъ опаснымъ, какъ всякій, кто имѣлъ свое мнѣніе и заявлялъ о немъ, и за это долженъ былъ пострадать, какъ страдали другіе выдающіеся люди того времени. "Всѣмъ бѣдамъ матерь—мнѣніе", говоритъ одинъ изъ учениковъ Іосифа. Такимъ образомъ горе Максима есть общее горе лучшихъ умовъ того времени. Оно есть истинное горе отъ ума XVI вѣка.

## ХУЛИТЕЛИ НАУКЪ ВЪ ЖУРНАЛЬНОЙ САТИРЪ ЕКАТЕРИНИНСКАГО ВЪКА.

Наше сближение съ западомъ не было случайностію, происшедшею неожиданно и по волъ одного лица, какъ иногда думаютъ. Оно совершалось въ теченіе нъсколькихъ въковъ и при томъ въ силу постепеннаго сознанія нашей отсталости, которая обнаружилась гораздо раньше появленія на русскомъ престол' великаго преобразователя и заставила обратиться за помощью къ западнымъ книжкамъ и западнымъ людямъ для удовлетворенія умственныхъ запросовъ и настоятельныхъ государственныхъ нуждъ. Желаніе учиться у образованныхъ націй Европы почувствовалось передовыми русскими людьми еще въ XVI въкъ, а западныя вліянія начали проникать къ намъ, какъ полагаютъ серіозные изследователи русской старины, еще съ конца XIV въка. Петръ I, самъ воспитанный уже въ новыхъ взглядахъ и при новой обстановкъ, найдя готовыхъ совътниковъ и сотрудниковъ, употребилъ свою громадную энергію на то, чтобы ускорить это движение. Однимъ изъ самыхъ могущественныхъ средствъ, при выполненіи задуманныхъ реформъ, онъ справедливо считалъ распространение въ Россіи просвъщенія. Для этой цѣли онъ призывалъ малорусскихъ ученыхъ, среди которыхъ занималъ такое видное мъсто знаменитый его сотрудникъ Өеофанъ Прокоповичъ, самъ тадилъ на западъ, посылалъ туда великороссовъ, заводилъ школы, заботился о составленіи первоначальныхъ учебниковъ, о переводахъ иностранныхъ сочиненій, входилъ въ сношенія съ знаменитыми западными учеными и положиль начало рус-

десять чтеній.

Digitized by Google

скому журналу. При немъ новая западная наука, объщавшая войти въ интересы свътскаго человъка, пошла къ намъ уже прямою дорогою, а не окольными путями, черезъ Польшу и Кіевъ, какъ это было раньше.

Но русскій человъкъ давно привыкъ думать, что все, что идетъ отъ народовъ другихъ въроисповъданій, представляетъ несомнънную опасность для православія. Если прежде онъ относился подозрительно и недоброжелательно даже къ кіевскимъ ученымъ, къ кіевскимъ "новотворнымъ" книгамъ, то какъ могъ онъ теперь чувствовать доверіе къ той науке, къ темъ книгамъ, которыя шли уже прямо съ "еретическаго", по его мивнію, запада. Кромв того, надо знать, что въ русскомъ человъкъ въками воспиталась боязнь всякаго проявленія живой мысли. Ему твердили постоянно: "не высокоумствуй, но пребывай въ смиреніи". Отцы внушали дътямъ: "учися грамотъ, учися и держати умъ, высочайшаго не ищи, глубочайшаго не испытуй". Неудивительно послѣ этого, что большинство смотръло на дъла Петра и новую науку враждебно и что первоначальное обученіе русскихъ людей западной наукъ шло туго. Они, по свидътельству Посошкова, уклоняясь отъ ученья, залъзали въ озеро по бородъ и бъгали въ лъсные скиты.

Таковы были противники Петра. Сторонниковъ было гораздо меньше, да и изъ нихъ немногіе понимали всю силу и значеніе новаго просвъщенія. Большею частію это были люди податливые, падкіе на блестящія приманки европейской жизни, освобождавшей русскаго человъка отъ многихъ старинныхъ запретовъ. Они, въ угоду царю, легко сбросили старинную прадъдовскую ферязь, облеклись въ европейское илатье, завели у себя иностранныя кареты, обставили по европейски свои жилища и всячески старались походить на европейцевъ своимъ внъшнимъ видомъ. Но этимъ они и ограничились: дальше усвоенія европейской внъшности они не пошли.

Какъ приверженцы старины, такъ и европейцы по платью, были въ одинаковой степени невъжественны и относились къ наукъ презрительно или враждебно, съ тою только разницею, что старозавътные люди ожесточеннъе нападали на нее и приводили въ доказательство ея вреда больше доводовъ, чъмъ мнимые европейцы. Од-

нако при жизни Петра I, наука, пользовавшаяся его покровительствомъ, была надежно защищена отъ нападеній. Онъ умѣлъ сдерживать враждебно настроенныя партіи, и противники просвъщенія должны были молчать. Но со смертію его положеніе еще молодой, не пустившей прочныхъ корней науки становится шаткимъ. Съ воцареніемъ малолѣтняго императора Петра II наступаетъ тяжелое время для русскаго просвѣщенія. Враги науки начинаютъ дѣйствовать съ особенною энергіею: многія изъ прежнихъ постановленій отмѣняются, нѣкоторыя изъ книгъ, осуждавшихъ старину, запрещаются, даже закрывается та типографія, которая выпускала сочиненія Өеофана Прокоповича. Положеніе сторонниковъ новаго направленія становится труднымъ и не безопаснымъ. Теперь они въ свою очередь замолкаютъ.

Въ такіе мрачные періоды общественнаго развитія духовная жизнь замираетъ на время, живая мысль обыкновенно робко прячется отъ свъта, но никогда не исчезаетъ безслъдно: нътъ той силы, которая могла бы уничтожить мысль, если только она имветь всъ права на существование и развитие и запала глубоко въ общественное сознаніе. Такъ и въ это тяжелое для русской мысли время на защиту ея выступаетъ русская сатира въ лицъ молодаго двадцатильтняго писателя, князя Антіоха Кантемира. Это быль едва ли не самый образованный человъкъ своего времени. Основательное знаніе языковъ и литературъ древнихъ и новыхъ, большая начитанность, близкое знакомство со священнымъ писаніемъ и страстная любовь къ наукт возвышають его надъ современниками. Правда, онъ выступаетъ робко-его сатира "На хулящихъ ученіе" появляется въ рукописи, но она находитъ многихъ читателей и почитателей. Өеофанъ Прокоповичъ особенно старается о ея распространеніи; онъ пишеть даже стихи въ поощреніе молодому сатирику.

Сатира "На хулящихъ ученіе" чрезвычайно правдиво изображаєть общественное настроеніе того времени: по ней мы видимъ ясно, на чьей улицѣ былъ тогда праздникъ. Самъ авторъ говоритъ въ примѣчаніяхъ, что толки о наукѣ, приводимые въ сатирѣ, не выдуманы, а подслушаны среди тогдашняго общества. Больше вниманія и мѣста онъ удѣляетъ въ своемъ произведеніи типамъ людей стариннаго до-петровскаго склада мыслей. И скопидомъ—помѣщикъ

Сильванъ, и ханжа Критонъ, и невъжественный судья, попираюіцій "граждански уставы", "естественный законъ" и "народны правы", и многіе другіе, которыхъ авторъ "могъ исчесть смълье", но не нашель удобнымъ, - всъ громко вопіють противъ науки. Какъ люди стариннаго образа мыслей, воспитавшіеся на вышеприведенныхъ правилахъ, они ценили только житейскій опытъ, понимали и допускали только развитіе памяти и испытывали невольный страхъ передъ пытливостью человъческой мысли, которая хочетъ всему знать поводъ, причину, вывъдать строй міра и премъну вещей. Этотъ односторонній и обветшалый взглядъ на умственное развитіе человъка Кантемиръ прекрасно опровергаетъ въ "Посланіи къ Трубецкому". Человъкъ, доказываетъ онъ, становится умнъе не столько отъ числа прожитыхъ лѣтъ, сколько отъ числа пріобрѣтенныхъ знаній; жизнь обогащаетъ насъ опытностью въ позднюю пору, а образованіе дѣлаеть насъ искусными и въ молодости; старые, но не ученые люди знаютъ только предметы и явленія, а ученые, хотя и молодые, понимають причины явленій и сущность предметовъ. Ханжи, въ родъ Критона, приводили еще доводъ въ доказательство вреда науки, утверждая, что она разрушаетъ въру. Въ примъчаніяхъ къ сатиръ Кантемиръ легко опровергаетъ и этотъ доводъ, приводя въ примъръ св. апостола Павла, Василія Великаго и др., которые были людьми учеными, но не сдълались еретиками. Въ Россіи ереси и расколы, по его справедливому мивнію, происходять не оть ученія, а оть невъжества. Изъ хулителей новыхъ, образовавшихся въ эпоху Петра I, сатирикъ выводитъ только одного — щеголя Медора, да и тотъ очень не смѣлъ, кратокъ и наивенъ въ своихъ разсужденіяхъ о безполезности наукъ. Очевидно, что жизнь дала писателю немного матеріала для созданія этого типа, что люди этого рода не имъли вліянія на ходъ дълъ въ государствъ и не играли замътной роли въ тогдашнемъ обществъ.

Приведенная сатира представляеть несомивное доказательство шаткости, непрочности положенія новой науки въ Россіи. Переходъ до-петровскаго "небытія", какъ тогда выражались, къ послъ-петровскому "бытію" совершался очень медленно. Быстрыя и частыя перем'єны представителей власти послъ Петра I вм'єстъ съ перем'єнами во взглядахъ и направленіи ихъ д'єятельности не могли спо-

собствовать успѣшному развитію наукъ и литературы въ Россіи. Вслѣдствіе этого плоды личныхъ трудовъ преобразователя и его помощниковъ въ дѣлѣ распространенія наукъ среди русскаго народа обозначились очень поздно, хотя XVIII вѣкъ выставилъ цѣлый рядъ ревностныхъ послѣдователей Петра I, защищавшихъ съ необыкновеннымъ энтузіазмомъ интересы просвѣщенія. Отъ Өеофана Прокоповича и Кантемира до Новикова и Радищева включительно не было ни одного выдающагося русскаго писателя, которому бы не приходилось доказывать пользу науки или опровергать мнѣніе о вредѣ, приносимомъ ею. Изъ нихъ въ особенности выдаются два замѣчательныхъ человѣка, одержимыхъ страстнымъ желаніемъ просвѣтить тотъ самый простой народъ, котораго нисколько не коснулся свѣтъ знанія и изъ котораго они сами вышли.

Это—Посошковъ и Ломоносовъ. Непоколебимая въра въ будущее русской науки, свътлыя надежды на то, что она займется разработкою самыхъ неотложныхъ вопросовъ русской жизни, и несокрушимая энергія, съ которою они дъйствовали, составляютъ ихъ отличительныя черты.

Во второй половинъ XVIII въка на защиту интересовъ просвъщенія выступають сатирическіе журналы екатерининской эпохи. Но сатирическій элементь въ нашей литературѣ появился гораздо раньше. Сатира всегда и вездъ оказывала великія услуги человъчеству, появляясь въ самые ръшительные моменты его исторической жизни. Отражая въ себъ происходящую въ жизни борьбу, она всегда стояла на сторонъ разума, права, справедливости, всегда защищала обездоленную, угнетенную часть народа противъ господствующей, сильной. Такъ и наша русская сатира, появившись въ эпоху Петра I, когда шла ръшительная борьба между старою и новою Россією, сразу стала на сторонъ справедливыхъ требованій естественнаго, свободнаго развитія русскаго ума, освобожденія его отъ многовъковаго односторонняго византійскаго вліянія. Не успъвъ еще облечься въ опредъленную литературную форму, сатира въ эпоху Петра появлялась всюду: и въ шутовской интермедіи, осмъивающей "супротивниковъ" новаго направленія русской жизни и вставленной, по приказу царскому, между действіями піесь, которыя разыгрывались труппою Куншта, "царскаго величества комедіантскаго правителя", и въ проповѣди, громившей и обличавшей тѣхъ же "супротивниковъ" царскихъ реформъ, и даже въ законодательномъ памятникѣ, часто терявшемъ свой дѣловой тонъ и переходившемъ въ настоящую сатиру. При преемникахъ Петра сатира, какъ мы уже видѣли, робко заявляла о своемъ существованіи, не смѣя появиться въ печати, и распространялась только въ рукописи.

Поздиве она находить место на страницахъ ученаго журнала академика Миллера, который въ своихъ "Ежемъсячныхъ Сочиненіяхъ" вводить новый отдівль, служащій "для увеселенія читателя". Но и здъсь еще условія не благопріятствують развитію настоящей живой сатиры, и она появляется въ такой безжизненной отвлеченной формъ, что въ ней нътъ ничего напоминающаго текущую русскую дъйствительность. Опасаясь "персональныхъ указаній" и "противныхъ слъдствій", Миллеръ допускаль въ своемъ журналъ только нападки на общечеловъческіе пороки. "Для обличенія зла", по словамъ одного изследователя, "авторъ бралъ название какогонибудь ходячаго порока и разсказывалъ его исторію, какъ-то: союзъ съ другими пороками и вражду съ добродътелью"... "О гордости, напримъръ, разсказывается, что она родилась отъ упрямства и презорства; ненависть и зависть были дедъ и бабка съ отцовской, а безуміе и самолюбіе-съ материнской стороны. Гордость вступаетъ потомъ въ бракъ съ честолюбіемъ, губитъ мужа, и сама погибаетъ". Допускались редакторомъ и такія общія разсужденія, какъ наприм'єръ, въ стать в "Лучше ли свъть сталь или хуже въ разсужденіи обхожденія человъческаго и перемъняющихся модъ", гдъ Клеонъ и Доримена ведутъ разговоръ о суетности модъ и расточительности нынъшнихъ людей, о пустотъ и безсодержательности разговоровъ въ обществъ, о предразсудкахъ, при чемъ Клеонъ старается доказать преимущества старыхъ временъ, а Доримена оспариваетъ его, утверждая, что свътъ отъ распространенія наукъ сталь лучше. Эти аллегоріи и общія разсужденія съ самыми отдаленными, неясными намеками на русскую жизнь не могли, конечно, представлять ни живаго интереса, ни даже простой занимательности для самаго невзыскательнаго читателя. Но воть въ 1759 году является сатира съ болъе живымъ содержаніемъ.

Одинъ изъ сотрудниковъ Миллера, А. П. Сумароковъ, открываетъ свой собственный журналь "Трудолюбивая Пчела". Сумароковъ справедливо считается "провозвъстникомъ" послъдующей сатиры екатерининскаго времени, указавшимъ ей путь и подготовившимъ ея появленіе. Хотя его сатиръ не доставало еще полной живости, но онъ уже осмъивалъ не пороки вообще, а пороки русскаго общества, и касался самыхъ больныхъ мъстъ общественной жизни. "Гдъ нътъ наукъ, тамъ нътъ ни счастья, ни покоя", говоритъ онъ въ одномъ письмъ, давая этимъ высокую цъну просвъщенію и выражая свою горячую любовь къ нему. Въ прозаическихъ статьяхъ своего журнала онъ иногда не безъ остроумія осмѣиваетъ самые вопіющіе пороки современнаго ему общества. Такъ, напримъръ, въ ноябрской книжкъ журнала онъ разсказываетъ "о нъкоторой заразительной бользни", которая "во времена Ипократовы была неизвъстна, оттого и греческаго названія не имъла. Во время Галеново, продолжаеть онь, можеть быть, она была уже, что я заключиль изълатинскаго ея названія. Сіе латинское названіе и у насъ нынъ, когда начали возрастать науки. къ украшенію нашего языка воспріято. У дедовъ нашихъ было имя сей бользни взятка, а мы, просвытившіеся ученіемь, даемь имя латинское "акциденція" (такъ-называлась тогда, действительно, на языкъ подъячихъ взятка). Въ декабрьской книжкъ не безъ живости изображается тогдашній модникъ "петиметръ", презирающій своихъ согражданъ. "Его поведеніе учтивости и нахальства смъсь. Онъ говоритъ много, а не думаетъ почти никогда"... Онъ "члены свои ломаетъ и коверкаетъ походку", по словамъ автора, " и всъ дъйствія страннымъ образомъ располагаетъ", что "за особливую красоту почитается".

Со вступленіемъ на престолъ Екатерины II для русской жизни и литературы наступаетъ новая пора. Въ эту эпоху съ особенною силою хлынули къ намъ съ запада новыя просвътительныя идеи. Сама императрица, еще будучи великою княгинею, съ увлеченіемъ читала Вольтера, Монтескье, Дидро и др. просвътителей, а впослъдствіи съ нъкоторыми изъ нихъ вела продолжительную переписку, часто обращаясь за совътами. Вступивъ на престолъ, она даетъ объщаніе "вывести усердныхъ сыновъ Россіи изъ унынія и

оскорбленія", осуждаетъ прежній порядокъ и стремится провести въ русскую жизнь новыя начала. Тотъ новый путь развитія, который указанъ русскому народу Нетромъ, она признаетъ въ своемъ "Наказъ" правильнымъ и наилучшимъ путемъ. Понимая серіозное значеніе печати, какъ самаго върнаго средства для проведенія въ общество новыхъ идей, она съ этою цълію сама берется за перо, возбуждая своимъ примъромъ въ лучшихъ людяхъ того времени желаніе отдать свои силы литературной дъятельности. Все это, взятое вмъстъ, не могло не отразиться благотворно на успъхахъ нашей литературы и просвъщенія.

1769 годъ отмъчается обыкновенно, какъ самое благопріятное время для русскихъ сатирическихъ изданій: въ этомъ году ихъ вышло восемь. Первымъ появился еженедъльный листокъ "Всякая Всячина", подъ редакціей Козицкаго, который служиль "въ кабинеть ея императорскаго величества у принятіи челобитень" и исполняль литературныя порученія Екатерины. Въ этомъ журналь, какъ извъстно, принимала участіе сама императрица. Вслъдъ за "Всякой Всячиной" вышли еще четыре журнала: "И то и сё" Чулкова, "Ни то ни сё" Рубана, "Поденьщина" Тузова и "Смъсь" неизвъстнаго издателя. Въ маъ мъсяцъ этого года появился въ свътъ первый журналъ Новикова "Трутень". На заглавномъ листъ его эпиграфомъ въ первомъ изданіи стояли слова Сумароковской притчи: "Они работають, а вы ихъ трудъ ѣдите", а во второмъ два другіе Сумароковскіе стиха: "Опасно наставленье строго, гдъ звърства и безумства много"; виньетка изображала осла, придавленнаго сатиромъ. За "Трутнемъ" вышла "Адская Почта" Эмина и, кромъ того, "Полезное съ пріятнымъ", издатель и сотрудники котораго остались незивъстны. Послъдній журналь выходиль только полгода и наполнялся преимущественно статьями серіознаго содержанія. Многія изъ этихъ изданій прекратили свое существованіе въ первый же годъ, но ихъ потомъ замѣнили другія, каковы: "Парнасскій Щепетильникъ", "Пустомеля", "Трудолюбивый Муравей", "Живописецъ" - второй журналъ Новикова, появившійся на мъсто исчезнувшаго "Трутня" — "Вечера", "Мъщанина", "Кошелекъ" — третій журналь Новикова, осмъивающій сліпое пристрастіе ко всему французскому, и многіе другіе. Самымъ старшимъ изъ

нихъ по времени выхода и по общественному положенію издателя и сотрудника была "Всякая Всячина", именовавшая себя прабабкой сатирическихъ журналовъ. Самыми же серіозными и смѣлыми были журналы Новикова, имъвшіе и наибольшій успъхъ въ обществъ. Вскоръ послъ выхода, новиковскому "Трутно" пришлось вступить въ продолжительную и щекотливую полемику съ вліятельной "Всякой Всячиной", по взгляду которой Новиковъ слишкомъ расширялъ предълы своей сатиры, очень ожесточенно нападаль на взяточничество, съ непозволительною смълостію задъваль "большихъ бояръ", и она тономъ старшаго, наставника, рекомендовала ему слъдовать ея примъру и дъйствовать въ ея безобидномъ, добродушно-шутливомъ "улыбательномъ духъ". Результатомъ этой полемики, въ которой издатель "Трутня" держалъ себя съ ръдкимъ для того времени тактомъ и благородствомъ, было невольное съ его стороны понижение тона, значительное обезцвъчение журнала "Трутень" и наконецъ совершенное "его прекращеніе. Однако не смотря на эту внъшнюю неудачу, Новиковъ своимъ остроуміемъ, смълостію и живостію изображенія русской жизни, какъ въ первомъ, такъ и въ последующихъ журналахъ, далеко оставилъ позади вялые листки "Всякой Всячины".

Страстное желаніе водворить іна Руси истинное европейское просвъщеніе выразилось въ тогдашней сатир'в особенно сильными нападками на невъждъ, какъ "староманерныхъ", по выраженію Сумарокова, такъ и "новоманерныхъ". Оба эти типа, отмъченные еще сатирою Кантемира, дожили до екатерининской эпохи, съ тою только разницею, что "староманерные" сохранились во всей своей цълости, а "новоманерные" являются теперь съ новыми чертами, развившимися въ последній періодъ при новыхъ условіяхъ. Самая мъткая и живая сатира на невъждъ находится на страницахъ "Трутня" и "Живописца". Сатира, помъщенная въ послъднемъ журналь, имьеть большое сходство съ первою сатирою Кантемира. Съ тою же безнадежностью, съ какою Кантемиръ обращается къ уму своему, доказывая его безполезность, и Новиковъ начинаетъ доказательствами ненужности для писателя разума, критики, знанія русской грамматики. Но во времена Кантемира не было моды на писаніе, можно было "не писавъ летящи дни въка проводити",

а теперь, въ екатерининскую эпоху, писать стало моднымъ дѣломъ, но дѣломъ не труднымъ: для этого нужно, по словамъ сатирика, научиться чертить буквы, имѣть здоровую правую руку, перо, чернила и бумагу. И нельзя не согласиться съ справедливостью этого мнѣнія. Въ то время многіе въ подражаніе императрицѣ взялись за перо, считая это дѣломъ очень легкимъ. Явилось не мало своихъ доморощенныхъ поэтовъ; любовная пѣсенка и ода, это "мануфактурное произведеніе", по остроумному выраженію одного изслѣдователя, пользовались особеннымъ расположеніемъ свѣтскаго общества; да и нѣкоторые издатели тогдашнихъ журналовъ и ихъ сотрудники, не понимая серіознаго значенія печати, смотрѣли и на сатиру, какъ на модную забаву: они дѣйствовали въ томъ одобренномъ вліятельнымъ журналомъ "улыбательномъ направленіи" и разсматривали общественные недостатки исключительно съ смѣшной, забавной стороны.

Типы "староманерныхъ" людей, выведенные Новиковымъ, имъютъ поразительное сходство съ типами первой сатиры Кантемира. Домовитые помъщики екатерининской эпохи ничъмъ не отличаются отъ Сильвана. Они такіе же скопидомы, также разсуждаютъ, что безъ науки жилось лучше, богаче, покойнъе, что науки да книги переводять только деньги. Своимъ датямъ они говорять: "рости только великъ, да будь счастливъ, а умъ будетъ! " Ханжа екатерининскаго въка, живо изображенный въ "Трутнъ", совершенно подобенъ Критону; ему не достаетъ только однъхъ четокъ. "Сказывали мнъ", пишетъ дядюшка къ своему племяннику, "будто ты по постамъ ты мясо и, оставя увеселяющія чистыя сердца и духъ сокрушенный услаждающія священныя книги, принялся за свътскія. Чему ты научишься изъ этихъ книгъ? Въръ ли несомнънной, безъ нея же человъкъ спасенъ быти не можетъ? Любви ли къ Богу и къ ближнимъ, ею же пріобрътается царствіе небесное? Надеждъ ли быти въ райскихъ селеніяхъ, въ нихъ же водворяются праведники? Нътъ, отъ тъхъ книгъ погибнешь ты безвозвратно"... Любопытно послушать, къ какимъ уловкамъ прибъгали люди этого типа и какъ, прикрываясь наружнымъ благочестіемъ, оправдывали самыя вопіющія злоупотребленія. "Не тяжкій ли смертный гръхъ", продолжаетъ онъ, "что вы, молодые люди, дерзновеннымъ своимъ

языкомъ говорите: за взятки надлежитъ наказывать, надлежитъ исправлять слабости, чтобы не родились изъ нихъ пороки и преступленія! Въдаете ли вы, несмысленные, ибо сіе не припишу я злобъ вашего сердца, но несмыслію, въдаете ли, что и Богъ не за всякое прегръшеніе наказываеть, но, въдая совершенную немощь нашу, требуетъ сокрушеннаго духа и покаянія? Вы твердите: я бы не бралъ взятокъ. Знаете ли вы, что такія слова не что иное, какъ первородный гръхъ, гордость? Развъ думаете, что вы сотворены не изъ земли и что вы кръпче Адама? Когда первый человъкъ не могъ избавиться отъ искушенія, то какъ вы, будучи въ толико кратъ его слабъе, гордитеся несвойственною сложенію вашему твердостію?.. Опомнись, племянничекъ, и посмотри, куда тебя стремительно влечетъ твоя молодость? Оставь сіи развращающія разумы ваши науки, къ которымъ ты толико прилъпляешься! Оставь сін пагубныя книги, которыя дълають вась толико гордыми..." Въ концъ письма дядюшка впадаетъ совсъмъ въ тонъ Критона. "Къ чему потребно тебъ богопротивное умствование, какъ и изъ чего созданъ міръ? Въдаешь ли ты, что судьбы Божія не испытанны, и какъ познавать небесное, когда не понимаете и земнаго!.. Также велеръчиво дальше говорить онъ о вредъ изученія иностранныхъ языковъ и перевода съ нихъ на русскій, потому что "чужеземскія книги", по его мнівнію, наполнены расколами и ересями. Какъ живо напоминаютъ эти разсужденія старинныя до-петровскія правила воспитанія: "не высокоумствуй...", "держи умъ...", "высочайшаго не ищи, глубочайшаго не испытуй..." Ясно, что "староманерные" люди въка Екатерины также боялись свъта науки, какъ ихъ дѣды и прадѣды. Стремленіе новой европейской науки познакомить человъка съ законами природы и указать ему то мъсто, которое онъ занимаетъ среди нея, пугало этихъ людей и заставляло относиться враждебно къ наукъ вообще и къ естествознанію въ особенности. Такими печальными результатами сказалось (и должно было сказаться) многов вковое отчуждение русскаго человъка отъ знанія и одностороннее направленіе его мысли. Журналы просвътительной эпохи немало посмъялись надъ этою боязнью неразвитыхъ людей. "Трутень" разсказываетъ, что Безразсудъ, житель одного города, помѣшался, прочтя книгу Фонтенелля

"Разговоры о множествъ міровъ", и даеть этому простое и върное объясненіе. "Сему удивляться не надлежитъ", говоритъ онъ, "ибо Безразсудъ воспитанъ былъ подъ присмотромъ старушки, которая всв извъстныя простонародныя басни о сотвореніи міра въ самомъ еще младенчествъ ему затвердила. Безразсудъ, достигнувъ совершенныхъ лътъ, не достигъ однако ни совершеннаго ума, ни истиннаго о вещахъ понятія. Съ лътами его суевъріе и невъжество приходили въ совершенство. Въ такомъ то состояніи онъ прочиталь Фонтенелля... "Огромность висячихъ надъ нами тълъ и что оныя одно вокругъ другаго, а все совокупно съ землею и съ нами такъ скоро вертятся около солнца, его поразила. Куда онъ ни ходилъ и гдв ни сидвлъ, вездв казалось ему, что какойнибудь міръ оборвался и весь земной шаръ стремится расшибить въ пыль... "Сатира Новикова ничего не преувеличивала въ изоображеніи общественныхъ типовъ. Среди тогдашняго "староманернаго" общества, дъйствительно находились Безразсуды, которые обыкновенно враждебно относились къ научному знанію и его представителямъ. Въ доказательство приведемъ выдержку изъ записокъ такого Безразсуда, дворянина Нащокина. Въ то время, когда Ломоносовъ скорбълъ объ участи проф. Рихмана, убитаго громомъ при громоотводной машинъ, и боялся, чтобы этотъ случай не возбудиль боязливаго предубъжденія и даже негодованія противь пытливой науки о природъ, дворянинъ Нащокинъ въ своихъ малограмотныхъ запискахъ разсказывалъ о смерти почтеннаго ученаго съ грубымъ неуваженіемъ и злорадною насмѣшкою. "Профессоръ Рихманъ", пишетъ онъ, "машиною старался объ удержаніи и грома, и молніи, дабы отъ идущаго грома людей спасти; но съ нимъ прежде всего случилось при той самой сдъланной машинъ, съ нимъ, Рихманомъ, о мудрованіи сходно произошло въ древности, какъ Эсхилъ тоже черезъ астрономію позналь убіеніе себя верженіемъ сверху: орель съ высоты опустиль желвь (черепаху) и разбиль лысую голову Эсхила. Такъ и Рихманъ за вымыслы свои получилъ нечаянный конецъ".

Журналы того времени, понимая всю важность вопроса о воспитаніи подрастающаго покольнія, отводили ему на своихъ страницахъ видное мъсто. Здъсь рисуется много безотрадныхъ картинъ. У "староманерныхъ" отцовъ и матерей, цънившихъ только житейскій опыть, воспитаніе дітей большею частію предоставлялось слугамъ. Ученіе начиналось поздно и заключалось въ чтеніи Часослова, Четій Миней и Библіи. Учителями были пономарь, дьячекъ, грамотный дворовый человъкъ или такъ называемый "мастеръ". Были среди поклонниковъ старины и болъе податливые люди, склонные къ уступкамъ времени, которые, слъдуя примъру знатныхъ, ръшались допустить въ свои дома иностраннаго гувернера; но собственное ихъ невъжество лишало возможности сдълать надлежащій выборъ, и они неръдко попадали на какого-нибудь проходимца, обманщика. Порошинъ въ своихъ запискахъ разсказываетъ, какъ къ одному изъ московскихъ дворянъ нанялся въ учителя чухонецъ, назвавъ себя французомъ, и дътей его, вмъсто французскаго, успъшно выучиль чухонскому языку. Впрочемь, кто не знакомь съ этою системою воспитанія по знаменитой комедіи фонъ-Визина. Поэтому мы перейдемъ теперь къ средъ "новоманерныхъ".

Общество, въ которое мы при этомъ попадаемъ, представляетъ, повидимому, полный контрасть стариннымь простакамь, державшимся до-петровскихъ правилъ. Это-общество людей, изящныхъ по наружному виду, одътыхъ по послъдней парижской модъ, неръдко съ моднымъ французскимъ невъріемъ въ головъ, изъясняющихся на "божественномъ" французскомъ языкъ или, по крайней мъръ, съ значительною примъсью этого послъдняго къ родному, - людей, которые, по словамъ французскаго посла Сегюра, "одъвались, жили, меблировали свои комнаты, ъли, встръчались, кланялись, вели себя на балъ, какъ настоящіе французы". Но "подъ покровомъ европейскаго лоска" тотъ же умный и образованный французъ видълъ въ нихъ ясно "слъды прежнихъ временъ". Такимъ образомъ, при болье внимательномь и глубокомь наблюдени надъ жизнью "староманерныхъ" и "новоманерныхъ", видимый глазу контрастъ между тъми и другими значительно умалялся, и обнаруживались сходныя черты.

Французское вліяніе, начавшееся еще при Елисаветъ, было чрезвычайно сильно въ просвътительную эпоху: оно отразилось на нашей образованности, нравахъ, на нашемъ свътскомъ обращеніи, костюмахъ, домашней обстановкъ, развлеченіяхъ и даже кухнъ.

Наше молодое общество, культура котораго началась только нѣсколько десятковъ лѣтъ назадъ и шла, какъ мы видѣли, временами довольно туго, не могло устоять противъ соблазновъ блестящей роскошной жизни французскаго высшаго общества. Старые запреты прадѣдовской морали были брошены, замѣнить ихъ было нечѣмъ, а требовалось наполнить чѣмъ нибудь душевную пустоту. И вотъ, оно жадно набросилось на модные наряды, на европейскія



увеселенія, изысканную тру и пр. Недостатокъ умственнаго развитія, большой досугъ у людей привиллегированнаго класса, со времени освобожденія (во второй половинт прошлаго вта) отъ обязательной службы государству, и полная матеріальная обезпеченность, благодаря кртпостному праву, способствовали развитію у насъ интереса къ внтыней, обстановочной сторонт жизни и распространенію роскоши. "Вкусъ умножился, подражаніе роскошнтыщимъ народамъ возрастало", говоритъ историкъ этой эпохи кн. Щербатовъ, "и человткъ дтался почтененъ по мтрт великолтпости своего житія". Вельможи того вта много путешествовали по чужимъ краямъ и многое перенимали изъ того, что видта при европейскихъ дворахъ. До насъ дошло не мало свидтельствъ въ запискахъ современниковъ, по которымъ мы можемъ судить, до какой степени роскошна была обстановка въ домахъ екатеринин-

скихъ вельможъ. И домовъ такихъ было не мало въ объихъ столицахъ и ихъ окрестностяхъ. Дворецъ Потемкина и его зимній садъ

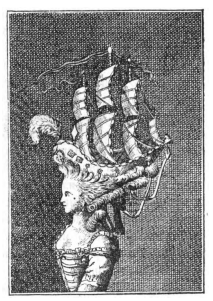
такъ очаровалъ Державина, что онъ спрашивалъ себя: "не се ли эдемъ?" Король шведскій, посѣтивпій домъ гр. Безбородко во время бала, сказаль: "это настоящій волшебный дворецъ!" У Безбородко было два дома: одинъ въ Москвъ, другой въ Петербургѣ; польскій король Станиславъ о нихъ пишетъ: "во всей Европъ ничего не найдется подобнаго въ пышности и убранствъ . Танцовальныя залы сверкали хрустальными люстрами, а вазы, украшавшія ихъ, во время баловъ наполнялись цвътами, осыпанными брилліантами и жемчугомъ. Большіе пиры и праздники, которыхъ было такъ много въ то время, своею пышностью, затъйливостью поражали иностранцевъ. Сегюръ, описывая балъ и ужинъ у Шереметева, въ подмосковной деревнъ, говоритъ: "никогда я не видывалъ такого множества золотыхъ и серебряныхъ сосудовъ, столько фарфора, мра-



мора и порфира. Весь хрусталь на столь на сто приборовь быль осыпань дорогими каменьями всъхъ цвътовъ и родовъ и самой высокой цъны. Такъ-то русскіе вельможи, заключаеть онъ, лишь только вступили на путь просвъщенія, какъ уже начали подражать патриціямъ Рима". Балы Потемкина, Нарышкина, вечера гр. Орлова имъли громкую извъстность. Такая жизнь требовала огромнаго штата прислуги, въ составъ которой входили пажи, гусары, казаки, скороходы, арапы, карлики, свои кръпостные артисты, ху-

дожники, чтецы, стихотворцы, учителя, лѣкари, архитекторы, даже бывали астрономы. Для прислуги придумывались самые затѣйливые костюмы: арнаутскіе, польскіе, гусарскіе. Жить роскошно стремились всѣ, отъ перваго вельможи до послѣдняго офицера, помѣщика и чиновника. Болотовъ въ своихъ запискахъ говоритъ: "Всѣ, не только знатные и богатые, но и самаго посредственнаго состоянія





люди восхотъли ъсть на серебръ, и всъ затъвали дълать себъ серебряные столовые сервизы".

За столицами тянулась и провинція. Тогдашніе пом'єщики, по словамъ одного изсл'єдователя, заводили въ своихъ им'єніяхъ капельмейстеровъ, балетмейстеровъ, шталмейстеровъ, выписывая изъ за-границы душистыя помады, шампанскія, венгерскія, бургонскія вина, они забрасывали свои хозяйства и съ чувствомъ презр'єнія относились къ русскимъ безд'єлкамъ, въ род'є хл'єба, домашняго холста, воску, меду. На балу въ Смоленск'є, разсказываетъ Сегюръ, "было до трехъ сотъ дамъ въ богатыхъ нарядахъ; он'є по-

казали намъ, до какой степени внутри имперіи дошло подражаніе роскоши, модамъ и пріемамъ, которые встрѣчаешь при блистательныхъ дворахъ европейскихъ". Сегюръ удивлялся роскошной жизни тогдашняго дворянства, ихъ имениннымъ торжествамъ, многочисленности прислуги, обычаю ѣздить въ каретѣ не иначе, какъ въ

четыре или шесть лошадей, съ вы вздными гусарами и форрейторами. Обстановочные интересы сдълались главными жизненными интересами. По свидътельству Добрынина, генералъ-губернаторъ Бълоруссіи шелъ обыкновенно въ присутствіе, предшествуемый и сопровождаемый чиновниками, знативишимъ шляхетствомъ губерніи. пажами и швейцарами. Журналъ "Смѣсь", подмѣтивъ эту сторону жизни, удачно изображаетъ ее въ статьъ "Каковы люди". "Есть праздничные люди, говоритъ онъ, которые, кажется мнъ, что представляютъ театральныя декораціи. Они рѣдко смѣются, высоко носять голову, не смотрятъ никогда на



землю, говорять такъ, какъ сказывають предики, дають совъты, какъ повельнія; знають, какъ поступать съ тьми, кои ихъ посъщають, и изъ какихъ кривыхъ линій должны состоять ихъ поклоны; у нихъ расписаны ихъ выъзды; назначено, какое въ какой день надъвать платье; и сіи то люди называются почтенными".

Та же декоративность, то же стремлене поразить глазъ сказывалось въ тогдашнихъ нарядахъ и уборахъ, перешедшихъ изъ Парижа, который былъ уже законодателемъ модъ. Особенною вычурностью отличались головные женскіе уборы. При взглядѣ на нихъ невольно приходится удивляться, что находилось столько охот-

Digitized by Google

ницъ уродовать себя и подвергать добровольнымъ мукамъ. Чъмъ только не убирали свои головы щеголихи того времени: шишаками, цвътами, на подобіе пчелиныхъ ульевъ, перьями, даже пълыми кораблями. Какой высоты достигали иногда дамскія прически, можно судить по картинкъ, изображающей уборъ подъ названіемъ "чепца побъды". Московскій журналь "Сатирическій Въстникъ" шутливо замѣчаетъ по поводу такихъ уборовъ, что въ Каретномъ Ряду дѣлаются для удобства дамъ кареты трехъ саженъ въ вышину. Журналъ "Вечера" подробно разсказываетъ, какъ проводила щеголиха время за туалетомъ, на который требовалось не менъе пяти часовъ, какъ при этомъ за каждую неудачу отвъчаютъ кръпостныя служанки "терпъніемъ, а иногда щеками". Провинція и по части модъ не отставала отъ столицъ. "Разстояніе тысячи верстъ", говоритъ провинціальная дама въ журналѣ "Смѣсь", "не препятствуетъ новымъ модамъ доходить къ намъ черезъ нъсколько мъсяцевъ. Знаете ли, что петербургскій или московскій чепчикъ столько же здъсь примъчается, какъ венерино прохождение мимо солнца наблюдается астрономами. Онъ долгое время составляетъ матерію всъхъ женскихъ разговоровъ, переходитъ изъ рукъ въ руки, привлекаетъ общее вниманіе, производитъ удивленіе и стараніе добыть ему подобный".

Румяна, бѣлилы, мушки были необходимыми принадлежностями и дамскаго и мужскаго туалета. Франту того времени одѣться по модѣ стоило немало хлопотъ и времени. Часа два припекали ему волосы разными щипцами, потомъ страдалецъ пряталъ свое лицо въ бумажную маску, чтобы не задохнуться отъ пудры, которою пудрили ему голову. Особенно трудно приходилось пеголямъ въ праздничные дни, по словамъ журнала "И то и се".

"Лишь только отъ сна, взглянувъ на свътъ очами, Во первыхъ моются пахучими водами, Гнутъ волосы въ крючки, Потомъ касаются сурмилами бровямъ, Румянъ и горсть бълилъ бросаютъ по щекамъ, Сердечки изъ тафты желъзомъ выбиваютъ И, наклеивъ на перстъ, для моды прилъпляютъ".

Кафтаны и камзолы украшались золотымъ шитьемъ. Бархатъ, кружева, блонды составляли необходимыя украшенія мужскихъ костюмовъ. Разсказываютъ, что манжеты гр. Орлова изъ дорогихъ кружевъ стоили 30,000 рублей, Башмаки украшались большими пряжками, на пальцахъ щеголя были непремѣнно дорогіе перстни, а въ рукахъ трость. Употребленіе париковъ держалось очень долго, одно время вошло въ моду собирать волосы сзади на подобіе женской косы и укладывать въ кошелекъ. Это дало поводъ Новикову назвать "Кошелькомъ" свой третій журналъ, осмѣивавшій нашу французоманію.

Теперь послушаемъ, какъ въ этомъ модномъ, блестящемъ обществъ разсуждають о просвъщении. "Что въ наукахъ?" говоритъ и каринсъ новиковскаго "Живописца". "Астрономи умножить ли красоту мою паче звъздъ небесныхъ?-- Нътъ: на что же она миъ? Математика прибавитъ-ли моихъ доходовъ? — Нътъ: чертъ-ли въ ней? Физика изобрътетъ ли новыя таинства въ природъ, служащія къ моему украшенію? Нътъ: куда она годится? Исторія покажетъ ли миъ человъка, который бы быль прекрасиъе меня? Нътъ: какая-жъ въ ней нужда? Географія сдълаетъ ли меня любезнье? Нътъ: такъ она и недостойна моего вниманія ... Одна только изъ словесныхъ наукъ признается Нарцисомъ заслуживающею вниманія — стихотворство: ему иногда хотфлось бы сочинить пфсенку (это было въ то время въ модѣ). Онъ бы не прочь поучиться этому искусству, но бъда въ томъ, что не знаетъ русскаго языка. Онъ точно такъ же, какъ и его покойный батюшка, съ презрѣніемъ и ненавистью относится къ родной странв и ея языку и съ негодованіемъ говорить о томъ, что родился въ Россіи, гдф человфкъ его достоинствъ не можетъ найти счастія. При этомъ Повиковъ исчисляетъ высокія достоинства Нарциса: "танцуетъ прелестно, одбвается щегольски, поетъ, какъ ангелъ, принялъ уже нъсколько уроковъ отъ французскаго шпагобойца, играетъ во всѣ карточныя игры, а при томъ разумъетъ по-французски."

Мы видъли уже, что "староманерные" люди екатерининскаго въка не далеко ушли отъ кантемировскихъ Сильвановъ и Критоновъ: новыя въянія ихъ почти не коснулись, и они, оставшись при тъхъ же чувствахъ и взглядахъ, тянули одну и ту же старую пъсню. Но, приглядываясь внимательно къ новиковскому Нарцису и сравнивая его съ Медоромъ, мы не можемъ не замътить значительныхъ перемънъ, которыя произошли въ типъ "новоманернаго" щеголя за послъднія десятилътія.

Кантемировскій Медоръ быль наивень и скромень въ своихъ требованіяхъ отъ жизни: онъ по-дътски лепеталь, что не смѣнитъ на Сенеку фунтъ доброй пудры, что Виргилій передъ моднымъ сапожникомъ двухъ денегъ не стоитъ, и былъ счастливъ или, по крайней мѣрѣ, доволенъ, когда хватало бумаги, чтобы завернуть его кудри. Екатерининскій Нарцисъ гораздо самоувъреннѣе, бойчѣе, требовательнѣе и, слѣдовательно, опаснѣе.

Надъвши модный европейскій костюмъ, обучившись танцамъ, свътскимъ манерамъ и французскому языку, Нарцисы гордо носили голову: они считали себя представителями прогресса. Они не сдълали успъха въ наукахъ, знакомыхъ имъ только по названіямъ, но гордились сознаніемъ своихъ мнимыхъ достоинствъ и открыто заявляли презрѣніе ко всему родному. Эта смѣлость и самоувѣренность Нарциса несомивно свидвтельствуеть о томъ, что за нимъ стоить тоть большой модный свъть, который взростиль, взлельяль его и, любуясь имъ, поддерживаеть въ немъ эти чувства. Съ перваго взгляда этотъ типъ представляется жалкимъ, ничтожнымъ, но эта ничтожность только кажущаяся. Вдумавшись поглубже въ условія окружающей его жизни, мы откроемъ въ немъ стороны, заслуживающія серіознаго общественнаго вниманія. Не слъдуетъ забывать, что Нарцисы принадлежали къ привиллегированному сословію по своему происхожденію, что выходя изъ юношескаго возраста, посвящаемаго исключительно вертопрашеству. они становились самостоятельными и получали возможность въ тотъ въкъ господства всесильнаго случая дъйствовать неръдко въ широкихъ предълахъ. Наша сатира прошлаго въка, къ чести ея сказать, стремясь къ новому, болъе разумному и справедливому порядку вещей, своевременно снимала съ пьедестала этихъ героевъ ложнаго прогресса и показывала обществу ихъ въ настоящемъ видъ, открывая опасныя стороны внъшняго европеизма

Иногда д'влають огульный и поэтому несправедливый упрекъ сатир'в XVIII в'вка за излишнее вниманіе къ щеголямъ и щеголихамъ того времени. Но этотъ упрекъ справедливъ только по отношенію къ тѣмъ журналамъ, которые удѣляли имъ слишкомъ много мѣста и, дѣйствуя въ "улыбательномъ духѣ", разсматривали ихъ съ чисто внѣшней стороны, съ исключительною цѣлью посмѣшить читателя.

Презрѣніе ко всему родному было до такой степени общимъ въ тогдашнемъ модномъ обществъ, что всякій петиметръ и всякая щеголиха считали для себя позоромъ говорить на русскомъ языкъ. О русскомъ театръ и русскихъ актерахъ въ большомъ свътъ отзывались презрительно только потому, что они русскіе. Новиковъ въ своемъ "Кошелькъ" выступилъ съ обличительнымъ протестомъ противъ этого слѣпого увлеченія чужеземнымъ. Опъ страстно желалъ распространенія на Руси европейской науки, но съ сохраненіемъ національныхъ началъ, съ сохраненіемъ уваженія къ родной странъ, ея исторіи и языку. Сатира того времени, по словамъ изследователя, весьма удачно решала поставленный Фонъ-Визинымъ вопросъ: "какъ истребить два сопротивные и оба вредные предразсудка: первый, будто у насъ все дурно, а въ чужихъ краяхъ все хорошо; второй, будто въ чужихъ краяхъ все дурно, а у насъ все хорошо?" "Сатира не щадила въ своихъ смѣлыхъ нападкахъ ни темныхъ предразсудковъ старины, ни слепого пристрастія къ чужеземнымъ обычаямъ и соединяла уваженіе и любовь къ родинъ съ полнымъ уваженіемъ къ западной наукъ".

Не безъинтересно прочесть въ "Кошелькъ" письмо либеральнаго защитника французскаго вліянія. "Я объ Васъ сожалью, г. издатель", говорить авторъ письма: "ваша любовь къ отечеству и къ древнимъ россійскимъ добродътелямъ не что иное, какъ сумасбродство!.." "Вамъ бы должно родиться давно, давно, т. е. когда древнія россійскія добродътели были въ употребленіи, а именно: когда всѣ науки заключались въ однихъ святцахъ, когда разные меды и вино пивали ковшами, когда женились, не видавъ невъсты своей въ глаза, когда всѣ добродътели замыкались въ густотъ бороды, когда за различное "знаменованіе"... "сожигали въ срубахъ",.. "словомъ сказать, когда было великое изобиліе всѣхъ тъхъ добродътелей, кои отъ просвъщенныхъ людей именуются нынъ варварствомъ. Тутъ-то бы вы и прославились! Я думаю, что

вы б'єднымъ французамъ не дали бы и Н'ємецкой Слободы въ Москв'є, но вс'єхъ бы выгнали ихъ изъ государства"... "Не желаете ли, чтобы науки, въ Россію, помощію обращенія съ французами, введенныя, опять изъ Россіи изгнаны были вм'єст'є съ французами?.."

Очевидно, что въ модномъ русскомъ обществъ велись такіе разговоры, что Новикову приписывали нетерпимость къ инострандамъ и слепое пристрастіе къ русской старине, чего въ немъ совсъмъ не было. Очевидно также, что общество не понимало, на что сатирикъ нападалъ и что онъ высоко цънилъ въ европейскомъ вліяніи. Ихъ точки зрѣнія на этотъ предметъ были различны. "Онъ (Петръ I) не съ той стороны принялся за просвъщение нравовъ", говоритъ французоманъ "Кошелька" въ другомъ мъстъ: "ибо нъмцы, голландцы и англичане никогда бы нравовъ нашихъ не просв'ьтили. Однимъ французамъ честь сія предоставлена"... "Одно только обхожденіе съ французами и путешествіе въ Парижъ могло хоть некоторую часть россіянь просветить". Безь французовъ развъ могли бы мы назваться людьми? Умъли ли мы прежде порядочно одъться и знали ли всъ правила нъжнаго, учтиваго и пріятнаго обхожденія, тонкими вкусами утвержденныя? Безъ французовъ не знали бы мы, что такое танцованіе, какъ войти, поклониться, напрыскаться духами, взять шляпу и пр." Вотъ что цънило общество во французскомъ вліяніи и чемъ оно ограничивалось. Перенять пріемы свътскаго обращенія считалось совершенно достаточнымъ для того, чтобы слыть образованнымъ человъкомъ.

Русскій дворянинъ, побывавшій въ Парижѣ, пріѣзжалъ въ Россію, "ничему серіозно не учась", говоритъ Новиковъ, "ученымъ человѣкомъ: онъ могъ смѣло критиковать дѣла военныя, гражданскія, политическія". Такому на все готовому дѣятелю приходилось не долго ждать случая примѣнить свои знанія къ дѣлу, если у него только были хорошія связи въ большомъ свѣтѣ. Даже новиковскій "Молокососъ", сынъ богатаго родовитаго батюшки, и тотъ служитъ, при чемъ начальники ему угождаютъ, потому что у него знатные родственники. Заканчивая свою сатиру на модниковъ, Повиковъ задаетъ читателю вопросъ: "читатель, скажи мнѣ, каковы будутъ дѣти Нарцисовы?"

Воспитаніе дътей въ средъ "новоманерныхъ" было въ модъ по-

ручать французу - гувернеру или француженкъ. Плънный французъ Белькуръ, жившій въ Россіи довольно долго, остроумно замъчаетъ: "дворянинъ, который желаетъ быть свътскимъ человъкомъ, долженъ имъть датскую собаку, скорохода, много прислуги и француза учителя". "Въ Россію, по словамъ Сегюра, прівзжало множество негодныхъ французовъ, искателей и искательницъ приключеній, лакеевъ, которые ловкимъ обращеніемъ и умъньемъ изъясняться скрывали свое званіе и невъжество. Но этому не было виною наше правительство, говорить Сегюръ. Всв эти люди не были никъмъ покровительствуемы. Скоръе можно было винить самичь русскихъ, потому что они съ непонятною безпечностью принимали къ себъ въ дома людей, за способность и честность которыхъ никто не ручался. Любопытно и забавно было видъть, какихъ странныхъ людей назначали учителями и наставниками дътей въ иныхъ домахъ въ Петербургъ и въ особенности внутри Россіи". Одинъ изъ сатирическихъ журналовъ спрашиваетъ: "можно ли разсчитывать на нравственное развитіе ребенка, отданнаго на руки такого человъка, достоинства котораго заключаются только въ томъ, что онъ родился во Франіи и дешево беретъ за ученье?" Дворяне небогатые, подражая богатымъ, тянулись за ними, но хлопотали, главнымъ образомъ, чтобы достать француза подешевле. Журналъ "Вечера" разсказываетъ о чудесномъ превращеніи француза де-Фаде, бывшаго лотерейнаго разносчика, въ учителя дътей одного дворянина. Разсказъ оканчивается тъмъ, что дъти почтеннаго дворянина черезъ нъсколько времени забыли русскую грамоту, плохо узнали французскую, черезъ годъ выучились играть въ банкъ и др. игры, узнали билліярдные дома и наконецъ промотали отцовское имъніе. Что эло это существовало дъйствительно и въ большихъ размърахъ, подтверждается правительственнымъ указомъ, которымъ утверждено основание Московскаго Университета. Тамъ между прочимъ сказано: "у большей части помъщиковъ жили на дорогомъ содержаніи учителя, изъ которыхъ многіе не только не могли преподавать науки, но и сами ничего не знали. Иные же родители, не имъя знанія въ наукахъ, принимали такихъ, которые лакеями, парикмахерами и другими подобными ремеслами всю жизнь свою препровождали".

Воспитаніе дівушки въ кругу "новоманерныхъ, при описанныхъ выше условіяхъ, разум'вется, также не могло быть поставлено на разумныхъ основаніяхъ. Система женскаго воспитанія, по "Сатирическому Въстнику", была такова: сначала учили ъсть опрятно, потомъ умѣнью присѣдать, вмѣсто старинныхъ поклоновъ. Обучивъ болтанію на французскомъ языкъ на подобіе попугаевъ, обращались къ великой наукъ ногъ. "По семъ вдругъ устремляли попеченіе свое о приданіи достоинствъ рукамъ: съ утра до вечера пригвождали молодую девушку къ фортепіано". Черезъ несколько лъть дъвица, по мнънію родителей, могла назваться совершенно воспитанною. Всю программу воспитанія такимъ образомъ составляли танцы, французскій языкъ и фортепіано. Она, какъ изв'єстно, дожила до времени Гоголя, хотя въ нъсколько усовершенствованномъ видъ: съ различными перестановками и съ прибавленіемъ новаго предмета-вязанія сюрпризовъ для будущаго супруга. Другъ Радищева, Ушаковъ, въ своихъ запискахъ вполив подтверждаетъ приведенную сатиру.

"Въ нашемъ вѣкѣ, говоритъ онъ, дѣвушка воспитывается въ играхъ, забавахъ: вся разума ея округа внѣшнимъ ограничивается блескомъ; свобода въ убранствѣ, прелесть поступи и нѣсколько наизусть выученныхъ модныхъ словъ заступаютъ мѣсто мыслей и изгоняютъ природное чувствованіе".

Неудивительно послѣ этого, что тогдашнія щеголихи вкривь и вкось разсуждали о совершенно чуждыхъ имъ наукахъ, что имъ казались смѣшными и глупыми люди, которые самыя прекрасныя лѣта тратили на обученіе. "Въ словахъ "умѣть нравиться" заключаются всѣ наши науки", говоритъ щеголиха новиковскаго журнала и всячески издѣвается надъ ученой женщиной, какъ надъ существомъ, по ея мнѣнію, безпримѣрно жалкимъ.

Не разумнъе щеголихи смотритъ на образованіе и Рубакинъ (по второму изданію "Живописца", а по первому — Худовоспитанникъ). Для него, военнаго человъка, науки не годятся потому, что умягчаютъ сердце человъческое, а отъ мягкосердечія, по его мнънію, до трусости одинъ только шагъ. Все образованіе военныхъ того времени заключалось въ знаніи фронтовой службы и строгой дисциплины". Моя наука, говоритъ Рубакинъ, въ томъ состоитъ,

чтобы умѣть командовать: пали! коли! руби! и быть строгу къ своимъ подчиненнымъ".

Послѣдній типъ хулителя наукъ, выведенный въ "Живописцѣ" Новикова, — типъ невѣжественнаго судьи Кривосуда, который признаетъ только одну науку — знаніе указовъ и умѣніе пользоваться ими для своей выгоды. Уже со временъ Өеофана Прокоповича и Кантемира раздавалось обличительное слово противъ недостатковъ нашего дореформеннаго суда. Сатира просвѣтительной эпохи со своей стороны смѣло указывала обществу на подкупность судей, на неправильное рѣшеніе и умышленное затягиваніе дѣлъ. Одинъ изъ современниковъ доказываетъ, какими средствами проситель могъ достигать своей цѣли: онъ долженъ былъ употреблять лесть, ласкательство, дары, угожденіе не только тому лицу, отъ котораго зависѣло исполненіе его просьбы, но и его секретарю, писцамъ, сторожамъ, лакеямъ и даже собакѣ, если она тутъ случится. Такъ, по замѣчанію изслѣдователя этой эпохи, жизнь вырабатывала типъ грибоѣдовскаго Молчалина.

Большинство судей плохо было знакомо даже съ указами; сами они и дъломъ не занимались, подписывали только бумаги, часто не читая ихъ. Фамусовское правило: "подписано, такъ съ плечъ долой" было уже готово. При такихъ условіяхъ тотъ или другой исходъ дёла всегда зависёлъ отъ секретаря. Роль секретаря была болъе важная и болъе активная. Секретари обыкновенно отличались опытностью и ловкостью въ крючкотворствъ. Фонъ-Визинскій Артамонъ Взяткинъ рекомендуетъ Его Превосходительству, случайно сдълавшемуся судьей, взять къ себъ на службу его сына, который, по его словамъ, "къ приказнымъ дъламъ весьма сроденъ и уже сочинилъ совсъмъ новаго рода сводное уложеніе, пріискавъ на каждое дело по два указа, изъ коихъ по одному отдать, а по другому отнять ту же самую вещь неоспоримо повел'вается". Будучи главнымъ лицомъ, направлявшимъ дъло въ ту или другую сторону, секретарь быль и главнымъ грабителемъ. Не даромъ стихотворная сатира XVIII въка ("Сотвореніе секретаря") изображаетъ его адскимъ созданіемъ. Царь ада, по сатиръ, самъ собственноручно слѣпилъ истукана изъ смѣси, составленной изъ травъ: бездушья, грабежа, насилья и обмана, чернильной накипи и адскаго

дурмана. Когда истуканъ уже былъ одушевленъ духомъ самого сатаны и зашевелился, царь ада сказалъ ему:

"Тебѣ нѣтъ имени еще, любезна тварь: Такъ будь же секретарь! Тутъ секретарь челомъ своимъ кивнулъ И обѣ руки протянулъ, Чтобъ взять за то съ него, Что сотворилъ его."



Какъ тяжелъ былъ обществу этотъ неправый, нескорый и немилостивый дореформенный судъ, наглядно изображаетъ каррикатура, съ объяснительной стихотворною надписью:

"На четверенкахъ челобитчикъ, На немъ взмостились писаря, На писаряхъ лежитъ повытчикъ, А самъ несетъ секретаря. На семъ послъднемъ засъдатель Сидитъ и гордо внизъ глядитъ. Теперь скажи, о мой Создатель Кто больше всъхъ изъ нихъ кряхтитъ?"

Послъ всего сказаннаго невольно рождается вопросъ: не безплодна ли борьба науки съ невъжествомъ и тъсно связанными съ нимъ общественными пороками? Мы видъли такія мнѣнія, нравы, обычаи, которые, доставшись намъ по наслъдству отъ до-петровской старины, дожили почти во всей неприкосновенности до екатерининскаго въка; видъли также, что къ недостаткамъ, образовавшимся въ эпоху Петра, присоединились новые, созданные новыми вліяніями. Такимъ образомъ, живучесть зла является несомнънною. Но несомивнию также и то, что та же сила исторической преемственности идей дъйствуетъ и въ пользу передачи добра, истины изъ покольнія въ покольніе. Мы видьли, что высокія стремленія нашихъ первыхъ энтузіастовъ просвъщенія, Прокоповичей и Кантемировъ, несмотря на всв затрудненія, задержки, передались ихъ преемникамъ, что эти стремленія заявляли о своемъ существованіи даже въ самыя трудныя времена и что они обнаружились съ новою силою, какъ только явились благопріятныя условія. Свидътельствомъ тому служитъ необыкновенно оживленная умственная дъятельность въ просвътительную эпоху Екатерины II. Весьма существенные успъхи дълаетъ въ это время литература и просвъщеніе. Въ литературъ создается и упрочивается новое сатирическое направленіе, съ нимъ вмѣстѣ появляется и новый кругъ читателей, образуется тотъ "мъщанскій вкусъ", о которомъ говоритъ Новиковъ въ одномъ изъ своихъ предисловій и которымъ онъ объясняетъ успъхъ своихъ журналовъ. Это новое направленіе оказываетъ немалое противодъйствіе ложноклассическому съ его аристократическою теорією поэзіи и придворными сюжетами. Литература съ придворныхъ высотъ спускается въ среднее общество. Единоличныя, разрозненныя усилія Посошковыхъ и Ломоносовыхъ

на пользу русскаго просвъщенія замъняются соединенными дружными силами кружковъ, которые сплачиваются вокругъ издателей журналовъ. Замътны усиленныя заботы о просвъщеніи со стороны не только правительства, но и частныхъ лицъ, и если не все, то многое изъ задуманнаго осуществляется.

Нельзя, конечно, не признать, что борьба со зломъ трудна и продолжительна, но она не безплодна и, слъдовательно, обязательна, и однимъ изъ самыхъ могучихъ средствъ въ этой борьбъ всегда было и будетъ — распространеніе истинныхъ, научныхъ знаній.



## Д. И. ФОНВИЗИНЪ.

Въ Москвъ, въ Басманной части, недалеко отъ Гороховаго поля есть переулокъ, называемый Денисовскимъ. Существуетъ преданіе, что именемъ своимъ переулокъ обязанъ Денису Ивановичу Фонвизину. Здѣсь, будто, стоялъ 150 лѣтъ назадъ домъ его отца, Ивана Андреевича Фонвизина, небогатаго дворянина-помѣщика, служившаго въ военной службѣ, а послѣ некрупнымъ чиновникомъ въ ревизіонной коллегіи. Иванъ Андреевичъ былъ рѣдкостный человѣкъ своего времени. Не получивъ никакого образованія, кромѣ простой грамотности и, можетъ быть, начатковъ ариеметики, съ которыми его выпустила въ полкъ какая нибудь цифирная школа Петровскаго времени, онъ имѣлъ любовь и уваженіе къ книгѣ, къ образованію: въ семейномъ кругу онъ любилъ собрать вокругъ себя дѣтей и читать или разсказывать имъ что нибудь. Должно думать, что разсказывалъ онъ съ охотой и умѣло, такъ какъ Денисъ Ивановичъ вспоминалъ послѣ, какъ онъ ребен-

комъ плакаль отъ жалости, слушая отцовскій разсказъ о судьбъ Іосифа, проданнаго братьями. Нашъ сатирикъ не помнилъ себя неграмотнымъ; это значитъ, что и учить его начали рано, и выучился онъ легко и скоро. Конечно, быстрые и легкіе успъхи отчасти объясняются способностями мальчика, но кое-что надо приписать и разумнымъ дъйствіямъ родителей. Посади они его за грамоту въ томъ возрастъ, въ какомъ Митрофанушка учебнымъ голосомъ выводилъ по складамъ: "Азъ есмь скотъ", да поручи его руководству какого нибудь Кутейкина, или пономаря Брудастаго, у котораго учился маіоръ Даниловъ, -- навърное, Денисъ Ивановичъ всю жизнь не забыль бы, какъ и когда вкусиль онъ впервые горькій корень ученія. Наконецъ, Иванъ Андреевичъ, по выраженію сына, "ни сутокъ не мъшкалъ" отдать двухъ старшихъ сыновей въ гимназію, едва она открылась вмъстъ съ университетомъ въ 1755 г. Таково было отношение къ образованности, къ наукт у этого совстмъ непросвъщеннаго помъщика Петровскихъ временъ. Нравственный обликъ Ивана Андреевича, довольно ясно сквозящій въ запискахъ его знаменитаго сына, необыкновенно симпатиченъ. Онъ былъ очень вспыльчивъ, но ни съ къмъ не ссорился и даже съ кръпостными людьми обходился кротко; они платили ему за это преданностью; "сіе доказываетъ", справедливо замътилъ Денисъ Иван., "что побои не есть средство къ исправленію людей". Любопытенъ взглядъ Фонвизина-отца на дуэль. "Мы живемъ подъ законами", говорилъ онъ, "и стыдно, имъя таковыхъ священныхъ защитниковъ, каковы законы, разбираться самимъ на кулакахъ. Ибо шпаги и кулаки суть одно". Нравственная чистота его была необыкновенна: онъ краснълъ, когда слышалъ, что кто нибудь при немъ лжетъ. Излишне прибавлять, какъ онъ относился къ взяткамъ. Въ доброе старое время судейскія обязанности обыкновенно такъ портили человѣку зрѣніе, что онъ даже на близкомъ разстояніи не могъ отличить сахарную голову отъ судебнаго доказательства: Иванъ Андр. никогда не смъшивалъ этихъ двухъ предметовъ. Мать нашего сатирика, очевидно, тоже была женщина не заурядная. Сынъ характеризуетъ ее такими словами: "Разумъ имъла тонкій и душевными очами видъла далеко. Сердце ея было сострадательно и никакой злобы въ себъ не вмъщало: жена была добродътельная, мать чадолюбивая, хозяйка благоразумная и госпожа великодушная". Подобныхъ людей мы готовы признать за ръдкое исключение для того времени; - кто знаетъ: быть можетъ, XVIII въкъ не такъ былъ бъденъ подобными свътлыми личностями, какъ мы себъ это представляемъ, но погибла ихъ память и лишь изръдка неожиданно глянутъ они на насъ со страницъ какихъ нибудь семейныхъ мемуаровъ. Скромно сіяя въ тъсномъ кругу семьи, они оставались незамъченными литературой, которая одна могла увъковъчить ихъ, да и не подъ силу было нашей молодой литературъ XVIII в. браться за передачу такихъ неяркихъ, тонкихъ и вполнъ простыхъ жизненныхъ образовъ: когда она бралась случайно за нихъ, они выходили изъ подъ ея рукъ въ видъ мертвыхъ, отвлеченныхъ фигуръ, начиненныхъ книжпой мудростью и прописной моралью. Такъ напримъръ, можно съ въроятностью утверждать, что при сочинении фигуры Стародума въ умъ Фонвизина носился образъ отца и еще другаго симпатичнаго человъка Екатерининскаго времени-графа Н. И. Панина, но этого оказалось недостаточно, чтобы одъть живой плотью сухой остовъ Софьинаго дядюшки.

И такъ, дътство и юность Фонвизина прошли въ такой средъ, гдъ необразованность и патріархальная простота нравовъ соединялись съ уваженіемъ къ наукт, любящимъ, человтинымъ отношеніемъ ко всімъ людямъ и высокой нравственной чистотой. Мальчикъ росъ чувствительнымъ и смышленымъ. Онъ плакалъ наварыдъ, слушая библейскій разсказь, а воть примърь его смышленности. Тетка привозила иногда въ подарокъ дътямъ карты. Маленькій Фонвизинъ особенно любилъ карты "съ красными задками". Онъ пишетъ: ,,я могу сказать, что на картахъ съ красными задками голова моя повернулась. И въ самомъ Римѣ едва ли оказали мнѣ такое удовольствіе арабески Рафаэлевы, какъ тогда карты съ красными задками. По крайней мъръ, смотря на первое, не чувствовалъ я такого наслажденія, какое ощущаль оть любимыхь моихь карть, будучи младенцемъ". Онъ началъ пускать въ ходъ всевозможныя хитрости, лукавства, чтобы при дълежъ красныя карты доставались ему. "Но какъ хитрости мои редко удавались, то пришелъ я въ уныніе и для полученія желаемаго рішился испытать другой способъ и чистосердечно открыться самой тетушкъ о моей печали;

но признаюсь, что и тутъ употребилъ я нѣкоторую хитрость, а . именно: нашедшись съ нею наединъ, составилъ я лицо такое печальное и простодушное, что тетушка спросила меня сама: о чемъ ты тужишь, другь мой? На сей вопросъ признался я въ пристрастін моемъ и, повинясь, что я ихъ всёхъ обманывалъ, просилъ, чтобы впередъ на дѣлу̀ доставались мнѣ любимыя карты. — "Ты хорошо сдълаль, другь мой, что мнь искренно открылся, сказала она: я для тебя привозить буду всегда особливо игру съ красными задками, кои въ дълежъ входить не будутъ". Я въ восторгъ пришелъ отъ сего отзыва и тогда жъ почувствовалъ, что идти прямой дорогой выгоднъе, нежели лукавыми стезями". Эпизодъ доказываетъ несомивнно большую живость ума въ ребенкв, но онъ замъчателенъ еще тъмъ, что здъсь въ бъгломъ намекъ обрисовались многія существенныя стороны характера и способностей Фонвизина. Здѣсь видны и сила эстетическихъ впечатлѣній, неудержимость желаній, чистосердечіе и вм'єсть большой практическій смысль, острота соображенія, подсказавшая, какъ извлечь больше всего пользы изъ самаго чистосердечія, здёсь наконець и мистификаторская жилка вмъстъ съ актерскимъ умъньемъ "составить простодушное лицо" — это все черты, которыя отличали нашего сатирика и впослъдствіи.

Отданный въ 1755 г. въ Университетскую Гимназію, Фонвизинъ учится отлично, пріобрѣтаетъ порядочное знаніе латинскаго и нѣмецкаго языковъ и очень рано начинаетъ переводить. Извѣстный разсказъ Фонвизина о томъ, какъ онъ учился латинскому языку по пуговицамъ и получилъ медаль за отказъ направить Волгу въ какое бы то ни было море — должно принять съ осторожностью. Онъ, конечно, не вымышленъ, но острословіе, очевидно, завело Фонвизина дальше, чѣмъ слѣдовало, и одинъ какой нибудь случай онъ приводитъ, какъ характеристику всего преподаванія. По крайней мѣрѣ мы знаемъ, что черезъ два—три года ученья Фонвизинъ произноситъ на актѣ латинскую рѣчь, конечно, уже безъ помощи учительскихъ пуговицъ. За время пребыванія Фонвизина въ гимназіи и университетѣ, откуда онъ вышелъ въ 1762 г. 18-лѣтнимъ юношей, мы немного имѣемъ о немъ свѣдѣній, характеризующихъ его личность. Постепенно раскрываются основныя черты его двой-

ственной натуры; живость темперамента и острый, ѣдкій умъ въ соединеніи съ добрымъ, мягкимъ сердцемъ дѣлаютъ его пылкимъ, стремительнымъ юношей, смѣшливымъ и насмѣшливымъ и въ то же время нъжнымъ, привязчивымъ, справедливымъ. Въ Москвъ онъ еще на школьной скамь в прослыль за "злаго и опаснаго мальчишку", его язвительныя остроты носились по Москвъ, задъвая однихъ и забавляя другихъ; товарищи считали его великимъ критикомъ, и школьные поэты трепетали его суда и безбожно льстили ему, чтобы задобрить, но добродушное и неиспорченное сердце этого "злаго мальчишки" не понимало подкладки этой лести; оно само трепетало отъ боязни обидъть кого нибудь, кто не въ состояніи ему отмстить. "Ни передъ къмъ я такъ не трусилъ, какъ передъ тъми, кои отъ меня зависъли", пишетъ онъ. Попавши на 15 году жизни въ Петербургъ, онъ восхищенъ до самозабвенія блескомъ и пышностью придворныхъ куртаговъ; сидя впервые въ театръ, онъ "хохочетъ изо всей силы, потерявъ благопристойность", и потомъ "сошелъ было съ ума отъ радости", узнавъ, что можетъ видъть актеровъ въ домъ у своего дяди. Но въ то же время онъ сильно скучаетъ по родителямъ и по нъскольку разъ въ день справляется на почтъ, нътъ ли отъ нихъ нисемъ. Здъсь же остроуміе и находчивость выручають его изъ одного затрудненія, нестерпимаго для 14-лътняго самолюбія. Въ театръ онъ свелъ знакомство съ однимъ знатнымъ подросткомъ-юношей, который, узнавъ, что Фонвизинъ не говоритъ по-французски, началъ немедленно. обдавать его холодомъ презрънія съ высоты своей свътскости. "А я, говорить Фонвизинь, примътя изъ оборота ръчей его, что онъ кромъ французскаго не смыслить болье ничего, сталь отъъдаться и моими эциграммами загоняль его такъ, что онъ унялся отъ насмъшки и сталъ звать меня въ гости; я отвъчалъ учтиво и мы разошлись пріятелями". Фонвизинъ извлекъ изъ этого столкновенія двойную пользу: онъ рѣшилъ учиться по-французски и черезъ два года уже переводилъ Вольтера, а кромѣ того онъ, вѣроятно, тутъ сдълалъ первый этюдъ съ натуры для своего Иванушки.

Возвратившись изъ Петербурга, куда возилъ его директоръ въ числъ лучшихъ учениковъ показать Ив. Ив. Шувалову, Фонвизинъ продолжаетъ ревностно учиться и въ то же время постепенно ста-

десять чтеній.

новится настоящимъ писателемъ. Онъ переводитъ цълый рядъ вещей, по большей части нравоучительныхъ, очевидно, находясь подъ вліяніемъ своихъ профессоровъ Шадена и Рейхеля. Сатирическій духъ его выразился въ эту пору въ переводѣ Гольберговыхъ басенъ, которыя внушили ему мысль написать свою первую сатирическую вещь—басню въ стихахъ "Лисица-кознодѣй" (т. е. проповѣдникъ). Басни онъ переводилъ, въроятно, охотнѣе, чѣмъ поучительные романы; по крайней мѣрѣ ихъ простой и живой языкъ рѣзко отличается отъ надутаго слога серьезныхъ переводовъ. Вотъ одна басня 17-лѣтняго переводчика.

## Свинья и петиметрь.

"Одинъ изъ тѣхъ молодыхъ людей, которые называются петиметрами, ѣхалъ верхомъ. Свинья, выдравшись изъ навоза, шла по улицѣ. Петиметръ, нимало не щадя ближняго, наскакалъ на свинью. Споткнулась лошадь. Петиметръ упалъ и задавилъ было свинью. "Чтобъ чортъ взялъ свинью!" вскричалъ петиметръ: "платье мое все въ грязи отъ проклятой скотины".— "Чтобъ чортъ взялъ этого сорванца!" сказала свинья: "щетина моя вся въ пудръ".

Въ оригинальной своей баснѣ, написанной годъ спустя, Фонвизинъ достигаетъ уже значительной силы выраженія: похвальное слово, которое говоритъ умершему Льву Лисица "съ смиренной харею, взмостяся на кафедру",—очень удачная пародія на торжественныя рѣчи того времени:

"О рокъ, лютъйшій рокъ! Кого лишился свътъ! Кончиной кроткаго владыки пораженный Восплачь и возрыдай звърей соборъ почтенный! Се царь, премудръйшій изъ всъхъ лъсныхъ царей, Достойный въчныхъ слезъ, достойный алтарей, Своимъ рабамъ отецъ, своимъ врагамъ ужасенъ,— Предъ нами распростертъ, безчувственъ и безгласенъ! Чей умъ постигнуть могъ число его добротъ, Пучину благости, величія, щедротъ?...

И затымь—вульгарный, полународный языкъ Крота, который шепчетъ на ухо Собакъ язвительный комментарій на ръчь льстеца,— все это написано мътко и сильно. Будущій художникъ уже въ это время умълъ не только наблюдать то, что попадалось ему на встръчу, но и самъ отыскивалъ свою "натуру" и изучалъ ее. Въ числъ его московскихъ знакомыхъ было одно семейство, въ которомъ, пишетъ Фонвизинъ: "матушку ближніе и дальніе—словомъ, цълая Москва признала и огласила набитою дурой". Бывая въ домъ, Фонвизинъ часто нарочно вызывалъ эту матушку на разговоръ и утъшался ея непроходимостью. "Признаю гръхъ мой; она послужила мнъ подлинникомъ къ сочиненію Бригадиршиной роли".

Въ концъ 1762 года мы видимъ Фонвизина въ Петербургъ переводчикомъ иностранной коллегіи, вскоръ затъмъ на службъ у кабинетъ—министра Елагина и наконецъ у министра иностранныхъ дълъ, гр. Н. И. Панина. 18-лътній юноша оторвался отъ горячо любимой семьи и промънялъ мирную Москву на пышный и шумный Петербургъ.

Дъйствительно, Москва тогда довольно сильно отличалась отъ Петербурга. Богатое и знатное дворянство, дававшее тонъ обществу, все тъснилось въ новой столицъ, при дворъ, а Москва носила на себъ патріархально-провинціальный отпечатокъ.

Петербургъ тогда переживалъ свътлое и радостное время — первые годы правленія молодой, умной, живой и энергичной императрицы, исполненной горячаго желанія преобразовать важнъйшія условія общественной жизни и вмъстъ съ тьмъ подвинуть общество на пути къ европейской цивилизаціи, сдълать жизнь легче, удобнье, утонченные и веселые. Французское вліяніе стало рости не по днямъ, а по часамъ и сказываться во всъхъ областяхъ жизни. Одинъ изслъдователь пишетъ: "Возникла свътская жизнь. Петровскія ассамблеи превратились въ soirées dansantes, въ балы, концерты, маскарады. Танцы были самымъ взыскательнымъ искусствомъ. Мужчины, посыпавъ голову пудрой, принялись за многосложный туалетъ: щеголяли во французскихъ кафтанахъ съ пуговицами разныхъ сортовъ, въ глазетовыхъ и шелковыхъ камзолахъ, въ кружевныхъ манжетахъ, въ башмакахъ, въ треугольныхъ шляпахъ. Длинная коса, вложенная въ кошелекъ, безчисленное множе-

ство буклей на парикъ, манжеты, закрывающія всъ пальцы рукъ, широкія серебряныя пряжки на тупоносыхъ башмакахъ, бамбуковая трость съ металлическимъ набалдашникомъ, были непремѣнными признаками щеголя. Прабабушки наши надъли фижмы, длинные роброны, фуро-ферме, левиты, полонезы, сюртуки съ тремя разноцвътными воротниками и изучали у балетмейстеровъ контратанцы и "миноветы". Дворянство побхало заграницу, изучало французскій и забывало русскій языкъ въ такомъ совершенствъ, что за объдомъ у 10-лътнято цесаревича Павла молодой графъ Строгоновъ моритъ всѣхъ со смѣху, говоря по-русски, какъ нѣмецъ. Бросились читать и переводить всёхъ французскихъ писателей. По примъру Екатерины вельможи заводили себъ богатыя библіотеки, на которыя иногда только взглядывали. Дело происходило такъ. Знатный человъкъ заходиль къ книгопродавцу и заказывалъ приготовить ему книгъ. Какихъ? спрашивалъ тотъ. — "Mais vous savez cela mieux que moi; c'est votre affaire. Des gros livres en bas, des petits en haut: tout à fait comme ils sont chez l'Impératrice".

Попавъ въ шумную сутолоку петербургской придворной жизни, молодой Фонвизинъ довольно долго чувствовалъ себя неловко, скучалъ и мыслями часто улеталъ въ Москву. Въ письмахъ 1763 года петербургскія впечатлѣнія почти отсутствуютъ; душой онъ весь въ Москвѣ, въ кругу семьи, въ ея интересахъ; его интересуетъ даже московская погода. О себѣ онъ пишетъ всѣ домашнія мелочи; гдѣ обѣдалъ, въ какомъ часу гдѣ былъ. "Въ субботу не ходилъ въ коллегію затѣмъ, что чирей сдѣлался на щекъ". "А Яшка былъ на этихъ дняхъ очень боленъ, въ прежестокомъ жару. Я призывалъ лекаря и пускалъ ему кровь; теперь, слава Богу, легче. Да и Митька часто боленъ. Истинно, иногда не знаю, что дѣлать".

Онъ продолжаетъ начатый въ Москвъ переводъ "Сифа", готовитъ новый, тоже нравоучительный и пишетъ горячія изліянія нъжныхъ чувствъ сестръ своей Оедосьъ, (даровитой дъвушкъ, не лишенной писательскихъ способностей). "Я не лгу, что здъсь знакомства еще не сдълалъ. Я хочу, чтобы знакомство было основаніемъ ои de l'amitié, ou de l'amour, однако этого желанія по несчастію не достигаю. Разсуди, не скучно-ль такъ жить тому, кто имъетъ чувствительное сердце". Проживъ почти годъ въ Петербургъ, онъ

все еще пишетъ, что не нашелъ предмета, который бы его интересовалъ: "безъ того жизнь скучна, а скуку возобновляетъ воспоминаніе, что я разлученъ съ моими ближними и съ тобой, любезная сестрица. Я знаю, что ты мнѣ другъ, и, можетъ быть, одного я и имѣть буду, котораго бы я столь много любилъ и почиталъ. Истинно, я бы показалъ тебѣ, что я теперь чувствую; въ сію минуту чувствую я, что горячность и сердечная нѣжность произвесть можетъ. Если мысли твои со мной одинаки, то пиши ко мнѣ то же, увѣряй меня, что я не ошибаюсь, и храни то, что я на вѣкъ хранить буду".

Одно письмо заканчивается стихами: "Adieu". Спать хочу.

"Слабъютъ мысли всь, объемлетъ чувства сонъ, Ты знаешь ли, кого на мысль представитъ онъ? Представитъ ту онъ мнь, кого люблю сердечно,—Тебя представитъ, я знаю то конечно. О сонъ, пріятный сонъ! Прелестныя мечты! Но ахъ! и на яву нейдешь изъ мыслей ты!"

Однимъ словомъ, въ этихъ письмахъ виденъ скорѣе мягкосердечный, нѣжный и тихій юноша, еще не совсѣмъ отдѣлившійся отъ семейной скорлупки...

Но вотъ мало-по-малу онъ входитъ во вкусъ петербургской жизни, привыкаетъ къ многолюдству и увеселеніямъ; самообладаніе и насмъшка возвращаются къ "злому и опасному мальчишкъ". Содержаніе и тонъ писемъ измъняются. Забыта московская погода и чирей на щекъ. "Объдалъ у меня кн. Козловскій, а послъ объда пріъхалъ кн. Вяземскій, Dmitrewski avec sa femme и посидъвъ, поъхали всъ во француз. комедію. Въ понедъльникъ объдалъ дома, а ввечеру до 4 heures j'étais au bal masqué. (Послъднія слова по французски по той же причинъ, по какой ниже стоитъ приписка: пе montrez vous mes lettres à mes parents). Проводя часто весь день на службъ, вечеромъ онъ въ гостяхъ, въ театръ, маскарадъ или читаетъ трагедіи, пишетъ сатиры, а передъ сномъ набрасываетъ для любимаго друга—сестры небрежный, но бойкій и остроумный отчетъ въ своихъ разнообразныхъ впечатлъніяхъ.

"Теперь шутить мыслей нѣтъ. Лишь только прочиталь новую трагедію французскую "Троянки". Слезы еще и теперь видны на глазахъ моихъ. Гекуба, лишающаяся дѣтей своихъ, возмутила духъ мой. Поликсена, ея дочь, умирая на гробѣ Ахиллесовомъ, поразила жалостью сердце мое, и отчаяніе Кассандры извлекло неволею изъ глазъ моихъ слезы. — Однако плюнемъ на нихъ. Стихотворецъ подобенъ попу, которому, живучи на погостѣ, всѣхъ не оплакать. Я самъ горю желаніемъ написать трагедію, и рукою моей погибнутъ по крайней мѣрѣ съ полдюжины героевъ, а если разсержусь, то и ни одного живаго человѣка на театрѣ не оставлю".

Какъ смѣлъ и твердъ былъ взглядъ на ложно классическую трагедію у этого юноши въ то время, когда едва основывался нашъ театръ и первыя трагедіи Сумарокова вызывали всеобщій восторгъ.

Но не одни литературныя впечатлѣнія вызывали его на сатиру и остроумныя замѣчанія. Въ слѣдующемъ (1765) году Фонвизинъ ѣздилъ въ Москву въ отпускъ. Едва вернувшись, онъ пишетъ сестрѣ большое письмо. Онъ недоволенъ Петербургомъ; все здѣсь его или смѣшитъ, или бѣситъ.

"Здѣсь люди стали совсѣмъ на себя непохожи: кого оставилъ я передъ отъѣздомъ моимъ дуракомъ, того нынѣ не только разумнымъ, да еще премудрымъ почитаютъ, только то нѣсколько утѣшаетъ, что тѣхъ самыхъ, которые имъ приписываютъ такую славу, оставилъ я передъ отъѣздомъ такими же дураками. Графа Б. засталъ я здѣсь въ покаянной, куда посаженъ онъ каяться въ томъ, что не поступалъ онъ по правиламъ здраваго разсудка, хотя никто не помнитъ того, чтобы какой нибудь родъ разсудка отягощалъ главу его сіятельства"; Дальше онъ передаетъ сестрѣ рядъ случаевъ изъ свѣтской жизни, и надобно видѣть, какой холодной ироніей проникнутъ его разсказъ.

Въ этомъ году Фонвизинъ работалъ надъ своимъ "Бригадиромъ", особенно ревностно принимаясь за него, когда прівзжалъ въ Москву повидаться съ родными. Это и понятно: значительная часть типовъ комедіи тъсно связана съ Москвой. Мы видъли, что Бригадирша списана была съ одной московской знакомой Фонвизина. Совътникъ "еще до совътничества въ Москвъ ослъпъ въ коллегіи"—мо-

жеть быть, въ той самой ревизіонъ-коллегіи, въ числъ сослуживцевъ своего отца видълъ Фонвизинъ этого совътника, который "ослъпши", очевидно, иначе смотрълъ на сахарную голову, чъмъ Иванъ Андреевичъ. Наконецъ Бригадировъ тоже было особенно удобно наблюдать въ Москвъ. Извъстно, что при Екатеринъ ежегодно изъ гвардіи выпускалось въ отставку по 12 капитановъ съ производствомъ въ бригадиры. Въроятно, этимъ освобождали гвардію отъ неспособныхъ воиновъ, не имѣвшихъ никакихъ шансовъ на дальнъйшее возвышение по службъ. Эти 12 бригадировъ считали себя совершенно довольными оказаннымъ почетомъ и обыкновенно поселялись въ Москвъ, гдъ ихъ такъ и звали "дюжинными". (Не имъ ли обязанъ своимъ названіемъ Бригадирскій пер. въ Москвъ около Нъмецкой улицы, и не они ли были первыми виновниками разделенія людей на фожинных и недожинных в?) Что касается типовъ совътницы и Иванушки, то они основаны, въроятно, главнымъ образомъ на петербургскихъ наблюденіяхъ Фонвизина. Обиліе въ петербургскомъ обществ' такихъ личностей, глядя на которыя, Фонвизинъ долженъ былъ припоминать Гольбергову басню "Свинья и петиметръ", подтверждается всъми извъстіями того времени. Въ 1765 г. нъсколько разъ шла на петербургскомъ театръ переведенная начальникомъ Фонвизина, Елагинымъ комедія Гольберга, "Русскій Французъ" (Jean de France), про которую Драматическій Словарь 1787 года говоритъ: "авторъ старался показать своимъ соотечественникамъ слабость нѣкоторыхъ отдовъ и матерей и развращение дътей, кои къ сожальню нашему будучи въ чужихъ краяхъ, возвращаются подобными персонажу Жана, не обретя ничего кромъ тщеславія и нетерпънія своего языка". Воспитатель Цесаревича Павла, Порошинъ, сохранилъ намъ слъдующій отзывъ императрицы Екатерины объ этой же комедіи. "Государыня очень изволила хвалить комедію и говорить, что она развъ тъмъ только можеть не нравиться, кои въ ней себя тронутыми найдуть; что въ ней все такія правды, коихъ оспорить неможно, что переводъ весьма вольной и смълой и приведенъ на нашъ обычай весьма удачно. Особливо Ея Величество чрезвычайно изволила смъяться, какъ кухарка затянула французскую пъсню, а французскій Иванушка такъ тъмъ быль тронутъ, что въ слезахъ паль на колъни".

Всѣ эти впечатлънія не проходили, конечно, безслъдно для Фонвизина, и въ то время, какъ общество наканунъ сатиры Всякой Всячины и Трутня начинало узнавать свои черты подъ чужеземной маской "датскаго француза", въ головъ Фонвизина зрълъ уже образъ "Русскаго Иванушки".

Конечно, въ Москвъ же и въ деревнъ вблизи Москвы (у Фонвизиныхъ было имѣнье) собрана была большая часть матеріаловъ и для "Недоросля", которому однако предстояло появиться лишь 15 льть спустя. "Недоросль", кромь мастерской картины нравовь, глубже, чемъ Бригадиръ, ставилъ вопросъ о воспитании и опредедялъ довольно полно идеалы Фонвизина. Въ концѣ 60-хъ и въ началь 70-хъ годовъ идеалы Фонвизина, его нравственныя и общественныя понятія впервые выяснялись и устанавливались по м'тр' того, какъ петербургская жизнь и быстрые служебные успъхи втягивали его въ самый центръ придворной жизни, заставляя участвовать и въ блестящей, праздничной ея сторонъ, и еще болье въ дъловыхъ, государственныхъ и дипломатическихъ сношеніяхъ. Ему постоянно приходилось видъть всъхъ дъятелей Екатерининскаго царствованія и наблюдать придворные нравы. Въ своихъ начальникахъ онъ не имълъ повода разочаровываться: объ Елагинъ онъ даеть отзывь, характерный для него самого. "Иванъ Перфильевичъ имъетъ по природъ доброе сердце и сдълалъ себъ правила честнаго человъка, которыя столь свято наблюдаетъ, что не только здесь въ городе отъ своихъ, но и отъ всехъ чужестранныхъ имя Елагина произносится съ идеею честнаго человъка. Онъ очень много любитъ свою надію". Последній начальникъ Фонвизина, гр. Н. Панинъ былъ въ его глазахъ идеаломъ истинно-русскаго человъка, честнаго, полнаго достоинства, мудраго государственнаго дъятеля. Но гораздо чаще великосвътская жизнь давала чуткому нравственно человъку поводъ къ грустнымъ размышленіямъ на тему объ истинномъ благородствъ, и не всегда лишь холодная язвительная насмѣшка кривила губы нашего сатирика: горькій подчасъ осадокъ оставляла по себъ окружающая жизнь. Фонвизинъ пишетъ отцу: "Къ пользъ человъческаго рода каждую недълю дають здъсь по трагической или комической штукъ. Льются слезы о несчастіи театральнаго героя, а бъдный Ч., который несчастливъ не на шутку, забыть, да и помнить о немъ не велять. — Воть какъ въ свътъ дъла идутъ! Я истинно получилъ ужасное омерзеніе ко всъмъ вздорамъ, въ которыхъ нынъшняго свъта люди главное свое удовольствіе полагаютъ". И дальше: "гр. Воронцовъ очень меня приласкалъ, да и немудрено. Когда большіе бояре держатся въ черномъ тълъ, тогда они всего любезнъе на свътъ; а какъ скоро изъ него выходятъ, то всъхъ людей становятъ прахомъ передъ собою, и думаютъ, что царствію ихъ не будетъ конца".

Позднѣе, служа у Панина и привязавшись къ нему, онъ скорбить объ интригахъ противъ него. "Развращенность здѣшнюю описывать излишне. Ни въ какомъ скаредномъ приказѣ нѣтъ такихъ стряпческихъ интригъ, какія у насъ всеминутно происходятъ, все вертится надъ бѣднымъ моимъ графомъ, котораго терпѣнію, кажется, конца не будетъ". Раздумывая о томъ, какова будетъ его собственная участь въ случаѣ немилости Панина, Фонвизинъ прибавляетъ: "во всякомъ случаѣ я на Бога положился, а наблюдаю того только, чтобъ жить и умереть честнымъ человѣкомъ". При видѣ интригъ, своекорыстія и пресмыкательства въ нашемъ сатирикѣ крѣпнутъ идеалы чести, независимости, благородства.

Такъ онъ живетъ въ Петербургѣ до 1777 года, — то впадаетъ въ скорбное огорченіе при встрѣчѣ съ уродливостями жизни, и тогда трогательно описываетъ въ своемъ "Каллисеенѣ" гибель правдиваго философа при испорченномъ дворѣ Александра Македонскаго, — то даетъ волю своему сатирическому уму, язвительно издѣвается надъ человѣческой подлостью и глупостью, то наконецъ сыплетъ остротами среди знакомыхъ и на литературныхъ спорахъ съ В. Майковымъ или Херасковымъ въ домѣ Мятлевыхъ.

Въ 1777 году Фонвизинъ ѣдетъ во Францію, а нѣсколько лѣтъ спустя путешествуетъ по Италіи. Заграничныя письма его къ сестрѣ и къ П. И. Панину, полныя живаго интереса, отражаютъ часто очень ярко его характеръ. За этими письмами признана репутація односторонней, пристрастной и рѣзко несправедливой характеристики европейской, особенно французской жизни. Такая репутація справедлива только отчасти. Прежде всего Фонвизинъ ѣхалъ за-границу съ предвзятымъ мнѣніемъ. По разсказамъ всѣхъ ѣздившихъ туда онъ представлялъ себѣ Францію и вообще Европу

чуть не земнымъ раемъ. Недовольный многимъ на родинъ, онъ мечталь встрътить идеальный общественный быть во Франціи; въ этомъ утверждали его сочиненія Вольтера и др. писателей, особенно Руссо, которыхъ онъ прилежно изучалъ въ Петербургъ и мньных которых заставили его заочно уважать этихъ философовъ. Затьмъ Фонвизинъ былъ не Карамзинъ, который могъ возить съ собою по Европ'в восторженное настроеніе и часто вид'ять везд'я только собственное душевное состояніе; сильный и трезвый умъ быстро заставилъ Фонвизина бросить воздушные замки, показавъ ему тъневыя стороны французскаго общества, которое тогда страдало многими серьезными недугами и какъ разъ готовилось къ обновительному перевороту. Въковыя уродливости, которымъ скоро предстояло исчезнуть, ръзко выдълялись въ жизни общества для всякаго внимательнаго наблюдателя. А Фонвизинъ прилагалъ старанія, чтобы основательно познакомиться съ чужой жизнью: во Франціи онъ нанимаетъ себ'ї учителей, изучаетъ подъ ихъ руководствомъ государственное устройство Франціи, слушаетъ лекціи по философіи, по физикъ, сталкивается съ выдающимися представителями литературы и свътскаго круга. Немудрено, что нашъ авторъ испыталъ много разочарованій. "Ни въ чемъ на свъть я такъ не ошибся, какъ въ мысляхъ своихъ о Франціи. Радуюсь сердечно, что я ее самъ видълъ... что не можетъ уже никто разсказами своими мить импозировать". И вотъ онъ передаетъ цълый рядъ неблагопріятныхъ сужденій своихъ о французскомъ народъ, его нравахъ, національномъ характеръ, учрежденіяхъ и т. д. Но это не огульное порицаніе: французы для него все же "нація просвъщеннъйшая и по справедливости сказать, челов колюбив в йшая , онъ вездв находить много "совершенно хорошаго", отмъчая лишь при этомъ, что рядомъ съ этимъ хорошимъ обыкновенно можно встрътить совершенно дурное. Общій выводъ его быль такой: "Я увидъль, что во всякой землъ худаго больше, нежели добраго, что умные люди вездъ ръдки, что дураковъ вездъ изобильно и, словомъ, что наша нація не хуже никоторой! "Однимъ словомъ, та же мысль, которую онъ выразилъ позднъе въ своихъ "Вопросахъ": "Какъ истребить два вреднъйшіе предразсудка: первый, будто у насъ все дурно, а въ чужихъ краяхъ все хорошо; второй, будто въ чужихъ краяхъ

все дурно, а у насъ все хорошо?" Правда, въ его отзывахъ о заграничной жизни иногда слышна неумъстная насмъшка или несправедливая, безпощадная ръзкость, которую оправдать ничъмъ невозможно, но нельзя забывать, что такіе отзывы, вытекая часто изъ минутнаго настроенія, свободно ложились на страницы интимной переписки, никогда не назначавшейся для чужихъ глазъ. Такова, напр., неумъстная шутливость въ описаніи епископскаго богослуженія въ Монпелье или паннихиды въ Страсбургь, о которой онъ пишетъ: "съ непривычки ихъ церемонія такъ смѣшна, что треснуть надобно". Природная смѣшливость, очевидно, была очень велика въ Фонвизинъ и онъ не всегда могъ ее сдерживать. Въ варшавскомъ театръ, по его словамъ, "играютъ изрядно, но польскій языкъ въ нашихъ ушахъ кажется такъ смѣшонъ и подлъ, что мы помираемъ со смѣху во всю пьесу". Чтобы видѣть, какъ сильно иногда вліяло на отзывы Фонвизина настроеніе, любопытно сравнить два описанія благословенія папою народа на Страстной недълъ. Къ Панину онъ пишетъ: "Четвергъ былъ день весьма тягостный для чужестранцевъ. Надлежало съ утра до вечера быть на ногахъ. Въ восемь часовъ по утру была объдня въ присутствіи папы. Потомъ папа изъ средняго окна показался стоящему на площади народу; сперва произнесъ онъ проклятіе намъ грѣшнымъ, т. е. всъмъ, непризнающимъ его въру за правую, а потомъ далъ народу благословеніе. Сей церемоніи помѣшала дождливая погода и площадь была довольно просторна". Въ описаніи сквозить какой-то брюзжащій тонъ: раннее вставанье и дождь какъ будто вселили въ автора недружелюбное отношение къ церемонии. Вотъ другое описаніе такой же церемоніи нъсколько дней позже-въ Свътлое воскресенье: "День быль прекрасный. Сверхъ того сія деремонія нигдъ такъ чувства тронуть не можетъ, какъ здъсь, ибо потребна къ тому площадь св. Петра, которой нигдъ подобной нътъ. Чрезвычайное ея пространство и великольпная колоннада, безчисленное множество народа, который, увидевъ папу, становится на колѣна, глубокое молчаніе передъ благословеньемъ, за которымъ тотчасъ слъдуетъ громъ пушекъ и звонъ колоколовъ, и самое дъйствіе, которое, благодаря богобоязливыхъ людей, имветъ въ себв нъчто почтенное и величественное - словомъ, все въ восхищеніе

приводитъ!"—Положительно, Фонвизинъ обладалъ художественной натурой, у которой были свои моменты каприза.

Что касается чрезмърной ръзкости, почти радости, съ которыми онъ высказываетъ иногда свои осужденія, то надо помнить, что Фонвизинъ былъ до глубины души русскимъ человъкомъ и горячимъ патріотомъ. Онъ вхалъ за-границу съ такимъ высокимъ понятіемъ объ Европъ и съ такимъ смиреннымъ чувствомъ ученика, что не могъ удержаться отъ радости, когда замъченный изъянъ чужой жизни позволяль его національному самолюбію поднять голову. Эта нотка звучить не разъ въ его письмахъ. То онъ радъ, увидавъ изъ путешествія, "что наша надія не хуже никоторой", то проводить параллель между нашимъ правосудіемъ и французскимъ и, признавая несправедливость того и другаго, силится утвердить за нашимъ сомнительное преимущество "болъе быстраго обиранія челобитчика", то съ самодовольнымъ смѣхомъ русскаго барина передаетъ сестръ о томъ, какъ скупо и "скаредно" живутъ, ъдятъ и пьютъ и одъваются за-границей даже знатные люди. Онъ страшно доволенъ, что своимъ костюмомъ и широкимъ образомъ жизни произвелъ впечатлъніе на парижанъ. "Горностаевая муфта моя прибавила мнъ много консидераціи. Beau blanc! всъ кричать единогласно. Всъ гладять очень бережно, чтобы не заворотить волоска. Всякій спрашиваеть о цінть. Я говорю 300 р. Parbleu! je croîs bien, всякій отвъчаеть; il n'y a rien de si beau que ça. Словомъ, каждый день комедія! Онъ не забыль пустить въ ходъ заграницей свои мистификаторскія наклонности и очень зло вышучиваетъ французовъ, на смъхъ разсказывая имъ совсъмъ несбыточныя и физически невозможныя дъла. "Ни одна душа однако жъ не усомнилась; только что дивятся". А воть образчикь другой, болье тонкой продълки. "Сколько разъ, имъя случай разговаривать съ отличными людьми, напр., о вольности, начиналъ я ръчь мою тъмъ, что сколько мнъ кажется, сіе первое право человъка во Франціи свято сохраняется; на что съ восторгомъ мнѣ отвѣчаютъ que le Français est né libre, что сіе нраво составляетъ истинное ихъ счастіе, что они помрутъ прежде, чъмъ потерпятъ мальйшее его нарушеніе. Выслушавь сіе, завожу я різчь о примізчаемыхъ мною неудобствахъ и нечувствительно открываю мысль мою, что

желательно бъ было, еслибъ вольность была у нихъ не пустое слово. Повърите ли, что тъ же самые люди, которые восхищались своей вольностью, тотъ же часъ отвъчають мнь: O! Monsieur, vousavez raison! Le Français est écrasé! Le Français est esclave. Γοворя сіе, впадають въ преужасный восторгь негодованія. Если сіе разнорѣчіе происходить отъ вѣжливости, то по крайней мѣрѣ не предполагаетъ большаго разума". Такъ платилъ нашъ русскій сатирикъ парижанамъ за ихъ самоувъренность и надутость міровымъ значеніемъ своей цивилизаціи и своего Парижа. Но нигдъ, можетъ быть, такъ не показался въ Фонвизинъ чисто-русскій человъкъ, какъ въ следующемъ случае, когда онъ ехалъ изъ Лейпцига въ Нюренбергъ на русскомъ извощикъ. Этотъ курьезный случай произошель такъ. Профессоръ Московскаго Университета Христіанъ Маттей прітхаль изъ Россіи въ Лейпцигь въ двухъ кибиткахъ на 8 лошадяхъ. Фонвизинъ обрадовался случаю отдохнуть отъ нъмецкихъ почтальоновъ и подрядилъ мужичковъ свезти его съ женой и прислугой въ Нюренбергъ. Наши православные, конечно, взялись и доставили благополучно, при чемъ борода кучера Калинина собирала около кареты Фонвизина множество народа: малые ребята бъгали за нимъ, какъ за чудомъ. Фонвизинъ не безъ сочувствія описываеть этого Калинина: "Онъ такъ золъ на нѣмцевъ и такую имбеть къ нимъ антипатію, что иногда мы, слыша его разсужденія, умирали со смітху. По его мнітнію, русских создаль Богъ, а нъмдевъ — чортъ. Онъ считаетъ ихъ наравнъ съ гадиною и думаетъ, что, раздавя нѣмца, Бога прогнѣвить нельзя. Впрочемъ, скажите ему за насъ спасибо: мы его усердіемъ чрезвычайно довольны". Калининъ могъ не считать нѣмца за человѣка, но какъ объяснить сочувственный тонъ Фонвизина? А это — тоже русская черта. Крайне ошибся бы тотъ, кто на основаніи вышеприведенныхъ словъ Фонвизина сделалъ бы нелестный выводъ о его отношеніи къ людямъ: иное д'вло — "красное словцо", иное дъло-жизнь. У насъ множество свидътельствъ тому, что Фонвизинъ замъчательно мягко и сердечно относился къ человъческой нуждъ и страданію, съ которыми сталкивался. Письма его полны трогательными разсказами о виденныхъ бедствіяхъ, о нищихъ, о больныхъ, или свъдъніями объ оказанной помощи. Отъ этого

Фонвизиныхъ знали за-границей вездъ, гдъ они прожили хоть два — три дня. "Римъ оставили мы съ огорченіемъ. Я и жена моя были любимы тамъ не только лучшими людьми, но и самымъ народомъ. Въ день нашего отъезда улица сперлась отъ множества людей. Здёсь въ Милане я получиль письмо изъ Рима отъ одного изъ лучшихъ художниковъ, который къ намъ каждый день хаживалъ и который былъ въ числъ нашихъ провожателей. Онъ описываетъ намъ, что народъ, по отъезде нашемъ, кричалъ намъ вслъдъ. " Въ Нюренбергъ, найдя много бъдныхъ художниковъ, онъ разыскиваетъ ихъ по чердакамъ и поддерживаетъ своими заказами. Острословіе уживалось въ немъ съ мягкосердечіемъ до самаго конца жизни. Въ 1787 году, уже разбитый параличемъ, истерзанный тълесно и душевно, Фонвизинъ ъдетъ въ Карлобадъ лъчиться. Ужасное состояніе не отняло у него ни остроумія, ни сердечности. Вотъ описаніе его остановки въ Калугъ. "Хозяйки мои звались Татьяна Петровна и Мареа Петровна. Меньшая-великая богомолка и во время нашей трапезы молилась за меня, громогласно вопія: Спаси его, Господи, отъ скорби, печали и отъ западныя смерти! Скорбь и печаль я весьма разумълъ, ибо въ Москвъ то и другое терпълъ до крайности, но западной смерти не понималь. По нъкоторомъ объяснении, нашель я, что Мареа Петровна въ словъ ошиблась и вмъсто отъ внезапной врала отъ западной смерти... Отобъдавъ, выъхали мы отъ этихъ калужскихъ дуръ". А затъмъ гдъ-то въ Германіи, на станціи, при перемънъ лошадей, встрътивъ бъдную параличную дъвушку, онъ останавливается, разспрашиваетъ ее о болъзни и готовъ везти съ собой въ Карлсбадъ, куда стремился для своего испъленія.

Замѣчательной натурой обладалъ Фонвизинъ: съ блестящимъ остроуміемъ и безпощадной ироніей разсудка соединялось у него горячее сердце и непосредственно-гуманное отношеніе къ людямъ, а чуткость ко всякому умственному или нравственному безобразію шли объ руку съ сильно развитымъ пониманіемъ художественной красоты. Съ нравственной стороны его личность высока и безупречна въ такой степени, въ какой мы не можемъ этого сказать о многихъ видныхъ дѣятеляхъ XVIII в. Талантъ его былъ великъ, служба его этимъ талантомъ на пользу общества была серьезна.

Фонвизинъ не былъ лишь остроумцемъ или пересмъшникомъ: "Бригадиръ", "Недорослъ", "Вопросы" и др. произведенія его будили мысль, заставляли людей задумывяться надъ жизнью и двигали ихъ къ улучшенію, къ прогрессу. Съ именемъ Фонвизина навъкъ останутся связаны слова Пушкина:

... Въ стары годы, Сатиры смълой властелинъ, Блисталъ Фонвизинъ, другъ свободы.



C. T. AKCAKOBЪ.

Цълое стольтіе отдъляеть нась оть дня рожденія Сергья Тимоееевича Аксакова, память котораго чествуемъ мы сегодня. Этотъ замѣчательный по оригинальности и силь своего дарованія писатель родился еще въ царствование императрицы Екатерины II, при жизни Фонвизина; онъ былъ современникомъ и хорошимъ знакомымъ Державина, находился въ дружескихъ отношеніяхъ съ адмираломъ Шишковымъ и раздълялъ многія изъ его воззрѣній. И въ то же время Сергъй Тимонеевичъ Аксаковъ считается однимъ изъ даровитъйшихъ представителей такъ называемой натуральной школы, явившейся подъ вліяніемъ литературной дівтельности Гоголя. Первый трудъ, доставившій Аксакову литературную изв'єстность, — "Записки объ уженьи рыбы", — появился въ 1847 году. Это былъ замъчательный годъ въ исторіи русской литературы. Имъ можно обозначить начинающійся расцвъть натуральной школы. Десять лътъ прошло уже со смерти Пушкина, Гоголь написалъ уже всъ свои десять чтеній.

Digitized by Google

совершеннъйшія произведенія. И вотъ тотъ же 1847 годъ, въ которомъ вышла въ свътъ "Переписка съ друзьями" Гоголя, предвъщавшая прекращеніе художественной дъятельности великаго русскаго поэта, этотъ же годъ ознаменованъ появленіемъ первыхъ произведеній многихъ лучшихъ писателей сороковыхъ годовъ. Правда, 19-лътній Левъ Толстой еще не начиналь своей литературной дъятельности, но только годомъ раньше появилось первое произведение Достоевского и первый разсказъ изъ народной жизни Григоровича, а въ самый 1847 годъ появились новые таланты, давшіе на долгое время впередъ направленіе русской литературъ. Къ этому году относятся первыя произведенія Гончарова, Островскаго, Салтыкова, Писемскаго, первые разсказы изъ "Записокъ Охотника" Тургенева. И вотъ среди этой пылкой, энергичной, одаренной замъчательными талантами молодежи, которой суждено было влить новыя жизненныя силы въ русскую литературу, изъ среды которой старшему, за исключеніемъ Гончарова, не было еще 30 лътъ, появился маститый, убъленный съдинами, 56 лътній старецъ С. Т. Аксаковъ. Онъ выступилъ съ книгой, имъвшей скромное и мало значительное название: "Записки объ уженьи рыбы". Книга была, повидимому, назначена только для спеціалистовъ, охотниковъ до рыбной ловли. Въ ней подробно разсказывалось, какъ надо ловить рыбу, какъ выбирать удочки и т. п., описывались разныя породы рыбъ, ихъ образъ жизни, указывалось, гдф и когда лучше всего можно наловить тъхъ или другихъ рыбъ. Несмотря на то, книга имъла большой успъхъ вообще среди образованнаго общества. На нее обратили вниманіе. Имя автора стало произноноситься съ уваженіемъ. Ободренный и одушевленный успъхомъ своего сочиненія, С. Т. Аксаковъ принимается за составленіе другихъ книгъ съ тъмъ же, повидимому, спеціальнымъ характеромъ. Въ 1852 году являются въ свътъ "Записки ружейнаго охотника Оренбургской губерніи", въ 1855- "Разсказы и воспоминанія охотника о разныхъ охотахъ". Эти новыя сочиненія Аксакова имъли такой же успъхъ, какъ и первая его книга. Наконецъ, въ 1856 году вышло въ свътъ задолго до того подготовлявшееся его главное сочиненіе: "Семейная хроника", а два года спустя, "Дътскіе годы Багрова внука". Эти сочиненія, представлявшія его семейныя и

личныя воспоминанія, имъли колоссальный успъхъ. Всъ журналы, всъ критики, безъ различія взглядовъ, убъжденій и направленій, признали эти сочиненія важнымъ вкладомъ въ русскую литературу. Съ этихъ поръ имя С. Т. Аксакова было увъковъчено въ исторіи русской словесности. Уже эти краткія замъчанія о жизни и дьятельности Аксакова указывають на высшей степени своеобразный характеръ мъста, занимаемаго имъ въ нашей литературъ. Вполнъ ясно и опредъленно вырисовываются два вопроса, которые имъютъ наиболъе существенное значение для пониманія и оцънки таланта Аксакова: 1) какимъ образомъ онъ, родившійся при императрицъ Екатеринъ II, другъ и сторонникъ Шишкова, послъдователь ложноклассической школы, могь явиться 56 лать, съ такой силой и свъжестью таланта, представителемъ натуральной школы, развившейся подъ вліяніемъ Гоголя? и зат'ємъ 2) какъ могъ онъ пріобръсти такое почетное мъсто въ литературъ, разсказывая только о своихъ воспоминаніяхъ да о такихъ, повидимому, мало-интересныхъ предметахъ, какъ уженье рыбы и ружейная охота? Чтобы отвътить на первый вопросъ, нужно познакомиться съ нъкоторыми данными изъ жизни Аксакова; чтобы отвътить на второй, надо сдълать общую характеристику таланта Аксакова, опредълить существенные элементы его литературнаго творчества.

Несложна и небогата внѣшними событіями и яркими фактами жизнь Аксакова. Родился онъ въ 1791 году въ городѣ Уфѣ Оренбургской губерніи. Дѣтство свое до восьмилѣтняго возраста провель онъ большею частью въ деревнѣ среди богатой природы Оренбургскаго края. Онъ родился мальчикомъ крайне болѣзненнымъ и нервнымъ. На второмъ году онъ перенесъ тяжелую болѣзнь, которая еще болѣе расшатала его и безъ того не крѣпкіе нервы. Болѣзнь была странная, и выздоровленіе мальчика было чудомъ по признанію самихъ докторовъ, не знавшихъ, какъ приступить къ ея лѣченію. Домашніе уже не чаяли видѣть его живымъ. "Покорись волѣ Божіей", говорили они матери: "положи дитя подъ образа, затепли свѣчку и дай его ангельской душенькѣ съ покоемъ выйти изъ тѣла". "Но съ гнѣвомъ встрѣчала такія рѣчи моя мать", разсказываетъ Аксаковъ: "и отвѣчала, что покуда искра жизни тлѣется во мнѣ, она не перестанетъ все дѣлать для

моего спасенія, — и снова клала меня безчувственнаго, въ кръпительную ванну, вливала въ ротъ рейнвейну или бульону, цълые часы растирала мит грудь и спину голыми руками, а если и это не помогало, то наполняла легкія мои своимъ дыханіемъ, — и я послъ глубокаго вздоха, начиналъ дышать сильнъе, какъ будто просыпался къ жизни". "Замътивъ, что дорога какъ будто для меня полезна", — продолжаеть Аксаковъ: "мать ѣздила со мной безпрестанно". Однажды дорогой "я почувствоваль себя такъ дурно, такъ ослабълъ, что принуждены были остановиться: вынесли меня изъ кареты, постлали мнъ постель въ высокой травъ лъсной поляны, въ тъни деревьевъ, и положили меня, почти безжизненнаго". "Вдругъ я точно проснулся и почувствовалъ себя лучше, кринче обыкновеннаго. Лись, тинь, цвиты, ароматный воздухъ такъ мнв понравились, что я упросиль не трогать меня съ мъста. Такъ и простояли мы тутъ до вечера. На другое утро я почувствоваль себя свъжье и лучше противъ обыкновеннаго". Такъ миновалъ кризисъ болъзни и началось выздоровленіе. Мы съ намъреніемъ остановились такъ подробно на бользни Аксакова. Эта бользнь служить какъ-бы прологомъ, объясняющимъ все дальнъйшее развитіе мальчика. Выздоровленіе свое, свое возвращеніе къ жизни Аксаковъ приписываетъ самоотверженной любви матери, ея неусыпнымъ заботамъ и попеченіямъ, и животворной силъ природы. "Моя мать не давала потухнуть догоравшему свътильнику жизни; она питала его магнетическимъ изліяніемъ собственной жизни, собственнаго дыханія, а двізнадцати часовое лежаніе въ травъ на лъсной полянъ дало первый благотворный толчокъ моему разслабленному тълесному организму". Мать и природа были важнъйшими факторами въ развитіи ребенка. Прирожденная нервность ребенка, развитая бользнью, получала новую пищу въ страстной, безумной любви матери, а отсутствее сверстниковъ, одиночество сблизили его съ природой, заставили полюбить ее и развили въ немъ ту впечатлительность къ красотамъ природы, то замъчательное знаніе всъхъ ея явленій, которымъ мы удивляемся уже въ произ-· веденіяхъ старца-писателя.

Въ первые годы послъ этой бользни нервность ребенка дошла до крайней степени, до бользненности. Съ одной стороны она выража-

лась въ крайней чувствительности ко всякому страдающему существу: плачь больной сестры, жалобный визгь слепого щенка и т. п. раздражали и волновали его, доводили до слезъ, почти до изступленія. Съ другой стороны, подъ вліяніемъ сказокъ няни, развилась необыкновенно боязнь домовыхъ, мертвецовъ, привидѣній. Мальчикъ боялся темныхъ комнатъ, а одинъ разъ даже упалъ въ обморокъ, вообразивъ, что видитъ тѣнь умершаго дѣдушки. Въ скоромъ времени Аксаковъ перевхалъ на житье въ имвнье въ Оренбургской губ. Хотя нервы его и укръпились нъсколько, но полнаго равновъсія нормальнаго человъка съ здоровыми нервами Аксакову никогда не удалось достигнуть. Нервная впечатлительность, восторженность, страстность увлеченій характеризують его въ теченіе всей его долгой жизни. До восьми лътъ, т. е. до самаго поступленія въ гимназію, провель Аксаковь большею частью въ деревнъ, до самозабвенья увлекаясь и рыбной ловлей, и всякими охотами, и наслаждаясь красотами роскошной Оренбургской природы. Страстно привязанная къ сыну мать ревновала его къ его увлеченіямъ, держала себя съ нимъ, какъ съ большимъ, повъряла свои секреты, совътовалась. Это содъйствовало преждевременному развитію вдумчиваго мальчика. Къ этому присоединилось еще и чтеніе. Мальчикъ увлекался сочиненіями Сумарокова и "Россіядой" Хераскова. Самымъ любимымъ его дъломъ было читать вслухъ "Россіяду". Художническая натура Аксакова уже начинала сказываться въ его отношеніи къ чтенію. "Я обыкновенно читаль съ такимъ горячимъ сочувствіемъ", разсказываетъ онъ: "воображеніе мое такъ живо воспроизводило лица любимыхъ моихъ героевъ, что я какъ будто видълъ и зналъ ихъ давно; я дорисовывалъ ихъ образы, дополнялъ ихъ жизнь и съ увлеченіемъ описываль ихъ наружность; я подробно разсказываль, что они дълали передъ сраженіемь и послѣ сраженія, какъ совътовался съ ними царь, какъ благодарилъ ихъ за храбрые подвиги и пр. " Мать смъялась; а отецъ удивлялся и одинъ разъ сказаль: "откуда это все у тебя берется? ты не сдълайся лгунишкой".

Въ такой средъ, подъ вліяніемъ матери, природы и чтенія, проходила жизнь нервнаго, впечатлительнаго мальчика, росшаго одиноко, безъ товарищей и сверстниковъ, до поступленія его въгимназію. Поступленіе въ гимназію было важнымъ событіемъ въ

жизни мальчика: ему приходилось попасть совстмъ въ другую среду, жить другими впечатлъніями, лишиться на время вліянія матери. Слабый организмъ мальчика не перенесъ такой ръзкой перемѣны; сперва онъ тяжело заболѣлъ, вышелъ изъ гимназіи, но послѣ привыкъ къ новой жизни. Въ этой жизни его встрѣтило новое вліяніе умнаго, талантливаго, хотя и односторонняго педагога Карташевскаго, взявшагося следить за воспитаниемъ Аксакова. Карташевскій быль врагь вводимыхь тогда Карамзинымъ преобразованій въ русской литературь. Его вліянію въ этомъ отношеніи, конечно, подпалъ и Аксаковъ, и безъ того увлекавшійся ложноклассическими произведеніями, съ восторгомъ и наслажденіемъ декламировавшій стихи Хераскова. Гимназія, въ которой учился Аксаковъ, находилась въ Казани, гдъ былъ въ то время театръ. Однажды его дядя, пріфхавши въ Казань, свель мальчика въ этотъ театръ. Это было едва-ли не важнъйшимъ событіемъ его гимназической жизни. Впечатлительный, склонный къ страстнымъ увлеченіямь, да къ тому же самь любившій декламировать стихи, мальчикъ увлекся театромъ до самозабвенія. Театръ поразиль его воображеніе. Ученье пошло плохо. Въ университетъ, который тогда только что открылся въ Казани, Аксаковъ также больше занимался театромъ, устройствомъ любительскихъ спектаклей, на которыхъ исполнялъ главныя роли, выработкой правильной декламаціи и т. п., чемъ лекціями. Въ 1807 году Аксаковъ вышелъ изъ университета. Ему выдали аттестать, въ которомъ, по его собственному признанію, прописаны были "такія науки, которыя онъ зналъ только по наслышкъ и какихъ въ университетъ еще не преподавали". Увлеченія, которымъ не могла противиться его страстная натура, не могли выработать въ немъ твердаго, последовательнаго характера. Преимуществомъ его художнической натуры была способность бурно увлекаться всёмъ дёйствительно прекраснымъ и величественнымъ. Но эта же впечатлительность, отзывчивость натуры были причиной того, что его гимназическіе и университетскіе годы не дали ему прочныхъ, солидныхъ, систематическихъ знаній, которыя достигаются только упорнымъ, неуклоннымъ трудомъ, къ которому не была способна его натура, безпрерывно переходившая отъ одного увлеченія къ другому.

Окончивъ курсъ въ университетъ, восторженный юноша, не воспитавшій въ себ'є ни глубокой любви къ наук'є, ни серьезныхъ стремленій къ общественной дъятельности, весь поглощенный страстью къ театру, поступаетъ въ Петербургъ на службу переводчикомъ въ коммиссію составленія законовъ. Но служба была не по душ'т нашему театралу. Онъ завелъ обширныя знакомства въ театральномъ мірѣ, цѣлые дни проводилъ съ актерами. Служба скоро наскучила ему. Какъ прежде ученье, такъ теперь служба казалась ему монотоннымъ, утомительнымъ занятіемъ, не дававшимъ пищи его страстной, порывистой натуръ. Такъ какъ онъ не быль хорошимъ сельскимъ хозяиномъ, для чего также требуется упорный и постоянный трудъ, онъ принужденъ былъ спустя нѣкоторое время, уже послъ женитьбы, опять поступить на службу для поправленія разстроенныхъ своихъ средствъ сперва въ цензуру, затъмъ директоромъ въ Константиновскій Межевой Институтъ въ Москвъ. Но служба утомляла его, и онъ, наконецъ, 48 лътъ отъ роду, навсегда оставиль ее и вышель въ отставку. Театральныя увлеченія Аксакова въ это время отступили на задній планъ. Онъ теперь со всею страстью своей пылкой и не охлажденной годами души увлекался славянофильскими идеями своего сына Константина и новой русской литературой, съ главнымъ представителемъ которой Гоголемъ онъ находился въ тесныхъ дружескихъ отношеніяхъ. Вліяніе сына съ его глубокими, искренними убъжденіями, вліяніе Гоголя преобразили Аксакова, изм'тнили вст его литературные вкусы. Гоголь представлялся ему недосягаемымъ образцомъ совершенства. Вліяніе политических убъжденій Константина не было глубоко, но вліяніе Гоголя сказалось глубокими следами въ сочиненіяхъ С. Т. Аксакова. Онъ страстно предается литературнымъ занятіямъ. Неожиданный успъхъ перваго крупнаго его сочиненія, "Записокъ объ уженіи рыбы", въ обществъ, одобреніе Гоголя и сыновей одушевили юнаго душой старца, и изъ-подъ пера его стали выливаться одно за другимъ произведенія, обогатившія русскую литературу новымъ, замъчательнымъ и своеобразнымъ талантомъ. Съ тъхъ поръ уже до самой своей смерти, послъдовавшей въ 1859 году, Аксаковъ не оставлялъ литературной дъятельности.

Теперь познакомившись въ общихт, чертахъ съ жизнью Акса-

кова, мы имъемъ возможность дать точный и вполнъ опредъленный отвътъ на первый изъ поставленныхъ въ началъ лекціи вопросовъ: какимъ образомъ Аксаковъ, родившійся еще при императрицъ Екатеринъ II, воспитанный на образцахъ ложно-классической школы, могъ явиться, 56 льтъ, съ такой силой и свъжестью таланта, представителемъ натуральной школы, явившейся подъ вліяніемъ Гоголя? Мы видимъ, что это была натура крайне впечатлительная, страстная. Увлеченія легко овладъвали этой отзывчивой на все прекрасное натурой, но эти же увлеченія препятствовали развитію въ Аксаковъ твердаго, послъдовательнаго характера и глубокихъ убъжденій какъ въ области политической и общественной жизни, такъ точно и въ области чисто-литературной. Онъ не былъ убъжденнымъ сторонникомъ ложнаго классицизма, хотя и восхищался тъмъ, что находилъ тамъ прекраснаго и талантливаго. Будучи отъ природы чрезвычайно нервнымъ и впечатлительнымъ, онъ сохраниль эту отзывчивость, эту свъжесть души до глубокой старости, и переходя отъ одного увлеченія къ другому, онъ встрѣтился, наконецъ, съ Гоголемъ и его исполненными художественной правды сочиненіями. Эта правда поразила, очаровала, увлекла его и изъ глубины его старческой души вызвала новое, самое могучее и высокое изъ всъхъ его многочисленныхъ увлеченій. Это было, говорить его біографъ, "какое - то особое благоговъніе, поклоненіе генію, доходящее, такъ сказать, до идолопоклонства, поклоненіе, исключавшее всякую спокойную критику Гоголя" \*). Это увлеченіе Гоголемъ уяснило Аксакову задачи литературы, пробудило дремлющія въ немъ творческія силы и сдёлало его однимъ изъ видныхъ представителей новой натуральной школы.

Если разсмотрѣніе жизни и характера Аксакова даетъ намъ вполнѣ опредѣленное объясненіе его литературнаго направленія, то для объясненія успѣха Аксакова необходимо поближе разсмотрѣть самый характеръ его таланта. И такъ, возвратимся ко второму изъ поставленныхъ выше вопросовъ: какъ могъ Аксаковъ пріобрѣсти такое почетное мѣсто въ русской литературѣ, разсказывая только о своихъ воспоминаніяхъ да о такихъ, повидимому, мало интере-

<sup>\*)</sup> См. "С. Т. Аксаковъ" В. П. Острогорскаго. Спб. 1891.

сныхъ предметахъ, какъ уженье рыбы и ружейная охота? Чтобы отвътить на этотъ вопросъ, опредълимъ существенные элементы, или, какъ иногда говорятъ, стихіи его литературнаго творчества\*).

Въ произведеніяхъ С. Т. Аксакова насъ прежде всего привлекаетъ языкъ, которымъ они написаны. "Это настоящая русская рѣчь, замѣчаетъ Тургеневъ \*\*), добродушная и прямая, гибкая и ловкая, ничего нътъ вычурнаго и ничего лишняго, ничего напряженнаго и ничего вялаго — свобода и точность выраженія одинаково замъчательны". "Въ языкъ Аксаковъ едва ли имъетъ соперника по върности и отчетливости выраженія и по обороту вполнъ русскому и живому", замѣчаетъ съ своей стороны Хомяковъ: "какъ нестерпимо чувствовать, что перепутываешь имена и называешь одно лицо именемъ другого, какъ невольно роешься въ памяти, чтобы отыскать собственное название предмета, которое на время забыль, такъ для Аксакова было нестерпимо употребить невърное слово или прилагательное, несвойственное предмету и не выражающее его. Онъ чувствоваль невърность выраженія, какъ какую-то неправду въ отношении къ своему собственному впечатлънію, и успокоивался только тогда, когда находиль настоящее слово. Разумъется, онъ находилъ его легко, потому что самое требование возникало изъ ясности чувства и изъ сознанія словеснаго богатства. Эта строгость къ собственному слову и следовательно къ собственной мысли давала всъмъ его разсказамъ, всъмъ его описаніямъ неподражаемую ясность и наглядность, а картинамъ природы такую върность красокъ и выпуклость очертаній, какой не встрътишь ни у кого другого. Едва-ли Гоголь не первый призналь это достоинство и восхищался имъ, прослушавъ первыя еще не напечатанныя охотничьи воспоминанія Аксакова".

Но языкъ писателя есть выражение его личности. Поэтому мало охарактеризировать языкъ Аксакова только со стороны его ясности, точности и народности; надо прибавить, что это языкъ человъка, одушевленнаго любовью къ природъ, доходящей почти

<sup>\*)</sup> Впервые полная характеристика таланта С. Т. Аксакова и указаніе существенныхъ элементовъ его творчества появились въ статьъ А. С. Хомякова ("Русская Бесъда", 1859 г., № 3).

<sup>\*\*)</sup> Сочиненія, Х, 351-366 ст.

до обожанія, человъка, знающаго и понимающаго всъ тончайшіе оттънки различныхъ ея явленій. Тонкое знаніе природы и страстная любовь къ ней являются второй стихіей литературнаго творчества Аксакова, проникающей всъ его произведенія и особенно ярко сказавшейся въ его охотничьихъ воспоминаніяхъ. Припомните чудныя, поэтическія описанія береговъ Оки и Дёмы, припомните знаменитый Бугурусланъ съ его роскошной уремой, и вы поймете, что такія описанія могъ создать только челов'єкъ, глубоко чувствующій красоты природы. Припомните, напр., описаніе первой весны, встръченной имъ въ Багровъ, и вы поймете, до какихъ размівровь доходила любовь къ природів въ этой страстной, до самозабвенія увлекающейся натуръ. "Я казался, я долженъ былъ казаться какимъ-то полоумнымъ, помѣшаннымъ; глаза у меня были дикіе; я ничего не видълъ, ничего не слышалъ, что со мной говорили. Я держался за руку отца, пристально смотрълъ ему въ глаза и съ нимъ только могъ говорить и только о томъ, что мы сейчасъ видъли. Мать сердилась и грозила, что не будетъ пускать меня, если я не образумлюсь и не выброшу сейчасъ изъ головы куликовъ и утокъ. Боже мой! Да развъ можно было это сдълать!" Или, напр., припомните, какъ онъ описываетъ свое возвращение съ Евсеичемъ съ рыбной ловли: "Мы шли и оба кричали, перебивая другь друга своими разсказами, даже останавливались иногда, ставили ведро на землю и доканчивали какое-нибудь горячее воспоминаніе: какъ тронуло поплавокъ, какъ его утащило, какъ упираласьили какъ сорвалась рыба; потомъ снова хватались за ведро и спъшили домой." И такое страстное отношение къ разнымъ охотамъ сохранялъ Аксаковъ до старости. И это не былъ охотникъ, исключительно преданный, какъ это обыкновенно бываетъ, одной какой-нибудь охотъ. Припомните, съ какимъ увлеченіемъ предавался онъ, во время студенчества, собиранію бабочекъ; припомните, что уже на старости лътъ онъ велъ дневникъ, въ который записываль, сколько какихъ грибовъ набраль онъ въ извъстный день, и куда срисовываль наиболъе замъчательные грибы. Аксаковъ признается, что онъ не понимаетъ охотниковъ, интересующихся только однимъ родомъ охоты и съ презрѣніемъ относящихся къ другимъ. "Всъ разнородные охотники, говоритъ онъ, должны по-

нимать другь друга: ибо охота, сближая ихъ съ природою, должна сближать между собою. "Именно, въ сближеніи съ природою онъ и видълъ главное удовольствіе всякой охоты. Посмотрите, какъ онъ описываетъ наслажденія, которыя долженъ испытывать рыболовъ: "на зеленомъ, цвътущемъ берегу, надъ темною глубью ръки или озера, въ тъни кустовъ, подъ шатромъ исполинскаго осокоря или кудрявой ольхи, тихо трепещущей своими листьями въ свътломъ зеркалъ воды, на которомъ колеблются или неподвижно лежать поплавки ваши, - улягутся мнимыя страсти, утихнуть мнимыя бури, разсыплются самолюбивыя мечты, разлетятся несбыточныя надежды. Природа вступить въ въчныя права свои, вы услышите ея голосъ, заглушенный на время суетней, хлопотней, смѣхомъ, крикомъ и всею пошлостью человъческой ръчи. И Аксакову удалось подслушать этотъ въчный голосъ природы. Онъ неумолчно звучить въ его разсказахъ и его тихой, таинственной поэзіей очаровывается воображение читателя. Въ этомъ тайна впечатления, производимаго его, повидимому, спеціальными охотничьими воспоминаніями. Первостепенный художникъ слова, Аксаковъ умълъ передавать съ поразительной ясностью свою любовь, свое пониманіе природы. "Гремите, не сходя съ мъста, всъми громами риторики", говоритъ Тургеневъ: "вамъ большаго труда это не будетъ стоить; попробуйте понять и выразить, что происходить хотя бы въ птиць, которая смолкаетъ передъ дождемъ, и вы увидите, какъ это не легко." Эти трудности пониманія и выраженія не существовали для Аксакова. Поэтому впечатление его охотничьих воспоминаній было трогательно. "Въ птицахъ у Сергвя Тимоееевича, говорилъ Гоголь, болъе жизни, чъмъ въ моихъ людяхъ." \*) "Вы будете смъяться", писаль въ одномъ изъ своихъ писемъ Тургеневъ: "но я васъ увъряю, что когда я прочель, напр., статью о тетеревъ, мнъ, право, показалось, что лучше тетерева (жить невозможно... Если бъ тетеревъ могъ разсказать о себъ, онъ бы, я въ томъ увъренъ, ни слова не прибавилъ къ тому, что намъ повъдалъ о немъ Аксаковъ."

Въ творческомъ духъ художника, возводящемъ "въ перлъ со-

<sup>\*)</sup> Свидътельство Шевырева. Русская Бесъда, 1858 № 2, стр. 72.

зданія" явленія природы и жизни, однимъ изъ существенныхъ элементовъ является его общее отношеніе къ жизни и людямъ. Аксаковъ не быль склоненъ отрицательно относиться къ дъйствительности. Онъ смотрълъ на жизнь свътло и радостно. "Чувство благоволенія и любви", говоритъ Хомяковъ, \*) "любви благодарной небу за каждый его свътлый лучъ, жизни за каждую ея улыбку и всякому доброму человъку за всякій его добрый привътъ, любви, укръплявшей душу противъ долгихъ страданій и дошедшей въ послъдніе дни до духовной радости, это чувство наложило на всъ произведенія Аксакова свою особую печать. " "Въ его произведеніяхъ", продолжаетъ Хомяковъ: "вы слышите рѣчь старца, много пережившаго: вы видите, что волнение жизни улеглось и что мысль и чувство лежатъ передъ вами съ полною прозрачностью, не возмущая очерка предметовъ, но облекая ихъ какимъ-то чуднымъ сіяніемъ. Такимъ образомъ, благодаря любвеобильному сердцу автора и его годамъ, придавшимъ его разсказамъ спокойствіе созерцанія, произведенія Аксакова носять печать объективности и эпическаго безпристрастія. Образы минувіцаго проходять предъ душевными очами старца, не возмущая его души давно уже пережитыми страстями. Онъ, какъ древній льтописецъ, спокойно и простодушно ведетъ свою рѣчь, передавая потомкамъ все, чего "свидътелемъ Господь его поставилъ". Отсутствіе предвзятыхъ мыслей, простота отношенія къ явленіямъ жизни, полнота и безукоризненная правдивость изображенія действительности делають его воспоминанія не только интересными для простаго читателя, но и въ высшей степени важными для историка, который въ этихъ воспоминаніяхъ найдеть богатый фактическій матеріаль для характеристики эпохи.

Для историка произведенія Аксакова являются мемуарами, проливающими яркій св'єть на внутреннюю жизнь общества того времени. Но въ какомъ смысл'є могуть они быть названы мемуарами для историка литературы? Им'єють-ли они интересъ поэтическій? Возможно-ли въ нихъ просл'єдить художественную идеализацію, признаки творческаго вымысла художника? Ясный и непререкаемый

<sup>\*)</sup> Русская Бесъда, 1859, № 3.

отвътъ даетъ намъ на эти вопросы наше внутреннее чувство прекраснаго. То наслажденіе, съ которымъ мы читаемъ чудныя описанія роскошной оренбургской природы, воспроизведеніе патріархальной жизни дедушки Степана Михайловича и его домочадцевъ подвиговъ и порывовъ безумно любящей матери, это наслажденіе могь доставить намъ только высокій талантъ художника. Не голыя описанія фактовъ, встръчаемыя нами у льтописца, находимъ мы въ сочиненіяхъ Аксакова, а воспроизведеніе дъйствительной жизни, прошедшее черезъ горнило творческаго духа художника. Этимъ-то и отличаются сочиненія Аксакова отъ простыхъ мемуаровъ, въ этомъ-то и заключается тайна производимаго ими на насъ впечатлънія. Если бы мы захотъли осмыслить себъ это впечатлѣніе, критически отнестись къ нему, то мы нашли бы въ Аксаковъ всъ признаки, которые отличаютъ истинныхъ художниковъ: и чувство мфры, не позволяющее поэту загромождать свое повфствованіе случайными фактами, преувеличивать или уменьшать ихъ значеніе; и выясненіе типическихъ особенностей предмета, составляющее художественную идеализацію, и, наконецъ, яркость красокъ въ изображении предмета, которая возстановляетъ въ нашемъ воображеніи этотъ предметь съ ясностью реальнаго представленія. Эти особенности Аксакова, какъ художника, и позволяли ему изъ случайныхъ, отрывочныхъ воспоминаній создать ту великольпную бытовую картину, которую мы находимъ въ "Семейной хроникъ". Они дали ему возможность придать этой картинъ "тотъ характеръ внутренней правды, который не допускаеть ни мальйшей тыни сомнънія въ читатель."

Послѣ высказанныхъ нами соображеній, возможно вполнѣ опредѣленно отвѣтить на поставленный выше вопросъ: какъ могъ Аксаковъ пріобрѣсти такое почетное мѣсто въ русской литературѣ, разсказывая только о своихъ воспоминаніяхъ да о такихъ, повидимому, мало интересныхъ предметахъ, какъ уженіе рыбы и ружейная охота? Явленія природы и жизни Аксаковъ воспринялъ въ своей, страстно любящей природу, высоко гуманной, чисто русской натурѣ. Силою творческаго таланта художника онъ воспроизвелъ эти явленія съ необычайною силой и правдой, съ поразительнымъ богатствомъ слова и яркостью образовъ. И одухотворенныя

міросозерцаніемъ поэта эти явленія природы и жизни получаютъ въ нашихъ глазахъ новую цѣну — цѣну поэтическаго творчества.

Охарактеризовавъ личность и талантъ С. Т. Аксакова, бросимъ теперь общій взглядъ на содержаніе его произведеній, на жизнь, которая въ нихъ отразилась. Сочиненія Аксакова, если не считать его первыхъ мало-значительныхъ статей и переводовъ, можно раздълить на двъ большія группы: содержаніемъ одной является природа, содержаніемъ другой — люди. Мы не будемъ останавливаться на первой группъ, заключающей охотничьи разсказы Аксакова, такъ какъ ея содержаніе и характеръ уже вполнъ выяснились изъ предшествующаго изложенія. Остановимся только на семейныхъ и личныхъ воспоминаніяхъ Аксакова. Эти воспоминанія, начинаясь съ художественнаго воспроизведенія жизни, переходять, по мъръ своего приближенія къ настоящему времени, въ простыя записки современника, въ мемуары. Эти воспоминанія обнимають собою почти стольтній періодь времени. Начинаясь съ пересказа семейныхъ преданій, относящихся къ половинъ XVIII въка, они доходять до половины XIX стольтія. Передь мысленнымь взоромъ нашимъ проходятъ помѣщики XVIII вѣка, съ ихъ убѣжденіемъ въ святости крѣпостнаго права, съ ихъ произволомъ, а неръдко и жестокостями. Раскрывается старинная жизнь въ глухой провинціи съ ея домостроевскими устоями. Изрѣдка мелькнетъ грустное лицо крестьянина, задавленнаго нуждой и капризами своевольнаго барина. Время идетъ. Картины мъняются. Передъ нами городская жизнь въ Уфъ: пустыя забавы, сплетни, безтолковое воспитаніе, даваемое д'тямъ. Зат'ть раскрывается картина гимназической и университетской жизни въ Казани, съ ея патріархальными порядками. Мало по малу переходите вы вмъстъ съ Аксаковымъ въ область литературныхъ и театральныхъ интересовъ первой четверти XIX въка; передъ вами проходитъ фанатикъ Шишковъ съ его враждой ко всему иноземному, благодушный старецъ Державинъ, восхищающися своими драматическими пьесами. Но годы идутъ, и вновь картины мѣняются: вы вмѣстѣ съ Аксаковымъ входите въ литературные интересы сороковыхъ годовъ; передъ вами вырисовывается характерная фигура Гоголя, въ его интимныхъ отношеніяхъ. Такъ разнообразна жизнь, отразившаяся въ воспоминаніяхъ Аксакова. Но среди всей этой массы самыхъ разнообразныхъ и разнохарактерныхъ лицъ, ярче всего запечатлъваются въ нашемъ воображеніи три образа: дъдушки Степана Михайловича, злодъя Куролесова и матери автора, Софьи Николаевны Багровой.

Степанъ Михайловичъ Багровъ, типъ стариннаго русскаго помъщика, лучшее созданіе Аксакова по художественности изображенія. Въ этомъ типъ Аксаковъ необыкновенно искусно соединилъ самыя, повидимому, разнородныя черты. Съ одной стороны, это человъкъ съ доброй и любящей душой, съ строгими понятіями о чести, съ проблесками благородства и великодушія, челов'якъ, свято хранящій старинные русскіе обычаи и желающій добра своимъ крестьянамъ. Это благодътель всего околотка. Его безукоризненная правдивость и справедливость пользовались всеобщимъ уваженіемъ. "Со всвхъ сторонъ, говоритъ Аксаковъ, вхали къ нему за соввтомъ, судомъ и приговоромъ, и свято исполнялись они!" Но съ другой стороны, мы видимъ, что это былъ человъкъ совершенно необразованный, едва умъвшій читать и писать. Это быль человъкъ, неръдко предававшійся такимъ вспышкамъ гнъва, "которыя искажали въ немъ образъ человъческій и дълали его способнымъ къ самымъ жестокимъ, отвратительнымъ поступкамъ". Однажды, напр., "онъ прогнъвался на одну изъ дочерей своихъ за то, что солгала и заперлась въ обманъ; двое людей водили его подъ руки; узнать нельзя было прежняго дедушку, онъ весь дрожаль, лицо дергали судороги; свиръпый огонь лился изъглазъ его, помутившихся, потемнъвшихъ отъ ярости. "Подайте мнъ ее сюда! вопилъ онъ задыхающимся голосомъ. Бабушка кинулась было ему въ ноги, прося помилованія, но въ одну минуту слетьль съ нея платокъ и волосникъ, и Степанъ Михайловичъ таскалъ за волосы свою тучную, уже старую Арину Васильевну. Между тымь не только виноватая, но и всъ другія сестры, даже брать ихъ съ молодою женою и маленькимъ сыномъ убъжали изъдому и спрятались върощу, окружавшую домъ; даже тамъ ночевали. Долго бушевалъ дедушка на просторъ въ опустъломъ домъ. Наконецъ, уставши колотить Танайченка и Мазана, уставши таскать за косы Арину Васильевну, повалился онъ въ изнеможеніи на постель и наконецъ впалъ въ глубокій сонъ". Подобные припадки гнѣва нерѣдко случались со Степаномъ Михайловичемъ. Поэтому всѣ въ домъ трепетали его, дрожали отъ каждаго его недовольнаго взгляда. Но страхъ-плохой воспитатель, и въ семьъ патріарха-дъдушки не переводились обманы, ссоры, свары и интриги. Такимъ образомъ, въ Степанъ Михайловичь мы должны признать натуру, безспорно, великодушную и любящую, но совершенно нетронутую облагораживающимъ вліяніемъ образованія и цивилизаціи. Грубость нравовъ того времени, необразованность, возможность предаваться гитву, не встръчая отпора отъ крестьянъ, связанныхъ крѣпостнымъ правомъ, портили и извращали даже такія благородныя натуры, какъ Степанъ Михайловичь Багровъ. Какихъ изверговъ делали эти тяжелыя условія изъ людей, не одаренныхъ врожденнымъ благородствомъ, показываетъ намъ примъръ Куролесова, представлявшаго, по замъчанію Аксакова, "ужасное соединеніе инстинкта тигра съ разумностью человъка". "Избалованный страхомъ и покорностью всъхъ окружавшихъ его людей, говоритъ авторъ, онъ скоро забылъ и пересталь знать міру своему своеволію". "Терзать людей сділалось его потребностью, наслажденіемъ. Въ тъ дни, когда ему случалось не драться, онъ былъ скученъ, печаленъ, безпокоенъ, даже боленъ". Наказанія его отличались утонченною безчеловъчностью. "Жизиь наказанныхъ людей спасали только тъмъ, что завертывали истерзанное тъло ихъ въ теплыя только что снятыя шкуры барановъ, тутъ же заръзанныхъ". Неръдко бывали и смертные случаи. Самый судъ боялся его, потому что онъ объявиль, что "обдеретъ кошками того изъ чиновниковъ, который покажется ему на глаза". Такимъ образомъ никакого удержу не знала эта дикая, кровожадная натура. Мы не будемъ болъе останавливаться на подвигахъ Куролесова. Мы скажемъ только, что Аксаковъ не имълъ въ виду критики тогдашней жизни, онъ не былъ тенденціознымъ писателемъ, и въ то же время едва-ли у кого другого эта жизнь, изображенная вполнъ безпристрастно, со всъми ея хорошими и дурными сторонами, получала болье строгую критику, вызывала болъе суровое осуждение. Но ужасъ и мракъ этой безправной жизни не

закрывали для Аксакова и свътлыхъ ея сторонъ, дълавшихъ возможнымъ дальнъйшее историческое развитіе. Мы можемъ видъть эти стороны въ богатствъ и даровитости русской натуры, подавленныхъ, но не окончательно загубленныхъ кръпостнымъ правомъ, мы видимъ ихъ въ энергіи, справедливости и строгихъ понятіяхъ о чести дъдушки Степана Михайловича, въ страстныхъ порывахъ прекрасной души Софьи Николаевны Багровой, въ безпредъльномъ благодушіи и любви къ природъ дядьки Евсеича, въ необыкновенной даровитости доморощеннаго юриста Пантелея, въ поэтическихъ, исполненныхъ нравственной правды сказкахъ ключницы Пелагеи. И мы чувствуемъ, что, давъ этимъ силамъ правильное приложеніе, внеся въ эту жизнь свътъ знанія и цивилизаціи, можно сдълать этотъ народъ, несмотря на тяжелыя историческія испытанія, способнымъ осуществить величайшія цъли исторіи. Этой бодрой върой въ силы русскаго народа проникнуты всъ сочиненія Аксакова.

Мы не можемъ при характеристикъ Аксаковскихъ типовъ оставить безъ вниманія еще одинъ типъ, иміьющій болье психологическое, чъмъ общественно-историческое значение. Мы разумъемъ изображеніе матери автора, Софьи Николаевны Багровой. "Этоть образъ, замъчаетъ Шевыревъ, выносила въ душъ своей такая же любовь сыновняя, какая прежде у груди матери лельяла сына". "Аксаковъ воздвигъ ей самый лучшій памятникъ, какой только благодарный сынъ можетъ воздвигнуть матери". Сперва является намъ Софья Николаевна блестящей свътской красавицей. "Все, что имъло право влюбляться, было влюблено въ Софью Николаевну, но любовью самой почтительной и безнадежной, потому что строгость нравовъ ея доходила до крайнихъ размѣровъ". "Всѣ по тогдашнему умные и образованные люди, попадавшіе въ Уфу, спъшили съ ней познакомиться, плънялись ею и никогда не забывали". Всъ удивлялись ея красотъ, уму и характеру. Она, въ полномъ смыслъ слова, была царицей уфимскаго общества. И вотъ эта блестящая девушка выходить замужь за невиднаго помещика. Съ необыкновеннымъ мастерствомъ указываетъ намъ Аксаковъ, какъ мало по малу изъ этой свътской красавицы, принужденной оставить общество и забиться въ глухую деревню, вырабатывается мать, безумно и самоотверженно любящая сына. Всъ силы ея пре-

десять чтеній.

Digitized by Google

красной души слились въ одно всепоглощающее чувство-любовь материнскую. Для сына она все забываеть, всемь жертвуеть. Не мало трогательных страницъ посвящаетъ Аксаковъ описанію подвиговъ ея материнскаго самоотверженія. Припомните, напр., ея героическую переправу черезъ Каму, готовую вскрыться. Едва ли въ нашей литературъ есть другой болье яркій примъръ изображенія силы материнской любви. Конечно, порывы безумно любящей матери не всегда были разумны и не всегда благотворно дъйствовали на сына, вызывая въ немъ излишнюю нервность и преждевременное развитіе; конечно, понятія ея о воспитаніи не всегда могли бы быть одобрены современной педагогикой, но сила любви ея, возвратившая къ жизни сына въ младенчествъ, и въ отрочествъ сохраняла и спасала его отъ многихъ пагубныхъ увлеченій. "Исторія участія матерей въ воспитаніи, говоритъ Шевыревъ, есть та неисповъдимая, недоступная намъ книга, тайны которой извъстны только Существу Всезнающему. Этихъ подвиговъ и заслугъ почти не знаетъ человъчество: это жертвы, приносимыя ему безсознательною силой самой чистой любви. Взять изъ этой таинственной книги хотя нъсколько страницъ и внести ихъ въ біографію дътства есть уже великая заслуга не только передъ русскими людьми, но и передъ людьми вообще".

Если теперь, сдѣлавъ общую характеристику личности и таланта автора, окинувъ общимъ взглядомъ жизнь, изображаемую въ его произведеніяхъ, мы захотѣли бы резюмировать все сказанное и опредѣлить мѣсто Аксакова среди русскихъ читателей, то мы пришли-бы къ слѣдующимъ выводамъ. С. Т. Аксаковъ не принадлежитъ къ числу великихъ поэтовъ. По силѣ творческаго вымысла, по богатству и разнообразію проявленій фантазіи онъ далеко уступаетъ Пушкину, Гоголю, Тургеневу. И тѣмъ не менѣе имя Аксакова не забудется въ исторіи русской жизни и русской литературы. Для историка произведенія Аксакова даютъ обширный и разнообразный фактическій матеріалъ, котораго нельзя обойти при изученіи русской общественной жизни конца прошлаго и первой половины настоящаго столѣтія. Многочисленные и яркіе факты, собранные Аксаковымъ, дополняютъ и освѣщаютъ данныя, которыя историкъ добываетъ изъ другихъ источниковъ, а полная безпри-

страстность и правдивость его изложенія позволяють ссылаться на его сочиненія, какъ на историческіе документы. "Нельзя, говорить современный историкь, забыть о сочиненіяхь Аксакова, не рискуя потерять нъсколькихъ звеньевъ изъ сложнаго процесса нашего общественнаго развитія" \*). Еще менъе имъетъ права забывать о дъятельности Аксакова историкъ русской литературы. Въ исторіи литературы можно опредёлить два типа д'вятелей, имена которыхъ достойно могутъ быть вписаны на ея страницы. Одни являются, какъ яркія свътила, освъщающія дотоль неясный и темный путь исторіи. Они указывають обществу новую дорогу, силою своего генія увлекають за собой многочисленную толпу послъдователей, создають новую школу. Такая дъятельность въ нашей литературъ выпала на долю Пушкина и Гоголя. Другіе, болъе скромные, не создають новой школы; они идуть по дорогъ, указанной ихъ геніальными предшественниками, но они расширяютъ и углубляють ихъ дѣло, болѣе прочно вводять его въ общественное сознаніе, ділають его достояніемь не отдільных кружковь и личностей, а цълаго общества. Ихъ работа укръпляетъ дъло ихъ учителей, воспитываетъ общество и результатомъ ихъ совмъстной работы, въ связи съ историческими условіями, является медленное, но глубокое измънение въ самыхъ понятияхъ общества, въ его, какъ говорятъ, міросозерцаніи. Такого изм'єненія не можетъ достигнуть никакая отдъльная личность, какою бы силою генія она ни обладала. Оно достигается только тогда, когда ченіальные иниціаторы им'єють талантливых продолжателей. С. Т. Аксаковь и является однимъ изъ продолжателей великаго дъла, начатаго Пушкинымъ и Гоголемъ, дъла сближенія русской литературы съ русскимъ народомъ, дъла внесенія въ литературу самобытныхъ началъ русскаго національнаго искусства. На примъръ Аксакова мы можемъ особенно ясно увидъть ту связь, которая существуетъ между великими людьми и ихъ продолжателями, мы можемъ подсмотръть тотъ сложный историческій процессъ, которымъ проходить развитіе литературы. Великій писатель не является внезапно и безъ предшественниковъ. Въ обществъ уже смутно чув-

<sup>\*) &</sup>quot;С. Т. Аксаковъ". Ст. П. Н. Милюкова. "Русская Мысль" 1891.

ствуется потребность новаго; уже носятся элементы будущаго міросозерцанія поэта. Но только великіе люди могуть пережить и перечувствовать, воспринять и переработать эти элементы и создать изъ нихъ нъчто, повидимому, совершенно новое, но въ дъйствительности уже давно наэръвшее въ обществъ, выразившееся даже въ отдъльныхъ литературныхъ попыткахъ. Но геній сразу схватываеть самую суть дъла, представляеть ее въ такой яркости и опредъленности, что изумленные современники рукоплещуть поэту за его нововведеніе. Въ дъйствительности-же это нововведеніе только потому и можетъ имъть успъхъ, что удовлетворяетъ давно назръвшей потребности. И если эта потребность еще не назръла, еще не нашла себъ геніальнаго выразителя, то всъ усилія даже весьма талантливыхъ поэтовъ не могутъ значительно подвинуть дѣло. Припомните поистинъ титаническую борьбу могучаго таланта Державина съ традиціями ложнаго классицизма. "Я хотель парить, говоритъ онъ, но не могъ постоянно выдерживать изящнымъ подборомъ словъ свойственныхъ одному Ломоносову великолътія и пышности ръчи". Мы видимъ, что требованія литературной школы связывали крылья поэтическому полету вдохновенія Державина. И хотя силою своего таланта онъ и выбился на истинный путь, но не могъ создать чего-нибудь вполнъ достойнаго его таланта въ сферъ художественнаго возсозданія русской дъйствительности. Яркія вспышки могучаго таланта Державина не повели его къ созданію цъльнаго, истинно народнаго произведенія. Передъ нимъ не было образцевъ изящнаго творчества въ народномъ духъ; ему мъщали и историческія условія, и школьныя традиціи. Аксаковъ находился въ совершенно обратномъ положеніи. Долго дремали его творческія силы; долго связывали его школьныя путы ложнаго классицизма, дълая изъ него посредственнаго писателя. Но знакомство съ произведеніями Гоголя пробудило дремлющія силы художника, указало ему совершенные образды литературнаго творчества въ духъ правды народной. И почти 60-лътній старецъ поняль, наконець, свое призваніе и явился однимь изъ талантливъйшихъ продолжателей дъла своего великаго учителя. Такъ великіе люди создають, вызывають къ жизни таланты.

Итакъ, теперь становится яснымъ мъсто, занимаемое Аксако-

вымъ по отношенію къ его великимъ предшественникамъ Пушкину и Гоголю. Намъ остается выяснить, въ какомъ отношени находится онъ къ другимъ представителямъ натуральной школы, къ Тургеневу, Гончарову, Писемскому и др. Аксаковъ, какъ мы уже сказали, вполнъ русскій, народный писатель. Русская природа, русская жизнь, русская рѣчь ярко, правдиво и художественно отразились въ его произведеніяхъ. Онъ не занимался въ своихъ сочиненіяхъ художественнымъ воспроизведеніемъ и анализомъ современныхъ ему общественныхъ явленій, чему посвящали свои силы его болъе талантливые сподвижники Тургеневъ и Гончаровъ. Но онъ шелъ съ ними по одной дорогъ, дълалъ одно дъло, когда объективно изображалъ историческое прошлое русскаго общества, безъ знанія котораго немыслимо развитіе общественнаго сознанія. Но уступая многимъ представителямъ натуральной школы въ этомъ отношеніи, онъ не уступаетъ имъ въ проникновеніи русскими народными началами, не уступаетъ въ изображеніи русской природы и, что является его главной заслугой, не уступаетъ никому, даже своимъ учителямъ Пушкину и Гоголю, въ своемъ знаніи русской народной ръчи со всъми ся тончайшими оттънками, въ своемъ умѣны пользоваться самыми, повидимому, неуловимыми ея изгибами и художественно возсоздать въ своихъ сочиненіяхъ эту русскую народную ръчь. Не пройдетъ безследно въ исторіи нашей словесности тотъ писатель, который, какъ Аксаковъ, показалъ намъ во всей красотъ и богатствъ нашъ, по выраженію Тургенева, "великій, могучій, правдивый и свободный русскій языкъ!"

·-X-



Д. В. ГРИГОРОВИЧЪ.

Три мѣсяца тому назадъ праздновался пятидесятилѣтній юбилей литературной дѣятельности Д. В. Григоровича. Все образованное русское общество съ глубокимъ сочувствіемъ отнеслось къ этому празднеству въ честь талантливаго писателя, одного изъ послѣднихъ ветерановъ литературы сороковыхъ годовъ. Въ его лицѣ русское общество чествовало многолѣтнее, плодотворное служеніе литературѣ, неизмѣнную преданность тѣмъ благороднымъ стремленіямъ и идеаламъ, которые объединяли и вдохновляли лучшихъ русскихъ писателей того времени. Не одно поколѣніе воспиталось на произведеніяхъ этихъ писателей, и Д. В. Григоровичъ, какъ одинъ изъ наиболѣе яркихъ выразителей ея стремленій, не забудется въ исторіи русской литературы.

Своеобразныя особенности таланта писателя развиваются и въ значительной степени опредъляются въ зависимости отъ условій, въ которыхъ приходится жить и дъйствовать писателю. Писатель,

едва ли не болѣе, чѣмъ какой-нибудь другой дѣятель, есть сынъ своего времени; въ его произведеніяхъ отражаются вопросы, волнующіе общество, взгляды на задачи литературы, господствующіе въ его время, успѣхи предшествующихъ ему дѣятелей въ области литературы. Поэтому дѣятельность писателя можетъ быть вполнѣ понятна только въ томъ случаѣ, если мы разсмотримъ ее въ связи съ условіями времени.

Григоровичъ началъ свою дъятельность въ 1843 году, т. е. всего нъсколько лътъ послъ смерти Пушкина, въ полный расцвътъ славы Гоголя, который уже написалъ къ этому времени всѣ самыя замѣчательныя свои произведенія; въ періодъ наибольшаго вліянія и извъстности Бълинскаго. Гоголь и Бълинскій и представляютъ собой ть литературныя вліянія, которыя навсегда опредълили направленіе литературной д'ятельности Григоровича. Пушкинъ въ своемъ "Евгенін Онъгинъ" даль первый опыть литературнаго анализа общественныхъ явленій; но у Пушкина этотъ анализъ не является центромъ его поэтической дъятельности. Какъ и во многихъ другихъ отношеніяхъ, Пушкинъ здісь указаль новый путь развитія литературы. Геніальнымъ умомъ своимъ онъ проникъ въ назрѣвающія потребности времени. Но то, что было у него только одной, и при томъ не самой существенной стороной дъятельности, стало у Гоголя призваніемъ всей жизни. Всѣ произведенія зрѣлаго возраста Гоголя, "Мертвыя души", "Ревизоръ", "Петербургскія повъсти", посвящены именно описанію и анализу общественныхъ явленій, изображенію наиболье яркихъ типовъ его времени, въ связи съ окружающей ихъ обстановкой. Внимательно присматриваясь къ жизненнымъ явленіямъ, тщательно изучая ихъ, Гоголь, отчасти благодаря особенностямъ своего таланта, отчасти подчиняясь требованіямъ времени, обращаль особенное вниманіе на повседневную, будничную жизнь. Не исключительныя явленія, не герои, а самые обыкновенные люди, встръчающеся въ повседневной жизни, служили предметомъ его изображенія. Недостатки общественные, дававшіе почву для возникновенія отрицательных типовъ, были указаны имъ съ поразительной силой и правдой. Постепенно расширяя сферу своего наблюденія, Гоголь, представивъ великольпную картину помьщичьяго и чиновничьяго быта въ его главнъйшихъ проявленіяхъ, стремился

проникнуть въ самые глухіе уголки общественной жизни. Если чиновники въ "Мертвыхъ душахъ" и "Ревизоръ" представляютъ картину торжествующаго зла, съ которымъ только отчасти примиряетъ насъ гроза идущаго впереди закона, то другіе типы чиновниковъ-Поприщинъ, Акакій Акакіевичъ переносятъ насъ уже въ другую сферу действительности: впервые въ русской литературъ появляются туть на сцену забитые люди. Этоть несчастный, униженный и смъшной Акакій Акакіевичъ изображенъ Гоголемъ съ такой теплотой и любовью, что мы проникаемся глубокимъ состраданіемъ къ этому жалкому и запуганному человъку, чувствуемъ въ немъ, по выраженію Гоголя, своею брата. Главнъйшая заслуга Гоголя въ томъ именно и заключается, что онъ обратилъ вниманіе на будничную жизнь со встми ея мелкими явленіями, заставилъ признать эту мелочь жизни предметомъ, достойнымъ поэтическаго воспроизведенія, представиль ее въ трезвомъ и глубоко-гуманномъ освъщеніи. Съ этого времени русское общество и русскіе писатели, руководимые въ то время Бълинскимъ, поняли, что задача литературы не въ томъ, чтобы доставлять наслаждение праздному читателю, что она представляетъ серьезное дъло, что она-одна изъ важнъйшихъ формъ служенія своему обществу и своему народу. Итакъ, Гоголемъ и Бълинскимъ твердо и ясно были поставлены цёли, къ которымъ должна стремиться литература: изображеніе и анализъ обыденной жизни во всъхъ ея проявленіяхъ, уясненіе общественнаго самосознанія, гуманное отношеніе къ забитымъ людямъ, трезвое освъщеніе фактовъ, чуждое сентиментальности и мелодраматическихъ эффектовъ-вотъ эти цели, какъ подъ вліяніемъ Бълинскаго и Гоголя, стало ихъ понимать русское общество. Впечатленіе сочиненій Гоголя, разъясненныхъ критикой Бълинскаго, на мыслящихъ людей русскаго общества было поразительное. Если уже такіе пожилые и опытные литераторы, какъ С. Т. Аксаковъ, видъли въ сочиненіяхъ Гоголя какое-то откровеніе, перевертывающее вст ихъ литературныя понятія, то что же сказать про молодыхъ, только что начинавшихъ свою дъятельность писателей — Некрасова, Григоровича, Достоевскаго, Тургенева и др.? Они приняли указанныя литературъ цъли, какъ свой девизъ. Они въ первыхъ своихъ произведеніяхъ подчинились болье или менье

вліянію сочиненій Гоголя. Образовалась особая реальная, или натуральная школа писателей. Въ литературъ появились особые термины, свидътельствующіе объ увлеченіи анализомъ повседневныхъ явленій общественной жизни. Таковъ, напр., терминъ: физіологія общества, первоначально заимствованный изъ французской литературы, но сразу получившій право гражданства и необычайную популярность среди русскихъ писателей. Изв'ястный сборникъ Некрасова носилъ названіе: "Физіологія Петербурга"; нѣкоторые разсказы авторы, напр. Григоровичъ, озаглавливали: "физіологическій очеркъ". Такимъ образомъ въ литературъ замъчалось небывалое прежде оживленіе; писатели обратились къ изученію не классическихъ образдовъ, а къ изученію самой жизни. И то настроеніе, которое придало такую популярность этимъ физіологіямъ и физіологическимъ очеркамъ, и послужило почвой, на которой выросъ постепенно тотъ соціально-психологическій романъ, который составляетъ гордость и славу современной русской литературы.

Одними литературными вліяніями, одной преемственностью литературныхъ явленій нельзя, однако-же, объяснить всего литературнаго движенія того времени. Знакомство съ жизнью, философіей и наукой Западной Европы пробуждало среди мыслящихъ людей того времени интересъ къ общественнымъ вопросамъ, интересъ, который необходимо должень быль отразиться и на литературъ. Общественные вопросы были любимой темой разговоровъ и споровъ среди различныхъ кружковъ сороковыхъ годовъ. Съ другой стороны въ самой жизни назрълъ и близокъ былъ къ разръшенію вопросъ громадной важности — освобождение крестьянъ отъ кръпостной зависимости. Уже въ сочиненіяхъ нъкоторыхъ писателей XVIII в., Новикова, Радищева, и др., затрогивался вопросъ о тяжеломъ положении крестьянъ подъ крвпостнымъ пгомъ. Въ первой четверти XIX въка сознаніе возмутительности этого явленія было всеобщимъ среди передовыхъ людей того времени. Это сознаніе внушило двадцатилътнему Пушкину превосходное стихотвореніе: "Деревня", въ которомъ послъ необычайно яркой картоны положенія крестьянъ подъ властью пом'вщиковь, поэть съ одушевленіемъ восклидаетъ:

"Увижу-ль я, друзья, народъ неугнетенный И рабство, падшее по манію царя, И надъ отечествомъ свободы просвъщенной Взойдетъ-ли, наконецъ, прекрасная заря!..

Въ то время, когда Пушкинъ писалъ это стихотвореніе (1819), надежды его были еще далеки отъ осуществленія, но когда, наконецъ, въ общество проникли слухи, что само правительство серьезно озабочено этимъ вопросомъ, интересъ къ положенію крестьянъ оживился. Пробудились реальныя надежды. Крестьянскій вопросъ сдѣлался однимъ изъ важнѣйшихъ литературныхъ вопросовъ; изображеніе крестьянской жизни—однимъ изъ главныхъ предметовъ поэтическаго изображенія.

Итакъ, мы видимъ, что общее направленіе литературы находило себъ особую пящу еще и въ крестьянскомъ вопросъ. И въ самомъ дѣлѣ, изображеніе крестьянской жизни было естественнымъ расширеніемъ сферы литературныхъ задачъ. Если общей задачей латературы сдълалось изображение обыденной жизни и уклоненіе отъ ходульныхъ, мелодраматическихъ героевъ, то не давала-ли жизнь крестьянина богатыхъ матеріаловъ для такихъ изображеній? Если литераторы съ особенной любовью стали проникать въ самые глухіе уголки общественной жизни, отыскивая тамъ забитыхъ и угнетенныхъ людей, то не естественно-ли было этихъ забитыхъ находить среди крестьянъ, стонущихъ подчасъ подъ дикимъ произволомъ помъщиковъ? Если хотъли будничную жизнь представить въ свътъ гуманности, то какая-же область русской жизни болъе нуждалась въ этомъ гуманномъ освъщени? Такимъ образомъ, если-бы даже и не было вопрова о кръпостномъ правъ, то естественное развитіе указанныхъ выше задачъ необходимо привело-бы писателей къ изображенію крестьянской жизни.

Вопросъ о крѣпостномъ правѣ придалъ особенную силу и распространеніе этимъ изображеніямъ. Если Гоголь, правдивыми чертами обрисовавъ жизнь помѣщиковъ, явился отчасти безсознательнымъ, хотя и могучимъ противникомъ крѣпостнаго права, если, изображая провинціальную жизнь, онъ совсѣмъ почти не касался собственно крестьянской жизни, то слѣдующіе за нимъ писатели поставили

дъло иначе. Они вступаютъ въ сознательную борьбу съ кръпостнымъ правомъ. Они изображаютъ крестьянъ съ цълью разрушпть господствовавшіе относительно ихъ въ обществъ предразсудки, чтобы пробудить къ этимъ забитымъ людямъ сочувствіе и вниманіе общества. Тургеневъ даетъ свою знаменитую "аннибаловскую клятву" бороться съ кръпостничествомъ. Многіе писатели съ особенною любовью начинаютъ заниматься изображеніемъ крестьянскаго быта.

Однимъ изъ наиболъе яркихъ писателей этой эпохи, первымъ, написавшимъ повъсть собственно изъ крестьянскаго быта, и является Д. В. Григоровичъ. Эта талантливая повъсть, озаглавленная авторомъ: "Деревня" и открывшая собою новый родъ беллетристики изъ крестьянскаго быта, доставила Григоровичу широкую извъстность. Но собственно первымъ заслуживающимъ вниманіе литературнымъ опытомъ Григоровича былъ нравоописательный очеркъ "Петербургскіе шарманщики", написанный въ 1843 году для сборника, издаваемаго Некрасовымъ подъ заглавіемъ: "Физіологія Петербурга". Молодой, только что начинавшій свою дъятельность писатель находился всецьло подъ вліяніемъ Гоголя и Бълинскаго. "Писать наобумъ", разсказываетъ Григоровичъ въ своихъ воспоминаніяхъ, "дать волю своей фантазіи, сказать себъ: "и такъ сойдетъ!" - казалось мнъ равносильнымъ безчестному поступку; у меня, кромъ того, тогда уже пробуждалось стремленіе къ реализму, желаніе изображать дібствительность такъ, какъ она въ самомъ дълъ представляется, какъ описываетъ ее Гоголь въ "Шинели", - повъсти, которую я жадно перечитывалъ".

Въ этихъ словахъ ясно высказывается вліяніе на юнаго писателя творчества Гоголя и теоретическихъ разъясненій Бѣлинскаго. Естественно, что живя въ деревнѣ, присматриваясь къ окружающимъ его явленіямъ деревенскаго быта и отыскивая сюжетъ для новой повѣсти, Григоровичъ, узнавъ объ одной печальной исторіи забитой крестьянской бабы, счелъ вполнѣ заслуживающимъ вниманія сюжетомъ изображеніе судьбы этой несчастной женщины. Самая возможность подобнаго сюжета подсказывалась сочиненіями Гоголя; изъ нихъ-же заимствовался и тонъ отношенія къ дѣйствительности, и пріемы ея изображенія. Эта повѣсть явилась только

распространеніемъ уже установившихся литературныхъ задачъ на новую область действительной жизни. Эта строго-логическая последовательность Григоровича, свидътельствующая о глубокомъ и сильномъ проникновеніи началами натуральной школы; это открытіе новой сферы литературнаго творчества, изображение забитыхъ людей въ деревнъ и есть главная заслуга Григоровича, есть тотъ новый шагь въ развитіи русской литературы, который уже назр'єль въ потребностяхъ времени и который навсегда прославилъ имя Григоровича, какъ человъка, положившаго своею дъятельностью начало беллетристики изъ крестьянскаго быта. Вследъ за первою повестью Григоровича, посвященной изображенію деревни, является и другая: "Антонъ горемыка", которая создала окончательно репутацію Григоровича, какъ талантливаго писателя. Въ этой повъсти предъ нами является опять типъ забитаго, безотвътнаго, смиреннаго человъка. Новое произведение было восторженно встръчено критикою Бълинскаго. Въ перепискъ и воспоминаніяхъ дъятелей того времени мы находимъ отголоски оживленныхъ толковъ, которые возбудили первыя повъсти Григоровича изъ крестьянской жизни. Достоевскій въ письм' къ своему брату сообщаеть, что "физіологія", какъ онъ выражается, "Григоровича "Деревня" дълаетъ фуроръ"; графъ Л. Толстой, вспоминая это время, говоритъ, что на пего, 16-льтняго тогда юношу, повъсти Григоровича произвели сильное впечатленіе: впервые, говорить онь, убедился я тогда, что надъ русскимъ мужикомъ писатель не долженъ смѣяться. Но ярче всего выразиль свое впечатльніе и смысль тогдашнихь толковь Былинскій въ письмѣ къ Боткину: "Ни одна русская повѣсть, пишетъ онъ по прочтеніи Антона-Горемыки, "не производила на меня такого страшнаго, мучительнаго, удушающаго впечатленія; читая ее, мнъ казалось, что я въ конюшнъ, гдъ благонамъренный помъщикъ поретъ и истязуетъ цълую вотчину - законное наслъдіе его благородныхъ предковъ". Правда, нѣкоторые и изъ солидарныхъ съ Бълинскимъ людей сначала не поняли смысла первыхъ повъстей Григоровича и смъялись надъ ними. Къ такимъ лицамъ принадлежаль напримъръ, И. И. Панаевъ, который, какъ разсказываетъ И. С. Тургеневъ въ своихъ "Литературныхъ Воспоминаніяхъ", уцъпился за нъкоторыя смъшныя выраженія "Деревни" и, обрадо-

вавшись случаю поглумиться, сталъ поднимать на смъхъ всю повъсть, даже читалъ въ нъкоторыхъ пріятельскихъ домахъ нъкоторыя, по его мнінію, самыя забавныя страницы". "Но каково-же было его изумленіе", продолжаеть Тургеневь, "каково недоумѣніе хохотавшихъ пріятелей, когда Бълинскій, прочтя эту повъсть, не только нашелъ ее весьма замъчательной, но немедленно опредълилъ ея значеніе и предсказаль то движеніе, тоть перевороть, которые вскоръ потомъ произошля въ нашей словесности. Панаеву оставалось одно: продолжать читать отрывки изъ "Деревни", но уже восхищаться ими, что онъ и сделалъ". Такимъ образомъ Григоровичъ въ лучшей части общества того времени первыми-же своими повъстями занялъ почетное мъсто среди русскихъ литературныхъ дъятелей. Эти повъсти, вмъстъ съ начинавшими появляться въ это время очерками изъ Записокъ Охотника Тургенева, привлекли серьезное вниманіе общества къ беллетристик в изъ крестьянскаго быта, доказали, что эта сфера жизни даетъ матеріалъ для поэтическаго творчества. Ободренный успъхомъ молодой писатель съ жаромъ предается литературной дъятельности и, не оставляя своихъ физіологическихъ очерковъ изъ столичной жизни, сосредоточиваетъ главное вниманіе на изображеніи деревенской жизни, которой и посвящаетъ, кромъ многочисленныхъ повъстей, два большіе романа: "Рыбаки" и "Переселенцы". Въ теченіе 12 льтъ, отъ 1848 до 1860 года Григоровичъ является однимъ изъ самыхъ плодовитыхъ писателей, но съ 1860 года онъ почти совершенно прекращаеть свою литературную деятельность. 23 года продолжается это молчаніе талантливаго писателя, и только въ 1883 году появляется его новый разсказъ "Гуттаперчевый мальчикъ", въ которомъ опять предстаетъ предъ нами типъ забитаго, загнаннаго ребенка. Мы видимъ, что продолжительное молчаніе Григоровича мало повліяло на его тенденціи, на его литературныя симпатіи. Можетъ быть, именно эта преданность зав'ттамъ сороковыхъ годовъ въ то время, когда явились новыя литературныя направленія, новыя задачи и пріемы творчества, и была отчасти причиною его молчанія. Всл'єдствіе этого Григоровичъ и представляеть совершенно опредъленный и яркій типь писателя 40—50-хъ годовъ.

Указавъ на связь литературной дъятельности Григоровича съ вопросами и задачами его времени, познакомивъ въ общихъ чертахъ съ литературными вліяніями, отразившимися въ его сочиненіяхъ, скажемъ теперь нісколько словь о личныхъ особенностяхъ таланта Григоровича. Бълинскій въ одномъ мъстъ своихъ сочиненій выразился о Григоровичь, какъ о писатель, сфера таланта котораго — физіологическіе, какъ тогда говорили, очерки. Хотя самъ Бълинскій послъ и расширилъ нъсколько свое пониманіе таланта Григоровича, но нельзя не замътить, что первое опредъленіе очень хорошо характеризуеть сущность таланта Григоровича. Григоровичъ не психологъ, глубоко заглядывающій въ душу своихъ героевъ, съ мельчайшими деталями воспроизводящій предъ нами душевныя состоянія ихъ, какъ Достоевскій; онъ не стихійный и уравнов'вшенный художникъ, какъ Гончаровъ, объективно воспроизводящій предъ нами явленія жизни; онъ, наконецъ, не философъ и соціологъ, какъ Левъ Толстой, мучительно задумывающійся надъ самыми сложными вопросами, касающимися всего строя общественной жизни. Сфера таланта Григоровича-правоописательный романъ или повъсть. Одаренный отъ природы мъткою наблюдательностью, живымъ юморомъ, способный ярко и образно выразить тотъ или другой фактъ жизни, Григоровичъ представилъ намъ цѣлый рядъ картинъ изъ общественной и народной жизни, прекрасно знакомящихъ насъ съ бытовыми условіями, но мало вводящихъ насъ въ пониманіе общихъ причинъ описываемыхъ фактовъ, мало сосредоточивающихся на психологическомъ анализъ. Такимъ образомъ описательная сторона является наиболье сильной въ творчествъ Григоровича. Другой и, можеть быть, не менье сильной стороной его таланта слъдуетъ признать его любовь къ природъ, необычайную чувствительность его къ ея красотамъ. Подобно С. Т. Аксакову и Тургеневу, Григоровичъ съ особеннымъ увлеченіемъ останавливается на описаніи природы. Ніжоторые его разсказы, какъ, напр., "Смедовская долина", словно въ рамки, вставлены въ описаніе прелестныхъ пейзажей. Природа производитъ на него впечатлъніе неотразимое: "Умъ, пораженный безконечнымъ совершенствомъ природы надъ совершеннъйшими дълами рукъ человъческихъ",

говорить онъ въ одномъ мѣстѣ, "пораженный всегдашнимъ ея величіемъ, смиренно сознаетъ свое дътское безсиліе" (Пахарь). "Дайте любому философу", говорить онь въ другомъ мъстъ: "живописный участокъ земли, домъ — какой-нибудь уютный и теплый уголокъ, скрытый, какъ гнездо, въ зеленой чаще сада; пускай вместе съ этимъ домомъ соединятся воспоминанія счастливо проведеннаго дътства. — и тогда, повърьте, подъъзжая къ нему послъ долгой разлуки, онъ искренно сознается, что философія его — вздоръ и гроша не стоитъ!" При слишкомъ восторженномъ отношеніи къ природѣ всѣ ея явленія описываются имъ съ одинаковой любовью и тщательностью. Едва ли не лучшія п не самыя задушевныя мъста его произведеній посвящены изображенію картинъ природы. Его можно назвать, вмъстъ съ Аксаковымъ и Тургеневымъ, поэтомъ русской природы. Здёсь, между прочимъ, надо искать одну изъ причинъ особеннаго пристрастія Григоровича къ изображенію крестьянской жизни. Если на это изображение наталкивали его тенденціи натуральной школы, если къ нему влекли его общественные интересы, сосредоточивающеся на вопросъ о крыпостномъ правъ, то къ этому же присоединялись и личныя особенности его таланта. Жизнь крестьянина представлялась ему неразрывно связанной съ жизнью природы: "между нимп", говоритъ Григоровичъ, "установилось словно тайное сочувствіе". "Пахарь", продолжаетъ онъ, "сродняется съ природой отъ колыбели; онъ покоряется безъ размышленія ен законамъ; онъ живетъ ея жизнью; его судьба, радости и горести, все въ рукахъ ея. И природа, какъ будто сознавая дътское безсиліе пахаря в тронутая его зависимостью, постепенно бросаетъ къ ногамъ своимъ таинственные свои покровы; она открываетъ ему грудь свою и знакомитъ его съ собою. Величаво молчаливая съ нами, гордыми міра сего, она говорить пахарю и распускающимся листомъ и восходомъ солнца, говоритъ ему мерцаніемъ зв'єздъ, теченіемъ в'єтра, полетомъ птицъ и тысячью, тысячью другихъ голосовъ". Въ этомъ "родствъ пахаря съ землей и природой" Григоровичъ находитъ высокую поэзію. Естественно, что его, самого страстно любящаго природу, влекло къ изображенію этой жизни, такъ тесно связанной, по его мненію, съ природой. Поэтому, между прочимъ, крестьянская жизнь п привлекаетъ къ

себъ такъ сильно его симпатіи: въ ея изображеніяхъ не найдете вы тѣхъ преувеличеній юмористическаго направленія, которыя мѣстами значительно вредять повъстямъ Григоровича изъ столичной и провинціальной общественной жизни; здѣсь онъ, напротивъ, нерѣдко умиляется, вдается почти въ идиллію; здѣсь онъ создаетъ положительные типы, которыхъ вы напрасно будете искать въ его очеркахъ столичной жизни; здѣсь онъ иногда возвышается до изслъдованія самой сущности явленій и причинъ, порождающихъ ихъ; здѣсь, наконецъ, сказывается его талантъ въ наибольшей силъ.

Какъ-же понимаетъ Григоровичъ эту крестьянскую жизнь? Суть ея, ея устои, какъ иногда выражаются, заключаются въ связи крестьянина вообще съ природой и особенно съ землей, въ его тяжеломъ трудъ, который однако заключаетъ въ себъ много привлекательности и даже поэзіи и, наконецъ, въ покорности Провидъню. На этой почвъ вырастають, по мнъню Григоровича, положительные типы крестьянской жизни, въ родъ того, который изображенъ имъ въ разсказъ "Пахарь" въ лицъ старика Ивана. Эту мирную, спокойную жизнь, эти въками выработанные устои разлагають вившнія условія, врывающіяся въ крестьянскую жизнь: кръпостное право и фабрика съ ея кабакомъ и трактирной цивилизаціей. Цълый рядъ самыхъ мрачныхъ картинъ, самыхъ потрясающихъ сценъ представляетъ намъ Григоровичъ изъ жизни крестьянъ подъ тяжелымъ игомъ крѣпостнаго права. То видимъ мы крестьянку Акулину, выданную, по прихоти господъ, воображающихъ, что составляютъ ее счастіе, за мужика, который вовсе не хотъль брать ее въ жены и который послъ мстить несчастной женщинъ всю жизнь и дълаетъ ее забитымъ и жалкимъ созданіемъ. То возстаеть предъ нами образъ преслъдуемаго управляющимъ Антона-горемыки, который и падаетъ безсильной жертвой мести и злобы низкаго, но всесильнаго человъка. То, наконецъ, видимъ мы, какъ рушится благосостояніе крестьянской семьи подъ вліяніемъ прихотей барина, прожигающаго жизнь въ свътскихъ развлеченіяхъ и ухаживаніяхъ за танцовщицами. Вездѣ чувствуемъ мы, что эта вившияя сила-власть помвщиковъ, не знающихъ и не понимающихъ своихъ крестьянъ, разрушительно действуетъ на весь строй крестьянской жизни и препятствуеть свободному и

Digitized by Google

мирному ея развитію. На ряду съ крѣпостнымъ правомъ, развращающимъ образомъ дъйствуетъ на крестьянъ и другая чуждая сила-городская жизнь съ ея отрицательными явленіями и фабрика. Изображенію разлагающаго вліянія фабрики на мирную крестьянскую жизнь посвященъ большой романъ Григоровича-"Рыбаки". Здёсь сталкивается старинная жизнь съ ея симпатичными сторонами въ лицъ Глъба Савинова и новыя вліянія въ лицъ разбитнаго гуляки, испорченнаго фабричнаго парня Захара, который подчиняетъ себъ молодое покольніе и разрушаетъ счастіе и матеріальное благосостояніе семьи. Мы видимъ, какъ вторгаются въ эту мирную жизнь вмъстъ съ фабричнымъ элементомъ и безпутство, и пьянство, и пороки, и даже преступленія. Не менъе ярко обрисовывается это пагубное вліяніе фабрики и въ разсказъ: "Смедовская долина", гдѣ авторъ прямо высказываетъ свое мнѣніе о причинъ гибели цълой крестьянской семьи словами старика-пастуха: "А все, въдь, батюшка, коли поглубже плыть въ этомъ дълъ, все, въдь, фабричная жизнь виновата". Такимъ образомъ, намъ совершенно ясно возэръніе Григоровича на крестьянскую жизнь и общій смыслъ ея изображенія. Мы видимъ, что предоставленная сама себъ крестьянская жизнь съ ея близостью къ природъ, съ ея тяжелымъ, но привычнымъ и даже привлекательнымъ трудомъ, съ ея горячею върою въ Провидъніе, способна къ выработкъ положительныхъ типовъ, можетъ безпрепятственно и мирно развиваться, но чуждыя ей силы, вторгаясь въ нее, порождаютъ нищету, развратъ и пороки. Самая главная изъ этихъ чуждыхъ силъ — кръпостное право. Отсюда прямымъ выводомъ является требование уничтоженія власти пом'єщиковъ надъ крестьянами.

На ряду собственно съ крестьянской жизнью Григоровичъ посвятилъ цълый рядъ своихъ произведеній изображенію деревенской и городской жизни помъщиковъ, этихъ всесильныхъ властелиновъ безправнаго крестьянина. Въ самомъ большомъ изъ своихъ романовъ "Проселочныя Дороги" Григоровичъ задумалъ вывести цълый рядъ помъщиковъ. Какъ только переходитъ авторъ къ этой области, серьезность тона его пропадаетъ; онъ не можетъ иначе, какъ съ насмъшкой, отнестись къ многочисленнымъ типамъ провинціальной жизни, выводимымъ въ этомъ романъ. Этотъ "романъ безъ интриги" представляетъ рядъ нравоописательныхъ очерковъ. По замыслу онъ чрезвычайно напоминаетъ "Мертвыя Души" Гоголя: какъ тамъ внъшнею связующею нитью картинъ изъ помъщичьей жизни является Чичиковъ, разъвзжающій по деревнямъ, чтобы удовлетворить своей страсти къ пріобр'ьтенію богатства, такъ и въ "Проселочныхъ Дорогахъ" Аристархъ Өедоровичъ Балахновъ разъезжаетъ по помещикамъ своего уезда, движимый тоже низменной страстью внъшняго честолюбія. Множество лицъ, встръченныхъ тъмъ и другимъ, даютъ возможность авторамъ нарисовать множество типовъ. Самая манера отношенія автора къ изображенію этихъ типовъ также напоминаетъ Гоголя: мы видимъ здъсь то же отрицательное отношение къ изображаемымъ фактамъ, тъ же юмористическія характеристики и даже, хотя и редко, те же лирическія отступленія. Такимъ образомъ какъ первые очерки столичной и крестьянской жизни примыкаютъ непосредственно къ "Шинели" Гоголя, такъ изображение жизни помъщиковъ тъсно связано съ "Мертвыми Душами". Какіе же типы сосредоточиваютъ на себъ вниманіе Григоровича и какой смыслъ ихъ изображенія? Передъ нами является цълая галлерея печальныхъ явленій. Здісь Балахновъ, который изъ стремленія къ внъшнему почету готовъ на всякія низости, готовъ пожертвовать спокойствіемъ и благосостояніемъ своей жизни; здісь и сентиментальный, влюбчивый Васильковъ, "первый мазуристъ своего убада"; здесь и сплетницы барышни — Кокуркины, поставившія цізлью своей жизни первыми узнавать все, чтобы ни дълалось въ увздъ; здъсь и выскочка Бобоховъ, стремящійся изо всёхъ силь пустить пыль въ глаза своимъ фиктивнымъ богатствомъ; здъсь и неудавшійся провинціальный литераторъ Дрянковъ, и интриганъ Кошкинъ, и забитый безотвътный приживальщикъ Прокисай Захаровичъ. Но при всемъ разнообразіи этихъ типовъ Григоровичъ особенно подчеркиваетъ общія всъмъ имъ черты: крайнее невъжество, полную безсодержательность ихъ жизни, занятой мелкими дрязгами, отсутствіе труда, отсутствіе какого бы то ни было серьезнаго стремленія. Сравненіе этой жизни съ крестьянской показываеть всв преимущества послъдней. Вы явно чувствуете всю несостоятельность этихъ безконтрольныхъ властелиновъ крестьянина, смотрящихъ на него

только, какъ на средство къ матеріальному пріобрътенію, не понимающихъ своихъ обязанностей по отношенію къ нему. Еще болъе разъясняется взглядъ Григоровича на помъщиковъ изъ послъдняго его романа, посвященнаго изображенію пом'вщичьяго быта. Этотъ романъ, "Два генерала", написанъ уже послъ освобожденія крестьянъ и рисуетъ съ одной стороны взаимныя отношенія помъщиковъ и крестьянъ, съ другой — указываетъ новый типъ помъщика при новыхъ условіяхъ жизни послі реформы. Поміншикъ Сергъй Львовичъ Люлюковъ весьма добродушный человъкъ, не только не желающій зла крестьянамъ, но иногда и помогающій имъ; опъ иначе не называетъ своихъ крестьянъ, какъ "добрые дудиловскіе мужички", но онъ ведетъ такую же праздную, полную мелкихъ и пустыхъ интересовъ жизнь. Онъ не сумълъ пріобръсти уваженія крестьянь, и удивляется, почему они посль освобожденія не исполняють ему безплатныхъ работь посль его, какъ онъ выражается, благод вній. Онъ не хочеть трудиться, не хочеть измінить своихъ привычекъ и послъ освобожденія крестьянъ, но средствъ не хватаетъ; независимые, свободные крестьяне раздражаютъ его и превращаются въ его глазахъ изъ "добрыхъ дудиловскихъ мужичковъ" въ "неблагодарныхъ скотовъ". Очевидно, что онъ, воспитанный въ традиціяхъ и привычкахъ крепостнаго права, не можетъ примириться съ новой реформой. На смъну ему является молодое покольніе въ лиць его сына, человька образованнаго, трудолюбиваго, имъющаго здравыя понятія и серьезныя стремленія "Я человъкъ трудовой и рабочій", говорить онъ, развивая отцу новую программу жизни: "Мы не на столько богаты, чтобы держать домъ и задавать пирушки! Такъ хорошо было прежде, папаша; самъ видишь, другое теперь совствит положение; теперь если самимъ не заняться дівломъ, того и смотри, ничего не останется... Въ этихъ словахъ мы видимъ приговоръ прежней жизни помъщиковъ, нъжившихся на лонъ кръпостнаго права, жизни праздной, пустой и безцъльной. Мы чувствуемъ, что отмъна кръпостнаго права, давая возможность развитія крестьянскаго благосостоянія, въ то же время способна благотворно повліять и на пом'вщиковъ, и если новая, свободная жизнь не можеть исправить закосналыхъ стариковъ, воспитавшихся въ кръпостническихъ традиціяхъ, то молодое покольніе жадно воспринимаетъ новыя вѣянія и можетъ, по мнѣнію автора, создать новый типъ образованнаго и трудящагося помѣщика. Этой блестящей перспективой, исполненной самыхъ радужныхъ надеждъ, Григоровичъ и заканчиваетъ изображеніе быта помѣщиковъ временъ крѣпостнаго права. Съ этихъ поръ, т. е. съ 1860 года, Григоровичъ почти уже ничего не пишетъ до самаго 1883 года, когда изрѣдка опять начинаютъ появляться его очерки, но уже не имѣющіе ничего общаго ни съ крестьянской жизнью, ни съ бытомъ помѣшиковъ.

Какъ писатель, изображавшій вообще дореформенную жизнь, какъ человъкъ, проникнутый благородными стремленіями своего времени, Григоровичъ не могъ оставить безъ вниманія и представителей тогдашней администраціи. Подобно Гоголю, не жальеть онъ самыхъ мрачныхъ красокъ при изображеніи чиновниковъ того времени. Полнъйшее невъжество, отсутствие серьезнаго взгляда на свои обязанности, взяточничество-вотъ общія черты чиновниковъ въ изображеніи Григоровича. Понятно поэтому, что чиновники возбуждають всеобщій трепеть въ тёхъ, кто такъ или иначе находится отъ нихъ въ зависимости. Особенно тяжело отражается тунеядство и произволъ чиновниковъ, конечно, на тъхъ-же крестьянахъ. Въчные и всевозможные поборы съ крестьянъ, и безъ того уже истощенныхъ различными оброками и барщинами, тяжелъе всего достаются крестьянамъ. Сосредоточившись на изображеніи крестьянской и помъщичьей жизни, Григоровичъ не останавливается подробно на типахъ чиновниковъ, но и у него есть не мало картинъ, изображающихъ, какое вліяніе на пом'єщиковъ и крестьянъ имъли недостатки администраціи. Припомните напримъръ, въ романъ "Переселенцы" ту сцену, когда писарь становаго обходить возы крестьянъ на ярмаркъ и съ каждаго изъ нихъ беретъ свою дань; припомните еще болъе мрачную картину въ разсказъ "Кошка и Мышка", гдъ становой, съ одной стороны желая заслужить благоволеніе откупщика, съ другой, - намфреваясь и отъ крестьянина что-нибудь вытянуть, держить несчастного и невинного мельника Савелія въ заключеніи въ самый разгаръ работы и при томъ въ то время, когда его присутствіе дома нужно было и по семейнымъ дѣламъ. Но не только крестьяне, сами помъщики, если они не настолько

богаты, чтобы давать постоянныя взятки становому, боятся его, какъ огня. Припомните, какъ описываетъ Григоровичъ въ разсказъ "Бобыль" ужасъ доброй помъщицы Марыи Петровны при одной мысли о становомъ и судъ; припомните, съ какой жестокостью выгоняеть она въ бурную осеннюю ночь умирающаго девяностольтняго старика, котораго однако-же она отъ души жалъла, которому всячески желала-бы помочь. Никакая жалость, никакое состраданіе не могутъ однако устоять противъ стража, возбуждаемаго мыслыю: "Да тутъ отъ суда не отдълаешься". Въ послъднемъ своемъ романъ изъ помъщичьей жизни: "Два генерала" Григоровичъ выставляетъ въ лицъ генерала Пыщина типъ важнаго сановника дореформенной эпохи. Этоневъжественный, тупой и ограниченный человъкъ, сдълавшій себъ карьеру единственно исполнительностью, строгостью къ подчиненнымъ и умъньемъ подладиться къ начальству. Питомецъ Аракчеева и преемникъ его традицій, генералъ Пыщинъ больше всего обращалъ вниманіе на внішній порядокъ, выправку, субординацію. "Въ эту эпоху", говоритъ Григоровичъ, "которую многіе историки справедливо отзываютъ декоративною и лакировальною, Пыщинъ скоро успълъ обратить на себя лестное внимание начальства". Сдълавшись важнымъ сановникомъ, онъ любилъ посъщать учебныя заведенія. "Посттивъ разъ библіотеку какого-то заведенія и найдя, что книги на полкахъ стояли не подъ ранжиръ, онъ тотчасъ обратилъ на это вниманіе. Когда ему объяснили происхожденіе пустыхъ мъстъ на полкахъ тымъ, что ныкоторыя книги разобраны воспитанниками, Пыщинъ пришелъ въ большое негодованіе и изрекъ следующія замечательныя слова: "Дурныхъ книгъ нетъ; всѣ надо читать по порядку! А то: эта — нехороша, другая — не годится; въ этомъ явно проглядываетъ своеволіе! Брать и читать всегда по порядку! "Понятно, что это стремленіе къ витшенему порядку не только не исключало внутренней неурядицы и злоупотребленій, но еще давало имъ большой просторъ. Становые могли брать взятки, притъснять крестьянъ, въ это такіе генералы, какъ Пыщинъ, не входили. И подчиненные ему чиновники понимали это и болъе всего трепетали, какъ бы недостатки какой-нибудь внъшней, декоративной, какъ выражается Григоровичъ, черты не привлекли на себя проницательнаго взора начальника. Но съ освобожденіемъ крестьянъ, съ проникновеніемъ въ жизнь новыхъ въяній Пыщины должны были уступить мъсто другимъ администраторамъ, честнымъ, просвъщеннымъ, гуманнымъ.

Въ лицѣ Липецкаго Григоровичъ выводитъ этотъ типъ новаго администратора; изображеніе его довольно блѣдно, такъ какъ жизнь еще не могла къ тому времени дать художнику достаточно фактовъ дѣйствительности въ этомъ направленіи. Но для насъ важно здѣсь пониманіе Григоровичемъ этой новой жизни, возбуждавшей въ лучшихъ людяхъ того времени такія радужныя надежды. Рушится старая жизнь, и на ея развалинахъ, грезится художнику, возстаетъ царство добра, любви и свѣта. Это бодрое одушевленіе проникало тогда всю литературу; лучшіе люди того времени, видя, что сбываются, наконецъ, самыя смѣлыя ихъ мечтанія, предавались новымъ надеждамъ. И то, что Григоровичъ, какъ романистъ, выразилъ въ типахъ, другой поэтъ, И. С. Аксаковъ, слѣдующимъ образомъ выражаетъ въ одномъ изъ лучшихъ своихъ стихотвореній:

День встаетъ багрянъ и пышенъ, Долгой ночи скрылась тѣнь, Новой жизни трепетъ слышенъ, Чѣмъ-то вѣщимъ смотритъ день! Съ сонныхъ вѣждъ стряхнувъ дремоту, Бодрой свѣжести полна Вышла съ Богомъ на работу Пробужденная страна.

Благо всёмъ, ведущимъ къ свёту, Братьямъ, съ братьевъ снявшимъ гнетъ. Людямъ миръ, благословенье. Долгихъ мукъ исчезнетъ слёдъ, Дню вчерашнему забвенье, Дню грядущему привътъ!

Этимъ привѣтомъ грядущему дню и заключаетъ Григоровичъ изображеніе до реформенной жизни.

Такимъ образомъ, почти вся литературная дѣятельность Григоровича посвящена изображенію дорсформенной жизни; зло и неправда этой жизни вызывають его энергическіе протесты, одушевляють къ защитѣ обездоленныхъ этой жизнью людей. Но когда это зло и эта неправда сломлены новыми теченіями жизни, Григоровичъ, какъ старый и утомленный борьбою боецъ, успока-ивается въ сознаніи честно исполненнаго долга, благословляя новую свободную и трудовую жизнь.

Характеристика литературной деятельности Григоровича была бы неполна, если бы мы не сказали нъсколько словъ о повъстяхъ его изъ петербугской жизни. Это цёлый рядъ небольшихъ бытовыхъ очерковъ, посвященныхъ изображенію различныхъ сословій: тутъ и шарманщики, и акробаты, и помінцики, и художники, и чиновники, и простые разносословные прожигатели жизни. Все это разнообразіе типовъ можно однако раздълить на двъ группы: съ одной стороны это богатые или состоятельные люди, которые однако же ничего не делають, проводять время весело, кутять, жуирують; съ другой стороны — люди трудящіеся, честные, добрые, но дошедшіе до крайней нищеты, люди униженные и забитые. Первая категорія лицъ, всѣ эти Накатовы, Сюсюкины, Свищовы и т. п. изображаются авторомъ юмористически; онъ не находить словь для выраженія своего презрівнія къ ихъ пустой и праздной жизни. Что же касается до людей униженныхъ и забитыхъ, то они привлекаютъ къ себъ всъ симпатіи автора. Тонъ отношенія къ этимъ несчастнымъ людямъ, данный первоначально Гоголемъ въ его изображеніи Акакія Акакіевича, сдълался господствующимъ въ сочиненіяхъ Григоровича. Этотъ типъ особенно останавливаеть на себъ его вниманіе; онъ внимательно отыскиваетъ его во всъхъ условіяхъ жизни: вы найдете его и въ крестьянскихъ повъстяхъ Григоровича, и въ его повъстяхъ изъ столичной жизни, и даже въ изображени помъщичьяго быта въ лицъ смиреннаго Прокисая Захаровича Копкова. Это любимый типъ Григоровича, рисуемый имъ въ самыхъ яркихъ и трогательныхъ чертахъ. Даже на изображеніе крестьянской жизни, сдёлавшейся впослёдствіи центромъ всей его литературной деятельности, натолкнуло его стремленіе и въ этой области жизни обратить вниманіе общества

на забитыхъ людей. И какъ первымъ его опытомъ въ изображеніи столичной жизни было привлеченіе симпатій къ шарманщикамъ, бъднымъ и загнаннымъ людямъ, такъ и первая его повъсть изъ крестьянской жизни посвящена изображенію забитой, несчастной крестьянской женщины. И эта тенденція не оставляла талантливаго писателя въ теченіе всей его жизни. Когда въ 1883 году, послѣ 23-лътняго молчанія, будучи уже старикомъ 61 года, Григоровичъ опять вернулся къ литературной деятельности, то первымъ же типомъ, который привлекъ его вниманіе, былъ типъ больнаго, загнаннаго и забитаго ребенка, лишеннаго семьи, не имъющаго никакихъ радостей, проводящаго свое жалкое существованіе среди пинковъ и побоевъ отъ грубаго и въчно пьянаго акробата. Этотъ "гуттаперчевый мальчикъ", одиноко умирающій въ циркъ, среди ученыхъ собакъ и дрессированныхъ лошадей, этотъ мальчикъ съ разбитою грудью и переломленными ребрами отъ слишкомъ смѣлаго и неосторожнаго прыжка, котораго требовалъ безжалостный акробать, чтобы потвшить праздную публику, является однимъ изъ самыхъ трогательныхъ образовъ, созданныхъ Григоровичемъ. Всѣ произведенія его проникаетъ это высоко-гуманное настроеніе, благодаря которому онъ всю жизнь свою служилъ бъднымъ и несчастнымъ людямъ, привлекая къ нимъ сочувствіе общества, заставляя насъ въ самомъ жалкомъ созданіи признавать своего брата.

Такой характеръ произведеній Григоровича придаєть имъ важное воспитательное значеніе. Не одинъ юный читатель, подобно 16-льтнему Льву Толстому, могъ сказать о себъ, что повъсти Григоровича выльчили его отъ презрѣнія къ мужику. Въ наше время, когда общество, отчасти подъ вліяніемъ такихъ писателей, какъ Григоровичъ, уже проникнуто глубокимъ сочувствіемъ къ крестьянской жизни, это, такъ сказать, спеціально-воспитательное значеніе уже не имъетъ той важности, какъ прежде. Но общій гуманный тонъ произведеній Григоровича, его сочувствіе всему униженному и угнетенному, его любовь къ русской природъ и тонкое пониманіе ея красотъ не только въ наше время продолжають оказывать неослабъвающее вліяніе, но и всегда благотворно будутъ дъйствовать на воспріимчивыя души молодаго покольнія. Для воспитателя сочиненія Григоровича всегда будутъ одной изъ тъхъ

книгъ, которыя онъ смъло дастъ въ руки юному читателю, будучи твердо увъренъ, что эта книга пробудить въ его душъ много хорошаго. Историкъ въ свою очередь въ сочиненіяхъ Григоровича найдетъ не мало драгоцънныхъ чертъ крестьянского и общественнаго быта, теперь уже отошедшаго въ область преданія; онъ признаетъ Григоровича за одного изъ самыхъ яркихъ и симпатичныхъ выразителей той эпохи и навсегда установить за нимъ заслугу перваго піонера въ дъль художественнаго изображенія крестьянскаго быта. Медленно и упорно развивается общественное сознаніе. Продолжительнымъ и тяжелымъ трудомъ многихъ лучшихъ русскихъ людей создалось то сочувственное отношеніе къ крестьянину, то стремленіе помочь ему въ его нуждахъ и въ его стремленіяхъ, которое въ наше время является господствующимъ. И теперь, празднуя полувъковой юбилей литературной дъятельности Григоровича, мы съ чувствомъ глубокаго уваженія и благодарности останавливаемся мыслью на этомъ маститомъ писателъ, такъ много потрудившемся въ дълъ развитія общественнаго сознанія.



## в. г. вълинскій.

В. Г. Бълинскій быль нашимь литературнымь критикомь 40-хъ годовь; вся его дъятельность состояла въ критическомъ разборъ произведеній русской литературы. Что-же такое — литературная критика? Было время, когда этимъ именемъ называлось всякое указаніе достоинствъ и недостатковъ слога, поэтическихъ картинъ и мъстъ слабыхъ, прозаическихъ. Теперь такой разборъ никто не назоветъ серьезной критической оцънкой.

Критика въ современномъ смыслѣ слова не можетъ ограничиться разсмотрѣніемъ стиля или даже поэтическихъ достоинствъ; она должна кромѣ того найти и уяснить смыслъ произведенія, его идею, и указать связь этой идеи съ жизнью общества. Такъ измѣнился прежній взглядъ на критику, и этой перемѣной мы въ сильной степени обязаны Бѣлинскому. Можно спросить: "да зачѣмъ же разъяснять смыслъ художественнаго произведенія, когда оно само за себя говоритъ? вѣдь главную особенность художе-

ственнаго произведенія и составляеть именно то, что оно выражаетъ смыслъ жизни въ живыхъ, доступныхъ образахъ-какія же туть нужны разъясненія?" Такъ разсуждать нельзя. Мы въ жизни бываемъ каждый день окружены множествомъ живыхъ, наглядныхъ фактовъ и поступковъ и однако отъ десяти человъкъ, наблюдавшихъ извъстный фактъ, мы часто услышимъ десять различныхъ объясненій и, можетъ быть, ни одно изъ нихъ не будетъ върнымъ. Бываетъ и такъ, что человъкъ, совершившій какой-нибудь поступокъ, самъ не понимаетъ или невърно понимаетъ его, а истинный смыслъ дается постороннимъ лицомъ. Тоже прилагается къ литературъ. Отдъльныя литературныя произведенія представляють смысль, идею той или другой стороны жизни; крупный талантъ осмысливаетъ важныя жизненныя явленія, мелкій-менъе важныя. Общество живетъ этими идеями; воспринимая ихъ и усвоивая, оно воспитывается умственно и нравственно. Но чемъ крупне талантъ и чъмъ глубже его пониманіе жизни, тъмъ труднье усвоивается большинствомъ смыслъ его произведеній и темъ больше теряетъ общество, лишенное могучаго воспитательнаго средства. Поэтому въ высшей степени важно, чтобы литература находила себъ достойнаго истолкователя, посредника между ней и обществомъ. Такое посредничество и составляетъ задачу литературной критики. Въ особенности важно было значение критики въ Россіи и въ ту эпоху, когда действоваль Белинскій. После Петровской реформы, когда западное просвъщение стало распространяться у насъ, оно переходило къ намъ не столько въ видъ научныхъ знаній, сколько въ формъ литературной. Русскіе передовые люди пріобрътали свъдънія не въ школь, изучая науки, а главнымъ образомъ посль школы, читая книжки, знакомясь съ литературой. Изъ исторіи литературы извъстно, какъ скудно было систематическое образование даже лучшихъ нашихъ писателей: они всв въ годы воспитанія "учились понемвогу, чему-нибудь и какъ-нибудь" и потомъ взрослыми людьми садились за книжку и учились "удерживать вниманье долгихъ думъ", старались "вознаградить въ объятіяхъ свободы мятежной младостью утраченные годы и въ просвъщении стать съ въкомъ наравиъ". Это — признаніе Пушкина, а вотъ слова Гоголя: "Надобно сказать, что я получиль въ школъ воспитание самое плохое,

а потому и немудрено, что мысль объ ученьи пришла ко мнъ въ зръломъ возрастъ. Я началъ съ такихъ первоначальныхъ книгъ, что стыдился даже показывать и скрываль всв свои занятія". Большинство изъ такъ-называемаго образованнаго класса конечно, получало не лучшую, а скоръе еще худшую подготовку, и развивалось главнымъ образомъ путемъ литературнаго чтенія. Отсюда ясно, какъ велико было просвътительное значение литературы въ нашемъ еще недавнемъ прошломъ. При такомъ состояніи общества появленіе крупнаго художественнаго таланта имфетъ громадное развивающее значеніе, но съ другой стороны плохо подготовленное общество лишь тогда воспользуется имъ въ полной мъръ, когда найдется другой талантъ, посвятившій себя истолкованію перваго. Время 30-хъ — 40-хъ годовъ, когда жилъ и дъйствоваль Бълинскій, было самымъ блестящимъ временемъ русской литературы; оно отмъчено именами Пушкина, Гоголя и Лермонтова. Бълинскій быль ихъ первымъ и достойнымъ истолкователемъ, и его критической дъятельности русское общество въ значительной степени обязано той пользой, которую оно извлекло и продолжаетъ извлекать изъ произведеній этихъ великихъ писателей.

В. Г. Бълинскій быль родомъ изъ Пензенской губ.; отецъ его быль увзднымъ врачемъ въ г. Чембарв. Рано выказались въ немъ выдающіяся способности: сила и независимость ума, серьезность понятій, чувство собственнаго достоинства, и вмѣств пылкость натуры, склонность къ увлеченіямъ, любовь къ чтенію и преобладающая страсть къ литературв. Еще когда Бълинскій учился въ Чембарскомъ увздномъ училищв, извѣстный писатель Лажечниковъ, ревизовавшій училище, замѣтилъ выдающіяся способности мальчика.

Изъ училища Бълинскій перешелъ въ Пензенскую гимназію, гдъ учился хорошо, но не изъ всъхъ предметовъ и до окончанія курса быль исключенъ "за нехожденіе въ классъ". Конечно, это было не по лѣности, а потому, что тогдашнее гимназическое преподаваніе представляло для юноши слишкомъ мало интереса и серьезности. Тамъ былъ одинъ выдающійся учитель Поповъ, преподававшій естественную исторію и большой любитель литературы. Съ

нимъ Бълинскій быль знакомъ и ему обязань быль отчасти своимъ развитіемъ. Поповъ оставилъ о своемъ пріятель-гимназисть воспоминанія. "Умъ Бълинскаго, говоритъ Поповъ, мало выносилъ познаній изъ школьнаго ученія; все, что передавалось по системъ заучиванья, не шло ему въ голову; онъ не быль отличнымъ ученикомъ. Но многое мимоходомъ запало въ его кръпкую память; многое онъ понималъ самъ, своимъ пылкимъ умомъ, еще больше набиралось въ немъ свъдъній изъ книгъ, которыя онъ читалъ внъ гимназіи. Бывало поэкзаменуйте его, какъ обыкновенно экзаменують дьтей, -- онъ изъ послъднихъ, а поговорите съ нимъ дома, по дружески-онъ первый ученикъ... Онъ бралъ у меня книги, журналы, пересказывалъ мнъ прочитанное, судилъ и рядилъ обо всемъ, задавалъ мит вопросъ за вопросомъ.... По лтамъ и тогдашнимъ отношеніямъ нашимъ онъ былъ неравный мнѣ, но не помню, чтобы въ Пензъ съ къмъ-нибудь другимъ я такъ душевно разговаривалъ, какъ съ нимъ, о наукахъ и литературъ... Бывало, когда отправлюсь съ учениками за городъ на гербаризацію, во всю дорогу Бълинскій пристаетъ ко мнъ съ вопросами о Гете, Вальтеръ-Скоттъ, Байронъ и Пушкинъ, о романтизмъ"...

О свойствахъ ума и характера Бѣлинскаго Поповъ говоритъ: "Взглядъ и поступки у него были смѣлые, какъ бы говорившіе, что онъ не нуждается ни въ чьей помощи, ни въ чьемъ покровительствъ. Таковъ онъ былъ и послъ, такимъ пошелъ и въ могилу... Тогда Бѣлинскій по лѣтамъ своимъ не могъ еще отрѣшиться отъ обаянія первыхъ поэмъ Пушкина и непривѣтно встрѣтилъ "Сцену въ Чудовомъ монастыръ". Онъ и въ то время не скоро подавался на чужое мнѣніе. Когда я объяснялъ ему высокую прелесть (этой сцены) въ простотъ, поворотъ къ самобытности и возрастаніе таланта Пушкина, онъ качалъ головой, отмалчивался, или говорилъ: "дайте, подумаю; дайте, еще прочту". Если же съ чъмъ онъ соглашался, то, бывало, отвѣчалъ съ страшной увѣренностью: "Совершенно справедливо!"

Бълинскій въ гимназіи читаль съ увлеченіемъ всѣхъ писателей, какихъ только могъ достать, исписывалъ громадныя кипы тетрадей стихотвореніями русскихъ поэтовъ, съ Кантемира до Пушкина, зналъ массу вещей наизусть; въ этотъ періодъ онъ

отлично изучилъ нашу литературу XVIII въка. Въ этомъ страстномъ увлечени высказывалось глубоко заложенное въ его душъ стремленіе къ доброму и прекрасному, пищу для котораго онъ находиль въ литературъ. Еще въ этомъ возрастъ становится ясно, что всв его духовныя силы направлены къ вопросамъ жизни и нравственному идеалу, котораго онъ искалъ и который онъ такъ глубоко умълъ чувствовать въ поэтическомъ творчествъ. Онъ такъ сильно проникался поэзіей, что сперва считаль это за способность къ творчеству и пробоваль самъ писать стихи. Вотъ что писалъ онъ о себъ, когда ему было 20 лътъ: "Въ сердиъ моемъ часто происходять движенія необыкновенныя, душа часто бываеть полна чувствами и впечатлъніями сильными, въ умъ рождаются мысли высокія, благородныя — хочу ихъ выразить стихами и не могу. Риема мнъ не дается, выраженія не уламываются въ стопы. — Я увидалъ, что не рожденъ быть стихотворцемъ и нашелся принужнымъ приняться за смиренную прозу".

Нужно прибавить, что Бълинскій умъль за то необыкновенно полно и глубоко раскрыть поэтическія красоты чужаго художественнаго произведенія: подъ его перомъ "смиренная проза" часто блещетъ вдохновеніемъ и при оцънкъ чужой поэзіи горячее одушевленіе часто сообщаєть его слогу поэтическій колорить.

Въ 1829 г. Бълинскій поступаетъ въ Московскій университетъ. Здѣсь онъ завязываетъ прочныя товарищескія связи, вступаетъ въ кружокъ молодежи, который имѣлъ сильное вліяніе на его развитіе. Товарищескіе кружки въ молодые годы вообще имѣютъ большое значеніе, а кружокъ, о которомъ мы говоримъ, былъ исключительнымъ по даровитости членовъ, изъ которыхъ многіе стали потомъ замѣтными дѣятелями. Онъ образовался впервые вокругъ Ник. Владимір. Станкевича, тогда еще студента, и состоялъ изъ небольшаго числа лицъ, между которыми выдавались Бълинскій и К. С. Аксаковъ; въ разное время къ нему примкнули Т. Н. Грановскій и П. Н. Кудрявцевъ,—два знаменитые профессора Московскаго университета, В. Боткинъ, авторъ Писемъ объ Испаніи и др. Тургеневъ тоже отчасти примыкалъ къ кружку, познакомившись съ Станкевичемъ еще до начала своей литературной дѣятельности. Вообще можно сказать, что кружокъ этотъ имѣлъ болѣе или ме-

нъе близкую связь со всъми лучшими представителями нашей науки и литературы эпохи 40-хъ годовъ; нѣкоторые изъ нихъ во многомъ обязаны были кружку. Кружокъ носить имя Станкевича, хотя самъ Станкевичъ недолго былъ его руководителемъ: онъ умеръ довольно рано (1840 г.). Это быль человъкъ съ сильнымъ умомъ, наклоннымъ къ философскому мышленію, и съ высокимъ гуманнымъ чувствомъ, замъчательно образованный и съ тонкимъ эстетическимъ вкусомъ. Особенную прелесть его богатой натуры составляло нравственное благородство, идеально возвышенное настроеніе. Онъ имъль даръ очень сильно привязывать къ себъ людей; между прочимъ онъ замътилъ и поддержалъ Кольцова, который платилъ ему горячимъ чувствомъ благодарности; Бълинскій всегда отзывался о немъ съ благогов вніемъ; Грановскій, узнавъ о его смерти (онъ умеръ за границей отъ чахотки), писалъ: "Онъ унесъ съ собой что-то необходимое для моей жизни. Никому на свътъ не былъ я такъ много обязанъ".

Молодежь, по большей части студенты, собиравшаяся въ началь 30-хъ годовъ за чайнымъ столомъ въ квартиръ Станкевича, была одущевлена идеальными стремленіями: ихъ связывала любовь къ наукъ, увлечение поэзий, потребность нравственнаго идеальнаго совершенствованія, желаніе служить послів въ обществів дівлу истины и нравственнаго достоинства. Они съ энтузіазмомъ изучали Шекспира, Гете, Шиллера, которые тогда мало были извъстны въ нашемъ обществъ, увлекались Пушкинымъ и видъли въ немъ гордость русской литературы. Но они не довольствовались безотчетнымъ наслажденіемъ; высокій умственный уровень всего кружка, рѣдкая образованность Станкевича и его наклонность къ философіи, придавали сознательность и широту ихъ поэтическимъ изученіямъ. Они жадно ловили идеи новой нъмецкой философіи, стремились при помощи ихъ уяснить себъ все окружающее съ общей точки эрвнія, найти связь и смыслъ всехъ областей жизни, всехъ вопросовъ человъческаго духа, понять и уловить въ жизни, какъ это тогда называлось, міровую идею. Ту же точку зрівнія внесли они и въ искусство. Поэзія была въ ихъ глазахъ выраженіемъ высшихъ сторонъ человъческаго духа, въчнаго смысла жизни; она должна была заключать въ себъ вопросы разума и нравственности, охватывать весь внутренній міръ челов'вка; въ каждомъ истинно-художественномъ произведеніи должна была блистать частица этой міровой идеи— и въ этомъ заключалась тайна эстетическаго наслажденія.

Съ такими взглядами приступиль Бълинскій къ своему любимому предмету-къ русской литературъ, которой онъ отдалъ всъ свои силы, всю свою жизнь. Первая его статья вышла безъ подписи въ 1834 году въ одномъ московскомъ журналѣ подъ заглавіемъ: Литературныя мечтанія. Элегія въ прозъ. Въ этой обширной стать Бълинскій, обозръвь съ новой точки зрънія нашу литературу отъ Петра, хорошо извъстную ему еще на школьной скамьъ, приходить къ выводу, что у насъ еще нътъ литературы, какъ искусства, вполнъ выражающаго духъ народа, его внутреннюю жизнь до сокровеннъйшихъ глубинъ и біеній. Понимая литературу въ тесной связи съ жизнью народа, онъ въ сжатомъ очерке проследиль весь ходь нашей образованности съ Петра и нашель только четырехъ писателей, которые сколько-нибудь отвъчали его требованіямъ — Державина, Пушкина, Крылова и Грибофдова. Нужно замѣтить, что въ этой стать Вълинскій ставиль понятіе литература еще слишкомъ узко; позднее его взгляды стали шире и правильнъе.

Въ стать быль высказань рядь мъткихъ замъчаній о Ломоносовъ, Сумароковъ, Фонъ-Визинъ, Карамзинъ, мимоходомъ обнаруживалось презръніе ко многимъ современнымъ литературнымъ ничтожностямъ, слывшимъ тогда знаменитостями. Въ горячо одушевленномъ тонъ статьи сквозило высокое пониманіе искусства, страстная любовь къ поэзіи, смълость мысли, благородство воззръній и негодованіе противъ всего фальшиваго, неискренняго и ложнаго. Статья произвела сильное дъйствіе. Для того, чтобы вполнъ оцънить его, надо посмотръть, что дълалось тогда въ нашей критикъ. Лучшими критиками были Н. А. Полевой со своимъ журналомъ "Телеграфъ" и Надеждинъ съ "Телескопомъ"; ихъ взгляды на поэзію были новы, свъжи и часто основательны, но уступали статьъ молодаго критика по цъльности, силъ убъжденія и искренности чувства. Притомъ Полевой съ Надеждинымъ представляли исключенія среди страшнаго невъжества или недобросовъстности остальченія среди страшнаго невъжества или недобросовъстности остальчения страща прадътности остальчения страща прадътности остальчения страща прадътности остальчения страща прадътности остальчения представляли искрепата прадътности остальчения страща прадътности остальчения страща прадътности остальчения прадътн

Digitized by Google

ной печати. Пушкинъ тогда уже написалъ Кавказскаго Павиника, Бахчисарайскій Фонтань, Цыгань, Евгенія Онтгина, Бориса Годунова и Полтаву, Гоголь уже выпустиль Вечера на Хуторъ, а какъ было встръчено и одънено все это тогдашней критикой? Произведенія Пушкина вызывали разноръчивые толки: поклонники старыхъ заслуженныхъ писателей на нихъ нападали, сами благожелатели Пушкина (Вяземскій) хвалили иногда чуть не одинъ слогъ его, Евиній Онвшив ставился ниже Руслана и Людмилы, а Помпавой остались недовольны даже нъкоторые друзья. Можно было встретить въ журналахъ общую оценку Пушкина, какъ умълаго стихоплета съ легкимъ слогомъ, не очень правильно владъющаго русскимъ языкомъ, — о томъ, что Пушкинъ великій поэтъ, - художникъ, никто не говорилъ прямо, но открыто называли опаснымъ соперникомъ ему нѣкоего Тимоееева (оцѣнить впервые Пушкина предстояло Бълинскому). Въ Диканьскихъ Вечерахь Гоголя журнальная критика видела нескладные, хотя смешные фарсы, замъчала, что у автора нътъ чувства (!) Появившійся въ скоромъ времени Ревизоръ былъ встръченъ бранью, былъ названъ "нев роятнымъ анекдотомъ, которому авторъ не съумълъ придать смысла и занимательности", надъ Мертвыми Душами печатно глумились, ставили ихъ ниже романовъ Польдекока въ художественномъ и нравственномъ отношеніи. Та же критика строго оберегала отъ всякихъ нападеній авторитетъ Ломоносова, Сумарокова, Державина, Карамзина, но не понимала совершенно ихъ заслугъ и достоинства, ибо на ряду съ ними производила въ геніи пигмеевъ; разбирая напыщенную драму третьестепеннаго писателя Кукольника, она восклицала: "великій Кукольникъ!" и объявляла его равнымъ Гёте и Байрону. А самъ Кукольникъ въ кругу мололодыхъ поклонниковъ съ горечью признавался, что, повидимому, Россія не доросла еще до серьезныхъ вещей и ему придется бросить русскій языкъ и писать по итальянски или по французски. Онъ признавалъ въ Пушкинъ огромный талантъ, но легкомысленный и не глубокій, не создавшій ничего значительнаго; относительно себя Кукольникъ надъялся, что онь, если Богъ продлитъ ему въку, создастъ что-нибудь прочное, серьезное и можетъ быть, дастъ новое направленіе литературъ. Такова была критика, таково было пониманіе литературы въ двухъ самыхъ распространенныхъ тогда журналахъ— Библіотект для Чтенія Сенковскаго и Стоверной Пчель Булгарина (Библіотека для Чтенія им'вла 5000 подписчиковъ, тогда какъ остальные—по н'вскольку сотъ). Къ такой критик'в и къ публик'в, охотно читавшей ее, Пушкинъ им'влъ н'вкоторое право обратить свое гн'ввное стихотвореніе Поэть и Чернь.

Теперь понятно, какой энтузіазмъ должны были вызвать въ лучшей части русскаго общества и въ молодомъ покольніи *Литера*турныя *Мечтанія* Бълинскаго.

За этой статьей последоваль непрерывавшійся до смерти критика въ 1848 году рядъ серьезныхъ и горячихъ статей, посвященныхъ прошлой и современной литературъ. Взгляды на искусство и его значеніе въ жизни свътльли, расширялись, авторъ шелъ впередъ въ теченіе всей своей 14-льтней дъятельности, а съ нимъ вмъстъ развивалась и публика, воспитываясь на его статьяхъ. Бълинскій прежде всего горячо вооружился противъ бездарности и пошлости русскихъ Шекспировъ и Вальтеръ-Скоттовъ, наводнившихъ нашу литературу, доказывая неоспоримо ихъ ничтожность; онъ съ негодованіемъ разоблачаль и преслідоваль недобросовістность и неуважение къ публикъ со стороны журналовъ, которые часто по пріятельству или изъ коммерческихъ целей страшно расхваливали, а вследъ за темъ, поссорившись съ авторомъ, бранили въ пухъ и прахъ одно и то же произведение. Спустя нъсколько лътъ по выходъ Литературных Мечтаній упали журналы, задававшіе тонъ въ печати; публика поняла тупость и продажность ихъ сужденій и отвернулась отъ нихъ. Выдвинулись журналы, въ которыхъ участвовалъ Бълинскій; -- къ нимъ примкнули молодые талантливые писатели; куда-то исчезли, провалились безследно многочисленные иеніи, Тимовеевы, Масальскіе, Кукольники, опасные соперники Пушкина и Гете; - Кукольникамъ приходилось въ самомъ дълъ бросить писать по русски, но уже по другой причинъ: никто ихъ не читалъ, объ нихъ не писали, объ нихъ совъстно стало говорить.

Но однимъ очищениемъ Авгиевыхъ конюшенъ печати не ограничивается значение Бълинскаго. Онъ былъ воспитателемъ общества. Въ своихъ крупныхъ статьяхъ, посвященныхъ отдъльнымъ писателямъ, и въ общихъ годичныхъ обозрѣняхъ литературы, онъ

положиль основаніе исторіи русской литературы съ 18 въка, представивъ ен явленія въ последовательномъ развитіи. Его оценка старыхъ и новыхъ писателей сохраняетъ во многомъ до сихъ поръ свою силу и повторяется почти буквально въ учебникахъ. Бълинскій первый даль върный и полный взглядь на значеніе Пушкина, какъ поэта-художника. Онъ не только раскрылъ всю глубину и прелесть поэзіи, заключенной въ произведеніяхъ Пушкина, но показалъ ихъ связь съ русской жизнью. Ни одна сторона разнообразнаго таланта Пушкина не осталась не замъченной Бълинскимъ. Строгость, художественная простота и серьезность Пушкинской музы, глубокое содержание его созданий, сила и сжатость выраженія, чудный стихъ и чудный русскій языкъ также мастерски были одънены Бълинскимъ, какъ и значение Пушкина въ развити самосознанія общества, какъ и высокая гуманность его произведеній. Бълинскій предсказаль, что на Пушкинской поэзіи должно будетъ воспитываться юношество, предсказалъ въ то время, когда многіе считали Пушкина неприличным писателемь; его предсказаніе исполнилось: знакомство съ Пушкинымъ считается теперь необходимымъ во всякой школъ.

Еще больше правъ на наше уваженіе имѣетъ Бѣлинскій за то, что онъ первый объяснилъ значеніе Гоголя. Смыслъ дѣятельности Гоголя быль непонятенъ не для одной тупой критики, образчики сужденія которой мы привели выше; онъ неполно и смутно сознавался даже выдающимися людьми. какъ ¾Жуковскій и Вяземскій, онъ остался несовсѣмъ рѣшенной загадкой даже для самого Гоголя. Художественная сила, геніальность Гоголя была доступна его друзьямъ, но общественную силу въ немъ видѣлъ Бѣлинскій едва ли не яснѣе всѣхъ. Бѣлинскій съ перваго взгляда угадалъ, что произведенія Гоголя должны вызвать перерожденіе русскаго общества, что они начинаютъ собой новый періодъ развитія.

Дъйствительно, всѣ новъйшіе писатели, которыми мы теперь гордимся, Тургеневъ, Гончаровъ, Достоевскій, Григоровичъ, Островскій, — воспитались на впечатлъніяхъ отъ произведеній Гоголя, которыя помогли имъ осмыслить русскую жизнь и такимъ образомъ дали направленіе ихъ талантамъ. Безспорно и то, что критика Бълинскаго облегчила и ускорила имъ выходъ на эту дорогу.

Прибавимъ, что первые литературные опыты всѣхъ названныхъ писателей, (кромѣ Островскаго) были замѣчены и поддержаны Бѣлинскимъ.

Можно представить себъ, какъ благотворно дъйствовала критика Бълинскаго на всю массу читающей публики, во сколькихъ молодыхъ головахъ она разъясняла недоумънія и вопросы, зарождала и поддерживала идеальныя, честныя стремленія. Бълинскій никогда не ограничивался только разборомъ художественныхъ красотъ произведенія, или върнъе, его разборъ никогда не быль холоднымъ, спокойнымъ анализомъ: поэтическое произведение для него было дъломъ жизни; онъ отзывался на него всъми сторонами своей страстной натуры и одушевленно развиваль вст общественные и нравственные вопросы, которые вытекали изъ литературнаго произведенія. Онъ не упускаль ни одного случая подблиться съ читателями живой мыслью, горячимъ чувствомъ. Даже разборы мелкихъ, ничтожныхъ или совствиъ не относящихся къ литературъ книгъ - разборы, которые онъ долженъ былъ производить по обязанности журналиста, часто отражали на себъ просвътительное направленіе его критики. Въ отчетъ о безсмысленной гадательной книгъ публика встръчала серьезное психологическое объясненіе суевърія, безграмотно написанная книжка о шелководствъ давала поводъ выяснить важность умфнья владфть языкомъ и дать мфткую оцънку схоластической реторики, по которой тогда учили писать въ школахъ, а двъ дътскія сказки, вышедшія въ 1840 году, вызвали обширную статью въ 60 страницъ. Здёсь подробно разъясняется, какъ следуетъ писать книги для детей, и изъ чего должно состоять дътское чтеніе. Любопытно, что не только общія мысли, высказанныя здёсь, вёрны до сихъ поръ, но все, что выбраль Белинскій для дітей изъ соч. Крылова, Жуковскаго, Пушкина и Загоскина, вошло въ современныя школьныя хрестоматіи. Кром'в того указанная статья давала живую характеристику незавиднаго тогдашняго воспитанія и цізую связную воспитательную теорію. Эта теорія такъ разумна, такъ глубоко вірна, что 50 літь, отдівляющія ее отъ нашихъ дней, не измінили въ ней ни одной черты. Я приведу изъ нея нъсколько отдъльныхъ мыслей.

"Естественная любовь, основывающаяся на одномъ родствъ

крови, еще далеко не составляетъ того, чѣмъ должна быть человъческая любовь. Изъ родства крови и плоти должно развиться родство духа, которое одно прочно, крѣпко, одно истинно и дѣйствительно, одно достойно высокой и благородной человѣческой природы". Есть отцы, которые любятъ дѣтей для самихъ себя—и въ этой любви есть своя истинная, разумная сторона; есть отцы, которые любятъ своихъ дѣтей для нихъ самихъ— и эта любовь выше, истиннѣе, разумнѣе, но при этихъ двухъ родахъ любви есть еще высшая, истиннѣйшая и разумнѣйшая любовь къ дѣтямъ— любовь въ истинѣ, въ Богъ".

"Любовь предполагаетъ взаимную довъренность, и отепъ долженъ быть столько же отцомъ, сколько и другомъ своего сына. Первое попеченіе должно быть о томъ, чтобы сынъ не скрывалъ отъ него ни малъйшаго движенія своей души, чтобы къ нему первому шелъ онъ и съ въстью о своей радости или горъ, и съ признаніемъ въ проступкъ, въ дурной мысли, въ нечистомъ желаніи, и съ требованіемъ совъта, участія, сочувствія, утъшенія". "Нужно ли доказывать, что при такомъ воспитаніи родители одной лаской могутъ дълать изъ своихъ дътей все, что имъ угодно, что такимъ родителямъ ничего не стоитъ пріучить дътей съ малолътства къ исполненію долга — къ постоянному систематическому труду, обратить трудъ въ привычку, въ наслажденіе для своихъ дътей, а свободное время въ высшее счастіе и блаженство".

"Еще мен'те нужно доказывать, что при такомъ воспитаніи совершенно безполезны всякаго рода унизительныя для челов'тескаго достоинства наказанія, подавляющія въ д'тяхъ благородную свободу духа, уваженіе къ самимъ себ'те и растл'ть вающія ихъ сердца подлыми чувствами униженія, страха, скрытности и лукавства". "Мы не отвергаемъ, чтобы природа не производила людей, наклонныхъ къ пороку, но мы кр'ть уб'ть уб'ть дены, что такія явленія возможны, какъ исключеніе изъ общаго правила и что н'ть столь дурнаго челов'ть како котораго бы хорошее воспитаніе не сд'ть лало лучшимъ". "Люди бездарные, ни къ чему неспособные, тупоумные суть такое же исключеніе изъ общаго правила, какъ уроды, и ихъ такъ же мало, какъ и уродовъ; множество же ихъ происходитъ отъ причинъ, въ которыхъ природа вовсе невиновата".

Орудіемъ и посредникомъ воспитанія должна быть любовь, а цълью-человъчность. Мы разумъемъ здъсь первоначальное воспитаніе, которое важнъе всего. Всякое частное или исключительное направленіе, им'єющее опред'єленную цієль въ какой-нибудь сторонъ общественности, можетъ имъть мъсто только въ дальнъйшемъ, окончательномъ воспитаніи. Первоначальное же воспитаніе должно видъть въ дитяти не чиновника, не поэта, не ремесленника, но человъка, который могъ бы впослъдствіи быть тъмъ или другимъ, не переставая быть человъкомъ". "Подъ человъчностью мы разумъемъ живое соединение въ одномъ лицъ тъхъ общихъ элементовъ духа, которые равно необходимы для всякаго человъка, какой бы націи, званія и состоянія онъ ни быль, которые должны составлять его внутреннюю жизнь, его драгод внивишее сокровище; эти общіе элементы — доступность всякому человізческому чувству, всякой человъческой мысли, смотря по глубокости натуры и степени образованія каждаго. Чемъ глубже натура и развитіе человъка, тъмъ болъе онъ человъкъ, и тъмъ доступнъе ему все человъческое. На все у него будетъ привътъ и отвътъ; и участіе, и утьшеніе, чистая радость о счасть в ближняго и состраданіе къ его горю. Онъ уважаетъ чувство друга и недруга, для него святы и горе, и радость знакомаго и незнакомаго человъка".

Такъ разсуждалъ этотъ "недоучка-семинаристъ", какъ называли его одни; такъ понималъ назначение человъка этотъ "циникъ, для котораго нътъ ничего святаго", какъ говорили другие. Теперь легко конечно сказать, что всъ приведенные взгляды — азбучныя истины, но во 1-хъ, выше ихъ до сихъ поръ ничего не выдумало человъчество, а во 2-хъ, эти истины были высказаны въ томъ самомъ обществъ, изъ котораго Гоголь почерпнулъ свое безсмертное "воспитание Чичикова".

А какія свътлыя мысли проводилъ Бълинскій о положеніи русской женщины и о ея воспитаніи. Общеизвъстенъ его разборь Евгенія Онюшна (въ VIII томъ), гдъ критикъ со скорбью признаеть, что въ окружающемъ его обществъ нътъ женщины въ настоящемъ смыслъ слова, что русская дъвушка не есть женщина—человъкъ, а только невъста; тамъ же на фонъ живой, почти художественной картины помъщичьяго, дореформеннаго воспитанія,

имъвшаго цълью лишь выходъ замужъ, дана мастерская обрисовка двухъ женскихъ типовъ, которые создавались этимъ воспитаніемъ—типа пошлости положительной и пошлости мечтательной или изуродованной неземной дъвы; тамъ наконецъ—разборъ характера Татьяны, гдъ показаны исключительная одаренность ея натуры и вмъстъ съ тъмъ гибельный отпечатокъ, который налагаютъ ненормальныя жизненныя условія даже на такую выдающуюся личность. Татьяну разбирали много разъ съ различныхъ точекъ зрѣнія, но оцѣнка Бълинскаго остается до сихъ поръ едвали ли не самой лучшей.

Такъ критика Бълинскаго не только развивала художественный вкусъ и высокое пониманіе изящнаго, но также учила видъть связь изящнаго съ нравственнымъ міромъ, внушала здравыя общественныя понятія, воспитывала общество.

Читатели чувствовали, что высокій идеаль человъка, важность просвъщенія и развитія не только ума, но и чувства, человъчность, какъ необходимая принадлежность человъка, оцънка явленій современной жизни по этому идеалу, наконецъ вопросы литературы и искусства. — что всѣ эти темы критики Бѣлинскаго для него самого не составляють лишь плодъ спокойнаго размышленія; въ горячихъ статьяхъ журналиста они видели горячую душу человъка, которому дороги эти вопросы, для котораго они составляютъ дъло его личныхъ стремленій, дъло жизни. Это придавало его статьямъ неотразимую силу убъжденія, о чемъ бы онъ ни говорилъ. И. С. Тургеневъ передаетъ одинъ случай, неважный самъ по себъ, но характерный въ данномъ отношеніи. Тургеневъ, отличавшійся въ молодости особенной независимостью ума, въ 1836 году, за годъ до окончанія курса въ Петербургскомъ университеть, упивался, по его выраженію, стихотвореніями Бенедиктова. "Вотъ въ одно утро", разсказываетъ Тургеневъ: "зашелъ ко мнъ студентъ-товарищъ и съ негодованіемъ сообщиль, что въ кондитерской Беранжэ появился № Телескопа съ статьей Бълинскаго, въ которой этотъ критиканы осмъливался заносить руку на нашъ общій идоль — Бенедиктова. Я немедленно отправился къ Беранжэ, прочелъ всю статью отъ доски до доски- и, разумъется, также воспылалъ негодованіемъ. Но-странное дъло! и во время чтенія и послъ, къ собственному моему изумленію и досадъ, что-то во мнь невольно соглашалось съ критиканомъ, находило его доводы убъдительными, неотразимыми. Я стыдился этого, уже точно неожиданнаго впечатлънія, я старался заглушить въ себъ этотъ внутренній голосъ, въ кругу пріятелей я съ большей еще ръзкостью отзывался о самомъ Бълинскомъ и объ его статьъ... но въ глубинъ души что-то продолжало шептать мнъ, что онъ быль правъ... Прошло нъсколько времени, и я уже не читалъ Бенедиктова".

Мудрено ли послѣ этого, что въ столицахъ и въ провинціи съ нетерпъніемъ ожидали выхода книжки "Телескопа" или "Отечественныхъ Записокъ", читали прежде всего и внимательнъе всего критическій отділь, что неподписанныя статьи Бізлинскаго оказывали сильное дъйствіе на множество людей. Публика даже въ глухихъ мъстахъ Россіи отлично знала, кто авторъ безыменныхъ критикъ, и имя Бълинскаго пользовалось широкой популярностью. Панаевъ въ своихъ Воспоминаніяхъ разсказываетъ слъдующее: "Въ 1845 году я ъхалъ изъ Нижняго въ Казань въ почтовой каретъ. Сосъдомъ моимъ былъ человъкъ среднихъ лътъ, съ бородой, одътый въ длинный сюртукъ, покрывавшій высокіе сапоги. Это быль сибирскій купець, умный, любознательный и усердный чтецъ всъхъ русскихъ журналовъ. Онъ, вовсе не подозръвая, что я нъсколько причастенъ къ литературъ, завелъ со мною ръчь о журналахъ...- "Какой же изъ журналовъ въ большомъ ходу у васъ? спросилъ я его. Онъ назвалъ мнъ журналъ, въ которомъ участвоваль Бълинскій. — "Почему же? возразиль я. — "Какъ почему? Очень понятно, потому что въ немъ участвуетъ Бълинскій. Его статьи у насъ читаются всёми съ жадностью. — "Да какимъ же образомъ вы отличаете его статьи? Въдь онъ никогда не подписываетъ своего имени". — "Птица видна, сударь, по полету, говорить пословица. Онъ хоть и не печатаетъ своего имени, а имя его у насъ знаютъ всѣ грамотные люди".

Каковъ былъ личный характеръ и какъ сложилась жизнь этого замъчательнаго человъка?

Жизнь его не богата внъшними событіями; она была безраздъльно отдана русскому обществу, русской литературъ. Съ 1834 года до самой смерти онъ неутомимо работалъ въ журналахъ, постоянно заваленный дъломъ и постоянно борясь съ нуждой, такъ какъ литературный трудъ плохо оплачивался. Привычки и вкусы его были скромны до аскетизма; одну роскошь позволяль онъ себъ иногда: онъ страстно любилъ цвъты. Одинъ пріятель, взойдя разъ въ убогую каморку Бълинскаго, съ изумленіемъ увидълъ, что она вся заставлена великольпными цвътущими растеніями, а хозяинъ хлопочетъ около цвътовъ. Бълинскій страшно сконфузился: признался, что истратилъ последнія деньги, но никакъ не могь удержаться. Въ 1839 г. онъ перебрался изъ Москвы въ Петербургъ и работаль въ Отечествен. Запискахь, а потомъ въ Современникъ. до самой смерти (въ 1848 году) не оставляя Петербурга надолго; за годъ до смерти онъ ъздилъ за границу лъчиться. Тяжелая срочная работа продолжала угнетать его и вмъстъ съ плохой матеріальной обстановкой и петербургскимъ климатомъ помогла развитію чахотки, первые признаки которой ноявились за долго до 48 года. Въ концъ 43 года Бълинскій женился и жизнь его стала посвътлъе. Онъ никогда не имълъ обширнаго знакомства; застънчивый и нелюдимый съ чужими, онъ всегда упорно отговаривался, когда друзья желали ввести его въ болъе широкій кругъ литераторовъ; лишь дома, да съ друзьями онъ чувствовалъ себя вполнъ хорошо. Дружескій кружокъ Білинскаго въ петербургскій періодъ его жизни былъ немногочисленъ: къ нему принадлежали Панаевъ, Анненковъ, поздиве Тургеневъ, Некрасовъ, Кавелинъ, Достоевскій, Гончаровъ, Григоровичъ и нъсколько менъе извъстныхъ лицъ. Кромъ того, поддерживались прежнія дружескія связи съ Боткинымъ, Кетчеромъ, Грановскимъ и др. членами московскихъ кружковъ.

Тургеневъ, Панаевъ и др. оставили подробные разсказы о впечатлъніи, которое производила на нихъ личность Бълинскаго. Тургеневъ впервые встрътился съ нимъ зимой 1842—43 гг. "Я увидълъ—пишетъ Тургеневъ—человъка небольшаго роста, съ неправильнымъ, но замъчательнымъ и оригинальнымъ лицомъ, съ нависшими на лобъ бълокурыми волосами и съ тъмъ суровымъ и безпокойнымъ выраженіемъ, которое такъ часто встръчается у застънчивыхъ и одинокихъ людей; онъ заговорилъ и закашлялъ въ одно и то же время, попросилъ насъ състь и самъ торопливо сълъ на диванъ, бъгая глазами по полу и перебирая табакерку въ маленькихъ и красивыхъ ручкахъ. Одътъ онъ былъ въ старый, но

опрятный байковый сюртукъ, и въ комнать его замъчались слъды любви къ чистотъ и порядку". "Разговоръ начался. Бълинскій говорилъ много, но безучастно и о вещахъ индифферентныхъ, но мало-по-малу онъ оживился, поднялъ глаза, и все лицо его преобразилось. Прежнее суровое, почти болъзненное выражение замънилось другимъ: открытымъ, оживленнымъ и свътлымъ; привлекательная улыбка заиграла на его губахъ и засвътилась золотыми искорками въ его голубыхъ глазахъ, красоту которыхъ я только тогда и замътилъ. Въ его ръчахъ не было блеска, никакихъ цвътовъ и искусственныхъ эффектовъ, но когда онъ былъ въ ударѣ, не было возможно представить человъка, болъе красноръчиваго въ лучшемъ, въ русскомъ смыслѣ этого слова". "Это было неудержимое изліяніе нетерпъливаго и порывистаго, но свътлаго и здраваго ума, согрътаго всъмъ жаромъ чистаго и страстнаго сердца и руководимаго темъ тонкимъ и вернымъ чутьемъ правды и красоты, котораго почти ничемъ не заменишь".

Всъ воспоминанія отмъчають горячее увлеченіе, страстность во всемъ, къ чему прикасалась натура Бълинскаго, какъ основное его свойство. Тургеневъ говоритъ: "Вскоръ послъ моего знакомства съ нимъ его снова начали тревожить тв вопросы, которые, не получивъ разръшенія или получивъ разръшеніе одно стороннее, не даютъ человъку покоя, особенно въ молодости: философскіе вопросы о значеніи жизни, объ отношеніяхъ людей другъ къ другу и т. д. "Его мучили сомивнія... именно мучили, лишали его сна, пищи, неотступно грызли, жгли его; онъ не позволялъ себъ забыться и не зналъ усталости... Искренность его дъйствовала на меня; его огонь сообщался и мнъ, важность предмета меня увлекала; но проговоривъ часа два-три, я ослабъвалъ, легкомысліе молодости брало свое: я думалъ о прогулкъ, объ объдъ; сама жена Бълинскаго умоляла и мужа, и меня хотя на время прервать эти пренія. напоминала ему предписание врача. Но съ Бълинскимъ сладить было нелегко...."

Тургеневъ сохранилъ намъ образчикъ живой рѣчи Бѣлинскаго, когда вопросъ его затрогивалъ: "Бѣлинскій въ ту пору не былъ поклонникомъ принципа искусство дая искусства, — да оно и не могло быть иначе по всему складу его образа мыслей.

Помню я, какъ онъ однажды при мнѣ напалъ на отсутствующаго, разумѣется, Пушкина за его два стиха въ "Поэтъ и Чернъ":

Печной горшокъ тебъ дороже, Ты пищу въ немъ себъ варишь.

— "И конечно! твердилъ Бълинскій, сверкая глазами и бъгая изъ угла въ уголъ, — конечно, дороже. Я не для себя одного, я для своего семейства, я для другого бъдняка въ немъ пищу варю — и прежде чъмъ любоваться красотой истукана — будь онъ распрефидіасовскій Аполлонъ — мое право, моя обязанность накормить своихъ и себя!"

К. Д. Кавелинъ (бывшій нъкогда ученикомъ Бълинскаго) такъ изображаетъ личность Бълинскаго и его вліяніе въ кружкъ. "Онъ имълъ на меня и на всъхъ насъ чарующее дъйствіе. Это было действіе человека, который не только шель далеко впереди насъ яснымъ пониманіемъ стремленій и потребностей того мыслящаго меньшинства, къ которому мы принадлежали, не только освъщаль и указываль намь путь, но всъмь своимь существомь жиль для техь идей и стремленій, которыя жили во всёхъ нась, отдавался имъ страстно, наполнялъ ими все свое бытіе. Мы понимали, что въ своихъ сужденіяхъ онъ часто быль неправъ, увлекался часто страстью далеко за предълы истины, мы знали, что свъдънія его (кромъ русской литературы и ея исторіи) бывали недостаточны... но все это исчезало передъ подавляющимъ авторитетомъ великаго таланта, страстной, благороднейшей гражданской мысли и чистой личности, безъ пятна, личности, которую нельзя было подкупить ничьмъ, даже ловкой игрой на струнъ самолюбія... Бълинскаго въ нашемъ кружкъ не только нъжно любили и уважали, но и побаивались. Каждый пряталь гниль, которую носиль въ своей душь, какъ можно подальше. Бъда, если она попадала на глаза Бълинскому: онъ ее тотчасъ выворачиваль напоказь всемь и неумолимо, язвительно преследоваль дни и недъли не келейно, а соборнъ, передъ всъмъ кружкомъ... Извъстно, что и себя онъ тоже не щадилъ. Вліяніе Бълинскаго на мое нравственное и умственное воспитаніе за этотъ періодъ моей жизни было неизмъримо, и оно никогда не изгладится изъмоей памяти".

Въ высшей степени знаменательно, что одна изъ наиболѣе удачныхъ и сочувственныхъ характеристикъ личности и дѣятельности Бѣлинскаго принадлежитъ одному изъ его младшихъ современниковъ, тоже критику, Аполлону Григорьеву, который вовсе не былъ его другомъ или близкимъ знакомымъ и который далеко не раздѣлялъ всѣхъ воззрѣній Бѣлинскаго. Вотъ эта характеристика.

"Горячаго сочувствія стоилъ при жизни и стоитъ послѣ смерти тотъ, кто самъ умълъ горячо и беззавътно сочувствовать всему благородному, прекрасному и великому. Безстрашный боецъ за правду, Бълинскій не усумнился ниразу отречься отъ лжи, какъ только сознаваль ее, и гордо отвъчаль тымь, кто упрекаль его за измънение взглядовъ и мыслей, что не измъняетъ мыслей тотъ, кто не дорожить правдой. Кажется, онъ даже создань быль такъ, что натура его не могла устоять противъ правды, какъ бы правда ни противоръчила его прежнему взгляду, какихъ бы жертвъ она ни потребовала... Смъло и честно звалъ онъ первый геніальнымъ то, что онъ таковымъ созналъ и благодаря своему критическому чутью ошибался ръдко. Также смъло и честно разоблачалъ онъ, часто наперекоръ утвердившимся мнвніямь, все, что казалось ему ложнымъ, напыщеннымъ, заходилъ иногда за предвлы, но въ сущности, въ основахъ не ошибался никогда... Теоріи увлекали его, какъ и многихъ, но въ немъ было всегда нъчто высшее теорій, чего нътъ во многихъ. Если бы Бълинскій прожилъ до нашего времени, онъ и теперь стояль бы во главъ критическаго сознанія, по той простой причинъ, что сохранилъ бы высшее свойство своей натуры: неспособность закоснъть въ теоріи противъ правды искусства и жизни".



## ПЕТРУШКА И ЕГО ПРЕДКИ 1)

(очеркъ изъ исторіи народной кукольной комедіи).

"Wisdom cries out in the streets, and no man regards it". Shakspeare. "King Henry IV". "Правду всегда можно слышать на улицахъ, только на нее никто не обращаетъ вниманія".

Пер. Н. С. Тихоправова.

Про народнаго пѣвца Ивана Трофимовича Рябинина, бывшаго въ Москвѣ въ началѣ 1894 г., говорили, что въ его лицѣ Россія обладаетъ чудомъ, какимъ не обладаетъ Европа, гдѣ уже нѣтъ народныхъ пѣвцовъ эпическихъ поэмъ, гдѣ произведенія народнаго эпоса, приведенныя въ систему и комментированныя, даже и въ деревнѣ могутъ быть прочитаны крестьянами, но уже не составляютъ предмета наивнаго вѣрованія. Народные пѣвцы начинаютъ исчезать и у насъ и у насъ и многое, что связано

<sup>1)</sup> Читано въ Историческ. музет 13-го февр. 1894 г.

съ народнымъ творчествомъ: исчезаетъ народная пѣсня, которую начинаетъ вытѣснять пошлая трактирно-фабричная передѣлка пикантнаго моднаго романса, исчезаетъ раёкъ, и исчезаетъ, наконецъ, и народная кукольная комедія, а между разными ея видами начинаетъ понемногу исчезать и "Петрушка".

Для историка литературы теперь "Петрушка" именно, какъ отживающее явленіе, становится очень удобнымъ предметомъ для историческаго изученія, даетъ возможность прослѣдить развитіе этого явленія "отъ колыбельки до могилки".

Я постараюся въ общихъ чертахъ намѣтить главные моменты этого развитія.

Кукольная комедія "Петрушка" или, какъ прозвали ее уличные комедіанты, "Игра" — относится къ такъ называемымъ пьесамъ съ постоянными типами. Какъ бы ни разнообразились эпизоды этой пьесы, въ ней появляются одни и тѣ же лица: содержаніе ея можетъ видоизмѣняться, или, какъ мнѣ говорилъ одинъ маріонетчикъ, "Петрушку каждый уродуетъ по своему", но дѣйствующія лица остаются все тѣ же: главный герой — Петрушка (типъ существующій не менѣе двухъ съ половиною тысячъ лѣтъ), его супруга (то Маланья Пелагеевна, то Пигасья Николаевна), цыганъ, докторъ, квартальный, нѣмецъ и собака, а иногда къ нимъ присоединяются "двѣ арапки" и татаринъ.

Я скажу сначала два слова о происхожденіи постоянныхъ типовъ въ этихъ пьесахъ и затъмъ о появленіи движущейся куклы въ драматической роли.

У каждаго народа появленію комедіи предшествують обыкновенно небольшія комическія сцены, разыгрываемыя народными скоморохами. На ярмаркахь, торжествахь, веселыхь праздникахь этоть бродячій и безпріютный народь развлекаеть толпу остротами, фокусами, гимнастическими представленіями, показываніемь звітрей и наряду съ этимъ комическими выходками, въ которыхъ каррикатурно изображаются, интересы дня или подмічаются, передразниваются и осмінваются особенности тіть лиць, которыя чаще сталкиваются съ народомъ; каковы, напр., судья, літкарь, простолюдинь, торговець и т. д. Эти летучія сцены въ своихъ излюбленныхъ образцахъ повторялись все чаще, образы дійствующихъ

лицъ пріобрѣтали популярность; вниманіе толпы удобно было привлекать знакомой фигурой, — эта фигура своимъ появленіемъ уже, какъ балаганная вывѣска, какъ теперь наружность популярнаго клоуна, обѣщала смѣхъ и веселье. Она была, если хотите, знакомымъ лицомъ любимаго разсказчика, на неистощимость и изобрѣтательность котораго всегда можно разсчитывать. А разъ созданный и вызвавшій расположеніе типъ уже переходилъ по наслѣдству, и преемники пользовались имъ, какъ солидной фирмой, заслужившей довѣріе. Между тѣмъ самый репертуаръ пьесы, продолжая развиваться, получаетъ и болѣе опредѣленныя черты, и большую осѣдлость: начинаютъ появляться постоянные театры, гдѣ дѣйствуютъ излюбленные народные типы, которые, бросивъ кочевую жизнь, получаютъ уже мѣстныя черты, и основные типы дробятся на болѣе мелкіе, особенно любопытные и понятные въ данной мѣстности.

Уже за нъсколько въковъ до Рождества Христова въ Италіи существовали комическія пьесы съ постоянными типами. Эти пьесы назывались ателланами, потому что въ нихъ часто каррикатурно изображались простоватые и неуклюжіе жители городка Atella и его окрестностей. (Это недалеко отъ Неаполя).

Въ III в. до Рождества Христова, когда вся Италія уже принадлежала римлянамъ, ателланы почти цѣлое столътіе развлекали въ Римъ дътей и взрослыхъ, простой народъ и знать. Незадолго до Рождества Христова ихъ давали уже редко, оне стали совсъмъ исчезать при императоръ Калигулъ, который велълъ сжечь живымъ автора одной такой пьесы среди представленія за дерзкую остроту. Впослъдствіи въ эпоху Возрожденія эти пьесы развиваются въ новой формъ. Содержание ателланъ было, большею частью, импровизаціей, и въ этой импровизаціи было не столько словъ, сколько движеній, палочныхъ ударовъ, ловкихъ прыжковъ, клоунскихъ выходокъ, а когда не знали, чъмъ кончить сцену, одинъ пускался бъжать, другой его преслъдоваль, и оба исчезали изъ глазъ зрителей. Одной изъ центральныхъ комическихъ фигуръ этихъ пьесъ былъ шутъ-уродъ, по прозванію Maccus, одътый въ бълый плащъ и потому называвшійся "бѣлый мимъ" (Mimus albus). Онъ небольшаго роста. на спинъ у него горбъ, животъ выдается также наподобіе горба,

Digitized by Google

голова уродлива — большой носъ торчитъ наподобіе клюва; онъ смѣшилъ публику жестами, остротами и рѣзкими криками, кото-



рыми неръдко подражалъ пънію птицъ и писку цыплять, и для большаго измѣненія своего естественнаго голоса употреблялъ даже особый пищикъ, который держаль во рту; за большой носъ, если хотите, клювъ, да за цыплячій пискъ, да за малый ростъ, онъ впослъдствіи изъ Макка быль преобразованъ въ пътушка, въ цыпленка, или по-итальянски — Pulcinello 1). Въ теченіе всѣхъ среднихъ въковъ Pulcinello исчезаеть и только въ XVI въкъ возрождается въ такъ называемой comedia dell'arte, комедія съ импровизаціей, которая представляетъ видоизмѣненіе ателланъ и распространяется по

всей Италіи. Импровизаторами въ ней являются постоянные типы; они очень разнообразятся и получаютъ и мѣстныя черты, и мѣстныя названія, но не забываютъ Макка: иногда даровитые комики рядятся въ шутовскіе костюмы и стараются напомнить

<sup>1)</sup> Въ 1727 году въ Римъ была найдена статуетка Массия, которан сохраняется теперь въ музев маркиза сарропі. Maurice Sand дълаетъ слъдующую выписку изъ каталога этого музея: "Vetus histrio personatus in Esquiliis repertus an. 1727 ad magnitudinem aeri archetypi expressus, cui oculi et in utroque oris angulo Sannae sen globuli argentaei sunt. Gibbus in pectore et in dorso, inque pedibus socci. Hujus generis moriones et ludiones, verbis gestuque ad risum movendum compositi, locum habuerunt in jocularibus fabulis Atellanis, ab Atella Oscorum oppido, inter Capuam et Neapolim, ubi primum agi coeperunt, denominatae. Unde homines absurdo habitu oris et reliqui corporis cachinnos a natura excitantes, etiamnum prodeunt; huic nostro persimiles et vulgo Pullicinellae dicuntur, a Pulliceno fortasse: qua voce Lampridius in Severo

ими то пътушій характеръ Макка <sup>1</sup>), то сохраняютъ бълое его одъяніе, не забывая ни его горбовъ, ни дубинки, а иногда принимая видъ почти опернаго Мефистофеля. По разнымъ городамъ они носили различныя названья. Излюбленнымъ типомъ въ Римъ былъ





Кассандрино и Меопатакка, во Флоренціи — Стентарелло, въ Венеціи — Панталоне, а въ Неаполъ, по старымъ воспоминаніямъ объ Ателлъ, по прежнему главенствовалъ Полишинель. Его двугорбая фигура, съ дубиной въ рукъ, попрежнему вызывала восторгъ публики. Онъ представлялъ трезваго человъка, которой грубоватымъ и мъткимъ жаргономъ изобличаетъ окружающихъ его хвастуновъ и даже бъетъ ихъ дубинкой; онъ эгоистъ, съ растяжимой совъстью, въчно веселый и грубый. Comedia dell'arte и ея постоянные типы еще существуютъ въ Италіи и теперь, но уже начинаютъ исчезать.

Alexandro, Pullum gallinaceum appellat. Pulciniellae autem speciatim excellunt adunco, prominentique naso, rostrum pullorum et pipionum imitante". "Masques et bouffons. (Comédie Italienne)". Paris. T. I p. 129.

<sup>1)</sup> Любопытно, что придворные шуты въ Англіи временъ Шекспира носили на головъ пътушій гребень, а въ рукахъ имъли или шутовскій скипетръ, или дубинку.

Вернемся теперь къ маріонеткамъ. Онѣ попали въ Италію изъ Греціи, гдѣ существовали раньше, и, быстро усвоивъ себѣ репертуаръ ателланъ, продолжали его развивать. Но откуда появились маріонетки?... Откуда мысль сдѣлать куклу, привести ее въ движеніе и употребить ее, какъ актера пьесы?

Самая древняя кукла, сдѣланная человѣкомъ, есть грубый, аляповатый идолъ дикаря. Впослѣдствіи, при бо́льшихъ успѣхахъ скульптуры, жрецы, чтобы внушить трепетъ толпѣ, научились приводить въ движеніе идола; тогда эта движущаяся кукла была не забавой, а кумиромъ, передъ которымъ язычникъ съ трепетомъ падалъ въ прахъ. Извѣстно, что еще у египтянъ была статуя Юпитера Аммона, которая кивала головой, и что въ римскихъ тріумфальныхъ процессіяхъ носили огромнаго размѣра фигуру "Пожирателя дѣтей", изображеніе чудовища съ человѣчьей головой, громадныя челюсти котораго приводились въ движенье невидимымъ снуркомъ и страшно скрежетали зубами. Все это наводило суевѣрный ужасъ на простодушную толпу; она готова была вѣрить въ жизненность этихъ фигуръ, и если до нея доходили слухи, что эти чудовища сдѣланы руками человѣка, она все-таки продолжала думать, что тутъ есть какое-то колдовство.

Между тѣмъ, какъ только идолъ съ помощью скрытаго въ немъ механизма сошелъ съ своего пьедестала въ храмѣ и изъ храма вышелъ на улицу, къ его движеніямъ стали больше привыкать, а болѣе образованные, зажиточные и любознательные классы заинтересовались системой его движеній и воспользовались его механизмомъ для своего развлеченія. Конечно, для того, чтобы войти въ дома вельможъ, какъ и простые смертные, идолъ долженъ былъ сократить свои размѣры и превратился въ небольшую куклу съ механическимъ движеніемъ. Въ Греціи эти куклы живо сдѣлались забавой взрослыхъ аристократовъ, какъ рѣдкая и хитрая выдумка, и уже не изображали боговъ, а самыя разнообразныя живыя существа. Говорятъ, движенія этихъ статуэтокъ были иногда такъ произвольно стремительны, что ихъ нерѣдко держали на привязи. Во времена Платона не было почти дома, въ которомъ не имѣлось бы подобныхъ игрушекъ.

Но мало-по-малу, съ удешевленіемъ своего механизма, маріо-

нетка начинаетъ забавлять не только отдъльныхъ богатыхъ лицъ и ихъ добрыхъ знакомыхъ, а, какъ прежде изъ храма, такъ теперь изъ гостинной вельможи опять уходитъ на улицу, и, уже перемънивъ свой прежній видъ, опять собираетъ около себя цълыя толпы народа; но теперь она привлекаетъ къ себъ ихъ вниманіе уже не какъ кумиръ, а какъ забавная игрушка — она дълается народной уличной маріонеткой въ томъ смыслъ, какъ мы будемъ ее разсматривать.

Таковы три основные момента развитія маріонетки: сначала таинственный идоль, зат'ямь игрушка богача и, наконець, предметь развлеченія и восторга неприхотливой уличной толпы, и подъ открытымь небомъ, вдохновляемыя обширной и непринужденной аудиторіей, маріонетки мало-по-малу начинають развивать отд'яльныя движенія и сцены въ ц'ялыя пьесы.

Въ Греціи народной маріонеткъ было отведено почетное мъстоорхистра театра. Здёсь разставлялся родъ ширмъ, нёчто въ родё деревяннаго сруба, и отсюда скрытый за стеной искусникъ приводиль въ движеніе куколь на потёху безчисленныхъ зрителей, а характеръ этихъ представленій во многомъ напоминаль ателланы; это была импровизація каррикатурныхъ сценъ изъ текущихъ событій греческой жизни. Маріонетнымъ пьесамъ больше посчастливилось, чемъ ателланамъ. Ихъ существование не прерывалось: заимствовавъ типы ателланъ, онъ существовали и послъ Рождества Христова, а въ эпоху Возрожденія усвоили себъ типы сотеdia dell'arte, и Полишинель, превратившись въ куклу, въ тесномъ походномъ ящикъ итальянскаго комедіанта обощелъ весь свътъ, сдълавшись главою народной кукольной комедіи. Нельзя, конечно, думать, чтобы кукольный Полишинель, занесенный бродячимъ комедіантомъ въ какую-нибудь страну, создавалъ тамъ маріонетныя представленія, до него не существовавшія. Совсьмъ ньтъ — кукольныя пьесы развивались у каждаго народа и тъсно связаны съ исторіей идола и игрою въ куклы, а Полишинель оказался только очень подходящимъ героемъ этихъ пьесъ и быстро акклиматизировался повсюду. Каждая страна принимала его радушно, присоединяла къ этому уже готовому типу черты своихъ національныхъ шутовскихъ фигуръ и крестила его по своему: въ Испаніи онъ прозванъ don Christoval Pulcinello и Gracioso; во Франціи — извъстенъ подъ именемъ то Полишинеля, то Арлекина, то Jean Farine (Иванъ-мучникъ); англичане, съ свойственнымъ имъталантомъ сокращать слова, назвали его Punch вмъсто Pulcinello въ Германіи онъ назывался Hans-Wurst (Иванъ-колбаса); въ Австріи — Casperle (теперь Casperle вытъснилъ Hanswurst'a), голландцы назвали его Ріскеlhäring (соленая селедка). На Востокъ Полишинель носитъ болье національный характеръ — въ Турціи онъ называется Карагёзъ, (черный глазъ), а въ Персіи — Кеtchel Pechlevan (плъшивый герой). Русскіе прозвали своего Полишинеля сначала Петрухой, а потомъ пренебрежительно, какъ вообще относились къ скоморохамъ, Петрушкой 1).

Теперь, познакомившись нъсколько съ происхожденіемъ постояннаго типа народной пьесы и съ наружностью его главнаго героя, остановимтесь немного на маріонетныхъ пьесахъ съ Полишинелемъ во главъ, какъ онъ разыгрывались въ различныхъ странахъ и прежде всего въ Италіи, гдъ онъ издавна пользуются большимъ расположеніемъ зрителей маленькихъ и взрослыхъ, иногда богатыхъ, но, по преимуществу, бъдняковъ. Въ настоящее время и на бродячихъ сценахъ, гдъ публика помъщается, на чемъ Богъ пошлеть, подъ открытымъ небомъ, и въ постоянныхъ театрахъ, куда можно проникнуть, отодвинувъ грязную драпировку, и получить за грошъ мъстечко, даютъ большею частью только батальныя пьесы да мрачныя мелодрамы; а было время, когда кукольныя пьесы откликались на политическія бъдствія Италіи, и маленькія искусно сділанныя фигурки изящно выходили на сцену и трогали, и волновали сердца эрителей прочувствованными, патріотическими ръчами, выходившими изъ глубины души того человъка, который, спрятанный за кулисами, ставилъ актера невидимыми нитями въ геройскую, классическую позу. Говорятъ, что итальянскіе маріонетчики такъ искусны въ своихъ представленіяхъ, что производять обаяніе: зритель забываеть, что передъ нимъ куклы;

<sup>1)</sup> Среди итальянскихъ типовъ comedia dell'arte ectь Pierrot, но сближение именъ въ этомъ случать можетъ ограничиться, кажется, только сопоставлениемъ.

ихъ взаимная пропорціональность уничтожаетъ представленіе объ ихъ маломъ размѣрѣ, онѣ кажутся живыми людьми, и когда неожиданно изъ-за кулисы протягивается рука человѣка, чтобы поправить неудачно ставшую фигурку, эта рука пугаетъ и кажется рукой великана. Импровизаторомъ во всѣхъ этихъ пьесахъ остается Полишинель, — онъ, то и дѣло, появляется на сцену, кривляется и остритъ. Нечего удивляться, что итальянцы, живые по натурѣ, даровитые импровизаторы, страстные любители маріонетокъ, довели ихъ въ своей странѣ до совершенства и распространили ихъ по всей Европѣ.

Въ Испаніи Полишинель долго существоваль подъ именемъ Don Cristoval Pulcinella. Но главными дъйствующими лицами кукольныхъ піесъ здъсь были мавры, рыцари и ихъ оруженосцы, колдуны, завоеватели Индіи, библейскія лица, особенно мученики, а иногда и языческіе мудрецы, превращенные изобрътательностью авторовъ маріонетныхъ пьесъ въ христіанъ. Такъ, въ одной пьесъ Сенека быль представленъ возносящимся на небо и декламирующимъ Символъ въры.

Во Франціи кукольный театръ получиль громадное развитіе на немъ давались піесы самаго разнообразнаго содержанія, начиная съ библейскихъ, каковы, напр., "Сотвореніе міра и гръхопаденіе перваго человъка", "Рождество Христово", "Страшный судъ", и пьесы историческаго характера, а не такъ давно на парижскихъ улицахъ маріонетки представляли "Взятіе Малахова кургана" изъ нашей Севастопольской войны, и всъ эти представленія давались при участіи Полишинеля; но притомъ были и піесы спеціально Полишинеля; главными персонажами, которые показывались вмъстъ съ нимъ, были его кумъ, иначе сосъдъ, жена Жакелина, собака, часто живая, полицейскій, аптекарь, палачъ, чортъ. Эта труппа разыгрывала сцены дракъ и, кромъ своего обычнаго репертуара, постоянно примънялась къ сезоннымъ событіямъ и диковинкамъ, которыя интересовали публику въ моментъ представленія: появится ли великанъ на ярмаркъ, Полишинель его передразниваетъ, произойдетъ ли уличная сцена-уже Полишинель остритъ надъ ней, но въ то же время зорко присматривается и къ политическимъ событіямъ.

Въроятно за слишкомъ большую дерзость остротъ и маріонетки запрещаются (1719 г.), но годъ спустя опять получають свободу дъйствій и съ необыкновенною стремительностью начинають снова болтать и острить и безконечно разнообразить свои клички; сначала Полишинель импровизируетъ пьесу: "Дворедъ Скуки или тріумфъ Полишинеля", а потомъ въ целомъ ряде пьесъ является то Донъ-Кихотомъ, то Аполлономъ, то Купидономъ, а въ 1726 году, когда открылась въ Парижъ Comédie Française, постоянный театръ комедій, съ участіемъ итальянцевъ, Полишинель на этой же площади открылъ свои представленія и різшиль пародировать новый театръ. Народъ повалилъ къ Полишинелю толпой, потому что его пародіи были непринужденно веселы и остроумны. На другой день послъ каждаго представленія Comédie Française, зрители отправлялись слушать мненіе Полишинеля, и онъ сделался какъ будто театральнымъ рецензентомъ, устнымъ газетнымъ фельетонистомъ. Въ 1732 году Полишинель требовалъ себъ академическаго кресла на томъ основаніи, что правомъ присутствія въ засъданіяхъ Академіи пользовались артисты Французской комедіи. А когда, незадолго до французской революціи, была поставлена пьеса Вольтера "Меропа", которая произвела сильное впечатлъніе, и Вольтера, какъ автора, вызвали, что было новостью для тогдашнихъ нравовъ зрительной залы, на другой день за рампой кукольнаго театра кумъ приставалъ къ Полишинелю съ просьбой сказать что-нибудь новенькое, и Полишинель, пріосанясь, въ каррикатурномъ видъ въ лицахъ передалъ содержание "Меропы", а кумъ сталъ кричать: автора, автора"! и Полишинель, пародируя Вольтера, кривляясь, вышель къ рампъ и отвъсиль по обезьяньи авторскій поклонъ при оглушительныхъ аплодисментахъ отъ партера до райка.

Но недолго спустя начинается уже постепенное паденіе маріонетокъ во Франціи. Любопытно, что это совпадаетъ съ постепеннымъ ростомъ и совершенствованіемъ механической стороны этого дѣла, которая все болѣе привлекаетъ вниманіе авторовъ, и зрителей. Не такъ ли бываетъ и съ поэзіей языка? погоня за излишнимъ изяществомъ фразы часто губитъ живую привлекательность рѣчи. Ровно 100 лѣтъ тому назадъ, почти тотчасъ послѣ французской революціи, одинъ содержатель кукольнаго театра за слишкомъ большую аристократичность своего Полишинеля былъ казненъ

смертью. Теперь Полишинель и еще одинъ шутъ Jean Farine (мучникъ) развлекаютъ во Франціи простолюдина, главнымъ образомъ ребятъ, а иногда и взрослаго аристократа.

Англія была страной, гдѣ маріонетки были также очень любимы, и когда настоящіе театры 300 леть тому назадъ особенно фанатически преслъдовались пуританами, общее сочувствіе осталось за маріонетками, такъ что когда парламентскіе билли 1642 и 1647 гг. закрыли всѣ театры въ Англіи, кукольный театръ былъ исключенъ изъ этого смертнаго приговора. Здёсь, какъ и вездъ, были также маріонетки, дававшія пьесы библейскаго содержанія, здёсь



ПОЛИШИНЕЛЬ. Карт. Мейссонье.

также онѣ были и развлеченіемъ знати, и развлеченіемъ толпы. Мы остановимся только на тѣхъ народныхъ ярмарочныхъ пьесахъ, гдѣ является Punch, который вторгался иногда даже въ библейскія пьесы; такъ, напр., (въ 1709 г.) въ пьесѣ "Всемірный потопъ", когда начинался ливень, Punch высовывался изъ-за кулисы и, обращаясь къ Ною, говорилъ: "Немножко сыро, господинъ Ной", а когда потопъ прекращался, и черезъ сцену перекидывалась радуга, Punch пускался подъ нею танцовать съ своей супругой.

Какъ и вездѣ, Punch отличается проницательностью и мѣткостью своей сатиры, и когда газеты нападали на него за дерзости, онъ говорилъ, что право на сатиру его неотъемлемое право, потому что онъ давно родился сатирикомъ, и потому что сатира-его прирожденный талантъ. Съ начала нынфшняго столфтія англійскія маріонетки, а Punch въ особенности, изощряются въ сатирѣ на текущія событія. Всякое прославившееся лицо, всякое важное нововведеніе въ англійской жизни или привътствовались, или освистывались Punch'омъ. Такъ, напримъръ, во время парламентскихъ выборовъ одинъ баронетъ (Francis Burdett), черезчуръ хлопотавшій о своемъ избраніи, быль изображенъ маріонетками униженно цълующимъ руку Punch'a, съ просьбой подать за него голосъ въ собраніи. Въ 1728 г. знаменитый англійскій сатирикъ Свифтъ такъ говорилъ про Punch'a. "Не замъчаете-ли вы, какое безпокойство ощущають зрители, пока еще не появился на сценъ маріонетокъ Punch? Но какъ оживляются всѣ, какъ только раздается его хриплый голосъ! Тогда дъйствующія на сценъ лица забываются. Самъ Фаустъ въ сопровожденіи дьявола пройди теперь по сценъ, на него не обратятъ вниманія; но стоитъ только Punch'y высунуть изъ-за кулисы свой чудовищный носъ и сейчасъ же спрятать обратно, о! какая нетерпъливая радость! Каждая минута кажется въчностью до того мгновенія, когда появляется Punch. Наконецъ Punch вбъгаетъ, кричитъ, бранитъ всъхъ на своемъ жаргонъ. Въ самыхъ патетическихъ и раздирательныхъ сценахъ онъ вдругъ появляется и дерзко остритъ" и т. д. 1)

Съ начала нынъшняго столътія постоянной пьесой "Punch'a стала пьеса, которая пазывается Punch and Judy". Любопытно, что еще въ двадцатыхъ годахъ однимъ изъ лучшихъ руководителей Punch'a былъ итальянецъ Piccini.

Вотъ эта пьеса. При первыхъ ударахъ барабана Понча и ръзкихъ звукахъ свистка, толпы народа и въ особенности дътей выбъгаютъ изъ всъхъ улицъ и окружаютъ театръ Понча, занавъсъ котораго опущенъ. Представленіе начинается тъмъ, что слышится пъніе Понча, потомъ онъ входитъ со словами: "Вотъ и я, мистеръ

<sup>1)</sup> Такое появленіе шута импровизатора въ пьесъ совпадаетъ съ характеромъ средне-въковыхъ театральныхъ піесъ; такъ напр. во Французской пьесъ "Sainte Barbare" было слъдующее обозначеніе: "Pausa. Vadant et Stultus loquitur. Словъ шута въ пьесъ не значится: очевидно, они были импровизированы.

Пончъ, вашъ нижайшій и покорнъйшій слуга. Какъ вы поживаете, леди и джентльмены! отъ всей души радъ васъ видъть. Сыграйте-ка намъ матросскій танецъ, — говоритъ онъ, — обращаясь къ музыкантамъ, "я отличный танцоръ". Пончъ танцуетъ. "Однако гораздо пріятиъе танцовать съ женой. Джюди, Джюди, — кричитъ онъ, — милое созданіе, идите сюда"! Появляется безобразная физіономія. Джюди входитъ.

- II. "Что за чудное созданіе" (при этомъ нѣжно гладитъ ее деревянной рукой по деревянному лицу).
  - Д. (Толкаетъ его). —Перестаньте!
- II. "Не сердитесь, дорогая, лучше попѣлуемся (пѣлуются). Не правда-ли, это умилительная минута? Теперь будемъ танцовать (танцуютъ, но черезъ минуту онъ начинаетъ ее толкать). Идите лучше няньчить ребенка, вы совсѣмъ не умѣете танцовать"!

Джюди уходитъ и затъмъ возвращается съ ребенкомъ на рукахъ.

- Д. Побудьте съ нимъ, пока я приготовлю кушанье.
- II. (Садится и напъваетъ своему деревянному ребенку: "Молчи, дитятко, молчи, я повъшу твою люльку на дерево, подуетъ вътеръ, люлька будетъ качаться; сукъ сломается, и люлька упадетъ, а вмъстъ съ ней и ты. (Ребенокъ кричитъ, отецъ трясетъ его). Какой безпокойный! Пончъ снова поетъ въ этомъ же тонъ и продолжаетъ закачиватъ ребенка, но тотъ все кричитъ, тогда онъ нетерпъливо его встряхиваетъ). Что за противный ребенокъ! Мнъ не нужно такихъ ребятъ"! (Колотитъ его объ стъну и выбрасываетъ изъ окошка. Является Джюди).
  - A.—Гд ребенок ?
- $\Pi$ . (Жалобнымъ голосомъ). "О, я несчастный, ребенокъ былъ такъ несносенъ, что я выбросилъ его за окошко".

При этомъ съ Джюди дѣлается такой истерическій припадокъ, что она схватываетъ палку и начинаетъ колотить Понча. Тотъ у нея выхватываетъ палку и колотитъ ее. Она убѣгаетъ за полицейскимъ; Пончъ въ комическихъ сценахъ бьетъ его и прогоняетъ. Наконецъ Джюди умираетъ отъ жестокаго обращенія съ ней Понча, но Пончъ продолжаетъ быть беззаботнымъ, веселиться, танцовать и превозносить удовольствіе и счастье вдовства. Вдругъ появляется тѣнь жены и даетъ ему пощечину; Пончъ дрожитъ,

какъ осиновый листъ, отъ страха дѣлается даже боленъ и кричитъ: "Доктора, доктора! Я заплачу 50,000 ф". Онъ лежитъ безъдвиженія.

Входить докторъ и осматриваеть его со всёхъ сторонъ.

Д. — Ба, да это мой пріятель, г. Пончъ! Бѣдный, какъ онъ блѣденъ! Надо пощупать пульсъ. (Считаетъ). Одинъ, 14, 9, 2. Г. Пончъ, да вы умерли! Слышите, вы умерли?

*Пончъ.* "Умеръ..." (И при этомъ хватаетъ доктора за носъ, и т. д.).

Онъ убиваетъ затъмъ доктора, въшаетъ палача; вмъстъ съ клоуномъ долго укладываетъ его въ гробъ и не можетъ уложить, потому что "все ноги торчатъ", убиваетъ трактирщика, сатану и восклицаетъ:

"Ура! Сатана умеръ. Мы теперь можемъ дѣлать все, что намъ угодно".

Затемъ, обращаясь къ публикъ, говоритъ:

"Лэди и джентельмены! вотъ и все оригинальное представление мистера Понча. Приношу вамъ мою искреннъйшую благодарность за ваше покровительство и поддержку".

Пончъ, — любимъйшее развлечение англійскаго простолюдина, истинно народный и дътскій театръ. Бъднякъ ему обязанъ счастливыми минутами: во время представленія онъ забываетъ о лишеніяхъ, несчастіяхъ. Но и благородные джентльмены, лорды и члены парламента останавливаются подчасъ и отъ души смъются передътеатромъ Понча; онъ такимъ образомъ одновременно и аристократическая и простонародная маріонетка. Не любятъ его только англійскія лэди, для которыхъ онъ слишкомъ грубъ. И, дъйствительно, онъ грубъ, но бъда тому владъльцу маріонетокъ, который попытается измънить заключеніе! Одного такого реформатора забросали за это грязью и чуть не убили каменьями.

Въ Германіи Hanswurst быль дѣйствующимъ лицомъ самыхъ разнообразныхъ маріонетныхъ пьесъ, то библейскихъ, то свѣтскихъ, переводныхъ французскихъ, каковы пьесы Мольера, напр., "Лѣкарь поневолѣ", то въ политическихъ сатирахъ, которыми маріонетки откликались на свѣжія иностранныя событія. Такъ, напр., около полутораста лѣтъ тому назадъ, тотчасъ послѣ ссылки Мен-

шикова въ Березовъ, въ провинціальныхъ городахъ Германіи маріонетныя афиши гласили, что будетъ дана пьеса: "Необыкновенная превратность счастья и несчастья Алексъя (Александра?) Даниловича Меншикова, любимца, кабинетъ-министра и генералиссимуса Московскаго царя Петра I, Меньшикова, который съ высоты своего величія низвергнутъ въ бездну несчастья. Все это будетъ сопровождаться остроумными выходками Hans-Wurst'a". Пьеса, благодаря этимъ выходкамъ Hans-Wurst'a, могла даваться только въ провинціи, а въ Берлинъ изъ политическихъ соображеній была запрещена.

Насколько неразвита была толпа, смотрѣвшая подобныя представленія, можно судить по тому, что (въ 1752 г.) въ пьесѣ "Радости и страданія св. Доротеи", по требованію толпы, владѣлецъ маріонетокъ долженъ былъ нѣсколько разъ на bis повторять казнь этой мученицы: отсѣченная голова вновь приставлялась, и палачъ вновь ее отсѣкалъ при оглушительныхъ рукоплесканіяхъ зрителей.

Но особенно любимыми народными маріонетными пьесами въ Германіи были представленныя въ сценахъ съ участіемъ Hans-Wurst'a легенды о "Фаустъ" и "Донъ-Жуанъ". Послъдняя пьеса, какъ гласили афиши, исполнялась подъ музыку капельмейстера Моцарта. Въ этой пьесъ Hans-Wurst исполнялъ роль слуги Донъ-Жуана, Лепорелло, причемъ постоянно раздваивался — то былъ истиннымъ Лепорелло, то вдругъ неожиданно какъ будто бросалъ эту роль и становился просто народнымъ шутомъ, и начиналъ кривляться и острить направо и налѣво. Онъ постоянно недоволенъ своимъ господиномъ, но стоитъ только Донъ-Жуану пообъщать ему лишнюю порцію ветчины за об'єдомъ, какъ онъ соглашается на самыя невозможныя порученія, и разъ даже вступаеть въ нереговоры съ чортомъ, который появляется на сцену съ обычнымъ крикомъ "Гу, гу, гу!" Эта сцена находится въ связи съ именемъ Hans-Wurst'a. Во время его разговора съ чортомъ съ неба спускается колбаса; онъ долго ее ловитъ, наконецъ, схватываетъ, но она вмъстъ съ нимъ поднимается на воздухъ, а Hans-Wurst кричитъ: "Стой, стой, каналья, тише, стой." Въ это время гремитъ громъ и сверкаетъ молнія, и въ преисподней раздается хохотъ невидимыхъ злыхъ духовъ; занавъсъ падаетъ, а въ слъдующемъ дъйствіи HansWurst жалуется на голодъ, такъ какъ оказывается, что колбаса отъ него ускользнула, и т. д. въ этомъ родъ.

Въ такихъ городахъ, какъ Берлинъ, Кельнъ, Франкфуртъ, Ульмъ, Аугсбургъ, Вѣна, Страсбургъ и т. д., до новѣйшаго времени были постоянные кукольные театры.

На Востокъ: въ Турпіи, Египтъ и Персіи, главное шутовское лицо народной комедіи сохраняетъ самостоятельный характеръ. Въ Турпіи и Египтъ оно называется *Карагёзъ* (черный глазъ), а въ Персіи— *Кепчель-Пехлеванъ* (плъшивый герой).

Представленія съ Карагёзомъ въ Константинополѣ даются обыкновенно въ театрѣ китайскихъ тѣней. Задолго до начала у входа театра красуются огромныя прозрачныя афиши, у которыхъ постоянно толпится народъ. За ничтожную плату можно проникнуть въ зрительную залу, представляющую ресторанъ. Граціозные мальчики съ обнаженными до плечъ, бронзоваго цвѣта руками, быстро двигаются между столиками и разносятъ закуренныя трубки съ табакомъ и чашки кофе, которыя каждый зритель получаетъ за свой входный билетъ.

Когда зала достаточно наполняется зрителями, состоящими преимущественно изъ рабочихъ, прислуги и дѣтей, оркестръ, помѣщенный на высокой галереѣ, начинаетъ играть увертюру; свѣтъ въ залѣ гасится, и передъ глазами зрителей, расположившихся въ потемнѣвшемъ ресторанѣ, открывается ярко освѣщенный экранъ изъ полунрозрачной ткани.

Оркестръ умолкаетъ. Слышно, какъ будто за экраномъ кто-то встряхиваетъ кусочки дерева въ мѣшкѣ — сигналъ о приближеніи маріонетокъ—онъ привѣтствуется радостными восклицаніями дѣтей. Изъ глубины зрительной залы раздается голосъ, который спрашиваетъ у маріонетокъ, въ чемъ будетъ заключаться представленіе, и послѣ того, какъ изъ-за экрана отвѣчаютъ, что маріонетки постараются съ помощью Аллаха выполнить афишу, которую всѣ видѣли у входа, оркестръ опять принимается играть, а на туго натянутомъ экранѣ, при шумномъ восторгѣ зрителей, обозначается пейзажъ; онъ представляетъ площадь въ Константинополѣ, а посреди нея фонтанъ. Сначала по экрану движутся силуэты, не имѣющіе прямого отношенія къ пьесѣ. Проходитъ, напр., (передвигая

ногами) собака, за ней—разносчикъ воды и т. п. Всѣ эти двигающіеся силуэты не только тѣни, а окрашены въ разные цвѣта. Наконецъ, выходитъ изъ дому турокъ въ сопровождении раба съ чемоданомъ, подходитъ къ двери другого дома, стучится и кричитъ:

"Карагезъ! Карагезъ! лучшій другъ мой, развѣ ты спишь?" Карагезъ показываетъ въ окно свой носъ и прячется. Въ зрительной залѣ неописуемый взрывъ восторга, а виновникъ этого восторга изъ-за дверей кричитъ, что ему надо одѣться, и, наконецъ, выходитъ и обнимаетъ своего друга.

Физіономія Карагеза на экран'є показывается всегда только въ профиль, на которомъ непрем'єнно черн'єеть большой круглый глазъ: по нему публика узнаетъ Карагеза, какъ бы онъ ни переод'євался.

Между тъмъ турокъ, отправляясь въ путешествіе, ввъряеть свою жену попеченіямъ Карагеза, который соглашается на роль такого стража и принимаетъ цълый рядъ комическихъ мъръ, чтобы выполнить свою задачу: притворяется, напр., мостомъ, и ложится поперекъ канавы; притворство его оказывается настолько удачнымъ, что всъ прохожіе, при хохотъ зрителей, переправляются черезъ этотъ мостъ; но мостъ неожиданно вскакиваетъ, когда черезъ него хочетъ переъхать тяжелая арба; вотъ Карагезъ принимаетъ новый видъ-онъ притворяется коломъ, вбитымъ въ землю, и неподвижно стоитъ у крыльца своего друга. Четыре извощика, считая его за настоящій коль, привязывають кь нему каждый по лошади, а сами отправляются въ сосъднюю харчевню: въ то время. какъ изъ харчевни доносится ихъ громкій веселый разговоръ, соскучившіяся лошади начинають тащить Карагеза въ разныя стороны, и онъ кричитъ благимъ матомъ, а публика ликуетъ. Наконецъ, послъ цълаго ряда подобныхъ сценъ, появляется турокъ и благодаритъ Карагеза за върную службу.

Иногда Карагезъ, среди своихъ представленій, остритъ надъ текущими событіями, близкими его аудиторіи. Такъ, когда въ Константинополъ издано было распоряженіе вечеромъ ходить по улицъ съ фонарями, Карагезъ вышелъ изъ дому съ фонаремъ, но съ комическими ужимками показывалъ публикъ, что онъ не вставилъ въ свой фонарь свъчи, такъ какъ о свъчъ въ распоряженіи не упоминается; когда за эту остроту содержатель театра получилъ замѣчаніе, Карагезъ вышелъ съ фонаремъ, въ которомъ была свѣча, но... не зажженная. Неприхотливая публика награждаетъ выходки Карагеза шумными одобреніями, но эти пьесы далеко не всегда бываютъ такого невиннаго содержанія — онѣ, большею частью, грубо-непристойны, и нужно удивляться, какъ турки рѣшаются забавлять своихъ дѣтей такими развлеченіями.

Персидскій Кетчель-Пехлеванъ не имбеть особаго костюма и его отличительный признакъ составляетъ только огромная лысина; по характеру онъ напоминаетъ неаполитанскаго Полишинеля, но отличается отъ него изысканною благовоспитанностью и глубокимъ лицемъріемъ: онъ — ханжа, ученый и даже поэтъ; въ немъ много сходнаго съ Тартюффомъ Мольера; его лицемъріе поразительно Приходить онъ, напримъръ, къ ахуну-главъ мусульманскаго прихода. Самая манера и мимика, съ которыми онъ входитъ къ ахуну, вызывають неудержимый смъхъ у зрителей: онъ такъ набоженъ! у него такой смиренный видъ! глаза его подняты къ небу; онъ наизусть говоритъ нараспъвъ стихи корана, но... у него огромная лысина, и зрители ждутъ превращенія. И, дъйствительно, Кетчель-Пехлеванъ незамътно мъняетъ тему разговора и такъ увлекаетъ благочестиваго ахуна, что онъ постепенно беретъ гитару, пьетъ вино, и пьеса заканчивается, при дружномъ хохотъ публики, совершенно пьяною сценой, а эти сцены, при общей трезвости на Востокъ, производятъ огромный комическій эффектъ.

Всѣ эти представленія безплатны: антрепренеры, авторы, поэты и даже торговцы съѣстнымъ — никто и не думаетъ о выручкѣ. Антрепренеръ чаще всего богатая знатная особа, которая этимъ средствомъ ищетъ усилить свое религіозное и политическое вліяніе. Такое лицо пользуется случаемъ выказать передъ публикой всѣ свои сокровища, шали, ковры, драгоцѣнныя матеріи и дорогую посуду. Въ знаменитомъ спектаклѣ, продолжавшемся 14 лней и данномъ въ Тегеранѣ въ 1833 году Мирзою Абдулъ-Гассанъ-Ханомъ, бывшимъ посланникомъ въ Парижѣ, по обѣту за выздоровленіе его сына, этотъ персидскій Лукуллъ представилъ глазамъ публики болѣе 80 кашемировъ и множество драгоцѣнностей, въ числѣ которыхъ были такія, которыя оцѣнивались въ 3 милліона

франковъ. Великолъпная обстановка нашихъ балетовъ, которой мы удивляемся, тегеранскимъ аристократамъ показалась бы просто лохмотьями.

Любопытно, что даже у дикихъ народовъ Африки есть полишинельныя маріонетныя пьесы, въ которыхъ главной комичной фигурой является "Бѣлый чортъ"; онъ пестро одѣтъ и постоянно жуетъ табакъ; его роль страдательная—онъ посмѣшище другихъ дъйствующихъ лицъ—темнокожихъ: дикари, натернѣвшись отъ "бѣлолицыхъ", хоть въ пьесахъ смѣются надъ ними.

У насъ въ Россіи библейскія маріонетныя піесы создались подъ вліяніемъ Польши. Возвращаясь къ празднику Рождества Христова домой, ученики Академіи сначала сами разыгрывали піесы, игранныя въ школѣ, а затѣмъ для большаго удобства стали куклами представлять эти піесы, содержаніемъ которыхъ служитъ Рождество Христово и смерть Ирода. Но здѣсь подъ открытымъ небомъ малороссы скоро придали школьной піесѣ надіональный, народный характеръ, и эта кукольная библейская драма, съ прибавленіемъ комическихъ народныхъ сценъ, получила названіе "Вертепа"—пещеры, такъ какъ первое дѣйствіе ея представляло Рождество Христово въ пещерѣ и поклоненіе Ему пастуховъ и волхвовъ.

Этотъ театръ имъетъ видъ домика, въ которомъ двъ сценыодна наверху для библейскаго дъйствія, другая — внизу, для мірскихъ народныхъ сценъ. Съ Вертепомъ ходили подъ Рождество, и его сопровождали нъсколько скрипачей-музыкантовъ и, такъ называемая, Рождественская звъзда: на длинномъ шестъ укръплялся большой изъ промасленной бумаги фонарь, на одной сторонъ котораго была нарисована звъзда, а на другой-Рождество Христово. Можно представить себъ малороссійскую деревню въ Рождественскую ночь, когда морозно, когда снъгъ скрипитъ подъ ногами, когда на улицъ чернъетъ и толпится группа старыхъ и малыхъ: они вев теснятся къ освещенному ящику и наслаждаются трогательнымъ или забавнымъ зрѣлищемъ. Надъ этой группой высоко колеблется на длинномъ, зыбкомъ шестъ бълый полукитайскій огромный фонарь - Рождественская звъзда, а выше темнъетъ зимнее небо, а на немъ мерцаютъ, искрятся и привътливо мигаютъ безчисленныя настоящія зв'єзды. А тамъ, въ ящикъ, лежить въ ясляхъ

Digitized by Google

малютка Христось; ему кланяются пастухи—они совсъмъ хохлацкіе пастухи — и вотъ они кладутъ къ яслямъ ягненка и поютъ коляду; на радостяхъ, что родился Христосъ, скрипки начинаютъ играть малороссійскую "дудочку", а пастухи начинаютъ приплясывать; а вотъ ужъ они и танцуютъ, приговаривая: "Зуба, зуба на сопилку"; вотъ ужъ они и откланялись и, погладивъ свои хохлацкіе усы, удалились. Вотъ уже произошло избіеніе младенцевъ, а вотъ, наконецъ, чортъ утащилъ самого Ирода. То-то радость, какъ же тутъ не танцовать? На нижней сценъ начинается плясь: плящетъ старикъ со старухой, вслъдъ за ними солдатъ съ "красавицей Дарьей Ивановной"; плящетъ и нъмецъ на тоненькихъ ножкахъ съ своею дородной супругой, плящетъ и цыганъ съ цыганкой—всъ подъ мелодю, исполненную какой-то доброй простоты, дъйствующую на душу самымъ успокоительнымъ образомъ.

Но вотъ, наконецъ, появляется давно ожидаемый, всѣми любимый—вертенный Пончъ — Запорожеиъ; онъ начинаетъ колотить всѣхъ, не исключая самого чорта, котораго онъ ни во что не ставитъ.

Сначала онъ танцуетъ съ шинкаркой Феськой, потомъ лбомъ проламываетъ дверь шинка, убиваетъ шинкаря и ложится спать; раздается: "Гу, гу, гу!" и появляются черти; они хотятъ задушить Запорожда, но онъ ловитъ ихъ за хвостъ и подвергаетъ комическому осмотру, приговаривая: "Що се таке я піймав? яка се птичка?" Потомъ онъ заставляетъ ихъ плясать и прогоняетъ ударомъ булавы. Приходитъ уніатскій священникъ; Запорожецъ такъ грозно исповъдуетъ ему свои гръхи, что уніатъ въ ужасъ скрывается. Появляется простоватый мужикъ Климъ—онъ гонитъ передъ собой свинью и говоритъ: "аля, аля". Затъмъ слъдуетъ рядъ сценъ съ свиньей и козой, которая прячется даже подъ тронъ Ирода. Въ заключеніе на сцену выходитъ "Савочка-нищій", и въ его торбу щедро сыплются отъ зрителей монеты.

Въ Бълоруссіи главное дъйствующее лицо кукольнаго народнаго театра—хлопъ, который дурачитъ пана, еврея, доктора, учителя, какъ Мольеровскій Скапенъ или Станарель. Тутъ же показываются продълки цыгана при продажъ лошади или шуточныя сцены мужика Матея съ докторомъ. Но какъ въ Бълоруссіи, такъ

и въ Малороссіи народный кукольный театръ теперь уже умираетъ, если не совсъмъ исчезъ, а лътъ 30 тому назадъ былъ въ большомъ ходу.

У насъ въ центральной Россіи народная кукольная комедія имъетъ свътскій характеръ и носитъ названіе Петрушки, и мнъ теперь не зачемъ говорить, что ея первоисточникъ — итальянскій Полишинель. Онъ занесенъ къ намъ черезъ Германію въ началъ XVII стольтія. Но нельзя сказать, чтобы вся эта комедія была чужая-въ ней много и нашего, національнаго. Уже въ "Вертепъ" замътны результаты дъятельности нашихъ скомороховъ; точно также и въ Петрушкъ. По мнънію Морозова, скоморохи у насъ не только захожіе люди. Безспорно, что къ намъ издавна заходили бродячіе нізмецкіе "шпильманы" (иначе это слово не пріобрізло бы права гражданства въ старомъ русскомъ языкъ); заходили, въроятно, и византійскіе "скомархи", но это не исключаетъ возможности существованія своихъ доморощенныхъ "потешниковъ". Подъ словомъ скоморожи подразумъвались представители всевозможныхъ увеселительныхъ профессій: тутъ были и игрецы-музыканты, и плясцы, пъсенники, фокусники, акробаты, кукольники, медвъдчики и разные шуты (вродъ Савоськи съ Парамошкой), словомъ, всъ, по старинному выраженію, "глумы дівюще и позоры нівкакы бізсовскіе творяще". Скоморошье ремесло было чрезвычайно разнообразно и невозможно допустить, чтобы естественная въ каждомъ человъкъ потребность позабавиться удовлетворялась у насъ только при помощи иноземныхъ смъхотворцевъ. Захожіе скоморохи византійскіе и западно-европейскіе, являясь прямыми наслѣдниками древнихъ мимовъ и обладая уже значительно разработаннымъ и разнообразнымъ репертуаромъ, могли во многомъ быть учителями нашихъ народныхъ увеселеній, вызывая ихъ на подражаніе и соревнованіе, передавая имъ свои ухватки и секреты; но, конечно, въ народномъ быту не было недостатка въ своихъ веселыхъ молодцахъ, "питавшихся" отъ шутовскаго промысла. Въ общественной іерархіи скоморохъ занималь послёднее место; его презирали, какъ "сосудъ дьявольскій", надъ нимъ издівались, но всюду кормили, и онъ былъ непремънною принадлежностью, какъ и теперь, народнаго веселья. Въ XVI в., въ эпоху Стоглава, эти бездомные

скитальцы составляли уже огромныя артели человъкъ до 100, при чемъ иногда разбойничали. Къ концу XVII в. скоморохи, какъ



сословіе, постепенно исчезають, и уже одиноко ведуть свою безпріютную, полную приключеній жизнь. Они хранять неисчерпаемые запасы народныхъ шутокъ и юмора, веселыхъ разсказовъ и пъсенъ.

Память о скоморошьихъ шуткахъ хранится въ лубочныхъ картинкахъ, въ изображеніи "дурацкихъ персонъ", между которыми уже въ XVII ст. появляется и изображеніе Петрушки, который тогда назывался "Петруха Фарносъ". Подъ одной такой лубочной картинкой надпись:

"Здраствуйте, почтенные господа, Я прівхаль къ вамъ музыканть сюда, Не дивитесь на мою рожу, Что я имъю у себя не очень пригожу, А зовутъ меня молодца Петруха Фарносъ, Потому что у меня большой носъ".

Если приглядъться въ этомъ нескладномъ для нашего времени изображеніи къ двумъ горбамъ, къ огромному носу и самому костюму — безъ труда можно замѣтить, что Петруха Фарносъ долженъ въ числѣ своихъ прапрадѣдовъ назвать неаполитанскаго Полишинеля.

Представленія Петрушки, постоянно сопровождаемыя показываніемъ медвѣдя и козы, которая "била въ ложки", уже давались въ XVII ст.: образованному иностранному путешественнику по Россіи, Олеарію пришлось видѣть эту піесу въ XVII столѣтіи подъ Москвой и, по описанію, имъ сдѣланному, и по приложенной къ путешествію картинкѣ, "камедь о Петрушкѣ", производилась слѣдующимъ незатѣйливымъ образомъ: комедіантъ надѣвалъ родъ короткой туники, въ подолъ которой былъ продѣтъ обручъ, затѣмъ обручъ подымалъ къ верху, и голова его такимъ образомъ оказывалась какъ будто въ вазѣ; изъ-за краевъ этой вазы онъ пока-



зывалъ исполненную драками комедію о Петрушкѣ. Драка была въ большомъ ходу въ народныхъ шуточныхъ развлеченіяхъ, потому что по тогдашней поговоркѣ: "рожа дешевле одежи: одежу раздерешь—придется купить новую, а рожа и сама подживетъ, а не подживетъ, такъ и такъ сойдетъ".

Современный Петрушка, кром'в грубаго жаргона и уродливой вн'вшности, сохраниль отъ старины дубинку, гнусавый пищикъ, музыку, и н'вкоторыхъ д'вйствующихъ лицъ—жену, доктора, полицейскаго, клоуна въ б'еломъ костюм'в, который является подъ названіемъ н'вмца, — но все это н'всколько обрус'вло. Содержаніе этой піесы изв'естно вс'вмъ, поэтому я только вкратц'в приведу одинъ изъ ея варіантовъ.

Шарманка сипло наигрываетъ русскую пъсню; изъ-за ширмъ

слышатся то рѣзкіе, гнусавые возгласы, то кряхтѣніе, то подпѣваніе Петрушки, и въ одну изъ минутъ усталаго ожиданія, когда публика готова уже развлечься постороннимъ, онъ неожиданно по-казывается изъ-за ширмъ и громко крачитъ: "здравствуйте, господа!" и пускается въ разговоръ съ музыкантомъ, проситъ его сыграть плясовую и танцуетъ сначала одинъ, потомъ съ супругой (которую по нѣкоторымъ варіантамъ зовутъ "Маланьей Пелагеевной, а по другимъ Пигасьей Николавной") и, наконецъ, прогоняетъ ее. Точь въ точь, какъ Пончъ.

Является цыганъ и продаетъ ему лошадь; Петрушка ее уморительно осматриваетъ, тащитъ за хвостъ, за уши, садится, гарцуетъ и поетъ:

> "Какъ по Питерской, По Тверской - Ямской..."

Лошадь начинаетъ брыкаться, сбрасываетъ его—и Петрушка падаетъ, громко стукая деревяннымъ лицомъ о рамку ширмы; охаетъ, кряхтитъ, стонетъ и зоветъ доктора.

Приходить докторь— "лъкарь, изъ подъ Каменнаго моста аптекарь", и рекомендуясь публикъ, говорить, что онъ "былъ въ Италіи, былъ и далъе" (намекъ на родину Петрушки), и спрашиваетъ у Петрушки:

- . Что у тебя болитъ?
- "Какой же ты докторъ", кричитъ ему Петрушка, "коли спрашиваешь, гдѣ болитъ? На что ты учился? Самъ долженъ знать, гдѣ болитъ".

Начинается осмотръ Петрушки; докторъ ищетъ больного мъста, тыкаетъ Петрушку пальцемъ и спрашиваетъ; "тутъ? тутъ?"... а Петрушка все время кричитъ:

"Повыше! Пониже! Крошечку повыше"... и вдругъ неожиданно вскакиваетъ, колотитъ доктора, —докторъ скрывается.

Затъмъ появляется клоунъ-нъмецъ; Петрушка его убиваетъ, и нъмецъ мертвый лежитъ на краю ширмъ. Музыкантъ говоритъ Петрушкъ: "Что вы надълали, Петръ Ивановичъ? Сейчасъ полиція придетъ". Петрушка сначала храбрится и, весело заглядывая въ физіономію лежащаго нъмца, говоритъ: "нъмецъ-то притворился мертвымъ".

Затъмъ взваливаетъ его себъ на спину, тащитъ его долой, кричитъ безпечно: "картофелю", "картофелю", "поросятъ, поросятъ!"

Появляется татаринъ, продаетъ халаты, а Петрушка думаетъ, что его берутъ въ солдаты; татаринъ рекомендуется незатъйливой остротой:

Я татарскій попъ, Пришель ударить тебя въ лобъ!

и исчезаетъ, преслъдуемый Петрушкой. Петрушка возвращается одинъ. Онъ въ тревогъ; боится наказанія, обращается къ музыканту и говоритъ: "Что? меня никто не спрашивалъ?", старается спрятаться, наконецъ, садится, пригорюнившись, и поетъ жалостную пъсню:

Пропала моя голова Съ колпачкомъ и съ кисточкой.

(Кстати сказать, и колпакъ и кисточка также древни и заимствованы отъ Полишинеля, судя по изображеніямъ Петрушки XVII ст.).

Изъ-за рампы показывается квартальный (по выраженію Петрушки, "фатальный фицеръ"), и Петрушку беруть въ солдаты; онъ протестуетъ и говоритъ, что горбатъ — служить не можетъ. Квартальный возражаетъ: "гдъ-жъ у тебя горбъ? у тебя нътъ горба?" Петрушка кричитъ: "потерялъ!"

- Гдѣ?
- На трубъ.

(Ясно, гдѣ потерялъ горбъ Петрушка: онъ явился въ Россію горбатымъ, судя по изображеніямъ XVII в., и утратилъ горбъ въ Россіи).

Слѣдуетъ комическая сцена обученія Петрушки воинскому артикулу, и, дѣлая дубиной ружейные пріемы, онъ ударяєть ею своего учителя; тотъ кричитъ на него, а Петрушка вытягивается во фронтъ и говоритъ: "Споткнулся, ваше сковородіе!" и затѣмъ прогоняєтъ квартальнаго, а между тѣмъ приближается возмездіе за его безобразное поведеніе.

Прибъгаетъ рычащая собака.

Петрушка видить, что его дѣло уже плохо, пробуеть обратиться за помощью къ музыканту, но получаеть отказъ, и старается замаслить собаку ласковыми названіями, гладить ее и приговариваеть: "шавочка, —душечка, орелочка", но собака неожиданно хватаеть его за носъ и тащить, а Петрушка, не успъвъпоблагодарить публику за вниманіе, только кричить, намекая на свой носъ.

"Моя табакерка! моя табакерка! моя скворешница..." и при общемъ хохотъ скрывается за ширмами. Пріумолкнувшій шарманщикъ опять начинаетъ вертъть шарманку и наигрывать русскую пъсню.

Въ итогъ пьеса такова, что даже название водевиль для нея слишкомъ почетно, а между тъмъ въ ней всъ признаки оперы, балета и ложно - классической драмы: какъ въ оперъ, въ ней оркестръ—шарманка, и теноръ-солистъ—Петрушка. Какъ въ балетъ, въ ней танцы — раз-de-deux Петрушки и Пигасъи Николавны; и, наконецъ, въ ней есть три ложноклассическия единства: единство времени (1 часъ), единство мъста (рампа ширмъ — декораціи не мъняются) и единство дъйствія (драка).

Національный юморъ къ старинному, нѣсколько искаженному иностранному содержанію этой піесы прибавиль сцену съ татариномъ, сцену съ цыганомъ (для этихъ сценъ съ цыганомъ былъ даже въ старину терминъ— "цыганить"), прибавлена сцена солдатскаго обученія и финалъ—трагическая катастрофа, сочиненная во вкусѣ народныхъ произведеній: эло наказано, а добродѣтель не торжествуетъ только потому, что ея нѣтъ въ этой "игрѣ"; вся піеса разыгрывается подъ русскіе мотивы, которые исполняетъ иностранная шарманка.

Теперь эти представленія начинають исчезать, и гнусавый голосъ Петрушки все рѣже раздается на улицѣ, но въ лицѣ Петрушки доживаетъ свой вѣкъ или, вѣрнѣе, умираетъ въ Россіи очень старый и очень знатный иностранецъ; въ его жизни была слава, былъ блескъ, но онъ сыгралъ уже свою роль, и не такова-ли судьба каждаго актера?

А образованнаго человъка теперь скоръе потянетъ въ настоящій

театръ, гдѣ онъ можетъ видѣть, вмѣсто огромнаго деревяннаго носа, оживленную и выразительную мимику живаго человѣческаго лица, гдѣ вмѣсто гнусавой свистульки онъ услышитъ искренне звуки неподдѣльнаго человѣческаго голоса въ минуты печали и въ минуты счастья,—насъ потянетъ въ настоящую драму.

Но откуда появилась эта настоящая драма? Какъ она создалась? Она, какъ и кукольная комедія, развилась изъ народныхъ сценъ, а затѣмъ и та, и другая—и маріонетная, и живая драма, развивались параллельно, оказывая вліяніе другъ на друга. Конечно, вліяніе живой драмы на кукольную было сильнѣе, чѣмъ обратно, но это обратное вліяніе не такъ мало, какъ можетъ показаться съ перваго взгляда.

А что между народной кукольной комедіей и лучшими художественными произведеніями существуеть и духовное родство и преемственная связь— это можно указать историческими примърами.

Существеннымъ эффектомъ маріонетной піесы было появленіе въ патетической сценѣ шутовской и дерзкой фигуры Полишинеля съ площаднымъ жаргономъ на языкѣ. Этотъ рѣзкій контрастъ, это внезапное сопоставленіе поэзіи и прозы, трагическаго паооса и дурачества издавна доставляло эстетическое развлеченіе толпѣ.

Этотъ же самый пріемъ встрѣчается у Шекспира, шуты котораго часто совмѣщаютъ въ себѣ глубоко трогательное положеніе съ вызывающимъ по дерзости языкомъ 1).

Этотъ же пріемъ повторяется въ поэзіи Генриха Гейне: его любимая манера—прервать тонкой насмѣшкой трогательный разсказъ, отпустить среди восторженнаго описанія высокаго предмета колкую шутку и вдругъ съ усмѣшкой заговорить о прозаическихъ вещахъ.

Въ одномъ стихотвореніи онъ говоритъ: "Въ то время предметомъ моей пассіи были яблочные торты, теперь—любовь, истина, свобода и раковый супъ»: муза Гейне родная сестра народному Полишинелю; быть можетъ, отъ этого ея не долюбливаютъ читательницы, какъ англійскія леди отвертываются отъ Понча.

<sup>1)</sup> Любопытно, что въ драмъ "Король Генрихъ IV" принцъ Генрихъ называетъ Фальстафа Пончемъ. Р. Henry. «What, a coward, Sir John Paunch!»—Act. II, Scene II (какой трусъ, Сэръ Джонъ Пончъ).

Но это только сходство пріема. Тутъ нельзя указать непосредственной связи; но можно привести примъры очевидной преемственной связи между народной кукольной комедіей и художественными произведеніями. Типы Мольеровскихъ плутоватыхъ лицъ (Скапена, Сганареля) взяты изъ постоянныхъ типовъ народной комедіи. Донъ-Жуанъ задолго до своей художественной литературной обработки быль то легендой, то кукольной комедіей. Кукольная народная комедія дала много идей, по ихъ собственнымъ словамъ, Платону, Аристотелю, Горацію, Попу, Свифту, Фильдингу, Вольтеру, Байрону, Беранже, а народная легенда о Фаустъ, изображенная кукольной комедіей, впервые зародила пдею піесы въ душу Гете. Я не хочу этимъ сказать, что піеса Гете Фаустъ, бывшая литературнымъ событіемъ, списана имъ съ кукольной комедіи. Она создалась и подъ вліяніемъ сборника легендъ о Фаустѣ, и подъ вліяніемъ умственнаго движенія въ Германіи въ концѣ прошлаго въка, и, конечно, подъ вліяніемъ еще очень многихъ, очень сложныхъ причинъ, которыя никогда не будутъ изследованы. Я хочу только указать, что маріонетная піеса о Фаустъ также вложила свою посильную, творческую лепту въ знаменитую драму.

Живя въ Страсбургъ, Гете очень дружески относился къ Гердеру и видълъ въ немъ своего руководителя и повъреннаго своихъ литературныхъ замысловъ, но при всемъ этомъ въ своихъ воспоминаніяхъ 1) онъ оставилъ слъдующія строки. "Я очень заботливо скрывалъ отъ него", — пишетъ Гете, — "только нъкоторыя мысли, которыми былъ особенно занятъ, которыя укоренились во мнъ и которыя разростались до высоты поэтическихъ созданій. Идея этой маріонетной піесы о Фаустъ звучала и шептала во мнъ на разные лады; я носилъ въ себъ эту тему повсюду, и она была для меня наслажденіемъ, когда я оставался одинъ". Велико было удивленіе читающей публики, когда 10 лътъ спустя онъ обнародовалъ первые отрывки своего великаго произведенія. Мы не знаемъ, конечно, какими неуловимыми путями чернокнижникъ, докторъ магіи Фаустъ превратился въ фантазіи Гете въ художественный образъ мыслителя въ минуту душевной муки; или какимъ путемъ

<sup>1) «</sup>Aus meinem Leben». X, «Werke», т. XXV, стр. 318.

балаганный Мефистофель, чорть на всё руки, преобразился у Гете въ представителя проницательной и жестокой мысли, который вырываеть изъ вашего сердца и уничтожаеть иллюзію; но для насъ очень важно знать, что это геніальное произведеніе, какъ и многія другія, въ своихъ первыхъ элементахъ заготовлено народнымъ творчествомъ.

Теперь оглянемся немного назадъ. Попробуйте сопоставить начало маріонетки съ ея концомъ. Кто могъ бы въ языческомъ мірѣ подумать, что идолъ послужитъ образцомъ игрушкѣ скомороха? Кто могъ бы подумать, что домашняя каррикатура на жителей небольшаго городка Atella разрастется со временемъ въ всемірный типъ Полишинеля? Кто могъ бы повѣрить, что кукольный фарсъ будетъ давать идеи великимъ умамъ и талантамъ?

Такъ, основныя начала будущаго геніальнаго творенія, созданныя народнымъ творчествомъ и отдѣленныя отъ него огромнымъ пространствомъ времени, при первомъ взглядѣ часто не имѣютъ съ нимъ ничего общаго, но постепенно сама жизнь видоизмѣняетъ ихъ, и идея, въ нихъ заключенная, все ростетъ, облекается наконецъ въ великолѣпныя формы, а старыя, часто создавшія ее самое, бросаетъ, какъ изношенное платье; и Петрушка теперь умираетъ и донашиваетъ свои обтрепанныя лохмотья, но не умираетъ сила, его породившая. Онъ, вѣдь, кукла—съ нимъ можно сдѣлать все, что угодно: онъ можетъ испытать еще много превращеній: можетъ быть, его двугорбая фигура будетъ торчать въ орнаментѣ какого-либо комическаго театра, какъ воспоминаніе о прежнемъ ве. сельи, а, можетъ быть, онъ не разъ еще мелькнетъ въ виньеткѣ астирическаго произведенія, какъ девизъ старинной здоровой остроты.

Одинъ англійскій сатирическій журналъ называется *Punch* и на своей первой страницѣ изображаетъ настоящаго Punch'a съ его неразлучной собакой. На этой картинкѣ мы застаемъ Punch'a въ ту минуту, когда онъ собирается обмакнуть перо въ чернильницу и записать какую-то мѣткую эпиграмму, которая оживляетъ его насмѣшливую и безобразную физіономію. Не будемъ стараться угадать, въ кого или во что онъ мѣтитъ. Посмотримъ лучше на эту картинку, какъ на эмблему постояннаго развитія сатиры, и пожелаемъ ей успѣха.

Но не изсякаетъ ли теперь человъческій геній? Неръдко можно слышать, что прежде, въ отдаленныя отъ насъ времена, великіе люди встръчались чаще, а теперь они все ръдъютъ. Если при бъгломъ взглядъ на исторію вамъ покажется то же самое, не върьте



себъ. Это оптическій обманъ—обманъ исторической перспективы—въдь, когда вы смотрите на рядъ колоннъ, тъ, которыя отъ васъ дальше, кажутся стоящими ближе другъ къ другу.

Но чтобы сатира была не только фарсомъ, и не только красивой дерзостью артиста, — мало даже таланта; чтобы сатира вызывала къ себъ довъріе, писателю нужны еще собственные продуманные, честные взгляды и доброжелательное отношеніе къ человъку; чтобы имъть право негодовать, нужно прежде всего умъть думать и любить, а въ подтвержденіе и въ заключеніе сказаннаго можно привести откровенное признаніе въ любви нашего извъстнаго сатирика: къ кому оно обращено, совершенно понятно. Вотъ его слова:

"Да, я люблю тебя 1), далекій, никъмъ нетронутый край! Мнъ милъ твой просторъ и простодушіе твоихъ обитателей. И если перо мое неръдко касается такихъ струнъ твоего организма, которыя издаютъ непріятный и фальшивый звукъ, то это не отъ недостатка горячаго сочувствія къ тебъ, а потому собственно, что эти звуки грустно и бользненно отдаются въ моей душь. Много есть путей служить общему дълу; но, смью думать, что обнаруженіе зла, лжи и порока также не безполезно, тьмъ болье, что предполагаетъ полное сочувствіе добру и истинъ".

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) М. Е. Салтыковъ, т. I.



Мигуель Сервантесъ.

# **ГДОНЪ КИХОТЪ ЛАМАНЧСКІЙ** 1).

Сервантесъ Саваедра, авторъ романа "Донъ Кихотъ", родился (въ 1547 г.) въ бъдной, но очень родовитой семьъ, въ небольшомъ городкъ Алкалъ Энаресской, близко отъ Мадрита. Гдъ онъ учился въ юности, неизвъстно; есть только довольно ясныя указанія на то, что онъ два года былъ въ Саламанкскомъ университетъ, и что товарищи и профессора очень любили его. По неизвъстнымъ причинамъ онъ, 23-хъ лътъ отъ роду, очутился въ Римѣ въ должности дворецкаго у одного кардинала, но скоро его оставилъ, поступилъ рядовымъ въ испанскую армію и участвовалъ въ походъ на турокъ. Здѣсь онъ выказалъ большую храбрость: въ битвъ при Лепанто, не смотря на мучившую его лихорадку, онъ бодро

<sup>1)</sup> Статья эта была прочитана 9 декабря 91 г. въ М. Историческомъ Музев для среднихъ учебныхъ заведеній отъ Коммиссіи чтеній при Уч. Отдель О. Р. Т. З. — Къ статьв имвется коллекція картинъ для волшебнаго фонаря, которою можно воспользоваться безплатно.

дрался въ самомъ центрѣ сражавшихся и получилъ рану, которая отмѣтила его на всю жизнь: онъ лишился употребленія лѣвой руки.

Вскорѣ по выходѣ въ отставку онъ былъ захваченъ въ плѣнъ однимъ изъ алжирскихъ крейсеровъ и попалъ въ тяжкую неволю, но не унывалъ и не переставалъ бороться: предпринималъ, ежеминутно рискуя жизнью, цѣлый рядъ попытокъ освободить себя и своихъ товарищей, и, когда ихъ обще планы открывались, онъ всякій разъ называлъ себя единственнымъ виновникомъ. Четыре раза онъ ожидалъ, что его или сожгутъ, или посадятъ на колъ, а разъ его хотѣли повѣсить и набросили уже ему петлю на шею. Случайно онъ былъ прощенъ и посаженъ на цѣпь.

Наконецъ онъ задумалъ громадное возстание всъхъ плънныхъ христіанъ въ Алжиръ, а ихъ было около 25000, и, хотя проэктъ его не удался, но онъ своею настойчивостью и мужествомъ такъ напугалъ алжирскаго бея, что тотъ сказалъ своимъ приближеннымъ: "Стерегите покръпче этого калъку испанца—тогда и моя столица, и мои невольники, и мои галеры — все будетъ цъло".

Наконецъ, послѣ пяти лѣтъ такого суроваго плѣна, онъ былъ выкупленъ своею матерью, оставивъ въ христіанскихъ невольникахъ восторженное воспоминаніе о своемъ великодушіи, мужествѣ и вѣрности. Онъ сталъ свободенъ и вернулся на родину, но съ тѣхъ поръ, какъ онъ разстался съ ней, уже прошло 10 лѣтъ— онъ вернулся сюда одинокимъ, безъ друзей и почти безъ куска хлѣба, потому что мать на выкупъ его издержала послѣднія средства. Сервантесъ опять поступаетъ въ полкъ и принимаетъ участіе въ экспедиціи на Азорскіе острова.

Когда ему исполнилось 40 лѣтъ, онъ жилъ въ Севилъѣ женатымъ, забытымъ калѣкой, и зарабатываетъ хлѣбъ, то управляя небольшими имѣніями, то мелкою адвокатурою, то какъ сборщикъ податей. Въ самой Испаніи его три раза заключали въ тюрьму: одинъ разъ по недоразумѣнію, другой разъ за то, что онъ не собралъ полностью недоимокъ, а въ третій разъ, какъ свидѣтеля убійства, совершеннаго подъ окнами его квартиры, такъ какъ по древнимъ испанскимъ законамъ въ тюрьму заключали даже свидѣтелей, не причастныхъ преступленію, для избѣжанія подкупа.

Только очень незадолго до смерти, послѣ изданія "Донъ Кихота", денежныя средства Сервантеса нѣсколько улучшились.

Всю свою жизнь, исполненную столькихъ страданій, онъ необыкновенно плодовито занимался литературой. Его піесы давались на сценѣ и были любимы зрителями, романы читались усердно; но самъ Сервантесъ не придавалъ имъ значенія, не завидоваль успѣху другихъ, не считалъ себя геніемъ, и это въ немъ черта настоящаго генія. Съ безпечностью, ему свойственной, Сервантесъ говорилъ, что онъ написалъ на своемъ вѣку либо 20, либо 30 драматическихъ піесъ, нѣсколько романовъ, новеллъ и довольно много сатиръ. Когда ему указывали на прямыя несообразности въ его "Донъ Кихотъ" напр. на то, что онъ иногда забываетъ на ночь опустить солнце, или на то, что Санчо иногда ѣдетъ на своемъ ослѣ, какъ разъ въ то время, когда его украли у него—Сервантесъ отъ души хохоталъ надъ своими промахами, нѣкоторые поправилъ, а нѣкоторые даже не сталъ исправлять— находилъ, что такъ веселѣе.

Не смотря на всѣ свои несчастія, неудачи, тревоги Сервантесъ до старости сохранилъ добродушіе и веселость. За нѣсколько дней до смерти, страдая водяной, онъ написалъ вступленіе къ неизданному роману, исполненное самымъ задушевнымъ юморомъ, хотя, и понималъ, что ему не прожить долѣе ближайшаго воскресенья. "Итакъ", заканчиваетъ онъ это замѣчательное предисловіе, "прощайте шутки, прощай веселое настроеніе духа, прощайте, друзья: я чувствую, что умираю, и у меня остается только одно желаніе: увидѣть васъ вскорѣ счастливыми на томъ свѣтѣ".

Четыре дня спустя, онъ умеръ, весною 23-го апръля 1616 года, 68-ми лътъ отъ роду. Монастырь, въ которомъ его похоронили, былъ перенесенъ въ другую часть города, и Испанія не знаетъ теперь, гдъ похороненъ Сервантесъ.

Всѣ произведенія Сервантеса отражають въ себѣ его прекрасную личность, всѣ написаны не безъинтересно, но міровое значеніе получиль только его романь "Донъ Кихотъ Ламанчскій", хотя онъ и направленъ противъ временнаго литературнаго явленія, а именно противъ рыцарскихъ романовъ.

Рыцарство въ XVII въкъ уже исчезало и было извъстно скодесять чтеній. ръе только по воспоминаніямъ, и рыцарскіе романы передавали эти воспоминанія въ очень искаженномъ видъ. Описываемыя въ этихъ сочиненіяхъ рыцарскія времена представлялись фантастическимъ въкомъ, въ которомъ благородные, высокорожденные люди въ блестящемъ вооруженіи на горячихъ и сильныхъ коняхъ вывзжали на поединки и сидъли на съдлахъ, точно колоссы изъ металла. Всъ эти рыцари были горды и храбры; върные оруженосцы идутъ за своихъ господъ на смерть, а стройныя дъвы раздаютъ на турнирахъ награды побъдителямъ и любятъ рыцарей сердечно.

Эти разсказы представляли очень однообразную передълку старинныхъ рыцарскихъ легендъ и были переполнены небылицами. Вотъ, напримъръ, слова Донъ-Кихота по ихъ поводу: "Скажите, можетъ ли что-нибудь сравниться съ наслажденіемъ видъть такую восхитительную картину: передъ вами кипящее смоляное озеро, кишащее змѣями, ящерицами, ужами и другими ядовитыми, отвратительными чудовищами, и вдругъ изъ глубины его слышится горестный умоляющій звукъ: "О, кто бы ты ни былъ, рыцарь! и т. д.". Далъе разсказывается, какъ рыцарь внизъ головой бросается въ это кипящее смоляное озеро и.... Вы думаете, онъ погибаетъ? Нисколько—онъ попадаетъ въ восхитительнъйшій садъ, гдъ солнце сіяетъ особеннымъ блескомъ, гдъ летаютъ феи, гдъ цвътутъ чудныя растенія. Особенно любили разсказывать въ этихъ романахъ о побъдахъ одного рыцаря надъ цълыми полчищами великановъ, чудовищъ и надъ могущественными государствами.

Эти книги, хотя и имъли въ свое былое время образовательное значеніе и вносили въ грубую жизнь много гуманнаго, для XVII въка были уже запоздавшимъ явленіемъ и дурно вліяли на человъка: онъ рисовали ему какъ будто лучшій міръ, манили его туда, сулили ему праздную, полную блеска, ложную, придуманную жизнь, отучали человъка искать дъла и счастья среди обыкновенныхъ людей, вносить въ ихъ жизнь хорошее и великодушно бороться со зломъ, поселяли недовольство этой жизнью, которая одна только и есть настоящая жизнь.

Вредъ этихъ книгъ былъ тѣмъ сильнѣе, что ими всѣ зачитывались, что это была общая страсть и молодежи, и людей зрѣлаго возраста, и это было не только въ самой Испаніи: Португа-

лія, Франція, Италія, Германія и особенно Испанскія колоніи увлекались этой литературой; она отразилась даже у насъ въ Россіи и изв'єстная наприм'єръ, сказка: "Бова Королевичъ" есть только перед'єлка одного стараго италіанскаго романа.

Самой большой извъстностью пользовались романы: "Тристанъ", "Трималеонъ", "Флоризанда", "Крестовый рыцарь" и особенно "Амадисъ Гальскій", представляющій искаженіе старыхъ бретонскихъ легендъ и преданій. Увлеченіе ими доходило до смъшного. Разсказываютъ, что одинъ дворянинъ, вернувшись домой съ охоты, услышалъ вопли жены, дочерей и ихъ служанокъ; удивленный и опечаленный, онъ спросилъ ихъ, не умеръ ли кто изъ дътей или родственниковъ? "Нътъ", отвъчали онъ, рыдая.— "Такъ отчего же вы такъ плачете? — "Ахъ!" отвъчали онъ: "Амадисъ умеръ". Онъ только что дочитали романъ.

Разъ одинъ дворянинъ клялся надъ Евангеліемъ, что онъ считаетъ всего "Амадиса" за истинную исторію, а нѣкоторые читатели рыцарскихъ книгъ старались даже осуществлять прочитанное въ рыцарскихъ книгахъ; такъ, однажды такой читатель сталъ на мосту и рѣшилъ не пропускать никого черезъ этотъ мостъ, но, конечно, былъ сбитъ, и его попытка кончилась для него печально.

Во времена Сервантеса въ Испаніи находилось уже много людей, которые понимали вредъ этой литературы, но большинство было за нее, и никакія правительственныя распоряженія не могли остановить этого увлеченія, и, вотъ, Сервантесу пришла въ голову счастливая мысль представить въ смѣшномъ видѣ и рыцарскіе романы, и увлеченіе ими, и для этой насмѣшки онъ выбралъ форму романа <sup>1</sup>).

Мъсто дъйствія своего романа онъ перенесъ изъ области сказки въ дъйствительность. Взялъ обыкновенную обстановку жизни въ Испаніи и въ ней заставилъ дъйствовать своего рыцаря, и, конечно, этимъ сейчасъ же обнаружилъ всю ложь и нелъпость рыцарскихъ книгъ.

Чтобъ усилить впечатленіе, онъ воспользовался контрастомъ.

<sup>1)</sup> Первое изданіе романа Донъ Кихотъ появилось въ Мадритъ въ 1605 г. Сервантесъ задумаль и началь писать его уже въ старости, сидя въ тюрьмъ.

Въ богатой и красивой Испаніи Сервантесъ родиной для своего героя выбраль Ламанчъ; это самая нищая страна во всей Испаніи; она представляетъ безконечную, однообразную и неплодородную равнину, наводящую тоску на всякаго путешественника.

Его герой не имъетъ блестящей внъшности. Это одинъ изъ тъхъ мелкопомъстныхъ испанскихъ дворянъ, у которыхъ почти все имущество состоитъ изъ стариннаго щита, копъя на палкъ, тощей клячи и гончей собаки; ему уже около пятидесяти лътъ, онъ худъ, сухощавъ, некрасивъ, отличается кръпкимъ здоровьемъ и все свободное время, т. е. круглый годъ, съ наслажденіемъ (Сервантесъ прибавляетъ: "непонятнымъ") предается чтенію рыцарскихъ книгъ и, наконецъ, дочитывается до того, что воображаетъ себя странствующимъ рыцаремъ, строитъ себъ домашними средствами довольно странное вооруженіе и ръшаетъ ъхать искать подвиговъ.

Его конь называется "кляча"—поиспански Россинанть— "такой длинный, длинный и тощій, съ такою выдающейся шеей и чахоточной мордой, что вполнъ оправдываль свое названіе; онъ не мастеръ быль галопировать; по крайней мъръ, никто никогда не видаль его галопирующимъ, и отличался безпримърнымъ терпъніемъ".

Оруженосецъ Донъ Кихота не имъетъ ничего воинственнаго это самый обыкновенный, на видъ простоватый крестьянинъ. Онъ заявилъ Донъ Кихоту, что иначе не поъдетъ съ нимъ, какъ на своемъ любимомъ ослъ, что уже совсъмъ не подходило къ оруженосцу, но Санчо такъ любилъ своего осла, такъ настаивалъ на своемъ желаніи, что Донъ Кихотъ долженъ былъ согласиться. Названіе "оруженосецъ" не совсъмъ подходило къ Санчо Пансо его скоръе можно было назвать провизіеносцемъ, такъ какъ онъ носилъ съ собой только сумку съ съъстными припасами, предметъ особенныхъ его заботъ: онъ любилъ поъсть и всегда облизывалъ даже бумажки, въ которыя была завернута провизія.

Эта странная пара тайкомъ на разсвътъ выбирается изъ родного села, —Донъ Кихотъ, которому чудятся вездъ великаны, волшебники и полчища враговъ, съ которыми онъ жаждалъ сразиться, и довольно безпечный, не совсъмъ понимающій свое положеніе Санчо Пансо, мечтающій о доходахъ съ острова, который завою-

етъ его господинъ. Конечно, всѣ встрѣчные смотрятъ на нихъ съ изумленіемъ. Какъ извѣстно, приключенія не заставили себя долго ждать, такъ какъ, гдѣ только появлялся Донъ Кихотъ, тамъ непремѣнно было и приключеніе.

Донъ Кихотъ принялъ вътряныя мельницы съ вертящимися



крыльями за громадныхъ великановъ, размахивающихъ руками, бросился на нихъ съ копьемъ на перевъсъ, и его откинуло и расшибло крыломъ первой же мельницы. Стадо овецъ онъ принялъ за войска, и въ его головъ создалась сейчасъ же цълая исторія. "Санчо", говорилъ Донъ Кихотъ, "развъ не слышалъ ты ржанія коней, звуковъ барабановъ и трубъ?"

— Ничего не слышу, кром'в блеянія барановъ и овецъ-отв'вчалъ Санчо. Донъ Кихотъ пришпорилъ Россинанта.

— Стойте! стойте! кричалъ ему Санчо. "Клянусь Богомъ, вы нападаете на барановъ! Ради Создателя воротитесь назадъ! Ну гдѣ вы видите рыцарей, великановъ, воиновъ, лазурные щиты? Да тутъ никакого чорта нѣтъ, кромѣ барановъ. Что вы дѣлаете? Ради Бога!

Крики эти не остановили однако Донъ Кихота, кричавшаго еще громче: "Мужайтесь, рыдари, воююще подъ знаменемъ славнаго императора Пентаполина — Обнаженная рука! Мужайтесь! Слъдуйте за мною—и вы увидите, какъ скоро и легко я отомщу врагу его!"

Въ ту же минуту онъ напалъ съ копьемъ своимъ на несчастныхъ барановъ и началъ колоть ихъ съ остервенѣніемъ.

Точно также въ другой разъ онъ вомчался въ середину стада быковъ, которыхъ гнали въ циркъ для боя торреадоровъ, и все также принималъ ихъ за какіе-то непріятельскіе полки.

Естественно, что Донъ Кихотъ и его оруженосецъ дорого платятся за свои подвиги, върнъе — за такія нападенія на большой дорогъ; побои сыплются на нихъ градомъ, и, конечно, ихъ имълъ въ виду Донъ Кихотъ, когда говорилъ герцогинъ: "Тъло у меня довольно нъжное и нисколько не неуязвимое; это мнъ извъстно по опыту".

Всѣ приключенія, всѣ тяжелыя и смѣшныя положенія, въ которыя попадаеть Донъ Кихотъ, дають понять читателю, въ какія нелѣпыя отношенія можеть стать человѣкъ, сколько вреда онъ можеть причинить и себѣ, и другимъ, если забудеть о дѣйствительности; проклятія посыплются на его голову.

"Мое призваніе", говоритъ Донъ Кихотъ бакаллавру, выбитому имъ изъ съдла: "заключается въ томъ, чтобы странствовать по земль, возстановляя правду и мстя за обиды".

— Я не знаю, что вы разумъете подъ возстановленіемъ правды, отвъчалъ бакаллавръ, такъ какъ изъ прямого, какимъ я былъ до сихъ поръ, вы меня сдълали хромымъ и кривымъ. Вы видите, по вашей милости я здъсь валяюсь со сломанной ногой, и она уже никогда не выпрямится.

Весь романъ представляетъ непринужденную вереницу смъшныхъ

каррикатуръ, преслъдующихъ временныя цъли—осмъяніе героевъ и читателей рыцарскихъ книгъ. Приключенія Донъ Кихота были особенно животрепещущи и смъшны для его современниковъ, но романъ этотъ существуетъ уже около 300-хъ лътъ и до сихъ поръ читается съ удовольствіемъ, и это потому, что Сервантесъ невольно, благодаря своему генію, не ограничился только сатирой, но изобразилъ въ своемъ произведеніи и много живыхъ и въчныхъ сторонъ жизни человъка, "вдохнулъ въ него неумирающую жизнь". Какъ настоящее художественное произведеніе, романъ Сервантеса допускаетъ безконечное множество толкованій, большинство которыхъ не могло притти въ голову самому автору; нъкоторыя изъ нихъ очень противоръчатъ другъ другу, но остаются каждое въ своемъ родъ справедливымъ, потому что въ върномъ изображеніи жизни всякій воленъ, какъ и въ самой жизни, искать тъхъ сторонъ, которыя наиболье понятны ему самому.

Донъ Кихотъ — сумасшедшій. Но главное ли это въ романѣ? Конечно, нѣтъ: потеря разсудка Донъ Кихотомъ черта важная въ каррикатурѣ на людей, стремящихся къ сверхъестественному, но Донъ Кихотъ не только каррикатура.

Вотъ какъ онъ рекомендуется бакаллавру Алонзо Лопесъ, котораго онъ выбилъ изъ съдла: "Я странствующій рыцарь, Донъ Кихотъ Ламанчскій, обрекшій себя на служеніе добру, на возстановленіе правды и попраніе зла, которое я неусыпно отыскиваю, странствуя по свъту". Такимъ образомъ, это-человъкъ, который твердо рѣшилъ претерпѣть всѣ лишенія и опасности, и у котораго дѣйствительно хватило мужества, не смотря на всв невзгоды, неустанно преслѣдовать свой идеалъ, и въ правильности своего идеала Донъ Кихотъ такъ глубоко убъжденъ, что это даетъ ему возможность не терять спокойствія ни въ опасныхъ, ни, что еще труднье, въ смѣшныхъ положеніяхъ. "Всѣ съ удивленіемъ, разсказываетъ Сервантесъ, смотръли на это сухое и желтое, въ поларшина длины лицо, на этотъ сборъ разнокалибернаго оружія, на эту спокойную, величественную осанку". Это спокойствіе и отсутствіе боязни насмъшки очень крупная черта въ Донъ Кихотъ и вытекаетъ изъ гдубины убъжденія. Только сомнъвающійся человъкъ приметъ къ сердцу насмъшку - человъкъ, върящій въ истинность своихъ взглядовъ, всегда станетъ выше ея, и это даетъ ему возможность развивать свои самыя дорогія, самыя личныя, свои собственныя мысли, которыя современемъ могутъ оказаться и вовсе не такими смѣшными. "Одинъ англійскій лордъ, хорошій судья въ этомъ дѣлѣ, говоритъ Тургеневъ, называлъ при насъ Донъ Кихота образцомъ настоящаго джентльмена. Дѣйствительно, если простота и спокойствіе обращенія служатъ отличительнымъ признакомъ такъ называемаго порядочнаго человѣка, то Донъ Кихотъ имѣетъ полное право на это названіе. Онъ истинный аристократъ даже тогда, когда насмѣшливыя служанки герцога намыливаютъ ему все лицо. Донъ Кихотъ не занятъ собою и, уважая себя и другихъ, не думаетъ рисоваться". Санчо Пансо, его оруженосцу, очень чуткому ко всякой искусственности, не нравится только одна сторона его обращенія съ людьми, это рыцарская свѣтскость, которую Санчо называетъ угодливостью.

Но эта условность обхожденія не мъщаеть Донъ Кихоту быть совершенно искреннимъ и очень дружелюбно смотръть на людей; въ его представленіи все зло, которое существуетъ на земль, происходить не отъ самихъ людей, а скорве отъ злыхъ волшебниковъ, великановъ и какихъ-то сверхъестественныхъ рыцарей, съ которыми онъ всю жизнь ведеть войну, а встречаясь лицомъ къ лицу съ людьми, по его мнънію, не заколдованными, онъ считаетъ каждаго такимъ же добрымъ и честнымъ, какимъ былъ онъ самъ. "У него голубиное сердце", говоритъ Санчо, "онъ не умъетъ умышленно причинить зла никому, но всемъ делаетъ доброе и нътъ у него ни малъйшаго лукавства. И такая напвность происходитъ не отъ глупости, а отъ прямоты и честности его природы, которая не можетъ и заподозрить обмана въ другихъ, не имъя его въ самой себъ. "Вотъ за эту то простоту, прибавляетъ онъ, я и люблю его и не могу ръшиться покинуть, какія бы глупости онъ ни дълалъ".

Въ своей борьбъ съ сверхъестественными рыцарями, великанами и разными чудовищами, Донъ Кихотъ глубоко въритъ въ ихъ существованіе, и, безъ сомнѣнія, не задумался бы броситься на враговъ, сколько бы ихъ ни было, если бы встрѣтился съ ними въ дъйствительности. Его мужество внъ всякаго подозрѣнія, и онъ доказалъ его избытокъ однимъ, безполезнымъ впрочемъ его проявленіемъ, которое окончилось нелъпо, какъ всякое безполезное проявленіе силы.

Онъ потребовалъ разъ, чтобы ему открыли фургонъ, въ которомъ былъ запертъ большой девъ. Вотъ какъ разсказываетъ это Сервантесъ.

"Услышавъ это, Санчо со слезами на глазахъ сталъ умолять своего господина отказаться отъ ужаснаго предпріятія, въ сравненіи съ которымъ и вътряныя мельницы, и веъ остальныя приключенія рыцаря были сущею благодатью небесной.

- Одумайтесь, ради Бога, одумайтесь, ваша милость, говорилъ Санчо, здъсь, право, нътъ никакихъ очарованій и ничего похожаго на нихъ. Я собственными глазами видълъ за ръшеткою дапу настоящаго льва и, судя по этой лапищъ, думаю, что весь левъ долженъ быть больше иной горы. Донъ Кихотъ спрыгнулъ съ коня, кинулъ копье, прикрылся щитомъ, обнажилъ мечъ и твердымъ увъреннымъ шагомъ, полный дивнаго мужества, подошелъ къ телъгъ, поручая душу свою Богу и Дульцинеъ. Когда приставленный смотреть за львами человекь увидель, что Донь Кихоть стоить уже готовый къ битвъ, и что, волейневолей, нужно приступить къ делу, дабы не подвергнуться гневу смелаго рыцаря, онъ отвориль наконецъ объ половины клътки, и тутъ взорамъ Донъ Кихота представился левъ ужасной величины и еще болъе ужаснаго вида. Въ растворенной клъткъ онъ повернулся впередъ и назадъ, разлегся во весь ростъ, вытянулъ лапы и выпустилъ когти, спустя немного раскрыль пасть, слегка зъвнуль и, вытянувъ фута на два языкъ, облизалъ себъ и глаза и лицо, потомъ высунулъ изъ клътки голову и обвелъ кругомъ своими горящими, какъ уголь, глазами. Затемъ великодушный левъ, более снисходительный, чемъ яростный, не обращая вниманія на людскія шалости, поглядъвъ направо и налъво, повернулся задомъ къ Донъ Кихоту и съ удивительнымъ хладнокровіемъ разлегся попрежнему."

Этимъ и кончилось это странное и опасное приключене.

Конечно, и мужество, и дружелюбное отношеніе къ людямъ даютъ значительную свободу Донъ Кихоту, но что особенно ее увеличиваетъ, такъ это его равнодушіе къ матеріальнымъ удобствамъ и благамъ, и въ этомъ отношеніи онъ настоящій спартанецъ: онъ готовъ питаться какими-то травами и кореньями, переносить спокойно боль и лѣчить свои увѣчья какимъ-то бальзамомъ собственнаго спартанскаго приготовленія, и напоминаетъ въ этомъ отношеніи людей призванія и убѣжденія, которые обыкновенно мало замѣчаютъ матеріальную дѣйствительность. Онъ живетъ воображеніемъ: онъ восторженно относится къ дамѣ своего сердца—крестьянкѣ и считаетъ ее первѣйшей принцессой и красавицей въ мірѣ, показываетъ всѣмъ цирульничій тазъ съ отломаннымъ краемъ, въ полной увѣренности, что это настоящій волшебный шлемъ Мамбрена.

Тургеневъ по поводу этого задаетъ такой вопросъ: "Кто изъ насъ можетъ, добросовъстно вопросивъ себя, свои прошедшія, свои настоящія убъжденія, кто ръшится утверждать, что онъ всегда и во всякомъ случаъ различитъ и различалъ цирульничій оловянный тазъ отъ волшебнаго золотого шлема?"

Иначе не было бы разочарованій.

Донъ Кихотъ представитель увлеченія, а оно дѣлаетъ человѣка глухимъ и слѣпымъ ко всему окружающему. Всѣмъ извѣстно, что увлеченіе ведетъ человѣка къ одностороннимъ взглядамъ и, слѣдовательно, къ ошибкамъ, и это, конечно, вѣрно. Но у увлеченія есть и положительныя стороны: оно заставляетъ человѣка забыть о себѣ, напрягать всѣ свои силы до предѣловъ возможнаго и оно сосредоточиваетъ эти силы на одномъ предметѣ, а потому увлеченіе производительно—въ немъ много творчества и оно заставляетъ человѣка чистосердечно, безкорыстно и съ энергіей служить идеѣ и дѣлу.

И если посмотръть на Донъ Кихота съ этой точки зрънія, то можно забыть объ его смъшныхъ сторонахъ, и Сервантесъ, дъйствительно, во 2-й части романа залюбовался своимъ героемъ, раскрылъ передъ читателемъ душевную красоту Донъ Кихота и поставилъ его гораздо выше издъвающихся надъ нимъ, красиво поставленныхъ въ жизни людей: здъсь Донъ Кихотъ выростаетъ, достигаетъ величія во дворпъ герцога, и насмъшка надъ нимъ кажется безбожнымъ преступленіемъ, особенно со стороны окружающихъ его, повидимому, образованныхъ и благовоспитанныхъ людей, хотя, впрочемъ, грубыхъ по существу, какъ это бываетъ.

Таковъ Донъ Кихотъ Ламанчскій. Но нізть возможности представить себъ Донъ Кихота безъ того, чтобы въ умъ не возникла и фигура его жирнаго оруженосца на низенькомъ ослъ. Онъ совершенно неотделимъ отъ своего господина и иногда даже меняется съ нимъ ролями. Введеніемъ такого сильнаго и положительнаго представителя простого народа въ рыцарскій дворянскій романъ Сервантесъ внесъ много новаго въ современную ему литературу и воспользовался этимъ широко не только какъ контрастомъ, (Санчо не всегда противоположенъ Донъ Кихоту), но съ любовью нарисовалъ эту жизненную и трезвую личность. Санчо не ропщетъ, что онъ не дворянинъ, доволенъ своимъ положеніемъ и следуетъ за Донъ Кихотомъ не только изъ-за выгоды, но и вследствіе безкорыстной привязанности и въры въ своего господина, къ тому же ему отчасти не даетъ покою его любовь къ бродячей жизни. Его довольство своимъ происхожденіемъ сказалось въ особенности во время его губернаторства, когда онъ спросилъ у своего придворнаго: "А кого здъсь величаютъ "дономъ Санчо Панса"?" — Вашу свътлость, конечно, такъ какъ никто другой не садился на это кресло. — "Ну, такъ знайте, другъ мой, что я не обладаю титуломъ дона, и никто изъ моей фамиліи не носиль его. Меня зовуть по-просту Санчо Панса. Санчо назывался мой отецъ, и Санчо было имя моего дъда, и всъ мы были Панса-безъ всякихъ доновъ."

Онъ большой нѣженка; любитъ мягко спать и сладко ѣсть, и въ своемъ стремленіи къ наживѣ составляетъ иногда дѣйствительную противоположность своему господину. Когда они разъ нашли на дорогѣ въ лѣсу чемоданъ, а въ немъ деньги, между ними произошла слѣдующая сцена. "Если у насъ, говорилъ Донъ Кихотъ, можетъ зародиться хотя мысль о томъ, что встрѣченный нами неизвѣстный человѣкъ хозяинъ найденныхъ нами денегъ, мы должны отыскать его и возвратить, что ему принадлежитъ", а Санчо разсматривалъ чемоданъ и подушку, обшарилъ въ нихъ всѣ углы, всѣ складки; распоролъ всѣ швы, разглядѣлъ и ощупалъ всякій кусокъ ваты и, какъ извѣстно, присвоилъ себѣ эти деньги. При этомъ Санчо обладаетъ очень добрымъ сердцемъ: онъ считаетъ, напримѣръ, охоту жестокой и безнравственной забавой и не понимаетъ удовольствія людей, которые убиваютъ звѣрей, "не

причиняющимъ имъ зла". Особенно характерна его привязанность къ своему сивому ослу. Когда они встрътились разъ послъ долгой разлуки, Санчо, при всей своей неуклюжести, побъжаль къ нему, обняль его и сказаль: "Ну, какъ здоровье твое, дътище любимое мое, дорогой товарищъ, сердце мое, ненаглядный осликъ?" и съ этими словами онъ цъловалъ и ласкалъ его, какъ будто тотъ былъ разумнымъ существомъ. Оселъ молчалъ, не зная, что сказать, и принималъ ласки и поцълуи Санчо, не отвъчая ни слова. А когда разъ Санчо и оселъ вмъстъ провалились въ глубокую яму, Санчо отдаль своему другу последній кусокь хлеба и сказаль ему, какь будто животное могло его понять: "Когда есть хлъбъ, легче перенести горе". Очень естественно, что при такой мягкости характера Санчо Панса любитъ музыку и нерѣдко говоритъ, что "тамъ, гдъ музыка, не можетъ быть ничего худого". Санчо Панса, въ противоположность Донъ Кихоту, который постоянно воображаетъ себя рыцаремъ, между тъмъ какъ въ сущности онъ просто умный, добрый и очень мирный человъкъ, - Санчо Панса всегда естествененъ: онъ непринужденъ и въ конюшнъ осла и во дворцъ герцога. Во время торжественнаго пріема онъ обращается къ придворной дуэньъ, проситъ позаботиться о своемъ миломъ ослъ, отвести его въ стойло, задать ему корму и прибавляетъ: "Нужно вамъ только сказать, что онъ немного трусливъ и, если увидитъ себя одного, то я право не знаю, что станется съ нимъ бъднымъ."

- Вы не получите отъ меня ничего кромъ фиги, грубый невъжа.
- Если этой фигѣ, возразилъ Санчо, нисколько не смущаясь, столько же лѣтъ, какъ вашей милости, то она довольно перезрѣлая.

Ошибочно было бы думать, что Санчо руководствуется въ жизни только корыстными цёлями; что это было не такъ, доказываютъ многіе эпизоды романа, которые убёдительно обнаруживаютъ очень идеальныя движенія въ душё Санчо Панса. Когда онъ разъ заикнулся Донъ Кихоту, что не худо было бы ему получать жалованье, оскорбленный Донъ Кихотъ сказалъ: "Ну, чтожъ? Такъ какъ Санчо не удостоиваетъ слёдовать за мною, мнё придется воспользоваться первымъ попавшимся оруженосцемъ".

— Нътъ, нътъ! я удостоиваю, воскликнулъ Санчо Панса со слезами на глазахъ, слава Богу, я не принадлежу къ племени не-

благодарныхъ — и затъмъ они обнялись и остались прежними друзъями.

Особенно выступають лучшія стороны Санчо при его разставаніи съ губернаторствомъ на островъ Баратарія; онъ не могъ вынести этого новаго положенія: оно было совстить чуждо ему и слишкомъ стъсняло-онъ ръшилъ уйти изъ дворца, пошелъ въ конюшню вмъстъ со всъми присутствующими, приблизился къ своему неизмѣнному ослу, обнялъ его и сказалъ: "Когда я жилъ вмъстъ съ тобою, счастливы были мои часы, мои дни и годы. Но съ тъхъ поръ какъ мы разстались, и я пошелъ по дорогъ тщеславія и суетности, душу мою терзають тысячи страданій, тысячи несчастій и четыре тысячи заботъ". Санчо взнуздаль осла, сълъ на него и произнесъ среди глубокаго молчанія придворныхъ и толпы гражданъ: "Доброй ночи, господа! я прошу васъ доложить герцогу, моему повелителю, что нагъ я родился и нагъ умру, я ничего не выигралъ и ничего не потерялъ. Ни копейки у меня не было за душой, когда я принималь государство, и воть теперь, когда я оставляю его, у меня нътъ ни гроша. Разступитесь же и дайте мнъ дорогу! Придворные просили его остаться; всъ обнимали его, и онъ обнималъ всъхъ со слезами, и граждане удивлялись его мудрой и непоколебимой ръшимости. Онъ попросилъ себъ только полсыра, да немного овса ослу, и тъ онъ отдалъ по дорогъ голоднымъ странствующимъ монахамъ, которые попросили у него милостыни, да притомъ въ простотъ сердца еще извинялся передъ ними, что "больше у него ничего нътъ съ собою".

Не даромъ Донъ Кихотъ сказалъ разъ своему оруженосцу: "Да, Санчо, ты достоинъ быть произведеннымъ въ рыцарское достоинство".

Посреди всѣхъ умныхъ и трезвыхъ людей въ этомъ романѣ, начиная отъ трактирщика и кончая герцогомъ, все-таки Донъ Кихотъ и Санчо Панса, несмотря на всѣ свои чудачества, являются самой привлекательной парой, и виной тому ихъ простодушіе, довѣрчивость, чистота ихъ сердца, искренняя и безкорыстная дружба, и поэзія ихъ жизни; гдѣ они, тамъ или приключеніе, или веселье и смѣхъ; даже между Россинантомъ Донъ Кихота и осломъ Санчо Панса существуетъ параллель, и животныя эти до нѣкоторой стопени суть символическіе представители своихъ всадниковъ.

Какъ извъстно, странствованія ихъ окончились очень печально: надъ Донъ Кихотомъ одержалъ побъду рыпарь серебряной луны. Гейне говоритъ, что онъ 'никогда не забудетъ того дня, когда прочелъ о печальномъ поединкъ, въ которомъ такъ позорно палъ благородный рыцарь, и передаетъ свое впечатлъне слъдующими



словами: "Былъ пасмурный день; безобразныя облака бродили по сърому небу, желтые листья болъзненно отрывались отъ деревьевъ; тяжелыя капли слезъ висъли на послъднихъ цвътахъ, соловьи давно уже перестали пъть; со всъхъ сторонъ окружала меня картина разрушенія, и сердце мое надрывалось, когда я читалъ, какъ оглушенный, измятый рыцарь лежалъ на землъ и, не поднимая забрала, какъ будто изъ гроба, слабымъ, болъзненнымъ голосомъ

воскликнулъ къ побъдителю: "Дульцинея прекраснъйшая изъ женщинъ, а я несчастнъйшій изъ рыцарей; но слабость моя не должна отвергать этой истины. Колите копьемъ вашимъ, рыцарь!".

"Ахъ! этотъ блестящій рыцарь серебрянаго мѣсяца, побѣдившій храбрѣйшаго и благороднѣйшаго на свѣтѣ мужа, былъ переодѣтый цирульникъ!".....

Усталые и измученные Донъ Кихотъ и Санчо Пансо, попранные



Смерть Сервантеса.

стадомъ свиней, разочарованные, съ разбитыми надеждами повернули и отправились въ обратный путь, въ свои родныя мѣста, гдѣ ихъ ждала, какъ въ сказкѣ "О рыбакѣ и рыбкъ":

Простая землянка А передъ ней разбитое корыто.

Донъ Кихота уложили на его старой, со скрипомъ кровати, и онъ, всѣми оплакиваемый, умеръ, признавъ передъ смертью всѣ рыцарскія книги ложью, но не отказавшись отъ стремленія помогать людямъ не мечемъ, а другими путями.

Такъ окончила существование прекрасная нравственная сила, которая была вредна и смъшна, и растратилась напрасно только

потому, что была дурно приложена, и, конечно, дала бы иные результаты, если бы ее употребили разумно, какъ это бываетъ и въ жизни, гдѣ Донъ Кихоты встрѣчаются, конечно, не въ полномъ размѣрѣ (не надо забывать, что ДонъКихотъ всетаки литературная фигура, имѣвшая опредѣленныя цѣли). Обыкновенно такимъ людямъ трудно живется; имъ можно пожелать поменьше глумленія невѣждъ, побольше знанія жизни, побольше сочувствія, привѣта и счастья на ихъ вѣчно тернистомъ пути.

Если бы нужно было указать въ дъйствительности человъка, который быль бы особенно близокъ по своему нравственному складу и къ Донъ Кихоту, и къ Санчо Панса, то ближайшимъ къ нимъ лицомъ, братомъ по духу, можетъ быть названъ самъ авторъ романа—Сервантесъ. Ко всему сказанному прибавлю еще одно. Когда Донъ Кихотъ, опустивши забрало, съ копьемъ на перевъсъ, закованный въ латы, выъзжаетъ на своемъ Россинантъ и собирается завоевать мечомъ весь міръ, и восклицаетъ: "Я одинъ стою ста"—онъ намъ жалокъ и смъшонъ: одинъ въ полъ не воинъ; но есть одна область человъческой дъятельности, гдъ одинъ, дъйствительно, можетъ стоить ста. Это—область науки и искусства; здъсь тотъ, кто владъетъ истиной, непобъдимъ.

Ложныхъ мнѣній всегда очень много, а истина всегда одна и всегда торжествуетъ надъ безчисленной ложью, и примѣромъ тому можетъ служить успѣхъ разбираемаго романа. Много людей увлекалось рыцарскими книгами и находило ихъ чудесными; никакія, даже правительственныя, мѣры не могли остановить этого увлеченія, и это сдѣлала одна правдивая и геніальная шутка: она открыла всѣмъ глаза и показала, что рыцарская литература—"не волшебный шлемъ Мамбрина, а оловянный цирульничій тазъ съ отломаннымъ краемъ"; и вотъ какъ, разставаясь съ читателемъ, выражаетъ это самъ Сервантесъ: "Единымъ моимъ желаніемъ было предать всеобщему посмѣянію сумасбродныя, лживыя рыцарскія книги и, пораженныя на смерть истинною исторіей моего Донъ Кихота, онѣ тащатся, уже пошатываясь и скоро падутъ, и во вѣки не подымутся".

ж.



# ДАНІЕЛЬ ДЕФО И ЕГО РОМАНЪ "РОВИНЗОНЪ КРУЗО".

Первоначальный текстъ романа "Робинзонъ Крузо" и судьба англичанина, который его написалъ, мало извъстны русской молодежи: большинство довольствуется цълой вереницей самыхъ разнообразныхъ подражаній и передълокъ этого романа, на которыхъ неръдко опускается даже имя Дефо; между тъмъ и подлинный "Робинзонъ", и жизнь и личность его автора заслуживаютъ вниманія.

Познакомимся сначала съ самимъ писателемъ, а потомъ разсмотримъ поближе его романъ.

Наружность Дефо обстоятельно передана въ одномъ оффиціальномъ документъ; этотъ документъ—объявленіе англійскаго правительства о наградъ тому, кто укажетъ мъстопребываніе Дефо, который обвинялся въ составленіи ръзкаго, насмъшливаго сочиненія. Его примъты въ этомъ объявленіи слъдующія: "Онъ сред-

десять чтеній.

15



няго роста, худощавъ, около 40 лѣтъ отъ роду; лицо смуглое, волосы темно-каштановые, но носитъ парикъ; глаза сѣрые, носъ съ горбиной, подбородокъ острый, надъ угломъ рта большая родинка". Достоинство этого описанія заключается въ точности, но, конечно, сухой перечень примѣтъ, пригодный для отысканія Дефо, еще не передаетъ того огня, который загорался въ этихъ чертахъ въ минуты воодушевленія.

Сумму, которою была оцънена голова Дефо, трудно выразить точно, потому что цънность денегъ съ тъхъ поръ измънилась; можно сказать только, что эта сумма въ десять разъ превышаетъ ту ничтожную сумму, которую выручилъ Дефо за Робинзона.

Самъ про себя Дефо говоритъ: "Тринадцать разъ я былъ богатъ и тринадцать разъ впадалъ въ нищету, при чемъ не однажды испыталъ переходъ изъ королевскаго кабинета въ Ньюгетскую тюрьму".

Личность Дефо, по изслѣдованіямъ новѣйшихъ его біографовъ, не представляется такою безукоризненною, какою она изображалась до послѣдняго времени; его настойчиво обвиняютъ теперь, и не безъ основаній, въ томъ, что онъ мало стѣснялся въ средствахъ полемики и игралъ двойную игру въ партійныхъ отношеніяхъ виговъ и торіевъ; но при всей неблаговидности этой стороны его дѣятельности, нельзя забывать благородной и воодушевленной его дѣятельности до перваго заключенія въ Ньюгетской тюрьмѣ и до выставленія у позорнаго столба; и нельзя представить себѣ, чтобы личность, такъ много обѣщавшая въ первую половину своей жизни, могла такъ совершенно переродиться. По крайней мѣрѣ, отраженіе ея въ первой и лучшей части "Робинзона" имѣетъ много привлекательнаго.

Даніель Дефо родился въ Лондонъ 224 года тому назадъ въ 1661 году, слъдовательно, когда въ Россіи царствовалъ Алексъй Михайловичъ. Продолжительная, семидесятильтняя жизнь Дефо прошла при одной королевъ и при четырехъ короляхъ, и изъ нихъ только при одномъ—при Вильгельмъ Оранскомъ, протестантъ и другъ своемъ—онъ видълъ счастливые дни, остальныя царствованія были временемъ недружелюбнаго отношенія къ протестантамъ, и для Дефо, убъжденнаго протестанта, это были тяжелыя времена.

Даніель Дефо быль сынь зажиточнаго мясника. Онь родился въ старой пуританской семьв, искренне религіозной, безъ того ханжества, которое впослъдствіи отличало пуританство. Можно думать, что по природной живости онъ нервдко нарушаль чинный и строгій образъ жизни своей семьи: по его словамъ, онъ, еще въдътствв, "отъ товарища-мальчика во время драки на кулачкахъ узналъ, что никогда не надо бить лежачаго".

Отецъ любилъ его, гордился его способностями, далъ ему самое тщательное воспитаніе и готовиль его къ духовному званію, и библія всю жизнь оставалась настольною книгою Даніеля, но онъ отказался отъ духовнаго званія, выбралъ своимъ поприщемъ литературу и, обладая разностороннимъ образованіемъ и большою проницательностью ума, быль полезень своимь соотечественникамь въ самыхъ разнообразныхъ отношеніяхъ. Много содъйствовалъ онъ соединенію Англіи съ Шотландіей; по его же мысли въ Англіи появилось множество обществъ взаимной помощи; онъ разъясняль англичанамъ отношенія Франціи къ ихъ отечеству; вследствіе его горячихъ статей въ Англіи стали человічні относиться къ душевнобольнымъ; онъ много помогъ своими статьями основанію университета въ Лондонъ и требовалъ устройства академіи для высшаго образованія женщинъ. Но главною идеей всей его огромной дъятельности была идея въротерпимости. При всемъ этомъ, говорятъ его новъйшіе біографы, имъ въ этой дъятельности руководили не очень высокіе мотивы, и она часто оплачивалась то той, то другой партіей парламента.

Средства къ жизни Дефо черпалъ преимущественно изъ торговли — торговалъ чулками; одно время онъ занимался производствомъ черепицы; былъ и счетчикомъ въ таможнѣ. Но торговыя дѣла Дефо всегда шли неровно, такъ какъ онъ постоянно отвлекался отъ нихъ для религіозной и политической борьбы, хотя, надо отдать ему справедливость, умѣлъ вознаградить убытки другихъ, связанные съ его собственными неудачами. Въ 1705 г. онъ пишетъ: "Среди безконечнаго ряда постигшихъ меня бѣдствій, съ большою семьей на рукахъ и безъ посторонней помощи, только благодаря моему личному труду, мнѣ удалось пробить себѣ дорогу и покрыть лежавшіе на мнѣ долги".

Въ царствованіе Анны, во время особенно сильныхъ преслъдованій протестантовъ Дефо написаль небольшое сочиненіе, которое на летучихъ листкахъ въ 85000 экземплярахъ разошлось въ нъсколько дней и въ которомъ онъ, какъ будто отъ лица католиковъ, предлагалъ уничтожить всъхъ пуританъ; это была самая злая насмъшка надъ стремленіями его противниковъ; онъ такъ искусно при этомъ воспользовался ихъ выраженіями, что сначала статья была принята за чистую монету; каррикатура въ первое время осталась непонятой, а одинъ изъ духовныхъ членовъ Кембриджскаго университета написалъ книгопродавцу, приславшему ему экземпляръ этого сочиненія: "Я искренно присоединяюсь къ автору и, послъ библіи, считаю его книгу самою драгоцънною изъ всъхъ, которыми владъю". Зато гнъвъ католической партіи, когда узнали имя автора, быль необуздань, и именно за эту сатиру разыскивали Дефо, о чемъ уже сказано выше. Само сочинение въ февралъ 1703 года было публично сожжено рукою палача, а Дефо послъ недолгаго суда былъ приговоренъ къ троекратному выставленію у позорнаго столба, большому штрафу и тюремному заключенію. До появленія у позорнаго столба онъ 20 дней оставался заключеннымъ въ тюрьмъ и въ теченіе этого времени написаль еще два сочиненія: въ одномъ онъ прославляетъ христіанское чувство, а другое называется "Гимнъ къ позорному столбу", и въ немъ онъ негодуетъ на своихъ притъснителей. Этотъ гимнъ появился 29 іюля 1703 года, какъ разъ въ тотъ день, когда Дефо быль выставлень въ первый разъ у позорнаго столба на потъху толпы; — но толпа не тъшилась надъ Дефо: когда на эшафотъ появился онъ, съ головою и кистями рукъ, просунутыми въ деревянную колодку, собравшійся народъ бросалъ Даніелю Дефо в'ынки и цвъты, а въ открытыхъ окнахъ сосъднихъ домовъ виднълись заплаканныя, печальныя лица.

И въ тюрьмъ онъ сумълъ продолжать свою литературную дъятельность: написалъ до 40 отдъльныхъ статей и издавалъ журналъ "Обозръніе", въ которомъ продолжалъ отстаивать свои взгляды. Въ это время борьба партій въ парламентъ приняла благопріятный оборотъ для Дефо: королева уплатила за него всъ штрафы, и Дефо поъхалъ съ семьей поправлять свое здоровье въ мъстечко Эдмондъ-Бюри, гдъ, впрочемъ, не переставалъ работать его сочиненія выходили почти безпрерывно. Вскоръ, по порученію министра Гарлея, онъ долженъ былъ объъздить всю Англію и участвовать въ различныхъ митингахъ. Взявшись за это дъло, онъ съ удивительною неутомимостью сдълалъ около 5000 миль верхомъ, но и среди этихъ поъздокъ продолжалъ изданіе журнала "Обозръніе", начатое еще въ тюрьмъ.

Подъ конецъ жизни Дефо, защищаясь отъ обвиненій своихъ противниковъ, писалъ: "Моя жизнь уцълъла только чудомъ: бъдность преследовала меня по пятамъ, не убивая меня. Въ школе страданія я больше научился философіи, чёмъ на школьной скамейкъ; я узналъ блескъ и ужасы свъта, потому что изъ тюремнаго каземата я переходиль въ кабинетъ короля. Я потерялъ свое имъніе и доброе имя, чтобы спасти себя отъ позора, чтобъ спасти свои убъжденія, и не чувствую раскаянія въ этомъ. Теперь я живу, бъдный и презираемый, и презираю это преэръніе. Радость и миръ наполняютъ мое сердце. Воспоминанія о томъ, что я вытерпълъ, не мъщаютъ мнъ имъть ясное и готовое на все расположеніе духа-твердое и покорное сердце". Когда Дефо писалъ эти строки, ему было уже 54 года; онъ писалъ ихъ, глубоко потрясенный мъткостью направленныхъ противъ него обвиненій; его расшатанное здоровье не выдержало и его постигъ первый ударъ. Въ теченіе двухъ місяцевъ пролежаль онъ, колеблясь между жизнью и смертью, но сильная натура восторжествовала: онъ сталъ выздоравливать и, еще не оправившись отъ болъзни, опять взялся за перо.

Всего онъ написалъ до 150 большихъ и малыхъ сочиненій.

За годъ до смерти Дефо испыталъ новое несчастье: онъ лишился разсудка; подъ вліяніемъ этой бользни, онъ бъжалъ изъродного дома и скрывался подъ чужимъ именемъ въ разныхъ городахъ Англіи, постоянно перевзжая съ одного мъста въ другое; наконецъ вернулся въ Лондонъ, нанялъ себъ комнату въ отдаленномъ кварталъ Сити и здъсь 12 апр. 1731 года, совершенно одинокій, умеръ въ припадкъ летаргіи на 71 году жизни. Никого изъблизкихъ не было подлъ него; его похоронила квартирная хозяйка, а вещи, оставшіяся послъ его смерти, были проданы съ аукціона, для покрытія похоронныхъ издержекъ.

Первое изданіе Робинзона Крузо вышло въ Лондонъ, въ апрълъ 1719 г., когда Дефо было уже 52 года. Въ теченіе четырехъ мъсяцевъ эта книга выдержала 4 изданія. Она читалась на расхватъ людьми всъхъ возрастовъ и состояній; бъдныя вдовы копили каждый день по пенни, чтобъ пріобръсти "Прекраснаго Робинзона"; книга быстро была переведена почти на всъ языки міра; ее стали читать и въ Лондонъ, и въ Парижъ, и въ Петербургъ и даже въ отдаленныхъ пустыняхъ. Арабы особенно полюбили Робинзона и прозвали романъ, съ своей обычной восточной поэтичной изысканностью, "Жемчужиной Океана".

Помимо переводовъ, почти одновременно появилось множество подражаній этой книгъ, которые составили огромную литературу и получили названіе "Робинзонадъ". Среди нихъ совершенно особое мъсто занимаетъ сочиненіе Псалманазара. Трудно, впрочемъ, сказать, была ли это поддълка: это было скоръе самостоятельное произведеніе одного француза, прожившагося родовитаго человъка, большого искателя приключеній, имя же Псалманазаръ—псевдонимъ.

Въ этой поддълкъ авторъ, выдавъ себя за уроженца острова Формозы, никогда тамъ не бывавъ, издалъ весьма обстоятельную исторію и описаніе мнимой своей родины, вообразиль и изобразиль нравы этой страны, придумаль для нея даже языкъ, написаль для этого языка азбуку и грамматику; къ книгъ приложилъ географическую карту острова (конечно, фантастическую), изображенія храмовъ, идоловъ и общественныхъ зданій, которыхъ никогда не видаль, портреты и біографіи замічательных личностей, которыхь никогда не существовало. Между тъмъ общество повърило въ эту книгу и читало ее съ увлеченіемъ, что характерно, конечно, и для таланта автора, и для невъжества его читателей, а одинъ Лондонскій епископъ даже поручилъ Псалманазару перевести на его языкъ англійскій катихизись и храниль этоть переводь, какъ драгоцівнность, въ своей библіотекъ. Но, къ всеобщему разочарованію, удивленію и горю, Псалманазаръ, нажившій книгой большое состояніе, подъ старость, устыдившись своего плутовства, самъ разоблачилъ печатно обманъ, и недальновидный Лондонскій епископъ потерялъ навсегда надежду распространять христіанство на языкъ Псалманазара.

Подражанія Робинзону появились во всёхъ странахъ. Существуютъ Робинзоны: бранденбургскій, берлинскій, богемскій, франконскій, силезскій, лейпцигскій, французскій, датскій, голландскій, ирландскій, шотландскій, швейцарскій, еврейскій, русскій, греческій. Былъ Робинзонъ и книгопродавческій и медицинскій; была даже "дѣвица Робинзонъ" и "невидимый Робинзонъ", и всѣ эти робинзонады выдерживали очень много изданій.

Такъ какъ интересъ подлиннаго Робинзона Крузо двоится и заключается отчасти въ ходъ самаго повъствованія, отчасти же въ нравственныхъ выводахъ, которые вызываетъ судьба героя, то всъ эти подражанія можно раздълить на два рода: одни изъ нихънравственно поучительные разсказы, носящіе печать вліянія франдузскаго философа Руссо; а другія переносять интересь разсказа на самыя приключенія. Среди первыхъ передълокъ можно указать на извъстную передълку Кампе, которая въ свое время была уже оцънена Бълинскимъ. Она, какъ и большинство этого рода передълокъ, близка къ настоящему Робинзону по основному направленію и остается до сихъ поръ привлекательной. Совстмъ другое дъло второй видъ подражаній; они выбросили изъ Робинзона все идеальное, всякій ходъ мысли и стараются только изобрѣтать необузданно фантастическія приключенія. Для нихъ уединенный островъ, напримъръ, слишкомъ обыкновенное мъсто: ихъ герои надолго поселяются на лунв или въ жилищв какого-нибудь морскаго чудовища.

Вліяніе Робинзона несравненно шире, чъмъ обыкновенно предполагають, и даже знаменитая сатира Свифта "Путешествіе капитани Гуливера", того самаго Свифта, который съ обычною злостью называль Дефо "безірамотным» писакой", —даже эта сатира находится въ значительной зависимости отъ этого романа.

Въ русской литературъ съ Робинзономъ повторяется то же явленіе: отчасти это сокращенные переводы, отчасти самостоятельныя робинзонады. Большинство изъ нихъ носитъ названіе—Робинзонъ Крузо, но есть иныя. Есть, напримъръ, книга "Настоящій Робинзонъ", которая начинается такими поразительными словами: "Умный сочинитель книги, извъстной подъ названіемъ—Р. Крузое, Даніель Дефое, описываетъ въ сввемъ разсказъ истинное проис-

шествіе, только дёло было не совсёмъ такъ, какъ разсказываетъ Дефое"; есть между этими книгами "Сергъй Петровичь Лисицынъ" (русск. Робинзонъ), есть просто "Русскій Робинзонъ", есть особенно любимая книга "Робинзонъ въ русскомъ лъсу", которая читается юношествомъ съ наслажденіемъ, потому что говорить о русскихъ юношахъ Робинзонахъ, да вдобавокъ еще въ оглавленіи пом'єщаеть такія заманчивыя указанія: "Мы убиваемъ лося". "Лось". "Еще лось." "Борьба Васи съ медвъдицей"; есть книга "Петербургскіе Робинзоны", довольно грубый разсказъ, предназначенный почему-то для дътей, гдъ Робинзонъ представленъ въ видъ старика съ краснымъ носомъ, въ халатъ, блуждающаго одному изъ острововъ Кронштадтскаго взморья. Есть даже разсказъ "Игра въ Робинзоны". Обо всъхъ нихъ и не стоитъ говорить; но прежде, чъмъ перейти къ разбору самого романа, я долженъ снять съ Дефо одно обвиненіе, которое неръдко бросали на него по поводу Робинзона Крузо. Я имъю въ виду эпизодъ съ Селькиркомъ.

Дефо одно время обвиняли въ томъ, будто онъ содержание своего романа заимствовалъ изъ записокъ одного матроса, прожившаго, дъйствительно, долго на необитаемомъ островъ. Въ Шотландіи, въ графствъ Фейфъ, въ деревнъ проживалъ парень Александръ Ольдгрейгъ. За свои грубыя проказы онъ получилъ публично съ церковной канедры увъщание обратиться къ лучшему образу жизни. Парень исчезъ и пошелъ матросомъ на корабль, но скоро убъжалъ съ корабля, пропадалъ шесть лътъ, наконецъ, вернулся въ Шотландію и, чтобъ его не узнали, перемънилъ свое имя, назвавшись Селькиркомъ. Вскоръ онъ отправился съ знаменитымъ мореплавателемъ Дампиромъ въ Южное море. Капитанъ Стральдингъ неоднократно долженъ былъ наказывать его за прямое непокорство, и когда корабль присталь къ острову Хуанъ-Фернандезъ, упрямый матросъ спрятался въ лѣсу; корабль ушелъ, а матросъ долженъ былъ прожить на этомъ островъ одинъ 4 года и 4 мъсяца, пока какой-то проъзжавшій мимо корабль не взяль его и не привезь обратно въ Англію.

Говорили, будто Селькиркъ далъ однажды Дефо свой дневникъ, спрашивая, стоитъ ли сообщить его публикъ; будто Дефо внима-

тельно просмотрълъ его и отвъчалъ отрицательно; но будто бы черезъ нѣсколько времени вышелъ Робинзонъ, предательски выкраденный изъ дневника Селькирка. Это подозрѣніе ложно съ начала до конца. Исторія Селькирка была напечатана и всѣмъ извѣстна еще за пять лѣтъ до появленія Робинзона, и Дефо даже и не встрѣчался съ Селькиркомъ; да, въ сущности-то Робинзонъ и привлекателенъ совсѣмъ не тѣми сторонами, которыми интересенъ Селькиркъ.

Въ этомъ романъ цънна, занимательна и значительна только первая часть; вторая же очень слаба, и можно, пожалуй, повърить, что она написана уже съ чисто матеріальной цёлью подъ вліяніемъ успъха 1-й части. Эта 2-я часть составляетъ ненужное дополненіе къ совершенно законченной первой. Непонятно, какъ могъ Дефо, въ своемъ увлеченіи первой частью своего романа дойти до такого ея искаженія. Во второй части Робинзонъ вовсе не житель дикаго острова, -- это путешественник изъ однихъ странъ въ другія; его путешествіе наполнено ненужными, прыдуманными приключеніями; жизнь на остров' развивается только количественно; на островъ появляется больше хижинъ, больше народу, но жизнь становится менъе интересна. Правда, между новыми поселенцами происходятъ жаркія столкновенія изъ-за взглядовъ на черныхъ людей, и въ человъчномъ отношени къ дикарю звучатъ чувства и мысли, новыя для того въка процебтанія торговли невольниками, но все это только ръдкіе и незначительные эпизоды по отношенію ко всей 2-й части романа. Самому Робинзону, повидимому, островъ уже не представлялъ интереса. Онъ покинулъ его и отправился въ дальнія странствованія, и надо сказать, очень растянутыя; тамъ больше, чемъ нужно, сраженій съ дикими; тамъ Робинзонъ превращается въ мелодраматического путешественника, который то причаливаетъ свою лодку у береговъ Китая, то попадаетъ въ Сибирь, проходитъ калмыцкія степи и поражается вибшнимъ видомъ разныхъ новыхъ народовъ, и, наконецъ, черезъ Архангельскъ возвращается домой. Здёсь интересъ, какъ видите, перенесенъ съ самого Робинзона на страны и вившнія событія.

Но оставимъ всю эту обширную панораму съ безцвѣтными дъйствующими лицами, и обратимся къ небольшому клочку земли,

къ тому острову, на которомъ живетъ, думаетъ, радуется, страдаетъ и настойчиво дъйствуетъ всъмъ интересный, истинный, не тронутый ни поддълкой, ни одностороннимъ увлечениемъ — Робинзонъ Крузо.

Трудно придумать болье простой разсказъ про человъка обыкновенныхъ способностей, но съ сильнымъ характеромъ, — человъка, котораго каждое несложное изобрътеніе вызывается настоятельной нуждой ежедневныхъ потребностей, который былъ бы такъ близокъ каждому и вызывалъ бы столько сочувствія. Это именно общечеловъческое, международное произведеніе. Самое мъсто дъйствія, необитаемый островъ среди океана, ни для кого не предпочтителенъ и, по истинъ, не можетъ быть названъ ничьей родиной, а жизнь Робинзона на этомъ островъ для всъхъ интересна и доступна, и развъ только постоянная энергія и философскія размышленія, вызываемыя сильнымъ религіознымъ чувствомъ, даютъ Робинзону національную окраску—обличаютъ въ немъ англичанина, пуританина, пожалуй даже самого Дефо.

Жизнь Робинзона представляетъ миніатюрное изображеніе исторіи всего человъчества: онъ постепенно переходитъ отъ жизни звъролова къ земледъльческому быту, и наконецъ, къ общественной жизни. Мысль представить личность, самобытно развивающуюся внъ общества, не принадлежитъ творчеству Дефо и заимствована имъ изъсочиненія арабскаго писателя Ибнъ-Тофаиля, "Самоучащійся мыслитель", написаннаго въ XII въкъ, переведеннаго на нъкоторые европейскіе языки и въ томъ числъ на англійскій. Ибнъ-Тофаиль въ свою очередь указываетъ, что мысль своего сочиненія онъ почерпнулъ изъ легендъ, происхожденіе которыхъ восходитъ до VII стольтія.

Герой этого арабскаго сочиненія называется Хай-Ибнъ-Іокданъ. Онъ со дня рожденія живетъ одинъ на дикомъ островѣ, гдѣ его вскармливаетъ своимъ молокомъ газель. Онъ все болѣе приспособляется къ условіямъ своего существованія, благодаря своей настойчивости и наблюдательности. Самовозгараніе тростника предоставляетъ къ его услугамъ огонь. Далѣе онъ научается варить себѣ пищу, дѣлать одежду изъ шерсти линяющихъ животныхъ и т. п. Наконецъ, когда Хай-Ибнъ-Іокданъ доживаетъ до 50-ти

лътняго возраста, къ нему съ одного изъ сосъднихъ острововъ является нъкто Асаль, утомленный жизнью въ обществъ.

Здѣсь собственно заключается уже весь сюжетъ Робинзона, даже съ появленіемъ Пятницы, котораго представляетъ Асаль. Даніелю Дефо былъ извѣстенъ этотъ разсказъ, и подъ вліяніемъ эпизода съ Селькиркомъ онъ переработалъ эту тему, съ особенною способностью своею передавать событіе не какъ правдоподобное, а какъ дъйствительно бывшее, и даже, какъ можно предполагать, желая, чтобы читатели приняли его разсказъ за описаніе дъйствительнаго случая.

Вальтеръ-Скоттъ, бравшій во многомъ въ литературномъ отношеніи Дефо за образецъ, замѣчаетъ, что обстоятельность и любовь, съ какою здѣсь передается всякая подробность, уничтожаютъ всякое сомнѣніе въ истинности этого происшествія; намъ кажется, что если бы этого не было въ дѣйствительности, то авторъ едва ли потратилъ бы столько труда на эти подробности. Въ Робинзонѣ вымыселъ не замѣтенъ, и это—особенность таланта Дефо, проявившаяся въ другихъ его сочиненіяхъ. Если Робинзонъ стрѣляетъ, то мы узнаемъ, сколько именно онъ для этого взялъ пороху, сколько дроби; если у него лихорадка, — передъ нами точная передача всѣхъ симптомовъ болѣзни; когда беретъ доску, онъ сообщаетъ точно ея ;длину, ширину и т. д. Эта правдивость и вѣрность жизни сдѣлала его разсказъ, если и не реальнымъ романомъ, то, по крайней мѣрѣ, однимъ изъ первыхъ намековъ на будущій реальный романъ, какъ его стали понимать впослѣдствіи.

Робинзонъ, подобно самому Дефо, неугомонная натура, у него въ крови роковое желаніе странствовать. По его словамъ, онъ "всегда слѣдуетъ за блуждающими огнями своей фантазіи", "онъ родился съ тѣмъ, чтобъ быть разрушителемъ собственнаго благосостоянія". 1 сентября 1659 года хорошо одѣтый и съ деньгами въ карманъ онъ садится впервые на корабль и отправляется въ Гвинею, но по дорогѣ попадаетъ въ плѣнъ къ пиратамъ и изъ купца дѣлается невольникомъ. Съ свойственною ему энергіею бѣжитъ изъ этого рабства на рыболовномъ катерѣ, выбрасываетъ изъ него мавра, даннаго ему въ провожатые, и, угрожая ему выстрѣломъ, отпугиваетъ его отъ лодки, а самъ съ преданнымъ мальчикомъ

Ксури направляется вдоль береговъ Африки и послѣ долгаго и труднаго плаванія дружелюбно принимается на встрѣчный корабль; доѣзжаетъ на этомъ кораблѣ до Бразиліи, долго занимается тамъ табачными плантаціями, богатѣетъ и все по той же неизмѣнной и роковой страсти къ путешествіямъ опять садится на корабль, съ не совсѣмъ доброю цѣлью купить себѣ невольниковъ для плантацій. Онъ терпитъ крушеніе недалеко отъ сѣверныхъ береговъ Южной Америки; весь экипажъ, бывшій съ нимъ гибнетъ, а Робинзонъ, судорожно цѣпляясь за прибрежныя скалы, какъ нѣкогда Одиссей, спасается.

Свое спасеніе онъ передаетъ такими словами: "задерживая дыханіе, я плылъ. Вдругъ волна покрыла меня, но не надолго; я могъ держаться на водѣ, и, когда замѣтилъ, что волна, ударясь о берегъ, возвращается назадъ, я, собравъ послѣднія силы, ринулся впередъ, не далъ ей захватить себя и почувствовалъ подъ ногами землю".

Это и быль тоть необитаемый островь, гдв ему было суждено прожить цвлыхъ двадцать восемь льть, два мьсяца и девятнадцать дней. Отсюда-то и начинается настоящая знаменитая жизнь Робинзона.

Но надо все-таки сказать, что много обстоятельствъ благопріятствовали этой жизни, что и составляеть нъкоторую искусственность, впрочемъ необходимую, потому что безъ нея не могъ бы существовать и самый разсказъ. Въ самомъ дълъ: климатъ здъсь тропическій, и потому постройки и платье несложны; островъ необитаемъ, значитъ, у Робинзона нътъ и враговъ, но островъ плодоносенъ и притомъ на немъ живутъ козы, черепахи, птицы:слъдовательно у Робинзона есть пища; наконедъ, недалеко отъ берега, на песчаной отмели, виднъется на боку лежащій полуразрушенный корабль, который какъ бы волшебнымъ повельніемъ, однимъ взмахомъ уноситъ буря только тогда, когда Робинзонъ уже успъваетъ перевезти съ него на островъ нужныя вещи, даже и собаку, безъ которыхъ здъсь немыслима была бы самая его жизнь. Итакъ, тутъ необыкновенное стеченіе удачъ, но все это только рамка для разсказа; читая романъ далъе, вы совершенно забываете объ этой натяжкъ, такъ проста и естественна вся дальнъйшая дъятельность Робинзона.

Въ своемъ дневникъ онъ такъ описываетъ свои первые моменты пребыванія на этомъ островъ. "Едва собравшись съ мыслями, и, вмъсто того, чтобы благодарить Бога за свое спасеніе, я, какъ потерянный, бъгалъ по острову, ломалъ руки и билъ себя по лицу и по головъ. Издавая страшные вопли, я громко кричалъ: я погибъ, увы, я погибъ! Наконецъ, измученный, я упалъ на землю. Я не могъ заснуть. Я боялся, что меня растерзаютъ дикіе звъри. Спустя нъсколько дней послъ посъщенія разбитаго корабля, я взошелъ на вершину небольшой горы и сталъ смотръть на море, въ надеждъ увидъть какой-нибудь парусъ. Мнъ казалось, что я вижу его; я жилъ этой мечтой и часто пристально смотрълъ въ морскую даль, пока воображаемый парусъ не исчезалъ. Тогда я садился на землъ и плакалъ, какъ дитя". Этотъ островъ Робинзонъ назвалъ "Островомъ отчаянія".

На этомъ островъ въ первый день онъ встрътилъ только какого-то небольшого звърка...,Я, говоритъ Робинзонъ, возвратившись къ вещамъ, оставленнымъ мною на берегу, увидълъ, что на одномъ ящикъ сидитъ какое-то животное, похожее на дикую кошку. Замътивъ меня, она отбъжала на нъкоторое разстояние и быстро остановилась, не высказывая ни страха, ни замъщательства, а пристально смотря на меня, какъ бы желая познакомиться. Я прицълился, но она, не понимая, въ чемъ дъло, не тронулась съ мъста; тогда я бросилъ ей кусокъ сухаря, хотя, сказать правду, мнъ не слъдовало быть расточительнымъ, въ виду скуднаго запаса провизіи. Зв'трокъ принялъ благосклонно подарокъ, подбъжалъ къ нему, понюхалъ и съълъ. Угощеніе, повидимому, ему понравилось, и онъ готовъ быль получить еще, но, видя, что продолженіе подачки не входить въ мои намфренія, повернулся и убфжалъ. " Робинзону предстояло теперь, посовътовавшись съ самимъ собою, позаботиться о себъ и приняться за работу. Единственнымъ его руководителемъ была настойчивость. Какъ медленно двигалась его работа, видно изъ того, что, напримъръ, на устройство коробокъ и раскладку въ нихъ пороха, ушло целыхъ 2 недели, на обдълку изъ глины какихъ то двухъ кувшиновъ-3 мъсяца, на обдълку доски-42 дня и т. д.

Постройка далась Робинзону дорого; по цълымъ недълямъ мо-

чилъ его дождь: "Эта работа, говоритъ онъ, страшно истомила меня. Трудно повърить, какого ужаснаго труда она мнъ стоила, что вынесли мои руки во время этой тяжкой работы". Но за плечами у него стояла нужда, и, во что бы то ни стало, приходилось терпъть, чтобы не подвергаться еще большимъ невзгодамъ. Онъ дълается изобрътателенъ, потому что каждый день приноситъ ему новыя заботы. Смотря по надобности, онъ то плотникъ, то молочница, то охотникъ и дрессировщикъ, то точильщикъ, то портной, то земледълецъ. Мало-по-малу онъ завоевываетъ свое благополучіе и чувствуетъ глубокое наслажденіе въ этомъ тяжело добытомъ успъхъ. Онъ доволенъ всъми предметами своего хозяйства, потому что все это-дъла рукъ его одного. "Онъ съ удовольствіемъ возвращается въ свое жилье, потому что сознаетъ себя виновникомъ окружающихъ его удобствъ, по праву садится за свой самодъльный столь и чувствуеть себя, точно король". Его богатство могло бы увеличиться неимовърно, но въ его глазахъ имъло цъну только то, что было ему необходимо. Его размышленія по этому поводу заслуживають особаго вниманія: "Я, говоритъ Робинзонъ, могъ нагружать цёлые корабли хлёбомъ, но, не зная, куда дъвать его заствалъ столько, сколько было нужно для моего личнаго продовольствія. Да и все, что превышало бы мои потребности, сгнило бы здёсь безъ пользы. Словомъ, зрълое размышленіе, природа вещей и опытъ привели меня къ убъжденію, что въ міръ всякая вещь хороша не сама по себъ, а только по тому примъненію, какое мы изъ нея дълаемъ, и что мы наслаждаемся только тъмъ, что можемъ или потребить сами, или передать для потребленія другимъ. У меня сохранилось нъсколько золотыхъ и серебряныхъ монетъ.... Увы! онъ лежали, какъ жалкая рухлядь! Я не зналъ, какое сдълать изъ нихъ употребленіе; мнъ казалось, я охотно отдалъ бы все серебро и золото, если бы мнъ дали на какихъ нибудь 5 пенсовъ съмянъ ръпы и моркови или по горсти гороху и бобовъ. Но я всегда сосредоточивалъ свои помыслы на томъ, чемъ я пользовался и наслаждался, и это давало миъ утъщение. Всъ наши сожалъния о томъ, чего намъ не достаетъ, мнъ кажется, имъютъ своимъ источникомъ отсутствіе благодарности за то, что мы имъемъ".

Между тъмъ время шло. Хижина Робинзона окружилась кръпкою стъною. Его посадки разрослись въ цълыя рощи, обступили со всъхъ сторонъ его жилище и закрыли его своими вътвями отъ злого глаза. Жизнь его текла безъ приключеній, мирно и тихо.

Казалось, ьсе должно было сложиться къ его счастью; но Робинзонъ имъ не наслаждался; имъ овладъвала по временамъ страшная тоска по человъческомъ обществъ. Одиночество давало ему, конечно, полную возможность сосредоточиваться на этихъ мысляхъ, и онъ достигали громаднаго напряженія.

Онъ въ этомъ отношении напоминаетъ тъхъ путниковъ, которые, мучимые жаждой, окруженные со всъхъ сторонъ безконечными песками, видятъ прозрачныя озера и привътливо кивающія пальмы. Но пальмы исчезають при приближеніи къ нимъ, озеро отсутствуетъ, а знойная степь еще остръе заставляетъ чувствовать жажду.



Разъ, измученный дневными трудами, Робинзонъ заснулъ кръпко въ прохладной тъни рядомъ съ своей хижиной. Онъ спалъ долго.... Вдругъ просыпаясь, сквозь забытье полусна, онъ слышитъ: "Робинъ, Робинъ, Робинъ Крузо! Бъдный Робинъ Крузо, гдъ ты? Гдъ ты былъ"? Въ страшной радостной тревогъ онъ вскочилъ и увидалъ передъ собою любимца своего попугая, который привътливо и какъ будто съ участіемъ повторялъ надъ его головою заученныя слова, не понимая ихъ смысла. Птица усълась, по обыкновенію, на большой палецъ руки Робинзона и продолжала: "Бъдный Робинъ Крузо, какъ я попалъ сюда! Гдъ я былъ". Такимъ образомъ миражъ разсъялся, а въ сердцъ оставалось горькое чувство.

Эта тоска всюду сопровождала Робинзона. Когда онъ выходилъ на охоту, или для осмотра мъстности, и передъ его глазами от-

крывались лѣса, горы, пустыни; когда онъ чувствовалъ себя окруженнымъ океаномъ, онъ особенно сильно сознавалъ свое одиночество. Иногда, среди занятій, онъ вдругъ останавливался, бросалъработу и садился на землю, неподвижно устремивъ взоръ въ ту же неизмѣнную даль, гдѣ чудились ему корабли. "Это нѣмое отчая ніе, говоритъ Робинзонъ, —было невыносимо, потому что всегда легче излить горе словами и слезами, чѣмъ таить его про себя".

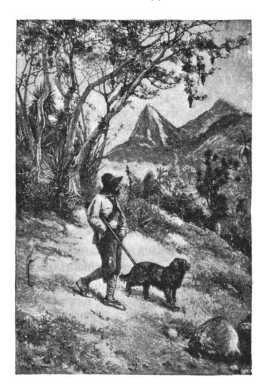
Не всегда, впрочемъ, корабли эти были только воображаемы. Разъ ночью, во время урагана, Робинзонъ могъ видъть и слышать выстрълы погибающаго корабля. Такая близость человъка, безъ возможности его повидать только разжигало еще болъе его печаль. "Во все время моей усдиненной жизни, говоритъ онъ, у меня не было еще такой пламенной жажды человъческаго общества, и никогда я такъ глубоко не тяготился разлукой съ людьми".

На останкахъ этого корабля, выкинутыхъ на скалы неподалеку отъ его острова, онъ нашелъ только голодную собаку, которую и перевезъ на лодкъ къ себъ.

Дефо очень живо передаеть, какъ, подъ вліяніемъ одиночества, Робинзонъ дѣлался все суевѣрнѣе, и суевѣрнѣе, какъ приходиль онъ иногда въ ужасъ отъ самыхъ обыкновенныхъ происшествій, даже готовился на своемъ островѣ къ встрѣчѣ съ діаволомъ. Ему показалось разъ, что діаволъ устремилъ на него свои глаза въ одной темной пещерѣ, ему послышался шопотъ, глухіе вздохи. Онъ выскочилъ изъ пещеры въ страшномъ ужасѣ, но, вернувшись въ нее съ факеломъ, увидалъ тамъ только стараго, околѣвающаго козла. Всѣмъ извѣстно также, какъ былъ онъ пораженъ, увидавъ на морской отмели слѣдъ босой человѣческой ноги.

"Какъ оглушенный громовымъ ударомъ, — говоритъ онъ, я остановился, сталъ прислушиваться и смотрѣть кругомъ, но ничего не видѣлъ и не слышалъ. — Кругомъ пустыня: — новыхъ слѣдовъ не было. Я былъ въ полномъ разстройствѣ умственныхъ силъ; я бросился бѣжать въ свое укрѣпленіе, не слыша подъ собою земли. Въ страшномъ испугѣ я на каждомъ шагу озирался. Всякій кустъ, всякій древесный пень я принималъ за человѣка. Нѣтъ возможности описать тѣхъ безчисленныхъ образовъ, въ какіе облекало мое распаленное воображеніе каждый предметъ. Ни одинъ испуган-

ный заяцъ такъ не прятался, ни одна загнанная лисица не зарывалась съ такимъ ужасомъ въ нору, какъ я въ свою пещеру.



Всю ночь я не могъ заснуть. Иногда мнѣ даже казалось, что я видълъ слъдъ ноги діавола".

Вотъ до какого одичанія дошель Робинзонъ въ своемъ одиночествъ.

Это одиночество прекратилось съ появленіемъ въ его хижинъ дикаря Пятницы, съ которымъ онъ могъ теперь вести бесъды, а затъмъ отца Пятницы и одного испанца католика, котораго Робинзонъ спасъ отъ върной смерти.

Замѣчательно, что съ той минуты, какъ Робинзонъ видитъ, дъйствительно, корабль, подъъзжающий къ его острову, садится на него и отправляется домой, нашъ интересъ къ нему пропадесять чтений.

даетъ, точно этотъ островокъ служитъ для него пьедесталомъ, созданнымъ фантазіей Дефо среди океана. Фигура Робинзона хороша только на этомъ пьедесталъ и, сойдя съ него, сейчасъ же теряется въ толпъ.

Дъйствительно, это окончание первой части интересно только внъшними эпизодами, даже и не связанными съ самимъ Робинзономъ: напримъръ, нападениемъ волковъ въ Пиринеяхъ, или пляской Пятницы съ медвъдемъ на суку.

Оставимъ Робинзона на той шкунъ, на которой онъ мчится по Ламаншу къ Англіи и вернемся еще разъ къ самому Дефо. Изъ ста пятидесяти его сочиненій міровое значеніе получиль только одинъ романъ Робинзонъ Крузо; остальныя его произведенія забыты, потому что они преследовали только борьбу съ временными обстоятельствами и утратили свое значеніе, когда окончилась та борьба, ради которой они были написаны; Робинзонъ же сдълался общимъ достояніемъ литературы, потому что просто и художественно передаеть радости и горести, таящіяся въ каждомъ челов вческомъ сердць, но нельзя сказать, чтобы и этоть романь быль чуждь той же борьбы. Онъ сослужиль взглядамъ Дефо прекрасную службу: благодаря своему широкому распространенію, онъ незамітно, даже и въ своихъ передълкахъ, переселяетъ въ сердца людей мысли самого Дефо. Постоянная черта жизни Робинзона: - это страданіе отъ отсутствія людей. И, несмотря на всю свою настойчивость, онъ не можетъ истребить въ себъ естественнаго и благороднаго стремленія видъться съ другимъ человъкомъ и съ любовью, дружески подать ему руку, не спрашивая, какого онъ въроисповъданія: это отношеніе къ чужому въроисповъданію было однимъ изъ взглядовъ, которые въ свое время отстаивалъ Дефо.

Но, что особенно связываетъ Робинзона съ Дефо, это его неутомимость, дъловитость и чисто англійская практичность, нъсколько окрашенная жилкой торговца.

Во времена Дефо романъ "Робинзонъ Крузо" читался съ увлеченіемъ взрослыми людьми, для которыхъ и былъ написанъ, которые, привыкнувъ къ существовавшимъ тогда повъствованіямъ, не замъчали длиннотъ разсказа и, если можно такъ выразиться, его протокольности. Теперь этотъ разсказъ кажется утомитель-

нымъ взрослому читателю и не совсѣмъ удовлетворяетъ развитому эстетическому вкусу. Онъ теперь сдѣлался въ своихъ передѣлкахъ дѣтскою книгой, и, пожалуй, можпо радоваться появленію удачныхъ его передѣлокъ, облегчающихъ знакомство съ этимъ великолѣпнымъ, хотя и устарѣлымъ по формѣ разсказомъ, но не надо при этомъ забывать, что именно Даніелю Дефо принадлежитъ честь созданія такого произведенія, которое, быть можетъ, незамѣтнымъ для самого автора образомъ, распространило по всему свѣту и продолжаетъ распространять полныя значенія мысли о вѣротерпимости, о важности труда и общества людей въ жизни человѣка.



#### ИСТОЧНИКИ и ПОСОБІЯ.

# Къ ст. "Русскіе народные півцы".

- 1. Онежскія былины, собран. Гильфердинюмъ. Изд. 2-е 1894 г. Т. І-й (См. вступительную статью).
  - 2. Пъсни, собран. П. Рыбниковымъ. Т. Ш. й (Объяснительная статья).
  - 3. «Народная поэвія» историч. очерки академика О. И. Буслаева. 1887 г.
  - 4. Русскія народныя былины. Изд. Л. И. Поливанова. 1888 г.
  - 5. Причитанья Съвернаго вран, собр. Е. Барсовымъ. Т. І-й. 1872 г.
- 6. «Этнографическое Обозрвніе», журналь, издав. Моск. Этнограф. Отдвломъ, Кн. XI. (статья А. Грузинскаю), кн. XII. (статья Н. Никифоровскаю и А. Малинки). См. также указанные въ статьв Малинки № журн. «Кіевская Старина»: 1882 г. № 8 и 12; 1889 г. № 9 и 1892 г. № 3.

#### Къ ст. "Максимъ Грекъ".

- 1. «Максимъ Грекъ, святогорецъ» (статья А. В. Горскаю), въ «Прибавленіяхъ въ Твореніямъ св. Отцевъ въ русскомъ переводъ». М. 1859 г. Ч. XVIII.
  - 2. «Максимъ Грекъ». Изследованіе В. Иконникова.
- 3. «Митрополитъ Даніилъ и его сочиненія». Изследованіе В. Жмакина. М. 1881 года.
  - 4. Сочиненія преподобнаго Максима Грека. Казань, 1859—1862 г. 3 части.
- «Московская старина». Статьи А. Н. Пыпина, въ «Въстникъ Европы»,
   1885 г., январь и февраль.
- «Древнее просвъщеніе». Статья А. Н. Пыпина въ "Въстникъ Европы", 1894 г., февраль.
- 7. «Вопросы древне-русской письменности», статьи А. Н. Пыпина въ «Въстн. Евр»., 1894 г., іюнь и іюль.
- 8. Очеркъ домашней жизни и нравовъ великорусскаго народа въ XVI и XVII столътінхъ. Н. Костомарова. С. Петербургъ. 1887 г.

#### Къ ст. "Хулители наукъ".

- 1. «Русскіе свтирическіе журналы 1768—1774 г.». А. Афанасьею. 1859 г.
- 2. «Новиковъ и московскіе мартинисты». Изследованіе М. Н. Лонгинова.
- 3 «Изъ исторіи нашего литературнаго и общественнаго развитія». А. ІІ. Цятковскаго. Во второмъ томъ «Очерки изъ исторіи журналистики» главы І и ІІ (отъ Петра до Александра І).
- 4. «Николай Ивановичъ Новиковъ, издатель журналовъ 1769—1875 г.». А. И. Незеленовъ. СПб. 1875 г.

## Къ ст. "Д. И. Фонвизинъ".

- 1. «Сочиненія Ф. Визина». Редакц. Ефремова. 1866 г.
- 2. Тоже. Изд. К. Шамова.
- 3. Тоже. Изд. Академ. Наукъ, ред. Н. С. Тихонравова и Л. Майкова. Спб. 1895 г.
  - 4. «Ф. Визинъ». Соч. кн. Вяземскаго. Спб. 1848 г.

#### Къ ст. "С. Т. Аксаковъ".

- А. С. Хомяковъ. Непрологъ С. Т. Аксакова. «Рус. Бес.» 1859 г. № 3.
- П. Н. Милюковъ. С. Т. Аксаковъ. Рус. Мысль 1891 г.
- П. В. Анненковъ. С. Т. Аксаковъ и его "Семейная хроника". (Въ «Воспом. и очеркахъ». Отд. П. СПб. 1879).
  - В. И. Острогорскій. С. Т. Аксаковъ. СПб. 1891.

# Къ ст. "Григоровичъ".

- Д. В. Григоровичь. Воспоминанія. «Рус. Мысль» 1892.
- II. В. Анненковъ. Романы и разсказы изъ простонароднаго быта (Въ «Воспоминанияхъ и очеркахъ». Отд. 11. СПб. 1879).

### Къ ст. "В. Г. Вълинскій".

- 1. Сочиненія В. Г. Бълинскаго. 12 томовъ.
- 2. Жизнь и переписка Бълинскаго. А. Пыпинъ. 2 тома. Спб. 1876 г.
- 3. Характеристики литературныхъ мизній отъ 20-хъ до 50-хъ годовъ. А. Пыпинъ. 1890 г.
- 4. Воспоминанія и критич. очерки. *II. Анненкова*. З тома (Статья «Замвчательное десятильтіе»).
  - 5. Литературныя воспоминанія И. С. Тургенева (въ Собр. сочиненій).
  - 6. Литературныя воспоминанія Панаева.

### Къ статьв "Петрушка".

Engel G. Deutsche Puppenkomödie. Oeldenburg. 1873-1877.

Magnin Charles. Histoire des marionettes en Europe 2-me éd. Paris. 1862.

A. Mercey. Le thèâtre en Italie. Rev. des deux M. 1840, 15 avr.

Floegel. Geschichte des Grotesk - Komischen, bearb. von Fr. W. Ebeling. 3 te Aufl. Leipzig. 1886.

E. Nageotte, Histoire de la litterature latine. 2 me éd. Paris 1885.

Gerard de Nerval. Voyage en Orient. 8-e éd. Paris. 1882.

Douce Fr. Illustrations of Shakespeare and of ancient manners; with dissertations on the clowns and fools of Shakespeare Лоидонъ. 1839.

M. Sand. Masques et bouffons. Préface par George Sand. Paris. 1860.

Олеарій. Шлезвитское изданіе. 1656 г. (Vermehrte Moscowitische und Persianische Reisebeschreibung. Schleswig. 1656).

- Н. Тихоправовъ. Русскія драматическія произведенія 1672—1725 гг., Т. І. Спб. 1874.
  - Н. Тихонравов. Первое пятидесятильтие русскаго театра. Москва. 1873.
  - А. Веселовскій. Старинный театръ въ Европъ. Москва. 1870.
  - II. Пекарскій. Мистеріи и старинный театръ въ Россіи. Спб. 1857 г.

Ровинский. Атласъ народныхъ лубочныхъ картинокъ и текстъ къ нимъ. Т. V.

- П. О. Морозовъ. Очерки изъ исторіи русской драмы XVII и XVIII ст. «Репертуаръ и Пантеонъ». 1845 г., кн. 5.
- «Петрушка». Дътскій уличный театръ, изд. Д. И. Пръснова. Москва
- Водовозова. Жизнь европейских в народовъ, Т. II. «Историческій Въстникъ». 1892 г. дек.; 1893 г. сент.

#### Къ ст. "Сервантесъ".

- 1. Дж. Тикноръ. Исторія Испанской дитературы. (Изд. Солдатенкова).
- 2. Коршъ и Кирпичниковъ. Исторія всеобщей литературы. (Изд. Ривкера). Томъ 2-й.
  - 3. H. Heine. Einleitung zur Prachtausgabe des «Don Quixote». (XII т.).
  - 4. «Журн. Мин. Нар. Просв.» 1858 г. № 9. Ст. Водовозова.
- 5. «Revue des deux mondes» 1864 r. № 3. Cr. Montegut n 1887 r. № 12. Cr. P. Merimée.
  - 6. «Въстн. Евр.» 1885 г. № 9. Ст. Н. И Стороженко.
  - 7. «Съв. Въстн.» 1889 г. № 8 и 9. Ст. Мережковскаго.
  - 8. И. С. Туріеневъ. Сочин. Т. І-й. Ст. "Гамлеть и Донъ Кихотъ",

#### Къ ст. "Даніель Дефо".

Даніємь Дефо. Жизнь и удивительныя приключенія Робинзона Крузо, іоркскаго моряка, разсказанныя имъ самимъ.—Перев. П. Канчаловскаго. Москва. 1889 года.

Г. Геттиеръ. Исторія всеобщей литературы XVIII в. Пер. Пыпина. Спб. 1863 г.

Билинский. Сочиненія Т. VI.

Taine. Histoire de la litterature anglaise. Пер. подъ ред. А. Рябинина и М. Головина. Спб. 1871.

А. Каменскій. Даніель Дефо, его жизнь и литературная діятельность Спб. 1832 г. Изд. Павленкова.

«Русское богатство» 1893 г. №№ 6, 7, 8. Статьи В. В. Лесевича.

А. Анненская. Робинзонъ Крузо. Перераб. темы, изд. Лесевича. Спб. 1889 г. Ор. Гофманъ. Новый Робинзонъ. Спб. 1885 г.

"Игра дътей въ Робинзонъ Крузо". Съ англ. Изд. М. П. Ивановой и Н. В. Боборыковой. Спб. 1875 г.

"Жизнь и приключенія Робинзона Крузо". Изд. Морозова. Москва: 1882 г.

"Швейцарскій Робинзонъ" (съ франц.) Изд. Исакова. Спб. 1861 г.

"Петербургскіе Робинзоны". Изд. Вольфа. Спб. 1874 г.

"Жизнь и приключенія Робинзона Крузо". Обраб. С. Чистякова. Спб. 1882 г.

Кампе. "Робинзонъ Крузо". Пер. Межевича. Изд. 3-е. Спб. 1859 г.

"Жизнь и приключенія Робинзона Крузо". (по Фое.) Изд. для дътей Анскаго. Москва. 1873 г.

Оскаръ Гёкеръ. Робинзонъ Крузо (съ нъм.) Спб. Изд. Девріена.

"Робинзонъ". Изд. Павленкова. (пер. съ нъм.) Спб. 1891 г.

"Настоящій Робинзонъ". Заимств. съ франц. А. Разинымъ. Спб. Москва 67 г.

С. Турбина, Русскій Робинзонъ. Спб. 1879 г.

Елис. Вейнбергъ. Робинзонъ Крузо Де-Фое. Одесса. 1887 г.

Робинзонъ Крузо. Изд. Сытина. Москва. 1891 г.

"Новый Швейцарскій Робинзонъ". исправленный *П. И. Стален*ъ и по новъйшимъ даннымъ естественныхъ наукъ *Иваномъ Масе*, Съ франц. Спб. Москва. 1870 г.

Н. Сибирякова. Сергъй Петровичъ Лисицынъ, русскій Робинзонъ. Москва 1876 г.

"Новый Швейцарскій Робинзонъ" (по *Белитейну*), съ нъм. пер. В. П. Андреевская. Спб. 1889 г.

А. Лори. Наследникъ Робинзона. Изд. Сытина. Москва. 1892 г.

"Путешествія и удивительныя приключенія Р. Крузо". Вновь обработанное изд. (съ прибавленіемъ жизнеописанія Дефо). Л. Гютнеромъ и Ц. Ф. Лаукартомъ. Пер. И. Бълова. Спб. — Москва. 1874 г.

Чулкова. Робинзонъ въ русскомъ лъсу. Изд. Карцева. Москва. 1895 г.

-‱-



| RETURN CIRC                 |                                                       |   |
|-----------------------------|-------------------------------------------------------|---|
| LOAN PERIOD 1 HOME USE      | 2                                                     | 3 |
| 4                           | 5                                                     | 6 |
| Renewals and rechar         | e renewed by ca<br>e recharged by b<br>ges may be mad |   |
| AUG 0 9 1991<br>RECEIVED BY | 7                                                     |   |
| <u>мдү 20 1901</u>          |                                                       |   |
| CIRCULATION D               | PT.                                                   |   |

UNIVERSITY OF CALIFORNIA, BERKELEY FORM NO. DD6, 60m, 12/80 BERKELEY, CA 94720

GENERAL LIBRARY - U.C. BERKELEY



8000984012



71146/6

Digitized by Google

Mh

