

## 皇倩經解卷一千七十四

儀徴阮宮保元著

十三經注疏校勘記序十三篇

卦雜卦五篇鄭元王朔之書業已如是此學者所共知無庸觀 之如郭忠恕薛季宣吉女尚書之比 縷者也易之爲書取古而文多異字宋晁以道古文易禄撦爲 古周易十二篇漢後至宋晁以道朱子始復其舊自晁以道朱 子以前皆象象交言分八上下經卦中别為緊解上下說卦序 國朝之治周易者未有過於徵士惠棟者也而其校刊雅雨堂

李鼎祚周易集解與自著周易述其政学多有似是而非者蓋

經典相沿已久之本無庸突為檀易況師說之不同他書之引

至青座群 卷三七四阮宫保 經室集 用未便據以改入沿之本也但當錄其說於效證而已且元於周 本宋初仍不甚行至呂大防得於宋次道王仲至家而晁公武 尚書上之上距天寶三載已二百餘年不知郭氏從何而得其 易注疏舊有校正各本今更取唐宋元明經本經注本單疏本 之石本當無不用今文者乃後周顯德六年郭忠恕獨校古文 經注疏合本讎校各刻同異屬元和生員李銳筆之爲書九卷 覃進石經悉用今文前此張麥之壁經後此長與之板本廣政 竄改如陳鄂等之於釋文歟然則衞包之改古從今乃改陸孔 女本如塗之爲斁云之爲員是也然疏內不數數靚殆爲後人 書十五卷今字尚書十四卷又顧彪今文尚書音一卷是隋以 自梅賾獻孔傳面漢之真古文與今文皆七乃梅本又有今文 别校略例一卷陸氏釋文一卷而不取他書妄改經友以還王 民間不復有之更經喪亂即書府所藏亦不可問矣開成初鄭 而從范顧非倡始爲之也乃若天寶既吹古文其舊本藏書府 徐邈陸德明皆爲古文作音孔穎達正義出於二劉葢亦用古 儒傳古文者多傳今文者少今文自顧彪而外不少概見李巡 前已有今女矣蓋變古交為今女實自范甯始甯自爲集注成 未嘗無今文衞包以後又別有古文也隋書經籍志有古文尚 文從今文說者謂今文從此始古文從此絕殊不知衞包以前 古文之别新唐書藝文志云天寶三載詔集賢學士衞包改古 朔孔穎達陸德明之舊 一家言後之傳寫孔傳者從而效之此所以有今文也六朝之

エッチ角ノタニ

舊有校本兹以各本授德清頁生徐養原校之并及釋文臣復 陸氏之言則穿鑿立異自古而然不獨郭氏也臣於尚書注疏 雖小有異同而大體相類夫釋文所存僅止一二就此一二之 取以刻石薛季宣據以作訓然後大顯今按釋文序錄云尚書 中復小有異同則全經不合者必十之九其爲贋本無疑然觀 改變經文疑惑後生不可寫用是所謂古文不過如周禮漢書 之字本爲隸古旣是隸寫古文則不全爲古字今宋齊舊本及 字則陸氏豈得或釋或不釋哉妮氏又云以古文尚書校釋文 略有古體及假借迪用之字而已晁氏讀書志云陸德明獨存 徐李等音所有古字葢亦無幾穿鑿之徒務欲立異依傍字部 一於釋文此正與古字無幾之說相合若連篇累順悉是音

定其是非且放其順末著於簡首

写是內坐記 卷三七四院官保華經室集 尋往往傳所不易者而易之非好異也亦所謂依文立解不 此則文有未適也孟子日不以文書辭不以辭害志孟子所謂 者毛以假借立說則不言易字而易字在其中鄭又於傳外 注禮則立說以改其字而詩則多不欲顯言之亦或有顯言之 之假借者不可以讀毛傳也毛不易字鄭箋始有易字之例 各篇訓釋不同大抵依文以立解不依字以求訓非孰於周官 有時必互相證而後可以得毛義也毛公之傳詩也同一字而 前尚存其異字之見於諸書可放者大約毛多古字韓多今字 及異於毛詩經有齊曾韓三家之異齊魯詩人亡韓詩則宋以

本孔氏正義先後出焉其所遵用之本不能畫一自唐後至今 矣自漢以後轉寫滋異莫能枚數至唐初而陸氏釋文顏氏定 後世毛鄭之於詩其用意同也傳受分而同一毛詩字有各異 **盐莫可究詰因以臣曹校本授元和生員顧廣圻取各本校之** 钱板盛行於經於傳養於疏或有意妄更或無意識脫於是 繆 有疏之例通平諸例而折衷於孟子不以解書志而後諸家之 屋壁間劉歆始知爲周公之書而讀之其徒杜子春乃能略識 有杜子春之周禮有二鄭之周禮有後鄭之周禮周禮出山嚴 本可以知其分亦可以知其一定不可易者矣 臣復定是非於以知經有經之刻傳有傳之例箋有箋之例疏 其字建武以後大中大夫鄭興大司農鄭衆皆以周禮解話著

者容有藉於此 庸蒐校各本并及陸氏釋文事復定其是非凡言周制言漢學 讀之時闖見其七二因通檢經往疏之譌字更屬武進監生臧 也三例既定而大義乃可言矣說皆在後鄭之注唐買公彥等 也有云讀爲者就其音以易其字也有云當爲者定其字之誤 讀故四家之學皆主於正字其云故書者謂初獻於祕府所職 作疏發揮殊未得其月繁臣元於此經舊有校本且合經注疏 之本也其民間傳寫不同者則爲个書有云讀如者比擬其音 而大司農鄭康成乃集諸儒之成爲周禮注蓋經交古字不可

是青空程一公二二二四阮宮保華經室集

儀禮最為難讀者顧炎武以唐石刻九經後明監本惟儀禮論

脫尤甚經文且然況注疏乎賈疏文筆冗蔓詞意鬱轖不若孔

氏五經正義之條暢傳寫者不得其意脫文誤句往往有之宋 **疊古今文最爲詳覈語助多寡靡不悉組今校是經寕詳毋略** 單注本爲主疏則以宋單行本爲主參以釋文識誤諸書於以 原詳列異同日復定其是非大約經注則以唐石經及宋嚴州 旨充石經校勘官曾校經文上石今合諸本屬德清貢生徐養 通解之從滋盡失買氏之舊臣於儀禮注疏舊有校本奉 潤在朱子自成一家之書未爲不可面明之刻注疏者一切惟 今已無從一一釐正朱子作通解於疏之交義未安者多爲刪 世注疏各為一書疏自咸平校對之後更無別本誤謬相沿迄 用鄭氏家法也 一明刻之譌雖未克盡得鄭賈面目亦庶還唐朱之舊觀鄭注

兼義其後直謂之某經性疏其始本無釋文其後叉附以釋文謂 於經而單行也單行之疏北宋皆有鐫本今屋有存者儀禮敦梁 之附釋音某經注流最後又去附釋音三字蓋皆紹題以後所為 小戴禮記隋唐志竝二十卷唐石經所分是也貞觀中孔類達等 志正義卷數合蓋以單行正義為主而以經注分置之此紹與初 禮記二種春秋日春秋正義卷第幾禮記曰禮記正義卷第幾皆 案古人義疏皆不附於經注而單行猶古春秋三傳詩毛傳不附 爲正義舊新唐志皆云七十卷見氏讀書志陳氏書錄解題皆同 爾雅間存藏書家而他經多亡正義多附載經注之下其始謂之 不標為某經住疏其卷數則春秋三十六卷禮記七十卷皆與唐 而北宋無此也有在兼義之先爲之者今所見吳中藏本有春秋

於行人於行上的院官保學經室集

皇清經解人卷二千七六 使唐人正義之卷次不可知藍古今之遷變如此禮記七十卷之 之卷數又不用正義之卷數春秋為六十卷禮記為六十三卷遂 年所為非如兼義注疏之以經注為主而以疏附之既不用經注 字四千七百有四脫字一千一百四十有五闕文二千二百一十 本出於吳中吳泰來家乾隆間惠棟用以校級古閣本識之云臨 棟校宋本者是也其真本全藏曲阜孔氏近年有巧偽之書曹 有七文字里者二千六百一十有五菱文丸百七十有一點勘 者乃膺本耳今屬聯海生員洪震煊以惠·楝本爲主並合臣舊 是正四百年來閱誤之書堅然備具為之稱快今記中所云惠 校本及新得各本放其黑同臣復定其是非為校勘記六十有 取六十三卷舊刻添注塗改綴以惠棟跋語醫於人鏤板京師

是清經經一卷一七日院宮保華經室集 侯所獻盖必有經有傳度其經必與礼壁經大同然則班志所 獻春秋左氏傳然後在氏經傳所自出始大自於世願許言恭 王所得有春秋登礼壁中有春秋經文為孔子手定者與北平 魯恭王壞孔子宅得禮詢尚書春秋論語孝經又北平侯張蒼 則但云藏於祕府不言獻自何人惟說文解字序分別言之日 系之魯恭王所得孔安國所獻而於春秋左氏所修二十餘通 也楚元王傳劉歆讓太常博士亦以逸禮三十有九書十六篇 但云得古文經傳所謂傳者卽禮之記及論語亦未言有左氏 三卷釋文則別爲四卷後之爲小戴學者庶幾有取於是 古交尙書及禮記論語孝經不言左氏經傳也景十三王傳亦 春秋左氏傳漢初末審獻於何時漢藝文志說孔壁事孤云得

校萃爲一書盖田敏等所鏤厚化元年所頒皆最爲善本而畢 蓋傳文異同可考者亦僅矣唐人專宗杜注惟蜀石經兼刻經 其跋云踵給事中汪公之後取國子監春秋經傳集解正義精 化元年有刻本至慶元間吳與沈中賓分系諸經注本合刻之 至於孔頫達等依經傳杜注為正義三十六卷本自單行宋厚 敏等校九經鏤本於國子監此亦經傳注兼刻者而今多不存 傳杜注文而蜀石盡亡世間揭本僅存數百字後唐詔儒臣 古有吳皇象所畫本宋臧榮豬梁岑之敬匠校本今皆不可得 之集解今諸家全書不可見而流傳間見者往往與杜 學與於賈逵服虔董遇鄭衆潁容諸家杜預因之分經比傳為 五古經十二篇者指恭王所得與抑指北平所獻與左氏傳之

集於是後此附以釋文之本未有能及此者元和陳樹華即以 漢武帝好公羊治其學者胡好子都董順西為最著膠西下帷 此本編考諸書几與左氏傳經文有異同可備參考者撰成春 勘記四十二卷雌班孟堅所謂多古字古言許权重所謂述春 樹華考證及唐石經以下各本及釋文各本精詳招摭共爲核 嚴不熟於經疏因授以舊日手校本又慶元間所刻之本并陳 疏善不用碘學者矣 秋傳用古文若年代縣邈不可究悉亦庶幾網羅放佚龔成注 亦間有可采者臣更病今日各本之路駁思為諟正錢塘監 秋內傳考證一書考證所載之同異雖與正義本敻然不同然

講誦若書十餘萬三皆明經術之意至於今傳焉子都爲景帝

是他原經 件一於三三四阮宮保華經室集

著竹帛自子都始戴宏序伸子夏傳與公羊高高傳其子平 星海新角第二十二十二 墨守公羊文溢例公羊傳條例尤邀於陰陽五行之學多以識 傳其子地地傳其子敢敢傳其子壽壽與弟子胡毋子都著 道云世傳徐彦所作其時代显居不可得而詳矣光禄寺卿王 話亦但釋傳也分經附傳大氐漢後人爲之而唐開成始取 **緯釋傳惟黜周王魯傳無明文晉王接以爲乖孩大體非過**毀 竹帛是也何休為膠西四傳弟子本子都條例以作注著公羊 刻石徐彦疏唐志不載崇文總目始著錄亦無撰人名氏宋董 也公羊傳文初不與經相連綴漢志各自爲卷孔穎達詩正 云漢世為傳訓者皆與經別行故蔡岂石經公羊殘碑無經 博士後年老歸教於齊齊と言春秋者莫不宗事之公羊之

六藝論云穀梁善于經豈以其親炙於子夏所傳爲得其實與 疏本屬武進監生城庸臚其同異之字區為訂其是非成公羊 乃止二十八卷其參差之由亦無可考也臣舊有校本今更以 似唐人所為者郡孫讀書志書孫解題並作三十卷世所傳本 鳴盛云即北史之徐遵明為一思也盡其文章似六朝人 注疏校勘記十一卷釋文校勘記一卷後之爲是學者俱得有 何煌所校蜀大字本宋鄂州官本及唐石經本宋元以來各注

出一人之手如隱五年桓六年並引戶子說者謂即戶佼佼為

國時人又云傳有先後然則穀梁實先於公羊矣今觀其書非

公羊同師了夏而鄭氏起廢疾則以穀梁為近孔子公羊為六

皇清紹為一名一十七十四 向之義存若更始唐国康信礼祈徐乾皆治其學而范宙以未 傳中所言者非尸佼也自漢宣帝善穀梁於是干秋之學起劉 秦相商鞅客鞅被刑後遂亡逃入蜀而預爲徵引必無是事或 **真情經解**《卷一子·齿阮宮保 經室集 亦何之似徐在拉後而書中乃財總法一上有七可知邈成書 有善釋遂沈思積年著爲集解晉書並傳云徐邈復爲之注世 於前范宵得以捏拾也讀釋文所如經軍傳述八亦可得其後 先矣漢志經傳各自爲秩合所傳本表審合并於何時也集解 也鄭注之偽唐劉知幾辨之甚詳而其書人不存近日本國 孝經有古文有今文有鄭注有孔注孔注令不傳近出於日本 樣宋槧經注殘本宋單疏殘本並希世之珍雖殘編斷簡亦足 詳唐楊士勛疏分肌擘理爲穀梁學者未有能過之者也但晉 則經傳並釋豈即范氏之所合與范注援漢魏晉各家之說甚 不**曾**角紛綸錯出學者患焉康熙問長洲何煌者焯之弟其所 其同異暇輒親訂成書以記學者云爾 國首誕安不可據要之孔注即存不過如尚書之偽傳决非真 又屬仁和生量孫同元推而廣之於經注疏釋文皆據善本讎 今所習者則何晏本也臣元於論語注疏舊有校本且有箋識 女也凡記言之書未有不宗之替也學齊吉本異同今不可詳 疏校勘記十二卷釋文校勘記一卷 春秋易大傳聖人自作之文也論語門弟子所以記載聖言之 及閩本監本毛本以校宋十行本之為臣復定其是非成穀梁注 一一目校錄今更屬元和生員李銳合唐石經元版注疏本

**者翰林學士邵晉涵收弦更張别為一疏與邢並行時出其上 采輯成書可讀那昺作疏在唐以後不得不經唐人語為之近** 散見者通儒多愛惜攟拾之若近日寶應劉王廖武進臧庸皆 教之盛可云至矣爾雅注郭氏後出不必精審而從前古注之 撰一本流入中國此偽中之偽尤不可據者孝經注之列於學 求其是臣復親酌定之爲孝經核勘記三悉釋交接勘記一卷 塘監生嚴杰旁披各本並交苑英華唐會要諸書或雠或校務 舒閱孝經之門徑也惟其識字實繁臣元舊有校本因更屬錢 時元行沖義疏經宋刑昺删改亦尚未失甚真學者舍是固無 官者係唐元宗御注唐以前諸儒之說因藉捃摭以僅存而當 爾雅一書舊時學者苦其難讀今則三家如書塾鬼不讀者文

至外得明吳元恭仿朱刻爾雅經注三卷元槧雪窗書院爾雅 是清經俗一般一口四院宮保華經室集 贈多用汲古閣本近年蘇州翻版尤劣臣元捜訪舊本於唐石 義皆本字本義爾雅釋經則假借特多其用本字本義少也此 必治經者深思而得其意固非校勘之餘所能盡載矣 顧那書列學官已久土所共留而經注疏三者皆調好日多俗 典合者轉寫多歧之故也有不與說文解字合者說文於形得 經注三卷宋槧爾雅那疏未附合經注哲十卷皆極可貴授武 邁字不依 注疏本與經 抽相 滑岩夫爾雅經 文之 字有不與經 此不無津梁之益陸德明經典釋文此經為最詳仍別為校訂 是非為爾雅注疏校勘記去卷孔中下卷後之讀是經者於 進監生臧庸取以正俗本之失條其異同纖悉畢備臣復定其 庚申補刊

197年新年 第三十四

漢人孟子注存於今者惟趙岐一家趙岐之學以較馬鄭許服 已疏之悠繆不待言而經注之譌舛關逸莫能提正吳中舊有 弃之而不明其可議有如此者自明以來學官所貯注疏本而 個其例 日凡於趙 注有所要者雖於 文段不 錄然於事未嘗 敢 是也又盡刪章指矣而疏内又往往詮釋其所削於十三卷自 擬他經為正義士四卷於注義多斯未解而妄說之處全鈔孫 注別開一例功亦勤矣唐之張鎰丁公著始爲之音宋孫萌 微言大義藉是可推且章别為指合學者可分章尋求於漢傳 語信稍為固陋然屬書雕解指事類情於詁訓無所戻七篇之 **奭音義略加數語署目孫奭疏朱子近云邵武一士人為之者** 一家之善補其關遺成音義二卷本未嘗作正義也未詳何

莫能舍是矣 音義亦校訂附後俾為趙氏之學者得有所參考折衷日本孟 閣本為校尉記十四卷章指及篇叙既學者所罕見則備載之 本為善今屬元和生員李銳合諸本爐其同異。馬辨其是非 子考文所據僅足利本古本二種今則所據差廣考孟子者殆 以經注本正注疏本以注疏十行本正明之間本北監本汲古 余蕭客先後傳校迄休軍戴震授曲阜孔繼涵安邱韓岱雲鏡 廖学中世綵堂本皆經注善本也賴吳寬毛展何焯何煌朱奐 北朱蜀大字本朱劉氏丹桂堂巾箱本相州岳氏本町郡重刊 版於是經注為可正關可補而注疏本有十行者亦較它注疏

南江圖考

是青壓平一公二二四阮宮保摩經室集

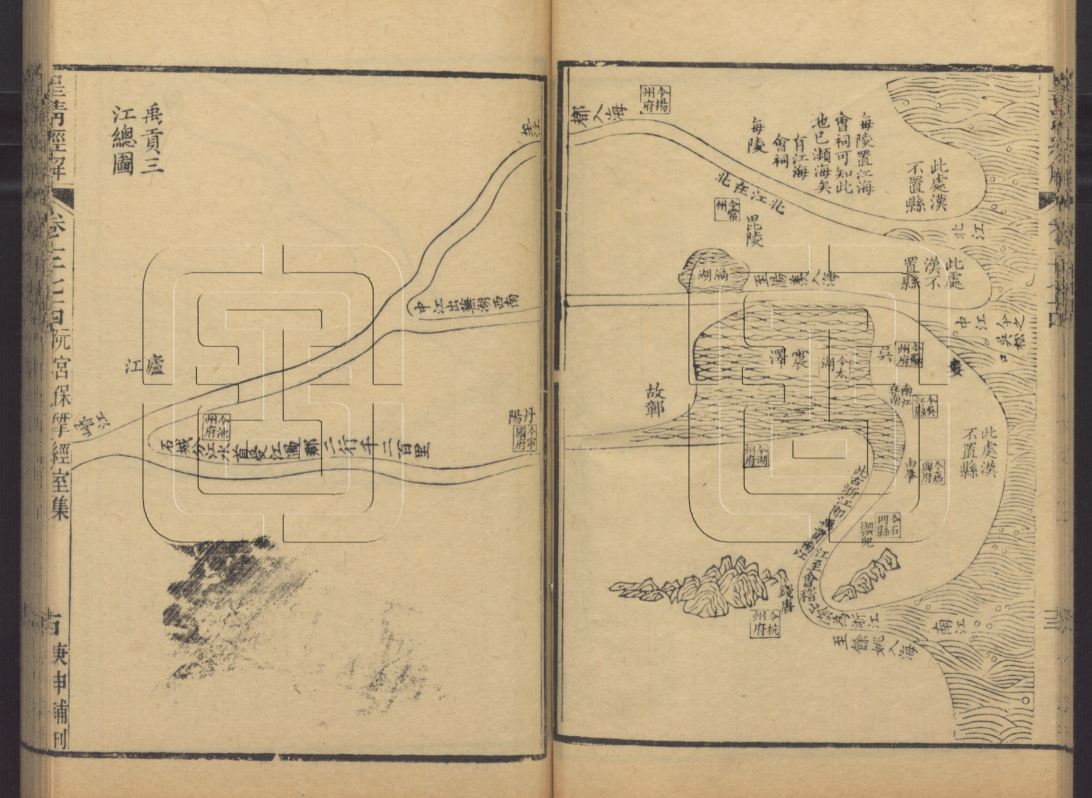
上庚申補刊

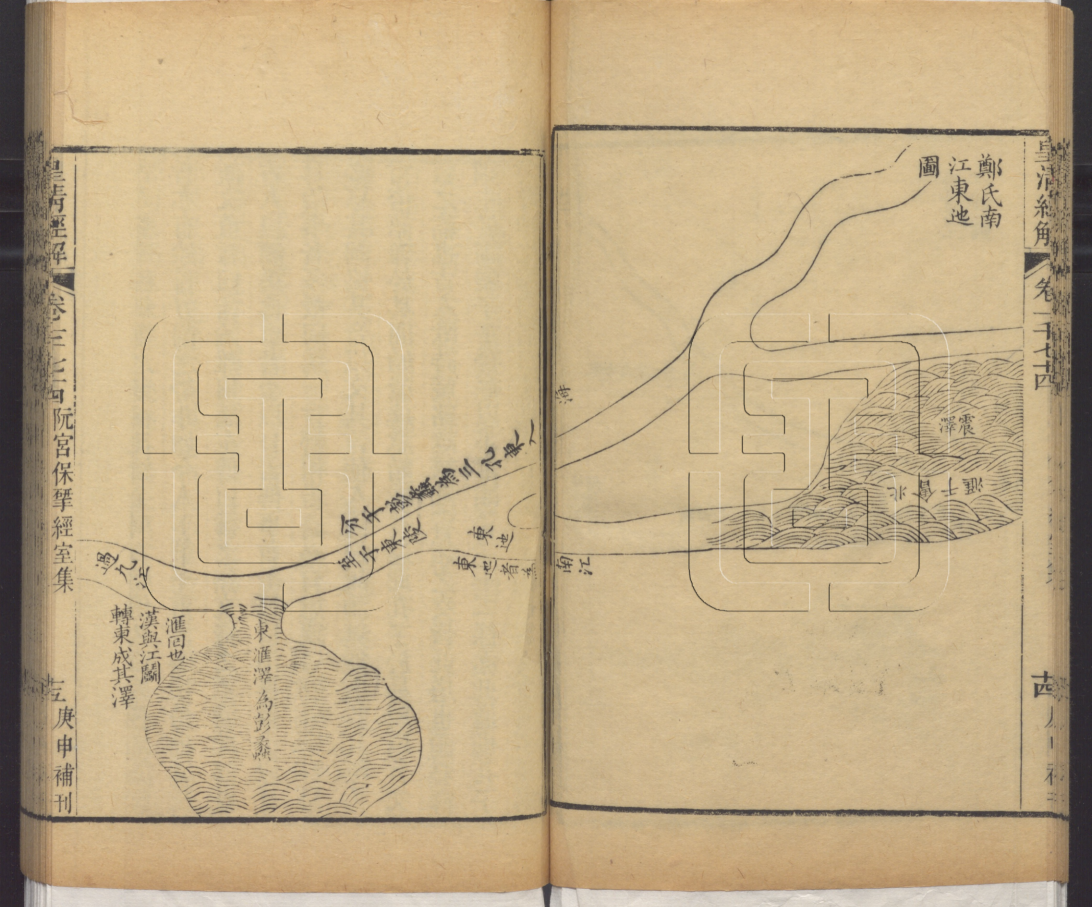
写作系角 名三十四 大川定自馬迹而後人亂之若今不知浙江爲岷江以漸江穀 水昌浙江者也元家在揚州府處北江之北督學浙省往來吳 古今水道變遷極多小水支流混淆不免然未有一省主名之 陽斷不能名之爲浙江也今之海塘所以桿潮元撫浙修塘月 杭州府城東北為浙水之故道其自杭州城隍山西南上達富 越間者屬矣參稽經史測量水土而得江浙本爲一水之迹浙 必至焉自尖山至海寧州以西隄雖險而地勢高惟老鹽倉西 水經之漸江水穀水與說文江浙相連之浙水迥不相同特自 海數百里內之地之專各也若以今富陽江論之乃漢書說女 築海塘以桿潮其流始絕今吳江石門仁和數百里內皆爲沃 時設三壩陸行十八里矣南江自北魏時石門仁和流塞唐初 江之正流不比北中也中江自楊行密築五堰其流始絶永樂 過寧國府會太湖過吳江石門出仁和縣臨平半山之西南塘 常州之北入海即今楊州南之大江也中汪者岷江由高淳過 也再頁三江有北江中汪南江北江者岷江由江军鎮江丹徒 梅引奉書為圖說一卷綜其大旨而致之日江者發原帳 浙江者乃岷山滇江之委即由吳江石門台和海寧至餘姚入 土惟一綫清流自北新關通漕達於吳江猶是浙江故道然則 五壩至常州府宜與縣入海者也南江者岷江由安徽池州府 折而東而北由餘姚北入海者也再貢不出南江之名者為

是南座军士三三河阮宮保壁經室集

南至杭州府城東北數十里中地勢低平潮汐往來活沙無定

皇清經解一卷一千七七四阮宮保揅經室集 马汀光角 名 三十二 沙性愈散不如老鹽倉東北鐵板沙之堅固然則此數十里中 時較之北新關塘樓一帶水面高至七八尺設無海塘則海潮 有朝爲桑田莫成滄海者且加築隄塘難施椿石濟之愈深則 非古浙江沙於故道之明證平非即禹貢南江平且潮水最高 諸書及今各府縣地勢無不合也以其說之非者證之諸書及 諸說非也以其說之是者證之禹貢周禮左傳國語越絕史記 偽鄭康成書注章昭國語注腳道元必經注庾仲初吳都賦 說文孔疏所引真鄭康成書注桑欽水經結說是也初學記 必北注嘉與所以西塘柴工尤爲要計也班孟堅漢書許叔 書禹貢注讀東遊爲斷句與漢書說文相發明則必爲虧道元 諸說所誤浙江禹迹及古吳越之界皆不可復求矣 今地勢無不謬也若非許氏說文浙漸二字相别爲解鄭氏尚 上庚申補刑





文言說

皇清經解卷一千七四阮宮保揅經室集 聲同氣偶也水涇火燥偶也雲龍風虎偶也本天本地偶也无 位无民偶也勿用在田偶也潛藏交明偶也道革位德偶也偕 訓主於訓蒙子子孫孫以下用韻。百三十二條亦此道也孔子 言俗語雜於其間始能達意始能行遠此孔子於易所以著文 說文直言日言論難日語左傳日言之無文行之不遠此何也 者亦有漆書刀削之勞非如今人下筆千言言事甚易也許氏 古人無筆硯紙墨之便往往鑄金刻石始傳人遠其著之簡蒙 於乾坤之言自名曰文此千古交上之祖也為文章者不務協 必寡其詞協其音以文其言使人易於記誦無能增改且無方 古人以簡策傳事者少以口舌傳事者多以目治事者少以 邪善世偶也進德修業偶也知至知終偶也上位下位偶也同 言之篇也古人歌詩箴銘諺語凡有韻之交皆此道也爾雅釋 耳治事者多故同為一言轉相告語必有您誤說文言从口是 行憂遠偶也長人合禮偶也和義幹事偶也庸言庸行偶也閉 以詞即交也要使遠近易誦古今易傳公卿學士皆能記誦以得為文不得要使遠近易誦古今易傳公卿學士皆能記誦以 冀達意外之言記來目詞意內言外也蓋詞亦言也非交也交 通天地萬物以警國家身心不但多用韻抑且多用偶即如樂 用韻孔子於此發明乾坤之蘊詮釋四德之名幾費修詞之意 非言之有文者也非孔子之所謂文也文言數百字幾於句句 恣肆動輒千言萬字不知此乃古人所謂直言之言論難之語 音以成韻修詞以達遠使人易誦易記而惟以單行之語說插

之道而自命日支且尊之日古也 用韻比偶之法錯綜其三面自名田文何後人之必欲反孔子 餘殃偶也直內方外偶也通理居體偶也足偶皆交也於物兩 文錯畫也象交支然則戶古之文真大於孔子之言易孔子以自謂之章說文目然則戶古之文真大於孔子之言易孔子以 德合明合序合吉凶偶也先天後天偶也存亡得喪偶也餘慶 極天則偶也隱見行成偶也學聚問辨偶也寬居仁行偶也合 而交錯之乃得名日支支即象其形也者工記日青血、

數說

記洪範周官尤其很著者也論語二十篇名之日語即所謂論 文之言行之始遠不弟此也且以數記言使百官萬民易誦易 古人簡策繁重以口耳相傳者多以目相傳者少是以有韻有

難日語語非文矣然語雖非文而以數記言者如一言三省三 蔽九思之類則亦皆口授耳受心記之古法也秦漢間伏生尚 書公羊春秋傳經說經尚復全以口授數傳之後始著竹帛復 經書家家可備也 友三樂三戒三畏三愆三族三變四教絶四四惡五美之言六 何况民間是以一師有竹帛而百弟子口傳之非如今人印本 何疑於簡策之少記誦之多哉古人簡策在國有之私家已少

名說

者多任目者少更可見矣名也者所以從目所不及者而以 夕者冥也冥不相見故以口自名然則古人命名之義任口耳 古人於天地萬物皆有以名之故說交日名自命也外口外夕 上庚申補刊

誦名著而數生焉數交而交見焉古人銘詞有韻有交而名之 耳傳之者也易六十四卦詩三百篇書百篇者非有名何以記 日路路者名也則此義也祭統日路者自名也禮記

孝經郊祀宗祀說

孝經聖治章之大義有一端一則孔子以孝祀屬周公其人專 無怨不獨武庚之叛也此時鎬京尚未以后稷配天以文王配 之後武王歸鎬夷齊旣死殷士未服者多戰要囚之未能和睦 讀者忽之不察并清廟維情小步亦不得其解矣葢周初版射 謂洛邑不屬成王也一則宗祀之宗見于石詣洛詣多士也乃 也末無也况成王又幼有家難哉于是周公監東國之五年與 上帝也各國諸侯亦未全往鎬京侯服于周故曰武王未受命

皇青巫祥人会一一一四阮宮保學經室集 成尚未及配天基命之後行宗祀之禮於是周公仲告成王成 供大誥治勤于見士即用一姓于郊以后稷配天且祭社矣召 命矣計自二月至夏皆功于新洛邑明索各工然明堂功雖將 語之用性于郊即考經之郊心配大也於是始定為周基受天 召公先來洛小宅士餘日及位即成惟位而已各功工未成也 成王在鎬郊礼宗礼而諸侯殷士不全來臣服助祭即不能定 二月望後周公來達觀所營之位即般民肯來攻位遂及此時 爲易姓受天命也但成王此時不敢來洛基命定命于是三月 和會爲臣助祭多遜始可定爲紹上帝受天定命也若使武王 即之后稷文王爲人心所服庶幾各諸侯及商子孫殷士皆來 召公相謀就洛營建新邑洪大誥泊礼天與上帝以后稷文王

三分分角 是成王但然祭文武而未起于郊與明堂也此孔子所以舉配 成格使人共見無疑仍即歸鎬命問公後一格守其地保其民 成王始來洛邑相宅記功宗之禮即命以功宗作元祀矣成王 各工各禮迄用有成上下無怨人心大定爲周頑福而無後患 問公宗礼當在季秋幸而四海諸侯殷士皆來助祭买十二月 命臣我多遜惟周公以孝视文王配天始能定命臣我宗多遜 于是時復冬祭女王武王但二時不祀上帝文人明堂太室裸王賓亦 天專屬之周公其人孔子若謂雖以武王滅商之大武末能受 王命周公行宗禮洛誥宗禮即孝極宗祀文王于明堂之禮也 于心未筆于書因福補疏孝經于此事引證繁複囿于舊說不 也此孝經至德要道上下無怨四海來祭之大義也此義久蓄

徹經義是以說此教之至于各經可推明此說者命福引證之 多方曰爾乃屢廸不靜我惟時其教告之我惟時其戰要囚之 尚書洛語曰四方廸亂未定于宗禮亦未克牧公功廸將其後 至于再至于三

洛誥曰亦識其有不享

讀師傳如此其實王讀是也此處第一未字指四方亂定第 未行配天之禮之事也家大人曰王氏引之讀四方迪亂未 定句于宗禮亦未克枚句公功廸將其後句孫氏星行尚書 公功爲句未敢破之也但宗禮帥宗心漢人未發此義故許 疏及之而經義述聞不存此條者自因說文引書亦未克粉 福案此諸侯尚未盡服殷士民亦屢叛民未和睦上下有怨

包青經路人生七十万阮宮保軍經室集

民明辟 洛誥今王即命日記功宗以功作元祀惟命日汝受命篤弼丕 以庶殷攻位于洛內越五日甲寅位成 申太保朝至于洛上宝厥既得小别經常越三日庚戌太保乃 洛誥曰王如弗敢及天基命定命予乃肩保大相東土其基作 詩思文日思文后稷克配彼天 召語曰惟太保先周公相宅越若來三月惟两午朏越三日戊 是病理好公子上与阮宮保琴經室集 召誥日其作大邑其自時配皇天 召誥日若異日乙卯周公朝至于洛則達觀于新邑皆越三日 1日用牲于郊牛二越翼日戊午乃 社于新邑牛一羊一 豕一 庭周公日示之以力役且獨至况導之以禮樂乎然後敢作 營洛以觀天下之心於是四方諸侯率其羣黨各及位於其 禮樂即其事也 一未字指克牧宗禮明是兩事故以亦字夾于其間公功廸 將其後即克叛宗禮也漢讀未可墨守也若以公功屬上則 編案此召公先來成位庶殷肯來改位供生尚書大傳周公 於宗禮外又有公功似非經意矣 禮定受天命也 及天基命者乘此配天禮成之時基受天命也定命者行宗 福案此成王因諸侯殷士民反側未定初不敢來洛之事也 福案此乃周公來祭天以后稷配天之事也牛二天與后稷

与沪彩角 光二二日 視功載乃汝其悉自教工王若曰惇宗將禮稱秩元祀 詩清廟日濟濟多止東文之德對越在天骸奔走在廟 維清日維清緝經文王之典肇禪迄用有成維周之前 我將曰我將我享惟羊惟牛維天其右之儀式型交王之典日 靖四方伊嘏文王旣右饗之 小步日子其懲而步後患又日未堪家多難 禮記明堂位全篇 詩大雅文王共七章五十六句 洛子惟四方罔攸賓亦惟爾多士攸服奔走臣我多遜 多士、日比事臣我宗多遜王日告爾殷多士今朕作大邑于茲 朱德百工播民和見士于周問公咸勤 康誥日周公初基作大邑于東國洛四方民大和會侯甸男邦 宗祀也讀者皆不察之功者明堂宗祀工之大者詩肅肅謝 內是也工力盛去目功謝功申功功宗功作元配是也 禮曰臣我宗多遜日于宗禮亦未克牧凡此宗字皆明堂之 福案此成王命周公行宗祀之禮之事也日功宗日惇宗將 功申伯之功皆言大功也用眾急事曰攻庶民攻之攻位洛

皇青極解一公三十二四九宮保等經室集 克教宗禮詞氣宛然可見也否則諸侯殷士叛服未定宗祀 殷士始肯服之始能成此大禮詩所誤肇禮这用有成者即 周公申明天之命文王之德反覆以夏殷之事誥治之諸侯 天命即孝經所謂四海之內各以其職來祭也大約此時惟 福案此皆周公在洛明堂行宗禮諸侯殷士皆來助祭以定

故孔子切指周公其人再釋詩文王七章則全是在鎬而追 言作洛祭文王于明堂配天之事其情更見矣清廟之多士 幾乎不能有成周家更多難無順矣釋詩書各句情事可見

即尚書之多士我將之將即惇宗將禮之將肇禮即肇稱殷

禮初基也清廟即明堂維清即清廟也多上曰臣我多遜又

曰臣我宗多遜明明後一宗字必非開字孔傳訓宗禮爲尊

禮殊空也

多方日今爾弈走臣我監五祀 洛誥日公功廸將其後監我士師工

福案周書奔走臣我凡三見此監字亦非閒字家大人云文

王世子稱周公居攝尚書無攝字而有監字監即監國之義

前多士之臣我監五祀也監五祀即周公居攝之五年也臣 後儒于此略不省之不知成主命周公監京國洛見丁治法

我監即臣我周公也鄭康成書注戊午部五十五年甲申爲

周公居攝五年作召語劉歆三統麻謂作召話在居攝七年

定為五年推算召請各日月悉合然亦未知監五礼即居攝 此不知尚書監五礼經文中本有明文鄭氏康成深明麻算

五年此誠漢以來未發之義也

洛誥日承保乃支祖受命民乃單文祖德

福案曲禮疏引孝經說云后稷爲天地之主文王爲五帝之

皇壽座群一公正三四院宮保等經室集 宗是舜時受終之來祖即周公宗祀之明堂也葢居攝五年 作洛語時尚沿交祖之名至制禮之後始立明堂之名也

禮記中庸日武王末受命周公成文武之德追王大王王季上 **祀先公以天子之禮武王周公其達孝矣乎夫孝者善繼人之** 

志善述人之事者也

召請日王來紹上帝自服手土中受天一永命

合不然何以孔子必申則周公其人學者習讀偽武成而不 福案據此可見龜京武王未行配天配上帝之一心與孝經相

計當年受命之難也尚書大誥序日周公相成王將黜殷微

子之命序日成王既黜殷命是殷命之黜在成王周公之時 殷命未黜周未能言受天示命也

禮記月合日季秋大享帝

福案此當是周公初祀明堂之月也

君真日故殷禮陟配天多歴年所

洛誥曰王肇稱殷禮加於新邑 福案此可見配天之禮本於殷禮洛邑新祀實殷禮也又家

之營域則洛郊攻營之位不當專訓爲始猶訪落之落即各 大人云詩頌之肇禮及此肇稱之肇皆當即與光同光者增

語之洛加州為落外洛起義義不事於始也周禮小宗伯日

光五帝于四郊詩生民日以歸肇和簽云肇郊之神位于郊

稷北礼為據也書<u>肇稱殷禮亦言在洛郊為北位舉行殷禮</u> 和天詩又日后稷肇刑箋亦云郊礼箋盡以禮記表記作后

是告死好人以下二月阮官保學經室集 詩魯領白牡削皆守殷禮之遺也洛誥末日交王騂牛一 此時周公未行周禮故但日牛二恭二十皆自禮記明堂位 巨庚申補刊

