

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Bac.

## Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

• Не исиользуйте файлы в коммерческих целях.

Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.

• Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

• Не удаляйте атрибуты Google.

В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.

• Делайте это законно.

Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

## О программе Поиск кпиг Google

Миссия Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/



This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

## Usage guidelines

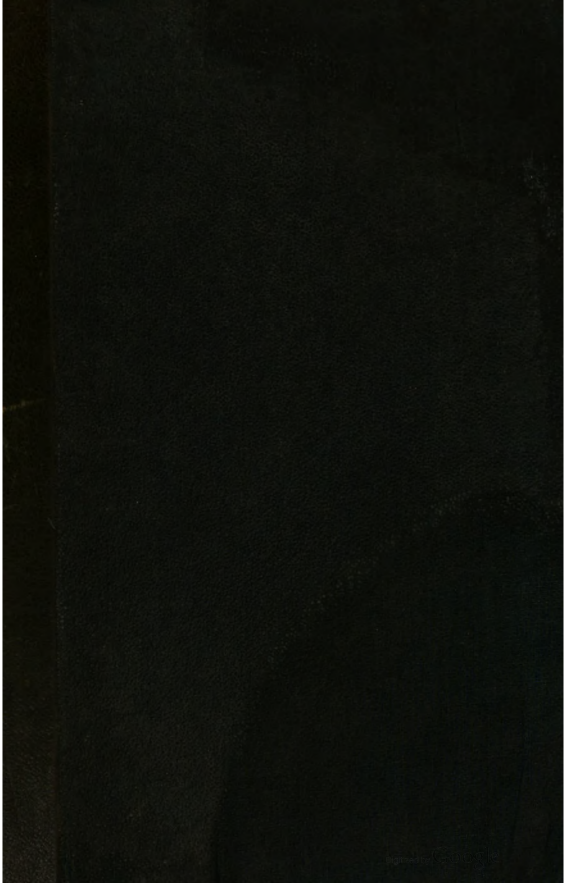
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

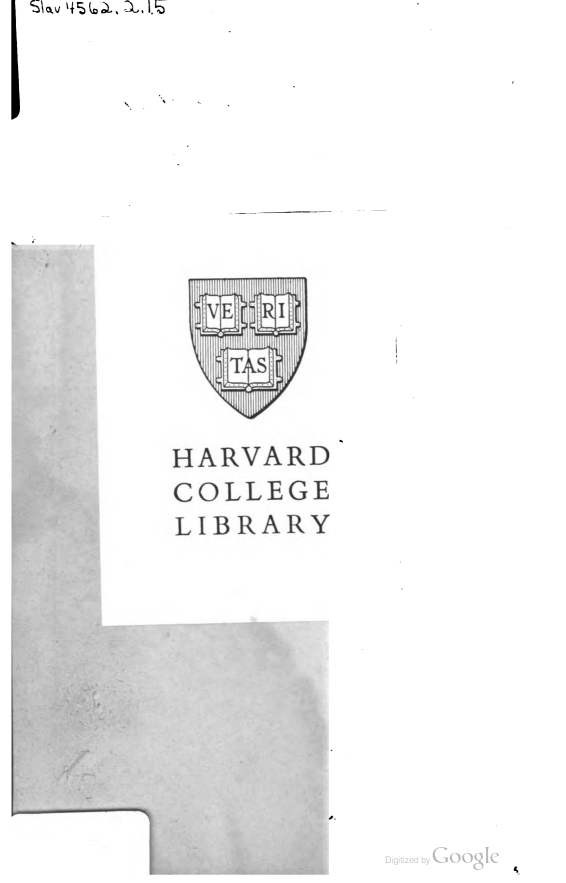
We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

## **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

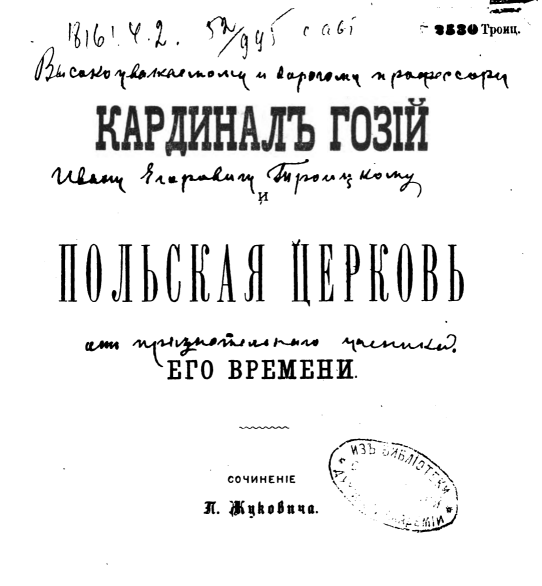




9715/2 Ation,  $\dot{gv}\mathcal{N}$  . 4230 2530 ۰. -. . . 



,



16 cmi. 1883.

÷.,

С.-ПЕТЕРБУРІЪ. Типографія О. Елионскаго и К°. Невси. пр., д. № 134. 1882.



to the second the second and the product of

Slav 5465.2.15

pression on speaking of providing the providence of the

and the second state of the sta

Печатать довволяется, по опредвлению Совъть С.-Петербургской Духовной Академия, 28 Септября 1881 г.

Ректоръ Акаденін, Протоіврей Іоаннь Янышев.



- Arrive States

## ОГЛАВЛЕНІЕ.

| Вянсто предисловія.    | Краткій     | очеркъ литературы | преднета в | OTPAH. |
|------------------------|-------------|-------------------|------------|--------|
| общія замвчанія о зада | тали в Стан | в сочиненія       |            | 1—17   |

## ОТДЪЛЪ І.

#### Польская церковь при Сигизмунда I (1506-1548).

Переая здаеа. Составъ польской церкви. Способъ навначенія на іерархическія маста въ Польшь. Государственное и общественное значеніе католической іерархіи въ Польшь. Независними духовный судъ. Экономическое положеніе духовенства въ Польшь. Свътскій характеръ и нравственная распущенность польскаго духовенства.

Вторая злава. Сословная вражда между духовенствоить и дворянствоить, прогрессивно возроставшая витеть съ увеличеніенъ могущества польской шляхты. Проходящее чрезъ всю предыдущую неторію недовольство польскаго общества тогдащнимъ положеніемъ католической церкви, всего сильнте выразнвшееся въ распространеніи въ Польшъ гуситства. Зарожденіе и постепенное усиленіе въ польскомъ общества національнаго направленія, какъ естественной реакціи католическому универсализму. Эпоха рееориаторскихъ соборовъ и возрожденія наукъ, какъ преддверіе къ впохъ рееормаціи.

Третъл залед. Появленіе и распространеніе ресориаціонныхъ идей въ польской Пруссія. Начало ресориація въ Польшъ. Отношеніе въ ней польскаго правительства и духовенства. Безуспішность міръ, принятыхъ такъ и другимъ для противодъйствія ресориація и причины ся. Успіхи ресориація въ Польші и Дитві въ концу царствованія Сигнамунда І.

Четвертая злава. Соерь распространенія реоормаціонныхъ ндей въ Польш'я; непричастность въ реоормаціи престьянства. Характеръ проникшихъ въ Польшу и постепенно въ ней распространившихся реоормаціонныхъ ндей. Появленіе въ Польш'я крайнихъ антятринатарскихъ ученій и ихъ въроятная связь съ ересью жидовствующихъ. Всеобщія ожиданія въ Польш'я вселенскаго собора. Модржевскій, какъ выразитель желаній и чанній польскаго общества; зарожденіе идеи національнаго собора для 19-40

**4**1—63

преобразованія польской церкви. Сенсація, произведенная незадолго до смерти Сигизмунда I въ польскомъ обществъ ксендвомъ Оржеховскимъ.

### ОТДЪЛЪ II.

#### Иольская церковь въ первую половину царствованія Онгизнунда Августа (1548—1563).

Переал глова. Возведеніе Гозія въ санъ кульмскаго епископа и д'ятельность его въ кульмской епархів. Перем'ященіе Гозія на вармійскую казедру и д'ятельность его въ вармійской епархін. Борьба Гозія съ ресориаціей въ Эльбянгъ в другихъ изстахъ его епархів....

Вторая ілава. Вступленіе на престолъ Сигввиунда Августа в первые шаги его на аренѣ борьбы католичества съ ресормаціей въ Польшѣ. Успѣхи ресормаціи въ первые годы его царствовавія; прибытіе въ Великую Польшу богемскихъ братьсвъ. Петроковскій сеймъ 1550 г.; процессъ Оржеховскаго; требованіе шляхтою ограниченія духовной юрисдикців и созваніе «всеобщаго синода». Дальнѣйшіе успѣхи ресормаціи; попытки католической іерархів противодѣйствовать этипъ успѣхамъ и ихъ безплодность. Петроковскій провинціальный синодъ 1551 г. Роль на немъ Говія. Принятыя синодовъ мѣры для борьбы съ ресормаціей и ихъ ресультаты.

1

Третья мава. Петроковскій сейнь 1552 г. Борьба шляхты съ духовенствоиъ изъ за духовной юрисдикція de hacresi и первый interim, какъ результатъ ся. Старанія Гозія помѣшать успѣкамъ ресорнація въ Данцигв. Посл'ядствія Петроковскаго interim'a. Краковскій сеймъ 1553 г. Споръ изъ-за духовной юрисдивція. Сейнъ расходится безъ послёдствій. Быстрое распространеніе въ Великой Польш' богенскаго, а въ Малой ревориатскаго исповъданій и соединеніе обонхъ исповиданій на козминскомъ синоди. Петроковские синоды 1554 и 1555 гг. Успахи ревориация въ Литвъ. Общая характеристика польскаго ресормаціонного движенія.) Примярительное, или умъренно-ресормаціонное направленіе въ польскомъ обществъ. Модржевскій и его проектъ церковной ре оорны. Нисколько сактовь изъ исторія отношеній представителей прямирительного направленія въ восточному православію. Отношение поляковъ къ тридентскому собору. Требования созванія національного собора для преобразованія польской церкви. Петроковскій сейнъ 1555 г. Продолжительная борьба шляхты съ духовенствоиъ по вопросамъ о національномъ соборъ и духовной юрисдивцій de haeresi. Новый interim, его вначеніе и результаты.

СТРАН.

86-107

107 - 118

118-143

Четвертая зааса. Прівздъ въ Польшу вунція Липпомано. Первоначальный планъ дъйствій нунція и его сіаско. Свидавіе Липпомано съ Гозіемъ. Заботы польскаго правительства о сохраненія interim'a. Сношенія польскаго правительства съ римской вуріей по вопросу о національномъ соборъ. Новый планъ дъйствій нунція. Ловицкій сиводъ 1556 г. Дъятельность на номъ Гозія. Безусившность принятыхъ зовициянъ синодомъ мъръ для борьбы съ ресормаціей. Усиленіе ресормаціоннаго двяженія. Варшавскій сеймъ 1556 – 7 гг. Споръ посольской нябы съ сенатомъ няъ-ва духовной юрисдикція de haeresi и участіе въ немъ Гозія. Варшавскаїо здиктъ 1557 г. Отъъздъ Липпомано. Послідствія варшавскаго здиктъ. Петроковскій синодъ 1557 г. Упадокъ катодичества. Первое путешествіе Гозія въ Римъ.

Иятая злава. Прибытіе въ Польшу нунція Камилла, цёля в задачи его нуяціатуры. Заботы Гозія въ Римѣ объ улаженія возникщихъ кежду польскимъ дворомъ и римскою куріею недоразуивній. Петроковскій сейнь 1558-9 гг. Попытки посольской избы провести законъ объ устранение епископовъ отъ участия въ избранія кородя. Споры о духовной юрисдикція de haeresi. Вопросъ о національномъ соборъ. Сеймъ расходится безъ послёдствій. Постоянныя нарушенія протестантами варшавскаго эдикта. Новый вунцій Бонжіованни. Варшавскій синодъ 1561 г. Упадокъ католичества и усиление протестантства. Петроковский сеймъ 1562 — 3 гг. Борьба шляхты съ духовенствонъ по вопросанъ о духовной юрисдикців и объ экономичоскихъ привиллегіяхъ духовенства. Цетроковская конституція 1563 г. о духовной юрисдикцін. Побъда шляхты и протестантства. Объединеніе дъла польской шляхты съ двлокъ польскаго протестантства. Заботы протестантовъ объ упрочения внутренией организации своего общества и сдіянів встахъ испов'яданій въ одно. Быстрые успахи антитренитарства и внесовный антитренитаріями разладъ въ протестантскій дагерь.....

## отдълъ Ш.

#### Польская церковь во вторую половину царствованія Сигнамунда Августа (1563—1572).

Переая залеа. Диятельность Говія въ Рими. Нунціатура Говія въ Вини. Возведевіе Говія въ санъ кардинала. Говій—легать папы на тридентскомъ собори. Отношеніе къ тридентскому собору польскаго правительства, духовенства и общества. Возвращеніе Говія въ отечество.

Вторая маса. Прівядь въ Польшу нунція Коммендони и первыя впечатлівнія, вынесенныя имъ отъ сопрякосновенія съ польскою живнью. Старанія Коммендони собрать воедино разрозненвыя силы католичества и привлечь на свою сторону короля. ВарCTPAH.

176-222

222-250

251-287

287 --- 299

۳

шавскій сейиъ 1563 — 4 гг. Неблагопріятный для духовенства нсходъ споровъ его съ шляхтою язъ-за экономическихъ привиллегій. Двятельность Коммендони во время сейма и ся результаты. Прибытіе въ Польшу кардинала Гозія. Домжинское свиданіе Гозія съ кородемъ и его посл'ядствія. Путешествіе Коммендонн въ Гейльсбертъ для свиданія съ Гозіенъ и преднеты гейльсбергскаго совъщанія. Противодъйствіе Гозія и Коммендони замысламъ примаса Уханскаго созвать національный соборъ. Принятіе Сигизнундомъ Августомъ въ сенать во время парчовскаго сейна (1564) опредъленій тридентскаго собора. Парчовскій эднить 1564 г., какъ результатъ стараній Гозія и Конмендони. Посл'ядствія прим'яненія этого эдикта. Старанія Уханскаго о созванін провинціальнаго синода съ цвлью превращенія его въ національный соборъ. Отношение Говія и Коммендони въ замысланъ принаса. Петроковскій сейнъ 1565 г. Требованіе посольскою избою созванія «свободнаго христіанскаго собестдованія». Дало о развод'в короля. Споры на сейм'в о духовной юрисдикціи и эконоивческихъ привидегіяхъ духовенства и въ частности о десятенахъ. Прибытіе на соймъ кардинала Гозія. Новыя усялія Уханскаго и его единомышденниковъ созвать національный соборъ; противодъйствіе имъ Гозія в Коммендови. Новые споры на сеймъ о духовной юрисдикців. Петроковская конституція 1565 г. в ея значеніе. Общее сужденіе о діятельности Говія и Коммендони на петроковскомъ сеймъ. Возвращение Гозія въ Вармію. Потадка туда же Конмендони. Новая попытка Уханскаго созвать національный соборъ подъ видомъ провинціальнаго синода. Гозій и Коммендони еще разъ разстранваютъ планы примаса. Отъйздъ 

Четвертая залея. Первые признаки начинающейся въ Польшѣ католической реакців. Старанія Гозія и Коммендони о водвореніи іезуятовъ въ Польшѣ и Лятвѣ. Открытіе іезуятской коллегіи въ Пултускѣ. Заботы Гозія объ основаніи іезуятской коллегіи въ Вильвѣ. Первые шаги іезуятовъ въ Польшѣ. Люблинскій сеймъ 1566 г. Своры католиковъ и протестантовъ изъ-за изгнанія антитринитаріевъ изъ Польши. Декретъ объ изгнанія антитринитаріевъ и его послѣдствія. Вопросъ о созванія провинціальнаго синода и отношеніе въ нему Гозія. Петроковскій сеймъ 1567 г. Назначеніе Гозія легатовъ а latere на провинціальномъ синодѣ. Новме признаки усиливающейся католической реакціи. Возведсвіе на куявскую спископію Станислава Кариковскаго. Дюблинскій сеймъ 1569 г. Послѣдняя бесѣда Гозія съ Сигизмундомъ Августомъ. Второе путеществіе Гозія въ Рамъ 299-361

CTPAH.

361-380

CTPAH.

٠,

Измая 14666. Усийхи катодической реакція. Основаніе іезунтской коллегіи въ Вильна и первыя дайствія іезунтовъ въ Литвъ. Отярытіе іезунтскихъ коллегій въ Познани и Ярослава. Попытки протестантовъ въ соединенію. Сандомирское соглашеніе 1570 г. и отношеніе въ нему Гозія. Варшавское объявленіе 1570 г. Споры на немъ о свобода совасти. Варшавское объявленіе 1570 г. и отношеніе въ нему Гозія. Нерашательность Сигизмунда Августа въ отношеніе въ нему Гозія. Нерашательность Сигизмунда Августа въ отношеніе въ нему Гозія. Нерашательность Сигизмунда Августа въ отношеніи въ натоликамъ и протестантамъ въ посладніе годы его жизни. Вопросъ о развода короля и въ связи съ нимъ о созванія національнаго собора. Опасенія Гозія въ виду предстоявшаго тогда сеймъ. Коммендени-папскій дегатъ въ Польша. Варшавскій сеймъ 1572 г. Даятельность на немъ дегата. Смерть Сигизмунда Августа

401-423

# ОТДЪЛЪ ІУ.

#### Польская церковь во время безкоролевья по омерти Сигизмунда Августа и въ первые годы царствованія Стефана Ваторія (1572—1579).

Исреая злава. Впечатязнів, произведеннов вистью о смерти короля на кардинала Гозія, и миры, принятыя имъ для поддержанія катольчества въ наступнышее безкоролевье. Общая характерестика положенія діль въ Польшів. Борьба Великой и Малой Польшъ изъ-за права примаса созывать конвокаціонный сътадъ. Касскій съвздъ и побъда примаса. Послёдняя попытиа Уханскаго созвать національный соборъ. Австрійская, московская, оранцувская, пястовская и другія кандидатуры на польскій престоль; шансы ихъ на успахъ въ связи съ въронсповъдными интересами избирателей. Варшавскій конвокаціонный съёздь 1573 г. Вопросъ о свобода совасти въ впоху безкородевья. Варшавская редигюзвая конседерадія 1573 г. Борьба назъ-за нея катодиховъ и протестантовъ; протестъ противъ нея Уханскаго. Дальнъйшая судьба конеедерація: отношеніе въ ней римской вурія в карденала Гозія. Варшавскій набирательный съзвядь 1573 г. Успахи оранцузской кандидатуры. Борьба католиковъ и протестантовъ изъ-за варшавской конессераціи. Неудачная попытка къ соглашевію. Торжество оранцузской кандидатуры. Удаленіе протестантовъ въ Грохово. Примиреніе враждебныхъ партій на условін принятія католиками ультиматума гроховцевъ (варшавской конеедераціи). Избраніе Генриха Анжуйскаго въ короли. . . . . . . . .

Вторая насса. Радость Говія по поводу взбранія Генриха. Старанія Говія и римской курін помъшать произнесснію Генрихомъ въ Парижъ присяти въ соблюденіи варшавской конседераціи и ихъ результаты. Новыя усилія Гозія помъшать повторенію этой присяти въ Краковъ. Коронація Генриха. Спорм на коронаціонномъ сеймъ о подтвержденія Генрихомъ условій его избранія и въ числъ ихъ варшавской конседераціи. Сеймъ расходится безъ послёдствій. Ожнименіе въ католическомъ лагеръ. Бътство Генриха изъ Польши. Попытка Гозія удоржать Генриха

на польскоиъ престоля. Варшавскій съйздъ 1574 г.; приглашеніе съйзда Генряху возвратиться въ Польшу къ изв'ястному сроку съ угровою приступить въ противномъ случат из избранію новаго короля. Споры на варшавскомъ съёзда о судахъ посладней инстанція и вкъ исходъ. Стенжицкій съяздъ. Успахи австрійской кандидотуры в враждебное ей настроеніе шляхты. Споры на сътадъ наъ-ва наданія манносста о дишенія Генриха престода; яхъ настоящій симслъ. Шляхта срываеть сойнь. Отношеніе польскихъ католиковъ въ Генриху. Гозій дольше другихъ держить сторону Генрика, но и опъ наконецъ мирится съ мыслыю объ взбранія новаго короля. Варшавскій избирательный съёздъ 1575 г. Споръ сената съ посольскою набою наъ-за личности нивющаго быть избраннымъ короля. Сецессія шляхты. Неудачныя попытки къ примиренію. Избраніе двухъ королей. Побида Баторія надъ Максимиліаномъ. Щекотливое положеніе Говія въ споръ Максимиліана и Баторія изъ-за обладанія польскою короной. Общая характеристика борьбы католичества и протестантства въ эпоху обонхъ безкородевій. Родь Гозія вл. этой борьбѣ. Усиленіе католической реакцін. Успіхи іскуптовъ. Первыя проявленія 

Третья ма са. Отношение Стоевна Батория къ протествитанъ и католикамъ. Оживление вольскаго католичества. Отношение кардинада. Гозія къ новому кородю. Хлопоты Каряковскаго о созванія провинціальнаго синода. Торискій сеймъ 1576 г. Споръ шляхты съ духовенствомъ о верховномъ трибуналь. Новыя хлопоты Кариковскаго о созвание провиндіального синода. Петроковскій синодъ 1577 г., какъ начало торжества возродившагося польскаго католичества. Црвнятіє польскимъ духовенствомъ тридентскихъ опредълений. Провлятие варшавской конфедерации. Попытка реставрація духовной юрисдихція. Заботы синода о поднятія уиственнаго и правственнаго уровня польскаго духовенства. Отношение кардинала Говія къ опреділениямъ петроковскаго синода. Варшавскій сейиъ 1578 г. Учрежденіе верховнаго трибунала и следствія этого учрежденія для католической іерархіи. Покровительство Баторія ісвунтамъ. Дарованіе виленской ісвунтской коллегін правъ академін. Успіжн ісвунтовъ въ польскомъ обществъ. Общая характеристика средствъ и путей, которыми језунты шли къ реставрадія католичества въ Польшъ. Говій руками ісзуптовъ пожинаетъ плоды своихъ долголатнихъ трудовъ . . . .

Четвертая зласа. Заботы Говія о варыйской спархія. Джятельность въ Вармія Мартина Кромера. Бъдствія, обрушившіяся на вармійскую спархію во время безкоролевья. Изгнаніе ісзунтовъ изъ Эльбинга. Жизнь и джательность Говія въ Римъ. Говій... Роспіtentiarius Мајог. Болтань и смерть кардинада Говія...

Заключение. Общій взглядъ на состояніе польской церкви во время жизни кардинала Говія и на его значевіе въ ся исторіи и судьбѣ. Характеристика кардинала Говія, какъ человѣка и какъ историческаго дѣятеля.

----

452---488

488-512

512-518

# Вмъсто предисловія.

Въ Польшъ, этой давней причастницъ западной цивилизаціи, шестнадцатое столітіе, какъ и во всей западной Европів, было вёкомъ реформаціи. На протяженіи всего этого столётія разыгрывалась на сценъ польской исторической жизни та же великая драма борьбы реформаціи съ католичествомъ, или католичества съ реформаціей, которая одновременно шла на сценахъ всёхъ сосёднихъ западно-европейскихъ странъ, отдаленные отголоски которой слышались даже за восточными предылами польскаго королевства и соединеннаго тогда съ нимъ великаго княжества литовскаго. Хотя въ своей завязкъ, въ основномъ сюжетѣ эта польская драма была лишь сколкомъ одной великой общеевропейской драмы, но какъ дававшаяся на польской сцень, при польской обстановкь, польскими по преимуществу людьми, она заключаеть въ отдёльныхъ своихъ актахъ много своеобразнаго, оригинальнаго, чисто-польскаго и съ этой стороны представляеть большой интересь для изслёдованія польской старины. Одна изъ первыхъ ролей въ этой драмъ выпала на долю вармійскаго епископа кардинала Станислава Гозія, который выступиль въ роли одного изъ главныхъ дъйствующихъ лицъ ея въ половинѣ XVI вѣка, въ самый разгаръ реформаціи, который во все почти царствованіе Сигизмунда Августа, въ этотъ золотой вѣкъ польскаго протестантства, не сходилъ со сцены, не покидалъ своей трудной роли, на долю котораго, хотя онъ и не дожилъ до финала драмы и даже совсёмъ удалился подъ конецъ съ польской сцены, выиало на закатѣ дней его рѣдкое счастье-видѣть приближеніе желательной для него развязки, предвкушать сладость подго-

1

Digitized by Google

товленной его трудами побѣды, присутствовать, если позволительно такъ выразиться, при началъ желаннаго конца. Дъятельность кардинала Гозія, въ этой его роли, заслуживаетъ особеннаго вниманія потому еще, что онъ былъ вождемъ той изъ боровшихся сторонъ, которая одержала верхъ, былъ носителемъ той силы, которая, выйдя побъдительницей изъ борьбы, стала главною заправительницею судебъ польской церкви на всъ послъдующіе въка, наложила свою печать на всъ проявленія послъдующей польской церковно-исторической жизни и даетъ себя чувствовать, пожалуй, и теперь, когда исполнилось уже триста лѣтъ со дня смерти этого патріарха польскаго католичества.

Первыя по времени свъдънія о жизни и дъятельности кардинала Гозія находятся въ двухъ біографіяхъ его, написанныхъ вскорѣ послѣ его смерти двумя, весьма близкими къ нему и долгое время жившими вмёстё съ нимъ, лицами. Секретарь Гозія Станиславъ Решка, не столько по просьбѣ почитателей кардинала, сколько по собственному внутреннему побужденію, тотчасъ же по смерти своего патрона и благодътеля († 1579) принялся за составление его біографій. Въ началѣ 80 годовъ трудъ Решки былъ уже известенъ въ тесномъ кругу римскихъ и польскихъ друзей и почитателей кардинала, и въ 1587 году въ Римѣ вышелъ изъ печати подъ заглавіемъ: D. Stanislai Hosii S. R. E. Cardinalis Majoris Poenitentiarii et Episcopi Varmiensis Vita. Auctore Stanistao Rescio, Protonotario et Referendario Apostolico. Свою небольшую по объему "Жизнь Гозія", Решка раздѣлилъ на три книги, или части, изъ которыхъ первая обнимаетъ время отъ рожденія Гозія до возведенія его въ санъ кардинала (до 1561 г.), вторая до втораго путешествія его въ Римъ (до 1569 г.), а третья до смерти его (до 1579 г.). Событія изъ жизни Гозія Репіка въ общемъ излагаеть въ хронологическомъ порядкъ, хотя и не всегда строго его придерживается: иногда, напр., для иллюстраціи какойлибо черты характера Гозія къ позднѣйшимъ фактамъ онъ привязываеть событія болье ранняго времени. Сочиненіе Решки сочувственно встрѣчено было тогдашнею католическою публикою, такъ что вскорѣ послѣ выхода его появился въ свѣть его нѣмецкій переводъ, изданный Фиклеромъ въ 1591 г. въ Ингольштадть. Что интересъ къ біографіи Гозія, составленной

Решкою, долго еще и посл'я того не ослаб'яваль, можно судить потому уже, что спустя сто лётъ съ небольшимъ оно вышло новымъ изданіемъ (1690, Olivae, Vita Hosii), которымъ и мы пользовались. Наконецъ, въ 1879 г. краковская академія наукъ, предпринявшая изданіе писемъ кардинала Говія, перепечатала вновь Vita Hosii Решки въ началъ перваго тома этихъ писемъ. ---Одновременно съ Решкою описалъ, или -- върнъе--- воспълъ жизнь Гозія другой близкій къ нему человѣкъ-Оома Третеръ, котораго Гозій взяль къ себѣ въ домъ, какъ одного изъ лучшихъ ученивовъ брунсбергской іезуитской коллегіи и который прожиль въ его дом' до самой его кончины. Сочинение Третера написано въ поэтической формѣ и состоитъ изъ 100 похвальныхъ одъ въ честь кардинала Гозія. Хотя оно написано было вскорѣ по смерти Гозія и въ рукописи было извѣстно римскимъ друзьямъ кардинала, встрѣтившимъ его съ большимъ сочувствіемъ, издано оно однако было лишь въ 1686 году въ Краковѣ внукомъ автора Матееемъ Третеромъ подъ загла-Biemz: Theatrum virtutum D. Stanislai Hosii, S. R. E. Cardinalis, Majoris Poenitentiarii et Episcopi Varmiensis, centum odis diversorum generum, per Thomam Treterum, Can. Custodem Varmiensem illustarum, nunc primum cura et impensis Mathiae a Lubomierz Treteri S. R. M. Secretarii, grati nepotis, luci publicae exhibitum. Въ 1879 году въ день трехсотлѣтняго юбилея со дня смерти кардинала Гозія Theatrum virtutum Hosii вновь издано въ Брунсбергѣ. Theatrum virtutum Hosii по содержанію очень близко подходить къ Vita Hosii и излагаеть большею частью тѣ же событія и въ томъ же порядкѣ, что и Vita.

- 3 -

Не говоря уже о Theatrum virtutum Hosii, представляющемъ собою не что иное, какъ одну похвальную оду, самая Vita Hosii отъ начала до конца носитъ характеръ панегирика. Но это не тотъ напыщенный, высокопарный панегирикъ, какой пишутъ по заказу, не та блестящая, цвѣтистая рѣчь, какую произносятъ надъ гробомъ высокопоставленнаго человѣка. Это—искренній посмертный разсказъ человѣка, который потерялъ дорогаго друга, обожаемаго учителя-руководителя, который въ самомъ разсказѣ о жизни его, въ самыхъ восхваленіяхъ его ищетъ для себя утѣшенія, отводилъ, что называется душу, утолялъ свою печаль. Независимо отъ фактическихъ данныхъ, сообщаемыхъ Решкою, сочиненіе его потому

•

уже одному представляеть большой интересъ для изучающаго жизнь кардинала Гозія, что прямо вводить его въ тоть мірь илей и интересовь, въ которомъ жилъ Гозій и его неотступный, върный секретарь, даетъ возможность на самомъ авторъ видъть вліяніе, печать духа Гозія. Но и фактическія данныя, сообщаемыя Решкою, представляють собою цённый, хотя и не особенно богатый, матеріаль для біографіи Гозія. Послёднія двадцать лёть жизни кардинала Гозія (оть перваго его путешествія въ Римъ до смерти) Решка почти неотлучно находился при немъ. Какъ домашній секретарь кардинала, Решка хорошо зналъ всѣ дѣла его, велъ эти дѣла, исполнялъ разныя его порученія, былъ словомъ правою рукою кардинала. Даже болѣе того: какъ человѣкъ, сознательно служившій той же идев, которой посвятилъ себя кардиналъ Гозій, Решка жилъ, такъ сказать, жизнью Гозія, радовался его радостями, печалился его печалями. Решка пользовался такимъ довъріемъ Гозія, что послёдній въ завёщаніи своемъ назначилъ его своимъ душеприкащикомъ и всё оставшіяся послё себя бумаги предоставилъ въ его распоряжение 1). Но какъ ни много матеріала было подъ руками у Решки, какъ ни много искренности въ его увлечении идеалами и самою личностью Гозія, Vita Hosii прежде всего-панегирикъ, и восхваляемый Решкою Гозій хоть и действительный Гозій, но сильно идеализированный искреннимъ, беззавѣтнымъ повлонникомъ возродившагося католичества. Ни одного темнаго пятна не видить читатель "Жизни Гозія" на тёхъ свётлыхъ, блестящихъ ризахъ, въ которыя облекъ Решка своего кардинала. Если иногла и попадаются туть такіе факты, которые омрачають свѣтлый образъ Гозія, то это лишь потому, что въ глазахъ біографа Гозія они не только не бросали на него тѣни, но еще прибавляли славы и блеска къ его свѣтлому образу. Напротивъ, реформація, съ которою боролся въ Польшё и внё Польши кардиналъ Гозій, это для Решки-вакое-то навождение злаго духа, и въ той истории борьбы Гозія съ реформаціей въ Польшѣ, которую написаль Решка, всего менње мъста историческому безпристрастію. Но не въ этомъ главный недостатокъ разсматриваемой нами біо-

- 4 -

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Въ 1584 г. въ Кельнъ Решка издалъ часть писемъ Гозія во второмъ томъ Opera Hosii.

графіи: отъ панегириста Гозія этого нельзя и требовать. Vita Hosii страдаеть недостаткомъ фактическихъ, хотя бы то и съ католической точви зрёнія освёщенныхъ, данныхъ относительно борьбы католичества съ протестантствомъ въ Польшѣ и польской религіозной жизни вообще. Въ Vita Hosii польская религіозная жизнь XVI вѣка обрисовывается не только съ предвзятой точки зрѣнія, но и вообще неполно, неясно, въ обрывкахъ, съ большими пробълами, и Гозій въ ней далеко не является для читателя живымъ человъкомъ, живущимъ и дъйствующимъ среди окружающей его действительности: отъ той, напр., шумной, страстной борьбы католичества съ протестантствомъ, которая велась на сеймахъ временъ Сигизмунда Августа, въ Vita Hosii отразилось лишь очень отдаленное эхо. Конечно, это въ значительной степени объясняется твиъ, что Решка описываль событія слишкомъ близкаго въ нему времени, - времени, для котораго еще не настала исторія. Но какъ бы то ни было, обстановка, въ которой действуетъ у Решки Гозій, не соотв'єтствуеть д'єйствительности, не представляеть намъ современной Гозію польской религіозной жизни.

Лишь въ началѣ второй половины настоящаго столѣтія появилось новое общирное изслёдование о жизни кардинала Гозія. Изслёдованіе это написано въ предёлахъ той епархіи, въ которой Гозій быль епископомъ, и вышло изъ-подъ пера фрауенбургскаго казедральнаго каноника и профессора церковной исторіи въ брунсбергскомъ гозіанскомъ лицев, д-ра Ант. Эйхгорна. Сочинение Эйхгорна, носящее заглавие: Der ermländische Bischof und Cardinal Stanislaus Hosius. Vorzüglich nach seinem kirchlichen und literarischen Wirken geschildert, вышло въ свъть въ Майнцъ въ двухъ томахъ (1854 и 1855 гг.). По прим'вру Решки, Эйхгорнъ раздёлилъ свое сочинение на три книги, или части, изъ которыхъ первая обнимаетъ время отъ рожденія Гозія до возведенія его въ санъ кардинала (1504-1561), вторая-отъ этого возведенія до втораго путешествія его въ Римъ (1561-1569), третья-отъ этого путешествія до смерти его (1569-1579). Авторъ разсматриваеть дѣятельность кардинала Гозія по слёдующимъ главнымъ рубрикамъ: 1) частную его жизнь; 2) дбательность его, какъ епархіальнаго епископа; 3) диятельность его, какъ общепольскаго католическаго -дъятеля; 4) дъятельность его, какъ общекатолическаго церковно-историческаго дёятеля; 5) дёятельность его литературную. Деятельность Гозія на пользу католичества въ вармійской епархіи изложена авторомъ съ величайшею полнотою и тщательностью, такъ какъ въ услугамъ автора были епископский и капитульсвій архивы вармійской епархіи; самое сочиненіе посвящено вармійскому епископу, вермійскому духовенству и ученивамъ гозіанскаго лицея. Дѣятельность Гозія внѣ Польши, по преимуществу въ Римѣ, въ Тріентѣ и въ Вѣнѣ, изложена также весьма подробно, полно и обстоятельно и занимаеть почти третью часть всего сочинения. Что же васается литературной деятельности кардинала Гозія, то авторъ не даетъ въ своемъ сочинения ни анализа, ни оцънки его сочинений, а ограничивается обыкновенно указаніемъ предмета, цёли и повода написанія Гозіемъ того или другаго сочиненія; съ особенною же любовью слёдить онъ за самымъ ходомъ литературныхъ работъ кардинала, съ большою внимательностью собираеть онь и группируеть библіографическія свёдёнія, касающіяся его сочиненій.

Деятельность кардинала Гозія въ Польше, -- деятельность, которой Эйхгорнъ, впрочемъ, посвятилъ менъе чъмъ четвертую часть своего сочиненія, изложена авторомъ также съ свойственною ему тщательностью и внимательностью. Кром' Vita Hosii и изданныхъ въ печати писемъ Гозія авторъ нашелъ для своего сочиненія богатый рукописный матеріаль въ фрауенбургсвихъ епископскомъ и капитульскомъ архивахъ, а также въ библіотевъ брунсбергской гимназіи. Авторъ слъдитъ за каждымъ шагомъ Гозія на польской земль, за каждымъ письмомъ, отправленнымъ имъ въ Польшу по церковнымъ дѣламъ, передаеть болёе или менёе полно содержаніе каждаго изъ нихъ, дёлится съ читателемъ всёми извёстіями, которыя въ свое время во множествѣ получаль изъ Польши Гозій и воторыя живо рисовали ему религіозное положеніе Польши. Но письма Гозія и въ Гозію составляли почти единственный матеріалъ, которымъ пользовался Эйхгорнъ для изображенія діятельности кардинала Гозія въ Польшѣ, а вмѣстѣ съ тѣмъ и вообще религіознаго состоянія Польши его времени. Автору не были извёстны другіе источники для исторіи реформаціонной эпохи въ Польшъ, изданные большею частью уже послъ выхода въ свътъ его сочиненія, - источники, если и не дающіе

еще возможности воспроизвести полную, живую картину борьбы реформаціи съ католичествомъ въ Польшѣ, то все-таки проливающіе на нее много новаго св'та, безъ котораго нельзя увидёть даже слабаго подобія польской религіозной жизни XVI въка. Притомъ находившійся у Эйхгорна подъ руками матеріаль-письма одной изъ заинтересованныхъ сторонъ, и еще передовыхъ, наиболве страстныхъ ея двятелей-былъ такого сорта, что съ нимъ нужно было обращаться весьма осторожно, чтобы не произнести несправедливаго приговора о противной сторонь, лишенной возможности самой защищаться. Нужно было имъть много скептицизма въ отношении, если не къ фактической сторонѣ этого матеріала, то къ оцѣнкѣ фактовъ тогдашней жизни, сдъланной въ этихъ письмахъ представителями строго-католической партіи, чтобы, отрёшившись отъ ихъ точки зрънія, поставить кардинала Гозія и его противниковъ, тавъ сказать, на одну доску, взглянуть на нихъ безпристрастнымъ окомъ. Этого свептицизма не оказалось у Эйхгорна. Фрауенбургскій каноникъ и профессоръ гозіанскаго лицея увлекся личностью вардинала Гозія, его беззавѣтнымъ служениемъ католической церкви, его неутомимою борьбою съ ея врагами, его воззрѣніями и идеалами не въ меньшей мѣрѣ, чёмъ самъ севретарь кардинала. "Я мыслилъ и жилъ съ предметомъ моей любви, пишетъ онъ въ предисловіи къ первому тому, и Гозій сталь довъреннъйшимъ другомъ моего сердца, моимъ учителемъ, моимъ духовнымъ отцомъ. Я знаю, чёмъ я обязанъ чтенію его сочиненій и писемъ; они не только образовали мой духъ, но и закалили мой характерь и согрѣли и вновь оживили во мнѣ церковное чувство". Неудивительно, что дѣятельность вардинала Гозія въ Польшѣ изложена въ сочиненіи Эйхгорна съ строго-ватолической точки зрёнія, съ какой изобразили ее Третеръ и Решка. Эта точка зрѣнія не только препятствуеть автору быть безпристрастнымъ въ оцёнкѣ католическихъ и протестантскихъ дъятелей реформаціонной эпохи, но при искреннемъ увлечении автора личностью изучаемаго имъ лица держитъ его, такъ сказать, въ постоянномъ воавнопревлоненномъ положении предъ предметомъ его благоговъйной любви, заставляетъ его всегда и во всемъ идеализировать личность кардинала Гозія, превращать его иногда изъ польскаго прелата XVI въка въ древняго отца церкви. Впро-

•

чемъ, хотя личность кардинала Гозія ставится у Эйхгорна въ неестественномъ, бенгальскомъ свътъ, фактическая сторона дъла, насколько позволяли ему его источники, излагается имъ вообще добросовъстно, безъ искаженій.

Въ самое послѣднее время исполнившійся въ 1879 году трехсотдётній юбилей со дня смерти кардинала Гозія пробудиль въ полякахъ интересъ къ изученію этого выдающагося польскаго церковно-историческаго деятеля. Историческое отдъление краковской академии наукъ съ 1879 года предприняло изданіе писемъ кардинала Гозія и поручило это дёло профессору брунсбергскаго гозіанскаго лицея и ректору вармійской епархіальной семинаріи д-ру Францу Гиплеру и профессору краковскаго университета д-ру Викентію Закржевскому. До сихъ поръ вышелъ первый томъ писемъ кардинала Гозія, составляющій четвертый томъ предпринятаго историческимъ отабленіемъ вравовской авадеміи наукъ изданія Acta Historica res gestas Poloniae illustrantia (Cracoviae, 1879). Этотъ первый томъ заключаеть въ себѣ 437 документовъ, по преимушеству писемъ, писанныхъ Гозіемъ, или къ Гозію въ періодъ времени отъ 1525 до 1550 года<sup>1</sup>).

Сочиненіе Эйхгорна служить до сихъ поръ единственнымъ изслёдованіемъ о жизни и дёятельности кардинала Гозія. Панегирическій характеръ этого сочиненія и недостаточное знакомство автора съ польскою религіозною жизнью XVI въка имъло своимъ послёдствіемъ то, что не смотря на массу фактическихъ свёдёній, касающихся собственно личности кардинала Гозія и его отношенія въ польскимъ дёламъ, личность Гозія въ сочиненіи Эйхгорна поставлена въ ложномъ свёть, а та историческая обстановка, въ которой онъ дёйствовалъ, самая религіозная жизнь Польши времени кардинала Гозія изображена неполно, односторонне. Мы въ своемъ изслёдованіи старались установить свой собственный взглядъ на личность и дъятельность кардинала Гозія, одинаково избъгая крайностей

,

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Мы не будемъ перечислять встахъ твахъ изданій или сочиненій, въ которыхъ помъщены отдъльныя письма кардинала Гозія, такъ какъ краковскіе издатели писемъ Гозія помъстили въ предисловіи къ первому тому этихъ писемъ подробный ихъ перечень (Acta Historica, I, XIII—XV). Тъ изданія, которыя заключаютъ въ себъ письма, касающіяся церковныхъ дълъ и которыми мы пользовались, указаны въ своихъ мъстахъ.

какъ католическаго взгляда на него, со всею яркостью обнаружившагося въ сочиненіяхъ Решки и Эйхгорна, такъ и протестантскаго, хотя и не нашедшаго для себя выраженія въ отдъльномъ сочинении, но довольно ясно обрисовывающагося въ сочиненіяхъ протестантскихъ писателей, имѣвшихъ случай васаться борьбы Гозія съ реформаціей. Мы поставили цёлью своего изслѣдованія дѣятельность кардинала Гозія, какъ польскаго церковно-историческаго дбятеля второй половины XVI вѣка, или-еще частнѣе-какъ вождя польскаго католичества въ борьбѣ съ реформаціею, бывшей особенно упорною въ это время, --- борьбѣ, успѣхъ въ которой къ концу жизни Гозія очевидно склонился на сторону католической реакціи. Ограничивъ свою задачу этою стороною дёятельности кардинала Гозія, мы лишь отчасти, лишь въ общихъ чертахъ касались другихъ сторонъ ея, насколько считали это необходимымъ для пониманія и уясненія д'вятельности Гозія въ Польш'в. Взам'внъ этого мы пытались, выведши кардинала Гозія изъ того неестественнаго положенія, въ какомъ онъ является у Решки, Третера и Эйхгорна, поставить его среди окружавшей его действительности, лицомъ въ лицу съ людьми, съ которыми онъ жилъ, возвратить его, такъ сказать, польской жизни, --- пользуясь тёми данными, кавія намъ представляетъ польская церковно-историческая наука.

Польская церковно-историческая наука далеко не можетъ похвалиться богатствомъ солидныхъ изслёдованій. Впрочемъ, реформаціонный періодъ польской исторіи, къ которому относится дёятельность кардинала Гозія, чаще другихъ служилъ предметомъ изученія какъ въ польской, такъ и въ нѣмецкой литературћ. Надъ изученіемъ его до позднѣйшаго времени трудились почти исключительно протестанты. Въ 1652 году протестантскій пасторъ Андрей Венгерскій издаль въ Утрехтв подъ псевдонимомъ Адріана Регенвольсція: Systema Historicochronologicum Ecclesiarum Slavonicarum. Это-собственно. сборникъ извёстій о всёхъ славянскихъ церквахъ и въ частности о разныхъ реформаціонныхъ движеніяхъ въ нихъ. Но главное мѣсто въ немъ отводится исторіи реформаціи въ Польшѣ, причемъ авторъ сначала говоритъ вообще о реформаціи въ Польшѣ, а затѣмъ въ частности о каждомъ изъ трехъ главныхъ протестантскихъ исповѣданій — лютеранскомъ, реформатскомъ и богемскомъ въ Малой Польше, въ Великой Польше и въ Литвъ. Сочинение Венгерскаго вообще-весьма неполный сборникъ отрывочныхъ извёстій о реформація въ Польшё 1). Второе сочинение по истории реформации въ Польшъ, принадлежащее антитринитарію Станиславу "Любенецкому, вышло въ свётъ во Фрейштадть въ 1685 году подъ заглавіемъ Historia Reformationis Polonicae. Содержание этого сочинения далево не соотвѣтствуеть его заглавію. Это исторія не польской реформаціи, а польскаго антитринитарства, или тъхъ крайнихъ сектъ, которыя чрезвычайно сильно распространились въ Польшъ въ XVI въвъ. Авторъ сильно увлекается въроисповъдными интересами и не щадитъ мрачныхъ врасовъ для изображенія не только ватоликовъ, но и протестантовъ. Сочинение Любенецкаго представляеть богатый матеріаль только для изученія исторіи антитринитарства; фактическая же сторона исторіи реформаціи вообще у Любенецкаго весьма скудна. Въ концъ прошедшаго столѣтія появилось обширное сочиненіе по исторіи польской реформаціи Христіана Фризе, вышедшее въ 1786 году въ Бреславлѣ въ двухъ частяхъ и трехъ томахъ. Исторіи реформаціи посвящена собственно вторая часть этого сочиненія (II и III томы), носящая заглавіе Beiträge zu der Reformationsgeschichte in Polen und Lithauen. Фризе довольно тщательно собралъ въ своемъ сочинении извъстия польскихъ хронивъ и древнихъ авторовъ, писавшихъ о реформаціи, сгруппировалъ значительное воличество документовъ, бывшихъ доступными ему, а многіе изъ нихъ помъстилъ даже въ полномъ видъ. Но Beiträge Фризе помимо того, что страдають неполнотою, непріятно поражають читателя пристрастнымь отношеніемь автора къ противникамъ: Фризе не только протестантъ, но и ярый лютеранинъ, на каждомъ шагу усиливающійся провести, безъ особеннаго впрочемъ успѣха, свою тенденцію, что протестантство проникло въ Польшу и долго господствовало въ ней именно въ формѣ лютеранства. Гораздо выше всѣхъ указанныхъ сочиненій стоить вышедшее въ настоящемъ столетіи сочиненіе графа Валеріана Красинскаго: Historical sketch of the rise, progress and dedine of the reformation in Poland(2 vol. 1838-1840, London). Сочинение Красинскаго переведено на нѣмецкий

-10 -

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Сочиненіе Венгерскаго вышло вторымъ изданіемъ съ настоящимъ именемъ автора въ 1679 году подъ заглавіемъ Slavonia reformata.

языкъ Вильгельмомъ Линдау и вышло въ Лейпцигъ въ 1841 году подъ заглавіемъ Geschichte des Ursprungs, Fortschritts und Verfalls der Reformation in Polen. Къ сожалѣнію переводчивъ опустилъ въ переводъ почти всъ цитаты. Сочинение Красинскаго обнимаеть всю исторію реформаціи въ Польшѣ оть ея начала до паденія Польши. Въ первыхъ двѣнадцати отдѣлахъ своего сочиненія, излагающихъ исторію современной кардиналу Гозію эпохи, авторъ довольно ярко обрисовываетъ исторію первоначальнаго распространенія и наибольшаго процвётанія протестантства въ Польшъ, но при изображении успъховъ протестантства впадаеть въ преувеличение и вообще излагаеть двло съ чисто-протестантской точки зрѣнія. Въ сочинение его не мало историческихъ невърностей и неточностей, особенно въ подробностяхъ. При всемъ томъ сочинение Красинскаго до сихъ поръ лучшій опыть полной исторіи реформаціи въ Польшѣ. Нѣсволько раньше Красинскаго издалъ свой первый трудъ, посвященный изученію исторіи реформаціи въ Польшѣ, Іосифъ Лукашевичъ. Въ 1835 г. онъ издалъ въ Познани изслё-. дованіе О kos'ciołach Braci Czeskich w dawnej Wielkiej Polsce. Тоть же авторь въ 1853 г. въ Познани издалъ Dzieje kos'ciołow wyznania Helweckiego w dawnej Małej Polsce. Въ этихъ сочиненіяхъ Лукашевичъ излагаетъ исторію соединеннаго богемско-реформатскаго исповёданія въ Польшё, и притомъ по преимуществу внутреннюю исторію его. Не говоря уже о томъ, что названныя выше сочиненія Лукашевича не обхватывають исторіи всего протестантства, самая исторія богемско-реформатскаго исповъданія, написанная Лукашевичемъ, — не столько исторія, сколько добров'єстный и тщательный сборнивъ матеріаловъ для исторіи реформаціи. Навонецъ въ 1855 году лютеранскій пасторъ Георгъ Фишеръ издаль въ двухъ частяхъ Versuch einer Geschichte der Reformation in Polen (Grätz, 1855-1856). Сочинение Фишера ничего почти новаго не вносить въ исторію польской реформаціи въ періодъ жизни вардинала Гозія. Оно составлено въ большей своей части по Красинскому и Лукашевичу: изъ послёдняго автора выписываеть иногда сряду по нѣсколько страницъ. Фишеръ, какъ лютеранинъ, сходится съ Фризе въ желаніи доказать, что не только въ первое время реформаціи, но и значительное время потомъ лютеранское исповъдание было въ Польшъ господствующимъ,

хотя это ему такъ же плохо удается, какъ и Фризе. Всѣ указанныя нами сочиненія по исторіи польской реформаціи, написанныя, за исключеніемъ Лукашевича, протестантами разныхъ исповъданий, страдаютъ въ большей или меньшей степени односторонностію, излагають дёло съ вёроисповёдной-протестантской точки зрвнія. Католики до сихъ поръ очень мало занимались реформаціоннымъ періодомъ своей церковной исторіи. Больше другихъ уд'влилъ ему вниманія Дзедушицкій (Рыхцицкій – псевдонимъ), авторъ сочиненія "Piotr Skarga i jego wiek" (Kraków, 1820, 2 tomy). Первый довольно общирный отдёль своего сочиненія авторь посвятиль изображенію состоянія польской церкви въ царствованіе Сигизмунда Августа и въ наступившее по его смерти безкоролевье. Авторъ въ своемъ сочинении полемизируетъ, и по мѣстамъ, весьма рѣзко, съ протестантскими воззрѣніями гр. Красинскаго, но въ своемъ изложении реформации въ Польшъ онъ оказывается еще болье пристрастнымъ и одностороннимъ, чѣмъ его противникъ.

Главный недостатокъ, которымъ въ большей или меньшей степени страдають всё разсмотрённыя нами сочиненія, ---конфессіональная точка зрвнія ихъ авторовъ на описываемыя ими событія польской религіозной жизни и неизбѣжная при ней односторонность воззрѣній, увлеченіе свѣтлыми сторонами исторіи своего испов'яданія, игнорированіе или слабое осв'ьщеніе темныхъ ся сторонъ, стушовываніе свѣтлыхъ черть исторіи инов'єрных религіозных партій, раздуваніе единичныхъ темныхъ фактовъ ихъ исторіи въ общія явленія ихъ жизни и т. п. Съ этимъ главнымъ недостатвомъ разсмотрѣнныхъ нами сочиненій тёсно связанъ другой недостатокъ-и весьма существенный, хотя и нельзя винить въ немъ авторовъ этихъ сочиненій. Это-неполнота изслёдованія, отсутствіе на написанныхъ этими авторами картинахъ польской религіозной жизни XVI в. не второстепенныхъ только деталей, а нѣкоторыхъ весьма важныхъ и существенныхъ эпизодовъ этой жизни, такихъ даже эпизодовъ, въ которыхъ заключалась иногда вся суть дёла, весь интересъ- эпохи, и которыя однако у нихъ или набросаны лишь въ блёдныхъ, неясныхъ очертаніяхъ, или совсёмъ оставлены въ тёни по недостатку красокъ, по недостатку нужнаго для этого историческаго матеріала. Въ пятидесятыхъ и шестидесятыхъ годахъ настоящаго столетія польская историческая наука обогатилась изданіями многихъ памятниковъ польской исторіи XVI въка-дневниковъ сеймовъ, реляцій и писемъ папскихъ нунціевъ 1), доставившихъ богатый неизвёстный прежнимъ изслёдователямъ матеріалъ для польской церковной исторіи, пролившихъ на реформаціонный ся періодъ много новаго, яркаго свѣта, при которомъ прежнія исторіи реформаціи важутся блёдными очерками, а тенденціозные взгляды авторовъ ихъ-не нуждающимися въ изобличении ошибками. Этимъ новымъ матеріаломъ съ большимъ умѣньемъ воспользовался д-ръ Викентій Закржевскій (нынѣ профессоръ краковскаго университета) въ своемъ прекрасномъ изслъдовании "Powstanie i wzróst reformacyi w Polse 1520-1572" (Lipsk, 1870). Предметомъ изслѣдованія автора служить проникновеніе реформаціи въ Польшу и распространеніе ся здѣсь въ эпоху двухъ послёднихъ Ягеллоновъ. Авторъ съ особеннымъ вниманіемъ останавливается на томъ вліяніи, какое произвело реформаціонное движеніе на теченіе и строй политической и общественной жизни польскаго народа, и на томъ отношении, въ какомъ стояло къ реформаціонному движенію тогдашнее польское католическое духовенство. Лишь въ общихъ чертахъ намѣченная у предыдущихъ изслѣдователей грандіозная борьба увлекшейся реформаціонными идеями шляхты съ католическимъ духовенствомъ, непрерывно ведшаяся на сеймахъ временъ Сигизмунда Августа, впервые въ сочинении Закржевскаго является въ своемъ истинномъ видѣ, во всемъ разнообразіи лицъ, интересовъ, стремленій, фигурировавшихъ въ этой борьбѣ, со всѣми типическими особенностями польской религіозной жизни XVI въка. Авторъ отръшился отъ конфессиональныхъ воззръний и тенденцій прежнихъ изслёдователей и стоить на твердой почвѣ объективнаго отношенія къ изслѣдуемымъ имъ фактамъ. Вообще золотой періодъ польскаго протестантства, если въ сочиненіи Закржевскаго и не представляется золотымъ, находитъ себъ въ немъ безпристрастнаго цёнителя, знающаго, какую на немъ положить пробу. Эпоха безкоролевья по смерти Сигизмунда Августа, весьма важная въ исторіи борьбы католичества съ протестантствомъ въ Польшѣ и весьма богатая историческими матеріалами, подверглась въ послёднія двадцать лётъ весьма

-13 -

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Изданія указаны въ своихъ мъстахъ.

тщательной исторической разработкв, результатомъ которой явилось нёсколько весьма солидныхъ изслёдованій <sup>1</sup>). Въ заключеніе нашего краткаго очерка исторіи литературы, посвященной изученію польской религіозной жизни XVI вѣка, упомянемъ еще объ интересной брошюрь проф. краковскато университета Іосифа Шуйскаго "Odzodzenie i reformacya w Polsce" (Warsawa, 1880). Это-пять публичныхъ левцій, читанныхъ профессоромъ въ Варшавѣ зимой 1880 года. Проф. Шуйскій высказаль въ нихъ много интересныхъ свъдений о такъ называемой эпохѣ возрожденія наукъ въ Польшѣ, вообще очень мало изслѣдованной въ польской литературѣ, и попытался опредёлить связь ея съ эпохою реформаціи. Въ своемъ краткомъ очеркѣ исторіи реформаціи авторъ дѣлаетъ немало интересныхъ обобщеній, съ которыми впрочемъ не всегда можно согласиться, такъ какъ въ нихъ проглядываетъ католическая тенденція.

Разсмотрѣнная нами литература, посвященная изслѣдованію реформаціоннаго періода польской религіозной жизни, вмѣств съ нъкоторыми другими сочиненіями, занимающимися изслёдованіемъ тёхъ или иныхъ частныхъ сторонъ этой жизни, тёхъ или иныхъ частныхъ эпизодовъ ея, была для насъ весьма важнымъ подспорьемъ при выполнении нами поставленной себъ задачи — возвратить кардинала Гозія польской жизни, поставить его въ кругъ польской релегіозной жизни XVI въка. Мы не брали на себя непосильной для насъ задачи возсоздать полную картину польской религіозной жизни реформаціонной эпохи. Мы пытались только уловить главные моменты этой жизни, бывшіе вибсть главными моментами жизни кардинала Гозія,указать основные фазисы той великой религіозной борьбы, воторая шла тогда въ Польшъ и въ которой кардиналъ Гозій постоянно, хотя не всегда прямо, участвовалъ. Новые документы, изданные въ послъднія десять льть, давали намъ возможность восполнить въ нёкоторыхъ пунктахъ изслёдованія нашихъ предшественниковъ въ изучении польской религіозной жизни XVI въка и прибавить нъкоторыя новыя черты къ характеристикѣ той исторической обстановки, въ которой дѣйствовалъ кардиналъ Гозій. При изучении польской религіозной жизни

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Эти сочиненія указаны въ началь IV отдъла нашего наслъдованія.

XVI вѣка особенно привлекло къ себѣ наше вниманіе одно интересное явление этой жизни, на которое и раньше насъ обращали отчасти внимание нъкоторые изъ прежнихъ изслъдователей. Это-сильно заявлявшее себя въ Польшъ XVI въка стремленіе къ созданію національной польской церкви и прежде всего къ созванію съ этою цёлью національнаго собора, --- стремленіе, находившее симпатіи даже въ людяхъ, никогда не разрывавшихъ связи съ католичествомъ и причинившее кардиналу Гозію много хлопоть и безпокойствь. Насколько позволяли намъ наши источники и насколько намъ можно было это сдёлать безъ опасенія слишкомъ далеко уклониться отъ прямаго предмета нашего изслёдованія, мы старались струппировать отрывочныя извъстія о національномъ соборь, которыя намъ пришлось встрётить въ нашихъ источникахъ, -- по возможности избёгая поспёшныхъ выводовъ и широкихъ обобщеній, такъ какъ мы считали бывшій у насъ подъ руками матеріалъ недостаточнымъ для произнесенія на основаніи его окончательнаго сужленія.

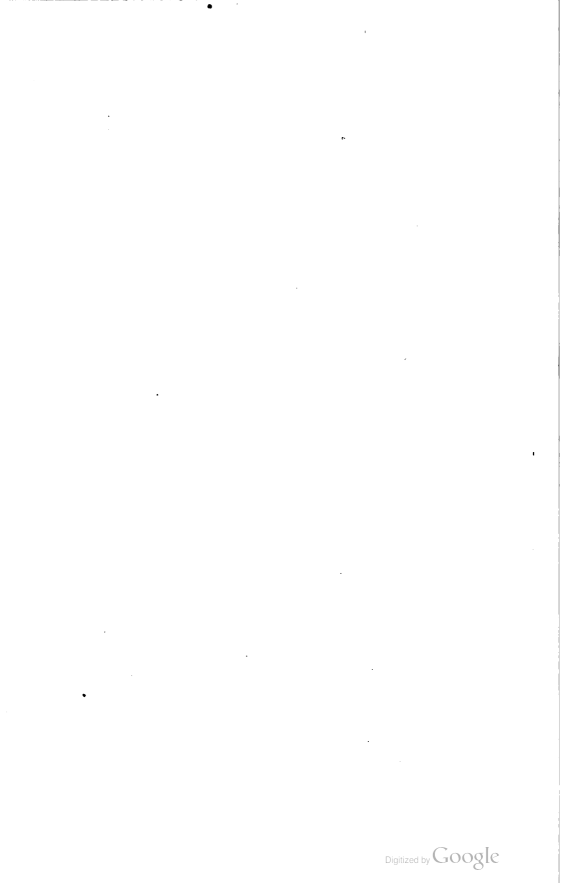
Въ заблючение считаемъ нужнымъ сдълать нъсколько частныхъ замётокъ относительно нашего плана. Борьба католичества съ протестантствомъ, которой отдалъ всю свою жизнь кардиналь Гозій, велась на такой общирной территоріи, на протяжения такого долгаго времени, что участие въ ней Гозія не могло быть одинаковымъ во всё моменты ея продолжения, на всёхъ пунктахъ ея распространенія. Поставивъ для себя задачею изобразить дёятельность Гозія въ борьбё съ реформацією во второй половинѣ XVI вѣка и останавливаясь по преимуществу на тёхъ ся пунктахъ, въ которыхъ сильнёе всего проявилось его участіе, мы не считали себя вправѣ опускать и другіе ся моменты, тёсно связанные съ первыми, какъ акты одной и той же драмы. Въ своемъ отношении къ нимъ мы руководились принципомъ ихъ относительной близости-пространственной-ли то, или временной, или какой-либо иной, по прямому предмету нашего изслѣдованія. Такъ, относительно пространства мы сосредоточили все свое внимание на польскихъ дълахъ и лишь отчасти касались прусскихъ, литовскихъ и западно-русскихъ дѣлъ. Пруссіи мы касались лишь настолько, насколько это считали необходимымъ для пониманія деятельности Гозія, какъ прусскаго епархіальнаго епископа. Литвы и Западной Россіи мы касались лишь на столько, насколько считали это нужнымъ для пониманія общаго хода д'влъ въ Польшѣ, насколько литовская и западно-русская религіозная жизнь сопривасалась съ польскою. Въ ту эпоху, о которой у насъ рѣчь, Литва и Западная Россія была въ сравненіи съ Польшею особымъ, своеобразнымъ міромъ: лишь за десять лётъ до смерти кардинала Гозія совершилась извѣстная люблинская унія, посл'ь которой началось действительное объединеніе Литвы съ Польшею. Литва и Западная Россія были тогда еще почти сплошь православными, и ихъ церковная исторія есть собственно исторія православія въ нихъ. Когда, занимаясь борьбою католичества съ протестантствомъ въ Польшѣ, мы проникали по временамъ въ Литву и Западную Россію, чтобы взглянуть на ту же борьбу и здѣсь, мы находились не на настоящей, т. е. православной землѣ Западной Россіи, а лишь на оазисахъ, отвоеванныхъ у западно-русскаго православія латинопольскою культурою; вліяніе же и успѣхи этой культуры въ иеріодъ жизни послѣдняго Ягеллона были едва-ли не слабѣе, чёмъ во всё другія времена существованія Западной Россіи подъ властью Польши <sup>1</sup>). Далёе, кардиналъ Гозій выступилъ въ роли польскаго церковно-историческаго диятеля во второй половинѣ XVI вѣка, когда польское общество пережило уже нёсколько фазисовъ борьбы католичества съ реформаціей, когда противники успѣли уже обмѣняться нѣсколькими довольно сильными ударами. Мы сосредоточили наше внимание на дѣятельности кардинала Гозія во второй половинѣ XVI вѣка; но

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Первыя по времени свъдвия о реформація въ Польшъ находятся въ сочинения Альберта Коядовича Miscellanea rerum ad statum ecclesiasticum in Magno Ducatu Litvaniae pertinentium (Vilnae, 1650). Лучшее сочинение, посвященное исторіи реформація въ Польшъ, принадлежитъ Іосифу Лукашевичу. Это — Dzieje kościołów wyznania Helweckiego w Litwie (1842—1843, Poznan, 2 tomy), или въ нъмецкомъ переводъ Geschichte der reformirten Kirchen in Litthauen (Leipzig, 1843—1850, 2 Bnde). Объ исторіи реформація въ Литвъ можно читать въ соотвътствующихъ мъстахъ изъ литовско-польскихъ историковъ-у Нарбута (Dzieje starožytne narodu Litewskiego, Wilno, 1841, t. IX), Ярошевича (Obraz Litwy pod wzgedem jej cywilizacji, Wilno, 1845, t. III) и Крашевскаго (Wilno od росzatków jego do roku 1750, Wilno, 1841, t. III), а изъ русскихъ у проф. Кояловича (Литовская церковная унія, Спб. 1859, т. I), преосв. Макарія (Исторія русской церкви, С.-Петербургъ, 1879, т. IX), Соколова (Отношеніе протестантизма къ Россіи въ XVI и XVII въкахъ, Москва, 1880) и др.

мы считали нужнымъ предпослать ея изображению обозрѣніе состоянія польской церкви въ первой половинѣ XVI вѣка, и начать свое изслёдованіе съ царствованія Сигизмунда I, на которое падаеть начало борьбы католичества съ реформаціей въ Польшѣ, такъ какъ только это могло дать намъ возможность видёть, какими силами располагаль Гозій, вступая въ борьбу съ реформаціей, и какими силами располагали его противники. Притомъ же Гозій, юнопескіе годы котораго совпали съ началомъ реформаціи, не былъ и до начала своей общественной двятельности совершенно безучастнымъ зрителемъ начавшейся въ Польшѣ религіозной борьбы; напротивь, и въ это время онъ уже принималъ въ ней нѣкоторое участіе и во всякомъ случа в жилъ среди этой борьбы, сознательно примкнувъ къ той партіи, вождемъ которой онъ сталъ во второй половинь XVI въка. – Что же касается наконецъ самой польской религіозной жизни, подлежавшей нашему изученію, то имея предметомъ своего изслёдованія дёятельность кардинала Гозія. какъ патріарха польсваго католичества, мы хотя довольно подробно описывали ходъ реформаціоннаго движенія, въ которомъ-вся суть тогдашней эпохи, обращали наше вниманіе по преимуществу на состояние католичества, хотя и находившагося тогда въ развалинахъ, но вскоръ вставшаго изъ нихъ. Мы даже начали свое изслъдование съ краткаго очерка состояния католической iepapxin при Сигизмундѣ I, чтобы лучше можно было видёть, что постепенно теряло польское католичество въ борьб'в съ реформаціей и что ему приходилось потомъ возвращать.

Digitized by Google

2



# ОТДЪЛЪ I.

## Польская церковь при Сигизмундъ I (1506-1548).

## ПЕРВАЯ ГЛАВА.

Вторая половина XVI вѣка, которой принадлежить дѣятельность кардинала Гозія, была самымъ критическимъ моментомъ въ исторіи католической церкви въ Польшѣ. Со вступленіемъ на польскій престолъ Сигизмунда Августа, не скрывавшаго своихъ симпатій въ новымъ вѣяніямъ своего вѣва, реформація. довольно прочно утвердившаяся на польской почвѣ еще въ предыдущее царствование, смѣло, отврыто выступила на борьбу съ католичествомъ, не скрывая своей мечты-сломнть вѣковое господство его въ Польшѣ. Главный натискъ ея направленъ былъ, какъ и слъдовало ожидать, на самыя сильныя позиціи непріятеля; лучшія силы ея устремлены были на ядоо непріятельской арміи, которое образовала римско-католическая іерархія во всеоружіи своихъ сословныхъ правъ и привиллегій. Польская шляхта, проникнувшаяся идеями реформаціи, повела свою аттаву по всёмъ направленіямъ, на всёхъ пунктахъ: громко заговорила она на сеймахъ и сеймикахъ противъ независимаго отъ свѣтской власти церковнаго суда надъ отступниками отъ старой въры и добилась сперва ограниченія, а потомъ и уничтоженія его; раздались повсюду, особенно на твхъ же сеймахъ и сеймикахъ, протесты противъ имущественныхъ привиллегій духовенства, посыпались на духовныхъ со всёхъ сторонъ упреки въ безнравственности, пссыпались жалобы на забвение ими ихъ духовныхъ обязанностей, на пристрастіе ихъ въ міру, на захвать мірской власти; стали вы-

Digitized by Google

2=

сказываться мибнія объ устраненіи польскихъ епископовъ отъ участія въ государственных ділахь, объ удаленіи ихъ ИЗЪ засѣданій сената, поставлены были въ вопросъ даже права польскаго примаса, наконецъ, поставленъ и нашелъ себѣ сочувствіе даже въ средѣ польской католической іерархіи вопросъ о преобразовании всей польской церкви на началахъ національности и независимости отъ Рима. Правда, многія изъ этихъ заявленій и протестовъ никогда не выходили изъ области желаній, — другіе-же, хотя изъ области желаній и перешли въ область фавтовъ, но перешли не надолго и не во всей желательной полноть. Но все-таки много пришлось передовымъ бойпамъ тогдашняго польскаго католичества потратить силъ. ума и воли на борьбу съ реформаціоннымъ движеніемъ, охватившимъ польское общество, --- много мрачныхъ, тяжелыхъ минутъ выпало въ этой борьбѣ на долю стоявшаго во главѣ этихъ бойцовъ кардинала Гозія. Эта борьба не будетъ для насъ понятна, не явится для насъ въ истинномъ своемъ свътъ, если мы не присмотримся сперва къ каждой изъ воюющихъ сторонъ, и прежде всего въ той, которая въ этомъ бою защищала свое вѣковое достояніе.

Въ царствованіе Сигизмунда I, къ которому относится начало этой борьбы, положеніе католической іерархіи въ литовскопольскомъ государствѣ оставалось въ томъ-же видѣ, въ какомъ оно было унаслѣдовано отъ предшествовавшихъ вѣковъ польской жизни. Нѣкоторыя измѣненія, произведенныя въ ея положеніи Сигизмундомъ, не имѣли существеннаго значенія, и были лишь необходимыми по обстоятельствамъ времени поправками стараго зданія.

Во главѣ польской церки стоялъ гнѣзненскій архіепископъ. примасъ польскаго королевства <sup>1</sup>), природный, или постоянный легать апостольскаго престола <sup>2</sup>). Въ составъ гнѣзненской мит-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ 1417 г. гнёзненскій архіепископъ Николай Тромба выхлопоталь отъ константскаго собора торжественное признаніе гнёзненскаго архіепископа примасонъ польскаго короленства, по тому поводу, что во время его отсутствія изъ Польши (онъ присутствоваль на константскомъ соборѣ) львовскій архіепископъ Янъ Ржешовскій короноваль, безъ его дозволенія, третью супругу Ягелла Елизанету (Długossus, Historia Polonica, Francofurti, 1711, t. I, р. 382).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ 1515 г. гизъзненский архіепископъ Янъ Ласкій съ латеранскаго соб(ра, по свидътельству Ваповскаго, attulit secum praerogativam legationis

рополіи входили епархіи-враковская, владиславская, познанская и плоцвая въ Польшъ, виленская въ Литвъ, медникская въ Жмуди. Кромѣ того, власть гнѣзненскаго архіепископа, какъ постояннаго легата, простиралась на львовскую архіепископію, въ составъ которой входили епископіи: перемышльская, холмская, каменецкая, луцкая и кіевская <sup>1</sup>). "Хотя львовский архіепископъ, говорить Кромеръ, имбетъ свою провинцію, отдѣльную отъ гнѣзненской, однако и онъ, и союзные, или, какъ ихъ называють, суффраганные его епископы признають авторитеть гибзненскаго архіепископа, вакъ въ аппелляціяхъ и судахъ, такъ и на соборахъ, на которые они призываются имъ"<sup>2</sup>). Въ описываемое нами время во владѣніяхъ польскаго короля находились еще две епископіи, не принадлежавшія вовсе въ гнізненской архіепископін. Это — вармійская и кульмская епископіи, находившіяся въ западной Пруссін, принадлежавшей тогда Польшь. Вармійскій епископъ въ описываемое нами время не входилъ въ составъ никакой митрополіи<sup>3</sup>), и церковь вармійская, по свидѣтельству Гозія<sup>4</sup>), занимавшаго эту казедру со второй половины XVI в., jure fundationis et dotationis подчинена была непосредственно апсстольсвому престолу. Кульмсвая еписконія входила въ составъ ряжской митрополіи 5).

Высшее польское духовенство—архіепископы и епископы всецёло зависёло, по способу своего назначенія, отъ королевской власти. Королю принадлежало право номинаціи того или другаго лица на извёстную архіепископскую или епископскую каседру, а папё предоставлено было лишь право аппробаціи

<sup>8</sup>) Cromerus. 178.

<sup>3</sup>) Ibid: 193.

\*) Cromerus, 193. 🐪

Digitized by Google

perpetuae sibi et successoribus archiepiscopis (Scriptores Rerum Polonicarum, t. II, Cracoviae, 1874. Хронжка Ваповскаго, р. 139).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Cromerus, Polonia, sive de situ, populis, moribus, magistratibus et republica regni Poloniae, libri duo, Coloniae, 1578, р. 152—153. Въ составъ гиззвенской архіепископія входная еще епископія—вратисавская въ Силезія, принадлежавшей тогда Богенія, и дюбущская въ Бранденбургскомъ маркграествв (Ibid. 152).

<sup>4)</sup> Eichhorn. Der ermländische Bischof und Cardinal Stanislaus Hosius. Vorzüglich nach seinem kirchlichen und literarischen Wirken geschildert. Mainz. 1854. I, 209 прим.

указаннаго воролемъ кандидата <sup>1</sup>). Нѣкоторое исключеніе изъэтого правила составляло избраніе и назначеніе вармійскаго епископа. По привиллегіи, данной Сигизмундомъ I вармійскому капитулу въ 1512 г., вармійскій капитуль должень быль, по смерти епископа, немедленно извъстить короля чрезъ особаго депутата объ открывшейся епископской вакансіи, прислать списовъ своихъ членовъ съ указаніемъ ихъ возраста, происхожденія, поведенія, и просить вороля о номинаціи четырехъ кандидатовъ на вакантную казедру. Король долженъ былъ, въ течени восьми дней по получении изв'естия объ отврывшейся. вакансіи, представить капитулу чрезъ своего коммиссара списокъ съ именами четырехъ кандидатовъ изъ числа членовъ вармійскаго капитула прусскаго происхожденія. Изъ нихъ капитуль и выбираль вармійскаго епископа <sup>э</sup>). Кромѣ назначенія на архіепископскія и епископскія каоедры королю принадлежало право назначенія первыхъ послѣ епископовъ прелатовъ въ каждомъ капитулѣ и нѣкоторыхъ канониковъ; остальные прелаты и каноники назначались отчасти папою, отчасти епископами и вообще патронами <sup>3</sup>). Относительно избранія этихъ прелатовъ и канониковъ Сигизмундъ I заключилъ въ 1525 г. съ папою Климентомъ VII конкордать, по которому замбиценіе вакансія, открывшейся въ январѣ, мартѣ, маѣ, іюлѣ, сентябрв и ноябрь принадлежало папь, а замъщение вакансии, открывшейся въ остальныхъ мѣсяцахъ, принадлежало патронамъ 1). Назначение на низшия церковныя должности, замъщеніе вакансій приходскихъ священниковъ принадлежало обыкновенно тёмъ лицамъ, которыя были основателями извёстной церкви, или тёмъ, на чьихъ земляхъ церковь или ся угодья были расположены, --- причемъ избранный утверждался въ своей должности мёстнымъ епископомъ или отвергался имъ, если

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Ibid. 142—143; Relacye Nuncyuszów Alostolskich i innych osób o Polsce od roku 1548 zo 1690, Wydal Rykaczewski, Berlin 1864, I, 67, Relacya Lippomana z roku 1557; ibid. 162—163, Opis Polski Fulwiusza Ruggieri w roku 1565.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Volumina legum. Przedruk zbioru praw staraniem XX. Pijarów w Warszawie od roku 1732 do roku 1782, wydanego. Petersburg. Nakładem i drukiem lozafata Ohryzki, 1859, t. I, p. 172-173.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Cromerus, 144; Relacye, I, 67, Relacya Lippomana; ibid. 164. Opis Polski F. Ruggieri.

<sup>4)</sup> Volumina legum, I, 223-225.

оказывался недостойнымъ ея; а если нъсколько кандидатовъ было представлено, то епископу принадлежало право выбора одного изъ нихъ<sup>1</sup>). При этомъ, королю, какъ патрону, принадлежало право номинаціи значительнаго количества приходскихъ священниковъ<sup>2</sup>).

Римско-католическая іерархія занимала въ литовско-польскомъ королевствѣ очень высокое положеніе. Ея глава, гнѣзненскій архіепископъ былъ первымъ въ государствѣ лицомъ посл'в короля, занималъ первое мъсто въ сенать, носилъ титулъ princeps senatus. Правда, объемъ власти и преимуществъ польскаго примаса не былъ точно, юридически опредёленъ въ тогдашнемъ польскомъ законодательствѣ, но историческія традицін были въ его пользу. Онъ могли давать поводъ къ тому, чтобы въ польскомъ обществъ слагались мнёнія о власти примаса, какъ перваго лица послѣ короля,---какъ лица, на которое, при отсутствіи вороля, переходила нѣкоторая часть королевскихъ прерогативъ <sup>3</sup>). Въ польскомъ сенать первыя мъста занимали архіепископы-гнѣзненскій и львовскій и епископыкраковскій, владиславскій, или куявскій, познанскій, плоцкій, перемыпльскій, холмсвій и каменецкій 4); кромѣ того, въ польскомъ сенатъ засъдали вармійскій и кульмскій епископы, въ качествѣ сенаторовъ прусскихъ земель 5). Виленскій, луцкій, кіевскій и мединкскій епископы во времена Сигизмунда I не засъдали въ польскомъ сенать, но они имъли первыя мъста въ

<sup>4</sup>) Cromerus 106; Relacye, 1, 64, Relacya Lippomana; ibid. 133, Opis Polski Ruggieri; ibid., 174, Relacya Juliusza Ruggieri roku 1568; Gvagnini, Sarmatiae Europeae Descriptio, spirae, 1581, p. 42.

<sup>5</sup>) Cromerus, 195.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Cromerus, 144, Relacye, I, 164, Opis Polski Ruggieri.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Relacye, 1, 67, Relacya Lippomana: «król rozdaje mnóstwo plebanii czyniacych razem dochodu go 400,000 talarów».

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Въ 1548 году, по смерти Сигизмунда I, владиславский епископъ Андрей Зебржидовский писалъ из Николаю Дзержговскому, тогдашнему примасу: «scio, et ipsam quidem R. Ptatem V. intelligere... quae et quanta sit R. Ptatis V. dignitas ea, qua Primatis illi nomen tribuimus. Tamen et ego.... rogo atque plane hortor, ut in hoc interregno dignitatis atque officii sui meminerit, omnia ad se Regni negotia discessu isto Regio devoluta esse intelligat (Acta Historica, res gestas Poloniae illustrantia, Cracoviae, 1878. Epistolae Andreae Zebrzydowski, t. I, p. 175. Vladislaviae ineunte Aprili 1548). См. также: Relacye, I, 134-135, Opis Polski Ruggieri; Carncovius, Epistolae virorum illustrium, t. II. Historiae Polonicae Dlugossi, p. 1817, письмо Карнковскаго въ Уханскому; ibid., 1834, письмо того же къ мазовшанамъ; Cromerus, 113.

литовскомъ сенатѣ <sup>1</sup>), причемъ виленскій епископъ назывался princeps senatus<sup>2</sup>). Съ начала XVI въка, когда въ Польшъ особенно часты стали сеймы и сеймики, еписвопы стали являться на этихъ послёднихъ. Петрововскій сеймъ 1510 г. слёлалъ даже обязательнымъ для епископовъ присутствованіе на сеймахъ, подъ угрозою денежнаго штрафа<sup>3</sup>). Правда, низшіе члены цервовной іерархіи не им'вли доступа въ сенать, не принимали участія ни въ сеймахъ, ни въ сеймикахъ: но польсвая исторія разсматриваемаго нами времени представляеть не мало примёровъ участія духовныхъ лицъ низшихъ степеней, особенно канониковъ, въ важныхъ государственныхъ и общественныхъ дѣлахъ. Они, равно какъ и епископы, исполняли, по порученію вороля, разныя дипломатическія порученія при дворахъ иностранныхъ государей; они являются въ качествъ королевскихъ коммиссаровъ по разнымъ дёламъ, относящимся въ внутренней администраціи королевства, ихъ мы видимъ при королевскомъ дворѣ въ роли королевскихъ секретарей; они обывновенно занимають весьма важныя въ государственномъ стров польскаго королевства должности короннаго канцлера и короннаго подканцлера. Впрочемъ, относительно этихъ послѣднихъ должностей, въ угоду панамъ и шляхтв, сделаны были въ началѣ XVI в. правительствомъ нѣкоторыя ограниченія. Между тъмъ какъ прежде, по свидътельству Кромера 4), эти должности занимались почти исключительно духовными лицами, Сигизмундъ I на краковскомъ сеймъ 1507 года издалъ постановленіе, по которому одна изъ этихъ должностей должна была находиться въ рукахъ духовнаго, а другая-свитскаго липа <sup>5</sup>). А тремя годами раньше (въ 1504) въ царствование предшественника Сигизмунда, Александра, постановлено было, чтобы должности канцлера и подканцлера впредь не совмѣщались

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Relacyc, I, 64; Relacya Lippomana; Kojałowicz Albertus, Miscellanea rerum ad statum ecclesiasticum in Magno Litvaniae Ducatu pertinentium, Vilnae, 1650, р. 74. Въ 1569 г. послъ извъстной люблинской унія и эти послъдніе епископы получили мъста въ коронномъ сенатъ (Vol. leg. II, 93).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>; Theiner, Vetera monumenta Poloniae et Lithuaniae gentiumque finitimarum historiam illustrantia, Romae, 1861, II, 587; Vilnae, VII Calendas Decembris 1555.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Vol. leg. I, 166.

<sup>4)</sup> Cromerus, 117-118.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Vol. leg., I, 164.

съ достоинствами важнѣйшихъ епископовъ 1), что, впрочемъ, какъ увидимъ ниже, не особенно строго соблюдалось. Такимъ образомъ, католическая іерархія, — особенно въ лицѣ епископовъ-сенаторовъ, а часто канилеровъ и подканилеровъ, во главѣ съ своимъ примасомъ-первымъ лицомъ послѣ вороля,высоко стояла въ литовско-польскомъ государствѣ. Она представляла собою весьма солидную соціальную силу, съ которою приходилось иногда считаться и воролевской власти, и могущественной польской шляхть <sup>2</sup>). Сила эта тъмъ болье могла внушать опасеній, что польская іерархія, им'ввшая въ своемъ распоряжении столько путей и средствъ къ могущественному. вліянію на теченіе польской государственной и общественной жизни, сама стеченіемъ благопріятныхъ для нея обстоятельствъ организовалась въ сильную, независимую отъ свътской власти корпорацію, стала почти въ положеніе государства въ государствѣ, стала, какъ выражалось само польское духовенство. "цервовною рѣчью посполитою гнѣзненской провинців" (respublica ecclesiastica provinciae gnesnensis)<sup>8</sup>).

Прежде всего, католическая церковь въ литовско-польскомъ государствѣ имѣла свой независимый духовный судъ. Начало независимой духовной юрисдикціи относится къ началу XIII вѣка, ко временамъ гнѣзненскаго архіепископа Генриха Кетлича (1199 — 1219), который, по свидѣтельству Длугоша <sup>4</sup>), старался объ освобожденіи духовенства и его имущества изъ-подъ власти свѣтскихъ князей. По его ходатайству, тогдашній великопольскій князь Владнславъ Одоничъ освободилъ всѣхъ, живущихъ на земляхъ познанскаго костела, отъ юрисдикціи воеводъ, каштеляновъ и княжескихъ судей, предоста-

4) Dlugossus, 1, 624--625.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Именно: гитезиенскаго, краковскаго, владиславскаго, познанскаго, вармійскаго и плоцкаго (Vol. leg., I, 135).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Недаромъ куявскій епископъ съ такою самоувѣренностно писалъ къ польскому кородю о значенія своего сословія: semper ejus Reipublicae nostrae rationes ita tulerunt, ut in Episcopis magnum rerum atque negotiorum Mtatis V. momentum positum esse videretur (Acta Historica, I, 7, Zebrzydowski Sigismundo, regi Poloniae, Volboriae in Junio 1546). Польское правительство само привнавало такое значеніе польскаго духовенства: Cum magua pars Reipublicae nostrae in ordine et statu ecclesiastico consistat.... читаемъ въ конституціяхъ краковскаго сейма 1532 года (Vol. leg., I, 252).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>, Acta Historica, I, 516, Constitutiones synodi Petricoviensis 1551.

вивъ судъ надъ ними епископу <sup>1</sup>). Вслѣдъ за Одоничемъ разные польские князья на протяжении ХШ в. подтверждали и распиряли область духовной юрисдикціи; но въ это время духовная власть имбла право суда надъ людьми, жившими на земляхъ церковныхъ, только по дёламъ меньшей важности, имёла юрисликцію только первой инстанціи, дёла же большей важности подлежать суду князей, а потомъ королей польскихъ<sup>2</sup>). Въ XIV в. духовная юрисдикція постепенно развивалась и расширялась, дѣлала все большіе и большіе захваты въ сферѣ свѣтскаго суда. Казиміръ Великій признаваль компетентность духовнаго суда въ уголовныхъ дълахъ, совершенныхъ духовными лицами <sup>3</sup>). Тотъ же Казимірь Великій, ум'явшій поддержать честь своей власти, давший законы всему народу, договаривался съ краковскимъ епископомъ Бодзантою, точно съ независимымъ государемъ, причемъ гнѣзненскій архіепископъ Ярославъ явился въ роли какъ-бы полюбовнаго судьи и примирителя равныхъ сторонъ. Бодзанта, напр., между иными будто-бы уступками соизволяеть и на то, что если относительно какого-либо дёла, касающагося десятины, потребуется опред'вление шляхетства обвиняемаго лица, то оно впредь будеть передаваться духовнымъ судомъ свѣтскому 4). Равнымъ образомъ, онъ выражаетъ свое согласие и на то, чтобы духовные не позывали впредь светскихъ людей въ духовному суду по д'бламъ о долгахъ и по пнымъ гражданскимъ дѣламъ 5). Впрочемъ, въ течепіе XIV вѣка духовная юрисдикція еще не установилась прочно, твердо, п свътские суды въ это время еще разбирали иногда дъла епископовъ, аббатовъ и остальнаго духовенства <sup>6</sup>). Новою эпохою въ развитіи духовной юрисдикціи было царствованіе Ягелло. Ягелло, пылавшій ревностію новообращеннаго, искуственно разжигаемою окружавшими его католическими прелатами, далъ своимъ новымъ духовнымъ отцамъ яркое доказательство этой своей ревности въ знаменитомъ велюнскомъ эдиктъ 1424 года, на который внослёдствін такъ любило ссылаться польское ду-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Romanowski, Otia Cornicensia, Poznan, 1861, I, 93-94.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) lbid., 94-104.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Ibid., 129-130.

<sup>4)</sup> Vol. leg., I, 45.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ibid., 46.

<sup>•)</sup> Romanowski, 130.

ховенство. Этоть эдикть, направленный ближайшимъ образомъ противъ гуситовъ, 1) предписывалъ встоять властямъ ловить и наказывать еретиковъ или приверженцевъ ереси, какъ offensores regiæ majestatis; 2) приказывалъ подвергать особому испытанію м'єстныхъ епископовъ или инквизиторовъ всёхъ возвращающихся изъ Чехіи; 3) повелёвалъ всёмъ полякамъ, находящимся въ Чехіи, возвратиться на родину въ теченіе изв'ястнаго срока подъ угрозою подвергнуться тому-же наказанію, какому подвергаются еретики, причемъ не только ихъ, но и ихъ потомство объявлялъ лишенными чести, шляхетства и имущества и осужденными на изгнание; 4) запрещаль даже вывозъ въ еретическую страну отечественныхъ продуктовъ <sup>1</sup>). Велюнскій эдикть быль первымь въ Польш' постановленіемь, им'ввшимъ въ виду интересы религіи, изданнымъ отъ имени короля и принятымъ въ corpus juris polonici. Значение этого акта въ исторіи развитія духовной власти въ Польшѣ не можеть подлежать никакому сомнѣнію, если мы примемъ во вниманіе, что судъ по дёламъ объ ереси принадлежалъ духовенству. Тотъ-же Ягелло далъ польскому духовенству еще другое доказательство своей ревности по въръ изданіемъ въ 1433 г. болье важнаго для духовенства постановленія объ отлученныхъ. Въ древнія времена духовные суды при исполнении своихъ приговоровъ обходились совершенно безъ помощи свътской власти. Сила церковныхъ проклятій была такъ велика, что во всемъ договорѣ Казиміра съ Бодзантою мы не находимъ ни одного условія, которое указывало на то, что духовная власть для приведенія въ исполненіе своихъ приговоровъ нуждалась тогда въ постороннемъ содъйствии. Но съ теченіемъ времени сила церковныхъ проклятій оказалась недостаточною гарантіей двиствительнаго исполненія этихъ приговоровь. Для поддержанія авторитета ихъ понадобилась посторонняя помощь, которую и предложило духовенству польское правительство въ лицъ Ягелло. Въ 1433 г. онъ объявилъ, что еслибы вто-либо propter raptum decimarum vel aliarum rerum ecclesiasticarum occupationem, aut ratione excessuum quorumcunque sive etiam in contumatiam de non parendo juri et mandatis s. ecclesiæ подвергся проклатію и пробыль въ немъ болѣе года, то старосты подъ

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Volum. leg. I, 38.

угрозою проклятія должны были положить запреть (recipi) на его имущество до тёхъ поръ, пока онъ не помирится съ церковію и не освободится отъ проклятія <sup>1</sup>). Такимъ образомъ, со времени Ягелло польское духовенство не только пользовалось полнымъ внутреннимъ самоуправленіемъ<sup>2</sup>), но въ силу постановленія 1433 г. получило (по врайней мбрб съ своей точки зрёнія, если не съ точки зрёнія шляхты) юрисдивцію надъ всёмъ народомъ по разнымъ дёламъ, такъ какъ подъ рубрикою "contumacia de non parendo juri et mandatis sanctæ ecclesiæ" могло подойти очень многое. Нужно, впрочемъ, замвтить, что эдикть этоть не могь имёть въ Польшё большаго практическаго значенія: онъ стоялъ въ противоръчіи съ извъстною гервинскою привиллегіею Ягелло (1422), по которой преимущества шляхты не могли быть конфискованы иначе, какъ по суду, слѣдов., не могъ разсчитывать на всеобщее признаніе. Кромѣ того, кругъ дѣлъ, подсудныхъ духовному и свѣтскому суду, не быль въ тогдашнемъ законодательстве определенъ, слёдов., старосты могли не приводить въ исполнение приговоровъ духовнаго суда, ссылаясь на то, что они постановлены по дёламъ, не подлежащимъ духовному суду.

Постепенно, въ теченіе предшествовавшихъ вѣковъ польской исторіи расширявшаяся и укрѣплявшаяся духовная юрисдикція унаслѣдована была въ указанныхъ нами размѣрахъ и XVI вѣкомъ, о которомъ у насъ рѣчь. Въ самомъ началѣ этого столѣтія особенно много потрудился въ пользу своего сословія извѣстный прелатъ Янъ Ласкій. Въ сборникъ статутовъ, представленный имъ на утвержденіе Александру (въ 1505 г.), онъ постарался помѣстить все, что только подтверждало, укрѣпляло, расширало права духовенства, и папскія буллы, и каноническія постановленія и даже просто мнѣнія канонистовъ (напр. Николая Котфича о церковныхъ проклятіяхъ, который до такой степени расширилъ сферу ихъ дѣйствій, что наложеніе ихъ потеряло всякую тѣнь правовыхъ функцій)<sup>3</sup>. Впрочемъ, Але-

<sup>&#</sup>x27;) Volum. leg., I, 89.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) На основанія сактовъ, приводимыхъ Длугошемъ (Dług., II, 357—362) могло заключать, что при Яголло духовные суды и только они одни имълн право судить даже уголовныхъ преступняковъ, если послъдніе принадлежоли къ духовному сословію.

<sup>3)</sup> Vol. leg. 155-162.

всандръ утвердилъ составленный Ласкимъ статуть съ очень важными оговорками: онъ утвердилъ въ статутѣ только то, что завонно и справедливо дано было и постановлено его предшественниками <sup>1</sup>); относительно же всего остальнаго, внесеннаго Ласкимъ въ статутъ, онъ объявилъ, что оно помѣщено тамъ ad communem univerorsum subditorum nostrorum cognitionem eruditionemque<sup>2</sup>). Въ продолжительное царствование Сигизмунда I духовный судъ въ литовско-польскомъ государстве стоялъ такъ же высоко, какъ и прежде, -- встръчалъ со стороны правительства такое же безспорное признание своей компетентности не только въ духовныхъ, но и во многихъ свётскихъ дёлахъ, какъ и прежде. Если же приговоры духовныхъ судовъ этого времени, направленные противъ приверженцевъ реформаціонныхъ идей, не приводились иногда въ исполнение, то не потому, что тогдашнее правительство не признавало компетентности духовныхъ судовь, а по другимъ независвышимъ отъ него обстоятельствамъ. Сигизмундъ I, какъ увидимъ ниже, издалъ цѣлую массу девретовъ противъ отступниковъ отъ старой въры. Во все продолженіе его царствованія, какъ и въ прежнія времена, не перестають раздаваться голоса недовольства слишкомъ широкимъ объемомъ духовной юрисдивців. Въ 1519 г. Сигизмундъ даже принужденъ былъ издать на сеймѣ постановленіе, запрещавшее свътскимъ людямъ, подъ угрозой денежнаго штрафа, обращаться въ духовные суды по свётскимъ дёламъ, причемъ предоставилъ провинціальному синоду опредблить съ своей стороны величину штрафа съ духовныхъ лицъ, позывающихъ свётскихъ въ духовные суды <sup>3</sup>). Въ 1532 г. для превращенія споровъ духовнаго и свътскаго сословій изъ-за судовъ (ne inter ordinem spiritualium et saecularium propter indebitas ad fora in pertinentia evocationes, odia et simul tates excitentur) Сигизмундъ объщаль уже провести грань между духовнымъ и свътскимъ судомъ. Для этого онъ объщалъ назначить особую коммиссію

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibid. 161: privilegia, indulta, munimenta, statuta, donationes, libertates praerogativas, immunitates... per illustrissimos ac serenissimos Praedecessores nostros, Principes, Reges, Reginas, Haeredes, et Duces Poloniae, et per Nos ipsos, Regno Poloniae... juste et legitime datas, donatas, concessas, et emanatas .. roboramus, confirmamus et ratificamus.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Vol. leg., I, 161.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Ibid., I, 175.

для исправленія законовь, которая имѣла опредѣлить, какія дѣла подлежатъ духовному суду, а какія-свѣтскому; духовенству же предложилъ составить провинціальный синодъ и на немъ опредѣлить наказанія, которыя долженъ былъ пести на будущее время всякій духовный, позвавшій свётскаго бъ духовному суду по, неподсуднымъ ему дѣламъ <sup>1</sup>). Польсвое духовенство составило синодъ въ Петроковъ въ 1542 г., на которомъ опредёлило тотъ кругъ-дёлъ, подлежащихъ вёдёнію духовныхъ судовъ, который принятъ былъ краковскимъ сеймомъ 1543 г. По сеймовой конституціи духовному суду, прежде всего, принадлежать дёла о вёрё, ересяхъ, расколахъ, богохульствахъ и отступничествѣ; затѣмъ къ нему относятся дѣла о десятинахъ, о семи церковныхъ таинствахъ, бенефиціяхъ, святотатствѣ, симоніи, процентахъ, убійствѣ духовныхъ лицъ, нанесеніи имъ ранъ и побоевъ, святотатствѣ, и о всѣхъ тѣхъ, которые прибѣгаютъ подъ защиту храмовъ или монастырей, за исключениемъ однакожъ тъхъ, которыхъ законъ не позволяетъ защищать въ храмахъ; къ духовному суду отнесены также дъла о ворожбъ, чародъйствъ, о церковныхъ оброкахъ, объ основании церквей (послёднія съ извёстными ограниченіями). Тою-же конституціею къ духовной юрисдивцій отнесены бідные, не могущіе собственными руками добывать себѣ пропитаніе; духовному суду предоставлено произносить приговоры о дѣтяхв законнаго или незаконнаго брака: ему же предоставолено право разбирать дёла тёхъ, которые добровольно предаются духовному суду, за исключениемъ подданныхъ шляхты. Навонецъ, къ духовному суду отнесены дъла о проступвахъ противъ храмовъ и лицъ, имѣющихъ посвященіе. -- дѣла о патронатствѣ, дѣла бракоразводныя (причемъ рѣшеніе относительно приданнаго разведенной жены предоставлено было свётскому суду); по дёламъ о завёщаніяхъ позволено было обращаться и къ тому, и въ другому суду, за исключениемъ тъхъ случаевъ, когда что-либо завѣщано было въ пользу церкви или на дѣла милосердія<sup>2</sup>). Изъ этого перечня дёль, отнесенныхъ сеймовою конституціею въ духовной юрисдикцій, видно, какъ широка была сфера духовнаго суда при концѣ первой половины XVI

<sup>&#</sup>x27;) Ibid., I, 250.

<sup>)</sup> Vol. leg., I, 283-284.

въка: польское правительство этимъ постановленіемъ не только признало полную компетентность церковнаго суда въ сферѣ духовныхъ дёлъ, но и санкціонировало многіе захваты, сдёланные въ предыдущіе въка церковнымъ судомъ въ сферъ свътскаго суда. Впрочемъ, нужно замътить, что эта побъда духовнаго сословія въ борьбѣ съ свѣтскимъ изъ-за духовной юрисдикціи не была безусловною: по крайней мірь, результаты ея противная сторона могла оспаривать. Земскіе послы приняли конституціи враковскаго сейма только на годъ или до будущаго сейма 1), слёдов. могли считать ихъ недёйствительными по истечении этого срока, такъ какъ послѣдующимъ сеймомъ онѣ не были утверждены. Но духовенство, съ своей точки зренія, имёло право считать ихъ действительными и для всёхъ обязательными, табъ какъ онѣ не были отмёнены послёдующими сеймами и вмёсто нихъ ничего на этихъ сеймахъ не было постановлено.

Кромѣ полнаго внутренняго самоуправленія, кромѣ обширной юрисдикціи, католическая іерархія XVI вѣка унаслѣдовала отъ прежнихъ вѣковъ еще одно немаловажное преимущество. Предыдущія поколѣнія польской церковной іерархіи оставили послѣ себя польскому духовенству XVI вѣка весьма богатое наслѣдство, пріобрѣтенное цѣлыми вѣками непрестанныхъ трудовъ и усилій, нажитое всевозможными средствами. если и не всегда прямыми и честными, то требовавшими за то отъ собирателей очень много ума, ловкости, практическаго смысла, умѣнья пользоваться хорошо сложившимися обстоятельствами. Богатое наслѣдство, завѣщанное польской іерархіи ея предками, заключалось въ богатыхъ помѣстьяхъ, поляхъ, лугахъ, въ многочисленныхъ селахъ, замкахъ, даже въ цѣлыхъ городахъ, съ десятками тысячъ крѣцостныхъ, съ утра до ночи работавшихъ на счастливыхъ наслѣдниковъ <sup>2</sup>). Самыми счастли-

Frittenil

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Закржевскій нашель въ копін конституцій краковскаго сейма 1543 года, находящейся въ «Коронной Метрикъ», слъдующую прибавку: «Które to konstytucye na gózze pisane, a zwłaszcza około postępku prawa i innych artykułów wedla žandosci (f. i, ządania) posłow Ziemskich, ižby się z inną brazią swą a poddanymi naszymi w sprawach ich obaczyli a postanowili, do roku abo do sejmu drugiero trwac mają (Zakrzewski, Powstanie i wzróst reformacyi w Polsce 1520—1572, Lipsk., 1870, str. 241 примъч.). Этой прибавки, какъ извъстно, нать въ «Vol. leg.».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cromerus, 149; Relacye, I, 163, Opis Polski, F. Ruggieri.

выми и богатыми наслёдниками были, конечно, выстіе представители польской іерархіи — епископы. По своимъ богатствамъ, по количеству всёхъ селъ и городовъ нёкоторые изъ нихъ не уступали богатёйшимъ польскимъ панамъ <sup>1</sup>). Годовой доходъ нёкоторыхъ изъ нихъ простирается до нёсколькихъ тысячъ талеровъ, или до нёсколькихъ десятковъ тысячъ злотыхъ <sup>2</sup>); нёкоторые изъ нихъ были владётелями цёлыхъ округовъ и

<sup>1</sup>. Мы ничень весьма любопытныя свёдёнія о богатствахъ польскихъ епископовъ въ не разъ уже цитованныхъ нами реляціяхъ папскихъ нунціевъ и другихъ лицъ о Польшѣ, которыя, если п не даютъ точнаго понятія объ этихъ богатствахъ, во всякомъ случаѣ имѣютъ значеніе, какъ приблизительновърныя показанія ихъ. Правда, реляціи этп относятся ко второй половинѣ XVI в., но сообщаемыя въ нихъ свёдёвія можно относить и къ первой половинѣ этого въка, такъ какъ во второй половинѣ XVI в. ямущества польскаго духовенства не увеличились въ своихъ размърахъ, а въ нёкоторыхъ случаяхъ даже уменьшинсь, какъ мы увидниъ ниже. – Фульвій Руджіера о богатствахъ гнѣзенскаго архіеннскопа пишетъ: posiada 360 wsi, między innemi miasto Lowicz, Rawę i kilka innych (Relacye, I, 162, Opis Polski F. Ruggieri).

<sup>2</sup>) Фульвій Руджіери указываеть сладующія цыеры доходовь польскихъ енископовъ: гнъзненскій архіепископъ получаетъ ежегоднаго дохода 60,000 здотыхъ, краковский 50,000 здотыхъ, куявский и пдоцкий по 30,000, познанскій 20,000, львовскій архіспископъ 30,000, перемышльскій 6,000, холискій и каменецкій по 2,000, вармійскій 12,000 (а mógłby mięć, прибавляеть нунцій, до 40,000, gdy by równie jak inni uciskal poddanych), кульмскій 6,000, луцкій 5,000. Указавъ эти цыоры, Руджіери продолжаетъ: Wiedzieć nadto potrzeba že do tych wszystkich dochodów nie liczy się zboze, mięso i inne wiktusły z dóbr wybierane, wino i korzenie z miast biskupom dostarczane (Ibid. 162). Нунцій Юлій Руджіери указываеть сладующія цыоры доходовь польскихъ епископовъ: гизаненский архіепископъ получаетъ 25,000 талеровъ, краковскій-21,000, познавскій 15,000, плоцкій--1,400; цыфръ доходовъ остальныхъ епископовъ онъ не указываетъ, а замъчаетъ только, что они не такъ богаты (Ibid. 195-196, Relacya I. Ruggieri). Доходовъ католическихъ епископовъ въ Литвъ и Руси ни Фульвій Руджіери, ни Юлій Руджіери не указываютъ съ точностію, последній, очевидно причисляеть ихъ къ числу менее богатыхъ, а о віевскомъ и каменецкомъ епископахъ прямо замъчаетъ, что они самые бъдные и не нивютъ даже 1,000 талеровъ годоваго дохода (Ibid. 196). Вообще эти епископія быля бъднъе собственно польскахъ, такъ что Сигнамундъ I въ 1591 г. просняъ даже папу Льва Х дозволить виленскому опископу Яву попрежнему получать тв же доходы, которые онъ получалъ прежде въ санъ плоциаго изнониив (Danilowicz, Skarbiec diplomatów papiezkich, cesarskich, krolewskich, książęcych, uchwal, narodowych, postanowień róznych wladz i urzędów, posługujących do krytycznego myjaśnienia dziejów Litwy, Rusi Litewskiej i ościennych im krajów. Wilno, 1862, II, 294). Bъ 1544 г. Сигнамундъ I писаль папь Павлу III о пісвской спископін: vacuit longo tempore Kioviensis ecclesia .... quam propter proventuum tenuitatem nemo erat, qui gubernandam susciperet (Theiner, 1I, 544).

носили даже княжескій титуль 1). Не одни польскіе епископы получили въ наслёдство отъ своихъ предвовъ такія большія богатства. Богатое наслёдство выпало на доли и другихъ членовъ польской іерархін, особенно прелатовъ и канониковъ, а между этими послёдними-краковскихъ и вармійскихъ <sup>в</sup>). Вообще матеріальное положеніе не только высшихь въ лёстницё польской іерархіи сановниковъ, но и низшихъ, даже приходскихъ священниковъ было, по свидътельству писателей XVI вѣка, если и не всегда роскошнымъ, блестящимъ, то по врайней мёрё достаточнымъ, удовлетворительнымъ 3). Кромё доходовъ съ поземельныхъ влядёній, польская ісрархія съ самыхъ первыхъ временъ существованія ватоличества въ Польптв пользовалась такъ называемою десятиною, которая обыкновенно раздѣлялась между епископами, прелатами, канониками и сельскими священниками 4). Польское законодательство въ описываемое нами время строго гарантировало духовенству полученіе этой десятини. Сигизмунать І въ 1528 г. издаль строгій эдикть къ сенаторамъ прусскимъ съ приказаниемъ по прежнему давать десятину Куявскому спископу съ прусскихъ вемель, входившихъ въ его епархію, такъ какъ подъ вліяніемъ проникшей уже въ это время въ Пруссію реформаціи тамъ перестали было платить десятину этому епископу 5). Такъ же благосклонно относилось польское правительство и въ общирнымъ поземельнымъ владеніямъ польскаго духовенства, которыя оно освоболило почти оть всёхъ податей и повинностей 6).

<sup>3</sup>) Ne abbatum quidem, ac caeterorum sacerdotum, primariorum praesertim, quos praelatos vocant, et monasteriorum, atque etiam paraecorum piis et honestis usibus male prospexit similis pietas et beneficentia (Cromerus, 149).

- <sup>4</sup>) Cromerus, 149; Relacye, I, 165, Opis Polski F. Ruggieri.
- <sup>5</sup>) Volum. leg., I, 239-240. <sup>6</sup>) Cromerus, 149-150.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Напр. краковскій синскопъ владълъ съвернымъ контествомъ (Acta Historica, I, 333, Zebrzydowski Nobilitati Severiensi, Dibovi, 7 Mai 1551; Ibid. 366, idem eidem, Cracoviae, 17 Septembris 1551); Плоцкій епископъ былъ княземъ Пултускимъ (Relacye, I, 162); вармійскій епископъ пользовался всёми правами владътельнаго князя въ Вармін (Eichhorn, I, 142).

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) O доходахъ канониковъ Фульвій Руджіери пишетъ: kanonicy katedralni posiadają znaczne dobra i intraty. Naibogatsi są krakowscy i warmiáscy, którzy mają do tysiąca złotych dochodu, ploccy nie więcej jak 200, ale za to probostwo, plockie przynosi 6000 złotych rocznego dochodu i może mieć 500 koni, dziekaństwo krakowskie 4000 złotych. Sa także bogate probostwa gnieźnieńskie, poznańskie, warszawskie, i ime których jedna osoba piec lub sześć posiadać może (Relacye, I, 163).

Правда, Сигизмундъ I въ этомъ отношеніи дёлалъ какъ-бы нёкоторыя ограниченія, или попытки къ нимъ: въ 1527 году онъ, напр., велёлъ произвести оцёнку церковныхъ имёній, чтобы опредёлить количество слёдуемаго съ каждаго изъ нихъ сбора на военныя надобности, но на этотъ сборъ *добровольно* согласилось само духовенство <sup>1</sup>); въ 1544 г. онъ обёщалъ земскимъ иосламъ хлопотать въ Римѣ о томъ, чтобы лицамъ, владѣющимъ церковными бенефиціями, но не имѣющимъ посвященія, дозволено было идти на войну personaliter, но тогда же, вопреки требованіямъ шляхты, отказался привлечь солтысовъ духовныхъ имѣній къ отбыванію военной повинности <sup>2</sup>). Но эти постановленія не колебали привиллегированнаго экономическаго положенія католической іерархіи, и тотъ же король въ другихъ случаяхъ съ охотою подтверждалъ ея привиллегім <sup>2</sup>).

Изображенное нами въ общихъ чертахъ государственное. юридическое и экономическое положение католической ісрархіи въ литовско-польскомъ государствъ de jure давало ей возможность de facto превращаться въ могучую соціальную силу, -нодъ тёмъ, безъ сомнёнія, условіемъ, если направленіе этой сны находилось въ рукахъ отвёчавшихъ дёлу двигателей. Мы будемъ еще имъть случан убъдиться, вакимъ могучимъ рычагомъ въ общемъ движения польской жизни могла быть эта сила, если ею заправляли лица, даже и не очень многочисленныя по количеству, но имъвшія върное понятіе объ этой силъ и ея отношеніи въ другимъ соціальнымъ силамъ, съ которыми ей приходилось сталкиваться. Но сила эта вовсе не производила тъхъ результатовъ, какихъ можно было-бы отъ нея ожидать, если заправителями ся являлись люди, или не способные дать ей надлежащее направленіе, соображенное съ условіями среды, въ которой ей приходилось действовать, или же сознательно или безсознательно отклонявшие ее отъ цёли, которой

<sup>4</sup>) Vol. leg., 1, 238.

<sup>a</sup>) Ibid., 286.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Наприм. Сигнамундъ I въ 1529 г. надалъ подтвердительную грамоту каноникамъ виленскаго капитула св. Станислава на сборъ пошлинъ съ товаровъ, провознимихъ чрезъ имъніе Странию (Акты относящіеся къ исторія южной и западной Россія. Спб. 1863, I, 75); въ 1535 г. онъ издалъ двъ подтвердительныя грамоты объ освобожденія церковныхъ людей виленскаго капитула отъ мостовой работы (Тамъ же, 85).

она призвана была служить. А между тёмъ такіе не отвёчавшіе дёлу двигатели часто заправляли этой силою, даже очень часто. Прецедентовъ для этого много было въ самомъ положении католической ісрархіи въ литовско-польскомъ государствѣ. Большія матеріальныя богатства, завѣщанныя польской іерархіи прежними ся поколёніями, видное государственное и общественное положеніе, способное удовлетворить даже и недюжинное честолюбіе, все разнообразіе правъ и привиллегій, воторыми было издавна такъ богато надълено польское духовенство и которыя такъ тщательно гарантировали его личную и имущественную безопасность при всёхъ тревольненіяхъ тогдашней далеко не покойной жизни. -- все это было слишкомъ заманчиво, чтобы не сдёлаться предметомъ исканій для людей, любящихъ жизнь со всёми ся благами. Въ Римё при одномъ извѣстіи объ отврывшейся въ Польшѣ вакансіи каноника или какой-либо иной, приносившей хорошій доходъ, являлись цілыя толпы искателей, старавшихся получить его отъ папы, даже въ такихъ случаяхъ, когда папа не имълъ права распоряжаться зам'вщениемъ этой вакансия, такъ что польское правительство сочло наконецъ нужнымъ оградить особымъ закономъ принадлежавшее ему въ извъстныхъ случаяхъ право на раздаваніе каноникатовъ 1). Получивъ въ Римѣ разными правдами и неправдами приносившее хорошій доходъ мёсто каноника или другое какое-либо, они иногда и для вида не скрывали своихъ истинныхъ намфреній и, исправно получая доходы, не помышляли вовсе о повздкв въ далекую Польшу или Литву, откуда шли эти доходы<sup>2</sup>). Епископство, прелатура, каноникать представляли собою такой лакомый кусовъ, что польская шляхта съ конца XV в. стала употреблять всевозможныя усилія, чтобы по возможности монополизировать для себя пользованіе этимъ кускомъ. Усилія шляхты увёнчались успёхомъ. Декретами польскихъ королей, въ угоду шляхть, было оокивлено, чтобы на будуще время еписвопства, прелатуры, ваноникаты предоставлялись, за немногими исключеніями, только лицамъ шляхетсваго происхожденія. Тъми-же декретами число канониковъ изъ нешляхтичей въ капитулахъ было строго, разъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Vol. leg., I, 139, статутъ Александра 1505 г.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Ibid., 259-260.

навсегда, ограничено, и при этомъ они могли быть членами не всёхъ, а только нёкоторыхъ капитуловъ, да и въ эти послёдніе имъ пролагала дорогу только степень доктора богословія, права или медицины. Тё-же декреты строго запрещали возводить ихъ на казедры епископовъ и даже на должности прелатовъ въ капитулахъ<sup>1</sup>).

Если теперь мы припомнимъ сказанное нами о способъ назначенія духовныхъ лицъ въ Польшъ, то должны будемъ въ литовско - польскомъ государствъ, катопризнать, что лическая іерархія не была гарантирована отъ поступленія къ ея среду лицъ, не имѣвшихъ внутренняго расположенія къ духовному званію, а шедшихъ въ него по инымъ мотивамъ. Возведение на епископския каоедры, назначение высшихъ капитульныхъ прелатовъ и канониковъ, даже замѣщеніе очень многихъ богатыхъ плебаній, зависёло, какъ мы знаемъ, отъ вороля, отъ лицъ, близкихъ ко двору, отъ знатнъйшихъ магнатовъ, - словомъ, отъ такихъ сферъ, гдъ далеко не всегда способны были руководиться чистыми побужденіями <sup>2</sup>). Доказательствъ этого въ царствованіе Сигизмунда I мы находимъ едва-ли не болбе, чёмъ въ другія времена. Особенно это нужно сказать о послёднихъ годахъ царствованія, когда большое участіе въ государственныхъ и церковныхъ дёлахъ принимала его супруга. Бона. Хотя сама королева была усердною католичкой, это не мъшало ей доставлять епископсвія канедры лицамъ, приверженнымъ къ реформаціоннымъ идеямъ, если только они ей за это могли хорошо заплатить. Воть почему на епископскихъ каоедрахъ во времена Сигизмунда I мы видимъ лицъ, болѣе или менѣе склонныхъ къ идеямъ реформаціи. Назначеніе одного изъ нихъ-Леонарда Слончевскаго-Станиславъ Гозій, бывшій тогда королевскимъ секретаремъ, встрѣтилъ такими словами: "Парадовсъ какой-то

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Vol. leg. I, 120, статутъ Яна Альбрехта 1496 года; lbid., 188, статутъ Александра 1505 года; Relacye, I, 164, Opis Polski F. Ruggieri.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) B5 HAVART ETOPOË HOLOBERHE XVI B. MOAPREBERIË HECARD: audivimus querelas hominum, multa in illis episcopis desiderantium: non erant obscurae ambitiones multorum, honores et divitias episcoporum mire ardentium. Visae sunt concursationes illorum tum ad principum aulas, tum ad eorum limina, quos gratiosos esse apud illos putabant. Haeserunt in multis largitionum supiciones, vix unquam hoc rerum statu eluendae (Modrevius, De republica emenanda, Basileae, 1559, p. 362).

произошель: довторь Леонардь, который въ каседральной церкви былъ не совсёмъ свободенъ отъ подозрёнія въ приверженности въ новизнъ, назначенъ по милости Его Величества каменецкимъ епископомъ 1). О холискомъ, впослъдстви куявсвомъ еписвопъ Янъ Дройовскомъ Модржевскій, стоявшій въ нему въ близкихъ отношеніяхъ, прямо говорить, что онъ сожалёль предъ смертью, что не имёль мужества высказать предъ людьми своихъ истинныхъ убѣжденій, и собирался это непремённо сдёлать, еслибы пожилъ дольше; относительно же этихъ убъжденій онъ зам'язаеть, что Дройовскій желаль реформы въ върт и обрядахъ и публично жаловался на отнятіе чаши у мірянъ и на запрещеніе всендзамъ жениться, равно какъ считалъ папскую власть слишкомъ общирною<sup>2</sup>). Объ этомъ-же епископѣ и Гозій писаль: sunt de eo non belli rumores <sup>8</sup>). Куявскаго епископа Андрея Зебржидовскаго также. подозр'ввали въ приверженности въ реформаціоннымъ идеямъ, хотя онъ въ слёдующее царствованіе выступиль, по врайней мъръ по виду, рьянымъ защитникомъ католичества, особенно ватолической ісрархіи 4).

Болёе общимъ недугомъ тогдашняго духовенства былъ свётскій характеръ его, омірщеніе его. Многіе и шли на епископскія должности только изъ честолюбія, изъ жажды видной государственной и общественной дёятельности: не получивъ еще отъ папы утвержденія въ своемъ санѣ, не принявъ епископскаго посвященія, они уже спёшили вступить въ отправленіе своихъ свётскихъ обязанностей, спёшили на сеймы и въ сенатъ <sup>5</sup>). Нёкоторые ивъ тогдашнихъ епископовъ почти всю жизнь проводили въ засёданіяхъ въ сенатѣ и на сеймахъ, въ поёздкахъ по иностраннымъ дворамъ съ разными дипломати-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Acta Historica, IV, 219, Epist. Hosii Dantisco, Cracoviae, 16 Julii 1546.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Modrzewski въ сочинени Liber de hominis libero arbitrio (Ossoliński, Wiadomości Historycznokrytyczne do dziejów literatury Polskiej o pisarzach polskich, także postronnych, którzy w Polsce albo o Polsce pisali, oraz o ich dziełach, Lwów 1852, IV, 130-131).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Eichhorn, 1, 76 прим.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Въ письмѣ къ краковскому епископу Самунлу Мацѣевскому онъ оправдывается отъ упрековъ въ покровительствѣ лютеранамъ (Acta Historica, I, 49. Raciąż, m. Novemb. 1546). Въ томъ же онъ оправдывается и въ письмѣ къ Гозію (lbid., 50, Zebrzydowski Hosio, Raciąż m. Novemb. 1546).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Cromerus, 143.

ческими порученіями, и на этихъ поприщахъ часто оказывали государству и обществу большія услуги; но при этихъ занятіяхъ у нихъ оставалось слишкомъ мало времени для исполненія ихъ пастырскихъ обязанностей. Отправленіе свётскихъ обязанностей считалось тогда самою существенною функцією епископской двятельности; епископъ, по тогдашнимъ возарвніямь, это прежде всего свётскій сановникь, несущій ту же государственную службу, что и воеводы и каштеляны. Сами епископы усвоили себѣ этоть взглядь. Кіевскій епископь Андрей Зебржидовскій, рекомендуя двору одно лицо на епископскую каеедру, высказываеть по этому поводу такую мысль: "мнѣ кажется, что въ нашъ теперешній вѣкъ три качества по преимуществу требуются отъ епископа: прежде всего-происхожденіе, затёмъ-авторитетность, наконецъ-любовь къ государству"<sup>1</sup>). О другихъ качествахъ будущаго пастыря епископъ не считаеть нужнымъ и говорить, какъ о второстепенныхъ.

Свътское направление высшаго польскаго духовенства, при ревностномъ и добросовѣстномъ его служеніи мірскимъ нуждамъ общества, могло еще до нѣкоторой степени находить для себя оправдание въ той пользё, которую оно приносило на этомъ поприщъ. Къ сожалению, и это смягчающее обстоятельство неприложимо въ большинству польской іерархіи первой половины XVI въка. За этимъ большинствомъ не числится нивакихъ государственныхъ и общественныхъ заслугь. Это большинство шло въ духовное званіе просто изъ желаніяполучше, пороскошние пожить на духовныхъ хлибахъ. Люди этого пошиба менње всего склонны были помнить о томъ, о чемъ устами краковскаго епископа Петра Гамрата напоминалъ имъ на провинціальномъ синодѣ каноникъ Гозій, -- о томъ именно, что они поставлены отъ Бога тольво распорядителями, а не владывами временныхъ благъ, что ихъ имущества принадлежать собственно нищимъ, что въ противномъ случав нужно опасаться, какъ-бы они не оказались грабителями и раззорителями своихъ братій<sup>2</sup>). Этотъ обличительный голосъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Acta Historica, I, 6, Zebrzydowski Bonae, Reginae Poloniae, Volboviae, mense Iunio 1546 r.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Acta Historica, IV, 71-74, Oratio Petri Gamrat Episcopi Cracoviensis in synodo provinciali, ab Hosio composita, circa 15 Mai 1539, Petricoviae.

остался, безъ сомнёнія, гласомъ вопіющаго въ пустынё, тёмъ болёе, что онъ исходилъ изъ груди человёка, который былъ не лучше многихъ изъ тёхъ, съ кёмъ онъ дёлился этими мыслями благочестиваго каноника <sup>1</sup>). Польскіе епископы не только не были расположены сдёлаться лишь распорядителями и раздаятелями находившихся въ ихъ распоряжении земныхъ благъ, но обывновенно не считали ихъ достаточными для удовлетворенія своихъ нуждъ и прихотей. Въ царствование Сигизмунда I мы видимъ постоянныя перемъщенія епископовъ съ однъхъ каседрь; на другія, -- съ "тощихъ епископій (употребимъ выраженіе современника) на болёе жирныя, не съ тёмъ, чтобы принести болве добра, а съ твиъ, чтобы пріобресть более богатствъ и почестей"<sup>2</sup>). Пути, которыми можно было перейти съ одной казедры на другую, были многочисленны и разнообразны. Самымъ шировимъ и върнымъ изъ нихъ была aurea vie Были, конечно, и такіе счастливцы, которые м'вну однихъ епископій на другія не оплачивали золотомъ, успѣли иными средствами снисвать благоволение всесильной Боны 4). Но aurea via въ тотъ "золотой вѣкъ" 6) была обычной дорогой, по которой епископы восходили на свои казедры <sup>6</sup>). Духовныя лица низшихъ степеней старались достигнуть увеличения своихъ богатствъ соединеніемъ въ однѣхъ рукахъ нѣсколькихъ духовныхъ должностей съ ихъ бенефиціями, чёмъ не брезгали и польскіе епископы. Этоть обычай такъ глубоко укоренился въ Польшѣ, что впослѣдствін, какъ увидимъ ниже, много труда стоило Риму и его агентамъ провести въ жизнь польсваго духовенства извёстное постановленіе тридентскаго собора, вос-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Дамалевичъ говоритъ о Гамратъ, что онъ luxui, vanitatibus, parasitis, ludionibus, compotationibus, et libidini deditus fuit (Damalewicz, Series Archiepiscoporum Gnesnensium, Varsaviae, 1649, p. 298).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Modrzewski w Ossolinskim (IV, 131).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Дамалевичъ говоритъ, что Латальскій съ краковской казедры перешелъ ad ecclesiam Metropolitanam eadem aurea via (Damalew. 265).

<sup>4)</sup> Damalewicz, 297.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Такъ не безъ юмора названъ то время Буженский (Bużeński, Żywoty Arcybiskupów Gnieżnieńskich. Z łacińskiego na język polski przełożył Szyszko, Wilno, 1860, t. II, str. 246).

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Даже примасъ Николай Дзержговскій, по замізчанію Damalewicz'a, iniquitati temporum cedens, humanum quid in eo passus est, ut auro iter expediter (Damalewicz, 301).

прещавшее совмѣщеніе въ однѣхъ рукахъ нѣсколькихъ духовныхъ должностей съ ихъ бенефиціями.

Достигнувъ разными вривыми путями своей цёли, дорого заплативъ за обладание богатыми епископіями, много положивъ труда и усилій на пріобр'втеніе благоволенія воролевы, эти любители богатой, роскошной жизни не за пастырскія свои обязанности, не за пропов'вдание слова Божія принимались: имъ естественнъе было ухватиться посворъе за доставшійся имъ наконецъ лакомый кусокъ, чтобы вознаградить себя за потраченныя деньги, за подъятые труды, чтобы устроить, наконецъ, свою жизнь по своимъ вкусамъ и прихотямъ. Они, дъйствительно, жили въ свое удовольствіе, дозволяли себъ, не стёсняясь своимъ саномъ, всяческія излишества въ пользованія земными благами. У одного современнаго писателя мы находных такую, хотя и преувеличенную, характеристику тогдашняго польскаго духовенства: "Она (Бона) произвела въ епископы Латальскаго — пустаго человѣка и пьяницу, Гамрата-прелюбодвя, Бугацкаго-блудника, Луку Гурко - сэмаго алчнаго барышника, Избицкаго-убійцу, Браницкаго-крючвотворца, Носковскаго-барышника, Дзержговскаго-глупца, напрасно обременяющаго землю, Леонарда Цифру, Дройовсваго-ерстика, Уханскаго-угодливаго прислужнива и лицемъра, язву и заразу церкви. Она же поназначала въ васедральные востелы и капитулы, на плебаніи и другія хорошія церковныя должности... чужестранцевъ-итальянцевъ блудни-же приходится согласиться, что польское духовенство первой половины XVI вёка было въ значительной степени деморализовано. Деморализація эта не ограничивалась однимъ высшимъ духовенствомъ, но пронивла и въ среду низшаго духовенства, такъ какъ, не говоря уже о другихъ причинахъ, и оно поставлено было въ тавія-же неблагопріятныя условія относительно своего назначенія, какъ и высшее духовенство 2).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Vita Petri Kmitae, въ приложения въ Длугошу, t. II, p. 1615.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Plerique omnes (patroni) non id curant, ut consulant ecclesiae Dei, sed ut vitae et commodationibus proscipiant ejus, quem commendent. Itaque commendant quemlibet, doctrinae et virtutibus habitatione nulla: saepe indoctissimos

## ВТОРАЯ ГЛАВА.

Мы представили общій очеркъ состоянія польской католической іерархіи-представительницы тёхъ началъ, подъ преобладающимъ вліяніемъ которыхъ сложилась польская религіозная жизнь, пытавшаяся въ XVI вёкё, хотя (какъ увидимъ) неудачно, свернуть со старой дороги и пойти по новому пути. Этоть новый путь не быль совершенно невѣдомою стезею, по воторой до реформаціи нивто въ Польшё не ходиль. Хотя Польша давно уже слидась съ великимъ католическимъ океаномъ, но въ польскомъ моръ всегда почти существовали, хотя неодинавово сильныя, антиватолическія теченія, кавъ существовали они и въ другихъ частяхъ этого океана. Поставивъ цёлью своего изслёдованія дёятельность самаго врушнаго представителя польскаго католичества, вынесшаго его на своихъ плечахъ въ самую вритическую минуту, мы не можемъ не коснуться нёкоторых сторонь польской жизни, дававшихъ возможность развиваться въ ней этимъ антикатолическимъ теченіямъ. Только это дасть намъ возможность видёть Гозія, какъ носителя извёстныхъ началъ жизни, среди окружавшей его дъйствительности, лицомъ въ лицу съ людьми, жившими иными идеалами, стремившимися провести въ польскую жизнь иныя начала, и притомъ людьми, за которыми тоже была предтествовавшая исторія, какъ она была за Гозіемъ, представителемъ "католической" Польши.

Польское общество <sup>1</sup>) XVI въка унаслъдовало отъ предшествовавшихъ въковъ своей исторической жизни далеко не дружелюбныя чувства по отношенію къ польской католической

<sup>4</sup>) Мы предпочитаемъ слово «общество» слову «народъ», такъ какъ подьскій народъ, въ смыслъ массы всего населения Польши, по причинамъ, которыя отчасти укажемъ ниже, не жилъ одною жизнію: польское общество (паны и шляхта) унаслъдовало отъ своего прошлаго одно, польское крестьянство другое: первое пережило ресормаціонную эноху, второе ся почти не знало.

et impuros viros, propter consanguinitatem, aut privatam benevolentiam; alii propter lucrum, aut causas alias non probandas. Neque tantum patroni laici id faciunt, sed ecclesiastici quoque, atque adeo ipsi episcopi: quorum nonnuli in eam imprudentiam progressi sunt, ut partim idiotas, partim pueros sacerdotiis amplissimis ornaverint, alios ecclesiis parochialibus praefecerint (Modrevins, 374-375).

іерархіи, чувства, имѣвшія свой источникъ какъ въ указанныхъ нами свойствахъ и особенностяхъ польской іерархіи, которую польская исторія далеко не всегда можетъ добромъ помянуть, такъ и въ свойствахъ и особенностяхъ самого польскаго общества, не только неспособнаго помириться съ существованіемъ въ Польштѣ католической іерархіи въ описанномъ нами видѣ, но и въ весьма сильной степени предрасположеннаго въ своихъ протестахъ противъ вѣками сложившагося порядка вещей превышать мѣру, переходить границу.

Къ концу XVI въка еще не успълъ выработаться тотъ оригинальный типъ польскаго шляхтича, образъ котораго неизбъжно является предъ нашимъ сознаніемъ при одномъ этомъ имени; но предыдущая польская исторія къ этому времени не мало уже сдѣлала для выработки его. На зарѣ XVI вѣка, хотя еще и въ туманъ, въ неясныхъ очертаніяхъ, выступаетъ уже предъ нами знакомая фигура. Шляхта пережила уже XV столётіе-это начало золотаго періода своей исторіи. Въ это счастливое для нея время она столько нажила себѣ разныхъ правъ и привиллегій, что съ переходомъ въ XVI въкъ смъло могла уже мечтать о превращении всего польскаго государства въ шляхетскую рѣчь посполитую. Въ первой четверти XV вѣка она получила извёстную червинскую привиллегію 1422 года, по которой ея имущества не иначе могли быть конфискованы, кавъ по суду <sup>1</sup>). Спустя одиннадцать лётъ она стала лично непривосновенною въ силу едлинской привиллегіи 1433 г. этого польскаго Habeas-Corpus-Act'a<sup>2</sup>). Въ началѣ первой половины XV вѣка польская шляхта получила новую привиллегію, отврывшую ей шировій доступъ въ участію въ политической жизни, котораго она до сихъ поръ еще не имъла. Во время прусскаго похода въ 1454 г. на поляхъ нътавскихъ она предъявила свои требованія Казиміру Ягеллону относительно водификаціи пришедшихъ въ забвеніе законовъ, лучшаго устройства судовъ, устраненія разныхъ насилій и нестроеній и т. д. и подкрѣпила всѣ эти требованія угрозою разойтись по домамъ. Король далъ объщание исполнить требованія шляхты. Хотя шляхта въ своихъ требованіяхъ не за-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Vol. leg., I, 37.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid., 41.

шла еще въ область политики, но сами паны прислужились ей. Въ привиллегію, об'ящавшую исполненіе требованій шляхт ы, они внесли постановленіе, что король впредь не изм'янить существующихъ законовъ и не объявить военнаго похода, не спро сивъ мнѣнія шляхты, которая должна была для этого соби раться въ каждой области на сеймикъ <sup>1</sup>). Такимъ образомъ, появился новый обычай: шляхта нъсколькихъ сосъднихъ земель, собравшись предварительно на свои мъстные сеймикъ, въ мъстъ, указанномъ королемъ, въ Великой Польшъ обыкновенно-въ Коло, въ Малой-Новомъ Корчинъ, въ Руси-Вишни. На этихъ областныхъ сеймикахъ Казиміръ обыкновенно дъ-

43 —

лалъ вмёстё съ выборными отъ шляхты постановленія о податяхъ и походахъ. Иногда онъ собиралъ этихъ выборныхъ на генеральный сеймъ; но при Казимір в сеймъ еще не получилъ преобладающаго значенія надъ областными сеймиками. Лишь въ послёдующія царствованія Альбрехта и Александра сеймы и сеймики окончательно устроились и сформировались. Такимъ образомъ, въ началѣ XVI вѣка противъ короля съ его сенатомъ стояла уже шляхта, въ лицъ своихъ представителей, получившихъ название земскихъ пословъ, безъ согласия которыхъ король не могъ установить чрезвычайныхъ налоговъ. объявить войны, измёнить существующихъ законовъ<sup>2</sup>). Установившееся въ Польшѣ со временъ Ягелло (по крайней мѣрѣ de jure) начало избирательной воролевской власти дълало ее еще более слабою, еще более зависимою оть пановь и шляхты. Параллельно съ развитіемъ шляхетства, съ расширеніемъ его правъ и привиллегій, въ ущербъ власти вороля и магнатовъ, шло ограничение правъ средняго (мъщанскаго) и особенно низшаго влассовъ народа, изъ которыхъ послѣдній отданъ былъ совершенно въ жертву панамъ. и шляхтъ. Трудно уже было остановить это неестественное развитие могущества одного сословія, трудно уже было исцёлить эту язву, все более и болёе заражавшую свёжіе сови государственнаго организма, все сильние и сильние подтачивавшую будущее Польши. Въ царствованіе Альбрехта и Александра шляхта дёйствовала еще

1

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Vol. leg., I, 116.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Bobrzyński, Dzieje Polski w zarysie. Warszawa, 1579, str. 226–227, 237–238.

заодно съ королевскою властію, заодно съ нею работала надъ разрушеніемъ зданія средневѣковой аристократін, или магнатства. Но со вступленіемъ на престолъ Сигизмунда, который въ задуманныхъ имъ государственныхъ реформахъ опирался на довъренныхъ лицъ изъ среды магнатовъ, шляхта становится въ оппозицію не только къ панамъ, но и къ королю. Оппозиція эта росла по м'вр' того, какъ реформы Сигизмунда разбивались о противодействе магнатовъ, которыхъ оне всего болѣе касались. Особеннаго же напряженія она достигла въ послёдніе годы Сигизмундова царствованія, когда королева Бона и ся креатуры позволяли себъ такъ часто нарушать существующіе государственные законы, когда многіе польскіе магнаты стали разными незаконными средствами присвоивать себъ королевскія имънія, предназначенныя на общественныя нужды, и чрезъ это сваливали всю тяжесть обороны государства на шляхту. Всѣ подобнаго рода злоупотребленія постоянно давали шляхтѣ поводъ требовать уничтоженія ихъ, требовать контроля надъ государственнымъ управленіемъ, требовать для себя болёе активнаго участія въ ходё всей государственной машины. Въ своихъ протестахъ, въ своихъ требованіяхъ уже при Сигизмундѣ I шляхта часто заходила слишкомъ далеко. А въ послѣдніе годы его царствованія она уже высоко подняла то революціонно-консервативное знамя, подъ которымъ она въ послёдующее царствование тавъ долго и такъ неуклонно боролась и съ своими королями, и съ своими старшими братьями-панами, и съ своими духовными пастырями: уже въ эти годы она провозгласила требование пресловутой "экзекуціи законовъ" въ смыслѣ невозможнаго самаго по себѣ возвращенія къ старымъ временамъ, къ старымъ законамъ, къ старому порядку вещей. Теперь возврать къ старому, дъйствительно, становился уже невозможнымъ, такъ какъ не только фундаменть быль заложень, но стало уже выдвигаться самое зданіе шляхетской рёчи посполитой. Еще нёсколько десятилётій — и изъ польскаго шляхтича вполнё выработается тотъ своеобразный типъ, который фигурируетъ во всей дальнъйшей исторіи; еще нъсколько десятильтій-и онъ превра-

тится въ ходячую привиллегію, приберетъ къ своимъ рукамъ духовныя и свётскія должности, все управленіе государствомъ, завладѣетъ почти всею землею съ почти неограниченными пра-

Digitized by Google

вами надъ другими ся обитателями; еще нъсколько десятилътій и изумленный могуществомъ шляхты иностранецъ напишетъ: "нътъ во всемъ міръ дворянства болъе свободнаго и имъющаго большую власть, чъмъ польская шляхта"<sup>1</sup>).

Вообще въ XVI въкъ польское дворянство находилось уже на такой наклонной плоскости, что неизбъяно, съ каждымъ новымъ годомъ, должно было все дальше и дальше стремиться по тому пути, на воторомъ оно наконецъ превратилось въ пресловутую польскую шляхту. На этомъ пути прогрессивнаго развитія шляхетскихъ вольностей неизбълнымъ тормазомъ являлась католическая іерархія, которая, особенно въ лицъ высшихъ своихъ представителей, оказалась вмъсть съ свътскими магнатами въ роли соперницы польской шляхты. Борьба шляхты съ свётскими магнатами была поэтому борьбою ея и съ духовными магнатами и даже со всёмъ духовнымъ сословіемъ, которое не только не было склонно повиноваться вол'в шляхты, но даже въ н'екоторыхъ случаяхъ (напр. въ судахъ) требовадо отъ нея повиновенія, а своими экономическими привиллегіями возбуждало въ ней большое недовольство. Польская исторія первой половины XVI вѣка представляеть уже попытки шляхты въ ограничению юридическихъ и экономическихъ правъ и привиллегій польскаго духовенства. Въ 1505 году уже не жалобы, а, какъ выразнися вороль Александръ, всеобщій крикъ (clamor communis) раздался на сеймѣ противъ польскаго духовенства по причинѣ того, что оно привлекало въ своимъ судамъ свътскихъ людей по свътскимъ дёламъ. Король, уступая всеобщимъ жалобамъ, запретилъ духовнымъ дёлать это на будущее время <sup>2</sup>). Тоже самое запрещеніе повторилъ Сигизмундъ I въ 1519 г. 3). Въ 1538 в на петроковскомъ сеймѣ слышались уже протесты противъ экономическихъ привиллегій польскаго духовенства, именно противъ того, что солтысы духовныхъ имёній не несуть военной повинности., На этомъ сеймѣ было постановлено, чтобы духовные предсийвили будущему сейму привиллегіи, освобождающіе ихъ солтысовъ отъ этой повинности 4). Недовольство сословными при-

num

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Relacye, I, 126, Opis Polski F. Ruggieri w roku 1565.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Vol. leg., I, 138.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Vol. leg., I, 175.

<sup>4)</sup> Vol. leg., I, 262.

виллегіями ватолической ісрархін высказывалось не одною только шляхтою. Его раздёляли отчасти и свётскіе магнаты. Βъ 1506 г. въ сенате светские паны требовали, чтобы епископы занимали первыя мёста въ сенатё только съ правой стороны трона, а также чтобы духовныя именія несли военныя цовинности наравнъ съ свътскими. Король Александръ, впрочемъ, рёшиль спорь вь польку духовенства, заявивь, что не должно лишать духовное сословіе привиллегій, издавна утвердившихся за нимъ 1).-Правда, указанныя нами попытки польскаго общества въ ослабленію власти и значенія польскаго духовенства не успѣли еще осуществиться въ дъйствительности, HO самое существование ихъ показываетъ, что польское общество первой половины XVI въва питало уже непріязненныя чувства къ польской ватолической ісрархіи. Совершенно права, поэтому, была католическая iepapxiя второй половины XVI вѣка, когда указывала явившемуся къ ней на помощь агенту римской курія, какъ на одну изъ главныхъ причинъ успѣха реформаціи въ Польшѣ, на то обстоятельство, что въ Польшѣ "господствуеть непрестанная, застар'ввшая вражда св'етскихъ къ клиру, которая нивогда не прекратится, хотя-бы клиръ былъ самымъ совершеннымъ по своей жизни и поведенію"<sup>2</sup>). Существованіе этой сословной вражды, действительно, было обстоятельствомъ весьма благопріятнымъ для прививки на польской почвѣ ТЪХЪ ИЛИ ИНЫХЪ ЭЛЕМЕНТОВЪ, СТОЯВШИХЪ ВЪ АНТАГОНИЗИВ СЪ католической іерархіею.

Но было-бы несправедливостію объяснять всё заявленія недовольства католическою іерархіей, какія представляеть намъ польская исторія дореформаціоннаго періода, одною сословною враждою шляхты къ духовенству. Пятивѣковая жизнь католической іерархіи въ Польшѣ была далеко не безупречною. Въ этомъ отношеніи она походила на свою западно-европейскую сестру, которая, какъ извѣстно, не могла похвалиться чистотою своихъ нравовъ, и ея польскіе пасомые имѣли тѣ же побужденія и основанія жаловаться на нее, что́ и другіе католическіе народы. Вообще аналогія между Польшею и другими

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Scriptores Rerum Polonicarum, II, 64. Хроника Ваповскаго; Sarnicius, Annales Polonici (Dlug. II, 1198).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Relacye, I, 48.

европейскими странами, исповёдывавшими католическую вёру, шла очень далево, простиралась на всё почти сферы перковной жизни, сложившейся подъ вліяніемъ однихъ и тёхъ же началъ, по указаніямъ, шедшимъ изъ одного и того же центра. Польская церковь, какъ одна изъ составныхъ частей одной римско-католической церкви, жила не только своею индивидуальною жизнію, но и въ значительной степени общею жизнію всего западнаго католичества. Поэтому-то, проходящее чрезъ всю исторію западнаго католичества недовольство тогдашнимъ состояніемъ римской церкви, выражавшееся въ разныхъ формахъ, находило всегда себё отзвукъ и въ Польшъ, имевшей всѣ тѣ же поводы къ заявленію этого недовольства. Надъ Польшею пронеслись разныя средне выковыя секты, явившіяся въ нѣдрахъ католической церкви, какъ протесть противъ ся аномалій. Появившіеся въ концѣ XI вѣка въ Западной Европѣ вальденсы распространали, по свидительству Венгерскаго, свое учение въ Богемии, Моравии, Силезии и Польшев. По свидетельству того же писателя, они основали свою волонію полть Кравова, и еще въ 1330 году инквизиція отврывала въ Польшъ приверженцевъ ученія вальденсовъ 1). Въ XIII и XIV въкахъ проникла въ Польшу и нашла себъ здесь, ососенно въ Великой Польшѣ, многихъ послѣдователей секта бичевальщивовъ; образовались многочисленныя общества, которыя, переходя съ мёста на мёсто, призывали всёхъ въ покаянію и своими пламенными рёчами, страшными бичеваніями тёла, поражали массы народа и завлекали ихъ въ свою секту. Тёлесныя навазанія, заключенія въ темницы, которымъ духовная власть подвергала бичевальщиковъ, на нёкоторое время задержали успъхи этой секты, но не искоренили ся совершенно. Въ Великой Полыш' долго еще оставались приверженцы бичевальщиковъ, которые въ половинѣ XIV въка значительно усилились выходдами изъ Венгрін. Только гибзненскому архіеписвопу Ярославу и повнанскому епископу Адальберту Палукъ въ союзё съ другими польскими епископами удалось (въ 1351 г.) исворенить эту секту <sup>2</sup>). Въ XIV волед новая секта-фратри-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Regenvolscius, Systema Historico-chronologicum Ecclesiarum Slavonicarum, Trajecti ad Rhenum, 1652, p. 14.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Dlugossus, I, 764-765, 1094-1095.

целлы-не признававшая никакой духовной власти, проникла въ польшу, гдё нашла себё не мало послёдователей въ средъ польской шляхты. Когда въ 1326 г. объ этомъ узналъ папа Іоаннъ ХХП, онъ написалъ воролю, гитвненскому архіепископу и провинціалу доминиканцевъ посланія, въ которыхъ побуждаль ихъ въ дружной борьбѣ съ этою опасною севтою 1). Еще раньше этого мы слышимъ протесты польскаго духовенства противъ безбрачія, окончательно введеннаго въ западной церкви въ XI в. цапою Григоріемъ VII и весьма туго прививавшагося на польской почвь. Около половины XII в., по сведътельству Сарницкаго, "каноники и ксендзы имъли законныхъ женъ"<sup>2</sup>), и созванные въ концѣ этого столѣтія папскимъ легатомъ діакономъ Петромъ провинціальные синоды въ Краковѣ и Любушѣ предписывали, по свидѣтельству Длугоша, всендзамъ отпустить своихъ женъ и наложницъ, а тёмъ изъ нихъ, которые отказались-бы повиноваться этимъ постановленіямъ, угрожали тяжкимъ наказаніемъ <sup>3</sup>). Эти угрозы, въроятно, не произвели желаннаго дъйствія на тогдашнихъ польскихъ всендзовъ, потому что на гнёзненскомъ синодъ 1219 года еще слышались жалобы на то, что прежнія запрещенія вступленія въ бравъ ксендзамъ остаются недвёствительными. На этомъ синодъ церковная власть сочла нужнымъ потребовать отъ ксендзовъ клятвеннаго объщанія въ томъ, что они оставять своихъ женъ и наложницъ 4).

Мы не будемъ долѣе останавливаться на этихъ выраженіяхъ недовольства, на этихъ протестахъ противъ аномалій католической церкви, высказывавшихся въ самыя отдаленныя времена польской исторіи, которыя, при всей ихъ слабости и ограниченности, указывають на существованіе въ польской религіозной жизни въ разныя времена антикатолическихъ движеній. Особенно усилились эти движенія съ XV въва, съ появленіемъ гуситства въ Чехіи, съ которою Польша всегда стояла въ болѣе или менѣе тѣсной связи. Польская молодежь получала высшее образованіе въ пражскомъ университеть, гдѣ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Fischer, Versuch einer Geschichte der Reformation in Polen, Grätz, 1855, 13-14.

<sup>\*)</sup> Sarnicius (Dlug., II, 1070).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Dlugossus, I, 575.

<sup>4)</sup> Ibid., 625.

королева Ядвига учредила даже особую коллегію для студентовъ-поляковъ. Въ Польшѣ Іоанна Гуса хорошо знали и очень уважали, что видно уже изъ того, что протесть, который вручили собравшимся въ Констанцъ отцамъ чехи, въ защиту своего реформатора, былъ подписанъ всёми находившимися тамъ поляками – шляхтичами 1). Самъ Гусъ въ своихъ письмахъ даетъ ръшительное свидътельство о томъ участін, какое поляки, особенно одинъ молодой шляхтичъ, принимали въ его защить 2). Іеронимъ Пражскій, котораго постигла одинавовая участь съ Гусомъ, провелъ нѣвоторое время въ Польшть, куда онъ приглашенъ былъ въ 1410 г. для устройства краковскаго университета <sup>3</sup>). Если къ этому прибавить, что между Польшей и Чехіей существовали болёе или менёе дружественныя политическія связи, то для насъ станеть понятною та легкость, съ какою гуситство распространилось въ Польшѣ, особенно въ Великой Польше 4). Быстрое распространение гуситскихъ идей начало внушать серьезныя опасенія польскому духовенству. Такъ какъ духовныя клятвы, налагаемыя на приверженцевъ гуситскаго ученія, не производили желанныхъ послёдствій, то епископы съумѣли отъ короля Ягелло добиться того, что онъ въ 1424 г. издалъ извёстный уже намъ велюнскій ЭДИКТЪ ПРОТИВЪ СРСТИКОВЪ И ВЪ ЧАСТНОСТИ ПРОТИВЪ ГУСИТОВЪ <sup>5</sup>). Но и этоть вровавый эдикть долго не могь остановить успёховъ гуситства въ Польшѣ. Самъ Ягелло обнаруживалъ въ отношении въ приверженцамъ гуситства далеко не гармонировавшую съ велюнскимъ эдиктомъ мягкость, обусловливавшуюся дружественными отношеніями его въ Чехіи. Въ 1431 году онъ устроилъ въ Краковѣ диспутъ прибывшихъ въ Польшу гуситовъ съ профессорами враковской академіи, который происходвлъ на польскомъ языкъ, въ присутстви вороля и многочисленной публики. Послѣ этого диспута гуситскіе депутаты долго жили въ Краковѣ, и только интердиктъ, наложен-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Palacky, Documenta Mag. Ioannis Hus vitam, doctrinam, causam in constantiensi concilio actam et controversias de religione in Bohemia annis 1403 – 1418 motas illustrantia, Pragae. 1869, p. 256.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Ibid., 127, письмо Гуса къ друзьямъ изъ Констанца, 12 іюня 1415 г.; ibid., 116, письмо Гуса къ чехамъ изъ Констанца, 10 іюня 1415 г.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Ibid., 63, 1 iюня 1413 г.; ibid., 512, 8 іюля 1413 года.

<sup>4)</sup> Palacky, 315, relatio Petri de Mladenowic.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Vol. leg., I, 38.

ный на Краковъ краковскимъ епископомъ Збигиѣвомъ Олесницкниъ, заставилъ ихъ удалиться изъ Кракова <sup>1</sup>). Въ 1432 г. прибывшее изъ Чехіи въ Польшу посольство было радушно принято Ягелло, гибзненскимъ архіепископомъ и польскими енископами, которые въ присутствіи гуситскихъ депутатовъ отправляли богослужение и даже допускали ихъ въ причастію. Только на возвратномъ пути, когда гуситские послы, шедро одаренные королемъ, пробажали чрезъ Краковъ, ихъ ожидала непріятность со стороны непримиримаго врага гуситства Збигнъва Олесницкаго. Олесницкий, получивъ известие о приближени гуситскихъ пословъ, приказалъ объявить имъ, чтобы они не въбзжали въ Краковъ; когда-же они не исполнили его приказанія и въбхали въ Краковъ, онъ наложилъ интердиктъ на польскую столицу и этимъ заставилъ ихъ удалиться изъ Кракова, несмотря на протесты сопровождавшихъ гуситовъ польскихъ пановь и на неудовольствіе по этому поводу самого вороля<sup>2</sup>). Правда, могущественное польское духовенство, фанатизируя СВОЮ ПАСТВУ, МОГЛО ВЪ ЧАСТНЫХЪ СЛУЧАЯХЪ ДАТЬ ПОЧУВСТВОВАТЬ. отдёльнымъ приверженцамъ гуситства свою силу въ польскомъ королевствѣ \*); но оно мало могло сдѣлать противъ польской шляхты, входившей уже въ силу: во второй половинѣ XV вѣка ряды приверженцевъ гуситства въ Польшѣ, особенно въ средѣ веливопольской шляхты, были еще густы 4). Хотя въ вонцу ХУ выка польскому духовенству удалось значительно ослабить силу гуситства въ Польшѣ, но оно не было въ состояни уничтожить его совершенно. Въ 1480 году куявский епископъ Збигнёвъ Олесницкій, произведя разслёдованіе въ Иноврацлавль, узналь, что одинъ всендзъ, по имени Матеей, причащалъ многихъ подъ двумя видами 5). Модржевскій, писавшій въ 1559 г., говоритъ, что въ его время жили еще люди, помнившіе нъкоего ксендза Адама, причащавшаго мірянъ подъ

- 4) Długossus, I, 575-578.
- <sup>3</sup>) 1bid., 605-609.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Напр., познанскій спископъ Андрей Бинискій въ 1439 г. нападъ на городъ Збоншинъ и принудиль его житолей выдать питерыхъ гуситскихъ проповъдниковъ, которые и погибли на костръ (Fischer, 22).

<sup>4)</sup> Regenvolscius указываеть имена этихъ приверженцевъ (24-25).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Damalewicz, Vitae Vladislavionsium Episcoporum, Cracoviae 1642, р. 343. Финеръ въ актахъ казедральнаго познанокаго костода нашелъ извъстіе о другомъ аналогичномъ случав (Fischer, 23).

двумя видами, за что онъ присужденъ былъ къ сожженію владиславскимъ епископомъ Креславомъ Куровшанскимъ, умершимъ въ 1503 г.<sup>1</sup>). Въ 1500 году великопольская шляхта, собравшись въ Познани, подлѣ костела, энергично, съ оружіемъ въ рукахъ требовала причащенія мірянъ подъ обоими видами, указывая на установленіе Христа, обычай первенствующей церкви и примѣръ чеховъ; точно также она требовала и уничтоженія десятины. Тогдашній познанскій епископъ съ трудомъ могъ успокоить шляхту об'вщаніемъ исходатайствовать у папы разрѣшенія причащенія подъ обоими видами <sup>3</sup>). Наконецъ, на зарѣ XVI вѣка, въ одномъ изъ краковскихъ храмовъ совершалось богослуженіе на польскомъ языкѣ <sup>3</sup>).

Словонъ, чёмъ ближе подходимъ мы къ XVI в., тёмъ сильнъе высказывается въ Польшъ недовольство тогдашнимъ statu quo ватолической цервви, тёмъ рёшительнёе и смёлёе становятся протесты противъ аномалій издавна установившагося- порядка вещей. Если въ этому чувству неловольства, протестамъ мы прибавимъ еще "застарввшую БЪ **Этим**ъ вражду" шляхетскаго сословія къ польскому духовенству, то мы, важется, не преувеличимъ дѣла, если скажемъ, что въ польской почвъ XVI въка заключалось значительколичество горючаго матеріала, который безъ труда ное могъ воспламениться отъ исвръ, посыпавшихся вскорв H8 него съ сосёдняго объятаго пожаромъ зданія Не въ одной собственно польской ночвё заключалось значительное количество этого горючаго матеріала: не мало заключалось его и въ другихъ мѣстахъ обширной территоріи, подвластной тогда поль свимъ воролямъ, --- не мало завлючалось его въ литовской почвѣ, не мало заключалось его въ русской почве, особенно въ почве Волыни, Украины, Подоліи, Галиціи, которыя соединены были въ это время съ польскою короною более тесными узами, чёмъ литовскія области въ собственномъ смыслё. Правда, сословная вражда дворянства съ духовенствомъ не имѣла въ литовско-русскихъ областяхъ той силы, той напряженности, какую

.4\*

<sup>&#</sup>x27;) Modrzevius, 599,

<sup>)</sup> Regenvolscius, 73.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Красинскій, на основанія Ваповскаго, писателя XVI вёка (K rasinski, Geschichte des Ursprungs, Fortschritts und Verfalls der Reformation in Polen. Nach englichen Original bearbeitet von Lindau. Leipzig. 1841, 8).

роны литовско-русское дворянство, по крайней мёрё въ значительной своей части, не успѣло еще въ теченіе XV вѣка преобразиться въ польскую шляхту, хотя эта метаморфоза уже началась; съ другой стороны католическое духовенство въ литовско-русскихъ областяхъ не было такъ могущественно, такъ вліятельно, такъ богато, такъ независимо, какъ въ Польшев, слёдовательно не могло возбуждать въ себё сильной сословной непріязни, какую оно возбуждало въ себе въ польской шляхте, твиз болве, что оно въ Литвв и Руси не было такъ многочисленно, какъ въ Польшѣ, и даже нѣкоторыя епископіи въ описываемую эпоху были почти номинальными. Но все-таки зародышь этой вражды существоваль и здёсь. Равнымь образомъ, недовольство тогдашнимъ statu quo католической цервви, съ такою силою заявившее себя въ Польшъ въ XV въкъ, находно для себя отголосокъ и въ католической церкви литовскорусскаго общества, тёмъ болёе, что послёднее жило въ сходныхъ съ польскимъ обществомъ условіяхъ. Литовская молодежь, подобно польской, получала воспитание въ пражскомъ университеть, гдь она находила гостепримный пріють въ коллегіи, основанной королевою Ядвигою <sup>1</sup>). Еще больше литовскихъ и русскихъ молодыхъ людей училось въ враковскомъ университеть, который, хотя и не всегда одинаково рышительно, шелъ по стопамъ своего старшаго брата-пражскаго университета. Кромѣ того, гуситскія ученія легко заносились въ Литву, какъ и въ Польшу, сподвижниками литовскаго внязя Сигизмунда Корибута, усвоившаго гуситское учение и исвавшаго въ то время чешской вороны<sup>2</sup>). Вслёдствіе всёхъ этихъ обстоятельствь, гуситскія ученія распространялись среди католиковъ литовско-русскихъ областей, и распространялись тёмъ легче, что многіе изъ этихъ ватоликовъ еще недавно порвали связи съ восточнымъ православіемъ и въ гуситствѣ имъ могъ слышаться голосъ старины, да и жили они среди сплошной массы православныхъ. Еще въ концѣ второй половины XVI въка Маріанъ Озерко, монахъ ордена миноритовъ, умершій въ 1491 году, по свидетельству Кояловича, много трудился

<sup>4)</sup> Regenvolscius, 23.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid., 24.

надъ принятіемъ возвращающихся въ церковь схизматиковъ и "еретиковъ", подъ которыми нужно разумѣть гуситовъ, такъ какъ другихъ еретиковъ тогда не было <sup>1</sup>).

Недовольство польскаго общества тогдашнимъ statu quo католической церкви въ Польшъ вступило въ XV въкъ въ соглашение съ нѣкоторыми другими проявлениями тогдашней польской жизни, --- въ соглашение, весьма нежелательное съ точви зрѣнія представителей ватолической, благочестивой Польши. XV столѣтіе,--это начало золотаго періода въ жизни польской шляхты, начало ея силы и могущества, было вмёстё съ тёмъ временемъ болѣе или менѣе сильнаго пробужденія въ ней національнаго сознанія. Это пробужденіе стояло въ тёсной связи съ распространеніемъ въ Польшѣ гуситства, въ весьма сильной степени подврашеннаго чувствомъ національной, славянской непріязни въ романо-германскому міру. На совъсти предыдущихъ поколъній польскаго народа, или, върнъе, высшихъ руководящихъ классовъ его, лежитъ такъ много тажкихъ грѣховъ противъ своей національности, что можно, важется, сказать, что національное сознаніе у поляковъ тогда, если и не умерло, то было очень слабо, очень тускло. Въ какую бы сферу польской жизни, по крайней мёрё, высшихъ классовъ, державшихъ въ своихъ рукахъ судьбы польскаго народа, мы ни заглянули, нигдё почти мы не увидимъ сильныхъ проблесвовъ національнаго сознанія. Польша, напр., хотя и имѣла свое собственное законодательство, облекла его въ форму римскихъ законовъ, сдёлала даже латинскій языкъ языкомъ суда и завонодательства; съ другой стороны, она съ такою охотою и ревностію переносила на польскую почву, въ польскіе города нъмецкое магдебургское право. Принявъ изъ Рима религию и просв'ящение, она ввела латинский языкъ при богослужении, въ богословскихъ и философскихъ наукахъ. Даже сеймы, эти выженія народной, хотя бы только и шляхетской, мысли и воли, отправлялись на латинскомъ языкъ. Въ польскихъ школахъ, отъ краковской академіи до низшихъ приходскихъ школъ, вездѣ звучалъ одинъ языкъ-латинскій, знаніе котораго было непремѣнною принадлежностію не только духовныхъ лицъ, не только государственныхъ сановниковъ и чиновниковъ, но и

<sup>&#</sup>x27;) Kojałowicz, Miscellanea, 12.

всякаго образованнаго, или претендующаго на образованность человѣва. Польсвій языкъ былъ языкомъ только простаго народа и женщинъ. По мъръ приближенія въ XVI въку, не безъ вліянія гуситства, провозгласившаго однимъ изъ главныхъ своихъ догматовъ богослужение на славянскомъ намкв, пробуждается въ полякахъ національное сознаніе, выразившееся на первыхъ порахъ въ томъ, что польскій языкъ мало-по-малу начинаеть получать свои законныя права въ литературѣ и жизни. Съ начала XV въка развивается въ Польшъ религіозная поэзія на польскомъ языкѣ, начало которой, впрочемъ, относится еще къ концу XIV въка. Эта поэзія долго находится подъ сильнымъ вліяніемъ чешской религіозной поэзіи: первыя религіозныя пёсни были простымъ переложеніемъ съ чешсваго языка <sup>1</sup>). Подъ 1431 г. Длугошъ, разсказывая объ извёстномъ диспутё чешскихъ гуситовъ съ профессорами вравовской академіи, съ удареніемъ отмѣчаеть ту особенность въ этомъ диспутв, что онъ, вопреки тогдашнимъ обычаямъ, про-исходилъ почти исключительно на польскомъ языкѣ <sup>2</sup>). Чёмъ ближе подходимъ въ XVI вёку, особенно чёмъ дальше подвигаемся въ XVI въкъ, тънъ съ большею и большею силою заявляеть свои права польскій языкъ, испытавшій на себ'й даже прямое вліяніе чешскаго языка въ формѣ привзошедшихъ въ него чешскихъ словъ и оборотовъ рѣчи <sup>3</sup>). Прекрасно изображаеть эти постепенныя завоеванія польсваго языва на родной землё польскій поэть-историвъ. "Сыновья Казиміра Ягеллона, говорить Людвигь Кондратовичь (Владиславь Сырокомля), изъ дътства употребляя отечественный язывъ, ввели его и при дворв на мъсто языка латинскаго и пъмецкаго. Знаменитые умы тосударства, Остророгъ, Оржеховскій, Модржевскій, Андрей изъ Кобылина, ставили въ укоръ полякамъ то, что они изго-няютъ отечественный языкъ изъ богослуженія и судебныхъ мъсть; Флоръ Унглеръ, извъстный типографщикъ, такъ говорить полявамъ: "Вамъ извёстно, что язывъ вашъ, столь славный, столь древній, столь богатый, пришель въ пренебреженіе и, въроятно, чрезъ вліяніе чужаго народа, почи въ упадовъ у

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Zdanowicz, Rys literatury Polskiej, 1874, Wilno, I, 52-54.

<sup>)</sup> Dlugossus, I, 577.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Zdanowicz, I, 185.

своихъ людей, и только въ настоящее время и по волъ Божіей приближается въ первоначальной славе и достоинству". Тотъ же Унглеръ началъ печатать польскія книги; Гербуртъ перевелъ статуты на польскій язывъ; Сигизмундъ I дозволиль употребление его въ судебныхъ опредвленияхъ; Сигизмундъ Августь сдёлаль его исключительно языкомъ офиціальнымъ; Рей, Кохановский, Трепва. Бъльский, Любенчивъ, католические и протестантские богословы начали описьменять его и совершенствовать" 1). Прибавимъ въ этому, что около 1505 г. Станиславъ Хвальчевскій пишеть первую польскую хронику на отечественномъ языкѣ<sup>2</sup>). Начавшись въ литературѣ, пробужденіе національнаго сознанія, какъ увидимъ ниже, вскорѣ стало переходить въ жизнь, стало заявлять себя, или по крайней мѣрѣ обнаруживало стремленіе заявить себя во внёшней политикъ Польши, придать ей національный характерь. — Если развитіе въ полякахъ національнаго сознанія стояло въ зависимости отъ распространенія въ Польшѣ сперва гуситства, а потоиъ протестантства, сразу ставшаго на національную почву, начавшаго процов'ядывать свое ученіе и совершать свое богослужение на польскомъ языкъ, переводить священныя и богослужебныя вниги на польскій язывъ, издавать сочиненія въ защиту своего ученія на польскомъ языкѣ 3), то, съ другой стороны, сами эти реформаціонныя стремленія, проникшія въ Польшу изъ сосъднихъ странъ, нашли для себя сильную поддержку въ начавшемся еще въ XV в. пробуждении польскаго національнаго сознанія. Примывая къ этому вновь зародившемуся въ польской жизни теченію, привнесенныя извнѣ реформаціонныя идеи переставали быть въ Польшѣ чѣмъ-то отвнѣ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Кондратовичъ, Исторія польской литературы (переводъ съ польскаго Кузминскаго), Москва, 1861, I, 226.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Zdanowicz, I, 60.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Эту черту протостантства върно подмътная тогдашняя католическая iepapxia: Constat omnibus (читаемъ въ инструкція, данной депутатамъ краковскаго канитуда, отправлявшимся на петроковскій синодъ 1551 года) quanta сига ac studio haereticali nostri Poloni in hoc elaborent, quo cunctos prava doctrina inficiant, quanta cura ac diligentia libros haereticorum aliunde in Poloniam importent et in linguam Polonicam vertant, scribant, excudi faciant, spargant, ultro etiam gratisque donent, depraedicentque tum publice, tum occulte, et incitent seculares, et odia irasque eorum exacuent in Ecclesiam.... (Acta Historica, I, 491).

навѣяннымъ, чѣмъ-то наноснымъ, а сразу акклиматизировались среди условій польской жизни, проникали въ глубь ея, въ самую душу поляка. А это одно могло дать возможность реформаціи развиться въ Польшѣ до такихъ размѣровъ, до какихъ она здѣсь развилась.

Національное теченіе, усилившееся въ польской жизни поль влиніемъ гуситства, было естественною реакціею ея католическому универсализму, пять вёковъ уже сдавливавшему самобытное развитіе польской религіозной жизни: проявленія этой реакціи, хотя и не особенно сильныя, видёла и предыдущая польская исторія, а въ XVI въкъ мы встрътимся еще съ грандіознымъ проектомъ созданія въ Польшѣ національной церкви. Но мы впали бы въ преувеличение, если бы этому національному теченію въ XV въкъ придали значеніе преобладавшаго направленія. Въ XV в., не смотря на существованіе этого теченія, шедшаго въ разрѣзъ съ началами универсальнаго католичества, польская церковь болёе, чёмъ въ прежнее время, жила общекатолическою жизнію, польское общество ближе, чёмъ въ прежнее время, стояло къ Западной Европъ, больше, чъмъ въ прежнее время, черпало изъ широкаго источника западно-европейской цивилизаціи. Начало XV вёка ознаменовано въ исторіи польскаго просвёщенія открытіемъ, или точнёе-возстановленіемъ краковской академіи. Съ первыхъ же лѣтъ своего существованія она начала входить въ славу, чему много содъйствоваль хорошій выборь первыхь профессоровь-по преимуществу поляковъ, получившихъ образование въ пражской академии. Краковская академія стояла тогда въ уровень со своимъ вѣкомъ, не уступала другимъ европейскимъ университетамъ, привлекала въ свои стъны молодежь изъ всъхъ сосъднихъ славянскихъ странъ-изъ Силезіи, Моравіи, Чехіи, Венгріи, не говоря уже о полякахъ, литовцахъ и русскихъ литовско-польскаго государства. Правда, съ теченіемъ времени, поставленная подъ протекторство краковскаго епископа, бывшаго ся канцлеромъ, она стала превращаться въ исключительно почти духовный институть, въ воторомъ свётскія науки иногда были въ большомъ пренебрежения. Правда, и богословския науки съ теченіемъ времени въ ней начинали упадать, и ся учоныхъ часто болѣе всего занимала схоластическая философія. Но при всѣхъ своихъ недостаткахъ враковская академія оказала большія услуги дёлу польскаго просвёщенія. Если она и не выпустила изъ своихъ стёнъ выдающихся учоныхъ по тёмъ или другимъ отраслямъ человѣческаго знанія, то въ своихъ стѣнахъ она воспитала цёлыя массы людей, трудившихся потомъ въ разныхъ областяхъ литовско-польскаго государства въ скромной роли начальниковъ и преподавателей какъ академическихъ колоній, такъ и другихъ учебныхъ заведеній <sup>1</sup>). Она подняла общій уровень просв'ященія, если не въ польскомъ народ'я, то въ польскомъ шляхетскомъ обществѣ, такъ что въ Польшѣ въ XVI в., по свидѣтельству Фульвія Руджіери, "всѣ, даже ремесленники, говорили по-латыни, и не трудно (было) выучиться этому языку, такъ какъ въ каждомъ городъ, въ каждой почти деревнѣ была общественная школа"<sup>2</sup>). Для дальнѣйшаго усовершенствованія въ наукахъ, польская и литовская молодежь со второй половины XV въка отправлялась въ славившіеся тогда западно-европейскіе университеты — лейпцигскій, пражскій, парижскій, падуанскій, болонскій и др. Эти путешествія польской молодежи имёли не малое значеніе въ томъ отношеніи, что она за границей неизб'яжно знакомилась съ тёми идеями, которыя распространялись тогда по Западной Европ'я и расчищали путь для реформаціи. Пропитанные этими идеями возвращались польскіе юноши на родину и становились здёсь неизбёжно піонерами церковной реформы, занимавшей и волновавшей тогда западно-европейскій міръ <sup>3</sup>). Впрочемъ, путешествія учащейся молодежи въ западно-европейскіе университеты не были единственнымъ средствомъ проникновенія въ Польшу разнаго рода идей, несогласныхъ съ духомъ строгаго ватоличества. Около этого времени пришло на помощь человѣческой мысли и человѣческому слову книгопечатаніе, которое давало возможность новымъ идеямъ распространяться по самымъ отдаленнымъ странамъ просвъщеннаго міра съ непонятною для прежняго времени быстротою. Этимъ новымъ путемъ быстро долетали новыя идеи и до Польши, гдъ находили

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Lukaszewicz, Historya szkół w Koronie i w Wielkiém Księstwie Litewskiem od najdawniejszych szasów aż do roku 1794, Poznań, 1849, I, 48– 49; Wiszniewski, Historya Literatury Polskiej, Krakow, 1842, IV, 253, 343, 360–361.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Relacye, I, 128, Opis Polski Fulwiusza Ruggieri w roku 1565.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Lukaszewicz, Historya szkół, I, 50.

себѣ значительный контингентъ читателей, созданныхъ краковскимъ университетомъ и его колоніями. Притомъ же, со второй половины XV вѣка начинаетъ распространяться книгопечатаніе въ самой Польшѣ, а въ первыхъ годахъ XVI вѣка появляются здѣсь уже постоянныя типографіи. Книгопечатаніе, сдѣлавъ просвѣщеніе доступнымъ для всѣхъ классовъ народа, произвело быстрый, всеобщій обмѣнъ человѣческой мысли, тѣмъ болѣе, что оно было въ тѣ древнія времена совершенно свободнымъ: даже книги религіознаго содержанія выходили тогда безъ цензуры <sup>1</sup>).

Подъемъ общаго удовня просвъщения въ Польшъ, путешествія польской молодежи въ заграничные университеты, развитіе и распространеніе въ Польшѣ книгопечатнаго искусства, --все это ставило польское общество въ тесную интеллектуальную связь съ западно-европейскимъ міромъ, дѣлало его чуткимъ къ проявленіямъ запа́дно-европейской мысли, работавшей давно уже во враждебномъ Риму направлении, заставляло и польскую мысль работать въ томъ же направленіц, идти по тому же пути. На этотъ путь вступила сама вравовская академія, живо принимавшая въ сердцу всё вопроволновавшіе тогдашній ватолическій міръ. сы, Въ 1416 константскаго собора году въ посланіи къ отнамъ она подавала свой голосъ за свободу церкви, требовала исвокатолической церкви, преобразованій рененія нестроеній клира, и прежде всего высшихъ его представителей<sup>2</sup>). Точно такія же желанія и требованія предъявляла краковская академія и отцамъ базельскаго собора, насколько можно судить по посланію этого собора, адресованному враковской академіи <sup>3</sup>). Краковская академія вполнѣ раздѣляла мысли отцовь базельскаго собора, что она со всею рѣшительностію доказала въ 1448 году. Въ этомъ году, не смотря на то, что король Казиміръ на люблинскомъ сеймъ призналъ папою Николая V, воторый приняль всъ предложенныя ему королемъ условія,

**、**'

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Кондратовичъ, I, 130-132.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Это посланіє краковской академія, какъ и другія ся посланія, а равно посланія къ ней другихъ академій, напечатаны въ приложенія къ четвертому тому Исторія польской литературы Вишневскаго (Wiszniewski, IV, 400—401).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Ibid., IV, 406.

враковская авадемія приняла сторону Феликса V, избраннаго базельскимъ соборомъ. Когда легатъ Николая V прибылъ въ Краковъ и былъ торжественно встрвченъ духовенствомъ, краковсвая академія не оказала ему никакихъ почестей, ссылаясь на изданное ею сочинение, въ которомъ краковские профессора доказывали, что базельскій соборь, законнымъ образомъ созванный, им'ёль право избрать Феликса V папою. Легать хотёль было лишить многихъ профессоровъ ихъ каеедръ, но враковскій епископъ Збигнѣвъ Олесницкій посовѣтовалъ ему позвать ихъ въ суду вороля. Нёсколько разъ являлись профессора на судъ короля и сената; но всякій разъ объявляли, что признать Николая папою они не могуть, пока не признаеть его таковымъ базельскій соборь 1). По этому вопросу краковскій университеть вступиль въ переписку съ парижскимъ, вѣнскимъ, кельнскимъ, лейпцигскимъ и эрфуртскимъ университетами И лишь по получение отвёта лованскаго собора призналь папою Ниволая V<sup>2</sup>).

За реформаторскими соборами, поставившими всенародно, предъ лицомъ всего католическаго міра, вопросъ о необходимости реформы во главѣ и въ членахъ католической церкви, наступилъ для западноевропейскаго міра вѣкъ возрожденія наукъ. въвъ гуманизма. Со второй половины XV въва, даже раньше этого, насталь этогъ въкъ и для Польши. На первыхъ порахъ гуманизмъ здёсь нашелъ себё радушный пріемъ даже въ такихъ сферахъ, которыя повидимому должны были встрѣтить его, какъ опаснаго врага своего. Строго-католическая партія польскаго духовенства, предводимая извъстнымъ Збигнёвомъ Олесницкимъ, дружественно протянула ему руку, задумавъ направить удары гуманизма на ненавистныя ей начала гусизма. Хотя краковский университеть не сдёлался совершенно гуманистическимъ, хотя въ немъ всегда существовала и большею частію занимала господствующее положеніе партія профессоровъ стараго направленія, непріязненно смотръвшая на успъхи въ Польшё гуманизма, тёмъ не менёе гуманистическія науки ворвались въ ствны вравовскаго университета, отвоевали себѣ въ немъ многія профессорскія каведры, нашли себѣ горячихъ по-

<sup>1)</sup> Dlugossus, II, 36-37.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Wiszniewski, IV, 413-440.

клонниковъ и во многихъ профессорахъ, и еще больше въ учившейся въ немъ молодежи. Во второй половини XV и ΒЪ началь XVI в. почти ежегодно, иногда цёлыми партіями, прибывають въ Краковъ иностранцы-гуманисты: то въ качествъ студентовъ наполняють они университетскія аудиторіи, то въ качествѣ профессоровъ преподаютъ гуманистическія науки краковскимъ студентамъ, читаютъ лекціи часто даже внѣ университетскихъ ствнъ. Вліяніе гуманизма въ краковскомъ университетѣ не всегда было одинаково сильно: старая партія иногда совершенно брала надъ нимъ верхъ и ограничивала преподаваніе гуманистическихъ наукъ до minimum'a. Но въ общемъ гуманизмъ въ немъ до самой эпохи реформаціи занималъ твердыя позиціи, производиль могущественное вліяніе на учившуюся въ немъ молодежь 1). Притомъ-же, при той тесной интеллевтуальной связи, въ которой стояла тогда Польша съ западною Европою, гуманизмъ, и помимо краковскаго университета, безъ труда могъ проникать въ Польшу - Въкъ возрожденія наукъ быль въ Польшѣ, какъ и въ другихъ западно-европейскихъ странахъ, преддверіемъ къ эпохѣ реформаціи. Гуманизмъ, хотя и направилъ мысль человвческую на изучение классической, дохристіанской жизни, среди которой она иногда даже переставала быть христіанскою, расчищаль, однаво, путь для религіозной реформаціи, или-върние-готовиль средства, которыя какъ нельзя болье пригодились ей въ борьбесъ католичествомъ. Стоило, напр., гуманисту отъ изученія греческихъ классиковъ перейти къ изученію новаго завѣта въ греческомъ оригиналѣ и дозволить себѣ понимать и объяснять его смыслъ на основании своихъ грамматическихъ познаний, а не на основании Ломбарда и Оомы Аквинскаго,-и онъ одною ногою стояль уже въ новомъ періодъ церковной жизни. Не даромъ въ началъ XVI в. строго-католическая партія въ краковскомъ университетв противилась введенію въ университетв преподаванія греческаго языка, о чемъ хлопоталъ краковскій епископъ Петръ Томицкій, и хотя въ концѣ концовъ допустила его преподаваніе, но далеко не въ широкихъ размѣрахъ<sup>2</sup>). Намъ нётъ надобности указывать всё тё пути, которыми во-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Szujski, Odrodzenie i raformacya w Polsce, Warszaws, 1880, 1-34.

<sup>\*)</sup> Szujski, 32-33.

спитанное на гуманизмѣ польское общество шло въ реформацін. Зам'ётимъ только, что тогдашній гуманизмъ, которому протянуль руку Збигнёвь Олесницкій, быль по самому существу своему враждебенъ тому въвами сложившемуся строю ватолической церкви, надъ упроченіемъ котораго въ Польшѣ такъ много трудился Олесниций. Съ унаслъдованною отъ среднихъ вѣковъ теоріею безусловнаго превосходства духовной, именно папской власти надъ властью свътскою принимался католикъ ХУ в. за изучение влассической литературы: идея государства, въ воторому церковь (религія) относится, какъ одно изъ подчиненныхъ вёдомствъ, во всей послёдовательности проводимая въ этой литературѣ, неизбѣжно заставляла его призадуматься надъ своею теоріею. Отъ стольновенія двухъ противоположныхъ міровоззрівній, отъ неизбіжной туть ломки многихъ вівами установившихся понятій получался часто нежелательный, даже опасный для Рима результать: гуманисты становились на нвкоторыхъ пунктахъ противниками теоріи папской власти. На этомъ пунетъ гуманизмъ сходился съ тъмъ національнымъ теченіемъ польской жизни, которое, развившись въ ней подъ вліяніемъ гусизма, стало во враждебное отношеніе къ римскому повелителю, столько въковъ уже втягивавшему польскій народъ въ универсальную систему своего владычества. На сеймъ 1459 г. Янъ Остророгь, стоявшій во главъ крупной партіи польскаго общества, говорилъ, что, хотя Польша, какъ католическая страна, признаеть духовную власть папы, однако не слёдуеть объшать ему неограниченнаго повиновения: польский король не подчиненъ никому, одинъ Богъ стоитъ выше его. не следуетъ говориль онь, писать папь смиренныхь и покорныхь писемь. Король не подданный Рима. Смиреніе само по себ' не хорошо; если же оно переходить муру и обнаруживается по отношенію къ тому, кто имбетъ власть только въ духовныхъ дблахъ, заслуживаеть наказанія. Остророгь жаловался еще на то, что Римъ подъ видомъ вѣры и благочестія разными средствами ежегодно собираетъ съ Польши большія суммы денегъ и повергаеть чрезъ это королевство въ нищету <sup>1</sup>). Длугошъ подъ 1466 г. сворбить о томъ, что въ то время in nonnullis Polonis notabatur avarus, tener et degener animus, justissimis

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Krasinski, 36.

obluctans imperiis, et de ordine religionis Christianae, et quod

omnia superat facinora, de legibus Divinis, et Ecclesiasticis male existimans <sup>1</sup>). Этоть враждебный тогдашнему строю католической цервви духъ проникалъ даже въ высшихъ представителей польскаго духовенства. То омірщеніе польскаго духовенства, особенно епископата, о которомъ мы сказали въ предыдущей главь, зависьло, помимо другихъ причинъ, оттого, что тогдашній польскій дворъ, находившійся подъ сильнымъ вліяніемъ гуманизма, возводиль на спископскія казедры людей гуманистическаго направленія. Польское общество, подъ вліяніемъ гуманизма, доходившаго въ врайнемъ своемъ развити до чудовищнаго смёшенія христіанскихъ понятій съ языческими, становившагося иногда въ прямой антагонизмъ съ христіанскимъ ученіемъ, во второй половинѣ XV в: постепенно утрачивало тоть религіозный волорить, въ который окрашена была жизнь средневѣковаго польскаго общества. Длугошъ, представитель средневъковаго католичества, горько оплакиваеть эту метаморdosy: Leges Divinas, et scita contemnendo irridemus, et floccifacimus, nec satis scripturarum comminationibus credimus, nec Divina imperia aperto pectore haurimus, levissimaeque venturae vitae, et salvationi perpetuae, juxta ac semper hic victuri, insistimus, neque ad mortem, et rerum omnium consumationem aspicimus....<sup>2</sup>) Хотя Длугошъ впадаетъ туть въ преувеличение, твиъ не менве не подлежить сомнению, что современное ему общество во многомъ стало уже непохожимъ на средневѣковое, не подлежить сомнѣнію и присутствіе въ немъ порожденнаго гуманизмомъ религіознаго индифферентизма, и распространение въ немъ разныхъ антикатолическихъ мивний. Въ 1459 г. Янъ Остророгъ высказывалъ уже мысли, отчасти напоминающія Лютера. Онъ возставаль противь того, что папа, безъ въдома короля и сената, присылаетъ въ Польшу индульгенціи и этимъ способомъ наживаетъ себѣ деньги, людей же уввряеть, что разрешаеть ихъ отъ греховь, между темъ какъ Богъ чрезъ своего пророка сказаль: "Сынъ Мой, дай мнъ сердце твое, а не деньги". Папа, продолжаеть онъ, говорить, что онъ употребляетъ свои сокровища на постройку храмовъ,

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Dlugossus, II, 397.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Dlugossus, II, 397.

а на дёлё тратить ихъ на обогащеніе своихъ родственниковъ <sup>1</sup>). Въ 1504 г. появились въ Краковѣ сочиненія "объ истинной вёрѣ" и "о бракѣ священниковъ", написанныя въ духѣ, враждебномъ католичеству <sup>2</sup>). Въ 1515 г. появилось обратившее на себя общее вниманіе письмо Бернгарда изъ Люблина къ Симону изъ Кракова, въ которомъ проводилась мысль, что должно слѣдовать одному евангелію и избѣгать всякихъ человѣческихъ измышленій. <sup>3</sup>) Подъ 1516 г. Стрыйковскій въ своей хроникѣ замѣчаетъ, что, хотя Левъ Х объявилъ въ Польштѣ юбилей и прислалъ индульгенцій, однако въ теченіе двухъ лѣть въ Польшѣ и Литвѣ собрали не особенно большую сумму денегъ, такъ какъ "люди въ то время стали уже мало обращать вниманія на папу" <sup>4</sup>). По тому же поводу и Бѣльскій въ своей хроникѣ дѣлаетъ грустное замѣчаніе: "но люди уже чѣмъ дальше, тѣмъ меньше заботились о дѣлахъ спасенія" <sup>5</sup>).

## ТРЕТЬЯ ГЛАВА.

Всёмъ предыдущимъ ходомъ польской исторической жизни постепенно расчищался путь для проникновенія въ Польшу силы, взволновавшей въ XVI в. весь западно-европейскій мірь, постепенно подготовлялась почва для воспріятія началъ реформаціи. Идеи нёмецкаго реформатора тёмъ легче могли проникнуть въ Польшу, что не только многими и самыми разнообразными нитями связана она была съ сосёдними нёмецкими государствами, но власть ея короля тогда признавала надъ собою цёлая Пруссія, населенная по большей части нёмцами, связь которой съ Германіей уже изъ однёхъ національныхъ симпатій всегда была очень тёсна. Въ той части Пруссіи, которая принадлежала крестоносцамъ, новое ученіе могло тёмъ удобнёе распространяться, что оно нашло себё вдёсь послёдователей во многихъ орденскихъ начальникахъ. Самъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Krasinski, 37—38.

<sup>&</sup>lt;sup>'2</sup>) Krasinski, 44; Fischer, 7.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Regenvolscius, 74.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Stryjkowski, Kronika Polska, Litewska, Źmodzka i wszystkiej Rusi, Warszawa, 1846, II, 390.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Bielski Marcin, Kronika, wydanie «Biblioteki Polskiej» Turowskiego, Sanok, 1856, II, 996.

гроссмейстерь ордена врестоносцевь Альберть, по недостатку средствъ для борьбы съ Польшей, свитаясь по Германіи, пришель поль вліяніемь идей Лютера въ мысли оставить духовное званіе и образовать изъ орденскихъ владіній насліздственное герпогство. При посредничествъ родственнивовъ, ему удалось добиться согласія на это польскаго вороля Сигизмунда I-го, въ ленныхъ отношеніяхъ въ воторому находился орденъ врестоносцевъ, и 10-го апръля 1525 года въ Краковъ совершился торжественный акть принесенія ленной присяги польскому королю первымъ пруссвимъ герцогомъ, разорвавшимъ всѣ связи съ ватоличествомъ. Новый прусскій герцогъ много содействоваль не только окончательному утвержденію лютеранства въ своемъ герцогствъ, или такъ называемой герцогской Пруссіи, но и распространению его въ польскомъ королевствѣ; онъ съ усердіемъ снабжалъ Польшу внигами, написанными въ духъ Лютера, давалъ у себя пріють всёмъ преслёдуемымъ въ Польшѣ за приверженность въ реформаціоннымъ идеямъ, основалъ въ Кенигсбергѣ университетъ, гдѣ много училось польскихъ и литовскихъ юношей <sup>1</sup>).

Очень рано стало извъстнымъ ученіе Лютера и въ польской, или королевской Пруссіи, вошедшей въ составъ польскаго королевства, съ сохранениемъ впрочемъ всёхъ своихъ правъ и привиллегій, при Казиміръ Ягеллонъ (1466). Данцигь быль главнымь городомь этой страны и вмёстё сь тёмь по своему географическому положенію складочнымъ мѣстомъ польской торговли съ западной Европой. Постоянныя торговыя связи съ Германіей дёлали особенно легкимъ доступъ въ него идеямъ Лютера. Онъ нашли себъ здъсь отголосовъ еще въ то время, когда только что были провозглашены въ Виттембергь. Уже въ 1518 г. доминиканецъ Яковъ Кнаде проповѣдывалъ въ Данцигѣ, хотя и непублично, противъ злоупотребленій римской церкви, нападаль на ся главу и въ своей оппозиціи зашель такъ далеко, что сбросиль съ себя монашескую рясу и вступилъ въ бракъ, на что самъ Лютеръ рѣшился лишь въ 1525 г. Правда, Кнаде вскоръ, по настоянію куявскаго епископа, въ епархіи котораго принадлежалъ Данцигъ, принужденъ былъ оставить этотъ городъ, но въ 1520 году на

<sup>1</sup>) Bielski, II, 1031; Friese, Th. II, Bd. I. S. 150-161.

Digitized by Google

смѣну ему являются другіе провозвѣстниби реформаціи, продолжающіе туже, хотя и неоткрытую, оппозицію противъ римской церкви. Первую публичную проповѣдь противъ католическаго ученія держаль въ Данцигь Гегге, котораго можно назвать действительнымъ основателемъ лютеранской общины въ этомъ городв. Его проповеди нашин себе, какъ между мещанами, такъ и въ ратушѣ многихъ приверженцевъ, которые образовали въ Данцигъ значительную партію. -- Эти успъхи реформаціи въ Данцигѣ привлевли къ себѣ вниманіе какъ высшей церковной іерархіи, такъ и польскаго правительства. Архіепископъ гибзненскій Янъ Ласкій лично отправился въ Данцигь, въ сопровождении куявскаго епископа Матеея Држевицкаго, въ надеждѣ своимъ личнымъ присутствіемъ поддержать авторитеть сильно поколебавшагося уже тамъ католичества. Но эта повздва не имвла успвха. Идеи Лютера пустили уже такіе глубовіе ворни въ Данцигь, что достаточно было завлюченія въ тюрьму, по распоряженію архіепископа. одного лютеранскаго пропов'вдника, чтобы масса населенія. пренебрегши государственнымъ и церковнымъ значение примаса королевства, рѣшилась на насиліе въ отношеніи къ нему, на грубыя ругательства, именно-съ камнями въ рукахъ, заставила его искать спасенія въ бітствь. Сигизмундъ І-й съ своей стороны не могъ игнорировать того, что произошло въ Данцигѣ. Въ 1523 г. онъ издалъ къ городскимъ властямъ Данцига декретъ, въ которомъ запрещалось имъ дълать какія бы-то ни было измвненія въ вврв. Но особенныя политическія обстоятельства того времени не позволяли Сигизмунду строго настаивать на исполненіи этого декрета: въ это время Сигизмунцъ занять быль войною съ своимъ племянникомъ Альбертомъ, маркграфомъ бранденбургскимъ, гроссмейстеромъ ордена врестоносцевъ; простой политический расчеть побуждаль его имъть на своей сторонѣ, или--по крайней мѣрѣ-не вооружать противъ себя богатаго города, заключавшаго въ себъ такъ много нъмецкихъ, преданныхъ Пруссіи элементовъ. Вслёдствіе такъ благопріятно сложившихся обстоятельствъ, реформація въ Данцигѣ продолжала дёлать дальнёйщіе успёхи. Но все сильнёе и сильнёе начинавшій биться пульсъ религіозной жизни пробудиль новыя движенія и въ области гражданской жизни. Городской маспстрать. опасавшійся того, что религіозныя нововведенія мо-5

- 65 -

гуть дать перев'ясь демократической партіи и привести къ измѣненіямъ въ городскомъ управленіи, заключилъ подъ стражу нёсколькихъ главнёйшихъ приверженцевь реформаціи и вообще сталь вывазывать готовность исполнять воролевское опредёленіе строже, чёмъ какъ онъ дёлалъ это доселё. Это вызвало сильное недовольство въ реформаціонной партін, и въ городѣ (22 января 1525 года) вспыхнулъ бунть. Городской магистрать долженъ былъ согласиться на созваніе общаго собранія горожанъ для разсужденія объ улучшеніи церковныхъ дълъ. Собрание это, впрочемъ, заявило себя очень умъреннымъ, ограничившись только опредвленіями противъ монашества. Городской магистрать принуждень быль дать на эти опредёленія свое согласіе. Но этимъ дѣло не окончилось. Враждебная городскому магистрату партія им'яла случай уб'ядиться въ своей силѣ, а политическія страсти, разъ возбужденныя, не могли такъ скоро усповонться. Въ городѣ произошло второе возмущеніе на этотъ разъ болѣе серьезное по своимъ послѣдствіямъ: городской магистрать быль смёнень и вмёсто него учреждено было новое городское управление. Это послѣднее заявило себя уже весьма ревностнымъ приверженцемъ реформаціи: монастыри были закрыты, ватолическія формы богослуженія почти совершенно уничтожены, перковныя имущества объявлены собственностію города.

Вскорѣ послѣ этихъ происшествій Сигизмундъ получилъ два увѣдомленія о совершившихся въ Данцигь событіяхъ: новый магистрать заявляль отъ лица большинства гражданъ, что произведенныя въ Данцигъ измъненія касались исключительно церковныхъ дёлъ, что они вовсе не имёли политическаго характера, высказывалъ чувства своей върноподданнической преданности польскому королю и просиль объ утверждении произведенныхъ имъ измѣненій; старый магистрать, напротивь, представлялъ все совершившееся въ Данцигъ дъломъ немногочисленной политической партіи, враждебной польскому королю, поставлялъ на видъ отчаянное положение главнаго города Пруссіи подъ управленіемъ самозваннаго магистрата и настоятельно просиль отъ лица большинства о возстановлении въ Данцигѣ стараго порядка вещей. Отвѣтомъ на эти донесенія былъ королевский приказъ возстановить во всемъ старый порядокъ. Новый магистрать еще разъ было пытался оправдаться предъ

королемъ, но получилъ приказание явиться лично къ королю; когда же онъ этого не сдёлалъ, сенатъ въ феврале 1526 г. положилъ опалу на Данцигъ и объявилъ его лишеннымъ всёхъ привиллегій, въ томъ случаѣ, если бы онъ не возвратился въ повиновенію законнымъ властямъ. Вмёстё съ этимъ рёшено было, чтобы король лично отправился въ Данцигъ для возстановленія въ немъ спокойствія. 17-го апрёля 1526 г. Сигизмундь торжественно вступиль въ Данци ъ. Сперва приверженцы реформаціи, предчувствуя бёду, не хотёли пустить короля въ городъ, но потомъ, по совѣту бургомистра Бишофа, допустили въбздъ короля въ городъ, хотя приняли свои мбры предосторожности, оказавшіяся, впрочемъ, недостаточными, такъ вакъ Сигизмунду удалось сосредоточить въ Данцигѣ значительную военную силу. Присутствіе короля, имѣвшаго въ своемъ распоряжения военную силу, возъимѣло въ Данцигѣ свое дъйствіе: приверженная реформаціи партія должна была на время смириться и безропотно повиноваться распоряжениямъ короля. Главные виновники происшедшихъ въ Данцигѣ волненій, въ числё пятнадцати челов'явъ, потеряли головы на плах'я, а другіе присуждены были къ изгнанію изъ отечества. Вибсть съ тёмъ опубликованы были слёдующія распоряженія короля: кто въ течение 14 дней послѣ опубликования королевскаго распоряженія не возвратится въ лоно католической церкви, тоть долженъ оставить городъ, подъ угрозою смертной вазни; монахи и монахини, нарушившіе свои об'яты, духовные, отпавшіе отъ католической вёры, должны были въ теченіе 24 часовъ оставить городъ; подъ угрозою смертной казни и конфискаціи имуществъ, запрещено было распространение направленныхъ противъ католической церкви ученій; даже всякое опубликованіе изображеній и сочиненій, противныхъ католической церкви, должно было наказываться изгнаніемъ и лишеніемъ имущества, причемъ всякій, имѣвшій общеніе съ изгнанникомъ, также терялъ свое имущество; начальники вораблей сдѣланы были отвѣтственными за правовѣріе своихъ пассажировъ; только правовѣрные католики могли имѣть доступъ къ общественнымъ должностямъ; подъ угрозою смертной казни запрещено было всякое собрание 2-хъ и 3-хъ мущинъ или женщинъ съ намвреніемъ ниспровергнуть существующій порядокъ и пр. <sup>1</sup>).--

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Bielski, II, 1030, 1034—1037; Vol. leg. I, 226—230; Friese Th. II,

Впрочемъ, описанный нами случай примёненія такихъ строгихъ мёръ къ приверженцамъ реформаціи былъ при Сигизмундѣ I исключительный, и строгость польскаго правительства въ данномъ случаё можно объяснить въ весьма значительной степени политическими мотивами: Сигизмунду нужно было какъ можно энергичнёе поддержать королевскій авторитетъ въ главномъ городѣ польской Пруссіи, — авторитетъ, пошатнувшійся до того, что тамъ осмёлились, безъ вёдома короля, смёнить городскія власти, произвольно учредить новыя, произвести бунтъ и проч.

•

Строгими мѣрами польскаго правительства успѣхи реформаціи въ Данцигѣ были задержаны, но не надолго. Чрезъ десять лётъ послё описанной нами кровавой расправы съ данцигцами, реформаціонныя идеи съ новою силою заявили себя въ Данцигъ. Доминиканецъ Клейнъ, давно уже стоявшій ΒЪ оппозиціи въ католической церкви, но до поры до времени не доходившій до открытаго разрыва съ нею, въ 1537 г. вышелъ изъ монашескаго ордена, сталъ во главъ реформаціонной партіи въ Данцигѣ и, получивъ мъсто проповъдника въ костелѣ св. Мартина, повыбрасывалъ изъ него иконы. Городской магистрать не преслъдоваль Клейна. Сигизмундъ, занятый молдавскими делами, смотрёль сквозь пальцы на данцискія дѣла. Правда, около этого времени онъ отправилъ въ Данцигъ для разслёдованія дёла особую комиссію, но мёра эта не имѣла послѣдствій. Въ началѣ 40-хъ годовъ въ Данцигь, по свидътельству Бъльскаго, опять съ особенною силою стала заявлять себя "лютеранская въра". Къ концу царствованія Сягизмунда I, хотя Данцигъ сохранялъ видъ католическаго города, хотя данцигцы продолжали считаться паствою куявскаго епископа, которому они оказывали всѣ внѣшніе знави почтенія, на самомъ дълъ реформація здъсь успъла пустить уже глубокіе корни, вырвать которые стало уже невозможнымъ. Впрочемъ, тогдашній куявскій епископъ Андрей Зебржидовскій не обнаруживаль особенной охоты вести деятельную борьбу съ реформаціей въ Данцигь, довольствуясь полученіемъ съ данцигцевъ десятины и оффиціальнымъ признаніемъ данцигцами его епископсваго достоинства 1).

Bd. 1, S. 73—81; Krasinski 45—50; Fischer, 29—37; Eichhorn I, 59—61. <sup>4</sup>) Bielski I, II, 1068—1069, 1072; Acta Historica I, 20, письмо Зебр-

Почти одновременно съ Данцигомъ, пдеи Лютера нашли себѣ отголосовъ и въ другихъ важнѣйшихъ городахъ польской Пруссіи. Въ 1520 и 1521 гг. онъ были уже извъстны въ Торнь. Правда, тамъ въ это время еще не существовало общины, которая публично приняла бы учение Лютера, но Лютеръ пользовался въ Торнѣ уже такою популярностію, что, когда папскій легать, находившійся въ Торнѣ, хотѣлъ съ большою торжественностію сжечь изображенія и сочиненія Лютера, въ него стали бросать каменья, обратили его въ бъгство, а изображение Лютера спасли изъ огня. Въ 1525 г. въ Торнъ произошло даже возмущение, имъвшее цълью ввести въ немъ новое учение и въ частности отобрать монастырския имущества въ пользу города; но это возмущение было мирнымъ образомъ прекращено Сигизмундомъ, и реформація въ Торнѣ продолжала распространяться мирнымъ путемъ<sup>1</sup>). Въ началѣ 20-хъ годовъ обнаружились следы реформаціи въ Эльбинге: здесь появляются отъ времени до времени пропов'ёдники новаго ученія; между жителями мало-по-малу образуется довольно значительная партія, про нивнувшаяся идеями реформаціи; начинаются попытки секуляризаціи монастырскихъ имуществъ<sup>2</sup>). Въ 20-хъ же годахъ XVI в. проникла реформація и въ Брунсбергъ, принадлежавшій къ вармійской епархіи и сдблала здёсь значительные успёхи, тёмъ болёе, что тогдашній вармійскій епископь не принималь никакихъ мёръ противъ распространенія идей Лютера въ своей епархіи и, когда ему капитулъ указывалъ на опасность новыхъ идей, онъ говорилъ: ".Іютеръ-ученый монахъ и доказываетъ на основании св. Писанія. Кто им'єть охоту, пусть опровергнеть его"<sup>3</sup>). Многіе другіе города польской Пруссіи также очень рано услышали проповѣдь идей Лютера, хотя по внѣшности продолжали оставаться католическими 4).

жидовскаго къ краковскому епископу Самуилу Мацżевскому, авг. 1546 г.; ibid.. 24 письмо его къ данцигскимъ властямъ сент. 1546 г., ibid. 29; письмо его къ Гозію сент. 28, 1546 г. ibid. 38; письмо его къ королю Сигизмунду окт. 1546, ibid. 49; письмо того же къ тому же ноябр. 1546 г.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Friese Th. II, B. I. S. 81-84. Krasinski 51. Eichhorn I, 62-64.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Eichhorn I, 64-66.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Eichhorn I, 67—71; Krasinski, 51.

<sup>4)</sup> Krasinski, 51.

Мы видёли, какой воспріимчивой къ идеямъ реформаціи оказалась подвластная тогда Польш' Пруссія, почти сплошь населенная нёмцами. И въ собственной Польше на голосъ германскаго реформатора откликнулись прежде всего проживавшіе въ ней нёмцы: нёмецкое населеніе, весьма многочисленное, часто даже преобладавшее въ польскихъ городахъ. всегда поддерживало болёе или менёе тёсныя связи съ нёмецкими землями и это съ тѣмъ большимъ удобствомъ, что Польша вела тогда общирную торговлю съ сосѣдней Германіей. Реформаціонныя идеи поэтому проникали въ Польшу изъ сосѣдней Германіи прежде всего въ большіе города, распространялись въ средъ городскаго населенія нъмецваго происхожденія. Католическая іерархія, занимавшая высокое положеніе въ польскомъ государствѣ, имѣвшая въ числѣ своихъ прерогативъ право суда надъ отступниками отъ въры,-при первыхъ же звукахъ разразившейся въ западной Европъ грозы должна была, повидимому, насторожить свое внимание, при первыхъ же признакахъ новыхъ вѣяній въ Польшѣ должна была повидимому встрепенуться, чтобы дать отпоръ новому врагу, постепенно, хотя и незамътными, неуловимыми путями, вторгавшемуся въ ея владения. Но тогдашняя польская іерархія, особенно высшая, считавшая въ своей средъ не мало гуманистовъ, на первыхъ порахъ равнодушно смотрѣла на вторженіе въ Польшу реформаціонныхъ вдей: по крайней мурт до 1523 года мы не слышимъ о томъ, чтобы она принимала какія либо мѣры противъ приверженцевъ реформаціи, тогда какъ даже польское правительство сочло уже нужнымъ принять эти мъры. Въ 1520 г. Сигизмундъ I въ Торнъ издалъ эдиктъ, въ которомъ, подъ угрозою конфискаціи имущества и изгнанія изъ отечества, запретилъ привозить и продавать вниги, написанныя М. Лютеромъ<sup>1</sup>). Но этотъ эдиктъ не достигъ своей цёли: въ Польшё продолжали "распространяться ученія Лютера" и въ самомъ Краковѣ, по заявленію королевскаго эдикта 1522 г., "находились нёкоторые, кои были такъ упорны въ противлении эдикту (1520 года), что не переставали привозить сочиненія (opuscula) этого Лютера и другія того же рода и отврыто уже содержать эти смертоносные догматы". Поэтому,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Friese Th. II, Bd. I. S. 36.

— 71 —

Сигизмундъ вынужденъ былъ издать второй эдиктъ (отъ 22 февр. 1522 г. изъ Гродны)<sup>1</sup>), изъ котораго мы только что привели слова короля, на имя краковскаго старосты Христофора Шидловецкаго, въ которомъ приказалъ ему строго исполнять свой прежній эдикть, не допускать ни ввоза, ни продажи, ни чтенія еретическихъ книгъ. Въ томъ же эдиктв Сигизмундъ поручилъ Шидловецкому приказать именемъ короля враковскому магистрату позаботиться о томъ же: должно быть крааовский магистрать, въ которомъ не мало было нѣмцевъ, не обнаружилъ особенной ревности въ исполнения прежняго эдивта. Но и этотъ эдикть не произвелъ желанныхъ послѣдствій. Въ 1523 г. (7 марта изъ Кракова) Сигизмундъ издалъ третій эдиктъ, превосходящій своею суровостію не только прежніе его эдикты, но и всѣ когда либо изданные въ Польшѣ постановленія относительно еретиковъ. Этимъ эдиктомъ запрещались привозъ, чтеніе и распространеніе сочиненій Лютера и иныхъ реформаторовъ, а также и исповѣданіе ихъ ученій, подъ угрозою сожженія на костр'в и конфискаціи всего имущества<sup>2</sup>). Одновременно съ этимъ назначенная королемъ коммиссія изъ духовныхъ и свётскихъ сенаторовъ, по совѣщаніи съ враковскимъ магистратомъ, постановила, чтобы всякій разъ, какъ того потребуетъ враковский епископъ, назначенные имъ инквизиторы вмѣстѣ съ городскими чиновниками производили безпрепятственно ревизію книгъ въ домахъ краковскихъ обывателей и подвергали назначенному эдиктомъ наказанію всёхъ тёхъ, у кого будутъ найдены еретическія книги; вмёстё съ тёмъ коммиссія опредёлила-всё привозимыя изъ-за границы, или издаваемыя въ Польшѣ книги подвергать предварительной цензурѣ ректора враковскаго университета. Король опубликовалъ это постановление коммиссии во всеобщее свъдъние и пригласилъ всё другіе города послёдовать примёру Кракова и издать такія же постановленія <sup>3</sup>). Въ томъ же 1523 г., когда вороль издаль свой строгій эдикть, и польское духовенство на ленчицкомъ синодъ, происходившемъ подъ предсъдательствомъ

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Zakrzewski. Reformacya w Polsce 228-229. Этотъ эднитъ, какъ и другіе, о которыхъ скажемъ ниже, взяты Запржевскимъ изъ коронной метрики и нацечатаны имъ въ примъчаніяхъ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid. 229.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid. 230-231.

Яна Ласкаго, издало первое свое постановленіе относительноеретиковъ, которое, впрочемъ, сравнительно съ воролевскимъ эдиктомъ, не можетъ назваться строгимъ. Синодъ опредѣлилъ всѣхъ послѣдователей новыхъ ученій карать конфискаціею имущества — свѣтскихъ въ пользу королевской казны, духовныхъ въ пользу костеловъ, при которыхъ они состояли до сихъ поръ; тѣхъ же, которые находятся только въ подозрѣніи, синодъ предалъ отлученію, прибавивъ, что если они въ теченіе года не постараются довазать своей невиновности, будутъ наказаны, какъ явные отступники. Синодъ повторилъ также королевское распоряженіе относительно цензуры книгъ<sup>1</sup>).

Всѣ эти эдикты и постановленія не въ состояніи были остановить распространенія реформаціонныхъ идей въ Польшѣ, тѣмъ болѣе, что эти послѣднія на первыхъ порахъ проникали въ Польшу въ той еще далеко не опредѣлившейся, не установившейся формѣ, въ которой борьба съ ними была особенно затруднительною, часто совсёмъ невозможною. Сигизмундъ I, издавшій указанные нами эдикты, самъ иногда затруднялся, когда дёло доходило до исполненія ихъ. Въ 1521 году, напр., когда ему пришлось разбирать жалобу севретаря своего Деція, увлекшагося идеями реформаціи, на каменецкаго епископа Мядзельскаго, состоявшую въ томъ, что послѣдній назвалъ перваго еретикомъ, онъ вмѣстѣ съ сенатомъ постановилъ, что все, что епископъ написалъ или сказалъ въ разгарѣ спора о Деців, не должно ни въ чемъ нарушать чести Деція, и кромѣ того запретилъ Мядзельскому издавать сочиненія, написанныя имъ противъ Лютера, чтобы не осворбить сосёднихъ государей и народовъ, находящихся въ дружественныхъ отношеніяхъ съ Польшею. Въ 1524 г. Сигизмундъ писалъ папѣ Клименту VII, что церкви въ Польшѣ "отъ вредоносной лютеранской доктрины не меньшія угрожають опасности, чёмъ отъ войнъ съ невбрными" и считалъ нужнымъ представить на усмотрѣніе св. отца то, что, по его мнѣнію, могло возвратить церковный миръ его государству. При этомъ вороль прибавляль, что если не будуть своевременно приняты нужныя мёры, внутреннія раздоры и несогласія замутять польскую церковную жизнь<sup>2</sup>). Въ слѣдующемъ году польскіе епископы пи-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Fabisz, 127. Zakrzewski, Reformacya w Polsce 29.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Ibid. 426. Cracowiae, 9 aprilis 1525.

сали папѣ, "что ядовитыя (venerate) ереси, противныя католической върь, чрезвычайно размножаются и повсюду распространяются". Еслибы Польша не имъла "христіаннъйшаго вороля", заключали они, то и въ Польшѣ "религія понесла бы не мало урона" 1). Въ отвѣтномъ посланіи къ архіепискону Яну Ласкому папа выражаль свое сожальние по поводу распространенія въ Польші "лютеранской секты" и прибавляль, что хотяонъ увъренъ въ преданности короля апостольскому престолу, однако онъ боится "тайныхъ козней сатаны въ народѣ" (occultasin plebem insidias sathanae). Папа поручилъ архіепископу на будущемъ провинціальномъ събздѣ позаботиться о томъ, чтобы не было больше мѣста въ польскомъ государствѣ "этой лютеранской напасти" (calamitati): нераскаянныхъ еретиковъ папа предписывалъ подвергать заслуженнымъ ими наказаніямъ, а раскаявающихся принимать въ лоно церкви<sup>2</sup>). Увѣщанія папы подѣйствовали, если не на всѣхъ, то на нѣкоторыхъ представителей католической ісрархія въ Польшф. Они съ большею, чёмъ прежде, энергіею и успѣхомъ стали дбиствовать противъ приверженцевъ реформаціи, хотя сферу своихъ д'ыйствій ограничили, кажется, по преимуществу подчиненнымъ имъ духовенствомъ. Въ началѣ 1526 г. папа въ посланіи къ архіепископу Яну Ласкому выражалъ свое удовольствіе по поводу ревностнаго исполненія имъ предписаній апостольскаго престола, результатомъ котораго было возвращение въ лоно католической церкви многихъ духовныхъ (canonicos seculares et regulares), впавшихъ было въ лютеранскую ересь и вопреки канонамъ взявшихъ себѣ женъ <sup>3</sup>). На это возвращеніе, помимо дѣятельности духовенства, не остались, конечно, безъ вліянія и изданные польскимъ правительствомъ эдикты противъ еретиковъ, въ особенности же кровавая расправа Сигизмунда съ Данцигомъ. -- Но вліяніе этихъ эдиктовъ ВЪ сильной степени парализовалось другими дъйствіями польскаго правительства. Впечатление отъ насильственной рестяврація католицизма въ Данцигѣ силою польскаго правительства едвали могло пересилить, заглушить другое впечатлёніе, которое

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Theiner II, 423. Cracowiae, 3 Nowembr. 1524 r.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid. 428-429, Romae, 19 Maji 1525.

<sup>3)</sup> Ibid. 438-439, Romae, 29 Januarii 1526.

лишь годъ тому назадъ вынесло все польское общество отъ невиданнаго прежде зрълища-принесенія польскому королю ленной присяги первымъ прусскимъ герцогомъ: воочію всей Европы польскій король санкціонироваль туть совершенное Альбертомъ превращение католическаго монашескаго ордена въ лютеранское герцогство. Уже одно существование подъ властью польскаго короля цёлой страны, гдё побёда реформаціи надъ католичествомъ была признана самимъ польскимъ правительствомъ, давало приверженцамъ реформаціи поводъ ожидать отъ этого правительства, если не такого же, то во всякомъ случаѣ болѣе или менѣе снисходительнаго отношенія къ ней и въ собственной Польшѣ. Многочисленныя правительственныя распоряженія и синодальныя постановленія послѣдующаго времени, направленныя противъ приверженцевъ реформаціи, сами по себѣ достаточно уже доказывають, что польское общество не особенно ими стёснялось. Въ 1525 г. Янушъ, князь мазовецкій, издалъ въ Варшавѣ строгое постановленіе, въ которомъ, подъ угрозою смертной казни и потери имущества, запретилъ распространение ереси на какомъ бы то ни было языки и какими бы то ни было средствами въ своемъ княжествѣ, не входившемъ тогда непосредственно въ составъ польскаго королевства<sup>1</sup>). Ленчицкій синодъ 1527 г. постановалъ даже возстановить инквизицію подъ надзоромъ епископовъ, особенно во вратиславской и куявской епископіяхъ<sup>2</sup>) и вмѣстѣ съ тѣмъ издалъ нѣкоторыя другія постановленія, направленныя въ искорененію ереси, напр. о томъ, чтобы епископы назначали проповѣдниками людей ученыхъ, могущихъ объяснять народу св. Писаніе <sup>3</sup>). Послѣдующіе синоды: петроковскій 1530 г. 4) и ленчицкій 1532 г. повторили прежнія опредѣленія противъ еретиковъ: послѣдній рекомендовалъ даже поступать съ еретиками съ такою строгостію, съ вакою поступали противъ нихъ въ Испаніи 5).-Распространенію въ Польшѣ реформаціонных ндей много помогало посѣщеніе польскою молодежью заграничныхъ университетовъ, особенно

<sup>5</sup>) Friese Th. II, Bd. I, S. 50-51.

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Vol. leg. I, 223.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Fabisz 128-129. Friese Th. II, Bd. I, S. 47. Fischer 38 upum.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Fabisz 128. Friese Th. II, Bd. I, S. 48.

<sup>4)</sup> Fabisz 130.

виттембергскаго, глё многіе поляви, игравшіе впослёдствіи видныя роли въ распространении и организации въ Польшъ протестантства, были непосредственными слушателями Меленттона и другназь протестантскихъ знаменитостей. Польсвое духовенство увидёло большую опасность, угрожавшую ему съ этой стороны, -- опасность, на которую предупредительно указывали ему его германские собраты, и добилось, наконецъ, того, что Сигизмундъ издалъ на имя старость въ 1534 году эдикть, въ которомъ всёмъ полякамъ, находившимся въ Виттембергѣ, приказано было возвратиться на родину; а находившимся въ отечествѣ запрещено было, подъ угрозою изгнанія, на будущее время вздить въ Виттембергъ; возвратившіеся на родину должны были отказаться отъ своихъ заблужденій, въ противномъ случаѣ ихъ не дозволялось допускать къ государственнымъ должностямъ 1). Чрезъ шесть лѣтъ польское правительство сочло нужнымъ повторить запрещеніе посъщать заграничные университеты. Въ 1540 г. (22 марта изъ Кракова) Сигизмундъ издалъ указъ старостамъ, въ которомъ предписываль имъ объявить всёмъ обывателямъ, что король запретилъ посъщать Виттембергъ, Лейпцигъ, Гольдбергъ и другіе зараженные ересью города, или посылать въ нихъ дътей своихъ для обученія, подъ угрозою смерти, изгнанія изъ отечества и конфискаціи имущества; тѣ, которые уже послали туда дѣтей своихъ, должны были возвратить ихъ оттуда въ теченіц шести мъсяцевъ, въ противномъ случаъ родители-если ихъ дъти съ ихъ согласія остались за границей — подвергались упомянутой карѣ. Той же карѣ должны были подвергнуться тѣ, которые привозили и распространяли сочиненія Лютера и другихъ; виновныхъ въ этомъ повелъвалось для надлежащаго навазанія представлять мѣстному епископу, или назначенному имъ инквизитору. Одновременно съ этимъ указомъ король объявилъ епископамъ, чтобы они тщательно разузнавали, чьи дъти учатся за-границей, и о таковыхъ доводили до его свъдънія для надлежащаго распоряженія <sup>2</sup>). Спустя три года Сигизмундъ издалъ новый указъ старостамъ относительно еретиковъ, но въ немъ онъ уже нёсколько понижаетъ тонъ. Онъ приказалъ ста-

Digitized by Google

<sup>4)</sup> Ibid. 53-55; Romanowski. 231.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Zakrzewski, Reformacya w Polsce, 236; ibid. 237.

ростамъ (12 апрѣля 1543 г.) объявить во всеобщее свѣдѣніе, чтобы прибывающіе въ Польшу-будуть-ли то мёстные уроженцы или иностранцы--, не смёли распространять въ народѣ новыхъ ученій, не принятыхъ св. римскою церковью, вести о нихъ диспуты и привозить книги, заподозрѣнныя въ ереси", подъ угрозою наказаній, опредѣленныхъ прежними декретами <sup>1</sup>). Гъ этомъ указъ нътъ уже ръчи о преслъдовании за простое исповѣданіе новыхъ ученій, а тѣмъ болѣе о розыскѣ тайныхъ приверженцевъ ихъ. Въ следующемъ году, впрочемъ, Сигизмундъ опять подъ страхомъ смертной казни запретилъ (мандать оть 10 іюля 1544 г. изъ Бресть-Литовска) привозить въ Польшу, продавать, покупать, имъть въ домахъ еретическія книги вообще и въ особенности книги, написанныя на польскомъ языкѣ, которыя распространялъ "апостатъ Самуилъ"<sup>2</sup>). Но это быль уже послёдній указь Сигизмунда I относительно приверженцевъ новыхъ идей. --- Одновременно съ этими королевскими указами польское духовенство на своихъ провинціальныхъ синодахъ продолжало издавать направленныя противъ реформаціи постановленія. Петроковскій синодъ 1542 г. издалъ много постановленій, имфвшихъ целію оградить польское юношество отъ реформаціонныхъ идей: запрещено было читать въ школахъ сочиненія Лютера, Меланхтона и ихъ приверженцевъ; поручено было архидіаконамъ и инввизиторамъ •производить тщательныя ревизіи книгъ въ домахъ шляхты и мѣщанъ, чтобы юношество не читало еретическихъ книгъ; издано было особое увъщание къ родителямъ, въ которомъ ихъ убъждали возвратить изъ Виттемберга и другихъ мъстъ своихъ дѣтей, учившихся тамъ вопреки королевскому эдикту, постановлено было во всёхъ епархіяхъ, по крайней мёрё, однажды въ годъ производить ревизію всёхъ библіотекъ и книжныхъ лавокъ, еретическія книги при этомъ отбирать и жечь, а виновныхъ подвергать штрафу<sup>3</sup>). Два года спустя, на петроковскомъ синодѣ 1544 г. эти постановленія были повторены; кромѣ того было опредѣлено, что всѣ учащіеся въ Виттембергѣ,

Кенигсбергь и другихъ мъстахъ лишаются всъхъ цервовныхъ

<sup>4)</sup> lbid., 241.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid., 242.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Friese Th. II, Bd. I, S. 57-59; Fabisz, 160.

бенефицій, если не возвратятся въ Польшу въ теченіе шести мѣсяцевъ послѣ обнародованія этихъ ностановленій, и что имъ закрывается навсегда доступъ къ церковнымъ должностямъ<sup>1</sup>). Ленчицкій синодъ 1547 г., постановившій нѣсколько опредѣленій, имѣвіпихъ цѣлью поднять умственный и нравственный уровень польскаго духовенства, опредѣлилъ, между прочимъ, чтобы виленскій епископъ ходатайствовалъ предъ Сигизмундомъ Августомъ объ удаленіи отъ двора его Лаврентія Дискордіи, обвиненнаго духовнымъ судомъ въ ереси<sup>2</sup>).

Если по этой массѣ постановленій и декретовъ судить о силѣ сопротивленія. оказаннаго въ Польшѣ реформація со стороны польскаго духовенства и польскаго правительства, то можно подумать, что отъ ихъ совокупныхъ усилій очень жутво приходилось приверженцамъ новаго ученія. Но излать законъ не значить его исполнить. Самая масса этихъ постановлений и декретовъ, постоянно издававшихся по одному и тому же поводу, постоянно повторявшихъ тѣ же запрещенія, угрозы, наказанія, невольно заставляеть усумниться въ томъ, чтобы они действительно входили въ жизнь. Если ближе присмотрвться къ издававшимъ эти постановленія и къ твиъ, противъ кого они издавались, то нельзя не увидёть, что условій для ихъ исполнения существовало тогда въ Польшев немного. Прежде всего, если по сдѣланному нами изображенію польскаго духовенства времени Сигизмунда I судить о томъ сопротивленін, какое оно. при наличныхъ своихъ силахъ, могло оказать реформации, то едва-ли можно его себѣ представить очень значительнымъ: были въ средъ высшей јерархіи отдѣльныя лица, которыя могли. серьезно взглянувь на опасности, угрожавшія католической церкви. добиться изданія на синодахъ паправленныхъ противъ реформаціи постановленій и, насколько было въ ихъ силахъ. озаботиться примѣненіемъ ихъ къ дѣлу; но большинство, дружное и энергичное действіе котораго одно только и могло объщать вакой либо успѣхъ, далеко не соотвѣтствовало выпавшей на его долю задачѣ.--Далѣе, много препятствій успёхамъ реформація въ Польшѣ могъ бы поставить Сигизмундъ I. Онъ, какъ мы видѣли, и ставилъ ихъ: объ

<sup>&#</sup>x27;) Friese Th. II, Bd. I, S. 60.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Acta Historica, I, 448.

этомъ свидѣтельствуютъ приведенные нами выше строгіе декреты его противъ еретиковъ, а еще болье его кровавая расправа съ Данцигомъ. Но едва-ли было бы справедливо сказать, что Сигизмундъ I преслёдоваль, гналъ приверженцевъ реформаціи. Правда, онъ издавалъ строгіе декреты противъ еретиковъ, предписывалъ даже казнить смертію послёдователей .Тютера, но исторія не представляеть доказательствъ въ пользу того, что онъ на дълъ привелъ въ исполнение эти строгие девреты: вромъ одного случая, о воторомъ будетъ ръчь ниже и въ которомъ Сигизмундъ неповиненъ, мы не знаемъ больше ни одного случая смертной казни за приверженность къ реформаціи во все продолжительное его царствованіе. Кровавая расправа Сигизмунда съ Данцигомъ въ значительной степени объясняется политическими мотивами, о которыхъ мы сказали выше, а также, можеть быть, желаніемъ его загладить реставрацією католичества въ Данцигъ великій, съ точки зрънія католической церкви, грѣхъ его — признаніе Альберта прусскимъ герцогомъ. Вообще же, не говоря о другихъ причинахъ безуспѣшности мѣръ, принятыхъ Сигизмундомъ противъ реформаціи, одна изъ главныхъ заключалась въ томъ, что зло, которое онѣ должны были искоренить, разливалось постепенно во всей массѣ польскаго общества въ такой неопредѣленной, почти неуловимой формѣ, что людямъ, воспитавшимся на гуманизмѣ, оно часто вовсе не казалось зломъ, или, по крайней мѣрѣ, такимъ зломъ, которое бы заслуживало кроваваго гоненія. Самъ Сигизмундъ, какъ и окружавшіе его свѣтскіе и духовные сановники, былъ гуманистомъ. Подобно мпогимъ гуманистамъ, и онъ, какъ увидимъ ниже, не былъ совершенно чужаъ идеямъ и стремленіямъ своего вѣка. Подобно имъ, онъ желаль церковной реформы, но реформы мирной, постепенной, а не той религіозной революціи, которая бушевала во все его царствование въ сосъдней Германии и привела не къ преобразованію старой, а къ созданію новой церкви, или, върнъе, церквей. Раздѣляя самъ всеобщія тогда желанія церковной реформы, Сигизмундъ своими эдиктами, какъ намъ кажется, имѣлъ въ виду только не допустить въ Польшѣ религіозной революціи, подобной германской, не дать распространиться и утвердиться въ Польшё проповёдуемымъ за-границею ученіямъ о необходимости совершенной ломки въковаго зданія

католической церкви съ тёмъ, чтобы на ея развалинахъ воз-

- 79 -

вести новое зданіе церкви апостольской. Человѣкъ съ такимъ образомъ мыслей не могъ быть гонителемъ реформаціи, еще менѣе могъ остановить ся успѣхи, хотя на время могъ задержать и, дѣйствительно, задержалъ открытое проявленіе реформаціонныхъ стремленій польскаго общества.

Тавимъ образомъ сторона, отъ которой исходили грозныя постановленія противъ реформаціи (духовенство и правительство) не заключала въ себѣ условій, необходимыхъ для того. чтобы оказать ей сильное сопротивление; а между тёмъ, сторону, съ которой приходилось бороться, противъ которой издавались эти постановленія, составляла могущественная польская шляхта, особенно увлекшаяся идеями швейцарскихъ реформаторовъ, и лишь отчасти городское сословіе. Выше мы уже видели, что такое была польская шляхта первой половины XVI в. Съ польскимъ шляхтичемъ, особенно съ магнатомъ трудно было тягаться духовенству. Епископъ могъ цосадить въ заключеніе вакого либо проповѣдника или ксендза, могъ вынудить у него отречение отъ "ереси"; но тотъ же проповѣдникъ или всендзъ, нашедши убъжище у знатнаго и сильнаго пана, смѣло проповедываль эту "ересь". Краковский епископь могь сжечь 80-ти лѣтнюю мѣщанку, обвинивъ её въ жидовствѣ 1), но мы не знаемъ ни одного случая примѣненія такого приговора къ людямъ шляхетскаго сословія. Впрочемъ, не одну глухую, пассивную оппозицію оказывала шляхта направляемымъ противъ нея строгимъ мѣрамъ польскаго духовенства. Польская шляхта, ведшая давно уже борьбу противъ сословныхъ правъ и привиллегій духовенства, особенно же противъ широкаго объема духовнаго суда, ревнивая въ тоже время въ охранении своихъ собственныхъ правъ и привиллегій, видёла въ издаваемыхъ духовною и правительственною властями постановленіяхъ, запрещавшехъ путешествіе заграницу для довершенія образованія, чтеніе книгъ, проникнутыхъ идеями реформаціи и т. п., посягательство на свои вольности, старалась поэтому и de jure уничтожить эти постаповленія, которыя она могла, съ своей точки зрѣнія, считать незаконными на томъ основаніи, что они из-

<sup>1</sup>) Sórnicki. Dzicje w koronie polskiej od roku 1538 aż do roku 1572. Krakow 1637, 7-8. **∼**α*₽* . давались часто королемъ безъ согласія земскихъ пословъ. При томъ же, въ послѣднія десятилѣтія царствованія Сигизмунда шла почти непрестанная борьба между королемъ, духовенствомъ и шляхтою, борьба, принимавшая по временамъ очень крупные размѣры, доходившая иногда почти до открытаго возстанія шляхты противъ короля. Во время этой борьбы, при разнообразныхъ комбинаціяхъ борющихся сторонъ, только и возможны были тѣ, часто взаимно другъ друга уничтожавшія постановленія, которыя издавались въ это время Сигизмундомъ: въ 1534 г. напр., какъ уже извѣстно намъ, онъ запретилъ посѣщеніе виттембергскаго и другихъ университетовъ, а краковскій сеймъ 1543 г. дозволилъ посѣщеніе каждому какихъ угодно странъ <sup>1</sup>).

Такъ какъ сторона, старавшаяся искоренить въ Польшѣ ересь, не заключала въ себѣ многихъ нужныхъ для сего условій, а сторона, въ которой гнѣздилась эта ересь, заключала въ себѣ, напротивъ, много условій, парализовавшихъ направленныя противъ нея дѣйствія первой, то реформаціонныя идеи, не смотра на массу изданныхъ противъ нихъ постановленій, довольно свободно распространялись въ польскомъ обществѣ. Вслѣдъ за городскимъ сословіемъ нѣмецкаго происхожденія онѣ стали распространяться среди магнатовъ и шляхты. Поляки на первыхъ порахъ довольно равнодушно отнеслись къ нѣмецкому религіозному движенію. По мѣрѣ того, какъ это движеніе обхватывало все большія и большія территоріи не только въ Германіи и за предѣлами ея, по мѣрѣ того какъ реформація разливалась по всей западной Европѣ, все сильнѣе и сильнѣе стали

<sup>4</sup>) Vol. leg. I, 279. O дъйствін разныхъ декретовъ, изданныхъ въ царствованіе Сигнамунда противъ еретиковъ, можно судить по слъдующему письму ходискаго епископа Самунда Каръевовскаго (Karyewoski) къ напскому нунцію въ Германіи: «Sed si qui tamen sunt, qui ex regno hoc in Vittenbergensi schola litteris dant operam, nullam ejus rei culpam penes S. Majestatem regiam residere, quae tot jam edicta promulgavit, quibus cavere conata est, ne quis eo proticisceretur, sed nihil tamen adhuc profecit. Jdque ea potissimum de causa, quod non tenentur edicto regio, nisi ii, qui possessiones habent: at adolescentes isti nihil fere habent suum, cum omnia sint in parentum potestate, itaque liberiores habent rerum omnium voluntates, neque possunt, quae nulla sunt bona, commisso vendicari. In parentes autem ipsos animadverti qui potuit, cum praeter scientiam contraque voluntatem suam eos ibi commoratos dicerent, a se Lypsiam, non Vittenbergam datos, quibus fides sibi facta esset, eos mandati fines non excessisse (T h e i n e r, II, 527-528, Cracowiae, S. Decembris 1539). прибивать волны ся и къ польскимъ берегамъ, все дальше и дальше стали разливаться онв по польской земль. Учившеся въ заграничныхъ университетахъ польскіе юноши, увлекшись ндеями реформаціи въ мъстахъ самаго ихъ зарожденія и могущественнаго распевта, испивъ живой воды изъ самаго источника, неизбъжно становились, по возвращении на родину, піонерами реформація, со всёмъ жаромъ юношеской натуры отдавшими себя великимъ, хотя и одностороннимъ началамъ своего въка, вносившими живительную теплолу ихъ во всё сферы жизни, съ которыми имъ приходилось соприкасаться. Не даромъ польское духовенство такъ сильно вооружалось противъ заграничнаго образованія, не даромъ такъ настойчиво оно твердило, что не допустить учившихся заграницей ни въ свътскимъ, ни къ духовнымъ должностямъ. Но оно было совершенно не ВЪ СИЛАХЪ ЗАГРАДИТЬ СЫНОВЬЯМЪ ПОЛЬСКИХЪ МАГНАТОВЪ ИЛИ ЗНАТной шляхты доступъ въ государственнымъ должностямъ. Оно не съумъло, или не могло преградить имъ путь даже къ духовнымъ должностямъ, въ томъ числё и епископскимъ. Широкая же сфера общественной двательности, отврывавшаяся предъ да. ровитымъ шляхтичемъ на сеймѣ, стояла внѣ всякаго вліянія католической ісрархіи, а между твиъ, туть, въ лицв выборныхъ представителей общества, реформаціонныя начала были всего опаснѣе для представителей старыхъ началъ.

Впрочемъ, не въ однихъ заграничныхъ университетахъ польская молодежь пропитывалась идеями реформаціи. Хотя краковский университеть не вступиль рёшительно на путь реформаціи, но реформаціонныя теченія въ двадцатыхъ, тридцатыхъ, и сороковыхъ годахъ существовали и въ немъ. Подъ 1528 годомъ мы встречаемся уже съ процессомъ Якова изъ Илзы, магистра философскаго факультета, обвинявшагося въ ереси. Хотя на первый разъ этоть процессъ былъ мирно улаженъ, но чрезъ шесть лёть (1534 г.) онъ опять возобновился. Оказалось, что Яковъ изъ Илзы не признавалъ для себя обязательными посты и отрицаль почитание святыхъ. Такъ какъ Яковъ бъжалъ изъ Польши, то приговоръ постановленъ былъ заочно. Въ тридцатыхъ годахъ учившаяся въ Краковѣ молодежь совсѣмъ почти перестала посёщать лекціи старыхъ профессоровъ, предпочитая лекціи молодыхъ магистровъ, изъ которыхъ многіе стали впослёдствія ревностными проповёдниками реформаціи (Мар-

Digitized by Google

тинъ изъ Опочна, Янъ изъ Козмина, Мартинъ Глосъ, Вавржинецъ Дискордія). Университетское начальство сочло нужнымъ даже принять мёры къ тому, чтобы побудить студентовъ къ слушанію лекцій старыхъ профессоровъ <sup>1</sup>).

Чёмъ ближе подходимъ мы къ концу царствования Сигизмунда I, тёмъ явственнёе становятся для насъ успёхи, сдёланные реформаціей въ это царствованіе, Въ извѣстной уже намъ рѣчи, составленной въ 1539 г. краковскимъ каноникомъ Станиславомъ Гозіемъ для враковскаго епископа Гамрата, мы находимъ уже горькія сътованія о распространенія въ Польшъ ереси: "мы дожили до такихъ временъ, читаемъ мы тутъ, когда нельзя изобръсти столь нечестиваго заблужденія, чтобы оно не нашло себѣ цослѣдователей. Доказательствомъ этого служитъ женщина, впавшая въ моей епархіи въ такое нечестіе (Мельхерова, сожженная Гамратомъ), что ни одинъ еретикъ, кажется, такъ мерзко и такъ гнусно не заблуждался... Но еслибы только одна эта женщина впала въ столь мерзкое и нечестивое заблужденіе! Ужасомъ поражаетъ меня то, о чемъ мнѣ доносятъ и что, можеть быть, вскорь выйдеть наружу"! Краковскій каноникь, бывшій вмёстё и королевскимъ секретаремъ, зналъ, что говорилъ, потому что видёль, какимъ духомъ вёяло тогда въ Польшё. То, относительно чего онъ боялся, чтобы оно, не вышло вскорѣ наружу", заявило себя въ достаточно осязательныхъ формахъ въ послъд-•ніе годы царствованія Сигизмунда І. Въ сорововыхъ голахъ земскіе послы требовали уже на сеймахъ и требовали настойчиво ограниченія духовной юрисдикціи, участія духовенства въ общественныхъ повинностяхъ, особенно же того, чтобы солтысы съ духовныхъ имѣній ходили на войну. Хотя эти требованія шляхты имёли подъ собою давнюю соціальную подкладку, но въ самой настойчивости, съ какой они заявлялись, въ готовности пословъ уничтожить хотя бы всё самыя благодётельныя постановленія сейма, только бы не санкціонировать захватовъ духовной юрисдикціи въ области свётскаго суда, невольно чувствуется вліяніе основныхъ началъ реформаціонной эпохи, слышится отголосокъ могучаго протеста западной Европы противъ стараго, католическаго порядка вещей.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Szujski, odrodzenie i Reformacya w Polace, 52-53.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Acta Historica IV, 73.

Къ концу Сигизмундова царствованія, очевидно, начиналось уже то объединеніе политической программы шляхты съ религіозною, которое мы увидимъ въ послѣдующее царствованіе: по крайней мѣрѣ и теперь уже шляхта склонна была смотрѣть на ограниченіе сословныхъ привиллегій католической іерархіи, какъ на одинъ изъ важныхъ пунктовъ задуманной ею внутренней государственной реформы.

Всего быстрѣе и усиѣшнѣе развивалась реформація на югѣ королевства въ Малой Польшё, въ особенности въ самомъ сердцъ Польши --- Краковъ, который впослъдствии сталъ узломъ, въ которомъ соединялись всѣ развѣтвленія польскаго протестантства. На сторонѣ реформаціи въ концѣ Сигизмундова царствованія быль здёсь цвёть тогдашней столичной интеллигенціи. Стали устрояться тайныя собранія, на которыя сходились для обмъна мыслей люди, приверженные къ идеямъ реформаціи. Эти собранія происходили, большею частію, у духовника королевы Боны, Лизманини, провинціала ордена францисканцевъ, стоявшаго въ близвихъ отношеніяхъ къ швейцарскимъ реформаторамъ. Въ нихъ участвовали: Янъ Тржеусскій, отличный филологъ, имѣвшій богатую библіотеку, Бернардъ Воеводка, ученый книгопродавецъ и типографщикъ, напечатавшій впосл'ядствіи на средства Николая Радзивилла Чернаго библію въ Бресть-Литовскъ, Андрей Фричъ Модржевскій, воролевскій секретарь, одинъ изъ выдающихся польскихъ мыслителей и писателей XVI в., Яковъ Пржилускій, изв'єстный законовъдъ, Адамъ Држевицкій, Андрей Зебржидовскій, ученикъ Эразма Роттердамскаго, впослёдствія краковскій епископъ. Яковъ Уханскій, коронный референдарій, впослёдствія гнёзненскій архіепископъ и многія другія лица, выдававшіяся по своему общественному положенію или по своей учености. Лизманини, имъвший въ своей библіотекъ много книгъ, направленныхъ противъ "папизма", объяснялъ на этихъ собраніяхъ разные богословскіе предметы, причемъ подвергались сильной критикъ тъ пункім католическаго ученія, которые не имъли для себя основанія въ Священномъ Писаніи <sup>1</sup>). На этихъ собраніяхъ высказывались самыя разнообразныя воззрёнія, иногда

<sup>&#</sup>x27;) Lubieniecius, Historia Reformationis Polonicae, Freistadii 1685, p. 18. Regenvolscius, 124.

даже весьма врайнія. На одномъ изъ нихъ напр., происходившемъ въ домъ Тржецескаго, одинъ бельгійскій священникъ доказываль, что учение о троичности лиць въ Богѣ противорвчить единству высочайшаго существа 1). Противь увлеченія, охватившаго польское общество, не устояло и польское духовенство. Въ 1545 г. среди членовъ самого краковскаго канитула были уже люди, "зараженные" лютеранскою ересью, которые своими испорченными нравами и скандальнымъ поведеніемъ профанировали единство церкви и чистоту католической въры, заражали самое стадо Господне, оставивъ и пренебрегши авторитетомъ церкви и установленіями св. отцевъ", такъ что краковский епископъ нашелъ себя вынужденнымъ назначить особыхъ лицъ, въ томъ числъ и каноника Станислава Гозія съ. тёмъ, чтобы они произвели inquisitionem ad haeresin между канониками краковскаго капитула<sup>2</sup>). Въ разныхъ мъстахъ Малой Польши въ послёдніе годы царствованія Сигизмунда І католические всендзы стали выступать отврыто противъ твхъ или другихъ установленій католической церкви. Хженцицкій ксендзъ Яковъ Сильвій напр. въ 1547 г. нападалъ на почитаніе святыхъ и ивонъ и совершалъ литургію на отечественножъ языкъ, а Феликсъ Круцигеръ уже въ 1546 г. проповъдывалъ въ Нъдзвъздъ близь Кракова кальвинское ученіе и привлекъ на свою сторону мъстнаго пана Стадницкаго<sup>3</sup>). Потокъ реформаціи пронивъ даже въ польскіе монастыри. Въ 1546 г. куявскій епископъ въ письм' къ краковскому епископу жаловался на то, что въ монастыряхъ его епархіи "религія такъ ниспровергнута (convulsa), что отъ нея едва остались уже однѣ развалины", что въ нихъ господствуетъ "какая то новая религія", что для нихъ "нѣтъ ничего ненавистнѣе вѣры католической " 4).

Реформаціонныя идеи, проникшія въ Польшу въ царствованіе Сигизмунда I, проникли въ тоже царствованіе и въ Литву; торговыя сношенія важнъйшихъ литовскихъ городовъ съ нѣмецкими землями, особенно съ сосъднею Пруссіею, наплывъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Lubienicius, 19-20.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Acta Historica, IV, 422.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Zakrzewski, 53. Fischer, 65.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Acta Histor. I, 96-97. Zebrzydowski, Samueli epis:opo kracowiensi. Valboriae 19 februar. 1546.

съ давнихъ поръ нѣмецкихъ купцовъ и ремесленниковъ въ западно-русские города, особенно въ Вильну, гдъ по ихъ имени пёлая улица названа была нёмецкою, путешествія богатой литовской молодежи въ заграничные университеты, -- вотъ тъ пути, которыми проникала реформація въ Литву и Западную Россію. Первымъ извёстнымъ намъ провозвёстникомъ реформаціонныхъ идей въ дитовской столиців быль Авраамъ Кульва, литвинъ по происхожденію, получившій образованіе въ Пруссів, имъвшій даже степень довтора богословія. Онъ, по словамъ воролевскаго деврета 1542 г., основаннаго на прошения виленскаго епископа князя Павла Гольтанскаго, "отдёлился отъ единства римско-католической церкви и новыми ученіями вводиль въ заблуждение и склонялъ всёхъ литвиновъ въ безбожному исповёданію", въ частности, "возставалъ противъ установленій св. католической церкви, противъ постовъ, мшей, принятія евхаристіи, противъ всявихъ церковныхъ обрядовъ, посвященія духовныхъ лицъ, противъ востеловъ и праздниковъ" 1). Главнымъ мъстомъ, гдъ Кульва проповъдывалъ реформаціонныя идеи, была основанная имъ въ Вильнѣ школа, въ которой онъ училъ по преимуществу дътей нъмецкихъ купцовъ и -ремесленниковъ. Литовская католическая јерархія схватилась сначала за свои духовныя средства, чтобы воспрепятствовать успѣхамъ Кульвы; когда же они не достигли цѣли, обратила свои взоры на Краковъ, обратилась въ королю съ просьбою о помощи въ борьбъ съ новымъ врагомъ, который здъсь въ Литвъ внушалъ ей еще болъе опасений, чъмъ въ Польшѣ, при ея далеко не твердомъ положении въ православномъ западно-русскомъ край. Помощь эта пришла. Въ 1542 г. Сигизмундъ издалъ на имя виленскаго епископа князя Павла Гальтанскаго указъ, новелёвавшій ему позвать Авраама Кульву съ его сообщнивами къ своему суду и наказать его согласно съ канонами; если же онъ къ суду не явится, повелъвалось вызвать его чрезъ чиновниковъ гражданскаго суда; если бы онъ и въ этомъ случат не явился, онъ объявлялся изгнаннымъ изъ отечества, а его имущество подлежащимъ конфискации. Кульва, конечно, не сталъ дожидаться приведенія въ исполненіе приговора и тайно бѣжалъ въ Пруссію. Дѣйствіе этого указа рас-

<sup>4)</sup> Danilowicz, Skarbiee II, 313.

пространено было на "всёхъ виленскихъ епископовъ", а старостамъ, подстаростамъ и другимъ свътскимъ властямъ приказано было помогать епископамъ совѣтомъ и властію при поимкѣ еретиковъ '). Еще раньше этого указа. Сигизмундъ въ 1541 г. распространилъ на Литву дъйствіе указа, изданнаго имъ для Польши, которымъ, подъ угрозою строжайшаго наказанія, запрещалъ родителямъ посылать дётей своихъ для обученія въ заграничные университеты, а также привозить изъ за границы и читать еретическія книги. Но строгость этихъ указовь не воспрепятствовала распространению въ Литвѣ реформаціи, которая вскор'в нашла для себя въ Вильн'в могущественнаго покровителя въ лицъ новаго правителя Литвы Свгизмунда Августа (съ 1544 г.), подававшаго такія хорошія надежды для новой вёры, что Кальвинъ 1539 г. посвятилъ ему, еще девятнадцатилѣтнему юношѣ, свое толкованіе на посланіе Ап. Павла къ евреямъ<sup>2</sup>). Симпатіи юнаго князя къ идеямъ реформаціи парализовали всѣ строгія мѣры католической іерархіи, направленныя противъ нововърцевъ. Мало того: изъ его собственной библіотеки выходили сочиненія Лютера, Кальвина, Меланхтона и другихъ реформаторовъ, ходившія тогда въ Вильнѣ по рукамъ; его придворные проповѣдники, Янъ Казинчикъ и Вавржинецъ, прозванный Дискордіею, открыто, съ церковной кафедры пропов'ядывали народу новое ученіе, а когда духовная власть угрожала имъ церковными наказаніями, защитникомъ ихъ всегда являлся самъ великій князь и они безнаказанно продолжали свое дёло 3).

## ЧЕТВЕРТАЯ ГЛАВА.

М'ёры, принятыя польскою католическою iepapxieй и польскимъ правительствомъ для противодёйствія успёхамъ реформаціи, не достигли цёли, и въ послёднее время царствованія

<sup>1)</sup> Danilowicz II, 313-314.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Regenwolscius, 208.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) О ресориація въ Литвъ см. Lukaszewicz, Geschichte der reformirten Kirchen in Lithauen, Leipzig 1848 I, 1—6; Narbutt Dzieje narodu Litewskiego, Wilno, 1841, IX. 467—468; Jaroszewicz, Obraz Litwy pod względem jej cywilizacyi, Wilno, 1845. III, 28—92; Kroszewski, Wilno od początkow jego do roku 1750, Wilno, 1841. III, 106—107; Макарій, Исторія русской церкви, т. IX, Спб. 1879, стр. 314—316.

Сигизмунда I ряды приверженцевъ реформаціи были уже довольно густы. Главный вонтингенть приверженцевь реформаціи поставляла польская шляхта. Тѣ мѣстности польскаго воролевства, гдё много было богатой, сильной польской шляхты, особенно гдѣ было много знатныхъ, могущественныхъ пановъ, сдёлались впослёдствіи главными аденами, на которыхъ кипвлъ бой реформаціи съ католичествомъ. Напротивъ, тамъ, гдѣ жило немного шляхты, или гдѣ она была не сильна, не богата, успѣхи реформаціи были не велики. Это въ особенности нужно сказать о Мазовін, почти совсёмъ соблюдшей непривосновенность старой вёры, о воторой даже папскій нунцій во второй половинѣ XVI вѣка далъ такой блестящій отзывъ: "одна Мазовія, по милости Божіей, сохранила чистоту в'яры, и она теперь, можно сказать, не менбе католическая, чъмъ сама Испанія" 1). Другой иностранецъ, почти одновременно съ папскимъ нунціемъ посѣтившій Польшу, даетъ влючъ для разгадки этой приверженности мазовецкой шляхты къ католической въръ: въ Мазовіи, говорилъ онъ, шляхта такъ бъдна, что сама по большей части обработываеть землю; здёсь, прибавляеть онь, есть только двадцать более состоятельныхъ шлях. тичей, остальные сами ходять за плугомъ <sup>2</sup>). Кромѣ шляхты довольно значительный контингенть приверженцевь реформаціи поставили мѣщане, особенно нѣмецкаго происхожденія, "которыхъ, по словамъ Фульвія Руджіери, такъ много нахлынуло въ Польшу, что во многихъ городахъ не услышишь иного языка, кромѣ нѣмецкаго, и всѣ орудія носять нѣмецкія названія" <sup>3</sup>). Когда проникла въ Польшу "лютеранская ересь", за нее, по словамъ того-же иностранца, съ жаромъ ухватились прежде всего нѣмецкіе купцы и ремесленники, проживающіе въ Польшѣ 4).

Шляхтою и отчасти м'ящанствомъ ограничивалась сфера распространенія реформаціонныхъ идей въ Польш'я какъ въ царствованіе Сигизмунда I, такъ и во все дальн'яйшее время существованія протестантства въ Польш'я. Что же касается массы польскаго народа, польскаго крестьянства, то реформація его почти не затронула, и реформаціоннаго періода

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Relacye, I, 186, Relacya Juli'usza Ruggieri.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid., 125. Opis Polski Fulwiusza Ruggieri.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid., 127-128. <sup>4</sup>) Ibid., 158.

въ ея исторіи не существуеть. Объясненіе этого страннаго явленія можно найти только въ томъ исключительномъ положенів, въ которомъ находился тогда польскій крестьянинъ. Шестнадцатый въкъ, золотой въкъ въ жизни польской шляхты, въкъ ея умственнаго разсвъта, развитія, гражданской свободы, политическаго могущества, быль вмёстё съ тёмъ эпохою желѣзнаго рабства въ жизни польскихъ крестьянъ; въ теченіе его потерялось существовавшее прежде различіе между свободнымъ и несвободнымъ врестьянскимъ населеніемъ. Отъ прежнихъ свободныхъ кметовъ осталось одно имя, такъ какъ и они сдёлались безправными подданными своихъ владъльцевъ. Права крестьянъ на землю уничтожены еще статутомъ 1496 года, по которому всѣ лица, не принадлежавшія въ шляхетскому сословію, не должны были влядѣть поземельною собственностію на земскомъ правѣ 1); запрещеніе же крестьянамъ имѣть собственность на земскомъ правѣ обратило всѣ ихъ земли въ простые участки владёльческой земли, которыя владблецъ получилъ право отдавать или не отдавать по своему усмотрѣнію и на какихъ угодно условіяхъ. Торнскій статуть 1520 года, вмѣсто прежнихъ чиншей и даней, установилъ повсемѣстно для всего королевства барщину 2). Въ XVI вѣкѣ кметь почти совершенно утратиль право перехода, которымъ онъ и прежде пользовался не въ широкихъ размърахъ, и поступилъ въ вѣчное рабство пану. Статутъ 1496 года позволяеть только одному кмету ежегодно уходить изъ деревни и то съ позволенія пана <sup>3</sup>). Одни паны имѣли право выдавать увольнительныя свидётельства кметамъ, ищущимъ выхода; старостамъ-же и инымъ земскимъ властямъ запрещено было выдавать ихъ 4). Петрововский статуть 1519 года обнаружилъ большую жестокость по отношенію и въ этимъ своего рода. баловнямъ судьбы: въ случат, еслибы въ течении трехъ дней по получении увольнительнаго свидетельства они не поступили на службу или въ ремесло, яхъ приказано хватать, заковывать въ цёпи и употреблять для публичныхъ работъ <sup>5</sup>). Не трудно

- <sup>4</sup>) Vol. leg., I, 124.
- <sup>3</sup>) Ibid., 178.
- <sup>3</sup>) Ibld., 122.

٩

- 1) Ibid., 137-138.
- <sup>5</sup>) Ibid., 177.

послѣ этого представить себѣ, кавъ относилось законодательство рѣчи посполитой къ тѣмъ крестьянамъ, которые осмѣливались, не спросясь пана, искать свободной жизни: конституции польскихъ сеймовъ пестрёють законами о бёглыхъ кметахъ, съ утомительнымъ однообразіемъ повторяющими приказы о розыскѣ ихъ и возвращеніи владѣльцамъ 1). Съ утратою своихъ правъ на землю польскій крестьянинъ потерялъ и семейныя свои права: главенство въ семьй, принадлежавшее отцу, перешло въ руки патримоніальной власти, которая распоряжалась членами крестьянскихъ семействъ по своему усмотрѣнію. Статуть 1496 года запрещаль родителямъ-врестьянамъ отдавать своихъ дётей въ обучение ремесламъ и наукамъ. Впрочемъ, если у отца было нёсколько сыновей, то одинъ изъ нихъ могъ, по этому статуту, посвятить себя изученію ремесла или науки 2). Правда, въ 1503 году было постановлено, что крестьянскіе дѣти до двѣнадцатилѣтняго возраста могли поступать въ школы, а для обученія ремесламъ и во всякое время, хотя и съ позволенія пана <sup>3</sup>): но уже въ 1511 году это право польскимъ панамъ показалось "несправедливымъ и противнымъ всеобщей свободъ", такъ что дъйствіе закона было пріостановлено <sup>4</sup>). Статуть 1511 года установиль, что, если дочь врестьянина выйдетъ замужъ за вольнаго человѣка, и этотъ послѣдній по женѣ своей дълается кръпостнымъ 5). Едвали нужно прибавлять, что польскій крестьянинъ не имѣлъ никакихъ политическихъ правъ, не имѣлъ голоса въ представительныхъ польскихъ собраніяхъ, не имблъ правъ государственной службы: даже поступленіе въ духовное званіе, какъ мы выше видбли, шляхта всячески ему затрудняла. Но самымъ общирнымъ и самымъ ужаснымъ правомъ, какое только человѣкъ можеть имѣть надъ человѣкомъ, было право неограниченнаго доминіальнаго суда, дёлавшее въ конституціонной Польшів изъ каждаго владёльца-шляхтича самовластнаго владыку, не ограничиваемаго въ своемъ помъстьъ никакими законами, не стёсняемаго туть никакими конституціями. Справедливости польскій крестьянинъ долженъ былъ

٠

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Vol. leg., 35, 72, 119, 167, 206, 248, 250, 281.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid., 119.

<sup>3)</sup> Ibid., 134.

<sup>4)</sup> Ibid., 172.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ibid., 172.

искать не въ обыкновенныхъ земскихъ судахъ, а у своихъ владѣльцевъ или управляющихъ, и она ему удѣлялась не согласно съ писаннымъ правомъ, а сообразно съ воззрѣніями пановъ или ихъ управляющихъ 1). Наконецъ, безъ яснаго, положительнаго опредѣленія въ этомъ отношеніи, такъ какъ для этого у шляхты все-таки не достало духу, она въ XVI вѣкѣ присвоила себѣ право жизни и смерти надъ своими подданными <sup>3</sup>). Все имущественное и политическое безправіе польскихъ крестьянъ блёднветь предъ ихъ безпомощностію въ огражденіи своей личности отъ насилій, въ которую онъ поставленъ былъ польскимъ государствомъ, какъ будто и не въдавшимъ объ его существовании. Въ отношении государства польский крестьянинъ былъ какъ бы вещію, принадлежавшею его гражданамъ, какъ лѣсъ, поля, рабочій свотъ. Не даромъ же привывъ польскій шляхтичъ называть своего холопа быдломъ. Не даромъ же положеніе польскаго крестьянина закъ поражало посъщавшихъ тогда Польшу западно-европейцевъ, видъвшихъ и у себя, на родинъ крѣпостное право. "Шляхта польская, говорить одинъ изъ нихъ, имветь неограниченную власть надъ поселянами, доведенными почти до состоянія рабства" 3). "Кметы, говорить другой иностранецъ, обработывають землю, суть подданные своихъ пановъ. которые имѣютъ надъ ними право жизни и смерти, безъ всякой аппелляціи къ высшему суду. Въ духовныхъ имѣніяхъ положение ихъ лучше, равно какъ и въ Пруссии, гдъ есть прекрасныя села, но въ другихъ мъстахъ они ведутъ по большей части нищенскую жизнь. Часто паны приказывають ихъ за самую малость свчь, иногда даже повёсить и, хотя безъ причины убьють, свободны отъ всякаго наказанія, по уплатѣ десяти швудовъ (szkudów), между твиъ какъ за убитую собаку платять больше. Такая тяжкая неволя принизила ихъ до такой степени, что получивъ плети, что имъ случается часто, они приходять поблагодарить за это пана, и смело можно свазать, что нѣтъ во всемъ мірѣ раба болѣе презрѣннаго, чѣмъ польскій кметь" 4). Хотя Фульвій Руджіери въ своемъ "Описаніи Поль-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Cromerus, 82, 141; Relacye, I, 177, Relacya I. Ruggieri.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Cromerus, 83; Relacye, I, 256, Relacya z roku 1575 Hieronima Lippomano.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Relacye, I, 65; Relacya A. Lip.pomana.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Relacye, I, 128-129, Opis Polski F. Ruggieri.

- 91 -

ши" выгораживаетъ отчасти духовныхъ, но сами тогдашніе польскіе духовные засвидѣтельствовали, что въ угнетеніи крестьянъ и имъ принадлежала значительная доля участія <sup>1</sup>). Печальна, жалка была доля, унаслёдованная польскимъ крестьяниномъ XVI въка отъ прежнихъ въковъ его жизни. Не многимъ лучше становилась въ XVI вѣкѣ и доля его литовскаго брата, хотя онъ и значительно позже сталъ вкушать прелести шляхетскаго государственнаго и общественнаго строя, хотя онъ далеко еще не столько испилъ изъ той горькой чаши, которую его польскій братъ, если не до дна, то до половины уже испилъ. Голова польскаго крестьянина, напр., ценилась, по вислицкому статуту 1347 года, въ половинѣ XVI вѣка въ 10 марокъ<sup>2</sup>) (на теперешнія деньги 24 р.  $47^{1}/_{2}$  воп.)<sup>3</sup>), а по третьему литовскому статуту «если бы какой дворянинъ, по необувданности, пьянству и не имѣя повода, своевольно, злоумышленно, пренебрегая общій законъ и остервенясь на созданіе Божіе, убиль человіка простолюдина (а) не дворянина, и былъ-бы пойманъ на самомъ преступления въ течени вышеозначеннаго въ семъ статутѣ времени, опредѣленнаго по дѣламъ о таковыхъ преступленіяхъ, такой дворянинъ по достаточномъ изобличении, вромъ платежа за голову, подвергается смертной казни" 4). Въ Литвъ, какъ и въ Польшъ, "простой народъ двигалъ въ нищетъ цъпи рабства» 5). Въ 1575 году венеціанскій посолъ писалъ: «Нѣтъ въ мірь существа несчастнье и бъднье литовскаго врестьянина, который не имветь ничего своего, а . только то, что ему панъ дастъ изъ милости и чего не хватаетъ на самое плохое удовлетворение его потребностей» <sup>6</sup>).

Унаслѣдовавшій долю раба отъ предыдущихъ вѣковъ своей исторической жизни, польскій крестьянинъ былъ чужимъ человѣкомъ, постороннимъ зрителемъ польскаго шляхетскаго

<sup>1)</sup> Relacye, I, 47.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Volum. leg., I, 11.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Одна марка, по Гарбачевскому, въ 1550 г. равнялась 2 р. 44,75 коп. (Гарбачевскій, Словарь древняго актоваго языка свверо-западнаго края и царства польскаго. Вильна. 1874 г., стр. 209).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Статутъ Великаго княжества литовскаго, С.-Петербургъ, 1811, часть вторая, стр. 262, двънадцатаго раздъла артикулъ первый.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Relacye, I, 98, Opisanie królewstwa polskiego przez Bernardo Bongiovanni, z roku 1560.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Ibid., 248, Relacya Hieronima Lippomano.

государства. Онъ жилъ своею жизнію, или-върнъе-прозябалъ въ то время, когда надъ нимъ кипъла жизнь шляхты. Неудивительно, поэтому, что новыя вѣянія вѣка пронеслись надъ Польшею XVI вѣка, не проникнувъ въ массы темнаго, забитаго польскаго крестьянства. Оно оставалось въ теченіе всего реформаціоннаго періода такимъ-же, какимъ было и раньше, и совершенно върно доносилъ святъйшему отцу его нунцій во второй половинѣ XVI вѣка: "Число католиковъ въ Польшѣ не только равняется, но и значительно превышаетъ число еретиковъ, по крайней мёрё въ народё и низшихъ классахъ, среди которыхъ находится много добрыхъ католиковъ, которые не только держатся истинной вёры, но исполненные ревности и любви къ истинному Богу и ближнему ни на шагъ не отступають отъ исвренняго благочестія своихъ предковъ" 1). "Простой народъ, а именно — врестьяне, пишетъ Фульвій Руджіери, почти всѣ католики, такъ что, когда паны, пришедши въ ересь, присвоили себѣ церковныя десятины, поселяне, отдавъ ихъ панамъ, дають ихъ добровольно и своимъ плебанамъ, и, несмотря на запрещение пановъ ходить въ село, гдъ совершается католическое богослужение, по временамъ ходять тайкомъ"<sup>2</sup>). Эта непричастность польсваго крестьянства къ дѣлу реформаціи, бывшая одною изъ главныхъ причинъ его слабости и непрочности, при всей его видимой силѣ, при всемъ его казовомъ блескъ, засвидътельствована была въ концъ XVI вѣка и протестантскою стороной. На торискомъ синодѣ 1595 г. Турповскій, констатируя факть малаго распространенія протестантизма въ средѣ крестьянъ, влагаетъ такія слова въ уста польскихъ крестьянъ: "Мы, бъдные люди, не имъемъ времени думать о Богѣ; паны всегда умѣють найти для насъ работу и въ воскресные дни, и отъ этого тяжкаго · рабства не можетъ избавить насъ ни Богъ, ни дьяволъ" <sup>в</sup>). Никавого или почти нивакого успѣха реформація не имѣла и въ средѣ крестьянъ Литвы и Западной Россіи, которые почти всё исповёдывали православную вѣру 4).

<sup>9</sup>) Ibid., 160, Opis Polski F. Rugg eri.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Ibid., 186, Relacya I. Ruggieri.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Krasinski, 288, прим.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Relacye, I, 98, «Opisanie Bongiovanni; ibid. 160, Opis Polski F. Ruggieri.

Тавимъ образомъ, сфера распространенія реформаціонныхъ идей ограничивалась въ Польшё высшимъ и отчасти среднимъ сословіями. Что-же касается свойства, характера самыхъ идей, воспринятыхъ этимъ контингентомъ обитателей Польши, то отъ фактовъ, относящихся во времени распространенія реформаціи въ Польше при Сигизмунде I, выносится такое общее впечатявніе. Первыя реформаціонныя идеи, вошедшія въ сознаніе поляковъ, были разнесшіяся тогда изъ Виттемберга по всей Европъ идеи Лютера, основнымъ тономъ которыхъ былъ протесть противъ папства и всёхъ созданныхъ имъ, или стоявшихъ въ связи съ ними аномалій, протестъ, для поддержанія котораго въ Польшѣ тогда такъ много было основаній, религіозныхъ и нерелигіозныхъ. Сознаніе ненормальности statu quo католической церкви, болѣе и болѣе прояснявшееся въ польскомъ обществъ по мъръ приближенія къ эпохъ реформаціи, желаніе церковной реформы во глав' и членахъ, волновавшей въ XV въкъ весь католический міръ, живо принимавшейся къ сердцу мыслящею частію польскаго общества, съ краковскимъ университетомъ во главъ, давнее застаръвшее чувство сословной вражды свётскаго общества къ духовенству: все это и многое другое сразу же слилось съ протестомъ германскаго реформатора, въ которомъ для мыслящаго поляка звучало такъ много родныхъ нотъ, въ которомъ мысли, желанія, чувства польскаго общества, иногда неясныя, неопределенныя, туманныя, но всегда им'ввшія глубокую подкладку, если и не доходили до ясности сознанія, но находили для себя оправданіе, находили свой raison d'être. Когда могучіе звуки, раздавшіеся въ Виттембергъ, молніей пронеслись по Европъ, разръдили сгущенную европейскую атмосферу, очистили, освѣжили европейскую мысль, тотчасъ ставшую работать бодрев и смеле,--польское общество стало съ особеннымъ вниманиемъ, съ особенною любовію прислушиваться къ этимъ новымъ голосамъ, раздавшимся вслёдъ за голосомъ виттембергскаго реформатора. Иден Цвингли и Кальвина къ концу царствованія Сигизмунда, были уже извъстны въ Польшъ, особенно въ Малой Польшъ. Здёсь они нашли себе сочувственный пріемъ у тёхъ просвёщенныхъ обитателей польской столицы, которые для разсужденія о религіозныхъ дёлахъ собирались у извёстнаго намъ Франциска Лизманини, стоявшаго въ близкихъ отношеніяхъ къ провозвъстникамъ этихъ идей. Хотя реформатство въ царствованіе Сигизмунда I не заявило еще себя съ такою силою, съ какою оно заявило себя въ послёдующее царствованіе, но и въ первой половинѣ XVI вѣка ему можно уже было предсказать несомнѣнный успѣхъ. Быстрое и широкое распространеніе реформатства въ Малой Польші и Литві, въ среді шляхты, особенно магнатства, обусловливалось въ весьма значительной степени тёмъ, что оно сразу стало туть на національную почву, сразу-же акклиматизировалось среди новыхъ условій мъстной жизни. Въ Польшъ оно примкнуло въ тому національному теченію польской жизни, которое еще въ XV вікь зародилось въ ней подъ вліяніемъ гусизма: оно являлось всюду съ проповѣдію и богослуженіемъ на польскомъ язывѣ. реформатскія типографіи выпускали въ изобиліи польскія книги; реформатамъ принадлежитъ честь изданія первой печатной библіи на польскомъ языкъ; дълу реформатскаго исповъданія посвящали свои силы лучшіе польскіе поэты, напр., Николай Рей изъ Нагловицъ, стоявшіе во главѣ національнаго направленія польской литературы. Въ литовскомъ княжествъ, въ католичесвой его части реформатство, благопріятное идей независимости общественной и политической, весьма встати подошло къ сепаративному направленію литовской, или-общес-западнорусской жизни, которое и въ этой католической части населенія, какъ ни ласкали, какъ ни тянули ее на свою сторону поляки, никогда не переставало существовать, никогда не умирало. Прибавимъ въ этому, что реформатство, объявляя войну католичеству, устанавливало этимъ самымъ нёкоторый, хотя-бы то и отрицательный, пунктъ для сближенія литвиновъ-католиковъ съ православными-западноруссами, у которыхъ традиціи самостоятельной русской жизни были тогда еще весьма сильны, и сепаративныя стремленія заявляли себя съ внушительною силою. Лютеранское исповъдание, явившееся въ Польшу съ проповёдью и согослужениемъ на нёмецкомъ языкѣ, какъ-бы нарочно чуждавшееся польскаго языка, туго прививалось на польской почвѣ: оно сдѣлалось по преимуществу исповѣданіемъ жившихъ въ польскихъ областяхъ нёмцевъ-купцовъ, ремесленниковъ, мъщанъ. Польская шляхта вообще не симпатизировала лютеранству, проникнутому въ сильной степени нёмецкимъ духомъ, ся національныя симпатіи были скорфе на сторонф

романскихъ народовъ, поэтому идеи французскихъ и швейцарскихъ реформаторовъ находили въ ней болѣе радушный пріемъ.

Въ царствование Сигизмунда I выступилъ уже, хотя и въ неясныхъ, неопредёленныхъ очертаніяхъ, и будущій врагъ протестантства, съ которымъ ему пришлось впослёдствіи почти столько-же бороться, сволько и съ католичествомъ. Этотъ новый врагь, носившій впосл'ядствіи разныя названія-антитринитарства, аріанства, социніанства, тёмъ болёе долженъ былъ внушать опасеній польскимъ протестантамъ, что онъ въ Польшѣ не былъ совершенно безпочвеннымъ. Тѣ крайнія воззрѣнія, которыя, разбившись на множество толковъ, впослёдствіи гос-. подствовали такъ могущественно въ значительной части польскаго и западно-русскаго общества и въ своихъ послёднихъ выводахъ доходили до совершеннаго отрицанія христіанства, нужно, намъ думается, поставить въ связь съ темъ крайнимъ. отрицательнымъ направленіемъ, которое подъ именемъ ереси жидовствующихъ произвело въ концъ XV вска большое волненіе въ Московской Руси и которое не было неизвѣстнымъ въ началѣ XVI вѣка и въ польскомъ государствѣ. Съ значительною степенью вѣроятности можно утверждать существованіе въ средѣ тогдашнихъ польскихъ жидовътого раціоналистическаго направленія, присутствіе котораго несомнѣнно въ ереси жидовствующихъ, -- направленія, враждебнаго христіанству и притомъ стремившагося къ пропагандъ среди христіанъ. Подъ 1507 годамъ Бъльскій въ своей хроникъ упоминаетъ о сожжени въ Краковѣ жида, который "много говорилъ противъ въры христіанской и издъвался надъ таинствомъ причащенія" 1). Тотъ-же Бѣльскій подъ 1539 годомъ разсказываеть о сожжении, по распоряжению вравовскаго епископа Петра Гамрата, жены краковскаго ратмана Екатерины Мальхеровой, соблазненной жидами и совершенно оставившей христіанскую вѣру<sup>2</sup>). Болѣе подробныя свѣдѣнія объ этомъ происшествіи находимъ въ хронивъ Гурпицкаго, очевидца этого аутодафе. Въ 1539 году, говорить онъ. Мальхерова, краковская м'ещанка. восьмидесятилѣтняя старуха за уклоненіе въ жидовскую вѣру (o żydowską wiare) на рынкъ въ Краковъ сожжена. "Когда

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Bielski, II; 940.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid., 1081.

она была спрошена, продолжаеть онъ, върить-ли она въ Бога всемогущаго, Творца неба и земли, она отвѣчала: вѣрую въ того Бога, Который сотвориль все видимое и невидимое, Который не можеть быть обнять человёческимъ разумомъ, а благодіяній его исполнены мы люди, и все существующее; распространилась потомъ довольно долго, изображая могущество Божіе и его благод'янія. Стали зат'ямъ спрашивать ее далёе: а въритъ-ли она въ Сына Его единороднаго Іисуса Христа Господа нашего, Который зачать оть Духа Святаго и пр. Она отвѣчала на это: не имѣлъ Господь Богъ ни жены, ни сына, да онъ Ему и не нуженъ, потому что сыновья нужны только тёмъ, которые умирають, а Господь Богъ ввченъ и какъ не родился, такъ и умереть не можетъ; насъ онъ имбетъ за своихъ сыновъ, и сыны Его суть всё ходящіе указанными Имъ путями". Напрасны были попытки профессоровъ враковской академіи вывести ее изъ ея заблужденія: она упорно стояла на томъ, что "Богъ быть и родиться человѣкомъ не можетъ". и такъ какъ она ни за что не хотъла отстать отъ "этой жидовской религи", то и была осуждена на сожжение 1). Въ сороковыхъ годахъ XVI столътія въ "жидовскую въру" уже многіе стали переходить, такъ что Сигизмундъ долженъ былъ издать приказъ краковскому староств произвести розыскъ между евреями и принять мёры для противодёйствія этой пропагандѣ 2). Эти факты, имѣвшіе мѣсто раньше извѣстнаго уже намъ заявленія антитринитарскихъ идей какимъ-то бельгійскимъ выходцемъ въ одномъ враковскомъ кружкѣ, показываютъ, что въ первой половинѣ XVI вѣка въ польскомъ обществѣ, подъ вліяніемъ жидовскаго раціонализма, распространялись уже крайнія, отрицательныя воззр'внія, сродныя съ идеями новгородскихъ и московскихъ жидовствующихъ, ведущихъ свое начало, какъ извѣстно, также отъ жидовъ-выходцевъ изъ юго-западной Россія <sup>8</sup>).

<sup>1)</sup> Górnicki, 7—8.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Bielski, II, 1082.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Фульвій Руджіери, повидимому, силоненъ былъ смотръть на польскихъ антитринитаріевъ, какъ на возникшихъ на мъстной почвъ еретиковъ. Понменовавъ лютеранъ, цвингліанъ, пикардовъ, или вальденсовъ (т. е. богемскихъ братьевъ), анабаптистовъ, онъ говоритъ, что въ Польшъ есть еще «secta nieznana gdzicindziej a bardzo rozszerzona w Litwie Antitrynitariuszów, którzy wznowili dawne błędy Ariucza» (Relacye, I, 158, Opis Polski F. Ruggieri).

Хотя въ царствование Сигизмунда I антитринитарство виднвется еще лишь въ туманв, хотя отдельныя отрасли протестантства еще не обособляются рёзко другь оть друга, хотя польское новов вріе еще не построило той вавилонской башни, которую оно воздвигло во второй половинѣ XVI вѣка: но и въ это время уже положены были вамни для сооруженія этой башни, заложено было основание, на воторомъ легко могла разростись та "многоглавная сресь", которую чрезъ три-четыре лесятка лёть увидёль въ польскомъ государствё московскій выходецъ – внязь Курбскій 1). Только одинъ былъ основной тонъ, въ которомъ сливались тогда всё недовольные годоса въ Польшѣ, которому невольно вторили даже люди, не желавшіе разрыва со старою върой. Это - голосъ недовольства тогдашнимъ statu quo католической церкви. Подъ этимъ, если можно такъ выразиться, знаменемъ отрицанія легко было сойтись самымъ разнообразнымъ людямъ изъ польскаго общества, которое и въ идеяхъ германскихъ и швейцарскихъ реформаторовъ не столько хваталось за положительное ихъ содержание, сколько плёнялось ихъ отрицательною стороною. Подъ этимъ знаменемъ отрицанія, действительно, сомвнулись весьма пестрые ряды нольскихъ людей подъ вонецъ царствованія Сигизмунда I. когда стала близка въ осуществлению идея вселенскаго собора, еще съ XV въка имъвшаго за собою традиціи универсальнаго выразителя этого отрицательнато отношенія къ вѣками сложившемуся порядку вещей въ католической церкви. Самъ Сигизмундъ I примыкалъ до нёкоторой степени въ этому отрицательному направленію, раздёляль всеобщія желанія церковной реформы, видёль въ созвании вселенскаго собора средство къ умиротворенію церкви. Въ 1539 году онъ послалъ къ цапъ каменецкаго епископа Яна Вилямовскаго съ просьбою о скоръйшемъ созвания вселенскаго собора<sup>2</sup>). Въ 1542 году гителенский архиепископъ Петръ Гамратъ извещалъ папу Павла Ш, что вёсть о скоромъ созвани вселенскаго собора для всёхъ въ Польшё была радостію, об'ещалъ лично прибыть на соборъ, если только разрѣшитъ это король и позволитъ здо-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Устряловъ. Сказанія внязя Бурбскаго. С.-Петербургъ. 1842 г., стр. 272. Листъ Андрея Ярославскаго до цана Федора Бокея Печихвостовскаго.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Bielski, II, 1080–1081.

ровье, въ противномъ же случай прислать своихъ пословъ 1). Когда наконецъ послъ долгихъ ожиданій и проволочевъ было объявлено папою объ отврытія вселенскаго собора въ Тридентѣ, Сигизмундъ I въ май 1546 года писалъ папи: "лишь только узнаю, что другіе государи прислали на соборъ своихъ пословъ, не позволю себъ, чтобы съ моей стороны была какаялибо задержка"<sup>2</sup>). Дёло вселенскаго собора весьма близко приняло въ сердцу все польское общество. Выразителемъ его желаній и надеждъ является въ концѣ Сигизмундова царствованія извѣстный польскій писатель Андрей Фричъ-Модржевскій. представляющій симпатичную личность польскаго мыслителя. сохранявшаго спокойствіе среди господствовавшей въ тогдашнемъ польскомъ обществе умстренной горячки, всюду являвшагося съ оливковою вътвью въ рукахъ, всегда призывавшаго враждующія стороны въ примиренію. Свои желанія и чувства онъ выразилъ въ ричи къ королю и представителямъ духовнаго и свётскаго сословія, которую онъ держалъ предъ ними по занимавшему тогда всю западную Европу вопросу о предстоявшемъ вселенскомъ соборѣ 3). Въ этой рѣчи, выразивши свое осуждение и порицание тому, что Польша до сихъ поръ не отправила отъ себя никого на вселенскій соборъ, какъ будто общее дѣло христіанскаго міра для нея безразлично, онъ побуждаеть поляковъ какъ можно скорѣе наверстать пропушенное время, по при этомъ сов'туетъ отнестись къ такому важному дёлу серьезно, съ размышленіемъ. Онъ предлагаетъ, прежде всего, привести въ извъстность всъ нужды и желанія польской церкви и опубликовать ихъ для всеобщаго свѣдѣнія по всему государству. Для этого онъ предлагаетъ польскимъ епископамъ созвать епархіальные синоды, пригласить на нихъ не только духовныхъ, но и свътскихъ людей и предоставить на нихъ всёмъ полную свободу слова. Модржевскій даже не видитъ основаній, почему бы не дать права говорить и разсуждать объ этихъ вещахъ людямъ низшаго сословія (qui in popularium coetu sunt). Но съ особенною силою онъ настан-

1

المراجع والمحالية والمحالية

<sup>&#</sup>x27;) Theiner, II, 541-542. Cracoviac, 7 Idus Novembris 1542.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid, 554, Cracoviae, 16 Maii 1546.

<sup>\*)</sup> Modrevius. Oratio de legatis ad concilium christianum mittendis, нанечатанная въ приложения къ его сочинению •De republica emendanda•. Basileae, 1859, p. 782-797.

ваеть на полной свобод' слова, считая недостойнымъ подобнаго рода собраній желаніе, чтобы люди одно говорили, а другое думали. Притомъ же, говорить онъ, "на нашемъ синодъ не слёдуеть принимать мнёнія тёхъ, которые говорили, что въ цервовь не могли проникнуть заблужденія. Даже если бы это мнёніе было истиннымъ, оно нисколько не поможеть разсужденіямъ, такъ какъ противники постараются указать на многія заблужденія въ церкви. Положимъ, что они этого и не сдёлають; но многіе благочестивые и ученые люди на нашей памяти и на памяти нашихъ предвовъ жаловались на многія злоупотребленія и многія заблужденія, которыя проникли въ церковь". Духовные и свётскіе люди извёстной епархіи, собравшись на свой епархіальный соборь и обсудивь вопросы, им'вющіе подвергнуться обсужденію провинціальнаго, а затёмъ вселенскаго собора, по проекту Модржевскаго, избирають по жребію десятерыхъ избирателей; а эти послёдніе голосованіемъ или баллотировкою избирають изъ своей среды двоихъ депутатовъ на провинціальный соборъ (духовныхъ или светскихъ). Собравшись на провинціальный соборъ, эти депутаты, по мысли Модржевскаго, избирають опять десятерыхъ избирателей, которые въ свою очередь закрытою баллотировкою выбирають троихъ (или больше) пословъ на вселенский соборъ. Но двятельность провинціальнаго собора Модржевскій не ограничиваеть однимъ избраніемъ пословъ на вселенскій соборъ. Провинціальный соборъ долженъ, по мысли Модржевскаго, обсудить тѣ вопросы, которые имѣють быть предметомъ обсужденія вселенскаго собора, принять по нимъ извѣстныя рѣпенія. снабдить ими своихъ пословъ на вселенскомъ соборѣ 1). Провинијальный соборъ, такимъ образомъ, хотя и не имѣлъ по собственному усмотрѣнію, безъ санкціи вселенправа скаго собора произвести реформу польской церкви, долженъ былъ, по мысли Модржевскаго, выработать проектъ реформы польской церкви и представить этоть проекть на разсмо-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) M o d r<sup>i</sup>e v i u s, 793: Quamvis in nostra synodo concludi ac definiri de religione nihil possit hoc tempore, cum omnia in concilium rejicienda sint: tamen operae precium fuerit, legatos domi de rebus omnibus in concilio tractandis iis instrui sententiis, quibus tecti postea tanquam in acie tuto versari possint. Adde, quod sententiae publicae a synodo eis commissae, ob oculos eis quasi Delphica oracula versabuntur.

тръніе и утвержденіе вселенскаго собора. Если мы примемъ во внимание, что этоть проекть реформы долженъ былъ предварительно обсуждаться и разработываться на епархіальныхъ соборахъ, на которые каждый (духовный и свётскій) имёли право явиться и изложить свои мевнія, --если мы примемъ во вниманіе. что въ участію въ составленія и разработвѣ этого проекта призванъ былъ даже польский врестьянинъ: то для насъ станеть понятнымъ, на вакихъ широкихъ, а-главноенаціональныхъ основаніяхъ приглашалъ Модржевскій польскую интеллитенцію-произвести реформу нольской церкви. Проектированный Модржевскимъ провинціальный синодъ, съ предшествующими ему епархіальными синодами, если бы онъ осуществился, весьма мало походилъ-бы на обычные провинціальные синоды "церковной рёчи посполитой гнёзненской провинція". Туть, въ этомъ призывѣ польскаго общества и даже всего польскаго народа въ дружному обсуждению общаго всёмъ дёла, въ самостоятельному разрѣшенію трудной, великой задачи своего въка, тутъ слышалось уже что-то новое, что то необычное въ религіозной жизни цольсваго народа: туть, въ этой ръчи Модржевскаго въ воролю и представителямъ польскаго общества блеснула уже идея національнаго собора, идея преобразованія польской церкви на національномъ собор'ь, на началахъ національности, польской самобытности въ противовёсъ твиъ началамъ безличнаго универсаливма, которыя столько уже въковъ убійственно давили самобытную, польскую религіозную жизнь.

Эта новая идея, это новое слово, прозвучавшее въ Польшѣ въ концѣ царствованія Сигизмунда Стараго, прозвучало не въ пустынѣ, сказано не глухимъ. Польское общество отнеслось къ мыслямъ, высказаннымъ Модржевскимъ, сочувственно. Самая рѣчь его (1546 г.) была напечатана Матоеемъ Шарфенбергомъ, а Леонардъ Слончевскій, нареченный каменецкій епископъ, предпослалъ ей свое предисловіе, въ которомъ хвалилъ автора, какъ добраго христіанина. Мысли Модржевскаго находили себѣ сочувствіе и въ Сигизмундѣ Августѣ, избранномъ уже тогда въ преемники Сигизмундъ Старому<sup>1</sup>). Мысли Модржевскаго произвели, кажется, даже нѣкоторое возбужденіе въ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Ossolinski, IV, 72-74.

той части польскаго духовенства, воторая не расположена была идти по скользвому для католической церкви пути, указанному Модржевскимъ. По крайней мъръ, краковский канонывъ Станиславъ Гозій, который не далбе какъ чрезъ пять лёть станеть во главё оставшагося вёрнымъ Риму воинства, въ одномъ изъ своихъ писемъ, относящихся въ этому времени, говорить: "Съ Фричемъ (Модржевскимъ) у меня былъ большой споръ изъ-за того, что онъ написалъ, что цервовь заблуждалась". Тутъ-же онъ прибавляетъ, какъ будто съ какимъ-то опасеніемъ: "О томъ, кого послать на соборъ, можеть быть, будуть сов'ящания на сейм'в "). Но проекту Модржевскаго не суждено было осуществиться, и опасеніе это, если оно было, оказалось преждевременнымъ. Тридентскій соборъ, отврытый 13 декабря 1545 года, на восьмомъ засъданія 11 марта 1547 года, подъ предлогомъ опасности, угрожавшей оть эпидеміи, быль объявлень папою перенесеннымь въ Болонью, изъ-за чего между папою и германскимъ императоромъ произошелъ разрывъ, имѣвшій своимъ послѣдствіемъ совершенное закрытіе соборныхъ засъданій. Непріятное впечатлёніе произвело извѣстіе объ этомъ на польское правительство, на польское общество, даже на польское духовенство. Получивъ это извъстіе, Сигивмундъ пишеть папѣ Павлу Ш письмо, въ которомъ, сказавши о той радости, которую онъ испыталъ, получивъ извъстіе объ отврытія вселенскаго собора, на который онъ собирался было уже отправить своихъ пословъ, высказываетъ свои опасенія по поводу перенесенія собора въ Болонью, которое вызвало въ Германии естественное неудовольствіе, и просить папу-позаботиться о мирь въ церкви и созвать соборъ, съ согласія императора и другихъ государей, въ такомъ мѣстѣ, которое отвѣчало-бы общимъ желаніямъ 2). Въ томъ же смыслѣ высказалось и польсвое духовенство, собравшееся на провинціальный синодъ въ сентябрі 1547 года для разсужденія о полученномъ ими отъ папы приглашеніи на вселенскій соборъ: приглашение это стало тавъ поздно предметомъ обсужденія потому, что примасъ Петръ Гамрагъ, получивши его,

<sup>&#</sup>x27;) Acta Historica, IV, 228, Hosius Dantisko, Cracovia, 6 Jannuarii 1547.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid., 245—247. Petricoviae 21 Octobris 1547. Это письмо написано было Гозіемъ, тогдашнимъ кородовскимъ секретаремъ.

вскорѣ умеръ, не успѣвъ опубливовать его подвѣдомственному ауховенству. На петроковскомъ синодѣ было рѣшено послать пап' въ отв'тъ на его приглашение послание отъ лица новаго гитвенскаго архіепископа Николая Дзержговскаго, которое, по поручению синода, было составлено депутатомъ враковскаго капитула Станиславомъ Гозіемъ. Въ этомъ письмѣ примасъ прежде всего заявляеть, что, такъ какъ пригласительное посланіе папы, полученное его предшественнивомъ, не было вовремя опубликовано польскимъ епископамъ, то они и не явились до сихъ поръ на соборъ; но лишь только онъ узналъ, что его предшественнивъ получилъ приглашение прибыть въ Тріенть, онъ поспёшилъ созвать провинціальный синодъ для обсужденія приглашенія папы. Но вогда уже были назначены послы на соборъ, вдругъ, продолжаетъ примасъ, пришло извёстіе о перенесенія собора въ Болонью и о томъ, что трансальпійскіе епископы отказались послёдовать туда за папою. Далбе, примасъ извѣщалъ папу, что и въ его провинціи слышатся недовольные этимъ голоса и притомъ людей, имъющихъ въ Польшѣ немаловажное значение: эти люди говорять, что не примуть соборныхъ опредёленій, если эти опредёленія не будуть приняты сосёдними народами, и при этомъ прибавляють, что нѣмцы имѣють полное право не являться на соборъ, потому что имъ былъ объщанъ свободный соборъ, а теперь онъ созывается въ такомъ мъстъ, гдъ имъ невозможно будетъ свободно высказать свои мития. Поэтому примасъ, хотя и не раздѣляеть этихъ воззрѣній, но такъ какъ онъ не можетъ совершенно игнорировать голоса общественнаго мнѣнія, проситъ святьйшаго отца въ союзъ съ императоромъ и другими государями принять мёры къ умиротворенію религіозныхъ треволненій, не чуждыхъ и его провинціи. и позаботиться о томъ, чтобы соборныя постановленія были приняты не одною Италією, но и всёмъ христіанскимъ міромъ, особенно Герма-Hield 1).

Въ тѣ-же послѣдніе годы царствованія Сигизмунда I, вогда и польское правительство, и польское духовенство, и польское общество въ виду предстоявшаго вселенскаго собора дружно сошлись въ общемъ желаніи церковной реформы, когда

<sup>&#</sup>x27;) Ibid., 240-241, Lovicii, 20 Octobris 1547.

среди польской интеллигенціи распространялись и встр'ячали сочувствіе ндеи Модржевскаго о необходимости церковныхъ преобразованій, о возможности и умѣстности участія въ нихъ не однихъ духовныхъ, но и свётскихъ людей, когда, такъ сказать, нарождалась идея національнаго собора для преобразованія польской церкви, ставшая такою популярною впослёдствіи,-въ тв-же послёдніе годы появились уже первые предвёстники бури, разразившейся тотчась по вступлении на престолъ Сигизмунда Августа, началъ уже наносить ватоличеству первые свои удары человёкъ, хотя никогда не разрывавшій съ католичествомъ вполнѣ, но ставшій причиною стольвихъ б'яствій для него въ Польш'я, что въ этомъ отношении онъ едва-ли много можеть найти для себя сопернивовъ. Это-Станиславъ Оржеховскій, перемышльскій каноникъ <sup>1</sup>). Правда, въ своей борьбѣ съ католической іерархіей Оржеховскій руководился далеко не чистыми побужденіями, -- правда, многія его действія подсказаны были ему его страстной, чувственной натурой, но все-таки нельзя не признать, что онъ стоялъ во главѣ сильнаго общественнаго движенія, такъ что личное его дѣло становилось часто дѣломъ общимъ, приковывало въ себѣ общественное вниманіе, "вся страна изъявляла ему, какъ онъ самъ говорилъ, свое расположение и сочувствие" »). Первое

<sup>3</sup>) Ossoliński, t. III, c. I, str. 16.

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Оржеховскій роднися въ 1515 г., быль по матери внукомъ русскаго православнаго священняка; учился онъ сначала въ Перемышлъ, потомъ въ Вънъ, наконецъ въ Виттембергъ, гдъ слушалъ Лютера, Меланхтона, Карлштадта. «Подъ знаменемъ этихъ трехъ предводителей, говорилъ онъ самъ впослёдствін, я служнать одновременно, считая каждаго изъ нихъ тёмъ выше и ученће, чвиљ безстыдиће онъ производилъ гнусности и превосходилъ другихъ въ наглости; поэтому Карлштадта съ Цвингли я ставилъ выше Лютера». Въ 1543 году онъ возврателся въ отечество, думая, что Италія, въ особенности Римъ (гдъ онъ провелъ два года, пользуясь благосклонностію кардиналовъ Фарнезе и Контарини) исцёлили его отъ «измецкой заразы». Отецъ, предназначавшій его въ духовному званію в еще въ дэтства выхлопотавшій ему място каноника въ Перемышив, заставлялъ колодаго человвка поступить въ духовное званіе, хотя послёдній, зная свою натуру, долго не соглашался на это, даже хотвать было поступить въ православные священники, чтобы избъгнуть безбрачія. Но онъ долженъ былъ уступить настоявіямъ отца и быль посвящень въ перемышльскіе каноники львовскимъ архіепископомъ Старжевскимъ, безъ въдома перемышльскаго епископа Тарла, что поставило Оржеховскаго въ натянутое отношение къ нему, тёмъ болёе, что Оржеховскій вскор'в вступнать въ ссоры съ капитуловъ и сталъ вести развратную жезеь (Ossoliński, Tom. III, Krakow, 1822, część I, str. 1-11).

столкновеніе перемышльскаго каноника съ католической іерархіей произошло, по удивительной игрѣ случая, изъ-за греческой вѣры, т. е. православія. Трудно понять мотивы, заставившіе Оржеховскаго выступить на защиту, довольно, впрочемъ, своеобразную, греческой вѣры<sup>1</sup>); какъ бы то ни было, впрочемъ, Оржеховскій выступиль на защиту греческой вѣры, сперва устно, а потомъ и письменно. Онъ, по его словамъ, не одобрялъ такъ называемыхъ заблужденій Руси, въ которыхъ ее обыкновенно упрекали, но утверждалъ, что она ихъ не признаетъ; а отвѣчая Лютеру, усвоявшему себѣ ученіе греческой церкви, онъ порицалъ латинянъ за то, что безразсуднымъ осужденіемъ русской вѣры они сами даютъ въ руки врагамъ оружіе противъ себя. На Лютера онъ въ особенности нападалъ за то, что онъ, еретикъ, осмѣлился брататься съ ней, между тѣмъ какъ она ни чистилища не отвергаетъ, ни

таинства евхаристіи не отрицаеть, ни постовь не уничтожаеть, ни почитанія святыхъ не отвергаеть, ни степеней іерархіи не уничтожаетъ. Что касается власти папы, то онъ говорилъ, что подчиненіемъ константинопольскому патріарху она нисколько не нарушаеть первенства папы, который этого патріарха, какъ и остальныхъ трехъ, признаетъ братьями, вмёстё съ нимъ управляющими церковью. Равнымъ образомъ и относительно исхожденія Св. Духа онъ утверждалъ, что, признавая единосущіе Отца съ Сыномъ, она этимъ самымъ производитъ отъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Оссоднискій выставляеть танемь мотивомь ненависть его въ католическому безженству (Ossoliński, t. III, с. l, str. 11). Красинский говорятъ, что Оржековскій, котя в быль членомъ католической іерархів, не могь, какъ протестантъ, скрыть своихъ истанныхъ убвяденій, твиъ болве, что онъ былъ ностоянно увлекаемъ къ тому своими необузденными страстами и подстрекаемъ своимъ родственникомъ Николаемъ Ресиъ; но боясь чрезъ открытос нападеніе на римскую церковь лишиться выгодъ, которыми онъ пользовался какъ ся членъ, онъ напалъ на нее посредственно, защищан греческую въру (K;rasinski, 71). Не отрицая указанныхъ мотивовъ поступка Оржеховокаго, можно, кажется, видёть въ немъ нёкоторов выражение его симпатия къ восточному православію, всяздствіе убяжденія если не въ правотв православія, то по крайней мірів въ томъ, что и въ греческой віврів есть много хорошнию сторонь, что она во всякомь случай но заслуживаеть названія ереси, схизны, которынъ клейнили се католики. Къ этому нужно присоединять, что греческая вира была вирой русского народа, къ которому относнять себя Оржеховскій, подинсываясь Ruthenus или Roxolanus, была върой его предковъ.

нихъ обоихъ третье лицо предвѣчной Троицы 1). Такимъ образомъ, выходило у Оржеховскаго, что греческая въра въ сущности не разнится отъ латинской, что все различіе въ обрядахъ. Вслёдствіе этого между латинскою и греческою церквами, по мибнію Оржеховсьаго, и установилась унія при Евгенів IV на собор'в во Флоренціи, благодаря вліянію Исидора, русскаго митрополита, и Виссаріона, вивейскаго архіепископа; но къ сожалѣнію еще при самомъ заключеніи уніи ее старался разстроить архіепископъ ефесскій Маркъ, почему она и не нашла хорошаго пріема въ Константинополь. Въ Польшѣ, хотя она ревностью помянутаго Исидора и его преемника Григорія в была насаждена, а потомъ поддержана благочестіемъ Ягеллоновъ, однако прочно не утвердилась. Отъ смерти Казиміра Ягеллона ей препятствовали то войны, то перемирія съ Москвою, вліяніе Елены, супруги Александра, подстрекательство ся брата Ивана Васильевича, пока наконецъ она совсёмъ не унвчтожилась во время возмущенія Глинскаго 2). Поэтому, Оржеховскій въ своемъ сочинении "Крещеніе Русскихъ" побуждаетъ тогдашняго польскаго примаса Петра. Гамрата -- возвратить польской церкви братскую любовь и согласіе, начавши съ уничтоженія совершенно несправедливаго предубъжденія противъ греческой въры<sup>3</sup>). Волненіе, которое онъ произвелъ своей защитой греческой въры, еще усилилось послѣ появленія его сочиненія, написаннаго противъ безбрачія духовенства. Въ этомъ сочиненіи Оржеховскій, со всёмъ жаромъ своей страстной, чувственной натуры, выступаеть противъ папы Сириція, котораго признаетъ установителемъ безбрачія, бранить его, называеть постановленіе безбрачія жестовимъ и безумнымъ, а его установителя, признаннаго въ ватолической церкви святымъ, называетъ противникомъ природы и божескихъ законовъ, врагомъ человѣческаго рода, виновникомъ самыхъ страшныхъ преступленій духовенства, губителемъ тёлъ и душъ.

<sup>3</sup>) Ibid., t. III, c. II, str. 215.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Оржеховскій написаль въ это время «Варtismum Rhutenorum», содердержавшее чинъ крещенія по гречоскому обряду и папскую буляу о неперепрецияванім русскихъ, переходящихъ въ латинство, и «Pro ecclesia Christi» противъ Лютера (Ossolinski, t. III, c. II, str. 214—215, przypisy do częći II, str. 121. 125).

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Ossoliński, t. III, c. l, str. 13-14.

Защита котолическимъ всендзомъ греческой въры, на которую въ Польшѣ многіе смотрѣли, какъ на схизму, его рѣзвая вритива римсво-ватолическаго установления о безбрачии священниковъ, нашедшая себъ сочувствіе въ польскомъ обществу, даже въ нукоторой части польской католической iepapхін, врайне безправственная жизнь самого Оржеховскаго, воторый, по его собственнымъ словамъ, "видя для себя чрезъ вынужденное священство закрытый доступъ въ завонному браву, держаль у себя толпы наложниць, жиль съ ними, вакь второй Геліогабаль<sup>1</sup>): все это произвело, вакъ и слёдовало Ожидать, скандаль въ тогдашней польской церкви. скандаль тёмъ болёе соблазнительный, что виновникомъ его былъ свой же брать-ксендзъ, продолжавшій оставаться въ средѣ католической іерархіи, прямо заявлявшій, что онъ не хочеть разрыва со старой върой, полемизировавший даже въ ся интересахъ, противъ приверженцевъ новыхъ воззрѣній. Правда, призванный въ суду перемышльскаго епископа по обвинению въ приверженности въ заблужденіямъ Руси, въ составленіи вниги противъ безбрачія духовенства и въ зазорной жизни, Оржеховский отказался отъ своихъ сочинений, присужденныхъ въ сожженію на кострѣ, призналъ еретичество Руси, обязался безпрекословно повиноваться всёмъ постановленіямъ римской церкви, отбылъ назначенную ему эпитимію, но все-таки скандаль быль сдёлань, соблазнь быль произведень 2). Мысли, высказанныя Оржеховскимъ устно и письменно, привлека и въ себѣ общественное вниманіе, возбуждали въ однихъ любопытство, въ другихъ даже сочувствіе, такъ что, когда разнеслась вёсть о привлечении его въ суду, "вся страна, говорить Оржеховскій, изъявила мнѣ расположеніе и сочувствіе". "На мое дёло, продолжаетъ Оржеховскій, было направлено всеобщее внимание; только о немъ одномъ говорили; всякий съ любопытствомъ ожидалъ, что будетъ постановлено уже не обо мнѣ, а о всей Руси, которую укоренившійся предразсудовъ отдёлиль оть общаго собранія церкви. Даже появлялась надежда на благопріятный исходъ, желательный для церковнаго и общественнаго спокойствія" <sup>3</sup>). Такимъ образомъ, въ концъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Ossoliński, t. III, c. I, p. 15.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Ossoliński, t. III, c. I, str. 18-26.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid., 16-17.

царствованія Сигизмунда I въ польскомъ обществѣ произошла довольно сильная сенсація, общественное вниманіе было возбуждено и, хотя на этотъ разъ дѣло окончилось мирно, согласно съ желаніемъ католической ісрархіи, но вожди католичества въ Польшё могли уже уразумёть слёдствія, произведенныя въ польскомъ обществѣ реформаціонными идеями, могли уже видёть, какой цвёть подъ ихъ вліяніемъ приняло главное теченіе общественнаго мнѣнія, и едва-ли съ увѣренностію могли смотръть въ глаза будущему. Почти наканунъ смерти Сигизмунда I (онъ умерь 1 апрёля 1548 года), благочестивый враковскій каноникъ Станиславъ Гозій съ тревогою уже овидывалъ своимъ взоромъ разстилавшееся предъ нимъ общирное поле, на которомъ, думалось ему, лишь пробьетъ часъ смерти Стараго Сигизмунда, завипить долгій, упорный бой на жизнь и на смерть, -- бой, въ которомъ ему суждено было сдълаться вождемъ папской рати: Domine serva nos, perimus! (писаль онъ въ другу) in comitiis primum articulum nuntii proposuerunt de verbo Dei pure praedicando"').

Прежде чёмъ перейти въ изображенію этого боя, остановимся сначала на личности будущаго предводителя польскаго католичества, уже нёсколько разъ промельвнувшей предъ нами.

## ПЯТАЯ ГЛАВА.

Станиславъ Гозій родился въ Краковѣ 5 мая 1504 года<sup>2</sup>). Отецъ его Ульрихъ Гозій, родомъ нѣмецъ изъ марвграфства Баденъ<sup>3</sup>), въ началѣ XVI вѣка поселился въ Краковѣ, гдѣ поступилъ на королевскую службу. По прошествіи нѣкотораго времени Сигизмундъ I назначилъ его виленскимъ городничимъ и смотрителемъ виленскаго замка<sup>4</sup>). Въ Вильнѣ протекло дѣтство Станислава. Семейная его обстановка, насколько можно судить по біографіи Гозія, составленной его секретаремъ Решкою, была такого рода, что сильно должна была повліять на

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Acta Historica, IV, 251-252. Hosius Dantisco, Petirocoviae, 6 Februarii 1548.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Eichhorn, I, 20.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Rescius, Vita D. Stanislai Hosii, libr. I, c. I, p. I; Ibid., c. II, p. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Eichhorn, I, 21.

развитие въ немъ религиознаго настроения, которымъ запечатлёна вся дальнёйшая его жизнь. Отецъ его отличался благочестіемъ, помогалъ нищимъ, устроилъ въ Вильнѣ госпиталь, много дёлаль добра для виленскихъ католическихъ монастырей, особенно для доминиканскаго монастыря. Мать его. Анна отличалась тавимъ же благочестіемъ, не уступала мужу въ благотворительности, ничего такъ не желала, какъ чтобы ея любимый сынь Станиславь поступиль въ духовное звание. У Станислава, еще трехлётняго ребенка, были уже своя собственная чаша, свои вресты и другія церковныя принадлежности, которыя поспёшила подарить ему мать 1). Съ ними онъ, такимъ образомъ, сроднился уже тогда, когда еще только-что пробуждалось въ немъ сознание. Во всю жизнь потомъ онъ берегъ ихъ, какъ драгоценность, съ которою у него связаны были воспоминанія о счастливой порё дётства. Съ общимъ тономъ семейной обстановки, въ которой росъ Станиславь, гармонировало и его первоначальное воспитание. Воспитание это было домашнее и поручено было его родителями особому учителю, подъ руководствомъ котораго Станиславъ учился въ теченіе девяти лътъ<sup>2</sup>). Къ сожалению, біографъ Гозія не сообщаеть никакихъ свёдёній о ходё, характерё и объемё его ученія. Онъ ограничивается замёчаніемъ, что способный мальчивъ дёлалъ быстрые успѣхи въ наукахъ. Особенно сильно пристрастился Станиславъ въ эти ранніе годы своей жизни въ чтенію книгъ и вскор' прочелъ все, что могъ найти въ библіотек своего отца. Отецъ долженъ былъ постоянно покупать для сына все новыя и новыя книги, на которыя тотъ съ жадностію накидывался <sup>3</sup>). Въ то же время изъ обращения съ учителемъ и родителями онъ изучилъ не только польскій и німецкій, но и латинскій языкъ, бывшій въ то время очень употребительнымъ въ Полыть и Литвь 4).

Въ эти ранніе, д'ятскіе годы обнаруживалось уже въ Станиславѣ то настроеніе, которымъ вѣяло отъ него во всю его жизнь. Оно сказывалось уже въ самомъ характерѣ его заня-

<sup>&#</sup>x27;) Rescius, libr. I, c. IV, p. 3-6.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Ibid., c. IV, p. 15.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Ibid., p. 16-17.

<sup>4)</sup> lbip., c. III, p. 7.

тій. Любимымъ занятіемъ его было чтеніе житій святыхъ: онъ не выпускаль ихъ изъ рукъ; заучивалъ изъ нихъ наизусть цёлыя страницы, которыя произвели на него сильное впечатлёніе, особенно рёчи мученивовъ и подвижнивовъ; дёлился прочитаннымъ при всякомъ удобномъ случай съ родителями и другими членами своего семейства <sup>1</sup>). Подъ вліяніемъ чтенія житій святыхъ въ впечатлительномъ юношѣ явилось желаніе устроить свою жизнь сообразно съ теми идеалами, въ которымъ стремились великіе христіанскіе подвижники, о которыхъ онъ такъ много, съ такимъ жаромъ, съ такимъ упосніемъ читаль въ житіяхъ. Его впечатлительная натура съ неудержимою силою влекла его въ этому идеалу, съ неудержимою силою требовала отъ него сейчасъ-же, немедленно приступить въ осуществлению этого идеала, ---сейчасъ-же, немедленно начать подниматься по той врутой дёстницё, по которой одинь за другимъ предъ его вворомъ поднимались въ житіяхъ на заманчивую для него высоту христіанскіе подвижники. Онъ началъ постоянно молиться, постоянно посёщаль востелы и монастыри, раздаваль милостыню нищимъ, постился тавъ усердно, что отень, опасаясь вредныхъ послёдствій оть поста для его здоровья, принужденъ былъ прибегнуть въ помощи духовнива, чтобы отклонить его оть черезчуръ строгаго поста 2). Но и это ему своро показалось недостаточнымъ. Въ его головѣ составился планъ окончательно разорвать съ мірскою жизнію: онъ задумалъ постричься въ виленскомъ доминиканскомъ монастыръ, въ которомъ неопустительно присутствовалъ при всёхъ церковныхъ службахъ, часто бесёдовалъ съ жившими тамъ монахами, которые еще болѣе подогрѣвали въ немъ любовь въ монашеской жизни. Но съ этимъ планомъ Станислава не согласился его отецъ, который строго запретилъ монахамъ наговорить юношу въ поступлению въ монашество 3). Между тёмъ Станиславъ сдёлалъ въ этому времени такіе усиёхи въ наукахъ, что сравнялся по познаніямъ съ своимъ учителемъ \*). и отецъ ръшился отправить сына для дальнъйшаго образования въ Краковъ 5).

<sup>5</sup>) Ibid., c. V, p. 17.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibid., p. 8–9.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid., p. 10-12.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid., c. IV, 12-15.

<sup>4)</sup> Ibid., p. 15.

- 110 -

Краковская академія въ двадцатыхъ годахъ XVI вѣка, когда поступилъ въ нее Гозій, находилась, какъ увидимъ впослѣдствіи, далеко не въ цвѣтущемъ состояніи; но все-таки въ ней и въ это время были на каждомъ факультетѣ дѣйствительно учоные и знавшіе свое дѣло профессора <sup>1</sup>). Въ краковской академіи Гозій по преимуществу занимался изученіемъ языковъ—греческаго и латинскаго, реторики н философіи. По замѣчанію біографа, онъ въ это время читалъ Аристотеля на греческомъ языкѣ и понималъ его въ подлинникѣ лучше, чѣмъ въ латинскомъ переводѣ, а произведенія Цицерона прочелъ восемь разъ, въ томъ убѣжденіи, что только частое чтеніе тѣхъ или другихъ сочиненій можетъ познакомить съ авторомъ ихъ<sup>2</sup>).

Краковская академія не изм'внила Гозія. Религіозное настроеніе, съ значительною дозою аскетизма, такъ сильно сказавшееся въ немъ еще въ Вильнъ, оставалось въ немъ во всей силѣ и въ Кравовѣ, гдѣ онъ, по словамъ его біографа, зналъ только двѣ дороги — одну, которая вела въ церковь, другую, которая вела въ академію <sup>8</sup>). Съ особенною любовью и ревностію, по разсказу Решки, онъ посёщаль въ Кракове костель своего натрона св. Станислава: отъ этого посъщенія ничто не могло удержать, ни болёзнь, ни ненастье, ни занятія 4). Онъ чуждался всякаго рода удовольствій, увеселеній, празднествъ. особенно женскаго общества 5), Решка разсказываеть изъ времени студенчества Гозія такой случай: однажды, когда его родственники и друзья, на масляницъ веселились, онъ сидълъ въ своей комнать и читаль сочинение Златоуста "Comparatio regis et monachi", сестра его и товарищи силой оттащили его оть рабочаго стола и привели въ ужину; но онъ тотчасъ незамѣтно исчезъ изъ общества гостей и возвратился къ своей работв <sup>6</sup>). Въ 1528 году Гозій переложилъ 50 псаломъ Давида въ стихи и написалъ его толкованіе, "чтобы, какъ онъ выражается, этотъ первый плодъ своего ума посвятить Богу<sup>7</sup>).

<sup>1)</sup> Lukaszewicz, Historya szkól, I, 54.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Rescius, libr. I, c. VI, p. 24-25.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid., p. 21.

<sup>4)</sup> Ibid., 23-24.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ibid., 22.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Ibid., p. 23.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Acta Historica, IV, 5: Hosius Petro Tomicki, Cracoviae 3 Aprilis 1528.

Въ томъ же году онъ, "увлеченный чудною и невыразимою прелестью" одного изъ сочиненій Златоуста, "не можетъ удержаться, чтобы не сдёлать изъ хорошаго греческаго подлинника нехорошій латинскій переводъ <sup>1</sup>).

Пребывание Гозія въ Краковѣ совпало съ началомъ реформаціи, когда, раздавшійся въ Германіи, протесть противъ папства и всёхъ связанныхъ съ нимъ неправдъ, донесся и до-Польши, проникъ въ Краковъ, нашелъ себѣ сочувственный отвликъ въ обитателяхъ польской столицы. Великія идеи германскаго реформатора нашли себѣ отголосокъ и въ краковской академія, нашля себь сочувствіе въ учившейся въ ней молодежи, въ товарищахъ Гозія. Туть въ первый разъ столкнулся съ реформаціонными идеями юноша, которому въ будущемъ предстояла такая долгая, такая упорная борьба съ ними,--борьба, которой онъ посвятилъ всё свои силы, отдаль всю свою жизнь. Въ рёзкой, полной дисгармоніи съ основнымъ тономъ протеста германскаго реформатора стояло общее настроеніе студента Гозія, укоренившаяся въ немъ съ первыми проблесками сознанія привязанность къ католической вбрѣ, переходившая въ немъ въ какое-то благоговѣйное, почти мистическое превлонение предъ всёми ся постановлениями. Впечатлительный юноша, витавшій въ идеальныхъ высяхъ, не могъ сдержать себя, при видъ того, какъ дерзкая, какъ ему казалось, рука развѣнчивала его идеалъ. Не имѣя пока въ своемъ распоряжения другихъ средствъ защитить свой поруганный идеаль, онь съ свойственнымъ юношѣ увлеченіемъ пишетъ стихотвореніе противъ Лютера, осмѣлившагося посягнуть на его святыню<sup>2</sup>). Между тёмъ, идеи реформаціи въ Краковё распространялись; сочиненія его ходили по рукамъ; краковская университетская молодежь съ жадностію ихъ читала. Попадались подобнаго рода книги и Гозію; но онъ расправлялся съ ними очень просто: бросалъ ихъ въ огонь <sup>3</sup>). Біографъ Гозія разсказываеть о слёдующемъ случай изъ времени студенчества Гозія. Гозій часто навѣщалъ одного изъ своихъ товарищей Фабіана Цемена, родомъ прусака, заболѣвшаго лихорадкою. Од-



-111 -

<sup>1)</sup> Ibid., 6, Hosius Petro Tomicki, Cracoviae, 19 Julii 1528.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Rescius, lib. I, c. V, p. 19. Стихотвореніе «In Luteri sectatores» (1526 г.) напечатано въ «Acta Historica», IV, CXXXVII—CXXXVIII.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Rescius, lib. I, c. V, p. 19--20.

нажды, пришедши къ нему, онъ увидёлъ у него въ изголовьё книгу, которая, по ближайшемъ разсмотрёнія, оказалась "еретическою". "Воть, сказалъ онъ товарищу, та лихорадка, которая такъ жестоко тебя мучить... Если хочешь избавить свое тёло отъ лихорадки, удали прежде какъ можно скорёе изъ души своей любовь къ богохульству и изъ обихода своего всякій сбродъ еретическихъ книгъ, и не сомнёвайся, что тебя тотчасъ оставитъ жестокая лихорадка". Сказавъ это, онъ бросилъ книгу въ огонь <sup>1</sup>). Когда во время пребыванія Гозія въ Краковё ему попалось въ руки письмо Эразма Роттердамскаго къ польскому королю Сигизмунду I, онъ возгорёлся желаніемъ—огласить его посредствомъ печати во всеобщее свёдёніе, чтобы показать, что славный тогда Эразмъ не раздёляетъ воззрёній, проникшихъ въ Польшу изъ Виттемберга <sup>2</sup>).

По окончании ученія въ краковской академін, где Гозій получилъ степень баккалавра <sup>3</sup>), онъ быль отправленъ тогдашнимъ враковскимъ епископомъ Петромъ Томицкимъ, лично въ нему расположеннымъ, въ Италію для довершенія своего образованія 4). Можно думать, что и у самого Гозія не лежало сердце въ "еретическимъ" германскимъ университетамъ, что собственное внутреннее настроеніе влевло его въ Италію. Здёсь Гозій съ всегда отличавшить его прилежаніемъ отдался наукамъ, со всёмъ юношескимъ жаромъ погрузился въ своеобразную жизнь тогдашнихъ западно-европейскихъ университетовъ. Въ Болоньъ онъ изучалъ правовъдение подъ рувоводствомъ извѣстнаго тогда юристо Петра Парризія и враснорѣчіе подъ руководствомъ Ромула Амазеуса. Но особенною славою тогда пользовался въ Италін Лазаръ Бонамикъ, котораго считали тогда лучшимъ въ мірѣ знатокомъ классической словесности, а какъ оратора ставили рядомъ съ Цицерономъ 5). Онъ въ это время былъ профессоромъ реторики и классической литературы въ Падућ, въ которую изъ-за его лекцій сте-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Ibid., р. 20—21. Решка прибавляетъ, что, когда Гозій пришелъ къ Цемену во второй разъ, то нашелъ его уже здоровымъ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Acta Historica, Hosius Petro Tomicki, a. 1527, I, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Eichhorn, I, 29.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Rescius, libr. 1, c. VII, p. 26-27; Eichhorn, I, 30.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Гозій писаль о немь въ Польшу: «admirabili doctrina vir, optimos que tam Graecos, quam Latinos scriptores divinitus interpretatur (Acta Historica, IV, 20, Hosius Dantisco, Patavii, 29 Novembris 1532 a.).

калась молодежь изъ всёхъ странъ. Студенты болонскаго университета задумали пригласить Бонамика для преподаванія въ свой университетъ. Съ этою цёлью они отправили въ Бонамику въ Падую особую депутацію, въ которой участвоваль и нашъ Гозій, съ приглашеніемъ въ болонскій университетъ, просили у городскаго магистрата содъйствія своему плану. угрожали ему даже тёмъ, что уйдуть изъ Болоньи въ Падую, если профессоръ Бонамивъ останется въ Падуѣ. Гозій принималъ дѣятельное участіе во всѣхъ этихъ попыткахъ болонскихъ студентовъ переманить Бонамика изъ Падуи въ Болонью<sup>1</sup>), и когда онѣ не удались, онъ вмѣстѣ съ многими другими студентами утхалъ изъ Болоньи въ Падую, гдъ вскоръ сблизился съ Бонамикомъ. Какъ долго пробылъ Гозій въ Падуф, неизвъстно<sup>2</sup>); несомнънно только, что, когда Бонамикъ переселился въ Болонью, Гозій послёдоваль за нимъ. Въ болонскомъ университетѣ Гозій получилъ степень доктора обоихъ правъ, послѣ чего рѣшился возвратиться на родину 3).

Ни въ письмахъ Гозія, ни въ его біографіи, составленной Решкою, мы не нашли ничего, что бросало бы свъть на внутреннее его настроеніе во время пребыванія въ Италіи, но краткое замъчаніе, сдъланное его біографомъ, что и въ Падуъ, какъ раньше въ Краковъ, Станиславъ зналъ только двъ дороги, одну въ церковь, другую въ академію <sup>4</sup>), даетъ основаніе думать, что Гозій оставался и въ эту пору такимъ же, какимъ мы видъли его въ Краковъ и еще раньше въ Вильнъ, что религіозное настроеніе только развивалось, укрѣплялось въ немъ съ переходомъ въ зрѣлый возрастъ.

По возвращения въ Краковъ (въ 1533 году)<sup>5</sup>), Гозій поселился у своего патрона Петра Томицкаго, краковскаго епископа, которому въ течение двухъ лѣтъ помогалъ въ его заня-

<sup>3</sup>) Eichhorn, 1, 33.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Въ «Аста Нівтогіс… напечатаны двѣ рѣча, произносенныя по этому поводу Гозіемъ отъ лица болонскихъ студентовъ,—одна къ префекту Болоньи, а другая—къ папскому легату (IV, 10—13, 13—19); тѣ же рѣча напечатаны въ приложения къ Длугошу (II, 1857—1860, 1860—1868).

<sup>&</sup>lt;sup>\*</sup>) 29 ноября 1532 года онъ пишетъ Дантышк письмо еще изъ Падуи (Acta Historica, IV, 20).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Rescius, libr. 1, c. VII, p. 28-29.

<sup>4)</sup> Ibid., p. 27.

тіяхъ въ королевской канцеляріи, такъ какъ Томицкій занималъ должность короннаго подканцлера 1). Положение его не измѣнилось со смертію его благодѣтеля († 1535): онъ по прежнему продолжалъ заниматься въ королевской канцеляріи, у короннаго канцлера Яна Хоенскаго, плоцкаго епископа, у котораго въ домѣ Гозій жилъ до самой его смерти<sup>2</sup>). Въ это уже время явилось у Гозія желаніе поступить въ духовное званіе. къ которому его предназначали съ самаго ранняго дътства, къ которому влекло его и собственное настроение. Но это желание не скоро осуществилось: въ Польшѣ въ это время, какъ мы знаемъ, для поступленія въ духовное званіе, особенно въ каеедральные капитулы (куда поступить Гозій по своему образованію имѣлъ всѣ права), было очень много кандидатовъ разнаго рода, безцеремонно преграждавшихъ дорогу людямъ, шедшимъ въ духовное званіе по призванію. Хотя попытка Гозія получить вармійскій каноникать, сдёлавшійся вакантнымъ послѣ перемѣщенія на вармійскую епископію кульмскаго епископа Яна Дантыпка, бывшаго вмёстё съ тёмъ и вармійскимъ канонивомъ, увѣнчалась успѣхомъ; но успѣхъ этотъ былъ не полный. Хотя Гозій получиль вармійскій каноникать, съ согласія короля, вармійскаго епископа и вармійскаго капитула, но право владѣнія имъ долго еще оспаривалъ у него нѣкто Александръ Скультети, нашедшій себѣ покровительство въ Римѣ и въ Краковѣ, у самой королевы Боны, и начавшій съ Гозіемъ изъ-за канониката длинный процессъ 3). Поэтому-то, получивъ вармійскій каноникать, Гозій не отправлялся къ м'всту новаго своего служенія, не принялъ даже посвященія въ духовный санъ, а продолжалъ заниматься въ королевской канцеляріи, гдѣ онъ съумѣлъ зарекомендовать себя такимъ знатокомъ своего дѣла, что даже въ случав непродолжительныхъ отлучекъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Rescius. libr. I, с. VШ, р. 31. Въ письмъ къ Лазарю Бонамику Гозій тяжко скорбитъ о смерти Томицкаго (Acta Historica, IV, 33—36, Hosius Bonamico, Cracoviae, 12 Februarii 1536).

<sup>\*)</sup> Rescius, libr. I, c, YIII, p. 31; Acta Historica, IV, 36-37, Ioannes Choeński Hosio, Vilnae, 3 Martii 1536).

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Acta Historica, IV, Hosius Dantisco, p. 47-48, Cracoviae 11 Julii 1537. p. 48-49, 7 Augusti 1537; p. 50, Cracoviae 4 Semptembris 1537; p. 50-51, Cracoviae, 16 Septembris 1537; p. 52-53, Cracoviae, 16 Mai 1538; p. 53, Cracoviae, 24 Mai 1538; p. 54-55, Varmiae, 30 Julii 1538; p. 55-56, Varmiae 1 Augusi 1538; p. 64, Cracoviae, 1 Novem-bris 1533.

изъ канцелярін къ нему летёли изъ Кракова письма, приглашавшія его поскорѣе возвращаться въ канцелярію <sup>1</sup>). Въ такомъ положеніи находился Гозій до самой смерти канцлера Хоенскаго († 1538).

По смерти его Гозій, по рекомендаціи оберъ-секретаря королевской канцеляріи Самуила Мацѣевскаго, принятъ былъ Сигизмундомъ I въ число королевскихъ секретарей<sup>2</sup>). Въ теченіе . цѣлаго ряда годовъ Гозій добросовѣстно исполнялъ эту должность, занимаясь составленіемъ королевскихъ писемъ, декретовъ, инструкцій для пословъ и коммиссаровъ, особенно по дѣламъ, касавшимся Пруссіи<sup>3</sup>). Въ королевской канцеляріи, въ которой тогда было много разныхъ злоупотребленій, въ которой, особенно къ концу Сигизмундова царствованія, царила система подкуповъ, Гозій, по свидѣтельству его біографа, не только самъ былъ далекъ отъ взяточничества, но и старался по возможности удерживать отъ него подчиненныхъ ему чиновниковъ<sup>4</sup>).

Не смотря на множество занятій въ королевской канцеляріи, не смотря на близость ко двору, который не могъ похвалиться чистотою своихъ нравовъ, королевскій секретарь Гозій былъ далекъ отъ этого шума придворной жизни, оставался такимъ же, какимъ мы видѣли его раньше. Нѣсколько часовъ посвящалъ онъ ежедневно молитвѣ и чтенію священнаго писанія и, по замѣчанію его біографа, хотя былъ еще міряниномъ, но сами духовные ставили его себѣ образцомъ для подражанія <sup>5</sup>). Вскорѣ, впрочемъ, Гозій принялъ духовный санъ. Раньше мы сказали, что, хотя Гозій и получилъ вармійскій каноникатъ, но право на этотъ каноникатъ у него еще оспаривалось <sup>6</sup>). Въ 1539 году ему удалось получить мѣсто кантора вармійскаго капитула, но противникомъ ему въ этомъ случаѣ

8\*

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Acta Historica, IV, 61, Hosius Dantisco, Pultusk, 29 Septembris 1538.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Rescius, libr. I, c. VIII, p. 31-32.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid., c. IX, p. 33.

<sup>4)</sup> Ibid., c. XII, p. 38-39.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ibid., c. IX, p. 34.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Впрочемъ, ещо въ 1538 г., сначала чрезъ своего довъреннаго, в потомъ и лично, Гозій вступилъ во владъніе вармійскимъ каноникатомъ и его бенеоиціями, какъ объ этомъ свидътельствуютъ акты вармійскаго капитула (Acta Historice, IV, 410).

выступиль тоть же Александрь Скультети, который оспариваль у него вармійскій каноникать, хотя, по словамь Гозія, на канторство онъ имѣлъ не болѣе правъ, чѣмъ на каноникатъ 1). Счастливѣе былъ Гозій въ Краковѣ. Въ 1540 году онъ получилъ краковскій каноникать и, спустя нѣкоторое время, принялъ посвящение въ духовный санъ<sup>2</sup>). Вскорѣ затѣмъ (въ . 1542 г.) Сигизмундъ наградилъ Гозія сандомірскимъ каноникатомъ <sup>3</sup>). Наконецъ, послѣ перемѣщенія Самуила Мацѣевскаго съ плоцкой казедры на краковскую, Гозій получилъ еще два прихода-въ Голомбовѣ и Радловѣ. Сдѣлавшись приходсвимъ священникомъ, Гозій не хотѣлъ совершенно оставлять своей паствы безъ слова назиданія и, насколько дозволяли ему многочисленныя его занятія въ королевской канцеляріи, проповѣдывалъ слово Божіе въ своемъ приходѣ, въ Голомбовѣ. Впрочемъ, онъ вскоръ убъдился, что для проповъдыванія ему недоставало сильнаго голоса, а потому пересталъ проповъдывать: но и послё этого продолжаль составлять проповёди, произнесение которыхъ обыкновенно поручалъ другимъ 4).

Цятнадцать лётъ, проведенныхъ Гозіемъ по возвращеніи наъ-за границы въ столицё литовско-польскаго государства, въ центрё государственной и общественной жизни, многому научили Гозія, многое для него прояснили, дали ему въ руки надежный критерій для оцёнки и лицъ, фигурировавшихъ въ первыхъ дёйствіяхъ начинавшейся драмы борьбы католичества съ реформаціей, и самыхъ этихъ дёйствій. Въ королевской канцеляріи, онъ у самаго источника познакомился съ польскимъ государственнымъ механизмомъ, съ королевскимъ дворомъ, съ лицами, занимавшими высшіе посты на государственной службё. Въ столицё онъ сталкивался съ выдающимися лицами изъ польскаго общества, знакомился съ ихъ воззрёніями, изучалъ силы религіозныхъ партій, физіономіи которыхъ начинали обрисовываться. Вмёстё съ этимъ все болёе и болёе уяснялось для самого Гозія его положеніе въ начинавшейся

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Acta Historica, IV, Hosius Dantisco: p. 68-69, Cracoviae, 18 Martii 1539; p. 83-84, Cracoviae, 11 Octobris 1539.

<sup>\*)</sup> Acta Historica, 1V, 411, акты краковскаго капятула; Ibid., 87-88, Hosius Dantisco, Cracoviae, 10 Martii 1540; Rescius, libr. I, c. X, p. 35.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Acta Historica, IV, 125, Hosius Dantisco, Sandomiriae, 13 Junii 1542.

<sup>4)</sup> Rescius, libr. 1, c. XI, p. 37-38.

религіозной борьбѣ, все болѣе и болѣе опредѣлялась его собственная физіономія. Гозій, получивъ духовный санъ, началъговорить его біографъ — вакъ власть имѣющій, гораздо сильнве, съ большею ревностію нападать на заблужденія "еретиковъ". Онъ, продолжаетъ біографъ, побуждалъ короля и епископовь воспользоваться принадлежавшимъ имъ по закону правомъ суда надъ еретиками для того, чтобы потушить все болѣе и болѣе распространявшійся по Польшѣ пожаръ; особенно же настаиваль на томъ, чтобы король и епископы не допускали привоза въ страну изъ-за границы "еретическихъ" книгъ. Въ это-же время онъ издалъ "Commonitorium" Викевтія Лиринскаго, которое онъ рекомендовалъ всёмъ для чтенія, какъ спасительное противоядіе противъ ереси 1). Но, возставая противъ "еретиковъ", Гозій не могъ не видѣть больныхъ, ничѣмъ не защищенныхъ мъсть и своей партіи, въ которыя мътко и върно попадали вражьи стрёлы. Мы уже слышали, какъ на петроковскомъ провинціальномъ синодѣ 1539 года враковскій епископъ Петръ Гамратъ громилъ порядки и недостатки католическаго польскаго духовенства въ своей рѣчи, составленной Гозіемъ<sup>2</sup>). Мы также упоминали, что Гозій, въ качестве децутата краковскаго капитула, присутствовалъ на провинціальномъ синодъ 1547 года и, по порученію отцевъ собора, составилъ папѣ посланіе отъ лица гнѣзненскаго архіепископа Николая Дзержговскаго. Авторитеть Гозія въ средѣ католической партіи въ вонцу царствованія Сигизмунда I такъ уже прочно утвердился, что вуявскій епископъ Андрей Зебржидовскій, прибывши въ Данцигъ, гдъ къ этому времени стала сильно заявлять себя реформаціонная партія, считаеть нужнымъ сообщить Гозію подробныя свёдёнія о своемъ прибытіи въ городъ, объ оказанномъ ему тамъ пріемѣ, о положеніи церковныхъ дѣлъ и о своихъ дъйствіяхъ въ Данцигъ 3). Тотъ же епископъ, когда о немъ пошли нехорошіе слухи, будто онъ обнаружилъ излиш-

<sup>&#</sup>x27;) Rescius, libr. I, c. X, p. 35-36.

<sup>2)</sup> Acta Historica, IV, 73, cirka 15 Mai 1539, Piotrocoviae.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Acta Historica, I, 29-30, Zebrzydowski Hosio, Gedani, 28 Septembris 1546: Quoniam T-atem V. magna cura et cogitatione teneri scio de ecclesiasticarum rerum successibus, et quoniam ea Praeceptore priu3, mox deinde familiari sum usus, volui illi ex initia et progressus et exitus earum rerum perscribere, quae sum Gedanensibus tractavi.

нюю благосклонность къ приверженцамъ реформаціонныхъ идей въ Данцигѣ, считаетъ нужнымъ оправдываться въ этомъ предъ каноникомъ Гозіемъ, считаетъ нужнымъ разубѣдить его въ этомъ и проситъ его разубѣждать въ этомъ и другихъ<sup>1</sup>). Очевидно, что этотъ каноникъ къ концу царствованія Сигизмунда I занялъ уже въ средѣ польской католической іерархіи замѣтное положеніе.

## ОТДЪЛЪ II.

## Польская церковь въ первую половину царствованія Сигизмунда Августа (1548—1563).

## ПЕРВАЯ ГЛАВА.

Вступленіе на польскій престоль Сигизмунда Августа произвело существенную перемёну въ общественномъ положении Гозія. Въ 1548 году умеръ вармійскій епископъ Янъ Дантышекъ, и король, безъ особенныхъ затрудненій со стороны вармійскаго капитула, назначиль на его м'есто кульмсваго епископа Тидемана Гизе. На кульмскую каеедру король ръшился возвести своего секретаря Станислава Гозія, между прочимъ, потому, что, кавъ утверждаетъ біографъ Гозія, Сигизмундъ I предъ смертью своей зав'ящалъ ему предоставить Гозію епископскую каеедру<sup>2</sup>). Но возведение Гозія на кульмскую каеедру встрётило для себя сильное препятствіе въ томъ обстоя. тельствъ, что Гозій былъ полякъ, а на епископскія казедры въ Пруссіи король могъ назначать только прусскихъ уроженцевъ. Такъ какъ Сигизмунду Августу не хотълось въ самомъ началѣ своего царствованія нарушать привиллегіи Пруссіи, то онъ сперва старался склонить бывшихъ тогда въ Петроковѣ на сеймѣ прусскихъ сенаторовъ къ тому, чтобы они сами про-

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Acta Historica, I, 50, Zebrzydowski Hosio, Raciąż, Novem. 1546; Ibidem, 107, idem eidem, Pircovi, Majo 1547.

<sup>\*)</sup> Rescius, libr. I, c. XI!, p. 42

сили короля о возведении на кульмскую епископію Гозія; но сенаторы не приняли этого плана и даже выставили своего кандидата на кульмскую епископію. Это, впрочемъ, не измѣнило намбренія короля, и онъ назначилъ Гозія кульмскимъ епископомъ<sup>1</sup>). Гозій принялъ это назначеніе не безъ внутреннихъ колебаній, такъ какъ онъ зналь, что оно состоялось противъ желанія пруссаковъ, что ему всячески старались воспрепятствовать придворные, приверженные къ реформаціи. Осенью 1549 года Гозій, получивъ папское утвержденіе, поручилъ уже принять управление кульмской еписконией бреславскому канонику Курціусу: самъ онъ въ это время посланъ былъ Сигизмундомъ Августомъ ко двору германскаго императора Карла V съ дипломатическимъ поручениемъ, касавшимся Альберта, герцога прусскаго<sup>2</sup>). Гозію пришлось испытать не мало непріятностей изъ-за своего назначения отъ прусскихъ сенаторовъ, видъвшихъ въ его назначении нарушение своихъ привиллегий. Въ 1550 году (25 ноября), находясь въ Краковѣ, онъ долженъ былъ даже дать прусскимъ сенаторамъ торжественное об'вщаніе--защищать ихъ привиллегіи. Не довольствуясь этимъ объщаніемъ, прусскіе сенаторы, послѣ того, какъ Гозій рѣшительно отвергъ ихъ предложение просить себь у короля коадьютора-пруссава, добились того, что Гозій (5 декабря 1550 г.) на аудіенціи, которую Сигизмундъ Августъ давалъ прусскимъ сенаторамъ, обратился въ королю съ ръчью, въ которой выразиль, какъ опечалена была вся Пруссія его назначеніемъ на вульмскую епископію, и просилъ короля при предстоявшемъ замёщении вармийской епископии (она была тогда вакантной по смерти Тидемана Гизе) не нарушать прусскихъ привиллегій <sup>3</sup>).

Состояніе кульмской епископіи представилось Гозію, по прибытіи его въ епархію, далеко не въ привлекательномъ видѣ. Частію вслѣдствіе начавшагося въ Пруссіи съ сороковыхъ годовъ общаго оживленія реформаціонныхъ стремленій, частію вслѣдствіе небрежности непосредственныхъ предшественниковъ Гозія на кульмской каоедрѣ, въ епархіи своей Гозій нашелъ много такого, къ чему не могъ отнестись равнодушно. На пер-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Eichhorn, I, 80-83.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Eichhorn, I, 83-89; Rescius, libr. I, c. XIII, p. 43-53.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Eichhorn, 1, 102-105.

выхъ-же шагахъ своей епископской деятельности Гозій столкнулся съ реформаціей, и предъ его сознаниемъ предсталъ вопросъ: въ какія отношенія стать къ ней? Гозій сначала какъ будто отклонился отъ самостоятельнаго решения этого вопроса и предоставилъ его краковскому епископу Самуилу Мацъевскому. Отвёть получень быль имъ очень мирнаго свойства: Мапфевскій совфтоваль ему не прибъгать къ сильнымъ лекарствамъ, въ жестокимъ мърамъ, а дъйствовать съ кротостью и любовью, по примѣру апостоловъ 1). Отвѣтъ этотъ усповоилъ Гозія: онъ, по свидѣтельству его біографа, принялся за изученіе Священнаго Писанія и отеческихъ твореній<sup>2</sup>). Но это спокойствіе скоро было нарушено. Зимою 1551 года получиль онъ известие, что въ Торне собирается разразиться гроза, что протестантская партія поднимаеть тамъ голову. Известіе это сильно поразило Гозія, причинило ему много безсонныхъ ночей, лишило его аппетита <sup>3</sup>). Гозій издаль прокламацію въ торицамъ, въ которой извещалъ ихъ о скоромъ своемъ прибытіи въ Торнъ и приглашалъ всёхъ, имѣющихъ религіозныя сомнёнія, явиться къ нему, об'ёщая научить ихъ истинё въ духё любви и кротости. Хотя Гозій вскор' узналь, что полученное имъ извѣстіе было преувеличено, тѣмъ не менѣе онъ лично отправился въ Ториъ, чтобы на мёстё принять мёры противъ реформація. Гозій прибыль въ Торнь во вторникъ на страстной седмицѣ. Войдя въ церковь, онъ услышалъ, что, пропѣвъ "Pater, Fili, Spiritus Sancte, Sancta Trinitas unus Deus miserere nobis", пропустивъ затѣмъ призываніе святыхъ, перешли прамо въ "Propitius esto, parce nobis Domine", и узналь отъ ксендза, что такое измѣненіе введено школьнымъ учителемъ 4). Явившись два дня спустя къ Гозію, учитель отрицаль это обвинение, говоря, что онъ только удержаль то, что засталь уже въ Торнѣ. Вспомнивъ затѣмъ о Гозіевой прокламаціи въ торицамъ, онъ изъявилъ готовность принять отъ ещископа наставленіе, въ надежді, что онъ сділаеть это въ духів

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Acta Historica, IV, 400, Macyewski Posio, Cracoviae, 3 Septembris 1550.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Rescius, libr. I, c. XV, p. 53-54.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Rescius, libr. I, c. XV, p. 55.

<sup>4)</sup> Фризе называетъ его Урбаномъ Штемеромъ (Friese, Th. II, Bd. I, S. 85).

любви и кротости. Учитель прибавилъ только, что онъ держится слова Божія, отъ котораго никогда не отступитъ; если Гозій убѣдитъ его въ другомъ, онъ послѣдуетъ его ученію. Изъ этихъ словь учителя Гозій убѣдился, что онъ стоитъ во главѣ протестантской партіи въ Торнѣ. Онъ обѣщалъ учителю вести дѣло наставленія такъ, какъ онъ желаетъ, хвалилъ его прирерженность къ слову Божію, но замѣтилъ при этомъ, что еретики всегда свое собственное мнѣніе выдавали за ученіе слова Божія, и убѣждалъ его остерегаться, чтобы не принять за слово Божіе слово дьявола, и не довѣрять своему личному сужденію болѣе, чѣмъ сужденію церкви. Учитель ушелъ отъ Гозія, обѣщавъ высказать ему свои сомнѣнія.

Въ тотъ же день Гозій услышалъ другое измѣненіе въ богослужения: вмѣсто "Salve Regina" пѣли "Salve Rex misericordiae", вмѣсто "Ora pro nobis, sancta Dei genitrix"-"Ora pro nobis, sancte Dei genite". На слѣдующій день Гозій опять призваль учителя. Послёдній заявиль Гозію, что онь быль вь Виттембергѣ, Магдебургѣ и Страсбургѣ, слушалъ Лютера, читаль сочиненія, написанныя за и противь его ученія, и нашель его ученіе наиболье согласнымъ съ словомъ Божіимъ. Гозій объщаль его наставить немного погодя, а самъ пошель въ церковь. Здёсь Гозій быль поражень тёмь, что дёти стояли въ церкви, обернувшись спинами къ алтарю, на которомъ выставлена была по католическому обычаю евхаристія, и что всѣ вообще относились въ ней безъ должнаго почтенія. Когда послѣ всего этого къ нему опять явился учитель, Гозій выразилъ ему свое неудовольствіе, порицая его за то, что онъ присвоиваетъ себѣ право суда надъ ученіемъ и постановленіями католической церкви. Гозій доказываль учителю, что нѣть ничего болѣе гибельнаго и вреднаго, какъ если каждый присвоиваетъ себъ право сужденія въ дёлахъ вёры, если всякій сочиняеть себё въру, какъ то дълаютъ протестанты, постоянно измъняющіе свое ученіе. Переходя затёмъ къ литаніямъ, изъ которыхъ было исключено ученіе о призываніи святыхъ, Гозій говорилъ, что святые составляють съ нами одно, что, будучи близки къ Богу, они ходатайствують предъ Нимъ за насъ, и потому, кто исключаеть ихъ изъ литаній, осворбляеть Христа; возраженіе учителя, что между нами и Богомъ есть только одинъ посредникъ, онъ опровергалъ тъмъ, что проводилъ различіе между Христомъ, посредникомъ спасенія, и святыми, — посредникамиходатаями; въ опроверженіе возраженія учителя, что свящ. Писаніе повелѣваетъ воздавать честь одному Богу, онъ указывалъ на различіе между поклоненіемъ, воздаваемымъ Богу, и почитаніемъ, оказываемымъ святымъ. Что касается въ частности измѣненій въ литаніяхъ, то въ словахъ "Ога pro nobis Sancte Dei genite" онъ видѣлъ даже аріанскую ересь. Учитель объявилъ, что онъ согласенъ пѣть такъ, какъ положено по католическому обряду, но прибавилъ, что этого не можетъ сдѣлать безъ согласія магистрата; непочтительное же отношеніе дѣтей къ евхаристіи извинялъ ихъ неопытностію.

Такъ какъ учитель указалъ на магистратъ, какъ на первоначальнаго виновника измѣненій въ богослуженіи, то Гозій на другой день отправился въ городскую ратушу. Здёсь онъ обратился къ собравшимся членамъ магистрата съ ръчью, въ которой, сказавъ о замѣченныхъ имъ измѣненіяхъ въ богослуженіи и о своихъ бесѣдахъ съ учителемъ, отъ котораго онъ узналь, что эти измѣненія введены магистратомъ, онъ повторилъ имъ свои прежнія разсужденія о словѣ Божіемъ и въ заключеніе просиль ихъ, не присвоивать себѣ правъ, принадлежащихъ ему, какъ ихъ епископу. Слъдствіемъ этой рычи Гозія было то, что городской магистрать объявиль Гозію, что учителю будеть приказано впредь не присвоивать себѣ никакого права въ церкви и заботиться только о школѣ. Получивъ это приказание городскаго магистрата, учитель пересталъ совершенно присутствовать при богослужении. Онъ прямо сказалъ Гозію, что сов'ясть не позволяеть ему согласиться съ мнёніемъ епископа. Впрочемъ, онъ объщалъ не пріобрътать себъ приверженцевъ въ Торнѣ, учить дѣтей только грамматикѣ, въ храм' д'й ствовать по указанію ксендза и даже ни съ к'ть не говорить о религіи, но просиль при этомъ дозволить ему оставаться при своихъ убъжденіяхъ, такъ кавъ онъ читалъ у православныхъ писателей, что святые не находятся съ Христомъ, почему онъ не понимаетъ, какъ они могутъ молиться за насъ. Гозій разными доводами опровергалъ это его мизніе, равно какъ и мнѣніе его о необходимости причащенія подъ обоими видами. Но всё эти разсужденія Гозія не произвели на учителя желаннаго дъйствія: онъ по прежнему повторялъ свою просьбу позволить ему оставаться при своихъ убѣжде-

ніяхъ. Гозій увидёль, что всё усилія его остались напрасными, и велёль ему уйти. Убёдившись въ безуспёшности своихъ увёщаній, Гозій хотѣлъ было потребовать у городскихъ властей удаленія учителя отъ должности и даже изъ города, но не рѣшился прибёгнуть къ этой мёрё, такъ какъ учитель, какъ онъ имѣлъ случай убѣдаться, пользовался сильной поддержкой со стороны магистрата. Поэтому Гозій ограничился только тёмъ, что, явившись въ ратушу, сообщилъ собравшемуся въ ней магистрату о своемъ разговоръ съ учителемъ, сказалъ, что сначала хотвлъ било потребовать удаленія учителя отъ должности, но теперь предоставляеть это магистрату, такъ вавъ учитель даль ему об'вщание ничего не сообщать д'втямъ относительно религіи и не распространять своихъ уб'яжденій въ город'я, и въ заключение прибавилъ, что, если учитель не сдержитъ даннаго имъ объщанія, онъ приметъ противъ него болѣе строгія мёры, такъ какъ не можетъ допустить, чтобы вто-либо расхищалъ ввъренныхъ ему Христомъ овецъ. Вслъдъ затъмъ Гозій увхалъ изъ Торна 1).

Деятельность Гозія на кульмской кассдре продолжалась недолго. Въ октябръ 1550 года умеръ вармійскій епископъ Тидеманъ Гизе, и на его мъсто Сигизмундъ Августъ ръшился возвести Гозія, побуждаемый въ этому отчасти желаніемъ имѣть въ вармійскомъ епископъ, будущемъ представителъ всей Пруссін, преданнаго себѣ человѣка, отчасти установившимся обычаемъ, по которому кульмскіе епископы обыкновенно возводились на вармійскую казедру, потому что вармійская епископія, какъ независимая епископія, считалась выше кульмской, подчиненной рижской митрополіи, и вармійскій епископъ, кромѣ того, занималъ и въ польскомъ сенатѣ, и на прусскихъ сеймахъ высшее положение, чёмъ епископъ кульмский. Вступленіе Гозія на вармійскую каеедру не обошлось безъ разнаго рода трудностей и непріятностей, причиной которыхъ опять было то обстоятельство, что Гозій не быль прусскій уроже: нецъ. Вармійскій капитулъ, имѣвшій, какъ мы знаемъ, право избранія епископа изъ четырехъ кандидатовъ, указанныхъ воролемъ, не соглашался избрать Гозія. Сигизмундъ Августъ,

<sup>4</sup>) Eichhorn, I, 107—117.

независимо оть избранія, собственною властью назначиль Гозія вармійскимъ епископомъ. Капитулъ протестовалъ противъ такого нарушенія своихъ привиллегій и не соглашался признать Гозія своимъ епископомъ. Положеніе Гозія было весьма щекотливое. Ему, впрочемъ, удалось уладить дѣло такъ, что возведеніе его на вармійскую казедру получило по крайней мѣрѣ внѣшнюю форму законности: Сигизмундъ Августъ предоставилъ капитулу право произвести новые выборы епископа (подъ условіемъ, конечно, избранія Гозія), и капитулъ избралъ въ епископы Станислава Гозія, который 27 апрѣля 1551 года утвержденъ былъ въ новой должности папой Юліемъ III, и вслѣдъ затѣмъ вступилъ въ управленіе новой епархіей ').

Не много утъпительнаго нашелъ Гозій и въ новой своей епархіи. Реформаціонныя идеи, очень рано занесенныя въ нее, какъ и другія части Пруссіи, и потомъ нѣсколько пріостановленныя въ своемъ распространении извѣстной расправой Сигизмунда I съ Данцигомъ, не только не заглохли совершенно, но подъ конецъ его царствованія значительно оживились, тімъ болфе, что предшественники Гозія на вармійской казедрі — Янъ Дантышевъ (1537-1548 и Тидеманъ Гизе (1549-1550 годахъ) — сквозь пальцы смотрѣли на успѣхи реформація въ своей епископіи: ихъ самихъ даже подозрѣвали въ неправославіи. По прівзде въ новую епархію, Гозій началъ дёло съ капитула. Онъ издалъ постановленіе, чтобы каждый каноникъ, при самомъ вступлении своемъ въ Бапитулъ, давалъ присягу въ томъ, что онъ не держится ученія ни Лютера, ни Цвингли, ни Озіандера, ни анабаптистовъ, ни кого-либо другого. Отъ капитула онъ обратился къ самой паствѣ. Религіозное состояніе разныхъ частей вармійской епархіи было неодинавово, и различіе это обусловливалось главнымъ образомъ неодинаковымъ государственнымъ положеніемъ ихъ. Собственно вармійское княжество подчинено было вармійскому епископу, на правахъ владътельнаго князя; но вромъ вармійскаго княжества въ составъ вармійской епископіи входили еще двъ части, изъ которыхъ одна подчинена была прусскому герцогу, а другая непосредственно-прусскому королю.

<sup>&#</sup>x27;) Eichhorn, I, 129-139.

Въ вармійскомъ княжествь епископъ, какъ владѣтельный князь. могъ оказать сильное противодѣйствіе успѣхамъ реформаціи, опираясь, въ случаѣ нужды, на матеріальную силу; въ части, принадлежавшей къ герцогству прусскому, усилія его неизоѣжно парализовваались вліяніемъ прусскаго герцога, перешедшаго въ лютеранство, и дѣло католичества въ ней было почти потерянное; послѣдняя часть епархіи, подчиненная королю, представляла наиболѣе мѣста для дѣятельности епископа, такъ какъ въ ней довольно сильно укоренились уже начала реформаціи, а между тѣмъ для борьбы съ ними онъ не располагалъ здѣсь тѣми средствами, какими располагалъ въ вармійскомъ княжествѣ. Главной ареной борьбы 1'озія съ реформаціей, дѣйствительно, сдѣлалась эта часть его епархіи, именно городъ Эльбингъ, съ которымъ 1'озій не свелъ счетовъ до конца своей жизни <sup>1</sup>).

Ко времени вступленія Гозія на вармійскую каведру Эльбингъ по наружности оставался католическимъ городомъ: въ городскихъ храмахъ совершалось католическое богослужение. Но въ д'ытствительности реформація пустила въ немъ глубовіе корни: въ частныхъ домахъ совершалось богослуженіе протестантское съ причащениемъ подъ обоими видами, и даже въ монастырской церкви (св. Маріи), оставленной доминиканцами, проповѣдывалось протестантское ученіе. Главнымъ протестантскимъ проповъдникомъ въ это время былъ здъсь Петръ Эрзамъ. Протестантство въ Эльбингъ было уже такъ сильно, что эльбингцы въ іюлѣ 1552 года чрезъ особую депутацію просили Сигизмунда Августа, находившагося тогда въ Данцигь, дозволить имъ свободное принятіе лютеранскаго испов'яданія. Это они сдѣлали даже въ присутствіи Гозія. Король не исполнилъ просъбы эльбингцевъ. Мало того, Гозій выхлопоталъ у короля указъ, повелѣвавшій городскимъ властямъ Эльбинга немедленно удалить Эрзама изъ города. Гозій достигъ цёли: Эрзамъ оставилъ Эльбингъ. Но Гозій понималъ, что удаленіе Эрзама не имѣло въ данномъ случаѣ существеннаго значенія, онъ зналъ, что протестантскія идеи продолжали и послѣ его удаленія распространяться въ Эльбингв, что протестантская

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Eichborn, I, 140-142.

партія въ немъ продолжала кръпнуть. Онъ ръшился принять болье дъйствительныя мъры противъ реформаціи въ Эльбингъ<sup>1</sup>).

Въ 1553 году (весной) Гозій находился въ Эльбингѣ, на прусскомъ сеймикъ, созванномъ для разсуждения объ уніи Пруссіи съ Польшей. По окончаніи сеймика, Гозій принялся за свою духовную миссію. Онъ призваль къ себѣ городской магистратъ и мѣщанъ и держалъ къ нимъ рѣчь. Въ ней онъ жаловался на то, что они въ прошломъ году просили короля позволить имъ проповѣдывать истинное евангеліе, какъ будто онъ, ихъ епископъ, запрещаетъ пропов'ядывать его; сов'етовалъ имъ не считать свое слово словомъ Божіимъ, какъ всегда дѣлали и дёлають еретики, а подчиняться въ дёлахъ вёры сужденію св. католической церкви; говориль, что сужденіе о томь, какое евангеліе истинное, принадлежить не имъ, пасомымъ, а ему, ихъ епископу, просилъ ихъ предлагать ему на разрѣшеніе свои религіозныя сомн'внія, об'вщая наставить ихъ на путь истины въ духѣ любви и кротости. По окончании рѣчи, войть, отъ лица всѣхъ мѣщанъ, благодариль Гозія за его заботы о нихъ, магистратъ далъ съ своей стороны хорошія об'вщанія<sup>2</sup>).

Между тѣмъ l'озій приказалъ мѣстному духовенству доказывать народу въ церковныхъ проповѣдяхъ правильность католическаго причащенія подъ однимъ видомъ. Этимъ-же занимался онъ и самъ въ частныхъ бесѣдахъ съ вліятельнѣйшими лицами города. Онъ лично посѣтилъ больнаго подагрой бургомистра Вареоломея Греффе, который совершенно успокоилъ Гозія, такъ что Гозій счелъ его истиннымъ католикомъ. Онъ пригласилъ также къ себѣ на домъ двухъ особенно вліятельныхъ и образованныхъ горожанъ и долго убѣждалъ ихъ причащаться подъ однимъ видомъ. Одинъ изъ нихъ, кенигсбергскій уроженецъ, съ юныхъ лѣтъ причащался подъ двумя видами, а другой—съ того времени, какъ 17-ти-лѣтнимъ юношей побывалъ въ Виттенбергѣ. Они просили у Гозія времени для размышленія. Всѣ эти наставленія и убѣжденія Гозія не достигли цѣли. Реформаціонная партія не изъявляла намѣре-

<sup>&#</sup>x27;) Eichhorn, I, 142—145.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Eichhorn, I. 145-146.

нія уступить ему. Упомянутый выше кенигсбержець еще упорнѣе держался своего мнѣнія; бургомистръ отказался причащаться подъ однимъ видомъ, примѣру его слѣдовали многіе другіе, говоря, что слова Христа: "пійте отъ нея вси" для всякаго ясны <sup>1</sup>).

Гозій еще разъ попытался путемъ убѣжденія обратить эльбингцевъ на путь истины. Въ понедѣльникъ на страстной седмицѣ онъ обратился въ эльбингцамъ съ новою рѣчью. Онъ началъ съ того, что цёлью его прибытія въ Эльбингъ было желаніе проповѣдывать имъ истинное евангеліе, находящееся только въ католической церкви, и не допустить ихъ отпасть отъ епископа, отъ Христа, отъ церкви. Онъ напоминалъ имъ о томъ, что онъ уже доказывалъ имъ правильность католическаго причащенія, а между тёмъ теперь слышить отъ нихъ, что слова Христа: "пійте отъ нея вси" сами по себѣ достаточно ясны, какъ будто слёпъ король, все королевство и, наконецъ, вся католическая церковь, держащиеся причащения подъ однимъ видомъ. Онъ доказывалъ, что слово "вси" относится только къ апостоламъ и ихъ преемникамъ, а не ко всёмъ вёрующимъ; указывалъ на то, что причащенія подъ обоими видами требовали Несторій, Виклефъ, Гусъ и другіе ерстики; съ особенною же силою поставляль имъ на видъ то, что требование причащения подъ обоими видами всегда приводило въ концѣ концовъ къ совершенному отпаденію отъ церкви. Поэтому онъ просилъ ихъ не присвоивать себѣ не принадлежащаго имъ права изъясненія слова Божія, не отдѣляться отъ церкви и отъ него, ихъ епископа, въ противномъ-же случаб онъ угрожалъ имъ темъ, что откажется отъ всякаго общенія съ ними и будеть смотрѣть на нихъ, какъ на схизматиковъ. Эльбингцы благодарили Гозія за отеческое расположеніе къ нимъ, такъ какъ, по ихъ словамъ, были увѣрены, что все сказанное имъ высказано изъ особеннаго его расположенія къ городу; но вм'єст'є съ тімъ просили его не истолковывать въ худую сторону того, что они не могуть тотчасъ послѣдовать его желанію въ такомъ важномъ дѣлѣ. Они, по ихъ словамъ, долго и много разсуждали, прежде чѣмъ приступили въ причащенію подъ двумя видами; если-бы теперь

') Eichhorn, I, 146-148.

они сразу, безъ разсужденія, отступили отъ него, то сдѣлались бы предметомъ всеобщихъ насмѣшекъ за свое легкомысліе, тъмъ болъе, что другіе большіе города въ Пруссіи и нъкоторые малые причащаются подъ двумя видами. Поэтому они просили Гозія не требовать отъ нихъ тотчасъ-же причащенія подъ однимъ видомъ, а подождать ръщенія собора, или опредѣленія короля объ этомъ, или, по крайней мѣрѣ, дать имъ шесть мѣсяцевъ сроку на размышленіе, во всякомъ-же случаѣ не убзжать изъ Эльбинга раньше Пасхи. Гозій отвѣчалъ, что, если они признають, что его заботы направлены къ спасенію ихъ душъ, то они должны повиноваться его предписаніямъ,--что онъ не можетъ дать срока на размышленіе о томъ, нужно-ли отпасть отъ церкви, или нѣтъ, —что примѣръ другихъ городовъ ихъ не оправдываеть, что сознать и оставить заблужденіе не значить быть легкомысленнымь, —что ожиданіе собора похвально, но и до собора нужно причащаться по обычаю предковъ. ---что король не имбетъ права и не захочетъ вмвшиваться въ дѣла церкви,-что, если они будутъ продолжать упорствовать, онъ уждетъ изъ Эльбинга предъ Пасхой. Хотя эльбиньцы и послѣ этого просили его не уѣзжать предъ Пасхой, онъ объявилъ, что уѣзжаетъ въ свой каоедральный городъ; но что если въ течение пяти дней узнаетъ, что они согласились причащаться подъ однимъ видомъ, возвратится къ Пасхѣ въ Эльбингъ 1).

Гозій оставилъ Эльбингъ. Въ пятницу на страстной седмицѣ онъ получилъ отъ эльбингцевъ письмо, въ которомъ они просили извѣстить ихъ, добился-ли чего-либо онъ у короля относительно права ихъ бить монету. Гозій не далъ эльбингцамъ никакого отвѣта, говоря, что, такъ какъ эльбингцы отступили отъ Христа и отъ церкви, то онъ не желаетъ входить съ ними ни въ какія отношенія. Такъ какъ эльбингцамъ необходимо было узнать рѣшеніе двора по дѣлу о чеканкѣ монеты, то они опять прислали къ Гозію магистра Бёгнера, какъ депутата, съ просьбой извѣстить ихъ объ этомъ. Гозій жаловался депутату эльбингцевъ на оскорбленія, которыя онъ перенесъ въ Эльбингѣ, особенно на то, что они не хотѣли слушать его наставленій, на просьбу же эльбингцевъ далъ

<sup>4</sup>) Eichhorn, I, 148-154.

чрезъ своего канцлера тотъ же отвѣтъ, что и въ цервый разъ. Когда-же депутатъ эльбингцевъ желалъ еще разъ говорить съ Гозіемъ, послѣдній не принялъ его, говоря, что тѣ, которые не признаютъ его въ духовныхъ дѣлахъ, не должны ожидать отъ него никакой помощи и въ свѣтскихъ дѣлахъ<sup>1</sup>).

Старанія Гозія возвратить жителей Эльбинга къ старой върв путемъ убъжденія разбились о непреклонную приверженность ихъ въ новому ученію. Гозію приходилось подумать о другомъ способѣ борьбы съ противникомъ, о другихъ средствахъ смирить, покорить его. Гозій вступилъ на новый путь. Въ іюлѣ 1553 года, находясь въ Краковѣ для присутствованія при бракосочетании Сигизмунда Августа съ Екатериной, принцессой изъ австрійскаго дома, онъ доказывалъ королю, что эльбингцы потому такъ упорно стоятъ на своемъ, что надъются, что король введеть во всемъ королевствъ причащение подъ двумя видами, и просилъ вороля уничтожить эту ложную надежду. Уступая просьбамъ Гозія, Сигизмундъ Августь издалъ девретъ къ эльбингцамъ, запрещавшій имъ причащаться подъ двумя видами. Гозій отослаль этоть декреть эльбингскому магистрату, съ просьбой дать на него отв'тть. Магистрать отв'тчалъ, что не можеть тотчась дать отвёть, такъ какъ это дёло --- слишвомъ важное, и объщалъ дать его на сеймикъ въ Гравденцѣ<sup>2</sup>).

28 сентября 1553 г. Гозій прибылъ въ Гравденцъ и открылъ сеймикъ. По существовавшему въ то время обычаю, вармійскій епископъ, какъ предсёдатель сеймика, привётствовалъ всёхъ депутатовъ рукопожатіемъ. Когда къ Гозію подошли для привётствія депутаты Эльбинга, онъ не подалъ имъ руки, говоря, что прежде онъ желаетъ знать, схизматики они или католики. Депутаты Эльбинга, обиженные этимъ поступкомъ Гозія, жаловались на него остальнымъ сенаторамъ; тѣ посовѣтовали имъ принести жалобу на Гозія предъ сеймикомъ, и кульмскій воевода Янъ Дзялынскій, по просьбѣ депутатовъ, предъявилъ эту жалобу сеймику, прося въ тоже время Гозія помириться съ эльбингцами. Гозій остался непреклоннымъ, прибавивъ, впрочемъ, что депутаты Эльбинга могутъ къ нему при-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Eichhorn, I, 156-157.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Eichhorn, I, 159—161.

ходить во всякое время и говорить съ нимъ о всякихъ дълахъ. Уже предъ самымъ отъёздомъ эльбингскіе депутаты посётили Гозія и послѣ жалобъ на причиненное имъ безчестіе передали ему следующий отвётъ магистрата на упомянутый выше вопросъ: такъ какъ Эльбингъ-не единственный городъ, въ которомъ причащаются подъ двумя видами, то Гозій не можетъ требовать отъ однихъ эльбингцевъ причащенія подъ однимъ видомъ, —если другіе города согласятся на это, то и эльбингцы послёдують за ними; они, впрочемъ, обёщають, что причащеніе подъ двумя видами не выйдеть за городскія стёны, болёе этого онъ ничего не можеть отъ нихъ требовать, потому что онъ позволяетъ себѣ общеніе съ другими людьми подобныхъже воззрѣній и даже съ подданными прусскаго герцога; причащение подъ однимъ видомъ не можетъ быть возстановлено безъ возмущенія въ городѣ; поэтому они просили Гозія не спѣшить, а дать имъ нужный для этого срокъ. Гозій отвѣтилъ депутатамъ Эльбинга, что они сами виноваты въ томъ, что заставили его причинить имъ безчестие, такъ какъ онъ только исполнилъ заповъдь Христа — смотръть на не повинующихся церкви, какъ на язычниковъ и мытарей, --- прибавивъ, что онъ еще долженъ бы былъ запретить и всёмъ вёрующимъ всякое общеніе съ ними. Затѣмъ, какъ и прежде, сказалъ, что примфръ другихъ городовъ не оправдываетъ Эльбинга въ его отступлении отъ церкви; относительно же ихъ просьбы о томъ чтобы онъ не спѣшилъ и далъ имъ предварительно срокъ, онъ, объявилъ, что срокъ имъ былъ уже данъ и прошелъ, а новаго срока, въ который бы они по прежнему грѣшили, назначить не можетъ. Наконецъ, выразилъ имъ свое удивление по тому поводу, что они боятся черпи более, чемъ Бога, и въ вопросѣ чисто-церковномъ повинуются не рѣшенію своего епископа, а мивнію толпы. Вообще же Гозій объявиль, что по прежнему будеть считать эльбингцевь схизматиками. Сь этимъ эльбингскіе депутаты увхали домой <sup>1</sup>).

Въ Эльбингъ, по получени отвъта l'озія, положение дълъ еще болъ ухудшилось: эльбингский магистратъ еще враждебнъ выступилъ противъ всего католическаго, особенно противъ католическихъ священниковъ. Но и Гозій не дремалъ. У поль-

<sup>&#</sup>x27;) Eichhorn, I, 161-164.

скаго короля онъ выхлопоталъ грозный декретъ противъ эльбингцевъ, воторый быль присланъ Гозію для надлежащаго употребленія его. Дбйствіе этого декрета на первыхъ порахъ соотвѣтствовало желаніямъ Гозія: немедленно по полученіи известія объ этомъ декретв въ Эльбингв распространилась цаника, такъ какъ народная молва говорила, что скоро въ городъ прибудетъ Гозій, въ сопровождения маріенбургскаго воеводы и другихъ сенаторовъ, снабженный неограниченною властію. Но эта паника скоро прошла, тѣмъ болѣе, что Гозій не дёлалъ никакого употребленія изъ полученнаго имъ декрета, по слѣдующей причинѣ, которую, можетъ быть, знали и эльбингцы. Причина эта заключалась въ томъ весьма характерномъ отношени Сигизмунда Августа къ дѣламъ подобнаго рода, прим'тровъ котораго мы увидимъ впосл'тдствіи очень много: онъ часто издавалъ грозные декреты противъ протестантовъ, но никогда ихъ не исполнялъ. Это хорошо зналъ Гозій, тъмъ болѣе, что почти одновременно съ декретомъ противъ эльбингцевь онъ получилъ указание отъ подканцлера --- воспользоваться посредничествомъ маріенбургскаго воеводы, прежде чѣмъ дѣлать употребленіе изъ полученнаго имъ декрета, и во всякомъ случай не предпринимать никакихъ строгихъ мъръ до предстоявшаго сеймика. Действительно, до сеймика въ Эльбингѣ все оставалось въ прежнемъ положении. Эльбингцы отправили даже особаго депутата къ королевскому двору, поручивъ ему хлопотать при дворъ объ отмънъ декретовъ, изданныхъ противъ нихъ, или, по врайней мърв, о томъ, чтобы они могли безнаказанно не исполнять ихъ. Правда, эльбингцамъ не удалось достигнуть этого, но и Гозій не могъ, хотя и съ декретомъ въ рукахъ, ничего серьезнаго предпринять противъ нихъ, и, когда онъ сталъ домогаться при дворѣ исполненія декрета, ему предложили позвать эльбингцевъ въ суду и начать съ ними процессъ, такъ какъ къ нимъ только тогда-объявили ему-можно будетъ приложить варательныя мѣры, когда они по суду будутъ признаны виновными. Гозій, понятно, не могъ согласиться на это: въ такомъ случай онъ ео ipso призналъ бы незаконность принятыхъ имъ прежде противъ эльбингцевъ рътеній. Взамънъ этого, онъ предложилъ королю издать два декрета-одинъ на имя его, Гозія, а другой — на имя прусскихъ сенаторовъ, изъ которыхъ въ первомъ 9\*

Digitized by Google

король долженъ былъ поручить Гозію увѣщевать эльбингцевъ на сеймахъ въ Маріенбургѣ къ возвращенію къ католической церкви, а въ другомъ—предписать сенаторамъ, чтобы они, въ случаѣ несогласія эльбингцевъ на возвращеніе къ католической церкви, исключили ихъ изъ своего засѣданія и донесли королю, какъ, по ихъ мнѣнію, должно поступить съ эльбингцами. Декреты эти Гозій получилъ, хотя они составлены были не вполнѣ такъ, какъ ему хотѣлось, именно въ декретѣ къ прусскимъ сенаторамъ ничего не было сказано объ удаленіи эльбингцевъ изъ засѣданій сеймика въ случаѣ непослушанія, а только предписывалось имъ сообщить королю, какъ, по ихъ мнѣнію, нужно поступить съ эльбингцами <sup>1</sup>).

Въ май 1554 года открылся прусскій сеймикъ въ Маріенбургѣ. Въ первомъ же засъдании Гозій велѣлъ прочесть королевское письмо въ нему. Такъ какъ эльбингский бургомистръ не зналъ латинскаго языка, то Гозій велѣлъ перевести письмо на нѣмецкій языкъ и передать бургомистру и его секретарю, которые для обсужденія его удалились на нѣкоторое время изъ засъданій сеймика. Явившись опять въ засъданіе, они просили присутствующихъ на сеймивѣ отсрочить это дѣло до будущаго сеймика, такъ какъ они, по ихъ словамъ, не имъли никакого порученія оть эльбингскаго магистрата по этому ділу. Гозій согласился на то, чтобы они дали свой отвёть на королевский декретъ на будущемъ сеймикъ, но требовалъ, чтобы на настоящемъ сеймикъ они выслушали отъ него объясненіе воролевскаго повелѣнія, и, когда они опять стали просить Гозія отсрочить все дёло до будущаго сеймика, онъ предлагалъ имъ съъздить въ Эльбингъ, недалеко отстоявшій отъ Маріенбурга, посовѣтеваться тамъ съ магистратомъ и по возвращении оттуда выслушать его объяснение. Эльбингцы не соглашались и на это. Просьбу ихъ поддержали остальные члены сеймика, и все дѣло отложено было до будущаго сеймика. Уступчивость Гозія въ данномъ случай объясняется въ весьма значительной степени его разсчетливостью: настроение членовъ сеймика было таково, что онъ не могъ съ увъренностію разсчитывать, что большинство членовь выскажется въ отвётномъ донесеніи королю о м'врахъ, которыя должны быть приняты

<sup>4)</sup> Eichhorn, I, 164 -167.

противъ эльбнигцевъ, въ томъ смыслѣ, въ какомъ это было желательно ему. Поэтому Гозій предпочелъ на этотъ разъ удовольствоваться моральной побѣдой надъ эльбингцами: онъ заявилъ эльбингцамъ, что, хотя не видитъ никакихъ основаній для отсрочки, но, уступая просьбѣ сеймика, соглашается на нее<sup>1</sup>).

Въ Эльбингв королевское письмо произвело действіе, или, по крайней мёрё, тамъ старадись показать, что серьезно смотрять на него: въ городѣ часто стали совершаться давно забытыя католическія процессіи, въ нихъ принимали участіе даже члены магистрата. Но одновременно съ этимъ эльбингцы продолжали хлопотать о дозволеніи чаши мірянамъ при дворѣ, гдь у нихъ нашлись свои благопріятели. Сторону эльбингцевь держалъ маріенбургскій воевода фонъ-Цеменъ, имввшій большое значение при дворъ. Поэтому немногаго достигъ Гозій и на новомъ сеймикъ въ Гравденцъ (осенью 1554 г.). Депутаты Эльбинга опять просили отсрочки, ссылаясь на то, что они не уполномочены разсуждать о дёлахъ религіи. Напрасно Гозій спрашиваль у нихъ, когда же они, наконецъ, дадутъ ему отвътъ: депутаты только объщали передать все это городскому магистрату, чтобы онъ уже опредѣлилъ, когда слѣдуетъ дать отвѣтъ. Этимъ дѣло и окончилось на гравденцкомъ сеймикѣ<sup>2</sup>).

Между тѣмъ около этого времени Эльбингъ получилъ отъ короля право бить монету, котораго давно домогался, получилъ гавань, что подняло его торговлю. Всѣ эти привиллегіи, свидѣтельствовавшія о расположеніи короля къ Эльбингу, сдѣлали жителей его еще сильнѣе и рѣшительнѣе. Осенью 1554 года они пригласили въ Эльбингъ протестантскаго проповѣдника Валентина Сарцерія, который открыто проповѣдывалъ въ городѣ протестантское ученіе. Гозій провозгласилъ экскоммуникацію на приверженцевъ новаго ученія въ Эльбингѣ, а когда узналъ, что эльбингцы отправили ко двору депутата съ извѣстной цѣлью, немедленно отправилъ туда же своего посланца съ жалобой на эльбингцевъ за то, что они до сихъ поръ не удостоили его отвѣтомъ и этимъ самымъ оскорбили

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Eichhorn, I, 167-170.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Eichhorn, I, 170—172.

короля. Къ канцлеру же онъ отправилъ письмо, въ которомъ угрожаль, что будеть жаловаться на него на соборѣ даже въ присутствіи папскаго пунція, если онъ будетъ поддерживать сношенія съ отлученными отъ церкви эльбингцами. Просьбы и угроза Гозія на этотъ разъ подъйствовали: при дворъ не ръшились исполнить желанія противниковъ Гозія. Мало того: когда въ 1555 г. Сарцерій особенно сильно сталъ нападать на католическую церковь, Гозій выхлопоталь у короля девреть, повелѣвавшій изгнать изъ Эльбинга протестантскихъ проповъдниковъ, и возстановить въ немъ католическую въру. Этотъ декреть переданъ былъ подскарбіемъ Пруссіи Яномъ Косткой на гравденцкомъ сеймикѣ эльбингцамъ съ твмъ, чтобы онъ прибить быль во всёхъ публичныхъ мёстахъ. Эльбингцы, впрочемъ, не спѣшили его публиковать, и лишь тогда, когда пришло извёстіе, что въ Эльбингъ ёдуть королевскіе воммиссары для производства изслёдованія религіознаго состоянія Эльбинга, королевский декреть появился на ствив ратуши 1).

Королевская коммиссія состояла изъ кульмскаго каштеляна и подскарбія Пруссіи, къ которымъ были приданы еще два вармійскихъ каноника, бывшихъ вмѣстѣ съ тѣмъ представителями вармійскаго епископа. Коммиссія прибыла въ Эльбингъ 17 октября 1555 года. На другой день утромъ каноники отправились къ королевскимъ коммиссарамъ для производства вмёстё съ ними слёдствія. Проходя мимо церкви св. Маріи, они зашли въ нее и услышали тамъ пъніе протестантскихъ гимновъ и проповѣдь Сарцерія. Въ ратушѣ воролевскіе коммиссары передали магистрату воролевский увазъ. Магистрать сначала объявилъ, что не можетъ дать никакого отвѣта, такъ вакъ увазъ относился ко всему мъщанству, но коммиссары заявили, что, хотя онъ относится во всему мѣщанству, но исполненіе его поручено королемъ одному магистрату. Послѣ этого начался допросъ свидътелей по дълу Сарцерія; при этомъ допросв каноники не присутствовали, какъ неуполномоченные на это<sup>2</sup>).

Вскорѣ оказалось, что королевскіе коммиссары играли во всемъ этомъ дѣлѣ двусмысленную роль. По окончаніи допроса

<sup>&#</sup>x27;) Eichhorn, I, 172-174.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Eichhorn, 1, 174—175.

-135 -

творить просьбу магистрата, состоявшую въ томъ, чтобы все двло было отложено до полученія отвѣта короля на донесеніе коммиссаровъ и чтобы до этого времени позволено было проповъдывать Сарцерію, такъ какъ въ противномъ случаѣ-говорили они-въ городѣ можетъ произойти возмущение, и сами каноники могутъ подвергнуться оскорбленіямъ. Каноники не соглашались съ этими доводами. Коммиссары возобновили совѣщание съ представителями магистрата, которые согласились наконецъ, чтобы Сарцерій до полученія воролевскаго отвѣта не проповѣдывалъ въ Эльбингѣ, но настаивали на томъ, чтобы каноники не производили новаго допроса свидѣтелей и не позывали проповѣдниковъ и приходскихъ священниковъ къ Гозію до полученія отвѣта отъ короля. Каноники сначала не соглашались и на эти предложения магистрата; но потомъ, не имѣя возможности дольше противостоять просьбамъ и сообразивъ, что новый допросъ свидѣтелей не дастъ никакого особеннаго результата, объявили, что соглашаются на отсрочку допроса свидѣтелей до полученія отвѣта короля, но только на слѣдующихъ условіяхъ: 1) до этого времени ни Сарцерій, ни какой-либо другой лютеранинъ не будутъ проповѣдывать; 2) приходские священники явятся въ Гейльсбергъ въ Гозию; 3) королевская коммиссія и королевскій указъ сохранять свою силу; 4) имъ, каноникамъ, дайа будетъ копія съ допроса свидътелей для представленія ся спископу. Эти условія были приняты городскимъ магистратомъ, и каноники, получивъ потребованную ими копію, убхали въ тотъ-же день изъ Эльбинга 1).

Послѣ отъѣзда изъ Эльбинга королевскихъ коммиссаровъ, дѣла въ немъ пошли по старому: Сарцерій продолжалъ проповѣдывать, а приходскіе священники и не думали являться къ Гозію<sup>2</sup>). Лишь 15 декабря 1555 года король издалъ указъ къ эльбингцамъ, въ которомъ, подъ угрозой опалы и строгаго наказанія, предписывалъ немедленно удалить Сарцерія изъ города; но вмѣстѣ съ тѣмъ и Гозію дано было почувствовать, чтобы онъ довольствовался удаленіемъ Сарцерія и не просилъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Eichhorn, I, 176—179.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) **E**ichhorn, I, 179—180.

болѣе строгихъ декретовъ противъ эльбингцевъ. Сарцерій 15 декабря 1556 года оставилъ Эльбингъ; но продолжалъ еще нѣкоторое время жить въ его окрестностяхъ и даже изрѣдка появлялся въ городѣ, пока, наконецъ, королевскимъ декретомъ отъ 5 мая 1556 г. ему не предписано было удалиться изъ эльбингскаго округа<sup>1</sup>).

Но вмѣсто Сарцерія въ Эльбингѣ вскорѣ появился новый протестантский проповѣдникъ Іоаннъ Гоппе, изгнанный незадолго предъ тёмъ за распространеніе протестантскихъ идей изъ Торна (кульмской епархіи) при д'вятельномъ участіи въ этомъ самого же Гозія. Съ его появленіемъ религіозныя дѣла Эльбинга приняли еще болѣе непріятный для Гозія обороть. Католическое богослужение разстраивали; католическихъ духовныхъ оскорбляли; все католическое, казалось, хотъли совсъмъ уничтожить. При такомъ положении дълъ трудно было даже найти священника, который-бы согласился отправиться въ Эльбингъ. Хотя Гозію удалось найти такого, но городской магистрать отказался гарантировать его безопасность въ городѣ, и посылка его въ Эльбингъ не состоялась. Такой смѣлый образъ дъйствія эльбингскаго магистрата объясняется тъмъ. что онъ имѣлъ для себя сильную поддержку въ маріенбургскомъ воеводѣ, который имѣлъ въ свою очередь сильную партію при дворѣ. Благодаря этому, въ Эльбингѣ даже получено было тайное указаніе отъ двора, чтобы не боялись королевскихъ декретовъ и продолжали спокойно оставаться при своихъ протестантскихъ убъжденіяхъ и обрядахъ<sup>2</sup>). Для большей успѣтности своихъ намбреній городской магистрать отправиль во двору своего секретаря Іоанна Шпренгеля, человѣка очень ловкаго, которому, действительно, удалось получить благосклонный пріемъ при дворѣ, даже у самаго подканцлера, который объщалъ ему помирить магистратъ съ Гозіемъ и даже писалъ объ этомъ Гозію. Но, кавъ и слёдовало ожидать, Гозій отвётилъ, что онъ не видитъ никакой возможности для такого примиренія, такъ какъ не можетъ вступить въ общеніе съ схизматиками. Между тѣмъ Шпренгель въ мав 1556 г. возвратился отъ двора, довольный оказаннымъ ему тамъ пріемомъ,

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Eichhorn, I, 241.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Eichhorn, I, 242--243.

такъ какъ удостоился даже тайной аудіенціи у самого короля. Благосклонный пріемъ, оказанный дворомъ Шпренгелю, подняль духь эльбингцевь, которые послё этого заняли еще болѣе враждебное Гозію положеніе. Гозій рѣшился дать отпоръ и для этого весьма ловко воспользовался благопріятно сложившимися для него обстоятельствами, заставивъ дъйствовать въ свою пользу короля. Король высвазаль Гозію свое желаніе, чтобы онъ присутствовалъ лично на маріенбургскомъ сеймикъ и даль на немъ надлежащій ходъ королевскому предложенію. Гозій объявиль, что только въ томъ случав прибудеть лично на этотъ сеймикъ, когда предварительно будетъ удаленъ изъ Эльбинга Гоппе. На этотъ разъ слово Гозія подъйствовало. 16 марта 1556 года быль подписань королевский указь, который эльбингскій каштелянъ долженъ былъ сообщить прусскимъ сенаторамъ на сеймикъ. Въ этомъ указъ король выражаетъ свое неудовольствіе по поводу того, что въ нѣкоторыхъ мѣстахъ Пруссіи дозволено свободное пребываніе анабаптистамъ, пикардамъ и другимъ еретивамъ и предлагаетъ сенаторамъ удалить еретиковъ изъ страны 1). Какъ только этотъ указъ былъ прочитанъ на сеймикъ, Гозій потребовалъ слова. Онъ хвалилъ его содержаніе, изображалъ несчастіе, которое приносятъ съ собою религіозныя несогласія, высказался за возстановленіе религіознаго единства и просилъ сенаторовъ обсудить мѣры, какъ воспрепятствовать этому злу. Онъ даже предложилъ послать королевский указъ во всё города и ко всёмъ сословіямъ для исполненія. Вмѣстѣ съ тѣмъ началъ онъ разсуждать съ эльбингцами объ ихъ религіозныхъ дёлахъ, порицалъ ихъ за неуважение королевскихъ указовъ, напоминалъ имъ объ оскорбленіяхъ, которыя католики терпёли въ Эльбингё, равно объ отказѣ ихъ принять католическаго священника. Эльбингскіе депутаты оправдывались во всёхъ этихъ обвиненіяхъ и въ свою очередь обвиняли Гозія въ томъ, что онъ снабжаетъ деньгами нѣвоторыхъ мѣщанъ и такимъ образомъ поддерживаеть ихъ неповиновение магистрату, на что Гозій возражаль, что не можетъ же онъ не поддерживать притъсняемыхъ католиковъ.

Споръ на сеймикъ возникъ вновь, когда появилась на немъ шляхта. Свой отвътный адресъ королю начинала она съ жа-

<sup>&#</sup>x27;) Eichhorn, I, 243—245.

жествѣ, прогоняютъ изъ школъ хорошихъ учителей; особенно же жаловалась она на то, что вармійскій епископъ требуетъ удаленія изъ Эльбинга Гоппе, изгнаннаго раньше имъ изъ Торна. Въ заключение шляхта просила короля-оставить религіозныя дёла въ настоящемъ ихъ положеніи до вселенскаго или національнаго собора. Ихъ просьбу поддерживали депутаты малыхъ городовъ. На другомъ засъдании депутаты шляхты выступили еще рёшительнёе. Такъ какъ Гозій, говорили они, желаеть удалить Гоппе изъ Эльбинга, то они не имъють болёе никакого довёрія къ епископамъ; поэтому, продолжали они, пусть сенаторы отправять къ королю вмёстё съ депутатами отъ шляхты одного изъ воеводъ съ жалобой на епископовъ. Къ этому они присоединяли просьбу о дозволении имъ содержать аугсбургское исповъдание и объ уничтожении епископской юрисдикцій надъ начальниками и учителями школъ. Гозій на всё эти возраженія отвёчаль, что епископы удаляють изъ школъ не хорошихъ учителей, а такихъ, которые развращають юношество новыми ученіями,-говориль, что онъ согласенъ даже оставить Гоппе въ Эльбингѣ, если только онъ явится къ нему въ Гейльсбергъ для испытанія, наконецъ упрекалъ ихъ въ томъ, что они хотятъ, даже вопреви аугсбургскому исповѣданію, присвоить себѣ права и обязанности епископовъ. Всё эти споры окончились въ пользу Гозія: въ отвѣтный адресъ королю не были внесены жалобы шляхты 1).

Но этимъ вся побѣда Гозія и ограничивалась. Въ Эльбингѣ положеніе дѣлъ оставалось прежнее. Мало того: какъ бы въ противовѣсъ небольшой побѣдѣ, одержанной Гозіемъ на маріенбургскомъ сеймикѣ, эльбингцы напрягли всѣ усилія, чтобы ее по возможности парализовать. Съ этою цѣлью ихъ покровитель, маріенбургскій воевода фонъ-Цеменъ въ маѣ 1556 года нарочно отправился къ королевскоиу двору, находившемуся тогда въ Вильнѣ. Цѣль этой поѣздки не укрылась отъ Гозія и онъ не замедлилъ принять свои мѣры. Немедленно онъ написалъ письма къ королю и подканцлеру, въ которыхъ заклиналъ ихъ—не уступать давленію воеводы, а, обративъ вниманіе на благо церкви и честь государя отвергнуть просителя.

<sup>&#</sup>x27;) Eichhorn, I, 245-246.

И на этотъ разъ письма Гозія под'вйствовали: воевода ничего не добился при двор'ь и даже изданъ былъ королевскій указъ объ искорененіи религіозныхъ новшествъ въ Эльбингѣ, удаленіи Гоппе изъ города и оставленіи учителей подъ епископской юрисдикціей <sup>1</sup>).

Около этого-же времени вышелъ новый королевский указъ, запрещавшій разсужденія о религіозныхъ дёлахъ на сеймикахъ. На гравденцкомъ сеймикъ 1556 года этотъ указъ королевскимъ коммиссаромъ былъ объявленъ прусскимъ сенаторамъ и посламъ. Но депутаты большихъ городовъ въ отвѣтномъ адресѣ королю (3 октября) объявили, что имъ поручено требовать причащенія подъ двумя видами, и потому, не смотря на королевский указъ, они считали себя обязанными говорить объ этомъ съ вармійскимъ епископомъ. Депутаты Данцига передали Гозію просьбу данцигскаго магистрата о томъ, чтобы онъ ходатайствоваль предъ папскимъ нунціемъ о дозволеніи имъ причащаться подъ двумя видами, такъ какъ этимъ дозволеніемъ легко, говорили они, можно было бы устранить всѣ другія несогласія. Гозій отклониль эту просьбу, говоря, что въра и совъсть не позволяють ему принять ее, такъ какъ всякое отступление отъ церкви происходить отъ діавола и неизбъжно влечеть за собою новыя отступленія. На слёдующій день начался новый споръ. Въ засъдании сеймика прочитанъ быль отвётный адресь королю Гозія. Въ этомъ адресё онъ благодарилъ короля за то, что онъ по прежнему оставилъ учителей подъ епископской юрисдикціей, и присоединилъ просьбу объ удалении изъ Эльбинга Гоппе, самочинно поставленнаго магистратомъ. Противъ этого пункта въ адресѣ протестовали эльбингцы, но Гозій отвётилъ имъ, что это его личная благодарность королю, а благодарить короля никто ему не можетъ запретить Впрочемъ, онъ согласился, по просьбѣ воеводъ. выразить эту свою благодарность въ частномъ письмѣ къ королю. Когда этоть споръ такимъ образомъ былъ улаженъ, эльбингцы возобновили просьбу данцигцевъ о дозволении причащенія подъ двумя видами. Гозій опять отвергь эту просьбу, говоря, что онъ тогда только могъ бы ее принять, когда бы желалъ имъ зла<sup>2</sup>).

<sup>9</sup>) Eichhorn, I, 248—251.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Eichhorn, I, 247-248

На слѣдующій день Гозій, по тому поводу, что въ адресѣ депутатовъ сказано было: "Происшедшее на маріенбургскомъ сеймикѣ проистекало изъ особеннаго страха Божія и любви къ спасительному слову Его", произнесъ пространную ричь. Въ ней онъ сильно вооружался противъ этого выраженія, дававшаго поводъ думать, будто бы епископы и король не боятся Бога и не любять спасительнаго слова Его, -- говориль о любви, какъ единственномъ спасительномъ словѣ, предостерегалъ ихъ отъ какого бы то ни было отдёленія отъ церкви, такъ какъ оно влечетъ за собою новыя отступленія, -- выясняль имъ смыслъ словъ апостола: "Пійте отъ нея вси",-говорилъ, что онъ въ дёлахъ вёры не можетъ дёлать того, что имъ угодно, а долженъ и всегда будетъ дѣлать то, чего требуеть отъ него его санъ и совѣсть, хотя-бы чрезъ это сталъ ненавистнымъ, --- просилъ въ заключеніе передать все слышанное ими отъ него своимъ согражданамъ. Собраніе благодарило его за отеческое наставление и объщало исполнить его просьбу <sup>1</sup>).

Подъйствовала ли на эльбингцевъ твердость и непреклонность Гозія, или-что-либо иное, только Гоппе оставилъ Эльбингъ. Но когда стали распространяться въ Пруссіи слухи, что на предстоящемъ сеймъ въ Варшавъ дарована будетъ всъмъ полная религіозная свобода, Гоппе возвратился въ Эльбингъ. Ниже мы увидимъ, что произопло на варпавскомъ сеймѣ; теперь замѣтимъ только, что эта свобода была дана, хотя и не настолько открыто и решительно, чтобы постановлениемъ варшавскаго сейма былъ положенъ конецъ борьбѣ Гозія съ эльбингцами. Эльбингъ вмёстё съ Данцигомъ и Торномъ получилъ отъ короля формальное дозволение содержать аугсбургское исповѣданіе съ причащеніемъ подъ двумя видами; но позволеніе это было дано негласно, и самъ Гозій, какъ онъ самъ сознается, оставался долгое время въ невѣдѣніи относительно дан наго эльбингцамъ позволенія<sup>2</sup>), хотя королевскій дворъ старался косвенно дать ему это понять. Коронный канцлеръ Янъ Одескій (въ письмѣ отъ 16 февраля 1557 г.) совѣтовалъ Го-

<sup>&#</sup>x27;) Eichhorn, I, 251-254.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Сагасоvius, цвсько Гозія къ Карнковскому изъ Рима, отъ 14 октября 1570 г. – Długossus, II, 1666).

зію ослабить свою ревность относительно Эльбинга и Гоппе и д'ыствовать лучше въ духѣ любви и снисходительности тамъ, гдъ строгость ничего не можеть сдълать и гдъ его ревность сдёлаеть его только ненавистнымъ всёмъ, не принесши никому никакой пользы. Такого рода совътъ всего болъе былъ не по сердцу Гозія, и онъ, конечно, ему не послѣдовалъ. Канцлеру онъ отвѣтилъ (14 марта 1557 г.), что, если не побѣдила до сихъ поръ правдивость его дёла, то можетъ быть побѣдятъ его неотступныя просьбы, что ему теперь остается только подражать евангельской вдовиць, умолившей неумолимаго судью. Три письма, одно за другимъ, отправилъ онъ къ королю, умоляя его сдержать данное ему слово. Отвѣта на нихъ долго не получалось. Одно обстоятельство особенно обезпокоило Гозія: вороль находился въ это время въ Бильнѣ, гдѣ . происходили совѣщанія о мирѣ съ Лифляндіей, а при королѣ находился неизмённый противникъ Гозія, воевода фонъ-Цеменъ. Голосъ вдовицы наконецъ былъ услышанъ, или дворъ хотѣлъ показать, что она его умолила: лѣтомъ 1557 г. дворъ утвшиль вармійскаго епископа цёлыми тремя указами, которыми онъ долженъ былъ воспользоваться, чтобы принудить эльбингцевъ къ признанію своей юрисдикціи. Действіе этихъ указовъ было обычное. Правда, Гоппе оставилъ Эльбингъ. но протестантская партія въ городѣ продолжала усиливаться, тѣмъ болёе, что во главё ся стояль городской магистрать. Этоть послъдний не побоялся посягнуть даже на права самого Гозія, присвоивъ себѣ имущество, которое осталось послѣ одного католическаго священника, умершаго безъ завѣпцанія; и должно было перейти въ распоряжение Гозія, какъ епископа. Въ тоже время магистрать употребляль всё средства, чтобы сдёлать невыносимымъ пребывание въ Эльбингѣ католическихъ священнивовъ: уменьшалъ и задерживалъ ихъ доходы и презрительно отвергалъ ихъ, когда они требовали уплаты ихъ, между тёмъ какъ лютеранскіе проповёдники отправляли свою службу въ церкви св. Маріи и исправно получали церковные доходы. Въ такомъ положении находились дѣла въ Эльбингѣ. когда Гозій оставиль свою епархію и отправился по призыву папы въ Римъ<sup>1</sup>).

۱

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Eichhorn, I, 254-257.

Эльбингъ былъ главной ареной борьбы Гозія съ реформаціей въ предѣлахъ вармійской епархіи. Исходъ этой борьбы далеко не соотвётствоваль количеству потраченныхъ на него Гозіемъ времени, силъ и энергіи. Но борьба его не ограничивалась однимъ Эльбингомъ; одновременно съ Эльбингомъ она велась и на другихъ пунктахъ его епархіи, хотя и не была здъсь такой упорной, такой продолжительной, какъ тамъ. Однимъ изъ такихъ цунктовъ былъ Брунсбергъ. Префектъ замка города Брунсберга Іоаннъ фонъ-Прейкъ въ 1551 году женился на дочери извѣстнаго уже намъ воеводы маріенбургскаго фонъ-Цемена, воспитанной въ протестантскомъ учении. Послъ брака Прейкъ, подъ вліяніемъ жены, принялъ новое ученіе. Это не укрылось отъ Гозія. Сначала Гозій старался путемъ . убъжденія склонить Прейка къ старой върв. Когда же это ему не удалось, онъ объявилъ Прейку (осенью 1556 г.), что, если онъ въ теченіе года не возвратится къ католической върв, будеть отрушень оть должности (Брунсбергь находился въ вармійскомъ княжествѣ) и присужденъ къ изгнанію изъ вар. мійскаго княжества. Угроза Гозія не подбиствовала на Прейка, такъ какъ послёдній воздагалъ большія надежды на значеніе своего тестя при дворъ. Фонъ-Цеменъ, дъйствительно, обратился къ королю съ просъбой, чтобы онъ не дозволялъ епископу ради причащения подъ двумя видами, дозволеннаго въ Пруссіи, лишать префектуры заслуженнаго и честнаго чиновника, и достигъ того, что Сигизмундъ Августъ написалъ въ Гозію письмо, въ которомъ просилъ его оставить Прейка въ его должности. Гозій отвѣтилъ королю (3 октября 1557 года), что онъ готовъ исполнить королевское повелѣніе, если Прейкъ сдёлается католикомъ, въ противномъ же случав онъ надвется, что вороль не потребуеть отъ него, чтобы онъ терпѣлъ на должности схизматика, что противно его епископскому долгу. Напрасно маріенбургскій воевода хлопоталь при дворѣ въ пользу своего зятя. Гозій назначиль Прейку еще срокъ въ три недѣли, и, когда по истеченіи его Прейкъ не изъявилъ желанія возвратиться къ католической вврв, лишиль его префектуры, хотя самъ признавалъ Прейка хорошимъ чиновникомъ. Лишенный должности Прейкъ остался въ вармійскомъ ецископствѣ и вскорѣ сталъ во главѣ враждебной Гозію партіи. Напрасно Гозій посылаль Прейку книги религіознаго содержанія, въ надеждѣ, что ихъ чтеніе возвратитъ его на путь истины. Прейкъ продолжалъ оставаться въ оппозиціи Гозію<sup>1</sup>).

Кромѣ Эльбинга и Брунсберга, Гозій велъ борьбу съ реформаціей и въ другихъ пунктахъ своей епархіи. Особенно онъ заботился о томъ, чтобы въ его епархіи не распространялись еретическія книги, которыя въ изобиліи шли сюда изъ сосѣдняго прусскаго герцогства. Онъ требовалъ, чтобы каждый книготорговецъ представлялъ свои книги на просмотръ мѣстному духовенству. Если оказывались еретическія книги, онъ немедленно ихъ конфисковалъ. А книги все-таки распространялись. Гозій сталъ ревизовать частныя библіотеки и конфисковать въ нихъ протестантскія сочиненія. Но и это не уничтожало зла<sup>2</sup>).

Мы видёли Гозія въ роли сперва кульмскаго, а потомъ вармійскаго епископа, видёли его борьбу съ реформаціей въ предёлахъ этихъ епископій, не входившихъ въ составъ собственно польской митрополіи и жившихъ въ значительной сте пени отдёльною отъ нея жизнію, хотя и связанныхъ съ нею многими нитями. Теперь обратимся къ изображенію состоянія собственно польской церкви, которое мы довели до вступленія на престолъ польскій Сигизмунда Августа и посмотримъ на Гозія въ роли обще-польскаго церковно-историческаго дёятеля.

## ВТОРАЯ ГЛАВА.

Далеко не свётлыя надежды на будущее возбуждало въ приверженцахъ старой вёры вступленіе на польскій престолъ Сигизмунда Августа. Предъидущая жизнь новаго короля набрасывала густую тёнь на его правовёріе: поведеніе его въ Вильнѣ, въ качествѣ великаго князя Литвы, давно уже скандализировало приверженцевъ старой вёры, давно уже шокировало ихъ правовёрныя убѣжденія. Едва-ли поэтому краковскій епископъ вёрилъ тому, что въ Польшѣ при Сигизмундѣ Августѣ все останется по старому, хотя и выразилъ эту надежду въ привѣтственной рѣчи королю при вступленіи его въ столицу.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Rescius, lib. I, c. XVI, p. 63-67. Eichhorn, I, 234-238.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Eichhorn, I, 239-240.

Едва-ли взаправду отъ вступленія на престолъ Сигизмунда Августа ожидалъ "великаго облегченія" въ своей скорби о смерти Сигизмунда Стараго составитель этой привѣтственной рѣчи, тогда еще краковскій каноникъ Станиславъ Гозій <sup>1</sup>). По крайней мѣрѣ, спустя мѣсяцъ съ небольшимъ, тотъ же краковскій каноникъ, въ письмѣ къ вармійскому епископу, хотя и говоритъ, что король обѣщалъ во всемъ слѣдовать по стопамъ своего отца, прибавляетъ однако съ нѣкоторымъ недовѣріемъ: "Confirma hoc Deus, confirma hoc Deus".

Вступленіе на престолъ короля, который обнаруживалъ явныя симпатіи къ новымъ в'язніямъ своего в'яка, который на похоронахъ своего отца, къ великому соблазну приверженцевъ старины, позволилъ себѣ ѣсть мясо въ среду<sup>2</sup>), польскіе нововърцы, повидимому, должны были горячо привътствовать; польская протестантская партія, повидимому, должна была выйти ему на встрёчу съ распростертыми объятіями, должна была употребить всё силы и средства къ тому, чтобы тёснёе примкнуть въ нему и въ союз'в съ нимъ упрочить свое д'ело. Но въ отношенія польскихъ пановь и польской шляхты къ новому королю замѣшались привиллегіи магнатовъ и доблестнаго рыцарства, нарушенныя, съ ихъ точки зрвнія, королемъ. Сигизмундъ Августъ, по смерти своей первой супруги Елизаветы, происходившей изъ австрійскаго дома, увлекся въ Вильнѣ Варварой Радзивиллъ, молодой вдовой Гастольда, трокскаго воеводы, и безъ вѣдома отца обвѣнчался съ ней. Вступивъ по смерти отца въ управление государствомъ, Сигизмундъ Августъ публично объявилъ ее своей супругой и выразилъ желаніе вороновать ее. Противъ этого-то брака короля съ Варварой Радзивиллъ и заявили свой протесть польскіе паны, за которыми пошла и польская шляхта, увидёвшая нарушеніе своихъ привиллегій въ томъ обстоятельствь, что бракъ короля заключенъ быль безь ея вёдома, тогда какъ паны желали воспрепятствовать усиленію могущества Радзивилловъ. Когда собрался сеймъ въ Петроковѣ (въ окт. 1548 г.), земскіе послы не хотѣли при-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Acta Historica, IV, 258-159. Oratio Maciejowski ad Sigismundum Augustum ab Hosio composita, Cracoviae, 24 mai, 1548.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Moraczewski, Dzieje Rzeczypospolitej Polskiej, Poznań, 1848, t. IV, str. 167.

ступать къ обсужденію королевскихъ предложеній, прежде чёмъ король не признаетъ своего брака недъйствительнымъ. Съ мнёніемъ пословъ соглашалась мать короля Бона и почти весь сенать, въ томъ числѣ и вожди протестантской цартіи (напр. Рафаилъ Лещинскій, белзскій воевода, Андрей Гурко, познанскій каштелянъ и др.); сторону короля держали лишь немногіе сенаторы, по преимуществу епископы-Самуилъ Мацфевскій, краковскій епископъ, Янъ Тарновскій, краковскій каштелянъ и великій коронный гетманъ, Андрей Зебржидовскій, куявскій епископъ, Дройовскій, холмскій епископъ и Леонардъ Слончевскій, каменецкій епископъ. Напрасно предводители пословъ Янъ Сфраковский и Петръ Боратынский на колъняхъ умоляли короля, во имя любви къ отечеству, разорвать оскорбительныя для воролевскаго сана узы. Напрасно примасъ Дзержговский об'вщаль ему разложить вину нарушения имъ клятвы. данной супругь, на всъхъ его подданныхъ. Король остался непреклоннымъ, говоря, что, если они хотятъ, чтобы онъ сдержаль клятву, которую даль имъ, не должны заставлять его нарушать влятву, данную имъ женѣ. На сеймѣ вознивли больтіе споры и препирательства, и дёло дошло до того, что послы, видя, что не въ состоянии заставить короля согласиться на ихъ предложение, и основываясь на невыполнении имъ условія о присоединеніи Литвы и Пруссіи къ вороннымъ владівніямъ, обратились къ нему съ обиднымъ предложеніемъ. управлять государствомъ не отъ своего имени, а отъ имени рѣчи посполитой. Когда это предложение было отвергнуто воролемъ, послы и большинство сенаторовъ сорвали сеймъ, самовольно разъвхавшись. Не смутившись этимъ, Сигизмундъ съ оставшимися сенаторами открыль судь; въ тоже время онъ разослаль по всёмъ землямъ и воеводствамъ универсалы. въ которыхъ завёряль всёхь въ своихъ благихъ намёреніяхъ относительно государства. Въ концё концовъ Сигизмундъ Августъ достигъ своей цёли: 9 декабря 1550 г. въ Краковъ Варвара Радзивиллъ была коронована примасомъ Николаемъ Дзержговскимъ 1). Бракъ короля съ Варварой Радзивиллъ имълъ вліяніе на первые шаги Сигизмунда Августа на арент религіозной борьбы,

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Orichovius, Annalis II (Dlugossus, II, 1485-1496), Annalis III (Dlug., II, 1512--1514); Bielski, II, 1097--1099.

завязавшейся въ Польшѣ еще въ предъидущее царствованіе. Хотя Сигизмундъ Августь, какъ увидимъ впослѣдствіи, не утратилъ своихъ симпатій къ реформаціоннымъ идеямъ, но въ своихъ отношеніяхъ къ протестантской партіи сталъ сдержаннве, чёмъ какъ можно было ожидать по его прежнимъ дъйствіямъ: протестантская партія, во всякомъ случав, упустила очень удобный для себя моменть, не ставъ на сторону симпатизировавшаго новымъ идеямъ короля и могущественной покровительницы протестантизма въ Литвъ – фамиліи Радзивилловъ 1). Мало того: король, нашедшій для себя и притомъ въ дѣлѣ, касавшемся его сердечной стороны, поддержку во многихъ епископахъ, особенно Мацбевскомъ, чувствовалъ себя въ нѣкоторой степени обязаннымъ имъ, чувствовалъ необходимость, тавъ сказать, отблагодарить ихъ, и мы вскоръ увидимъ, что онъ, дъйствительно, старадся не остаться у нихъ въ долгу. Вообще же весь этоть спорь, въ которомъ друзья помѣнялись ролью съ врагами, поставилъ Сигизмунда Августа съ перваго же шага на то распутье, на которомъ онъ оставался во всю свою жизнь. Въ немъ могло родиться подозрѣніе, что всѣ эти незаконныя, какъ ему казалось, притязанія шляхты-лишь проявленіе присущаго ей духа своеволія, анархін, а вмѣстѣ съ тѣмъ и опасеніе опереться въ своей внутренней политикѣ на шляхетское сословіе. Польской шляхтѣ незаконное (сь ся точки зрѣнія) сопротивление Сигизмунда Августа ея требованиямъ могло показаться проявленіемъ своеволія, деспотизма новаго короля, а между тѣмъ отъ него она привыкла ожидать осуществленія политической и неразрывной съ нею религіозной реформы, которой тщетно домогалась при его отцѣ. Это было первое недоразумѣніе между королемъ и его подданными, и недоразумѣніе это не предв'ящало ничего хорошаго реформаціи въ Польш'ь.

Хотя въ первое время царствованія Сигизмунда Августа, въ возникшей изъ-за его брава сумятицъ, въроисповъдные интересы какъ будто стушевались, отступили на задній планъ.

<sup>&</sup>lt;sup>•</sup>) Не говоря уже о томъ, что вопросъ о бракъ короля не затрогивалъ прямо интересовъ въроисповъдныхъ, вту опрометчивость польскихъ протестантовъ можно объяснить отчасти и тъмъ, что они не представляли еще собоко тогда болъе или менъе сплоченной группы, не могли даже назваться партiей въ строгомъ смыслъ сдова.

по крайней мфрф не заявлялись открыто, всенародно, но реформаціонное теченіе, обнаружившееся въ польской жизни довольно замѣтно уже въ предъидущее царствованіе, не переставало расширяться, реформаціонныя стремленія не переставали усиливаться. Уже въ 1548 году каменецкій епископъ Леонардъ въ проповѣди, произнесенной имъ въ одномъ изъ краковскихъ костеловъ, говорилъ, какъ узнаемъ изъ одного письма Гозія. что лучше, чтобы всендзы были женатыми, чёмъ блудниками и прелюбодѣями 1). Нѣсколько дней спустя, тоть же еписвопь своимъ поведениемъ вызвалъ уже серьезную сенсацию въ краковскомъ обществѣ и серьезныя опасенія въ строго-католической партіи, особенно въ Гозів. 29 іюня, въ день апостоловъ Петра и Павла, одинъ проповъдникъ, по имени Лука, въ своей проповѣди извѣстное изреченіе Спасителя: "на семъ камени созижду церковь Мою" объяснялъ въ приложении къ ап. Петру. Совершавшій въ этотъ день мессу епископъ Леонардъ, по словамъ Гозія, въ теченіе всей річи, казалось всімъ, кавъ бы не одобрялъ того, что говорилъ проповѣдникъ о приматствѣ Петра. По окончании мессы, онъ, какъ передавали Гозію, показывадъ нёкоторымъ панамъ мёста св. Писанія, доказывающія, что въ этомъ мѣстѣ евангелія идеть рѣчь о Христѣ, а не объ ап. Петръ. Хотя Леонардъ и отрицалъ дъйствительность этого послёдняго фавта, но просилъ себе у мёстнаго епископа позволенія произнести пропов'єдь 2 іюля. Гозій, по его собственнымъ словамъ, вмъстъ съ нъкоторыми другими сильно старался (vehementer contendebam), чтобы краковскій епископъ не даваль этого позволенія; но Мацбевскій боялся, чтобы отказъ не произвелъ еще большаго возбужденія, и позволилъ Леонарду проповѣдывать. Наканунѣ 2 іюля Лука проповѣдываль вь прежнемь духв и даже почти открыто нападаль на Леонарда. "Было, говорить Гозій, большое опасеніе, чтобы, если на слёдующій день епископъ станеть проповёдывать противное, не произошло схизмы". Строго-католическая партія добилась того, что Леонардъ далъ слово краковскому епископу въ своей проповѣди не упоминать о приматствѣ. На слѣдующій день въ костель "было несказанное стеченіе людей: всь ожидали, что произойдеть схизма". Ожидавшіе схизмы, конечно,

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Acta Historica, IV, 261, Hosius Martino Cromero, Cracoviae, 25 Junii 1548.

ошиблись: Леонардъ проповъдывалъ о другихъ вещахъ. Но изъ этого факта, взятаго нами изъ письма Гозія въ Кромеру, видно, съ одной стороны, что даже лица, принадлежавшія къ высшей католической iepapxin, смёли тогда имёть свое сужденіе о нѣкоторыхъ пунктахъ католической вѣры, несогласное съ традиціонными воззрѣніями, и рѣшались открыто выражать это свое суждение въ самой столицъ, а съ другой стороны--то, что столичное общество внимательно прислушивалось къ голосамъ такихъ людей и выражало имъ свое сочувствіе. "Лука, заключаеть свое письмо Гозій, сдёлался всёмь ненавистнымь до такой стецени, что на него почти плюють; Леонардъ, напротивъ, въ большой милости (in magna gratia). Даже до сего иня объ этомъ приматствѣ всюду спорять: для большинства не имъють значенія ни разумныя основанія, ни авторитеты. Если Богъ не воззритъ на насъ, —опасность велика" <sup>1</sup>). Отъ столицы не отставала провинція. Страшная буря, поднявшаяся въ Польшъ изъ-за брава короля, замутившая надолго польскую жизнь, была на руку приверженцамъ реформаціи, до поры до времени притаившимся по разнымъ мъстамъ въ шляхетскихъ усадьбахъ. Не страшась болёе духовныхъ властей, выступають теперь съ пропов'ядыю реформаціи, особенно въ Малой Польш'я, одинъ за другимъ разные протестантские проповъдники, большею частію прежніе всендзы 2). Въ Великой Польш' реформаціонное движение получаеть въ это время сильное оживление отъ прилива въ него новыхъ, свёжихъ соковъ. Лётомъ 1548 года прибыли въ Великую Польшу такъ называемые чешскіе, или богемскіе братья. Вслёдствіе указа императора Фердинанда (1547 г.), повелъвавшаго имъ оставить страну въ течение 42 дней, значительная часть ихъ въ 1548 г. переселилась изъ Чехіи въ Пруссію, гдъ имъ герцогъ Альберть предложилъ мъста для поселенія. Послъдняя изъ переселившихся группъ (всъхъ ихъ было три), числомъ около 400 человъкъ, подъ предводительствомъ Матеея Сіоніуса, прибыла въ іюнѣ 1548 года въ Познань. Андрей Гурко, познанскій каштелянь, приняль ее очень радушно и даль ей пріють въ своихъ помфстьяхъ. Здёсь братья совершали отврыто свое богослужение, и ихъ пѣние и

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Acta Historica IV, 265, Hosius Cromero, Cracoviae, 11 Julii 1548.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Lubieniecius, 22-32; Regenvolscius, 124.

пропов'ёдь на понятномъ для поляковь чешскомъ языкѣ пріобрёли имъ всеобщее сочувствіе. Познанскій епископъ поспѣшилъ выхлопотать у короля приказь, повелѣвавшій братьямъ немедленно оставить предѣлы Польши. Братья ушли въ Пруссію; но брошенныя ими сѣмена нашли себѣ плодотворную почву въ Великой Польшѣ, какъ увидимъ ниже <sup>1</sup>).

Не только въ собственно польскихъ епархіяхъ высказывались и находили себё сочувствіе воззрёнія, шедшія въ разрёзъ съ установившимся издавна въ католической церкви образомъ мыслей и сужденій. Тёже воззрёнія еще съ большею силою и рёзкостію высказывались въ епархіяхъ, входившихъ въ составъ львовской архіепископіи, большинство населенія которой составляли русскіе православной вёры. Здёсь, по донесенію самого перемышльскаго епископа римской куріи, были въ большомъ ходу мысли о томъ, что позволительно причащаться подъ двумя видами, что до окончанія собора можно не платить десятинъ, что позволительно всендзамъ имёть женъ, что чистилища не существуеть и т. п.<sup>2</sup>).

Положеніе католичества въ Польшѣ въ это время уже внушало такія серьезныя опасенія католической іерархіи, что отъ лица краковскаго епископа Гозій обращался въ Римъ въ Мартину Кромеру съ предложеніемъ сдѣлать папѣ представленіе о присылкѣ въ Польшу легата. "Пусть покажетъ, писалъ Гозій, святѣйшій владыка намъ, что онъ заботится объ этомъ воролевствѣ: потому что если онъ оставитъ всякую заботливость о насъ, должно опасаться, чтобы не произошло какого-либо измѣненія" <sup>3</sup>). Опасаться этого "измѣненія" было тѣмъ естественнѣе, что и королевскій дворъ довольно явно показывалъ свое расположеніе къ реформаціоннымъ стремленіямъ <sup>4</sup>). А между

€

<sup>&#</sup>x27;) Regenvolscius, 58-59, 74-75; Friese, Bd. I, Th. II, S. 189-195.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Theiner, II, 566—567, Dziaduski Paulo III, Brzozow, 18 Febr. 1549.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Acta Historica, IV, 262, Hosius nomine Maciéjowski Cromero, Cracoviae, 29 Junii 1548.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Въ май 1549 г. Августинъ Ротундусъ писалъ Гозію изъ Кракова о кородевскомъ дворв: Mirum profecto est, quantum homines aulici exagitentur furiis istis et discordiis (ръчь идетъ о протестантскихъ проповъдникахъ, въ частности — о Лаврентів Дискордін); jam non obscure in angulis seditiones fiunt, sed publice in foris et compitis: nemo etiam est qui ccërceat (Acta Historics, IV, 305, Cracoviae, 7 mai 1549).

твмъ эти враждебныя католичеству стремленія стали заявлять себя съ особенною силой, съ небывалою прежде интенсивностію, когда заговориль снова противъ католичества неугомонный Оржеховскій, вотораго предъ самой кончиной Сигизмунда I удалось латинской ісрархіи отчасти успокоить, отчасти напугать и довести до того, что онъ отрекся отъ своихъ убѣжденій, смиренно исполнилъ эпитимію, примирился съ епископомъ. Заговорилъ Оржеховский опять противъ незаконности католическаго безбрачія духовныхъ лицъ. Въ 1549 г. вступилъ въ бракъ польскій ксендзъ Валенть, бывшій приходскимъ священникомъ въ Кржчоновѣ (въ краковской епархін). За этотъ поступовъ онъ былъ призванъ на судъ краковскимъ еписвопомъ Мацѣевскимъ и явился къ его суду въ сопровождении значительнаго отряда знатныхъ людей, въ числѣ которыхъ были: Николай Олесницкій, Николай Рей, изв'єстный польскій поэть, Ремигіанъ Холмскій. "На судѣ было много словъ съ обѣихъ сторонъ, говоритъ Гурницкій, но епископъ Мацѣевсвій, видя, что это дёло-важное и не столь легкое, чтобы можно было достигнуть исполнения приговора согласно съ статутами (къ этому присоединилось и то, что прибывшіе съ ксендзомъ Валентомъ прекрасно говорили и всего чаще было у нихъ на устахъ: мы не упорствуемъ, мы хотимъ, чтобы насъ научили), отложилъ это дѣло до другаго времени. 1) Такимъ образомъ, дѣло это, благодаря умѣренности и благоразумію Мацѣевскаго, окончилось мирно, безъ шума<sup>2</sup>). Но оно послужило поводомъ въ тому, чтобы выступилъ противъ ватолической іерархіи во второй разъ и уже гораздо р'вшительн'ве и см'вл'ве, чёмъ прежде, перемышльскій каноникъ Станиславъ Оржеховскій. Какъ и въ первый разъ, и теперь первый его ударъ католичеству быль литературный. Оржеховскій опубликоваль "довольно ученое и пересыпанное латинскими словами" сочиненіе въ защиту Валента 3). Не довольствуясь этимъ, на сеймикѣ въ Вишни (1549 г.), въ присутстви собравшейся здѣсь шляхты, онъ публично довазывалъ, что безбрачіе противно ва-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Górnicki, 34.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Эта умъренность Мацъевскаго была не по сордцу върнымъ сынамъ католической перкви, какъ это видимъ изъ письма Ротундуса къ Гозію (Acta llistorica, IV, 305, Cracoviae, 7 mai 1549).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Górnicki, 34.

нонамъ церковнымъ, прибавляя, что, еслибы даже ангелъ съ неба потребовалъ отъ человъка чего-либо противнаго человъческой природъ, было бы грътино не заткнуть предъ нимъ своихъ ушей. На вопросъ же перемышльскаго епископа, предложенный ему на этомъ же сеймикъ, не женился ли уже онъ, отвъчалъ, что намъренъ это сдълать въ скоромъ времени. Когда епископъ прислалъ ему повъстку явиться къ суду, онъ отослалъ ее обратно. На сторону Оржеховскаго въ борьбъ съ епископомъ стала сосъдняя шляхта и на сеймикъ въ Вишни дала своимъ посламъ порученiе—защищать на сеймѣ дъло Оржеховскаго. Найдя въ мъстной шляхтъ сочувствiе своему дълу, Оржеховской аппеллировалъ къ петроковскому сейму 1550 года на ръшенiе перемышльскаго епископа.

На петроковскомъ селик 1550 года (онъ продолжался отъ начала мая до конца іюля этого года) Оржеховскій, сразу же по прибытии туда, постарался пріобр'всти сочувствіе своему дёлу въ собравшейся на сеймъ шляхть. Въ посольской избъ онъ прочиталъ интердиктъ, изданный противъ него епископомъ, и просиль пословь, чтобы они не дозволяли произносить такихъ жестокихъ приговоровъ надъ жизнью и имуществомъ гражданъ. Просьба Оржеховскаго принята была единогласно всей посольской избой: послы отправляются къ королю и въ присутствій сената обращаются въ нему съ просьбой, чтобы не позволялъ епископамъ присвоивать себѣ право суда надъ жизнью и имуществомъ гражданъ, принадлежащее одному королю, прибавляя, что они не потерпять такой власти епископовъ, даже еслибы король не противился ей. Это было первое открытое заявление недовольства шляхты противъ католической іерархіи, это была первая понытка ограниченія духовной юрисикціи: "теперь въ первый разъ польское рыцарство-говоритъ поднявшій всю эту бурю Оржеховскій — осмѣлилось открыто возвысить свой свободный голосъ противъ духовнаго сословія, чего до сего дня въ Польшъ никогда не было ').

По просьбѣ пословъ, Сигизмундъ Августъ позволилъ Оржеховскому изложить предъ собой его дѣло, хотя епископы и противились этому. Оржеховскій, начавъ свою рѣчь съ похвалъ супружеской жизни, перешелъ затѣмъ къ вопросу о целибатѣ;

<sup>4)</sup> Orichovius, Ann. III (Dług. II, 1510).

но туть онъ прерванъ былъ епископами, которые повскакивали съ своихъ креселъ и просили короля не слушать Оржеховскаго. Присутствовавшіе при этомъ послы протестовали противъ такого поступка епископовъ и требовали, чтобы Оржеховскому позволено было окончить ричь. Король, съ согласія сената, . объявилъ Оржеховскому, чтобы онъ продолжалъ излагать свое дѣло, не оскорбляя епископовъ <sup>1</sup>). Оржеховскій окончилъ свою рѣчь и въ заключеніе ся просилъ короля, чтобы онъ своимъ декретомъ уничтожилъ интердиктъ епископа. Король, съ согласія сената, отложилъ разсмотрѣніе этого интердикта до тѣхъ поръ, пока онъ не разсмотритъ другихъ обвинений противъ епископовъ. Между тѣмъ епископы, желая какъ-нибудь уладить дёло, пригласили Оржеховскаго на собесёдованіе, позволивъ ему явиться въ курію гнѣзненскаго архіепископа въ сопровождения шести спутниковъ. При сод'яйстви Андрея Гурко, Оржеховскій избраль себ'я въ спутники знаменитыйшихъ магнатовъ. Уже одно то обстоятельство, что спутниками простаго кзендза согласились быть первые сановники государства, достаточно показываеть, что туть шло дёло не объ Оржеховскомъ, что тутъ выступило уже исконное соперничество польскихъ пановъ и шляхты съ католическою іерархіею. Появленіе Оржеховскаго въ сопровождение его вельможныхъ спутниковъ поставило гнёзненскаго архіепископа и другихъ собравшихся у него духовныхъ лицъ въ затруднительное положение. Архіепископъ не соглашался вести объщаннаго Оржеховскому разсужденія о духовныхъ дёлахъ въ присутствіи пришедшихъ съ нимъ спутниковъ; пришедшіе же съ Оржеховскимъ магнаты протестовали противъ этого, считая для себя обиднымъ, что епископы не считають ихъ способными присутствовать при делё Оржеховскаго, жалуась на то, что епископы вмёшиваются въ свётскія дѣла, а имъ, свѣтскимъ, вмѣшиваться въ духовныя не позво-

<sup>&#</sup>x27;) Краковский епископъ въ одномъ изъ своихъ писемъ говоритъ, что Оржеховскому на петроконскомъ сеймъ 1550 г. не дано было право говорить о дълахъ въры (Acta Historica, I, 382, Zebrzydowski Ioanni Comiti in Tarnow, Cracoviae, 22 octobris 1551). Но замъчаніе въ письмъ Зебржидовскаго слишкомъ обще, чтобы на основаніи его одного признать разсказъ Оржеховскаго невърнымъ, и, можетъ быть, имъетъ тотъ смыслъ, что Оржеховскому не позволено было говорить о целибатъ п подобныхъ вещахъ въ тей ръзкой «ормъ, въ какой онъ началъ.

ляють. Дёло на этоть разъ окончилось тёмъ, что гордые польсвіе паны должны были удалиться. Но сторону ихъ приняла посольская изба, посмотръвшая на этотъ поступовъ епископовъ, какъ на оскорбление всего шляхетскаго сословія: она немедленно избрала изъ своей среды 12 человъкъ, первыхъ по своему общественному положенію и уполномочила ихъ объявить примасу. что польская шляхта не задумается стать въ защиту Оржеховскаго и не попустить, чтобы епископы были въ Польшё владыками жизни и имущества граждань. Дело опять принимало очень крупные размёры и могло привести къ серьезнымъ послёдствіямъ. Но Яну Тарновскому, враковскому каштеляну, пользовавшемуся въ то время большимъ авторитетомъ въ Польшѣ, удалось устроить, по порученію короля, между Оржеховскимъ и Яномъ Дзедускимъ, перемышльскимъ епископомъ, примиреніе, состоявшееся на томъ условін, что Оржеховскій даль об'вщаніе, что онъ женится не прежде, чъмъ получитъ отъ папы разръшеніе вступить въ бракъ<sup>1</sup>).

На петрововскомъ сеймъ (1550 г.) открыто столкнулись два главныя теченія польской жизни — строго-католическое и реформаторское, или реформаціонное (въ самомъ широкомъ смыслѣ слова); на немъ въ тоже время прямо стали другъ противъ друга два главныя сословія польской різчи посполитой,--магнатство (свѣтское и духовное и это послѣднее по преимуществу) и шляхта; при чемъ тутъ, какъ и въ послѣдствіи, вѣроисповѣдные и сословные интересы перепутывались: свѣтскіе магнаты-сенаторы, воевавшіе съ шляхтою изъ-за своихъ правъ и привиллегій, становились ся союзниками въ нападкахъ ся на права и привилле гіи духовныхъ коллегъ своихъ и всего духовенства. Для піляхты дёло Оржеховскаго послужило теперь лишь поводомъ въ тому, чтобы поднять старую тяжбу съ духовнымъ сословіемъ, чтобы предъявить въ учету свои старые съ нимъ счеты. Въ "Артикулахъ, поданныхъ на петроковскомъ сеймѣ въ 1550 году отъ всего рыцарскаго сословія ad exequendum", шляхта представляетъ свою программу общей государственной реформы, въ основу которой положено государ-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Дъло Оржеховскаго подробно излагаетъ онъ самъ въ своихъ анналахъ (Dług. II, 1508—1512); коротко объ немъ говорятъ — Bielski (II, 1103) и Górnicki (36). См. также Ossolinski, t. III, c. I, str. 27—30 i przypisy do częśzi I, str. 24—25.

ственное единство: одно государственное и общественное устройство для встахъ частей польскаго государства, одно право, одни законы, одинъ судъ для всёхъ подданнныхъ этого государства, однѣ государственные повинности для всѣхъ — вотъ сущность этой шляхетской программы въ первой ся фазъ. Эта программа, очевидно, направлена была къ тому, чтобы сломить могущество магнатства - свътскаго и духовнаго и этого послъдняго по преимуществу, такъ какъ программѣ этой всего болѣе противорѣчило существованіе въ Польшѣ католической іерархіи съ своимъ самоуправлениемъ, съ своимъ судомъ, съ своими экономическими привиллегіями. Дёло религіозной реформы объединялось съ дёломъ реформы политической, становилось какъ бы частью этой послёдней: въ этомъ была великая сила той и друзой. На первый разъ земскіе послы выдвинули одинъ пункть своей программы, тесно связанный и съ деломъ Оржеховскаго и съ этого времени фигурирующій непремѣнно на всѣхъ почти сеймахъ. Во имя государственнаго единства, они просили короля позаботиться о томъ, чтобы духовное сословіе не привлекало къ своему суду людей шляхетскаго сословія по обвиненіямъ въ ереси, влекущимъ за собою лишеніе имущества, изгнаніе изъ отечества и смерть, а предоставляло судъ надъ такими лицами королю и сейму. Вмѣстѣ съ этимъ довольно строго формулированнымъ требованіемъ единства суда земскіе послы внесли еще одинъ пунктъ своей религіозной программы. Они внесли предложеніе, чтобы вороль для улаженія разногласій, возникшихъ между духовными и свътскими, созвалъ въ своемъ королевствѣ "всеобщій синодъ". Этотъ "всеобщій синодъ", вакъ и "провинціальный синодъ" Модржевскаго, очевидно, есть тотъ же національный соборъ, который впослёдствія такъ часто пыталась созвать польская реформаціонная партія, въ надеждѣ совершить на немъ желательную ей религіозную реформу, создать

.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Scriptores Rerum Polonicarum, Cracoviac, 1872, t. I, p. 41: ltem, aby Król I. M. różnice między duchownymi a świeckimi stanowić, raczyl synod walny w królewstwie swém złożyć przeciwko statutowi Alexandri in Radom, fol. CXVII, Caz. fol. XXXV: Quamvis spirituales, aby ludzi szlacheckich o imowania, o więzienia i teżku wywołaniu fol. LXXVII jako heretyków stan duchowny nie pocięigał ani pozywał do sądu swego jedno (na walny sejm wedle statutu Cazimiri Magni 32: Cum sub uno principe ne sit gens quasi monstrum diversa habens jura.

польскую національную церковь, соотвѣтствующую принципамъ шляхетской теоріи реформъ. Земскіе послы внесли еще нѣкотоят, предложенія, направленныя противъ злоупотребленій польскихъ епископовъ. Они просили короля позаботиться о томъ, чтобы епископы не занимали должностей канцлера, подканцлера и другихъ, что имъ запрещено прежними статутами, а предоставили эти должности тѣмъ духовнымъ, которые по статутамъ имѣютъ на нихъ право <sup>1</sup>); а равно просили по прежнему дозволить каждому гражданину привлекать къ суду и соотвѣтствующему наказанію всякаго духовный судъ по неподсуднымъ этому послѣднему дѣламъ <sup>2</sup>).

Съ петроковскаго сейма 1550 года началась въ Польшѣ борьба католичества съ реформаціей, неоднократно потомъ возобновлявшаяся на польскихъ сеймахъ. Хотя эта борьба вскорѣ до такой степени расширилась и осложнилась, превратилась въ такую путаницу понятій, интересовъ, стремленій, въ которой иногда было трудно разобраться даже дѣйствовавшимъ въ ней лицамъ; тѣмъ не менѣе вѣроисповѣдный принципъ красной нитью проходитъ чрезъ всю эту борьбу, рельефно выдѣляется во всей этой путаницѣ, такъ что въ общемъ эту борьбу можно разсматривать, какъ борьбу католичества съ реформаціей (во всѣхъ ея видахъ и оттѣнкахъ).

Одновременно съ первымъ серьезнымъ столкновеніемъ польскаго шляхетскаго сословія съ польскимъ духовенствомъ на петроковскомъ сеймъ 1550 года, или же нѣсколько раньше или позже его, на разныхъ пунктахъ польской территоріи происходили частныя стычки тѣхъ или другихъ шляхтичей, проникнувшихся идеями реформаціи, съ мѣстными духовными властями. Поводомъ къ этимъ стычкамъ были или отказъ шляхтича платить духовенству десятину, или сведеніе имъ въ своемъ костелѣ богослуженія, несогласнаго съ католическимъ, или даже насилія, сорершенныя имъ по отношенію къ католическимъ духовнымъ, или католическимъ костеламъ. Уже въ концѣ іюля 1550 года Сигизмундъ Августъ писалъ папѣ Юлію Ш, что въ его королевствѣ нѣкоторые его подданные стараются "из-

4) Ibid., 43.

2) Ibid., 48

мѣнить обряды католической вѣры", о чемъ папа выражаетъ въ посланіи въ нему свое сожал'вніе и безпокойство <sup>1</sup>). Въ 1549 году враковскій епископъ предаль провлятію за похищеніе десятинъ Іеронима Оссолинскаго, еще въ предудыщемъ году имѣвшаго по этому поводу столкновеніе съ краковскимъ капитуломъ. По просъбѣ капитула, король далъ приказъ краковскому староств привести въ исполнение приговоръ епископскаго суда. Дёло Оссолинскаго, перешедшее на петроковскій сеймъ 1550 года, уладилось здесь мирнымъ образомъ. Но Оссолинскій по-прежнему не хотвлъ платить десятинъ, за что опять преданъ былъ проклятію. Но онъ не обращаль на него вниманія и даже однажды явился въ костель, где шло богослуженіе, и, не смотря на приказаніе всендза, не удалился изъ него, такъ что ксендзъ принужденъ былъ прекратить богослужение<sup>2</sup>). Въ концъ 1550 года (30 октября) краковский капитулъ, какъ видно изъ актовъ этого капитула, отправилъ къ Сигизмунду Августу четырехъ канониковъ съ разными жалобами на одного изъ знатнъйшихъ и богатъйшихъ тогдашнихъ малопольскихъ магнатовъ Николая Олесницкаго, владътеля Пинчова, на Станислава Лясоцкаго, тоже очень богатаго пана, и Фрикача, королевскаго придворнаго, который по смерти краковскаго епископа Самуила Мацбевскаго осмблился даже съ вооруженной силой напасть на епископскія имѣнія и грабыть ихъ. Король об'вщалъ сделать "все, что долженъ и можетъ сдълать добрый и католический государь"; но такъ какъ онъ тогда ожидалъ въ Краковъ многихъ сенаторовъ, то отложиль разсмотр'вніе жалобь краковскаго капитула до И прибытія ихъ. Капитулъ сталъ готовить списокъ проступковъ, совершееныхъ поименованными выше лицами противъ католической въры и церкеи 3). Впрочемъ, Николай Олесницкій вскорѣ далъ въ руки краксвскаго капитула новые факты, воторые пезависимо отъ прежнихъ должны были привести знатнаго пана на скамью подсудимыхъ. Около этого времени появился въ Шинчовѣ игравшій впослѣдствіи замѣтную роль въ исторіи польскаго протестантизма Францискъ Станкари. Въ концъ со-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Theiner, II, 569, Julius III Sigismundo Augusto, Romae 23 Julii 1550.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Scriptores Rerum i'olonicarum, ., 35-36.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid, 60.

роковыхъ годовъ XVI въка онъ прибылъ изъ Италіи въ Польшу, занялъ каоедру еврейскаго языка въ краковской академіи и пользовался особеннымъ расположениемъ вравовскаго епископа Мацевскаго. Но когда онъ сталъ проповедывать съ каоедры антикатолическія мысли, когда онъ, напр., при объясненіи псалмовъ сталь нападать на почитаніе святыхъ и производить своими объясненіями волненія среди своихъ слушателей, то по распоряжению Мацвевскаго быль посажень вь заключение въ Липовцъ. Изъ этого заключения его скоро освободили ярые почитатели Станиславъ Лясоцкій, ленчицкій подкоморій и Андрей Тржецескій, которые и привезли его въ Пинчовъ подъ охрану Олесницкаго. Въ Пинчовъ, по указаніямъ Станкари, Олесницкій велёлъ повыбрасывать иконы изъ костела, изгналъ изъ Пинчова монаховъ, ввелъ въ костелъ богослужение по реформатскимъ обрядамъ. Хотя вскорѣ Олесницкій, сообразивъ, что все это не пройдеть для него безнаказанно, возвратиль монаховь и велёль имъ совершать въ костелѣ латинское богослужение: но въ замвѣ Олесницкаго Станкари продолжалъ совершать реформатское богослужение, продолжаль пріобрётать все новыхь и новыхъ послёдователей своего ученія среди сос'єдней ціляхты 1). Въ Пинчовъ у Олесницкаго положены были цервыя основанія организаціи польскихъ, или, върнъе, мало-польскихъ протестантовъ. Въ октябрѣ 1550 г. въ Пинчовѣ собрался первый въ Польшѣ протестантскій синодь, сдёлавшій попытку ввести внутреннюю организацію въ реформатскихъ общинахъ Малой Польши<sup>2</sup>).

Въ концѣ 1550 года, когда уже произошли описанныя нами событія, собрались въ польской столицѣ по обязанности сенаторовъ для присутствованія при коронованіи Варвары Радзивиллъ польскіе епископы, въ числѣ которыхъ былъ и новопоставленный кульмскій епископъ Станиславъ Говій въ качествѣ прусскаго сенатора. 27 ноября собрались польскіе епископы у примаса Дзержговскаго вмѣстѣ съ краковскими канониками и профессорами краковской академіи и долго, до новдней ночи совѣщались о средствахъ, которыми бы можно



<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Orichovius, Annalis III (Dług. II, 1515); Lubieniecius, 31; Bielski, II, 1104; Scriptores Rerum Polonicarum, I, 60.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Regenvolscius, 121.

было задержать дальнъйшее распространение въ Польшъ "еретичесвихъ заблужденій". На этомъ сов'ещаніи было рішено изложить все дёло на слёдующій день предъ королемъ и просить его объ изданіи строгаго эдикта противъ приверженцевъ "еретическихъ ученій". Обстоятельства сложились для польскихъ епископовъ весьма благопріятно: Сигизмундъ Августъ чувствоваль себя счастливымъ послё только-что совершенной коронаціи своей любимой супруги; онъ въ это время сознавалъ, какъ много этимъ своимъ счастьемъ обязанъ польскимъ епископамъ: и вотъ эти люди, ставшіе на его сторону въ такомъ дѣлѣ, изъ-за котораго онъ готовъ былъ пожертвовать польсвою короною, просять его о подтверждении своихъ правъ и привил легій, о защитв католической ввры противъ "еретиковъ". Король исполнилъ просьбы епископовъ. 13 декабря 1550 г. Сигизмундъ Августъ далъ польскому духовенству привиллегію, въ которой объщалъ преслёдовать и изгонять изъ государства еретиковъ, не принимать ихъ въ сенать, не давать имъ нивавихъ должностей, исполнять во всей строгости всъ изданные противъ нихъ статуты; въ той же привиллегіи онъ объщаль охранять и защищать права, вольности и привиллегіи, частныя и общественныя, польскаго духовенства; наконець, въ ней онъ предписывалъ всёмъ свётскимъ властямъ строго исполнять свои обязанности относительно духовенства <sup>1</sup>). Что же касается самого Олесницкаго, давшаго поводъ въ изданію этой привиллегіи, то онъ за свой поступокъ не понесъ никакого наказанія. Такъ какъ прежде разбирательства своего дела въ сенате онъ обратился къ королю съ просьбой о помиловании, то Сигизмундъ Августъ простилъ его подъ условіемъ, что онъ возвратить въ Пинчовѣ все въ первоначальное состояние и не станеть созывать у себя никакихъ сборящъ "подъ предлогомъ религін"<sup>2</sup>). Хотя послѣ этого Олесницкій удалилъ отъ себя Станкари, но его мъсто въ Пинчовъ вскоръ занялъ женившійся ксендэъ Мартинъ Кровицкій, изгнанный изъ перемышльской епархіи Двядускимъ и перешедшій открыто на сторону реформатовъ, и протестантство въ Польшев продолжало расширяться и усиливаться.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Scriptores Rerum Polonicarum, I, 59.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Zakrzewski Reformacya w Polsce, 246—247 (на основания «Коронной Метрики»).

Процессы Оржеховскаго, Олесницкаго, Осоллинскаго и другихъ, особенно переаго изъ нихъ, ежеминутно угрожавшіе потерять характеръ частныхъ судебныкъ процессовъ и разрѣшиться въ грандіозную тяжбу между римско-католической іерархіей и проникнувшейся реформаціонными стремленіями польской шляхтой, --- были уже слишкомъ сильными симптомами приближавшейся грозы, чтобы можно было ласкать себя надеждой на успѣшность тѣхъ средствъ, которыми ее хотѣли предотвратить. Принятыя противъ нея мёры вскорѣ оказались палліативами, и притомъ палліативами, не произведшими даже минутнаго действія. Примиреніе между Оржеховскимъ и Дзядускимъ, за которыми скрывались двѣ великія борющіяся силы, избравшія ихъ объектомъ своей борьбы, тотчасъ же оказались мыльнымъ пузыремъ, исчезнувшимъ въ самый моменть своего появленія. Напрасно польскіе епископы усиливались продолжить по возможности действіе достигнутаго съ такимъ трудомъ компромисса, напрасно они пустили въ ходъ всё интриги, чтобы отнять у Оржеховскаго фактическую возможность жениться. Они, правда, отбили у Оржеховскаго невъсту; HO какъ скоро бракъ его пріобрѣлъ значеніе лозунга всей реформаціонной партіи, недостатва для Оржеховскаго въ нев'єстахъ не могло быть. Въ началѣ слѣдующаго же года перемышльскій каноникъ сочетался законнымъ бракомъ съ Магдалиной Хелмской, дочерью знатнаго шляхтича, которую сосватали за него вожаки реформаціонной партіи Андрей Гурко и Мартинъ Зборовскій <sup>1</sup>). Если прежде сочиненія Оржеховскаго, одного изъ талантливвишихъ польскихъ писателей того времени, который со всею пылкостью своей страстной натуры обращаль свое омоченное въ жолчь ядовитаго сарказма перо противъ ненавистнаго ему целибата, производили сильное впечатлёніе въ польскомъ обществѣ: то бракъ этого человѣка, пріобрѣвшаго своимъ прошлогоднимъ процессомъ на петроковскомъ сеймѣ извѣстность во всей Польшѣ, долженъ былъ вызвать еще большую сенсацію. Дъйствительно, въсть о бравъ Оржеховсваго быстро разнеслась по всей Польшѣ, взволновала общественное мнѣніе, раздула застарѣвшую нелюбовь къ Риму и носителямъ его началъ въ Польшѣ въ широкое пламя ненави-

<sup>&#</sup>x27;) Orichovius, Annalis III (Dług. II, 1511-1512); Ann. IV (Dług. II, 1523).

сти и вражды: среди польской шляхты только и было разговоровъ, что о "прекрасномъ поступкъ". Оржеховскаго, и безнравственности польскаго луховенства, о причинѣ ея-целибать, о виновникъ ся римскомъ папъ, установившемъ этотъ целибать <sup>1</sup>). Оржеховскій сділался положительно героемъ дня: къ нему со всёхъ сторонъ летёли письма съ выраженіемъ сочувствія, похвалы, одобренія; у него не хватало времени отвѣчать на нихъ<sup>2</sup>). Волненіе, возбужденное поступкомъ Оржеховскаго, было такъ велико, общественное мивніе такъ сочувственно отнеслось къ нему, что сами противники его на нѣкоторое время какъ-бы растерялись. Янъ' Дзядускій, перемышльскій епископъ, медлилъ приступать къ ръшительнымъ мѣрамъ. Онъ понималъ, что при томъ сочувствів, которое нашель Оржеховскій въ шляхть, вовсе не расположенной уважать святость духовнаго суда. было совершенно невозможно двиствительное отправление правосудія. Онъ, поэтому, рёшился осудить Оржеховскаго заочно; дабы придать этому заочному суду формальную законность, постарался обставить дёло такъ, чтобы Оржеховскій не могъ лично явиться къ суду: онъ велёль ему явиться въ суду чрезъ три дня, не указавъ мёста, гдё будеть разбираться дёло. Оржеховскій проникь въ планъ Дзядускаго: онъ извёстиль своихъ родственниковъ и друзей, чтобы они во всякую минуту готовы были слёдовать, куда-бы ни призвалъ его епископъ. Между твиъ епископъ тайно увхаль изъ Радымна въ Бржозовъ. Оржеховский, извѣщенный объ этомъ друзьями, пустился слёдомъ за епископомъ въ сопровождени цѣлаго отряда шляхты и въ назначенный день утромъ былъ въ Бржозовъ. Тутъ произошла обычная сцена: епископъ требовалъ, чтобы Оржеховский явился въ судъ одинъ, безъ прибывшей съ нимъ толпы; Оржеховскій и его спутники не соглашались на это; судъ не состоялся. Оржеховскій требоваль, чтобы епископскіе секретари записали въ книгахъ объ явкѣ его къ суду и аппелляція его къ выстей инстанція; но требование его не было уважено. Оржеховский внесъ жалобу на судъ епископа въ городскіе акты въ Сапокъ. Между темъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Ibid., 1523.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ossolinski, t. III, przypisy do części I, str. 31 (пясьмо Оржеховскаго).

епископъ отлучилъ Оржеховскаго отъ церкви, провозгласилъ еретикомъ, лишилъ чести и имущества и изгналъ изъ епархін. Шляхта была сильно раздражена этимъ приговоромъ. Оржеховскій, послё публикація епископскаго приговора, явился въ перемышльский костель. Когда при появлении его было пріостановлено богослуженіе и одинъ изъ ксандзовъ просиль его удалиться изъ костела, въ которомъ онъ не имълъ права присутствовать, какъ провлятый, онъ, какъ-бы инчего не зная, спросиль: и какое и чье проклятие? Ему прочитали проклятие, наложенное на него Дзядускимъ. Тогда Оржеховский всходить на возвышение и, испросивши у Бога прощение въ томъ, что нарушиль богослуженіе, просить присутствующихь не думать, что онъ сдёлалъ это намёренно, потому что онъ знасть, что должно повиноваться даже несправедливымъ проклятіямъ, но такъ какъ онъ никогда не былъ обвиненъ на суде ни въ какомъ преступлении, то полагалъ, что имбетъ право находиться при богослужения. Затвиз, провозгласивъ аппелляцию въ провинціальному собору на приговоръ епископа, вышелъ изъ костела и отправился въ замовъ, чтобы внести ее въ акты<sup>1</sup>).

Всё эти столкновенія и препирательства перемышльскаго каноника съ своимъ епископомъ, со всею подробностію разсказанныя въ его "лётописахъ", прекрасно иллюстрируютъ религіозное состояніе польскаго общества и духовенства въ цервые годы по вступлении на престолъ Сигизмунда Августа. Повсюду въ Польшть тогда происходили такія столкновенія, такія препирательства. Ксендзы женились; за нихъ охотно выдавали замужъ девицъ изъ лучшихъ шляхетскихъ фамилій. Шляхта или вовсе не хотѣла давать десятину своимъ всендзамъ, или соглашалась давать ее имъ подъ тёмъ условіемъ, что они будуть преподавать таинство евхаристи подъ обоими видами. Духъ новизны, овладъвшій значительною частью польскаго общества, заявлялъ себя иногда даже фактами насилія, фактами кощунства надъ старой святыней. Вообще въ первые годы царствованія Сигизмунда Августа реформація сдёлала такіе поразительные успёхи, что бывшій тогда въ Польшё Гербенштейнъ просто изумлялся, какъ это варугъ могла произойти такая перемёна въ религіозномъ состояніи польскаго

<sup>&#</sup>x27;) Orichovius, Annalis IV (Dlug. II, 1521-1526).

общества 1). Объ этой перемънъ вскоръ узнали и въ Римъ. Уже въ своей поздравительной булль папа Павелъ Ш убъждаль Сигизмунда Августа слёдовать въ отношеніяхъ въ еретикамъ примъру своего отца, который всегда защищалъ католическую въру противъ нихъ и никогда не допускалъ сретическихъ ученій въ своемъ государствь 2). Равнымъ образомъ, панскому нунцію въ Польшть Мартиненго, въ данной ему инструкціи, поручалось побуждать новаго короля "слёдовать по стопамъ своего отца, принимать совѣты и отеческія напоминанія его святвищества"<sup>3</sup>). Но эти сов'яты и отеческія напоминанія мало принимались во вниманіе: въ Римъ приходили очень неутвшительныя вёсти изъ Польши, причинявщія римской куріи не мало безпокойствъ и огорченій 4). Въ Римѣ нашли нужнымъ въ 1550 году повторить Сигизмунду Августу ув'ящание-охранять свое государство отъ проникавшихъ въ него изъ Германіи ересей 5). Одновременно съ этимъ папа увъщевалъ польскихъ епископовъ быть усердными въ исполненіи своихъ пастырскихъ обязанностей, пользоваться своею властію для противодъйствія "усиліямъ нэкоторыхъ нечестивцевъ" 6). Польскіе епископы, какъ мы видёли, принимали мёры для противодъйствія этимъ усиліямъ; но реформаціонное течение такой широкой рыкой разливалось по обширному польсвому воролевству, что нечего было и думать остановить его однѣми мѣстными плотинами. Опасность становилась общею: если и можно было ее устранить, то совокупными, дружными усиліями. Такимъ образомъ, представителямъ католической церкви, чтобы имъть надежду на успъхъ, нужно было дружное, совокупное действование; а для этого имъ нужно было прежде всего выработать общій планъ борьбы съ противнивами, условиться между собою относительно средствъ веденія этой борьбы и т. д. Эта необходимость была сознана представителемъ ватоличества въ Польшѣ 7).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Scriptores Rerum Polonicarum, I, 93, List Herbersteins, 9 maja 1551.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Rajnaldus, t. XXI, pars I, p. 413-414, nr. 82, sub anno 1548.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Relacye, I, 1-2, Instrukcya dana xiędzu Martinengo nuncyuszowi papiezkiemu jadącemu do Polski.

<sup>4)</sup> Rajnaldus, t. XXI, pars II, p. 16, nr. 42 sub anno 1550.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ibid., p. 15, nr. 39.

<sup>•)</sup> Ibid., p. 16, nr. 42.

<sup>&</sup>lt;sup>\*</sup>) Въ май 1551 года краковскій епископъ предлагаль уже краковскому ка-

Николай Дзержговскій, гнізненскій архіепископъ, созвалъ-Съ этою цёлію провинціальный синодъ въ Петрогове въ 1551 году (8 іюня) 1). На этотъ синодъ онъ пригласилъ не только еписконовъ своей митрополіи, но и кульмскаго епископа Станислава Гозія, послёдняго въ качестве избраннаго королемъ посла на тридентский соборь, потому что кульмская епископія входила въ составъ рижской митрополіи и кульмскіе епископы поэтому не обязаны были являться на синоды гнёзненской архіепископін<sup>2</sup>). Гозій съ радостію откликнулся на призывъ иримаса - постить синодъ, созванный по такимъ важнымъ побужденіямъ и бывшій притомъ первымъ со времени возведенія его въ санъ епископа <sup>3</sup>). Прибывъ на этотъ синодъ, Гозій тотчасъ принялъ въ немъ самое дѣятельное участіе, сразу сталь душой всёхь соборныхь совещаний. Немедленно по прибытін онъ вручилъ примасу особую записку, въ которой изложилъ свои взгляды на современное положение церковныхъ дѣлъ и указалъ свои мѣры къ улучшенію этого положенія <sup>4</sup>). Въ этой запискѣ онъ прежде всего предлагаетъ каждому изъ участниковь собора-углубиться въ самого себя, поразмыслить о томъ, что имъ управляетъ, —опредълить, чего онъ ищетъ прежде всего, царствія ли Божія, или царства дьявола. Затёмъ онъ съ горестію говорить, что почти всё духовные, оставивъ царствіе Божіе, ищуть царствія діавола. Если такъ, то продолжаетъ онъ, нътъ ничего удивительнаго въ томъ, что у духовныхъ такъ много внёшнихъ и внутреннихъ враговъ, старающихся послё того, какъ они перестали искать царствія Божія, отнять у нихъ и "то, что приложится", - права, привиллегін, имущества и проч. И въ самомъ дълъ, когда свътсвіе люди видять, что духовные слишкомъ далево уклонились отъ своего долга, что они лишь съ жадностію копять богатства, что они только по имени духовные, а на дёлё плотсвіе и светскіе, что своей жизнью и поведеніемъ они только без-

11\*

питуду присдать своихъ депутатовъ на провенціальный сянодъ ad communis istius incendii flammam restiguendam, ne si communis opera ad malum commune exterminandum defuerit, eo usque serpendo progrediatur, ut universos inter oscitantes opprimat (Acta Historica, I, 330, Dibovi 4 Maii 1551).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Orichovius, Ann. IV (Dlug. II, 1526); Bielski, II, 1107.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Acta Historica, I, 473, Processus ad synodum provincialem 1551 A.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Rescius, libr. I, c. XVIII, p. 69.

<sup>4)</sup> Rescius, libr. I, c. XVIII, p. 70.

честять вмя Божіе между людьми, — то они, говорить Гозій. не только духовныхъ считаютъ достойными презрёнія, но н начинають сомнёваться въ самой вёрё и принимають ту или нную ересь. Изъ всего этого Гозій делаль такое заключеніе: если духовные хотять наслёдовать вёчное царство и "то, чтоприложится", то они должны начать дёло съ исправленія самихъ себя, съ исправленія своей собственной жизни 1).--Эти мысли Гозія обратили на себя вниманіе отцовь собора, которые, действительно, начали дело съ самихъ себя. Но прежде чёмъ говорить о мёрахъ и средствахъ, которыми польское духовенство. собравшееся въ Петрововъ, думало улучшить, исправить, преобразовать себя, посмотримъ на него въ его неулучшенномъ, неисправленномъ, непреобразованномъ видѣ. Мы въ данномъ случав находимся въ очень счастливыхъ условіяхъ. нивя у себя въ рукахъ не только общую картину состоянія тогдашняго польсваго духовенства, но и портрети отдёльныхъ его представителей, и притомъ нарисованные рукою людей, приналлежавшихъ къ составу польскаго духовенства: можнотолько пожальть, въ интересахъ истины, что эта картина и эти портреты отображають не цёльнаго человёка, а, такъ сказать, одну его сторону, и притомъ обратную, его изнанку. Мы говоримъ объ изображении состояния польскаго духовенства. которое находится въ "Инструвціи, данной депутатамъ враковскаго капитула на синодъ 1551 года"<sup>2</sup>). Члены краковскаго капитула прежде всего признають, что всё бёдствія и пресл'ёдованія, которымъ подвергаются церковь и ся служители, обрушились на нихъ по праведному суду Божію, за гръхи, преступленія и испорченные нравы всендзовъ и епископовъ, за ихъ честолюбіе и излишнюю жадность, за то, что они, забывъ свою присягу и свой пастырскій долгь, забывъ Бога, ведуть распущенную жизнь, живуть въ роскоши, блудъ, въ плотскихъ похотяхъ, въ страстныхъ вожделёніяхъ, занимаются грязнымъ ростовщичествомъ, ведутъ торговлю и т. д. Нёкоторые изъ еписвоповъ даютъ у себя пріютъ заподозрённымъ въ ереси ксендзамъ, подвергнувшимся проклятію и отлученію еретикамъ, покровительствують имъ, и отъ общенія

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Rescius, lib. I, c. XVIII, p. 70-72.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Acta Historica, I, 477 z c.r.g., Instructio Nunciis Capituli Cracovien sis ad Synodum A. 1551 data, Cracoviae, excunte Maii 1551.

ми. И эти епископы не только не удаляють изъ своего стада этихъ сретиковъ, но сами, говорятъ, творятъ дѣла сретиковъ и идолопоклонниковь. Они, говорять, презирають церковныя установленія, какъ-то установленные церковію праздники и религіозные обряды, не чтять постовь, вь св. четыредесятницу публично вдять иясо вивств съ свътскими людьми, признають только три таинства, всё остальныя отвергають, причащають мірянъ подъ обоими видами, осуждають римское крещеніе, а одобряють русское. (За этой общею вартиною въ "Инструкція" слёдують отдёльные портреты). Гнёзненскій архіепископъ Ниволай Дзержговскій невнимателенъ въ тому, что есть Божіе и Св. Духа, преданъ мірскимъ занятіямъ, чреву, пищѣ, сну, плоти, удовольствію, не читаеть ни св. Писанія, ни каноновъ, ни провинціальныхъ статутовъ. Онъ невнимателенъ къ своей обязанности относительно исворененія ереси, которая изъ-за его небрежности съ каждымъ днемъ распространяется и усиливается. Говорять даже, что въ гибзиенскую епархію перебрались нёкоторые изъ вступившихъ въ бракъ ксендзовъ; а чтобы онъ противъ нихъ что-либо предпринималь, ничего пока объ этомъ не слышно. Архіепископъ не производить обозр'внія ни своей, ни другихъ спархій, не вникаеть въ жизнь, въ нравы, въ ученіе, въ въру своихъ епископовъ, изъ которыхъ почти всё не только осквернили себя этими общими пороками, но, говорять, заражены лютеранскимъ и почти языческимъ нечестіемъ. Ходить между людьми молва, дай Богъ, чтобы она была ложная, что епископъ враковскій Андрей Зебржидовскій не соблюдаеть поста четыредесятницы, всть въ это время мясо, одобряеть причащение подъ обоими видами и, --что страшно подумать и сказать, --онъ-атенсть, безъ всякой религіи и въры... О немъ же идетъ слухъ, что онъ совсёмъ ограбилъ подданныхъ куявской епископіи... Краковский епископъ, какъ это твердить всеобщая молва, ведеть нечистую и нецёломудренную жизнь. Есть слухъ, что въ первый свой прійздъ въ Данцигъ онъ увелъ оттуда вакую-то дівицу, держалъ ее у себя въ Вольборжь, имъль отъ нея дочь... Тоже говорять и о монахиняхъ и о другихъ женщинахъ, воторыхъ его преосвященство посвящаеть. Познанский епископъ Венедныть Избенскій обвинается въ хищничествь и особенно

извёстенъ по своей жадности. Говорять, онъ поддёлываеть (vorare) завёщанія, похищаеть чужія деньги, не отдаеть долговъ, отлучаетъ отъ церкви канониковъ своихъ, чтобы похитить деньги изъ ихъ залога и т. п. О страсти въ наживъ плоцваго епископа Андрея Новскаго, о его свупости и свряж, ничествѣ удивительныя вещи разсказывають. Говорять, что онъ вовсе не занимается церковными дълами, преданъ корысти и барышамъ, производитъ торговлю, сплавляетъ къ данцигскому порту товары, дрова, лёсъ; отъ свупости самъ лишаеть себя пищи и питья, заставляеть голодать своихъ слугъ, епископскихъ обязанностей совсёмъ не исполняетъ, даже свой каеедральный костель рёдко посёщаеть, внигь никакихь, вроив приходорасходныхъ, не читаетъ. Куявскій епископъ Янъ Дройовскій, когда быль епископомь холискинь, по винь-ли своего русскаго происхожденія (vitio gentis suae Buthenae), или отъ незнанія духовныхъ наувъ, или одураченный своимъ. родственникомъ Оржеховскимъ, соединилъ, говорятъ, лютеранское нечестіе съ русскою схизмою. Говорять вром' того, чтоонъ не придаетъ никавого значенія постановленіямъ католической римской церкви, не соблюдаеть поста четыредесятницы, въ этомъ посту влъ мясо со всвиъ своимъ домомъ, слугъ своихъ и другихъ людей причащалъ подъ обоими видами, всѣ таинства, за исключениемъ трехъ, отвергаетъ, какъ изобрѣтенія людей и діавола, говорить, что Духъ Святой исходить отъ одного Отца, а не отъ Сына. Онъ же съ еретиками имъетъ общеніе.-Каменецкій епископъ Леонардъ также, говорять, лютеранинъ, но такъ какъ онъ желаетъ, старается и надбется получить лучшую епископію, то, боясь какихъ-либо препятствій, сталь порицать это лютеранское нечестіе. Онъ также имъетъ, говорятъ, общение съ еретиками. Будучи проповъдникомъ въ Краковъ въ костелъ св. Маріи, онъ заразилъ людей ересью, отвергалъ чистилище и призывание святыхъ. Нареченный холмсвій еписконъ. Яковь Уканскій также, говорять, лютеранинъ, читаетъ еретическія книги, ведеть диспуты и споры въ защиту ереси. Онъ не одобряеть обрядовъ ватолической церкви, отвергаеть почитание святыхъ, затыкаеть уши при пѣніи "Salve Regina" и "Regina coeli laetare", имѣеть общение съ еретиками, водить съ ними дружбу. Онъ въ одномъ собраніи духовенства сказаль, что вскорѣ вмѣстѣ съ другими

Digitized by Google

епископами произведеть измѣненіе и исправленіе въ польской церкви, между тѣмъ какъ онъ самъ всего болѣе въ нихъ нуждается. Онъ чрезвычайно довѣряетъ своей головѣ, а какъ не высоко онъ цѣнитъ апостольскій престолъ и его верховенство, лучше всего видно изъ того, что онъ, не обращая вниманія на авторитетъ апостольскаго престола, заподозрившаго его въ ереси, вступилъ во владѣніе епископіей.

Какъ ни одностороння приведенная нами характеристика польскаго духовенства, вакъ ни очевидна въ ней тенденція выставить на показъ все дурное, темное, что только можно было собрать изъ далеко не всегда достовърныхъ источнивовъ, твмъ не менње въ ней много правды, въ ней много живыхъ, съ натуры схваченныхъ черть; въ этомъ мы будемъ еще имъть случай убранться изъ другихъ источниковъ. Неудивительно поэтому, что кульмскій епископъ Гозій предложиль своимъ собратьямъ-епископамъ и остальному собравшемуся въ Петрововѣ духовенству, начать дѣло съ самихъ себя. Присутствовавшіе на собор'в прежде всего выразили желаніе уб'янться въ своемъ собственномъ правовъріи, выразили желаніе, чтобы каждый изложиль свое мнёніе объ извёстныхь пунктахь цервовнаго ученія и подтвердилъ его влятвою. Но туть между присутствовавшими оказалось очень большое разногласіе, которое, конечно, вовсе уже не говорило въ пользу строгаго правовёрія польскихъ епископовъ и вообще польской католической іерархіи. Чтобы устранить эти разногласія, чтобы установить одну общую формулу, которая бы какъ на этотъ разъ, тавъ и на будущее время могла быть мёркой правовёрія,предсъдателемъ собора Николаемъ Дзержговскимъ высказана была мысль о составления точнаго исповедания веры, въ которомъ были бы осуждены всё неправославныя миёнія, распространившіяся въ этому времени въ Польшѣ. Составленіе этого исповедания поручено было Станиславу Гозію, самому ученому въ то время польскому епископу 1). Гозій потребовалъ сроку 4 дня и въ теченіе этого времени составиль Professio fidei, въ которомъ систематически изложены были основные пункты католичесваго ученія, подврёпленные доказательствами

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) D. Stanislai Hosii S. R. E. Tituli Sancti Clementis Presbyteri, Cardinalis et Episcopi Varmiensis, in Concilio Tridentino Praesidis, Opera omnia, Antverpiae, 1571, предысловие. Rescius, libr. I, c. XVIII, p. 73.

изъ свящ. Писанія, отеческихъ твореній, соборныхъ опредѣленій и соображеніями разума. Это Professio fidei послужило виослѣдствіи основаніемъ для его знаменитаго Confessio fidei catholicae christiana<sup>1</sup>). Это Professio fidei было подписано всѣми присутствовавшими на соборѣ епископами, которые клятвой подтвердили его и осудили всѣ несогласныя съ нимъ мнѣнія<sup>2</sup>). На соборѣ высказано было даже желаніе немедленно издать въ свѣтъ составленное Гозіемъ Professio fidei; но этому воспротивился самъ Гозій, объявившій, что Professio, составленное имъ въ такое короткое время, не чуждо нѣкоторыхъ недостатковъ и потому не годится для печати. Онъ обѣщалъ въ теченіе нѣсколькихъ мѣсяцевъ исправить и дополнить его и затѣмъ напечатать<sup>3</sup>).

Послѣ того какъ прибывшіе на петроковскій синодъ представители польской церкви подписались подъ Гозіевымъ Professio fidei, посл'я того какъ ихъ правовъріе, хотя бы то лишь по внёшности, было засвидётельствовано такимъ исключительнымъ образомъ, невольно набрасывающимъ твнь на твхъ, для вого онъ понадобился: руководители собора примасъ Дзержговскій и Гозій приступили къ тому, что было главной цёлью созванія петроковскаго синода, -- къ обсужденію мёръ и средствъ борьбы съ реформаціей. Прежде всего петроковскій синодъ, чтобы исворенить лютеранскую ересь, которая въ гнѣзненской провинци пустила ворни и даже многихъ изъ духовнаго сословія испортила и заразила, постановиль, чтобы по прим'вру участниковъ синода всё духовныя лица гнёзненской митрополіи, отъ высшихъ до низшихъ, обязались неизмѣнно содержать исповѣданіе вѣры, подписанное членами собора. Равнымъ образомъ синодъ постановилъ, чтобы на будущее время всв, поставляемые на священныя должности, присягою подтверждали это же испов'вдание в'вры. Самое это испов'вдание синодъ опредёлилъ представить предварительно на утверждение апостольскаго престола. Что же касается тёхъ, которые по принятіи этого исповёданія оказались бы влятвопреступнивами, держа-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Hosii Opera upeg.; Rescius, libr. I, c. XYIII, p. 73; Orichovius, Ann. IY (Dlug. II, 1526); Bielski, II, 1107.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Hosii Opera, пред. Rescius, libr. I, c. XVIII, p. 73; Acta Historica I, 524-525; forma juramenti.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Hosii Opera, upeg. Rescius, libr. I, c. XVIII, p. 73.

щимися еретическихъ миѣній, или хранящими, или читающими еретическія книги, или им'єющими съ еретиками торговыя и дружественныя сношенія, или просто терпящими ихъ въ своихъ домахъ, —о таковыхъ, если они —епископы, повелёно было доносить апостольскому престолу, если они-прелаты, каноники, аббаты, монахи, --- епископамъ и кацитуламъ. если же они-низшіе духовные,-locis ordinariis для заслуженнаго ими навазанія <sup>1</sup>). Мало того: постановлено было просить короля, чтобы онъ предписалъ всёмъ государственнымъ чиновникамъ, сенату (коронному и литовскому) и всей шляхтѣ принять составленное соборомъ исповъдание въры<sup>2</sup>). -- Послъ этого синодъ перешелъ къ мъранъ, которыя должны были оградить само польское духовенство оть зараженія еретическимъ ученіемъ и витесть съ темъ нанести некоторый ударь и самимъ приверженцамъ новаго ученія. Онъ запретилъ духовнымъ, подъ угрозою денежнаго штрафа, отдавать цервовныя земельныя владенія, которыхъ въ то время, какъ мы знаемъ, было очень много, въ управленіе или пользованіе еретиковъ и людей, заподозр'внныхъ въ ереси <sup>3</sup>). Витсть съ тъмъ предписаль архіепископамъ, епископамъ и всёмъ остальнымъ лицамъ духовнаго званія, чтобы они "не держались и не терпѣли еретиковъ или даже заподозрѣнныхъ въ ереси, или отлученныхъ, но удаляли ихъ отъ своего общества и разговора, чтобы они не имъли и не читали сретическихъ книгъ, чтобы они не позволяли разсуждать у нихъ за столомъ никому, особенно свътскимъ людямъ, о върв и прочихъ членахъ, которые подвергнуты сомнѣнію еретиками"; кромѣ того они должны имѣть у себя людей ученыхъ, которые бы могли колеблющимся въ върв указать и объяснить места свящ. Писанія, которыхъ тв не понимали 4). На проповёдничество, особенно приходскихъ священниковъ, синодъ обратилъ особенное вниманіе, поручивъ его вонтролю высшихъ духовныхъ властей, такъ какъ приходскіе проповъдники въ то время часто становились пропагаторами новаго ученія <sup>5</sup>). Всѣ эти соборныя постановленія, вызванныя

5) Ibid., 516.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Acta Historica, I, 513, Constitutiones Synodi Piotrocoviensis 1551 A.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid., 513.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid., 514.

<sup>4)</sup> Ibid., 514.

сильнымъ распространениемъ протестантства въ Польшѣ, имѣли своей цёлью огражденіе оть него людей, еще остававшихся върными старой въръ. Но мы видъли выше, что петроковскій синоль высказаль желаніе-все польское общество видёть строго-католическимъ, выразилъ желаніе, чтобы ero Professio fidei было всёми принято. Имёя предъ собой опыты предъидущей жизни, онъ едва-ли могъ ласкать себя надеждой, что все само собой пойдеть по его желанію. Въ послёднія десятилётія польское духовенство им'вло много случаевь уб'вдиться, что однимъ взмахомъ пера дѣла не рѣшаются, что побѣда не достигается безъ борьбы. Зная это, синодъ долженъ былъ подумать о средствахъ, которыми на самомъ дълё можно было бы заставить всёхъ исповёдывать Гозіево Professio fidei. Католическая іерархія въ Польшть имъла, какъ мы знаемъ, всё юридическія основанія-вести борьбу съ еретиками въ самыхъ широкихъ размёрахъ, имёла право употреблять противъ нихъ самыя строгія мёры, могла, de jure, конечно, расправиться съ ними самымъ жестовимъ, даже вровавымъ способомъ: древніе статуты объ еретикахъ оставались неотивненными; въ исполненіи ихъ лишь три года тому назадъ клялся при своемъ вступлении на престолъ Сигизмундъ Августь; еще въ прошломъ (1550) году онъ вторично об'вщался ихъ исполнать. Такимъ образомъ, издавать какіе либо новые законы о преслѣдованіи еретиковъ петроковскому синоду не было надобности: нужно было лишь позаботиться объ исполнении старыхъ. Петроковскій синодь такъ и посмотрѣлъ на предстоявшую ему задачу. Прежде всего подъ угрозою анаеемы постановиль, чтобы loci ordinarii по обязанности своего званія распространили свою юрисдикцію на зараженныхъ ересью, или заподозрѣнныхъ въ ней, какого бы они ни были чина, положенія и сословія, при этомъ раскаявающихся принимали въ лоно церкви, нетвердыхъ и колеблющихся утвердили въ въръ, а упорныхъ и не желающихъ раскаяться подвергали заслуженнымъ ими наказаніямъ, согласно съ каноническими и провинціальными постановленіями и статутами королевства <sup>1</sup>). Затѣмъ петроковскій синодъ обратилъ вниманіе на то, что коронные старосты и подстаросты не исполняють приговоровь духовныхъ судовъ, а предварительно подвергаютъ своему разсмотрению

4) Ibid., 515.

то, справедливо или неть подвергнуто известное лицо церковному отлученію. Признавая такой порядокъ вещей ненормальнымъ, синодъ постановилъ просить короля, чтобы онъ издалъ старостамъ указъ, чтобы они "безъ всякаго предварительнаго разбирательства и опредёленія силы проклятій и даже безъ всяваго судебнато процесса, а тотчасъ по разсмотрѣнія significatoriae literae ordinariorum приступали къ экзекуціи постановленія противъ отлученныхъ" 1). Наконецъ синодъ вивнилъ въ обязанность духовнымъ лицамъ тщательно наблюдать за тёмъ, чтобы, согласно съ воронными статутами, отлученные не засёдали въ свётскихъ судахъ и не допускались къ дачё. показаній, въ качествѣ свидѣтелей<sup>2</sup>). Чтобы пріобрѣсть расположение вороля, или, какъ выразились отцы собора, "желая показать расположение и любовь къ его величеству", синодъ единогласно опредёлиль овазать воролю денежную субсидію, въ которой онъ тогда очень нуждался <sup>3</sup>).

Мы указали главнъйшія изъ постановленій петрововскаго синода 1551 года. При чтеніи этихъ постановленій невольно напрашивается вопросъ: вакимъ образомъ они могли выйти изъ-подъ пера такихъ людей, какими были собравшіеся въ Петроков' польские епископы? Какимъ образомъ могли объявить такую безпощадную, не допускающую никакихъ компромиссовь борьбу еретикамъ люди, склонявшиеся по своимъ убъжденіямъ къ "еретичеству"? Откуда такая рышимость вступить въ отврытый бой съ еретиками у людей, которые не безъ опасенія на счеть этихъ же самыхъ еретиковъ вхали въ Петроковь 4)? Эту рёшимость вдохнуль вь нихъ кульмскій епископь Станиславъ Гозій, бывшій душою этого синода, неоффиціальнымъ его руководителемъ. Не даромъ же они такъ послушно подписались подъ его Professio fidei, —его, младшаго изъ нихъ, только-что посвященнаго въ епископы, не принадлежавшаго въ ихъ митрополіи, чужаго повидимому человѣка. Но въ томъ-то и дёло, что Гозій и не считаль польской церкви для себя чужою, и на дёлё не быль ей чуждь. Не лишено значенія уже



<sup>&#</sup>x27;) Ibid., 518-519.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid., 522.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid., 522.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Это спасеніе высказываетъ краковскій епископъ въ письмѣ къ примасу Acta Historica, I, 335, Dibovi, 12 Мајі 1551).

то одно, что упомянутая нами выше "Инструкція", такъ сильно нападавшая на епископовъ, столько вылившая на нихъ грязи, вышла изъ того же капитула, изъ котораго Гозій поступиль на кульмскую кассеру, была дёломъ рукъ людей, съ которыми связывали Гозія многіе годы совмёстной дёятельно. сти, солидарность интересовъ, мибній, чувствованій. Ниже мы увидемъ, какихъ вёрныхъ, надежныхъ союзнивовъ имълъ Гозій въ членахъ польсвихъ капитуловъ въ своихъ частыхъ столкновеніяхъ съ польскими епископами, изъ которыхъ далеко не всв по убвждению перешли на его сторону, хотя и подписались подъ его professio. Издавна существовавшій въ Польшѣ, какъ и другихъ католическихъ странахъ, антагонизиъ между епископами и ихъ капитулами сослужилъ ему въ этомъ случав не маловажную службу. На опредбленіяхъ петроковскаго синода 1551 года легла печать духа Гозія потому главнымъ образомъ, что этотъ духъ жилъ еще въ депутатахъ польскихъ капитуловъ. Въ своей "инструкцін" краковскій капитулъ прямо поставляеть на видъ полъскимъ епископамъ ихъ безтактный, необдуманный образъ действій на предъндущемъ сеймь, упреваеть ихъ въ небрежности, неумёныя защищать дёло церкви, проектируетъ многія изъ тёхъ мёръ борьбы съ реформаціей, которыя мы читаемъ въ опредёленіяхъ петроковскаго синода<sup>1</sup>).

Крайне враждебное ко всяваго рода реформаціоннымъ идеямъ и стремленіямъ настроеніе петроковскаго синода не замедлило обнаружиться въ польской церковной жизни фактами, соотвѣтствовавшими этому настроенію. Петроковскій синодъ показалъ собой примѣръ исполненія изданныхъ имъ опредѣленій, открылъ de facto борьбу съ реформаціонными стремленіями польскаго общества. Мы выше сказали, что Оржеховскій, преданный за вступленіе въ бракъ проклятію перемышльскимъ епископомъ, аппеллировалъ къ провинціальному синоду. Аппелляція, дѣйствительно, была принесена имъ синоду; но синодъ утвердилъ приговоръ перемышльскаго епископа и объявилъ Оржеховскаго еретикомъ. Гиѣзненскій архіепископъ даже обратился по этому поводу съ особымъ письмомъ къ королю<sup>2</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Acta Historica, I, 489, Instructio.

<sup>\*)</sup> Orichovius, Annalis IV (Dlug. II, 1526-1527); Bielski, II, 1107.

. Вскорѣ появился составленный въ духѣ петроковскаго синода королевский приказъ, данный на имя краковскаго старосты Петра Кмиты, обращавшій его вниманіе на строгое и точное выполненіе приговоровъ вравовсваго епископа и его оффиціаловъ относительно еретиковъ <sup>1</sup>). Нёсколько мёсяцевъ спустя король обратныся съ приказомъ подобнаго же содержанія во всёмъ старостамъ и другимъ правительственнымъ лицамъ<sup>2</sup>). Между тёмъ какъ бы по данному сигналу польскіе епископы, отчасти дъйствительно вдохновившіеся ревностію по въръ, отчасти побуждаемые простымъ желаніемъ не отставать отъ своихъ коллегъ и не скомпрометтировать себя въ глазахъ добрыхъ ватоликовъ, отврыли борьбу съ реформаціей. Борьба была на этотъ разъ болёе или менёе общею, велась, по крайней мёрё, одновременно на многихъ пунктахъ польской территоріи. Въ Великой Польшѣ архіепископъ Дзержговскій позваль въ своему суду двухъ знатныхъ шляхтичей — Христофора Лясоцваго и Явова Остророга и осудиль ихъ, какъ еретивовъ <sup>3</sup>). Въ Малой Польш' враковскій епископъ Зебржидовскій позваль въ своему суду Кондада Крупку, который явился въ нему въ сопровождения многихъ знатныхъ шляхтичей. Епископъ велёлъ защитить входъ въ свой палацъ пушками, запереть всё ворота и оставить одну только узвую дверь для прохода Крупви съ нёсколькими изъ его спутниковъ. Крупка и его спутники требовали, чтобы судъ происходилъ въ присутствіи всёхъ ихъ; • епископъ на это не согласился и осудилъ его, вакъ еретика, предаль проклятію, присудиль въ лишенію имущества и изгнанію изъ епархів. Спутники Крупки открыто выражали Зебржидовскому свое неудовольствіе на его образъ двиствій, требуя, чтобы онъ не присвоялъ себѣ правъ вороля <sup>1</sup>). Въ сосѣд-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Scriptores Rerum Polonicarum, I, 60 (Datum Cracoviae feria secunda in crastino festo sanctissimae Trinitatis A. D. MDLI).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Scriptores Rerum Polonicarum, I, 61. Datum Vilnae XX Octobris 1551.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Orichovius, Ann. IV (Dług. II, 1531); Bielski, II, 1107.

<sup>4)</sup> Oricholvius, Annalis IV (Dlug. Π, 1530—1531); Bielski Π, 1107. Acta Historica, I, 375, Zebrzydowski Sigismundo Augusto, Cracoviae, 22 Octobris, 1551; Ibid., 377. Idem Ioauni Przerembski, Canonico Cracoviensi, Cracoviae, 22 Octobris, 1551 (Bb этомъ послъднемъ письмъ онъ говоритъ, что входъ для Крупки не былъ закрытъ; но тутъ же прибавляетъ: sed quum domi meae fortassis vidissent ea locata fuisse praesidia, ut iis insolentibus esse pro more non liceret, in suam se domum retulerunt, se que admissos non esse diderunt.

ней съ кравовскою, перемышльской епископіи Янъ Дзядускій также выступилъ на борьбу съ реформаціей, свившею себѣ гнъздо въ городъ Дубецкъ, принадлежавшемъ знатному шляхтичу Станиславу Стадницвому, перешедшему въ реформатство. Дзядускій позваль Стадницкаго въ своему суду, но въ такое время, когда его не было дома; Стадницкій на судъ, конечно, не явился, и епископъ осудилъ его заочно, отлучилъ отъ церкви, лишилъ его чести и имущества. Въсть объ этомъ приговорѣ настигла Стадницваго на пути въ Вржозовъ, куда онъ ъхалъ на сеймнить по королевскому указу. Получивъ эту въсть Стадницвій обратился въ овружавшей его шляхть съ речью, въ которой указывалъ на большую опасность, грозившую всему шляхетскому сословію оть присвоенія себ' епископами правалишать гражданъ чести и имущества, убъждалъ ихъ не допускать этого присвоенія, просиль на будущемъ сеймѣ позаботиться объ обезпечении своей безопасности отъ этихъ внутреннихъ враговъ, "которые гораздо жесточе турокъ и скиеовъ, которые, откормившись на нашихъ имуществахъ и доходахъ королевства, какъ пресыщенные звѣри бросаются на насъ, своихъ кормильцевъ, и терзаютъ насъ всякими обидами и оскорбленіями" 1). Рёчь Стадницваго произвела сильное впечатлёніе на присутствовавшую шляхту, которая ръшила поручить своимъ посламъ на сеймъ прежде всего позаботиться объ ограждении своей безопасности отъ польскихъ еписко-ДОВЪ<sup>2</sup>).

Борьба съ реформаціей, которую открыла католическая зерархія одновременно въ разныхъ частяхъ польскаго королевства, естественно, должна была вызвать реакцію въ польской шляхтѣ. Общее настроеніе ся было крайне враждебное католической іерархіи. Краковскій спископъ Зебржидовскій, осудившій Крупку, писалъ въ Римъ, что онъ, защищая свободу и авторитетъ церкви, не только возбудилъ къ себѣ страшную ненависть во многихъ, но рискустъ даже жизнію <sup>3</sup>). Его ревности по вѣрѣ въ дѣлѣ Крупки не одобряли не только свѣтскіе

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Orichovius, Annalis IV (Dług. II, 1528-1529).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Orichovius, Ann. IV, p. 1530.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Acta Historica, I, 386, Zebrzydowski Bernardo de Maphaeis Cardinali, Oracoviae, 15 Decembris 1551.

люди <sup>1</sup>), но даже нѣкоторые изъ епископовъ <sup>2</sup>). Особенно сильно выражала свое раздражение противь духовенства польская шляхта на сеймикахъ, созванныхъ по королевскому указу предъ петроковскимъ сеймомъ 1552 года. "Не было, говорить Оржеховскій, ни одного сеймика, на которомъ не было бы высказано требованій объ ослабленіи могущества духовенства"<sup>2</sup>). Этому способствовало то обстоятельство, что на эти сеймиви явились всё лица, въ большей или меньшей степени подвергшіяся преслёдованію со стороны епископовь <sup>4</sup>) и разыгрывавшія роль несчастныхъ жертвъ фанатизма епископовъ. На сеймикъ въ Вишни явился самъ Оржеховский, который, по его собственнымъ словамъ, "со слезами умолялъ рыцарей, чтобы они не отдавали его въ руки епископа, говоря, что уже существуеть воролевскій указь, которымь дана старость Кмить власть умертвить его, ---что, если не окажуть ему скорой помощи, онъ будетъ отданъ палачу и потерпитъ невинно навазаніе 5). Шляхта горячо приняла къ сердцу дёло Оржеховсваго. Ксендзъ, присланный епископомъ Дзядускимъ вмъсто себя на этоть сеймикъ, едва не подвергся здёсь публичному оскорбленію и долженъ былъ бъжать изъ Вишни. Сеймикъ поручилъ своимъ посламъ защищать Оржеховскаго на будущемъ сеймъ в не приступать къ обсуждению другихъ вопросовъ прежде, чёмъ не будуть отмёнены духовные суды. Настроеніе сеймика въ Вишни не было исключительнымъ; такое же настроеніе въ большей или меньшей степени господствовало и на другихъ сеймикахъ. "Подобныя же требованія, —продолжаеть Оржеховскій, описавь сеймикъ въ Вишни, — высказывались польскими рыцарями и на другихъ сеймикахъ и вездѣ съ тревогой ожидали вороннаго сейма" 6).

<sup>6</sup>) Orichovius, Ann. IV, p. 1532.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Ibid., 383, Zebrzydowski Iacobo, Episcopo Chelmensi designato, Cracoviae 12 Novembris 1551.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid. 382, Zebrzydowski Ioanni Comiti in Tarnow, Castellano Cracoviensi, Cracoviae, 11 Novembris 1551

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Orichovius, Annalis IV (D lug. II, 1531).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Ibid., p. 1531: circumibant circum conventus homines ab Episcopis oppressi.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Idib., p. 1531. На одномъ наъ зтихъ сеймиковъ епископу Зебржидовскому, по его словамъ, praesidio tectum firmatumque esse oportuit contra quoirundam insultus atque impressionem (Acta Historica, I, 386, Zebrzydowski Bernardo de Maphaeis Cardinali, Cracoviae, 15 Decembris 1551).

## ТРЕТЬЯ ГЛАВА.

Въ началъ февраля 1552 года открылся въ Петроковъ сеймъ, который, судя по настроенію, господствовавшему на предшествовавшихъ ему сеймикахъ, объщалъ быть бурнымъ в опаснымъ для ватолической јерархіи. Враждебное католичеству настроение сейма обнаружилось при самомъ его открытии. Во время мессы, которою обыкновенно открывались въ Польшѣ сеймы, вогда король и сенаторы, при поднятіи евхаристіи преклонили колёна, нёкоторые послы повернулись въ ней спиной, а Рафаилъ Лещинскій, сложившій съ себя годъ тому назадъ званіе воеводы, которое онъ незаконно носиль, и чрезъ это пріобр'явшій большую популярность среди шляхты, стояль въ шапкѣ впереди самого короля 1). Когда затѣмъ были прочитаны королевскія предложенія относительно обороны государства отъ внёшнихъ враговъ, послы объявили, что ни о какой оборонъ, ни о какомъ внътнемъ непріятель они не хотять говорить, пока не избавятся оть врага внутренняго; внутреннимъ же врагомъ, прибавляетъ Бъльский, они называли духов. нихъ <sup>2</sup>). Послы заявили, что они имбють поручение отъ всей тляхты просить короля, чтобы онъ благоволилъ уладить раздоры, возникшие между духовнымъ и шляхетскимъ сословіями изъ-за того, что епископы позвали въ своему суду нёсколькихъ пляхтичей и присудели ихъ въ лишенію чести, жизни и имущества. Вибств съ этимъ они жаловались на то, что епископы выпросили у короля, послё коронаціи его супруги. приказъ старостамъ — приводить въ исполнение судебные приговоды епископовъ. Послы не хотъли приступать въ обсуждению королевскихъ предложеній, прежде чёмъ король не уничтожить духовной юрисдибцій de haeresi и не отмёнить изданнаго имъ приказа старостамъ ad exequendum этой юрисдикціи <sup>3</sup>). Раздраженіе шляхты противъ католической іерархіи было такъ сильно, что предъ нимъ на время умолкла даже въроисповъдная рознь. Хотя, безъ сомнѣнія, не всѣ изъ земсвихъ пословъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Orichovius, Ann. V (Dlug. II, 1537-1538); Bielski II, 1108.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Bielski, II, 1108; Orichovius, Ann. (Dług. II, 1538-1539).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Scriptores Rerum Polonicarum I, 49, relacya o Piotrkowskim seimie 1552 r., w kształcie listu, z kopii Mss. Biblioteki Załuskich, przez Łukasza Golębiowskiego spovządzonej.

порвали связи съ католичествомъ, но на этотъ разъ связи эти отошли на задній планъ, и вся посольская изба слилась въ одномъ общемъ чувстве ненависти въ католической јерархін. Выразителемъ своего чувства она избрала упомянутаго уже нами Лецинскаго, который въ рёчи къ королю не жалёлъ самыхъ яркихъ, густыхъ красокъ, чтобы нарисовать картину безпомощнаго положенія польской шляхты, отданной во власть епископовъ. Не внѣшней силы, говорилъ онъ, нужно бояться полякамъ, а того зла, которое горить въ самыхъ внутренностяхъ, по небрежности вороля набирается силъ, насилуетъ общую свободу, вмёсто одного короля творить въ Польшё многихъ тирановъ, смѣло и безнаказанно присвоивающихъ себѣ королевскую власть. "Поляки, говорилъ онъ, не желаютъ признавать надъ собою иной власти, кромѣ королевской» 1). При этомъ послы называли епископовъ "лицемърами и хишными волками, чего еще никогда въ Польшт не было слышно"<sup>2</sup>).

Нападеніе, сдёланное шляхтою на католическую іерархію, было такъ сильно, такъ единодушно, что польскіе епископы на первыхъ порахъ какъ бы растерялись <sup>3</sup>). Когда первыя впечатлёнія улеглись, примасъ пригласилъ въ себё епископовъ и долго совъщался съ ними, -- не слъдуеть ли нъсколько поступиться своею юрисдикціею въ угоду шляхтв. Когда на соввщании восторжествовало то мивние, чтобы "всвми средствами охранять юрисдикцію", епископы поручили это дёло краковскому епископу Зебржидовскому 4). Зебржидовскій произнесъ въ сенатѣ въ присутствіи короля длинную рѣчь, которою онъ впослёдствіи такъ любилъ хвастаться, особенно въ своихъ донесеніяхъ римской куріи 5). Въ этой різчи онъ доказывалъ, что, если тѣ или другіе представители католической іерархіи въ Польшт не соотвътствуютъ своему назначению, если они оказываются людьми низкаго умственнаго и нравственнаго уровня, то это еще ничего не говоритъ противъ самого этого

12

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Orichovius Ann. V (Dlug., II, 1539).

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Bielski II, 1109.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid., 1109.

<sup>4)</sup> Orichovius, Ann. V (Dlug. II, 1546).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Acta Historica I, 397 Zebrzydowski Bernardo Maphaeo Cardinali, Pericoviae, 26 Martii 1552; ibid. 296, idem Petro Glogowski, Petricoviae 26 Martii 1552.

института, такъ какъ Богъ поставилъ начальниками надъ людьми не боговъ, а обыкновенныхъ людей. Ораторъ доказывалъ, что польскіе епископы вовсе не худшіе люди въ странѣ: по происхожденію они равны всёмъ шляхтичамъ, по жизни и нравамъ—не хуже другихъ, что же касается науки, то это уже дѣло епископовъ опредѣлить, — что имъ нужно знать и чего не нужно. Посягательство на права католической iepapхіи, развивалъ онъ свою любимую мысль, есть вмѣстѣ съ тѣмъ посягательство на права короля, потому что и на короля напасть не задумается тотъ, кто поднялъ руку на того, кто помазалъ короля на царство; при этомъ онъ поставлялъ королю

на видъ сосѣднюю Германію, гдѣ своеволіе дерзнуло возстать на самого императора<sup>1</sup>).

Споръ между духовенствомъ и шляхтой затянулся: еписконы стояли на своемъ, послы-на своемъ<sup>2</sup>). На долю защитниковъ прерогативъ католической ісрархіи выпали цёлыхъ два мёсяца упорной, трудной борьбы; цёлыхъ два мёсяца имъ пришлось выдерживать натисвъ польской шляхты, работавшей съ неутомимою, неудержимою энергіей, такъ какъ тутъ дёло шло объ одномъ изъ существенныхъ пунктовъ ея религіозно-политической программы 3). Натискъ пословъ былъ тѣмъ опаснѣе, что требованія ихъ нашли для себя поддержку въ сенать: большинство свётскихъ сенаторовъ было на ихъ сторонѣ 4). Мало того: между самими духовными сенаторами, какъ оказывается, далево не было полнаго единодушія <sup>5</sup>). Особенно въ непріятномъ положении очутился перемышльский епископъ Дзядуский. Не говоря уже о непріятностяхъ со стороны свѣтскихъ лицъ, сами польскіе епископы рады были сорвать на немъ свою злость, точно онъ одинъ вызвалъ бъду, свалившуюся на ихъ голову. Когда онъ жаловался примасу на тѣ непріятности, ко-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Bielski, II, 1109-1110; Orichovius, Ann. V (Dług. II, 1546-1549).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Scriptores Rerum Polonicarum, I, 49, упомянутая выше роляція.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Nobilitas, писалъ одниъ изъ участниковъ сейма, in nostram ordinisque nostri internecionem mirifice ruebat, neque quicquam continuo duorum mensium taedio defatigati sumus, ut autoritatem dignitatemque nostram vindicaremus (Acta Historica, I, 37, Zebrzydowski Bernardo Maphaeo Cardinali, Petricoviae, 26 Martii 1552).

<sup>4)</sup> Scriptores Rerum Polonicarum, 49.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Acta Historica, I, 396, Zebrzydowski Benedicto, Episcopo Poznaniensi, Petricoviae, 14 Martii 1552; ibid., 396, idem Petro Glogowski, Petricoviae 26 Martii 1552.

торыя ему изъ-за Оржеховскаго приходится терпёть отъ пановъ и говорилъ, что онъ страдаеть за всёхъ ихъ—епископовъ; примасъ, если вёрить Оржеховскому, съ укоризною сказалъ ему: "ты за насъ терпишь это? ты, который столько зла намъ причинилъ, изъ-за котораго поднялась на насъ вся эта буря"<sup>1</sup>). Между тёмъ, какъ бы къ довершенію всёхъ золъ, на петроковскій сеймъ явился и самъ Оржеховскій, нашедшій себё зацитниковъ даже въ нёкоторыхъ епископахъ, дёятельно хлопотавшихъ о снятіи съ него церковнаго проклятія<sup>2</sup>).

Эта борьба польскаго духовенства и польскаго дворянства, или-что тоже-католической и реформаціонной партій поставила польскаго короля въ весьма затруднительное положение: Сигизмунду Августу приходилось такъ или иначе разрѣшить тяжбу. Тщетно вороль усиливался устроить вавой-либо вомпромиссъ между борющимися сторонами. Прошло, какъ мы видѣли, около двухъ мѣсяцевъ, а ни та, ни другая сторона не показывала желанія пойти на взаимныя уступки. Дольше оттягивать стало невозможно. Сигизмундъ Августь объявиль, наконець, слёдующее рёшеніе. Что касается чести, жизни и имущества, то король самъ хорошо знаеть, что право суда надъ честью, жизнью и имуществомъ гражданъ не принадлежить никому иному, а только одному королю; въ другія дёла король не желаетъ вмѣшиваться, чтобъ не нарушить правъ какоголибо сословія, шляхты или духовенства; такъ вакъ духовные говорять, что это относится въ ихъ юрисдивціи, то воролю не подобаеть въ него вмёшиваться, чтобы не нарушить ихъ вольности <sup>3</sup>). Это ришение вороля страдаеть неясностью, неопредиленностью, пожалуй, даже двусмысленностью: оставляется неприкосновенною духовная юрисдивція и въ тоже время объявляется, что одинъ вороль имбетъ право суда надъ честью, жизнью и имуществомъ гражданъ, слѣдовательно, приговоры

<sup>2</sup>) Scriptores Rerum Polonicarum, I, 49: Od Króla Mci na to powiedziano panom posłom: co się dotyczy czci gardła i imienia, tedy to sam I. K. M. znać raczy, iż nikomu inszemu nie przystoi sądzić o poczciwość, o gardło, o imię, jeno I. K. Mci. W inszycg rzeczach I. K. M. nie chce się w to wdać, aby kłóremu stanowi praw ubliżyć miał, jako wam rycerstwu swemu lub też i księży. lż księża powiadają, iż to ich jurisdikcyi należy, tedy się mu nie godzi w to wdawać, aby my ich wolności mieli kazić.

12\*

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Orichovius, Ann. V (Dług. 11, 1541).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid., 1540-1542.

епископскихъ судовъ не могутъ простираться на жизнь, честь и имущество гражданъ, то есть, не влекуть за собой гражданскихъ послёдствій, а, вёдь, когда епископы говорили о неприкосновенности своей юрисдикцій, то конечно не церковныя, не духовныя послёдствія ихъ защищали, которыхъ никто у нихъ и не оспаривалъ, которыя притомъ же вовсе и не нуждались въ королевскомъ утверждении. Но этого послѣдняго вывода, необходимо вытекавшаго изъ заявленія короля, что ему одному принадлежить право суда надъ жизнью, честью и имуществомъ гражданъ, король не высказалъ прямо; напротивъ, непосредственно вслёдъ за этимъ заявленіемъ, спёшитъ какъ бы стушевать его, сгладить его рѣзкость, заявляя, что онъ и пальцемъ не хочетъ воснуться духовной юрисдивціи. Въ рѣшеніи своемъ Сигизмундъ Августъ, очевидно, старался угодить той и другой сторонѣ: духовенству оставиль его юрисдивцію, шляхту завёриль, что кромё его, короля, никто не имееть права надъ ея жизнью, честью и имуществомъ '). Король, повидимому, счастливо проплылъ между сциллой и харибдой. Но земскіе послы пожелали добиться отъ вороля чего-либо болёе опредёленнаго: они просили короля, чтобы онъ пріостановилъ дёйствіе духовной юрисдивціи и исполненіе приговоровъ духовныхъ судовъ надъ лицами, обвиненными въ ереси, до будущаго сейма. Король не согласился сдвлать этого безъ согласія епископовъ. Послы обратились къ епископамъ съ просьбою-

<sup>&#</sup>x27;) Этою неопредаленностью королевскаго рашенія объясняется, какъ намъ думается, то обстоятельство, что у современниковъ и людей, близкихъ этому времени, оно является въ разныхъ редакціяхъ, съ разнымъ смысломъ: по Оржеховскому, король чрезъ подканцлера объявиль: ;de haeresi Pontificum esse judicium arbitrari, atque id sibi pro pietate et pro antiquis Poloniae legibus acquum videri (Orichovius, Ann. V, Dlug. II, 1550). Съ Оржеховскимъ согласенъ Мартинъ Бъльский: король объявилъ, że weglug rozumienia swego i dawnych praw koronnych inaczej widzieć tego nie może, jedno iż sąd około odszcrepieństwa właśnie księdzom biskupom należy (Bielski, I!, 1110-1111). По Дажалевичу, король объявняъ, ut jus integrum esset episcopis in apostatas, et desertores fidei animadvertendi (Damalewicz, 303). Гурницкій представляеть двло нъсколько вначе: король, по нему, объявель, iż z strony religii nikomu inszemu uznanie nie należy, kto dobrze, albo źle wierzy, iedno biskupom: lecz około poczciwości nie onychto sąd (Górnicki, 49). Еще ниую редавцію этого ришенія представляеть Буменскій: король, по нему, объявнять, «że jedynie do Biskupów należy rozpoznanie spraw tyczących sie nowych, dogmatów religijnych wymierzenie zas' kar na honorze i gardle, do ich juryzdykcij bynajmniej się nie rozciąga (Bużenski, II, 278).

не затруднять своимъ отвазомъ хода дёлъ, а отложить все это до будущаго сейма <sup>1</sup>). Еписьопы (вѣроятно; изъ опасенія, что настоятельныя требованія пословь доведуть Сигизмунда. Августа до объявленія о пріостановкѣ дѣйствія духовныхъ судовъ) сами согласились на то, что всё лица шляхетскаго сословія имѣють быть свободными оть духовной юрисдивціи de haeresi<sup>2</sup>). Но туть между шляхтою и духовенствомъ вознивъ новый споръ. Споръ этотъ поднялся изъ-за власти надъ забываемымъ въ друтихъ случаяхъ пасынбомъ польсваго народа. Польскіе еписвопы, · пріостановивь действіе своей юрисдивціи надь шляхтою, не хотѣли отвазаться отъ суда contra plebeos; а польская шляхта вдругъ захотѣла облагодѣтельствовать своихъ "подданныхъ" освободить и ихъ отъ епископской юрисдикціи: ей захотёлось отнять у польскаго крестьянства, почти во всей массъ своей остававшагося католическимъ, право - судиться по дёламъ вёры у своихъ завонныхъ духовныхъ пастырей. Опять спорящія стороны обратились за рёшеніемъ въ воролю. Король обнаружилъ склонность удовлетворить желанія шляхты, но епископы сильно противъ этого протестовали. Много было потрачено времени изъ-за польскаго врестьянина. Корсль старался уб'вдить епископовъ отказаться отъ своей юрисдивціи и надъ крестьянами. говоря: согласились вы in parte, согласитесь между собой и in toto. Въ сенать, въ присутстви короля, краковский каштелянъ во всей наготѣ высказалъ свои шляхетскія воззрѣнія на крестьянъ. Когда враковскій епископъ сказаль, что онъ вовсе не

<sup>2</sup>) Scriptores, I, 50: Księża czyniąc prośby a żądliwości dosyć panów posłów przyzwolili na to, iż wszyscy z rycerskiego stanu mają być wolni od jurisdykcyi księżej de haeresi.

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Scriptores I, 49—50. Оржековскій разсказываеть діло согласно съ этимъ, прибавляя только, что послы и сочувствовавшіе имъ сенаторы были сильно поражены и разсержены королевскимъ рішеніемъ (Orichovius, Ann. V 1550). О впечатлівнія, произведенномъ королевскимъ рішеніемъ на еписконовъ, Оржековскій ничего не говоритъ. Гуринцкій же описываеть въ такихъ чертахъ: tym dekretem stan duchowny tak był obrażon, iź uczyniwszy protestacyą, że się gwałt dzieie ich prawom, kilka dni do Rady nie chodzili (G ó rnicki, 49). Еще живъе наображаетъ это впечатлівне Буженский: Ten wyrok królewski tak dalece zasmucił i obraził biskupów, że oswiadczywszy się głośno pzzeciwko takowej przemocy i pociskom wymierzonym na kościoł, trzy dni nie znajdowali się na publiczném zyromadzeniu stanow (B u ż e ń s k i, II, 278). Какъ сказывается наъ этихъ свидътельствъ, король ни той, ни другой сторонъ не угодилъ, и онъ, какъ бы убъдившись, что отъ него ничего опреділеннаго нельзя ждать, сами рішились устроить сдбану.

им веть притязанія давать какія-либо приказанія пану каштеляну, либеральный панъ отвѣтилъ ему: "я буду тебя слушать любезный ксендзъ, если ты скажешь что-либо потребное для спасенія, но чтобы ты имѣлъ моего подданнаго подъ своей юрисдикціею, этого я тебѣ не позволю". Эти слова либеральнаго пана такъ пришлись по вкусу польской шляхтѣ, что на другой день земскіе послы публично заявили свою полную съ ними солидарность, заявили, что они и знать не хотятъ духовной юрисдикціи надъ своими подданными. Король, которому давно уже надоѣли всѣ эти споры, "ничего имъ не отвѣтилъ, только рукой махнулъ, сказавъ: fiat". Такъ окончился затянувшійся на цѣлыхъ два мѣсяца споръ духовенства и шляхты: земскіе послы перешли въ обсужденію королевскихъ предложеній <sup>1</sup>).

Съ петроковскаго сейма 1552 года начался рядъ откладываній оть сейма до сейма принципіальнаго рішенія вопроса о духовномъ судѣ de haeresi, кавъ окладывалось отъ сейма до сейма осуществление всей религиозно-политической программы шляхты. Этоть сеймь открываеть собою рядь interim'овь, длинною вереницею танущихся на протяжении многихъ лёть, вогда духовная юрисдикція, сначала de haeresi, а потомъ и вообще, существовала только de jure. De facto судъ надъ еретниами съ петрововскаго сейма 1552 г. въ Полыпъ не существуеть, или почти не существуеть, такъ что католичеству онъ нанес весьма чувствительный ударь. Судьба еще зло посм'ялась надъ польскимъ духовенствомъ: польскіе епископы на этомъ же самомъ сеймѣ приняли въ общеніе съ собою одного изъ виновниковъ своего пораженія, сняли съ Оржеховскаго проклятіе, наложенное на него петроковскимъ синодомъ 1551 года, хотя онъ продолжалъ жить съ женою и лишь далъ объщание выхлопотать у папы признаніе своего брака<sup>2</sup>). Гозій, руководившій петроковскимъ синодомъ, вдохнувшій своимъ присутствіемъ на немъ если не всёмъ, то хоть нёкоторымъ польскимъ епископамъ рѣшимость и энергію для борьбы съ реформаціей, присутствоваль и на петроковскомъ сеймѣ, видѣлъ на немъ поражение католической партия<sup>3</sup>).

<sup>1)</sup> Scriptores, 1, 50.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Orichovius, Ann. V (Dlug. II, 1544-1546).

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Eichhocn, I, 204.

Больной возвратился Гозій съ сейма въ вармійскую епархію, куда онъ незадолго предъ тёмъ перешелъ съ кульмской каеедры и гдб онъ уже отврылъ описанную нами продолжительную борьбу съ реформацией. Но еще лѣтомъ 1552 года приплось Гозію въ своей борьбѣ съ реформаціей выступить за предѣлы своей епархіи. Въ это время Сигизмундъ Августь предприняль пойздку въ Данцигъ для улаженія тамошнихъ, по преимуществу религіозныхъ, дёлъ. Гозій предчувствоваль бых и, оправившись отъ болёзни, лично сопровождалъ короля въ его потзакт въ Данцигъ. Предчувствіе не обмануло Гозія: данцигцы, действительно, употребляли усилія, чтобы добиться оть короля оффиціальнаго признанія лютеранскаго исповёданія въ ихъ городѣ. Но и Гозій съ своей стороны не жалѣлъ ни трудовъ, ни усилій, чтобъ разбить ихъ планъ. Въ теченіе почти двухифсачнаго пребыванія короля въ Данцигь онъ слыдомъ ходилъ за воролемъ, чтобъ не допустить его до исполненія просьбъ данцигцевъ, постоянно выставляя ему на видъ. что онъ не долженъ вмѣшиваться въ церковныя дѣла, а долженъ предоставлять ихъ енископамъ, что Богъ ему ввёрилъ королевство, а епископамъ-церковь, что, поэтому, онъ долженъ лишь защищать церковь отъ нападеній ся враговъ. Король не рѣшился въ присутствіи Гозія дать благопріятный данцигдамъ отвътъ: онъ отвѣчалъ на просьбы данцигцевъ и единомышленныхъ съ ними эльбингцевъ, что онъ не имъеть власти вводить какія-либо церемёны въ религіи, что все должно оставаться по старому <sup>1</sup>). Впрочемъ, одновременно съ этимъ онъ не только велёль объявить данцигцамь, что предписаль властямь быть умъренными въ отношении въ приверженцамъ новаго учения, но и самъ въ праздничные дни такъ рано бывалъ при католическомъ богослужения, что послё него еще можно было отслужить для горожанъ лютеранское<sup>2</sup>).

Въ то время, какъ Гозій съ нёкоторымъ, хотя и небольшимъ, усиёхомъ велъ войну съ непріятелемъ въ Данцигѣ, въ Польшё по мёрё приближенія новуго сейма росло враждебное католичеству настроеніе. Не особенно смущавшаяся и прежде приговорами епископскихъ судовъ польская шляхта

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Rescius, liber I, c. XIX, p. 76-77; Eichhorn, I, 204-205.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Moraczewski, IV, 278-279.

теперь, послё объявленной въ Петроковё пріостановки дёйствія духовной юрисдикція, могла уже отврыто заявлять свои свои симпатіи въ реформаціи, не тревожась опасными для себя послёдствіями епископскихъ приговоровъ. Въ Польшё стали возможными даже проявленія шляхетскаго произвола и насилія по отношенію въ представителямъ католичества: по крайней мёрё, помёстья краковскаго епископа испытали вооруженное нашествіе пана Водзиславскаго, принадлежавшаго притомъ же ко двору краковскаго каштеляна Яна Тарновскаго <sup>1</sup>). При видё такихъ фактовъ польская іерархія съ тревогой ожидала новаго сейма, имёвшаго собраться въ началё слёдующаго 1553 г. <sup>2</sup>).

Сеймъ собрался въ Краковъ (18 янв. 1553 г.). Польская шляхта, или польская реформаціонная партія, сдёлавшая свои сеймы ареной борьбы съ польскою католическою іерархіею, не упустила благопріятнаго случая еще разъ сразиться съ своими противниками, тёмъ болёе, что предъидущій сеймъ закончился лишь временною сдёлкою, которая не могла никого удовлетворить уже по тому одному, что она была временная. Оть лица посольской избы на сеймѣ говорилъ кородю Іеронимъ Оссолинскій. Онъ началь съ того, что польская шляхта находится въ такомъ положении, что ей остается только немедленно воззвать о помощи къ своему воролю, отъ вотораго одного зависить теперь ся счастье или несчастье. Затёмъ, онъ нарисовалъ вартину того, вавъ на предъидущихъ сеймахъ, не смотря на непрестанныя воролевскія об'ящанія разныхъ реформъ, постоянно разбивались всё надежды шляхты на лучшее будущее. Въ своей рёчи касаясь разныхъ пунктовъ шляхетской программы, онъ не прошелъ молчаніемъ и религіозныхъ ся пунвтовъ. Онъ напомнилъ королю, что еще на петроковскомъ сеймѣ 1550 года послы жаловались ему на разныя злоупотребленія, допускаемыя духовнымъ сословіемъ въ ущербъ интересамъ шляхты; напомнилъ ему, что онъ, вороль,

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) На это нападеніе Зебржидовскій жалуется въ письки къ Тарновскому (Acta Historica, I, 417, Bodzętini, 18 septembris 1552).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Краковскій еписколъ писадъ въ начадъ января 1553 г. палъ Юдів III: intelligo, si superiora nostra comitia (сеймъ 1552 г.) dura religioni et Ecclesiae acerba fuerunt, haec multo fore duriora multoque acerbiora (Acta Historics, I, 424, Radlów, 5 iannuarii 1553).

одни изъ представленныхъ ему пунктовъ тогда совсёмъ отвергнулъ, другіе отложилъ до ближайшаго сейма, и только самые неважные принялъ для немедленнаго исполнения, говорилъ о томъ, съ какими надеждами Бхали послы на петроковскій сеймъ 1552 г. и съ какимъ разочарованіемъ они его оставили, припомнилъ королю, что на этомъ сеймъ они между прочимъ у него просили, чтобъ духовные обязаны были платить подать съ того участва, съ вотораго они беруть десятину, а также и о томъ, чтобы король отмѣнилъ изданный имъ въ 1550 г. девреть противъ еретиковъ, какъ противный шляхетскимъ правамъ и вольностямъ, говорилъ, что следствіемъ всего этого было лишь то, что послы "снискали себѣ великую ненависть, великую непріязнь у своихъ братій"; въ заключеніе просиль отъ лица всей посольской избы, чтобы "король на поданные имъ пункты благоволилъ ultimam imponere manum, принимая во внимание то, что неустроенныя государства падають, а государство не можеть быть благоустроеннымъ, если magistratus negligens in officio suo" <sup>1</sup>). Вслѣдъ за Оссолинскимъ Сенницкій жаловался на то, что справедливость оскудѣла въ Польшѣ<sup>2</sup>). Эти рѣчи, сказанныя въ весьма рѣзкомъ тонѣ, сильно разгнѣвали короля и даже сенаторовъ. Между королемъ и сенатомъ, съ одной стороны, и посольскою избою, съ другой, установились весьма натянутыя отношенія. На нѣсколько дней они даже вовсе прекратились. Долго шли потомъ на сеймѣ разсужденія объ уніи Польши съ Литвою, объ оборон'в государства отъ внешнихъ враговъ, объ экзекуции и другихъ предметахъ. Но къ концу сейма опять всплылъ наружу старый вопросъ. Оть лица земскихъ пословъ Томицкій заявилъ королю, что они все-таки ждуть отъ него отвёта на поданныя ему требованія относительно духовнаго сословія, ждуть тёмъ болёе, что духовные тайно грозять, что они стануть призывать шляхту въ своимъ судамъ <sup>3</sup>). Сенницвій въ этому прибавиль, что поляви всегда заботились о томъ, чтобы у инхъ быль одинь только государь, чтобы никто не осмѣливался присвоивать себѣ воролевской, или даже подобной власти. Поэ-

- 185 -

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Scriptores Rerum Polonicarum, I, 1-5, Dyaryucz scima Krakowskiego r. 1553.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Ibid., 6 seg.

<sup>3)</sup> Ibid., 23-24.

тому, говорилъ онъ, земскіе послы просять, чтобы король запретилъ духовнымъ призывать шляхту къ своимъ судамъ и публично (publico edicto) отмѣнилъ изданный въ угоду имъ эдиктъ: "мы, заключилъ онъ, подданные вашего королевскаго величества, а подданными духовенства быть не хочемъ и не желаемъ" '). Сигизмунду Августу опять приходилось рѣшать старую тяжбу, такъ какъ прошлогоднее его рѣшеніе было въ сущности отсрочкою рѣшенія. Сигизмундъ Августъ не рѣшился и на этотъ разъ произнести окончательное рѣшеніе: сколько разъ ни ставили ему земскіе послы вопроса о духовной юрисдикціи, онъ все уклонялся отъ его рѣшенія, отмалчивался <sup>2</sup>).

Послѣ краковскаго сейма все въ Польшѣ осталось in statu quo. Правда, прошлогодній inrerim не быль оффиціально продолженъ; правда, польское духовенство получило теперь опять право суда de haeresi и, какъ увидимъ ниже, дълало попытки воспользоваться имъ de facto; но попытки эти были такъ слабы и немногочисленны, что судъ de haeresi въ Польштв и послѣ враковскаго сейма фактически почти не существоваль. Прошлогодній interim оставался почти въ прежней силь и былъ очень благодътеленъ для реформація. Во всёхъ частяхъ польскаго государства, начиная съ пятидесятыхъ годовъ, она отвоевываеть себя у католичества съ каждымъ годомъ все новыя, все большія территоріи. По м'тр'т распространенія реформаціонныхъ идей въ Польшѣ, по мѣрѣ образованія въ разныхъ частяхъ польскаго государства цёлыхъ группъ нововёрцевъ, порвавшихъ связи съ католичествомъ, начинаютъ съ большею ясностью, съ большею отчетливостью обрисовываться предъ нами физіономіи этихъ группъ, начинають формулироваться определенныя протестантскія исповеданія, или церкви, хотя продолжаеть существовать цёлая масса людей, не приставшихъ ни къ одному опредѣленному протестантслому исповѣданію, живущихъ просто отриданіемъ аномалій католичества, жаждущихъ реформы, а не уничтожения старой въры. Въ великой Польшѣ съ особенною силою заявляеть себя исповедание богемскихъ братьевъ, посъявшихъ здъсь первыя свиена своего ученія еще въ первой половинѣ XVI вѣка. Центромъ богем-

<sup>&#</sup>x27;) Ibid., 24.

<sup>\*)</sup> Ibid., 24.

скаго исповёданія становится Познань, въ которой, съ левкой руки Матеея Сіоніуса, непрерывно фигурирують разные богемскіе пропов'єдники съ Георгомъ Израелемъ во главѣ, прибывающіе сюда отъ времени до времени изъ сосѣдняго пруссваго герцогства. Результатомъ ихъ дѣятельности является въ Познани многочисленная община, принявшая ученіе богемсвихъ братьевъ, --- община, въ составъ которой входятъ какъ познанскіе мъщане, такъ и многіе изъ сосъднихъ пановъ и шляхтичей. Правда, мёстный епископъ Чарнковскій привлекалъ къ своему суду нъкоторыхъ привержениевъ новаго ученія изъ мъщанъ (напр. въ 1553 г. мъщанина Георгія Грицера, мъщанъ Якова Фармакопола и Серафима Сарторія, нъкоего органиста Павла); но сторону обвиняемыхъ въ такихъ случаяхъ обыкновенно принимала шляхта, даже магнаты, бравтіе ихъ подъ свое покровительство, иногда даже силою освобождавшіе изъ тюремъ, въ которыя удавалось заключить ихъ мѣстной духовной власти. Особенно много способствоваль распространерію исповѣданія богемскихъ братьевъ въ Великой Польш' Яковь Остророгъ, въ палац котораго въ Познани открыто совершалось богослужение богемскихъ братьевъ. Изъ Познани исповѣданіе богемскихъ братьевъ распространялось, при содбиствіи пановъ, по всей Великой Польшё, гдё въ половинѣ пятидесятыхъ годовъ было уже около 40 общинъ богемскаго исповѣланія 1).

Въ Малой Польшѣ съ особеннымъ успѣхомъ распространялось реформатство. Послѣ суда надъ Олесницкимъ, Пинговъ продолжалъ оставаться однимъ изъ главныхъ средоточій малоиольскаго нововѣрія и протестантской образованности: на него смотрѣли тогда, какъ на "Сарматскія Авины". Но главнымъ центромъ малопольскаго реформатства былъ Краковъ съ его воеводствомъ: прогловицкій и ксендзскій округи его, расположенные по рѣкѣ Сенявѣ, стали почти сплошь реформатскими, такъ что католики самую рѣку Сеняву прозвали "рѣкою лютеранъ" (лютеранами католики называли тогда всѣхъ приверженцевъ новыхъ вдей)<sup>2</sup>). Однимъ изъ главныхъ двигателей реформаціи въ Краковѣ и вообще въ Малой Польщѣ былъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Regenvolscius, 100–109, 114; 218–222.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Lubieniecius, 33-34.

уже извёстный намъ Францисвъ Лизманини, духовнивъ воролевы Боны. Тщетно католическая церковная власть старалась освободиться отъ этого опаснаго врага: вравовский епископъ Мацъевскій произвель было въ его квартиръ неожиданный обыскъ, но Лизманини, предупрежденный во время друзьями, успѣлъ заблаговременно скрыть компрометировавшія его вниги, и епископъ въ его библіотекѣ нашелъ лишь строго-католическія сочиненія; когда Лизманини послань быль Боною вь Римъ для привѣтствованія папы Юлія III со вступленіемъ на престоль, враковский епископь просиль папу подъ какимъ-либо предлогомъ удержать его въ Римъ, но Лизманини и тутъ выпутался изъ бъды<sup>1</sup>). По возвращении изъ Рима Лизманини попаль въ милость Сигизмунду Августу, послё того вакь ему удалось устроить примиреніе супруги его Варвары съ матерью его Боною. Король даже объщаль Лизманини отдать ему первую открывшуюся епископскую казедру<sup>2</sup>). Король до такой степени довърялъ Лизманини, что, когда задумалъ встунить въ третій бракъ съ Екатериною, принцессою изъ австрійскаго дома, поручилъ вести это дёло Лизманини. Своею близостью къ королю Лизманини не преминулъ воспользоваться для блага польскаго нововёрія и имёль такой успёхь, что король, симпатизировавший и прежде реформаціоннымъ идеямъ, еще болёе сталь склоняться на ихъ сторону. Дёло вскорё дошло до того, что Сигизмундъ Августь поручилъ Лизманини отправиться за границу для закупки разныхъ книгъ для королевской библіотеки, а на самомъ дёлё для того, чтобы познакомиться на мъстъ съ протестантскимъ ученіемъ, съ протестантсвимъ богослужениемъ, съ устройствомъ протестантскихъ общинъ и обо всемъ этомъ по возвращении оттуда сообщить королю. Дёло это могло имёть серьезныя послёдствія, но Лизманини самъ испортилъ его: вмёсто того, чтобы исполнить воролевское поручение, онъ въ Женевѣ, по совѣту Кальвина и Лэлія Социна, сбросилъ съ себя монашескую рясу и женился. Этотъ самовольный, слишвомъ смёлый поступовъ лишилъ его навсегда расположения Сигизмунда Августа и отчасти повреднять успёхамъ реформаціи въ Польше 3). Впрочемъ,

- <sup>a</sup>) 1bid., 36-37.
- ') Ibid., 40-43.

<sup>&#</sup>x27;) Ibid., 23-24.

король не утратилъ своихъ симпатій къ реформаціи. Въ концѣ 1553 года до Гозія дошли весьма неутвшительныя вёсти изъ Кракова: одинъ каноникъ ему сообщалъ, что еретики "хвастаются, что вороль находится на ихъ сторонѣ" '). Въ 1554 г. Гозій писаль Кромеру, что протестанты ласкають себя надеждою, что король дозволить причащение мірянъ подъ обоими видами и свободное проповёдываніе протестантскаго ученія. Королевскій дворъ вовсе не скрываль симпатій къ реформаціоннымъ идеямъ и не препятствовалъ распространенію ихъ въ Польшѣ<sup>2</sup>). Королевскій секретарь Дэцій Юстусъ основалъ первую реформатскую кирку въ своемъ загородномъ имѣніи Волѣ, недалеко оть Кракова, и первымъ ея проповѣдникомъ былъ Георгій Цаули. Краковскіе горожане во множествь посъщали ее и другія, основанныя шляхтою близъ Кракова. Вскоръ реформатское богослужен іе стало совершаться въ самомъ Краковѣ, въ домѣ бещкаго каштеляна Бонара и домахъ другихъ, жившихъ въ столицѣ магнатовъ. Раздававшаяся постоянно въ этихъ домахъ протестантская проповѣдь привлекла къ себѣ массы обятателей польской столицы<sup>3</sup>). Реформатство такъ широко распространилось въ Малой Польшѣ, что въ ноябрѣ 1554 года малопольскіе реформаты держали синодъ въ Сложницъ (въ враковской епархіи) на которомъ постарались упрочить свою внутреннюю организацію, избрали Феликса Круцигера суперъ-интендентомъ малопольскихъ реформатскихъ церквей, установили формальную іерархію для Малой Польши 4). Послё этого еще успёшнёе пошло дёло реформатства въ Малой Польшё.

Два по преимуществу протестантскія исповѣданія привились на польской почвѣ—реформатское въ Малой Польшѣ, богемское въ Великой. Оба эти исповѣданія въ основныхъ положеніяхъ своей доктрины были очень близки одно къ другогому. Общность борьбы съ католичествомъ еще болѣе сближала ихъ. Естественно, поэтому, было представителямъ того и другаго исповѣданія придти къ мысли—соединиться въ одно

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Eichhorn, I, 207, шесьмо каноника Кевскаго въ Говію, отъ 24 ноябрэ 1553, прим. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid., 207.

<sup>\*)</sup> Lubieniecius, 47-48, 53; Regenvolscius, 128.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Friese, Th. II, Bd. I, S. 235-236; Fischer, 118.

испов'явние для общей пользы, для упрочения общаго д'вла. Притомъ же они лелбяли надежду, что соедивившись въ одно исповѣданіе, они тѣмъ легче привлекутъ на свою сторону Сигизмунда Августа. Починъ въ соединению принадлежалъ малопольскимъ реформатамъ. Послѣ предварительныхъ совѣщаній представителей того и другаго испов'яданія въ Хрженгиц'в и Голоховѣ (весною 1555 г.), послѣдовало соединеніе малопольскихъ реформатовъ и великопольскихъ богемскихъ братьевъ на общемъ синодъ въ Козминкъ (синодъ продолжался отъ 24 авг. до 2 сент. 1555 г.). Богемскіе братья представили реформатамъ свое исповѣданіе вѣры съ апологіей его, познакомили ихъ съ устройствомъ своихъ общинъ, съ своею дисциплиной, представили имъ свой катехизисъ, свои священные гимны, которые были реформатами тщательно разсмотрёны и одобрены. Синодъ постановилъ, что между обоими исповѣда. ніями должно существовать на будущее время духовное обще. ніе, хотя каждое изъ нихъ должно удерживать свою особую iepapxim<sup>1</sup>).

- 190 -

Alue weeks

Высшая католическая іерархія, большею частію, безучастно смотрѣла на то, какъ постепенно уменьшалось ввѣренное ея попеченіямъ духовное стадо. Она вовсе не воздвигала преслѣдованій за вѣру, а если и воздвигала, то не противъ пановъ и шляхты, а противъ духовныхъ лицъ, переходившихъ въ протестантство<sup>2</sup>). Только немногіе польскіе епископы видѣли грозившую католичеству опасность, большинство ея не видѣло, или не хотѣло видѣть. Это они блистательнымъ образомъ доказали своимъ отношеніемъ къ провинціальному синоду, который созвалъ въ Петроковѣ въ 1554 г. примасъ Дзержговскій, чтобы на немъ сообща обсудить средства борьбы съ реформаціей. На этотъ синодъ онъ пригласилъ и вармійскаго епископа Гозія, три года тому назадъ вдохнувшаго въ польскихъ епископовъ энергію для борьбы съ реформаціей, а къ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Regenvolscius, 77.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Примасъ Дзергжговскій позваль въ суду ксендза Лютомірскаго, Дзядускій—нізсколькихъ ксендзовъ своей епархін, а Зебржидовскій даже силою захватияъ ксендза Кровицкаго, укрывшагося въ Пинчові. Все это впосліздствін (на петроковскомъ сеймъ 1555 г.) дако поводъ шляхті жаловаться на насилія епископовъ. Dzienniki sejmów walnych koronnych za panowania Zygmunta Augusta 1555 i 1558 г. w Piotrkowie złożonych. Wydanie braci Lutomirskich-Kraków, 1867, str. 6—7.

этому времени успѣвшаго уже пріобрѣсти себѣ большую известность своею неутомимою борьбою съ протестантствомъ въ Пруссіи. Дзержговскій пригласиль Гозія не какъ суффрагана, а какъ независимаго епископа. Гозій не отказался отъ при глашенія. Поручивъ управленіе епархіей канитулу и издавъ окружное посланіе въ своей пастѣ, въ которомъ просиль ее молиться объ успёшности предстоявшаго синода, онъ отправился въ Петроковъ, не смотря на всѣ непріятности осенняго времени. Но горькое разочарование ждало его въ Петроковѣ. Польскіе еписвопы вовсе не пылали ревностью Гозія, и въ Петроковѣ онъ нашелъ лишь очень немногихъ прелатовъ, хотя они обязаны были явиться на свнодъ по зову своего архіепископа. Въ Петроковъ были только краковский и плоцкий еписвопы; остальные подъ разными предлогами предпочли остаться дома. При такомъ ограниченномъ числѣ членовъ невозможно было постановлять какія-либо рішенія относительно борьбы съ реформаціей, такъ какъ трудно было разсчитывать на исполнение ихъ отсутствующими епископами <sup>1</sup>). Поэтому синодъ ограничился только постановленіемъ экономическаго свойства \*). Но витеть съ темъ было решено созвать новый синодъ въ іюнѣ 1555 г. въ Петроковѣ и обязать явиться на него всёхъ польскихъ епископовъ, подъ угрозою проклятія и донесенія апостольскому престолу; на этомъ же синодѣ высказано было желаніе-пригласить на будущій синодъ и протестантовь, въ надеждѣ возвратить ихъ католической церкви. Наконецъ, отъ лица синода отправлено было въ папѣ посланіе, въ воторомъ его изв'ящали о религіозномъ положеніи польскаго королевства и просили прислать въ Польшу на будущій синодъ нунція съ нёсколькими богословами, даже указывали. вакъ на подходящее лицо, на веронскаго епископа Алонзія Липпомана<sup>3</sup>).

Въ Петроковъ Гозій еще разъ воочію увидълъ, какимъ сильнымъ пламенемъ объято было зданіе католичества въ Польшъ, еще разъ воочію убъдился, съ какою апатіей, съ какимъ непонятнымъ для него равнодушіемъ смотръли на пожаръ са-

\*) Eichhorn, I, 212.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Eichhorn, I, 208—212.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Fabisz, 167.

ми хозяева зданія. Эта апатія, это равнодушіе до глубины души возмутили върнаго слугу ватоличества. "Съ тъхъ поръ, какъ Польша приняла христіанство, писалъ онъ главѣ польскаго духовенства въ началѣ 1555 г., состояніе церкви не было такимъ плачевнымъ, а сословіе епископовъ столь заслуживающимъ презрѣнія, какъ въ настоящее время. Прежде сами вороли благоговьли предъ епископами и трепетали предъ ихъ проклятіями, а теперь епископы такъ робки, что боятся даже своей собственной тёни и не осмёливаются призвать къ своему суду самаго простаго человѣка" <sup>1</sup>)... Но ревность по въръ, снъдавшая Гозія, мало сообщалась окрушавшей его средѣ. Провинціальный синодъ, отъ котораго вѣрные сыны католической церкви ожидали умиротворенія религіозныхъ разногласій, опять не состоялся, отчасти, впрочемъ, потому, что папскій нунцій, приглашенный предъидущимъ синодомъ, еще не прибыль въ Польшу, хотя и быль уже назначенъ папою. Гозій, зная это, и не баздиль на этоть синодь. Въ ожиданіи прибытія папсваго нунція Гозію оставалось хотя письмами поддерживать ослабъвавшую ревность польскихъ епископовъ. Въ сентябрѣ 1555 года онъ отправилъ письма къ архіепископу гнёзненскому и епископамъ познанскому и владиславскому, находившимся тогда на сеймикъ въ Коло: въ нихъ онъ напоминаль имъ объ ихъ обязанностяхь въ такое тяжелое время, убъждалъ непрестанно бодрствовать надъ своимъ стадомъ, а владисла вскаго епископа просиль немедленно отправиться въ Данцигъ, чтобы изгнать оттуда волковъ, расхищающихъ его паству 1).

Въ пятидесятыхъ годахъ XVI вѣка, въ этотъ періодъ усиленнаго роста польскаго нововѣрія, быстро распространяется протестантство, именно въ формѣ реформатства, и въ Литвѣ, и даже во всей западной Россіи. Оно нашло себѣ здѣсь могунественныхъ покровителей въ фамиліи Радзивилловъ, особенно въ лицѣ Николая Радзивилла Чернаго, владѣтеля Олыки и Нѣсвижа, двоюроднаго брата супруги Сигизмунда Августа, Варвары. Радзивиллъ Черный пользовался безграничнымъ довѣріемъ короля, который возвелъ его въ званіе литовскаго вое-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibid., 214.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid., 217-219.

воды и великаго маршала и канцлера, осыпаль его безчисленными староствами въ Литвъ и Польшъ, приносившими ему несмѣтные доходы. Проникнувшійся идеями реформаціи еще во время своего ученія въ заграничныхъ университетахъ, еще болёе утвердившійся въ нихъ во время своихъ поёздокъ за границу по дипломатическимъ порученіямъ. Радзивиллъ поставилъ какъ бы задачею своей жизни распространение кальвинизма въ Литвѣ и разрѣшилъ ее такимъ блестящимъ образомъ, что всворѣ успѣхи здѣсь реформатства превзошли самыя смѣлыя ожиданія. Въ его безчисленныхъ помъстьяхъ, разсвянныхъ по всей Западной Россіи, дъйствовали реформатскіе пропов'єдники; онъ выписываль ихъ изъ Польши и размёщаль по разнымъ западноруссвимъ городамъ. Всё преслёдуемые католическою іерархіею находили въ немъ постояннаго и ревностнаго защитнива; протестантскимъ учонымъ онъ выдавалъ ежегодное жалованье. Въ самой Вильнь, подъ его покровительствомъ, открыто совершалось реформатское богослужение. Сначала оно совершалось въ его палацѣ на Лукишкахъ; потомъ онъ выхлопоталь у Сигизмунда Августа позволение перенести его въ самый центръ города. На дворъ радзивилловскаго палаца, недалеко отъ рыбнаго рынка, была устроена общирная палатка, въ которой совершалось реформатское богослужение, раздавалась проповъдь реформатскихъ проповѣдниковъ. Это продолжалось до 1561 г. когда выстроенъ былъ каменный кальвинскій соборъ на бернардинскомъ плацу. Напрасно мёстная духовная власть думала остановить потовъ реформаціи. Напрасно жмудскій епископъ Ваплавъ Вержбицкій, зав'ядывавшій виленскою епархіею по смерти виленскаго еписвопа внязя Павла Гольшанскаго (†1553 г.), созываль епархіальный синодь для обсужденія средствь борьбы съ реформаціей, напрасно помышлялъ о возстановлении инквизиціи для борьбы съ ересью. Всё подобнаго рода попытки разбивались въ дребезги о могучій авторитеть Радзивилла, которому король не отказываль ни въ чемъ, предъ которымъ все преклонялось въ Литвѣ. Почти вся католическая шляхта, а отчасти и православное дворянство, или по семейнымъ связямъ съ Радзивилломъ, или изъ-за личныхъ, эгоистическихъ интересовъ, изъ желанія пріобрёсти благосклонность всесильнаго магната, или по действительной склонности къ реформаціоннымъ идеямъ, толпами оставляла старую вѣру, переходила въ рефор-

- 193 ---

13

матство, вводила его въ своихъ помѣстьяхъ. Только простой народъ остался вѣренъ религіи своихъ предковъ, но этотъ народъ въ главной, преобладающей массѣ былъ православнымъ<sup>1</sup>). Реформаціонныя идеи проникали въ Литву и Бѣлоруссію даже съ той стороны, съ которой ихъ повидимому всего менѣе можно было ожидать. Въ 1552 году въ Бѣлоруссіи появились московскіе выходцы, чернецы Өеодосій и Өома, осуждавшіе почитаніе иконъ и призывавшіе народъ къ почитанію одного только Бога чрезъ Христа, съ помощью Духа Святаго<sup>2</sup>).

Широко разлилась реформація по обширной территоріи литовско-польскаго государства. Напоръ ся волнъ съ изумительною быстротой размываль плотины, которыя сооружали по мвстамъ върные сыны Рима. Но это была не одна широкая, величественная ръка, а скоръе нъсколько потоковъ, проложившихъ въ польской землѣ свои русла. Реформатское и богемское исповёданія, вступившія на козминкскомъ синодѣ (1555) во взаимный союзъ, представляли собою самый широкій изъ этихъ потоковъ, но и этотъ потокъ былъ неоднородный, неолносоставный: то и другое исповёданія и послё союза имёли свое отдѣльное внутреннее устройство, особые богослужебные обряды, особую іерархію и жили въ значительной стецени отдельною жизнію. Къ заключенному въ Козламке союзу не примкнули еще реформаты литовскаго княжества, да и во все послёдующее время литовская реформатская церковь была въ значительной степени изолирована отъ польской. Лютеранское исповѣданіе также стояло особнякомъ. Наконецъ, въ это время, вакъ увидимъ ниже, стало уже распространяться въ Польшѣ и Литвѣ антитринитарство, начавшее дробиться на отдѣльные толки. Въ тогдашнемъ польскомъ обществъ ясное, раздъльное представление своей вёроисповёдной доктрины было удёломъ сравнительно небольшаго числа людей, достаточно развитыхъ и достаточно смёлыхъ-для того, чтобы, порвавъ всё старыя связи съ католичествомъ, прямо, рѣппительно стать на сторону того или другаго протестантскаго исповѣданія: оно было, по преимуществу, удёломъ духовныхъ лицъ, или, какъ ихъ тогда

١

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Kojałowicz, 64-66; Łukaszewicz, I, 6-11; Narbutt, IX, 468-475; Iaroszewicz, III, 33-35; Kraszewski, IV, 109-110; Ma**xapiž**, IX, 318-320.

<sup>\*)</sup> Regenvolscius, 262-263.

называли въ Польшѣ, министровъ того или другаго протестантсваго исповёданія. Польсвіе магнаты, игравшіе на дёлё первенствующія роли въ судьбахъ польскаго нововёрія, заправлявшіе обывновенно всёми дёлами того или другаго протестантскаго исповёданія, смотрёли часто какъ бы съ недоумёніемъ на догматические споры своихъ министровъ, точно не понимали, изъ-за чего они спорять. Что же касается той польской шляхты, которая такъ громко вричала на сеймахъ и сеймикахъ противъ католической ісрархіи, которая толпами сопровождала Оржеховскаго и подобныхъ ему лицъ въ духовные суды, не останавливалась даже предъ вооруженнымъ нападеніемъ на тюрьмы, чтобы освободить заключенныхъ въ нихъ епископами узниковъ, то было-бы, кажется, большою смѣлостью предположить во всей этой разнокалиберной массъ суцествование опредёленныхъ, ръзко очерченныхъ убъждений, точно формулированной ввроисповедной доктрины. Хотя тогдашнее польское общество было достаточно подготовлено для того, чтобы легко и быстро поддаться новымъ вбяніямъ времени, но оно едва-ли способно было самостоятельно разобраться въ массъ нахлынувшихъ на него идей, понятій, сужденій и притомъ о предметахъ, часто требовавшихъ для уразумѣнія ихъ солидной богословской подготовки, иногда даже мало понятныхъ для свётскихъ образованныхъ людей, а между тёмъ эти предметы постоянно дебатировались въ собраніяхъ духовныхъ руководителей общинъ, не желавшихъ уступить другъ другу поле битвы. Чтобы разобраться въ этой массѣ, не мало нужно было глубоваго анализа, не мало нужно было рефлексіи, и рефлексіи сильной, могучей. Польское общество второй половины XVI вѣка поставлено было, повидимому, въ такія условія, которыя благопріятствовали самостоятельной переработкѣ этихъ продуктовъ человѣческой мысли. Надъ нимъ не таготёла, какъ въ нёкоторыхъ другихъ странахъ, желёзная рука стараго режима, который безпощадно сжималь въ своихъ тискахъ человѣческую мысль, который иногда потоками человъческой крови оцёнивалъ каждый дальнёйшій шагъ ся къ свѣту истины, который грудами человѣческихъ костей думаль преградить ей путь въ разрушению устаръвшаго здания: правительство Сигизмунда Августа всего менѣе можно упревнуть въ пристрастии къ старой въръ, въ преслъдовании реформа-

13\*

ціонныхъ идей. Но въ тоже время на немъ не лежала, какъ въ другихъ мъстахъ, мягкая рука новаго режима, который въ своей роли миссіонера новой вёры часто бываль весьма опаснымъ тормазомъ для свободнаго движенія религіозной мысли, часто безъ разбору гналъ, преследовалъ все старое: ватоличество не было преслёдуемо въ Польшё, и въ тоже время ни одно протестантское испов'ядание не пользовалось отъ Сигизмунда Августа внёшнею, правительственною поддержкою. Сигизмундъ Августъ какъ бы нарочно ждетъ, къ какимъ результатамъ придетъ предоставленная самой себъ религіозная мысль. поляковъ, чтобы принять эти результаты, какъ только они явятся: онъ даже хочеть заставить ее работать живве, смёле, побуждаеть близваго въ себе человека искать истины, писать сочиненія для примиренія религіозныхъ партій. Но онъ напрасно ждалъ. Польское общество, въ преобладающей массъ, увлеклось лишь общимъ духомъ времени, общимъ желаніемъ. цервовной реформы, и предоставленное самому себь, неудерживаемое никъмъ насильно въ старинъ, не направляемое внъшнею силою въ одномъ извъстномъ новомъ направлении, произвело лишь "многоглавную ересь", до такой степени многоглавную, что "въ одномъ домѣ, по словамъ папскаго нунція, можнобыло встрётить три разныхъ вёры" 1).

По мѣрѣ того, какъ протестантскія исповѣданія, особенно реформатское и богемскихъ братьевъ, утверждались на польской почвѣ, упрочивали свою внутреннюю организацію, по мѣрѣ того, какъ католичество въ Польшѣ истощалось въ средствахъ борьбы съ реформаціонными идеями, изнемогало въ бою съ проникнувшеюся ими шляхтою, — въ польской жизни все сильнѣе и сильнѣе сказывалось примирительное направленіе, искавшее компромисса между старымъ и новымъ. Преданія священной старины, традиціи прошедшаго, которое, хотя и поражало мыслящихъ поляковъ XVI вѣка ненормальностью, уродливостію многихъ своихъ сторонъ и проявленій, но въ теченіе вѣковъ успѣло уже слишкомъ тѣсно сростись съ польскою жизнію, чтобы можно было, сразу же, совершенно покончить съ нимъ; существованіе въ этомъ прошедшемъ, въ вѣрѣ предковъ, при всѣхъ ея ненормальностяхъ и уродливо-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Relacye, I, 67, Relacya Aloizego Lippomana.

стяхъ, и нъвоторой доли истины, съ воторою мыслящему человъву не легво было разстаться, особенно вогда онъ видълъ, что этой вёковой святыни не щадиль слишкомъ далеко зашедшій протесть противь аномалій старины; но въ тоже время жизненная правда этого протеста, при всёхъ его неизбёжныхъ крайностяхъ, неотразимая убѣдительность его безпощадной вритики стараго порядка вещей; обаяние церковной реформы, долженствовавшей по мысли ся провозвёстника умиротворить западно-европейскій христіанскій міръ послё столькихъ вёковъ треволненій, возвратить католическую церковь къ ся первоначальному идеалу: вотъ историческія условія, при которыхъ создалась въ польскомъ обществе группа людей, очутившихся на распутіи между старымъ и новымъ, какъ бы остановившихся въ глубовомъ, долгомъ раздумъв предъ заданною имъ ходомъ жизни дилеммою-остаться при старомъ или безъ оглядви погнаться за новымъ. Въ этой-то группѣ людей образовалось то иримирительное, или-если угодно-умъренно-реформаціонное направленіе, которое пыталось найти третій члень этой дилеммы, которое искало компромисса между католичествомъ и протестантствомъ и думало достигнуть этого вомпромисса цѣною взаимныхъ жертвъ того и другаго. Оно хотвло не ввести въ Польшѣ то или другое протестантское исповѣданіе, не поставить даже наряду или надъ ватоличествомъ объединенное протестантство, а создать одну польскую церковь, произведя для этого реформу существовавшей досель польской церкви и ассимилировавъ съ нею отдёлившіяся оть нея цёлыя группы ея прежнихъ членовъ, начавшія уже организоваться въ отдѣльныя протестантскія испов'єданія. "Такія у насъ между партіями разногласія, говорить одинь изъ выдающихся представителей этого примирительнаго направленія, такія распри, что очень многіе честные люди недоумівають, чему слідовать, чего избъгать. Ни одинъ честный человъкъ не можетъ безъ горести смотрёть на этоть раздорь братьевь между собой: такъ вёдь они отчуждены другь отъ друга, вакъ будто иному Богу покланяются, инымъ врещеніемъ возрождены, иного ожидають наслёдія въ царствіи небесномъ. Одни другихъ считаютъ заслуживающими того, чтобы изливать на нихъ брань и ругательства, чтобы обрекать ихъ на вечныя мученія. Какая же цвль завязавшихся между ними споровъ? Къ чему написаны тёми и другими вниги, переполненныя состязаніями, шумными разглагольствованіями, бранью? Тѣ, въ комъ есть хоть частица христіанской любви, не могуть безъ сильной горести вндъть эти распри между членами Христовыми и братьями. Кого нисколько не безпокоить забота объ этомъ, тъ надо всъмъ этимъ смёются какъ-бы при чужомъ несчастьи и живутъ беззаботно: имъ и въ голову не приходить, что это-буря такого рода, что никакою внёшнею силою она не можеть быть укрощена: если она не будеть отвращена законными средствами. заимствованными изъ божественнаго слова, она съ каждымъ днемъ будетъ становиться ужаснье, все болье и болье страшную мглу будеть собирать въ душахъ людей. О если бы тв. у кого верховная власть, обратили наконецъ всё свои усилія въ тому, чтобы увротить и утипить эту бурю. Хотя имъ принадлежить главная забота, но и каждый должень всёми мёрами стараться, чтобы съ своей стороны не упустить той доли труда, заботливости, усилія, которая можеть помочь отвратить эту бурю. Въ этомъ убѣжденія мы рѣшились указать тѣ пути, воторыми, вавъ мы надбемся, можно это сдблать" 1).

Надъ "этими путями" остановимся и мы на нѣкоторое время, потому что по той дорогѣ, которую пролагалъ Модржевскій, пошла значительная часть польскаго общества, и много впослѣдствіи потребовалось усилій со стороны кардинала Гозія, чтобы повернуть поляковъ съ этой новой дороги на старую, римскую.

Вселенскій соборъ, по мнѣнію Модржевскаго, является единственнымъ средствомъ возвратить миръ христіанству, укротить и утишить разбушевавшуюся религіозную бурю. Всѣ это признають, и сами папы, начиная съ Льва Х, одинъ за другимъ, выражаютъ желаніе созвать вселенскій соборъ; но до сихъ поръ напрасно ждетъ христіанскій міръ созванія вселенскаго собора. О тридентинскомъ соборѣ стыдно и досадно го-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Приведенных слова Модржевскаго находится въ предисловія (M o dr evius, 219—220) къ четвертой части его книги: «De emendanda republica», именно трактату «De ecclesia». Сочиненіе «De emendanda republica», состоящее изъ пяти частей, вышло въ первый разъ въ Краковъ въ 1551 году, но въ этомъ изданія, по происхамъ противниковъ Модржевскаго, были опущены послѣднія двв части, съ томъ числъ и de ecclesia; лишь въ 1554 году вышло оно въ Базелъ въ полномъ составъ; мы пользовались базельскимъ изданіемъ 1359 года.

ворить: послѣ столькихъ объявленій, отсрочекъ, перенесеній, два раза онъ въ такой короткій срокъ открывался и закрывался, не безъ умаленія авторитета остальныхъ соборовъ, не безъ великаго смущенія всёхъ честныхъ и мыслящихъ людей. Объ этомъ соборѣ они стали думать тоже, что подумали-бы о кораблё, нагруженномъ весьма дорогимъ товаромъ, который подходиль уже въ берегу, какъ вдругъ гибельный раздоръ хорабельщиковь бросиль его опять въ море. Каждый, поэтому, насколько можеть, долженъ заботиться о томъ, чтобы этоть корабль не быль опять брошень въ разбушевавшійся океань, а чтобы присталь наконець къ надежной пристани <sup>1</sup>). На вселенскомъ соборѣ Модржевскій желалъ-бы видѣть представителей всего христіанскаго міра: на немъ онъ желалъ-бы видёть и грековъ, и эфіоплянъ, и армянъ, и особенно русскихъ, живущихъ въ одной странъ съ поляками<sup>2</sup>). — Вселенскій соборъ не долженъ состоять изъ однихъ енископовъ: вселенская въра есть въра не однихъ духовныхъ, но и мірянъ, есть въра всёхъ вообще христіанъ. Притомъ же многіе міряне — люди весьма образованные и даже въ богословіи превосходять самихъ епископовъ, и для церкви было-бы большою потерею, еслибы она однимъ дала, а другихъ лишила права высказать свои мифнія и произносить суждение о спорныхъ предметахъ. Туть нужно смотрѣть на природныя дарованія, ученость, благоразуміе, добродѣтель и остальные божественные дары. Кому не достаеть этихъ качещевь, тотъ пусть не имбетъ права высказывать свои мнѣнія, а тѣмъ болѣе произносить сужденія о спорныхъ предметахъ, хотя-бы онъ владёлъ многими епископіями; а вто ими одаренъ, тотъ по тому одному, что онъ-свътскій человъвъ, не долженъ быть отстраняемъ отъ того собранія, гдъ должны царствовать только указанныя добродётели. Какое это было-бы постыдное зрёлище видёть, какъ дурави (trunci) возсёдають на высочайшемъ, почетнъйшемъ съдалищъ, какъ они постановляють рёщенія, повелёвають всёмь міромь 8). Относительно способа избранія пословъ на вселенскій соборъ, Модржевскій отсылаеть читателей въ извёстной уже намъ своей рёчи "de

All the second

Glass

Digitized by GOOGLE

inday : . . . . . . .

ç,

<sup>4</sup>) Modrevius, c. I, p. 220-221.

- <sup>2</sup>) lbid., c. II, p. 221-222.
- <sup>a</sup>) Ibid., c. III, p. 222-228.

Y) Honory & some

- 199 -

legatis ad concilium oecumenicum mittendis" и замѣчаеть только, что избрание это должно быть выражениемъ воли всёхъ церквей, а не одного короля и сената, и что на соборѣ должна быть предоставлена всёмъ полная свобода слова <sup>1</sup>). При возникновении на соборѣ разногласія, соборъ долженъ избрать для рътения спорныхъ вопросовъ судей изъ объихъ спорящихъ сторонъ, которые совмёстно должны постановить рёшеніе. Если же между самими судьями соглашенія не послѣдуеть, то они должны избрать одного высшаго судью, который произнесеть рышеніе; избраніе это въ крайнемъ случай должно быть предоставлено жребію. Но рѣшеніе это не можетъ быть предоставлено папъ. Если власть папы выше собора, то зачёмъ созывается самый соборь? Нёкоторые папы рёшеніемъ собора не только были лишены своего достоинства, но и объявлены еретиками. Что касается мнвия, что папа, какъ частный человъкъ, можетъ въ въръ заблуждаться, а какъ папа, не можеть, то оно опровергается исторією, представляющею не мало примъровъ заблужденій папъ. всегда вызывавшихъ опроверженія со стороны самихъ ватоликовъ. И въ наше время раздаются громкія жалобы на папу за то, что онъ пять лёть тому назадъ, какъ и въ текущемъ 1551 году самовольно распоряжался на тридентскомъ соборѣ. Не одни такъ называемые протестанты, но и весьма многіе католики жаловались на то, что, хотя на соборѣ и не было папы, но его легать обо всемъ ему доносилъ, и ни одно опредъление не было постановлено безъ предварительнаго согласія на него папы. Кромѣ того, папа не можеть быть судьею уже по тому одному, что въ такомъ случав онъ былъ-бы и судьей и стороной, такъ какъ дёло объ исправленія церкви есть дёло объ исправленіи ся не только въ членахъ, но и во главѣ<sup>2</sup>).--Единственное средство для борьбы съ протестантами, для опроверженія ихъ мнѣній-слово Божіе »). Что содержится въ священномъ инсании, того должно твердо держаться. Равнымъ образомъ, что слёдуеть изъ него (ex fontibus illorum ducuntur), хотя бы и не было выражено словами, должно имъть ту же силу,

- <sup>4</sup>) Ibid., c. IV, p. 229-235.
- <sup>3</sup>) Ibid., c. V, p. 235-242.
- <sup>3</sup>) Ibid., c. VI, p. 243-245.

какъ еслибы оно было выражено. Относительно тёхъ предметовъ, которые не опредѣлены ясно въ свящ. Писаніи и не могуть быть выведены изъ него, всего безопасние слидовать обычаямъ и установленіямъ предковъ (mores ac institutiones majorum). Но авторитеть древности не инбеть безусловнаго значенія: обывновеніе, хотя-бы самое древнее, но противное добрымъ нравамъ, или религіи, или божеств. Писанію, должно почитаться заблужденіемъ 1). Многіе споры между партіямипростыя недоразумёнія, или препирательства о словахъ<sup>2</sup>). Авторъ, напр., не видить основанія, зачёмъ спорить о таинств' показнія, именно о его необходимости, когда изв'єстно, что ни въ одному таинству спасеніе не привязано такъ сильно, чтобы безъ него оно не могло произойти. Съ другой стороны, онъ не видить причины, почему не допусвать христіанъ до исповёди, которою несвёдущій утверждается въ вёрё, совъсть людей проясняется, поддерживается дисциплина въ церкви; не нужно только обременять совъсть людей непремъннымъ требованіемъ перечисленія грёховъ 3). Споръ объ оправданіи, составляющій камень преткновенія между католиками и протестантами, онъ считаетъ препирательствомъ о словахъ<sup>4</sup>). Призывание святыхъ или должно быть доказано яснымъ и опредёленнымъ свидётельствомъ свящ. Писанія, или же предоставлено личному усмотрению важдаго <sup>5</sup>). Послё разсуждения о многихъ другихъ предметахъ авторъ переходитъ къ вопросамъ--о причащения міранъ подъ обоими видами и о бракѣ священ-. никовъ. Эти два таинства, говорить онъ, служать главнымъ предметомъ спора въ Польшѣ: міряне (большинство ихъ) жалуются на лишеніе ихъ чаши, духовные (большинство ихъ) на запрещеніе вступать въ бракъ. Модржевскій выражаеть желаніе, чтобы таинство евхаристія, служащее символомъ любви, согласія и единенія христіанъ, перестало наконецъ быть причиною несогласій и раздёленій въ церкви. Такъ какъ постановленія соборовь по обстоятельствамъ времени могуть быть измёняемы, то вселенскій соборь хорошо сдёлаеть, если пре-

- <sup>4</sup>) Ibid., c. VII, p. 245-351.
- <sup>3</sup>) Ibid., c. VIII, p. 257-258.
- <sup>3</sup>) Ibid., c. IX, p. 258-263.
- 4) Ibid., c. XI, p. 264-270.
- <sup>5</sup>) Ibid., c. XIII, p. 281-289.

доставить мірянамъ полную свободу причащаться подъ однимъ видомъ, или подъ двумя видами <sup>1</sup>). Модржевскій высказывается рѣшительно въ пользу дозволенія ксендзамъ вступать въ бракъ, такъ какъ и священство, и бракъ суть таинства, и то и другое угодны предъ Богомъ <sup>2</sup>).

Сказавь о важности и обязательности постановленій истиннаго, законно созваннаго и составленнаго вселенскаго собора 3), Модржевскій переходить къ изображенію нужныхъ, по его мнѣнію, преобразованій въ устройстві католической церкви вообще и польской церкви въ частности. Тутъ онъ набрасываеть очень смелую картину церковныхъ преобразований, во многихъ пунктахъ совсёмъ перестроиваетъ старое зданіе. Въ духовное званіе, по его мнѣнію, должно принимать только людей, по своему умственному и нравственному развитію достойныхъ этого высоваго призванія 4). Онъ сильно вооружается противь обычнаго тогда въ католическомъ міръ совмещенія въ одн'вхъ рукахъ нісколькихъ духовныхъ должностей 5). Избраніе духовныхъ лицъ, по его воззрѣнію, не должно зависёть оть родственныхъ связей, отъ богатства, отъ претензіи такъ называемыхъ патроновъ церквей, которые не имъютъ въ виду блага церкви, -- отъ происхожденія. Съ особенною силою возстаеть онь протнвь присвоенной себь польскою шляхтою монополіи занимать высшія церковныя должности 6). Модржевскій не одобряеть укоренившагося въ польскомъ королевствѣ обычая назначенія епископовь королемь. Епископь, по его мнёнію, долженъ быть избираемъ всёми вёрующими извёстной епархія. По смерти епископа, король или вообще правитель народа долженъ созвать въ епархіи особое собраніе (соmitia), на которое вольно явиться каждому верующему этой епархін. Каждый влассъ общества-правительство, шляхта, мъщане, врестьяне---выбираетъ изъ своей среды троихъ уполномоченныхъ, тавъ что всёхъ избирателей отъ свётсваго сословія будеть двѣнадцать; духовенство, раздѣлившись на че-

- <sup>4</sup>) Ibid., c. XIX, p. 304-310.
- <sup>2</sup>) Ibid., c. XX, p. 311-321.
- <sup>a</sup>) Ibid., c. XXI, p. 341-842.
- 4) Ibid., c. XXII, p. 343.
- <sup>5</sup>) Ibid., c. XXXIII, p. 343-346.
- <sup>6</sup>) Ibid., c. XXIV, p. 346-355.

тыре группы по ихъ јерархическимъ степенямъ, избираетъ также дебнадцать уполномоченныхъ. Эти двадцать четыре избирателя по большинству голосовъ избираютъ епископа; при равенствѣ голосовъ дѣло рѣшается жребіемъ. При этомъ способѣ избранія епископовъ станутъ невозможными, говоритъ онъ, тв злоупотребленія и безобразія, съ которыми оно сопряжено теперь 1).- То, что сказано о способѣ избранія епископовъ, еще въ большей степени приложимо въ избранію папы, котораго всё считають верховнымъ епископомъ. Папсьое достоинство, какъ видимое выражение единства церкви, **БЯКЪ** наилучшее средство въ устранению въ церкви разногласий и раздѣленій, должно быть удержано, но избраніе папы должно потерпёть существенныя измёненія, потому что въ противномъ случав никогда не будетъ изгнано изъ церкви господство произвола, тиранніи. Тотъ, чьему слову всѣ повинуются, долженъ и избираемъ быть всёми. Не однимъ кардиналамъ, не однимъ итальянцамъ должно принадлежать право избирать папу; но изъ всёхъ христіанскихъ странъ должны собраться въ одно мѣсто уполномоченные для избранія того, чьимъ повелёніямъ они обязываются повиноваться. Въ папы нужно избирать достойныхъ людей, которые не скандилизировали бы своимъ поведеніемъ христіанъ. Притомъ же, каковъ верховный епископъ, таковы почти всё епископы, а каковы --епископы, таковы — остальные пастыри. Поэтому дёло реформированія церкви нужно начать съ папы<sup>2</sup>). — То обстоятельство, что на папскомъ престолъ сидъли часто люди недостойные, ничего не говорить противь самаго папсваго достоянства. Модржевский готовъ даже признать напу главою церкви, но не въ смыслѣ главы таинственнаго тѣла церкви, не въ смыслѣ такой главы, которая даеть твлу жизнь, чувство (sensum) и движение (въ этомъ смыслѣ одинъ Христосъ глава церкви), а въ смыслѣ praeses'a, или prefectus'a. Равнымъ образомъ, хотя основаніемъ церкви онъ признаетъ одного только Христа, онъ согласенъ допустить нёкоторую долю истины и въ названіи апостола Петра основаніемъ церкви, именно: апостоламъ не можетъ быть приписано основаніє церкви въ томъ смыслѣ, что они суть источникъ и причина.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibid., c. XXV, p. 356-365.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid., c. XXVI, p. 365-367.

нашего спасенія, но оно можеть быть приписано имъ въ томъ смыслё. что они были служителями и распространителями ученія Христова; въ этомъ-то смыслё и Петру можетъ быть приписано основание церкви, такъ какъ онъ былъ primus petrae confessor et annunciator, и имѣлъ большій авторитетъ между всѣми апостолами (majorem auctoritatem). Морджевскій, наконець соглашается назвать цапу викаріемь Христа, но въ томъ смыс лё, въ какомъ Августинъ называетъ пресвитера викаріемъ Bora (vicarius Dei), cum operam dat hominibus confessione audienda, et impertiendo illis beneficio absolutionis 1). - Bepховный первосвященникъ не долженъ вмѣшиваться въ то, что относится къ священническому служенію: онъ долженъ предоставить вполнё мёстнымь епископамь учить въ своихъ церквахъ, совершать тавиства, вязать, рёшить, поддерживать церковную дисциплину. Римскій обычай-призывать изъ провинцій кого-либо въ своему трибуналу и судить его въ Римѣ въ консисторіи долженъ быть оставленъ. Каждая церковь имфетъ свои суды, въ которыхъ дѣла всѣхъ принадлежащихъ къ ней могуть быть дучше разслёдованы, такъ какъ туть имёются на лицо свидетели и прочія обстоятельства, а въ странахъ отдаленныхъ этого не можетъ быть. У На рътения епископскихъ судовъ аппелляція должна приноситься митрополиту, а на рътения митрополита --- національному собору (ad synodos nationis), а потомъ-вселенскому. Такниъ образомъ, Модржевскій совершенно отнимаеть у папъ судебную власть. Папа долженъ пользоваться лишь тёми правами власти, которыя необходимы для блага церкви: онъ долженъ наблюдать, чтобы какая-либо церковь не впала въ заблужденіе, долженъ увъщевать заблудшихъ посланіями или чрезъ пунціевъ, сообщать другимъ церквамъ о необходимыхъ дълахъ, созывать, когда нужно, вселенскій соборь<sup>2</sup>). Папское достоинство не должно быть пожизненнымъ, а папа долженъ быть избираемъ липь на одинъ годъ. Каждыя десять лъть долженъ быть созываемъ вселенский соборъ, на который должны являться изъ каждой провинціи двое (наименьшее) честныхъ и образованныхъ лю-

-204 -

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Ibid., Andreae Fricii Modrevii de Ecclesia liber secundus (a. 1556) c. X, 567-570.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid., c. XI, p. 572-577.

дей. Этоть соборь долженъ заниматься дѣлами церкви и государства. Но прежде всего соборъ долженъ избрать 10 человѣкъ испытанной честности и науки, которые поочередно, годъ за годомъ, будуть управлять церковью. Каждый послѣдующій папа долженъ производить тщательное изслѣдованіе дѣйствій своего предшественника. Вселенскій соборъ назначаетъ папѣ совѣтниковъ, которые не могуть быть имъ удалены<sup>1</sup>).

Надежды, которыя Модржевскій возлагаль на вселенскій соборъ, желанія, которыя онъ въ ожиданіи его высказывалъ, его планы и проекты церковныхъ преобразований, были, какъ онъ самъ говоритъ въ концё книги, результатомъ "совётовъ многихъ людей"<sup>2</sup>). Мысли Модржевскаго находили себѣ сочувствіе даже въ польскихъ епископахъ, съ которыми онъ находился въ близкихъ, дружественныхъ отношеніяхъ, напр. въ куявскомъ епископъ Янъ Дройовскомъ <sup>3</sup>), холискомъ епископъ Яков' Уханскомъ. Даже за пределами Польши на сочинение Модржевскаго смотрёли, какъ на выражение образа мыслей не его одного, но и польскаго вороля, и даже польскаго общества: Петръ Канизій, находившійся тогда въ Вень, съ горестью писаль (6 ноября 1554 года) Мартину Кромеру, что Кравовъ забросалъ Вѣну лютеранскими сочиненіями, что вновь вышедшее сочинение Модржевскаго "de Ecclesia" въ глазахъ всёхъ правовёрныхъ скомпрометировало не его одного, а также короля и весь польский народъ 4).

Вообще примирительное направленіе, выраженіемъ котораго была книга Модржевскаго, считало въ тогдашнемъ польскомъ обществё многихъ приверженцевъ. Безъ сомнёнія, не всё лица, принадлежавшія къ этому направленію, принимали проектъ Модржевскаго во всёхъ его пунктахъ, и ряды его приверженцевъ, формировавшіеся изъ людей разнаго общественнаго положенія, были весьма пестры; но надъ этими пестрыми рядами развѣвалось одно общее знами, — знамя единенія всёхъ. Этого единенія представители примирительнаго направленія думали достигнуть съ виду самымъ простымъ и лег-

<sup>9</sup> Ibid., c. XIII, p. 579-588.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid., c. XXIX, p. 377.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Дройовскій оправдываются въ этомъ письма къ папа Павлу IV (Relacye, I, 27; 20 Iunii 1556).,

<sup>4)</sup> Ossoliński, IV, 106.

вимъ, а на самомъ дёлё весьма сложнымъ и труднымъ путемъ: они лелѣяли мечту построить величественное зданіе изъ обломковъ старины и вновь привезенныхъ строительныхъ матеріаловь: они ласкали себя надеждою, что создадуть такую въру, такую церковь, въ которой останется нетронутымъ то. что было истиннымъ въ въръ и церкви предковъ, но въ которую войдеть и то, что истиннаго провозгласила реформація. Лучтіе, болье свътлые представители этого направленія склонны были видёть и признавать истину даже тамъ, гдё многіе ихъ соотечественники видёли одну лишь ложь: по крайней мъръ, они значительно отръшились отъ пагубнаго самомитнія, что истина-у нихъ одинхъ, что у другихъ ся нътъ и быть не можетъ, потому уже одному, что эти другіе несогласны съ ними. Модржевскій, напр., считаль нужнымь пригласить на вселенскій соборь православныхъ и армянъ, причемъ съ неудовольствіемъ и какъ-бы сожалёніемъ говорилъ о тёхъ своихъ соотечественникахъ, которые не считали ихъ принадлежащими въ церкви Христовой, указывалъ имъ на то, тто они пользуются тёми же таинствами, идуть подъ тёмъ же знаменемъ, что и латяняне 1). Для доказательства того, что слядуеть и въ ватолической церкви дозволить причащение мірянъ подъ обонии видами и вступленіе въ бракъ ксендзовъ, онъ ссылался между прочимъ на практику восточной церкви и выражаль свое удивление по тому поводу, что православныхъ за это считають почти врагами церкви <sup>2</sup>). Въ другомъ мъств онъ прямо упреваетъ римскихъ папъ за то, что они запрещеніемъ мірянамъ пріобщаться подъ двумя видами, а всендзамъ вступать въ бракъ отдёлили латинскую церковь отъ антіохійской, александрійской и константинопольской церквей. Онъ говоритъ, что они сдёлали это и въ другихъ пунктахъ ученія, но эти послёдніе могуть казаться болёе темпыми. твже такъ ясны, что яснѣе и быть не могуть; зачѣмъ же, спрашиваеть онъ, нужно было такое нетерпимое раздёленіе. Антіохійскіе, алевсандрійскіе, константинопольскіе христіане удерживають въ этихъ таинствахъ и слова и смыслъ Христа и апостоловъ, латиняне же и то и другое удалили изъ своихъ

<sup>&#</sup>x27;) Modrevius c. II, p. 222.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) ibid., cap. XIX, p. 310, c. XX, p. 312.

церквей и, при помощи учителей, сочиняющихъ и расписывающихъ догиаты всевозможными красками, составили формулы, по которымъ себя считаютъ католивами, а другихъ-еретивами <sup>1</sup>). — Модржевскій не быль единичною личностью въ средѣ примирительнаго направленія, отрѣшившеюся оть старыхъ предразсудвовъ, ставшею на новую для полява точву зрѣнія. Эта новая точка зрѣнія стала въ XVI в. возможною даже у нёкоторыхъ польсвихъ епископовъ, примыкавшихъ къ этому примирительному направленію. Припомнимъ, что враковскіе каноники, эти стражи католичества, братья Гозія по духу и м'всту служенія, бросили въ лицо польскимъ епископамъ обвиненіе, что "они римское крещеніе осуждають, а русское одобряють" (Ruthenum probent)<sup>2</sup>). Куявскаго епископа Яна Дройовскаго, стоявшаго въ близкихъ отношеніяхъ въ Модржевскому, враковскіе каноники прямо обвинали въ томъ, что онъ, какъ русский по происхождению, лютеранское нечестие со единиль съ русскою схизмою, причащаеть своихъ слугь и друг гихъ людей подъ двумя видами, признаетъ исхождение Св. Духа отъ одного Отца<sup>3</sup>). Не лишено интереса и значенія въ данномъ случав и то обстоятельство, что известный намъ Станиславь Оржеховскій, такъ хорошо умѣвшій подлаживаться подъ общественное мифніе, такъ хорошо знавшій больныя мъста своихъ противниковъ и такъ безпощадно направлявшій въ нихъ свои острыя, ядовитыя стрёлы, въ одномъ изъ писемъ въ перемышльскому епископу Дзядусскому угрожаетъ ему твмъ, что, оставивъ като иччество, перейдетъ въ православіе. "Убъгу на востокъ, говоритъ онъ представителямъ католической церкви, и обяжаемый, преследуемый вами, усповоюсь на лоне православ- 🥼 ной цервви, гдѣ съ родною Русью буду удерживать святое общеніе и по смерти буду ожидать восвресенія тыль изъ мертвыхъ и будущей жизни" 4). Нёсколько лёть спустя Оржеховсвій самому представителю римской куріи, нунцію Бонжіованни говориль: "особой церкви я не думаю себѣ создавать; видить Богь, что отъ сердца и души я гнушаюсь всякимъ но-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Ossolinski, t. Ш., с. I, str. 75, шисьмо Оржековского Дзядусскому изъ Перемышля 9 сент. 1556 г.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibid., c. XIX. p. 565.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Acta Historica, I, 478.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) 1 bid., 483.

вымъ святилищемъ: но наученный вами развѣ я не убѣгу по слёдамъ монхъ прадёдовъ по матери къ этому предостойнёйшему въ ряду четырехъ патріаршихъ престоловъ, сіяющему престолу вонстантинопольскому, которому халкидонскій соборь подъ именемъ варварскихъ странъ подчинилъ нашу Русь. Этого хотите? Будеть по вашему желанію" <sup>1</sup>). Отмѣтимъ въ заключеніе еще одинъ характерный случай, свидѣтельствующій о томъ, что упомянутая нами выше новая точка зрѣнія на "русскую ввру" начинала уже тогда распространяться въ значительной части польскаго общества. На петроковскомъ сеймъ 155%/ года представители польской шляхты, упревая епископовъ и вообще католическое духовенство въ присвоении себъ юрисдивціи надъ шляхтою, въ приміненіи ся по преимуществу КЪ дёламъ о десятинахъ, поставляли имъ на видъ русскихъ "Владыкъ" и "поповъ", которые не взыскиваютъ доходовъ своихъ посредствомъ суда, не налагають на своихъ пасомыхъ проклятій за невзносъ этихъ доходовъ 2). Правда, эти упреки были высказаны въ разгаръ спора, когда всякое доказательство притягивается въ дёлу, но все-таки ссылка самой посольской избы на "русскихъ владыкъ" и "поповъ" не лишена значенія.

Хотя приведенныхъ нами фактовъ недостаточно для того, чтобы на основании ихъ утверждать существование въ тогдашнемъ польскомъ обществъ сознательнаго тяготѣния къ православію, но на основании ихъ можно констатировать слёдующій фактъ: въ Польшѣ въ XVI вѣкѣ подъ вліяниемъ протестантства, съ большимъ сочувствиемъ (особенно на первыхъ порахъ) относнвшагося къ православію, началъ было совершаться въ умахъ нѣкоторыхъ представителей примирительнаго направления, преимущественно тѣхъ изъ нихъ, которые ближе другихъ стояли къ своимъ русскимъ согражданамъ, переломъ въ ихъ взглядахъ на вѣру, исповѣдуемую этими русскими. Русская вѣра переставала имъ казаться непремѣнно схизмою, а исповѣдующіе ее русскіе—схизматиками, чуть не врагами церкви. Мало того: присматривансь къ учрежденіямъ православной церкви, они начинали замѣчать на нѣкоторыхъ изъ нихъ печать

ļ,

ł

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibid., 88-89; рѣчь Оржеховскаго нунцію Бонжіовання на варшавскомъ свнодъ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Dzienniki sejmów walnych koronnych 1555 i 1558 w Piotrkowie złeżonych, str. 228-229.

священной старины, авторитетомъ которой они не прочь были доказывать законность своихъ требованій.

Мы выше сказали, что Модржевскій считаль вселенскій соборь единственнымъ средствомъ, которое могло возвратить мирь христіанству. Въ этомъ отношении онъ быль сыномъ своего въка, еще неутратившаго вполнъ въры во вселенские соборы, созываемые папами, хотя въра эта начала уже колебаться. Прибавимъ въ этому, что вселенскій соборъ тогда только, такъ сказать, на время разошелся: созванія прерваннаго тридентскаго собора въ Польшт съ часу на часъ ожидали, и сами папы усердно, хотя и не по доброй воль, поддерживали эти напряженныя ожиданія. Уже въ 1548 году Павелъ III въ инструкція, данной своему нунцію въ Польшѣ Мартиненго, поручаль ему побуждать польсваго вороля въ отправлению на соборъ польскихъ епископовъ <sup>1</sup>). Впрочемъ, самъ Сигизмундъ Августъ не замедлиль напомнить папь о томь, чтобы онь поскорые созывалъ об'ещанный соборъ, и въ 1550 г. Юлій Ш опять просиль Сигизмунда Августа прислать своихъ пословъ, а польскихъ епископовъ прибыть, на соборъ; отврытіе вотораго навначено было на 1 мая 1551 года<sup>2</sup>). Король назначиль своимъ посломъ на соборъ вульмскаго епископа Гозія; польскіе епископы на петроковскомъ синодъ 1551 года также избрали Гозія своимъ представителемъ на тридентскомъ соборѣ <sup>2</sup>). Надежды, которыя польское общество возлагало на вселенский соборъ, оживились; но горькій опыть прошедшаго научиль уже поляковъ, что прежде, чъмъ предаваться радости по случаю открытія собора, нужно позаботиться, чтобы онъ былъ действительно представительствомъ христіанскаго міра. И воть Модржевскій пишеть въ своемъ сочиненіи "De republica emendanda" цёлый трактать de ecclesia, посвященный вопросу о вселенскомъ соборѣ и другимъ привосновеннымъ въ нему вопросамъ. Римская курія вскорѣ узнала, какія требованія намѣрена была предъявить въ ней по вопросу о вселенскомъ соборѣ значительная часть польскаго общества. Въ ноябрѣ 1551 г.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Relacye, I, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Rainaldus, t. XXI, pars II, p. 15, nr. 40, sub ann. 1550; ibid., p. 16, nr. 42; Theiner, II, 569.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Acta Historica, I, 473, processus ad synodum provincialem 1551 A.; E i c hh o r n, I, 126-127.

краковскій епископь Зебржидовскій уб'яждаль и умоляль папу Юлія Ш дать на соборѣ противникамъ полную свободу слова, прибавляя, что въ Польше въ противномъ случае очень многіе не признають этого собора вселенскимъ <sup>1</sup>). Въ марть 1552 г. съ петроковскаго сейма тотъ же Зебржидовскій писалъ папѣ. что тридентский соборъ приковываетъ къ себѣ всеобщее вниманіе. что на сеймѣ земсвіе послы постоянно поднимають съ епископами споръ о предметахъ религіи, что епископы могуть усповонть ихъ только указаніемъ на приближающійся въ концу вселенскій соборъ<sup>2</sup>). Поэтому онъ просиль его святвишество обратить свое внимание и старание на то, чтобы не только утвердить непоколебимо въру, но и показать въ нъкоторыхъ пунктахъ примёрь взаимной любви, — хотя туть же оговаривается, что онъ самъ вполнъ одобряетъ существующія установленія католической церкви и, прося папу явить взаимную любовь, имветь въ виду "иныхъ многихъ". Тогда же Зебржидовскій писаль Петру Глоговскому, бывшему повѣреннымъ польскаго короля въ дёлахъ на тридентскомъ соборё, что, если этоть соборь не постановить по многимъ пунктамъ такихъ определеній, какихъ требують обстоятельства времени, то католичеству въ Польше придется погибнуть <sup>3</sup>). Настроение петроковскаго сейна не замедлило отразиться на самомъ выборѣ пословъ на тридентский соборъ. Къ этому настроению всего менве подходиль Гозій, который по своимь убъжденіямь вовсе не былъ склоненъ действовать въ духе "взаимной любви" къ противникамъ католической церкви, неспособенъ былъ симпатизировать опредёленіямъ, соображеннымъ съ "обстоятельствами времени". Поэтому, хотя онъ былъ избранъ въ послы на тридентскій соборь воролемъ и польскими епископами, петроковский сеймъ избралъ другихъ пословъ 4). Выборъ его палъ на Яна Дройовскаго, владиславскаго епископа, Якова Ухансваго, холискаго епископа, Станислава Телгинскаго, краков-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Acta Historica, I, 381, Zebrzydowski Iulio III, Cracoviae, 9 Novembris 1551.

<sup>\*)</sup> Ibid., 400, idem eidem, Petricoviae, 30 Martii 1552.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid., 396, Zebrszydowski Petro Głogowski Internuntio ad concilium Tridentinum, Petricoviae, 26 Martii 1552.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Ibid., 398, Zebrzydowski Mapheo Cardinali, Petricoriae, 26 Martii 1552; ibid., 413, idem eidem, Gedani, 22 Augusti 1552.

скаго воеводу, и королевскаго секретаря Андрея Фригъ-Модржевскаго <sup>1</sup>). Одни имена новыхъ пословъ достоточно красноръчиво говорятъ о томъ, чего желали уполномочившіе ихъ представители польскаго общества отъ вселенскаго собора: избраніе этихъ лицъ было блестящимъ торжествомъ той партін, которая стремилась достигнуть компромисса между католичествомъ и реформаціей цёною взаниныхъ уступовъ. Недаромъ, по поводу назначенія Дройовскаго Зебржидовскій писалъ Глоговскому: "спросишь, что это значить? О, великая это тайна! Я и многіе одобряли вармійскаго епископа; владиславскаго же епископа его дёйствія и исходъ дёла можетъ быть оправдають, во всякомъ случаё разъяснять"<sup>2</sup>).

Но избраннымъ на петроковскомъ сеймъ посламъ не пришлось побывать на тридентскомъ соборѣ: 28 апрѣля 1552 года римсвая курія опять сочла нужнымъ прервать соборныя совъщанія, об'вщавь въ скоромъ времени ихъ возобновить. Не трудно себѣ представить, вакое впечатлѣніе произвела на поляковъ въсть о новомъ заврытіи тридентсваго собора. Еще во время петроковскаго сейма стали, должно быть, доходить до Польши не хорошіе о немъ слухи. Краковскій епископъ въ одномъ изъ своихъ писемъ въ Римъ высказываетъ сильное опасение. Какъбы не произошло въ Польшѣ чего-нибудь, несогласнаго съ видами апостольскаго престола, если на тридентскомъ соборѣ будеть сдёлано что-нибудь такое, что не всёмъ поважется благочестивымъ, религіознымъ и христіанскимъ <sup>3</sup>). Спустя нёсколько дней послѣ этого тотъ же епископъ прямо доноситъ римской куріи, что въ Польш' многіе не признають авторитета тридентскаго собора, если онъ не позаботится усповоить возбужденные умы 4). Тревога краковскаго епископа не была напрасною. Вселенский соборь въ томъ видѣ, въ какомъ онъ тогда происходилъ въ Тріенть, внушалъ полякамъ такъ мало довърія къ себъ, что на петроковскомъ же сеймъ король, по словамъ очевидца, объщалъ земскимъ посламъ устроить въ сво-

14\*

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Modrevius, 214—217, предисловіе въ трактату De ecclesia, въ формѣ письма въ Дройовскому, Уханскому в Тенганскому.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Acta Historica, I, 396, Zebrzydowski Petro Głogowski, Petricoviae, 26 Martii 1552.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid., 298; Zebrzydowski Maphaeo Cardinali, Petricoviae, 26 Martii 1552.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Ibid., 401, idem eidem, Petricoviae, 30 Martii 1552.

емъ государстве напіональный соборь въ томъ случав, если бы на тридентскомъ соборѣ были сдѣланы кавія-либо несправедливыя постановленія 1). Такимъ образомъ идея національнаго собора, зародившаяся въ Польше еще въ царствование Сигизмунда I, заявлявшаяся, хотя довольно еще слабо, на петрововскомъ сеймъ 1550 года, - ко времени петроковскаго сейма 1552 года, послё столько разъ разбивавщихся надеждъ на вселенский соборъ, значительно созрёла и окрёпла въ сознании поляковь. Тоть же враковский епископь, много разъ доносившій римской куріи объ оцясномъ настроеніи умовъ на петроковскомъ сеймѣ, писалъ папѣ Юлію Ш: "на прошломъ сеймѣ ть, которые желають измёненія религіи, усиленно требовали того, чтобы въ Вашему Святвиществу отправленъ былъ посолъ, воторый-бы добился того, чтобъ Ваше Святейшество при такомъ потрясения и колебания религия, такъ какъ надежда на соборъ у нихъ уже, кажется, пала, или изъ своихъ кого-либо къ намъ прислали, который бы, устроивъ съ нами совещание, утверднлъ церковь въ какой-либо прочной и истинной въръ, или, если бы это сдёлать повазалось невозможнымъ, повволили и допустили объявить и устроить соборъ одной нашей націи" (nostrae solius nationis concilium); не знаемъ, --былъ-ли отправленъ посолъ въ папѣ, хотя въ началѣ 1553 года, по свидѣтельству Зебржидовскаго, было уже назначено для этого опредбленное лицо<sup>2</sup>). Въроятнъе, что отправка его не состоялась: по врайней муру объ этомъ нуть никакихъ извустій.

На петроковскомъ сеймъ 1552 года вопросъ о національномъ соборъ, какъ и вопросъ о духовной юрисдикціи, не получилъ твердаго, опредъленнаго ръшенія. Когда три года спустя представители польскаго общества, собравшись на сеймъ въ Петроковъ, опять занались осуществленіемъ своей политической программы, оба эти вопроса съ прежней неотразимой силой выступили предъ ихъ сознаніемъ, какъ одни изъ самыхъ капитальныхъ пунктовъ этой программы. Три года побъдоноснаго шествія реформаціи по польской землъ, сулившіе ей повидимому въ недалекомъ будущемъ полный тріумфъ, поддер-

Ъъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Scriptores Rerum Polonicarum, I, 50, relacya: a jeżliby tam jakie postanowienie nie było dobre na tem consilium, tedy Król IM. obiecał złożyć consilium nationale w koronie swej.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Acta Historica, I, 424, Zebrzydowski Iulio III, In Radłów, Ianuarii 1553.

живали въ ея приверженцахъ энергію для довершенія счастливо начатаго дёла, вдохновляли ихъ вёрою въ успёхъ дёла, въ побёду. Другіе пункты шляхетской программы на петроковскомъ сеймё 1555 года (открывшемся 28 апрёля) отступили на задній планъ: земскіе послы привезли съ областныхъ сеймиковъ порученіе—прежде всего заняться осуществленіемъ религіозной стороны этой программы.

Уже въ привѣтственной рѣчи королю маршалъ посольской избы, Сенницкій, рьяный протестанть, заявиль оть лица шляхты, что дела религи-самыя важныя, что поэтому ими прежде всего и нужно заняться. Въ воролевскомъ предложени, въ угоду посламъ, рѣчь, дѣйствительно, шла прежде всего о внутреннихъ дѣлахъ, и именно-о дѣлахъ религіи. Во время вотированія этого предложенія сенаторами, епископы жаловались на піляхту за то, что она возстаеть противь ихъ юрисдивцій, удерживаеть десятины и доходы, изгоняеть всендзовъ, постав- ляли воролю на видъ, что, начавъ съ разрушенія духовной власти, она дойдетъ до неповиновенія его власти, и просили во время помѣшать этому <sup>1</sup>). Эти жалобы и заявленія епископовъ вызвали сильный протесть со стороны земскихъ пословъ. По ихъ порученію, калишскій посоль Маршевскій въ рёчи своей въ королю и сенату сбиваетъ одно за другимъ взведенныя на шляхту епископами обвинения. Шляхта, говорить онъ, вовсе не помышляеть о разрушения духовной власти; что же васается вороля, то она всегда отличалась привязанностью въ нему и теперь гордится этимъ, но она не можеть допустить, чтобы духовные имѣли право суда надъ честью и жизнью гражданъ, такъ какъ по польскимъ законамъ это право принадлежить одному королю. Епископы, произнося тайкомъ приговоры надъ честью и жизнью шляхты, посягають на права и власть вороля, и шляхта не можеть и не хочеть терпъть этого. Не шляхта, а епископы нарушають коронные законы, когда они нападають на шляхетскіе домы, приказывають своимъ слугамъ уводить ихъ обитателей, заключають этихъ послёднихъ въ тюрьмы. похищають жень и дочерей шляхты. Шляхта оть духовенства требуеть только, чтобы оно правильно объясняло слово Божіе и жило согласно съ заповедями Божьими; епископамъ же она

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Dzienniki sejmów walnych koronnych 1555 i 1558 r. w Piotrokowie złoonych, str. 1-6.

овазываеть честь, подобающую имъ какъ сенаторамъ, отдаетъ имъ по прежнему десятины и доходы. Хотя такимъ образомъ на духовенство падаетъ гораздо больше вены, чёмь на шляхту. но она по христіанской любви готова все покрыть забвеніемъ и просить короля только о томъ, чтобы онъ благоволилъ подтвердить interim до вселенскаго собора, такъ чтобы въ теченіе этого времени епископы не употребляли въ дёло своей юрисдикціи, которая имъ и не принадлежить. Впрочемъ, въ тэхъ случаяхъ, гдё дёло не касается жизни и чести, шляхта готова оставить имъ юрисдивцію, только-бы всѣ произнесенные до сего времени приговоры духовныхъ судовъ были вассированы и дана всякому полная свобода объясненія слова Божія 1). Какъ ни свромны были по внёшности желанія пословъ, они въ существё дѣла требовали пріостановки дѣйствія духовной юрисдикцій de haeresi до вселенскаго собора и полной свободы въроисповъда-· нія. Епископы поняли это. Нёсколько разъ они собирались виёстё съ прочими духовными у примаса на совёщанія. Между тёмъ, свётскіе сенаторы взяли на себя роль посредниковь между своими духовными товарищами и послами. По предложению Тарновскаго, краковскаго каштеляна, послы избрали изъ своей среды нёсколькихъ депутатовъ, которые вмёстё съ сенаторами выработали слёдующій проекть соглашенія: 1) каждому вольно держать у себя въ домѣ и костелѣ священниковъ, объясняющихъ, "истинно (pure) слово Божіе"; 2) этимъ послѣднимъ вольно совершать свои собственные обряды; 3) имъ вольно преподавать каждому желающему таинство причащенія подъ обоими видами; 4) всъ римско-католические священники, если они изгнаны, получають обратно свои бенефиціи до самой ихъ смерти; тамъ же, гдъ они умерли, или умрутъ по возвращении, вольно каждому ставить себѣ священника безъ утвержденія епископа 5) всё епископскія постановленія, изданныя по дёламъ о вёрё противь кого-бы-то ни было, отмёняются и уничтожаются; 6) духовнымъ, если того пожелаютъ, позволяется вступать въ бракъ; 7) всё духовные удерживають полную власть и право на свои доходы, по древнимъ обычаямъ; 8) строго преслъдуется всякаго рода кощунство надъ Св. Троицею и таинствомъ тела и крови, преподаваемымъ по обряду католической церкви, и всъ

') Ibid., 7—14.

вообще обряды этой церкви не должны подвергаться поруганіямъ, а имѣютъ совершаться совершенно свободно; никого не дозволяется насильно отрывать оть католической церкви; 9) всё эти пункты имёють быть обезпечены королевскимъ словомъ и обязательны для всёхъ, пока соборъ вселенскій или провинціальный не приведеть ко всеобщему согласію. Король согласился на всѣ пункты этого проекта. Но когда онъ представленъ былъ епископамъ, они по совершенно понятнымъ побужденіямъ отвергли его совершенно 1). Этотъ проекть, дававшій шляхтичамъ-протестантамъ право по смерти католическихъ ксендзовъ назначать на ихъ мъсто протестантскихъ пасторовъ и предоставлять этимъ послѣднимъ всѣ бенефиціи и доходы католическаго духовенства, требоваль оть католической іерархіи не вбротернимости только, а полной равноправности нововърія со старой върою. Даже болье того: шляхта проектировала захвать въ пользу своихъ пасторовъ бенефицій католической церкви и доходовь, шедшихъ на католическое духовенство съ ихъ прихожанъ, въ томъ числѣ и крестьянъ, остававшихся по прежнему ватоликами. Неудивительно, что епископы объявили, что они ни въ какомъ случав не могутъ принять этого проекта, и легко уб'йдили въ этомъ короля и сенаторовъ.

Послѣ совѣщанія, продолжавшагося нѣсколько дней, свѣтскіе сенаторы опять выступили въ роли посредника. Они представили посламъ на разсмотрѣніе новый проэкть, хотя и говорили, что это—старый проэкть, только исправленный и дополненный. Въ этомъ новомъ проэктѣ король обѣщаетъ въ самомъ скоромъ времени отправить къ папѣ посольство съ просьбою поспѣшить созваніемъ вселенскаго собора, или, если это окажется невозможнымъ, дозволить созваніе въ Польшѣ національнаго собора, на который дозволено. будетъ явиться каждом у для наученія и уйти съ него спокойно. Пока это не наступило, не должно бытъ дѣлаемо никакихъ новыхъ измѣненій въ церкви, духовенство обѣщаетъ пріостановить дѣйствіе 'своей юрисдикціи противъ шляхты и духовныхъ, которыхъ ей вольно держать въ своихъ домахъ, только-бы эти духовные не дозволяли себѣ кощунства надъ католическою религіей. Постановленія

') Ibid., 14-16.

١

собора будуть принаты обѣими сторонами, а теперешнее пріостановленіе духовной юрисдикціи, какъ временное, не будеть имѣть никакихъ вредныхъ для духовенства послѣдствій. Постановленія, изданныя епископами по дѣламъ о вѣрѣ, до того же времени теряють силу, о чемъ король объявить указомъ. Никакихъ преслѣдованій ни съ той ни съ другой стороны не должно быть: гдѣ ксендзы умерли или изгнаны, тамъ патронъ долженъ представить на утвержденіе епископамъ способныхъ и достойныхъ лицъ. Всѣ доходы костеловъ остаются неприкосновенными, и духовные сохраняютъ право отлучать за десятины, и старосты по прежнему должны приводить въ исполненіе ихъ приговоры относительно тѣхъ, которые въ теченіе года останутся подъ клятвою <sup>1</sup>).

Этоть новый проэкть вмёсто равноправности даваль протестантамъ солько въротернимость, да и то только до будущаго вселенскаго или національнаго собора, постановленія котораго имѣли быть безусловно обязательными для нихъ, а между тѣмъ еще не было извѣстно, что это за соборъ будетъ, не будетъ-ли это-обыкновенный провинціальный синодь. Послы, какъ и слідовало ожидать, отвергли этоть проэкть. Оть ихъ имени Яковь Остророгъ объявилъ королю въ сенатъ, что они стоятъ на томъ, что уже разъ съ согласія короля было постановлено ими вибств съ сенаторами; если же теперь они должны потерять это, то они ничемъ не хотять больше заниматься на сейме. Если это · епископамъ не нравится, пусть они покажутъ посламъ ложность ихъ ученія. Въ отвёть посламъ, краковскій епископъ разразился цёлою рёчью, въ которой обвиняль ихъ въ своеволіи, въ желаній начальствовать надъ всёми, въ неповиновенія волё воролевской, просилъ Сигизмунда Августа во время остановить эти анархическія стремленія шляхты. Послы, ничего не сказавъ въ отвѣтъ Зебржидовскому, ушли изъ сената<sup>2</sup>).

Цёлую недёлю тянулись совёщанія сената. Наконецъ король рёшился сдёлать нёкоторыя уступки посламъ. Онъ об'ящалъ имъ немедленно послать одного изъ сенаторовъ въ Римъ къ папё съ просьбою-уладить религіозныя дёла, а тёмъ временемъ-предлагалъ онъ-архіепископъ созоветь провинціальный

<sup>&#</sup>x27;) lbid., 17-18.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Ibid., 18.

соборъ. Время его созванія будеть назначено на сеймѣ. Каждый имѣеть право прибыть на этотъ соборъ и объявить ему свои недоумѣнія. Въ доказательство того, что соборъ дѣйствительно будетъ свободнымъ, король обѣщаетъ послать на него четырехъ свѣтскихъ сенаторовъ, чтобъ они обезпечили на немъ свободу каждому. Духовные пріостанавливаютъ дѣйствіе своей юрисдивціи, но за это не должно быть произведено никакихъизмѣненій въ костелахъ римскаго обряда и протестанты не должны позволять себѣ кощунствъ; за кощунство епископы сохраняютъ право привлекать къ своему суду, и король будетъисполнять ихъ приговоры <sup>1</sup>).

Этоть третій уже по счету проэвть отличался оть предъидущаго твиъ, что предполагалъ созвание провинціальнаго, или національнаго собора въ скоромъ времени и безъ разр'вшенія Рима и оставлялъ въ рукахъ протестантовъ забранные уже ими востелы. Возраженія пословъ направлены были противь предложеннаго этимъ проэктомъ способа созванія собора и его состава. Рафаиль Лещинскій, отъ имени пословь, заявиль, что въ дёлё, касающемся всего народа вольны принять участіе всё сословія. Пусть король предлагаль онъ, созоветь синодъ и назначить на негокакъ онъ уже объщалъ, четырехъ свътскихъ сенаторовъ; къ нимъ пусть епископы присоединять четырехъ изъ своей среды а шляхта-восемь изъ своей среды: всё они и будутъ руководить синодомъ и разбирать дёла. Лещинскій выразиль также желаніе пословъ, чтобы въ соборѣ приняли участіе не только Польша, но и Литва, силезскія княжества, Пруссія и прусскій герцогь. До созванія собора каждому должна быть предоставлена полная свобода въровать и проповъдывать то, что онъ считаетъ истиннымъ христіанскимъ ученіемъ. Лещинскій въ своей рин до того увлекся, что назвалъ прусскаго герцога "нашимъ милостивымъ государемъ". Епископы воспользовались этимъ неосторожнимъ словомъ, чтобы вооружить вороля противъ посольской избы, уполномоченный которой позволиль себъ придать прусскому герцогу титулъ, принадлежащій одному польскому воролю. Сигузмундъ Августъ чрезъ канцлера объявилъ посламъ, что, такъ какъ они отвергаютъ всѣ его проэвты и только попусту тратять время, то онъ приказываетъ имъ-

') Ibid., 19-21.

Digitized by Google

заняться другими дёлами. Послы послё совёщанія поручили краковскому послу Іерониму Оссолинскому попросить у короля извиненія за неосторожный поступокъ Лещинскаго и вмёстё съ тёмъ предложить ему послёднія свои условія соглашенія. Послё извиненія за Лещинскаго, послё разсужденій о томъ, что постановленіе о національномъ соборѣ, какъ новая конституція, не можеть быть издано безъ согласія земскихъ пословъ, Оссолинскій отъ имени пословъ выражаетъ согласіе на посл'ядній королевскій проэкть, но съ сл'ядующими поправками: 1) соборъ будетъ созванъ королемъ властью сейма (auctoritate conventus); потому что на созванный архіепископомъ не всъ считали-бы для себя обязательнымъ явиться, а отсюда возникли-бы новые раздоры; 2) четыре свътскихъ сенатора, назначаемые королемъ, будутъ на соборѣ судьями вмѣсть съ епископами и будуть поддерживать твхъ, кто потребуетъ того; 3) должно помнить, что на соборѣ будуть разбираться дѣла двояваго рода – дѣла о вѣрѣ и дѣла объ извѣстныхъ лицахъ, осужденныхъ духовными: а) въ спорныхъ вопросахъ, касающихся въры и до сихъ поръ неразрътенныхъ въ христіанскомъ мірь, можетъ случиться, что мньнія разделятся, и одни будуть ссылаться на одно только слово Божіе, другіе — и на церковныя постановленія; если по вопросу этого рода будеть постановлено духовенствомъ извѣстное опредѣленіе, то, такъ какъ вопросъ этотъ еще нигдъ не разръшенъ, послы обезпечивають себь и всей шляхть свободу аппеляціи на это опредывселенскому собору; б) что касается лицъ, то такъ леніе къ какъ они будутъ судимы по обвинению въ ереси, а осуждение въ ереси влечетъ за собою лишеніе чести и имущества, и даже смерть, то должна быть допущена аппелляція въ сейму, такъ какъ тольво король съ сенатомъ можетъ осудить шляхтича на лишеніе жизни, чести и имущества. Относительно другихъ пунктовь королевскаго проэкта, послы согласились, чтобы, согласно волѣ короля, все было пріостановлено до будущаго собора 1).

Поправки пословъ къ королевскому проэкту были приняты Сигизмундомъ Августомъ. Король объявилъ имъ чрезъ канцлера, что, желая покончить съ этимъ дёломъ, онъ соглашается на

<sup>1</sup>) Ibid., 22-28.

требованія пословъ, собереть въ силу сеймоваго постановленія соборь въ то время, которое признаеть удобнымъ, и даже самъ лично прибудеть на него вмёстё съ сенатомъ, а до того времени духовная юрисдивція будеть пріостановлена, изданныя духовными противь вого бы то ни было постановленія не будуть имъть силы; но вороль требуетъ, чтобы не было нивавихъ кошунствъ и безпорядковь. Маршалъ посольской избы благодарилъ короля за милостивый отвёть 1). Вслёдь за тёмъ сеймъ занялся экзекуціей законовъ. При этомъ послы опять затронули духовенство. Ссылаясь на то, что королевская канцелярія не имбеть права выдавать постановленія противныя общему праву, они просили вороля уничтожить привиллегію, данную архіепископу при короновании Варвары. Равнымъ обравомъ, они просили, чтобы или духовные показали имъ привиллегіи, освобождаюшія ихъ солтысовъ отъ военной службы, или же солтысы ихъ безъ отговоровъ участвовали впредь въ посполитомъ рушеньи <sup>2</sup>). Дёло эвзекуціи тянулось долго и вончилось ничёмъ. Ничего не добившись послы разъбхались.

Хотя установленное петроковскимъ сеймомъ 1555 года соглашение между духовенствомъ и шляхтою было значительно у же перваго проэкта земскихъ пословъ, тъмъ не менъе польская шляхта на этомъ сеймъ значительно подвинула впередъ къ окончательному ришению два главные пункта своей религіозной программы. Духовная юрисдикція de haeresi была пріостановлена до будущаго національнаго собора, причемъ шляхта оставила за собою право аппелляціи къ королю и сенату на приговоры этого собора о лицахъ шлахетскаго сословія по обвинению ихъ въ ереси, вакъ преступлении, влекущемъ за собою лишеніе жизни, чести и имущества. Созваніе національнаго собора было обезпечено королевскимъ объщаніемъ, пр**я**чемъ соборъ имълъ быть созванъ не примасомъ, съ разръшенія папы, а королемъ, въ силу сеймоваго постановленія; роль руководителей и судей на немъ имъла принадлежать не однимъ епископамъ, а также королю, объщавшему прибыть на него, и свётскимъ сенаторамъ; въ крайнемъ же случав, если-бы духовенство, взявь на немь перевёсь, стало постановлять свои рёшенія

<sup>&#</sup>x27;) Ibid., 29-30.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid., 82, 86.

по дѣламъ вѣры, допускалась аппелляція на эти рѣшевія къ вселенскому собору. Наконецъ, сеймъ возобновилъ прежній intirim, но въ болѣе опредѣленной и благопріятной протестантамъ формѣ: онъ санкціонировалъ всѣ сдѣланныя реформаціей завоеванія, хотя только до будущаго собора. Одно въ сеймовомъ постановленіи было неблагопріятно протестантамъ, это-н ебольшая оговорка, чтобы протестанты не дозволяли себѣ насилій по отношенію къ католической церкви, то есть другими словами, не дѣлали дальнѣйшихъ завоеваній. Во всякомъ случаѣ, свобода частнаго, такъ сказать, домашняго исповѣданія протестанства была вполнѣ гарантирована для шляхты сеймомъ 1555 года.

Хотя Сигузмундъ Августь далъ земскимъ посламъ объщание созвать національный соборъ своею властію, въ силу сеймоваго постановленія, однако онъ, какъ увидимъ ниже, счелъ нужнымъ снестись предварительно по этому вопросу съ римскою курію. Впрочемъ, по разнымъ обстоятельствамъ онъ сдёлалъ это лишь въ слёдующемъ году, и первое оффиціальное извёстіе о томъ, что произошло на петровскомъ сеймѣ, папа получиль оть польскихъ епископовь, нашедшихъ нужнымъ разъяснить св. отцу свой образъ действій на сейме. Сказавь о томъ, что примѣненіе къ дѣлу польскимъ духовенствомъ принадлежащаго ему права суда надъ сретиками вызвало сильную ненависть къ нему со стороны свётскаго сословія, гнёзненскій архіепископъ и подчиненные ему епископы писали папъ, что Сигизмундъ Августь, желая положить конецъ постояннымъ раздорамъ духовнаго и свътскаго сословій, гибельно отражающимся на ходъ государственныхъ дълъ, а въ будущемъ угрожающимь еще большими опасностями, созвалъ на 22 апрёля 1555 года въ Петроковѣ сеймъ, на которомъ и начали прежде всего разсуждать объ улажении этихъ раздоровъ. Но такъ какъ вороль увидёль, что эти раздоры не могуть быть улажены до тёхъ поръ, пока не будутъ уничтожены схизмы въ въръ, а это можетъ сдёлать только вселенскій соборъ, который хотя нёсколько уже разъ былъ созываемъ и открываемъ, но до сихъ поръ не произвелъ желаннаго действія; такъ какъ, съ другой стороны; все шляхетское сословіе и значительная часть се ната низа что не хотбли начинать совъщанія о войнъ съ турками прежде, чъмъ не будутъ удовлетворены ихъ требованія относительно

религіи: то вороль рёшился просить апостольскій престоль о томъ, чтобы позволено было въ польскомъ государстве созвать и устроить національный соборъ, на которомъ-бы авторитетомъ этого престола могли быть улажены возникшія въ Польшё разногласія въ въръ, при этомъ, чтобы не затягивать дъла, онъ желалъ-бы созвать его какъ можно скорбе. Вибств съ твиъ король выразилъ желаніе, чтобы духовные суды до этого собора не вели процессовъ, особенно противъ твхъ, которые тайно начали принимать евхаристію подъ двумя видами, или оказывають повровительство женатымъ всендзамъ, или при совершении мессь предпочитають отечественный языкь латинскому. Епископы по ихъ словамъ, согласились, чтобы все дёло относительно національнаго собора и вообще вёры было предано на разр'вшение апостольскому престолу, но они не согласились на пріостановку судебныхъ процессовъ противъ еретиковъ и туть же въ сенатв въ присутствіи короля и всёхъ сенаторовъ занесли торжественный протесть противъ ограниченія своей юрисдикціи, 1). Вообще изъ посланія было ясно, что польскіе епископы не были совершенно противны проэкту національнаго собора: имъ только не хотёлось дёйствовать на свой страхъ.По этому они и постановили довести обо всемъ до свёдёнія апостольскаго престола и съ этою цёлью отправили въ Римъ католическаго архидіакона Франциска Красинскаго съ указаннымъ выше посланіемъ. Но въ то время какъ польсвіе епископы обнаруживали нікоторую уступчивость по вопросу о національномъ соборѣ, не дремалъ и неподкупный стражъ папскихъ интересовъ въ Польшѣ, которому такая уступчивость казалась почти сресью. Вармійскій спископъ Гозій чрезъ того же валишскаго архидіавона, чрезъ котораго польскіе епископы предлагали на благоусмотрвніе папы проэкть національнаго собора, спѣшитъ сообщить апостольскому престолу свои соображения о томъ, какъ помъшать исполнению этого опаснаго для Рима плана. Въ своемъ посланіи въ папъ Павлу IV Гозій не считаеть нужнымъ скрывать отъ него опаснаго положенія дёль въ Польшё. Но не въ національномъ соборё видить онъ спасеніе: онъ видить его въ скорбищей присылку въ Польшу нунція Алонзія Липпомано, который бы спась Поль-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Theiner, II, 577-578, Petricovine, 21 Mai 1555.

шу именно отъ этого національнаго собора 1) Получивъ изъ. рувъ калишскаго архидіакона коллективное посланіе польскихъ. епископовъ и отлѣльное посланіе вармійскаго епископа, папа даль такой отвёть, какого и слёдовало ожидать. Онъ хвалиль польскихъ епископовъ за то, что они обратились за ръшеніемъ столь важнаго вопроса къ апостольскому престолу, но прибавлялъ, что ни въ какомъ случай не можетъ одобрить того, чтобы въ Польшѣ состоялся соборъ епископовъ одной польской націи для улаженія споровь о върв и религіи, такъ какъ объ этихъ вещахъ можно разсуждать и постановлять рёшенія только на вселенскихъ соборахъ<sup>2</sup>). Вармійскому же епископу папа писалъ что переданное ему валишскимъ архидіа кономъ посланіе Гозія "весьма сильно (magnopere) подтвердило то мивніе, котороепапа уже раньше имёль объ его отличной добродётели и усердіи въ защить католической въры противь ся возмутителей". Въ заключение своего послания, какъ бы желая выразить своеодобреніе воззрѣніямъ Гозія на пѣль нунціатуры Липпомано. папа дёлаеть замётку, что нунцій, должно быть, уже находится. въ отечествъ Гозія, и добавляетъ:, продолжай, возлюбленнъйшій брать, мужественно охранять и защищать въру Бога и Господа нашего Інсуса Христа и оказывать величайшія услуги своему отечеству, какъ ты до сихъ поръ это дълалъ съ величайшею. для себя похвалою. <sup>3</sup>).

## ЧЕТВЕРТАЯ ГЛАВА.

Въ началъ октября 1555 года прибылъ въ Варшаву папскій нунцій Алоизій Липпомано, веронскій епископъ, отъ котораго католическая партія съ Гозіемъ во главь ожидала спасенія <sup>4</sup>). За Липпомано была слава опытнаго борца, искусившагося въ бою съ реформаціей. Въ союзники ему папа особымъ посланіемъ пригласилъ вармійскаго спископа: "Зная тебя и твои добродътели, писалъ Павелъ IV Гозію, мы надъемся, что всъ усилія нунція будутъ имъть благопріятный

<sup>1)</sup> Ibid., II. 579, Hosius Paulo IV, Heilsberg 12 Iulii 1555.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Rajnaldus, t. XXI, pars II, p. 137-138, nr. 61, sub ann. 1555 (8 Octobris, Romae).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Theiner, II, 584-585, Romae, 8 Octobris 1555.

<sup>4)</sup> Eichhorn, I, 259.

исходъ, если онъ приступитъ къ дѣлу, имѣя тебя своимъ помощникомъ, своимъ союзникомъ <sup>1</sup>).

Трудная задача предстояла нунцію въ Польшъ, трудная уже потому одному, что не легко было тогдашнему западноевропейцу оріентироваться среди своеобразныхъ учрежденій польскаго шляхетскаго государства. Папскій нунцій на первыхъ же порахъ наткнулся на многое, чего онъ, кажется, не предвидълъ. Онъ составилъ планъ компаніи, не совсъмъ соображенный съ условіями польской жизни. Онъ задумаль начать дёло съ короля, задумалъ привлечь его на свою сторону и, опираясь на него, повести борьбу съ протестантствомъ. Не познакомившись съ польскими епископами, не сдёлавъ даже визита примасу, не смотря на приглашение его, онъ, немедля ни минуты, устремился въ Вильну, гдѣ находился тогда воролевскій дворъ, объявляя всёмъ, что папа запретилъ ему вступать съ къмъ бы то ни было въ знакомство до тъхъ поръ, пока онъ не увидитъ короля <sup>2</sup>). Въ Вильнѣ, по свидѣтельству Гурницкаго, онъ просилъ короля, чтобы онъ своевременно принялъ мёры противъ распространенія реформаціи въ Польш'я и указываль королю путь, которымь онь могь бы этого достигнуть. Гурницкій не сообщаеть болье подробныхъ свёдёній объ этомъ рекомендованномъ нунціемъ пути, и говорить только, что Сигизмундъ Августь замѣтилъ Липпомано, что онъ здёсь "король со связанными руками" <sup>3</sup>). Между тёмъ по Польшѣ разнеслась молва, приписывавшая нунцію самые ужасные замыслы. Молва эта утверждала, что Липпомано совѣтоваль королю снять восемь или десять головь съ первъйшихъ польскихъ пановъ протестантовъ. Не трудно представить себъ, какое вцечатлёніе произвела на польскую шляхту, ревниво оберегавшую свои привиллегии, въсть о замыслахъ папскаго нунція на право жизни знатнійшихъ пановъ. Мы не иміемъ данныхъ. на основани которыхъ могли бы опредблить, сколько правды было въ этихъ слухахъ, распространяемыхъ про нунція его недругами. Мы не считаемъ себя вправѣ приписывать нунцію тотъ кровавый совѣтъ, который приписывала ему об-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Cyprianus, Tabularium Ecclesiae Romanae seculi XVI, Francofurti et Lipsiae, 1743, p. 59, Romae, festo sd. Quuntilis 1555.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Eichhorn, 1, 259.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Górnicki, 120.

щая молва, въ виду упорнаго отрицанія его самимъ Липпомано <sup>1</sup>). Но та ожесточенная ненависть, которую снисваль себѣ нунцій, воторая на каждомъ шагу преслёдовала его грязными пасквилями <sup>2</sup>), становится совершенно непонятною, необъяснимою, если не допустить хоть малой доли правды въ тёхъ обвиненіяхъ, которыя взводили на нунція его недруги. если не допустить, что нунцій, действительно, сов'втоваль ватолическому воролю поступать съ еретиками более энергично, дать имъ почувствовать свою власть. Сигизмундъ Августъ, какъ мы сказали, отказался оть энергическаго действования противъ еретивовь, хотя, по своему обыкновенію, не поскупился на обѣщанія: но это были "пустыя слова", какъ догадывался самъ нунцій <sup>а</sup>). Вскорѣ нунцій убѣдился въ справедливости своихъ догадовъ. Липпомано задался цёлію возвратить ватоличеству самаго могущественнаго въ то время покровителя реформаціи въ Польшѣ — извѣстнаго уже намъ Радзивилла Чернаго. Съ этою цёлью онъ написалъ къ Радзивиллу письмо, въ воторомъ предостерегалъ его по поводу того, что общій голосъ какъ въ Польшѣ, такъ и за границей признаетъ его главнымъ повровителемъ еретиковъ, и просилъ его бросить еретическія заблужденія, угрожая въ противномъ случав наказаніемъ Божінмъ. Письмо это, продивтованное страшною ненавистію нунція въ еретикамъ, написано было въ очень сильныхъ выраженіяхъ. Но надежды, которыя возлагаль на него нунцій, разбились съ великимъ для него позоромъ. Радзивиллъ прислалъ нунцію тавой отвѣтъ, что "самъ діаволъ, по словамъ нунція. не могъ бы добыть изъ ада ничего худшаго", чтобы выразить свое презрѣніе и папѣ, и его нунцію, и всему католическому духовенству. Этоть отвёть вскоре сталь извёстень всей Польшѣ. Но особенно мучило Липпомано подозрѣніе, что отвѣтъ этоть дань быль ему не безь вёдома короля. "По получения его (т. е. отвѣта), писаль онъ Палліано, я, признаюсь вамъ, потеряль всявую надежду на то, чтобы можно было сдёлать что-нибудь корошее въ этомъ королевстве, потому что этотъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Relacye, I, 20—23, письмо Липпомано къ подканцяру Пржерембскому. Lovitii 20 augusti, 1556; ibid., 39, письмо его же къ Палліано, Lowicz, 22 września 1556.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Górnicki, 120. Bielski, II. 1120.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Eihhorn, I, письмо Липпомано къ Гозию.

панъ, будучи у вороля всёмъ—совётникомъ, канцлеромъ, маршаломъ, довёреннымъ другомъ, съ которымъ король ёстъ, танцуетъ, веселится, отвётилъ мнё, кажется, не безъ его вёдома и согласія. А если такъ, а все заставляетъ меня думать, что такъ, video nos oleum et operam hic perdere, et laterem ut dicitur lavare" 1).

Планъ кампаніи, составленный Липпомано безъ знанія мѣстности, безъ знанія польской жизни, окончился неудачею. Уже въ началъ ноября 1555 года Липпомано увидълъ себя вынуж. деннымъ обратиться за помощью къ мъстнымъ католическимъ силамъ, попросить указаній у того, на кого еще въ Римѣ указывали ему, какъ на человъка, "котораго одного изъ всъхъ онъ долженъ любить, уважать, почитать"<sup>2</sup>). "Тавъ какъ нѣчто, и нѣчто величайшей важности я долженъ сообщить тебѣ, писалъ Липпомано въ Гозію, то я чрезвычайно желалъ бы, чтобы ты быль здесь. Это нечто — такого рода, что я не решаюсь довёрить его письму... Поэтому, если меня любишь, постарайся, заклинаю тебя, какъ можно скорбе увидёться со мною"<sup>3</sup>). "Заклинаю тебя, если ты еще не находишься на пути, торопилъ нунцій Гозія нѣсколько времени спустя, немедленно от. иравляйся и спѣши въ намъ" <sup>4</sup>). Должно быть, положеніе нунція при дворѣ стало на первыхъ же порахъ не совсѣмъ прочнымъ, если онъ уже на второмъ мъсяцъ своего пребыванія въ Польш'в такъ настойчиво звалъ въ Вильну въ помощь себ'я вармійскаго епископа. Впрочемъ, дворъ скоро перебхалъ изъ Вильны въ Варшаву, и этимъ облегчилъ возможность свиданія Гозія съ Липпомано, сопровождавшимъ короля. Но тутъ ждали Гозія однѣ непріятности. Туть онъ на самомъ себѣ испыталъ дурныя послёдствія неудачнаго образа действій нунція. Въ Варшавѣ Гозій не нашелъ для себя помѣщенія и потому нѣсколько дней провелъ въ Пултускъ. Изъ Пултуска онъ писалъ въ подванцлеру Пржерембскому и просилъ его назначить ему время и мъсто для свиданія; но на свое письмо не получиль

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Relacye, I, 39. Lippomano do xiecia di Palliano, Lowicz, 22 września 1556. Начало письма Радзивилла къ Липпомано напечатано въ Relacyach (1, 23-25).

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Cyprianus, 62, Lippomano Hosio, Vilna, 4 Novembris 1555.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid., 64, Vilna, 15 Novembris 1555.

<sup>4)</sup> Ibid., 64, Vilna, 9 Calen. Decemb. 1555.

отъ него отвѣта. Думая, что подканцлеръ не отвѣтилъ потому, что заваленъ дѣлами, онъ написалъ въ архіепископскому ванцлеру Домбровскому, прося его извѣстить, когда подканцлеръ можеть его принять. Гозію назначили день, но когда онъ прітхаль въ Варшаву, подканцлера тамъ уже не было. Очевидно было, что подканцлеръ нарочито увлонился отъ свиданія съ ревностнымъ епископомъ. Тогда же Гозій узналъ, что и самаго нунція худо принимають при дворъ. Воть какъ описываль самъ Гозій вынесенныя имъ изъ своей потздки въ Варшаву впечатлёнія: "мнё кажется, писаль онъ Мартину Кромеру 19 января 1556 г., что гибель государства близка; послё того, что я здёсь услышаль, я отчаваюсь во всемъ. Неудержимо стремитесь вы въ пропасть. Мы заживо и завъдомо погибаемъ... Я ухожу отсюда менье утвшеннымъ, чемъ какимъ пришелъ. Я вижу, что Богъ хочетъ наказать насъ; о если бы только Онъ наказалъ насъ въ своемъ милосердіи, а не во гнѣвѣ своемъ". Мало того, что правительственныя лица высказывали свое нежеланіе выслушивать представленія Гозія и еще менбе исполнять ихъ; самъ нунцій велъ себя нёсколько двусмысленно въ отношени въ нему. Въ Варшавѣ, послѣ отъѣзда короля, Гозій имфлъ совещание съ нунціемъ относительно положенія дълъ въ Польшъ. Въ началъ февраля 1556 года примасъ пригласиль нунція и вармійскаго епископа въ свою резиденцію въ Ловичъ. Гозій принялъ приглашеніе, надбясь въ Ловичь, въ присутствіи примаса, продолжить начатыя съ нунціемъ въ Варшавѣ совѣщанія. Хотя совѣщанія эти, по настоянію Гозія, начались на третій день по прибытіи ихъ въ Ловичъ, но вскоръ были прерваны, и Гозій утхалъ въ Вармію, не получивъ свёдёній о дальнёйшемъ образё дёйствій нунція <sup>1</sup>). Не оттого ли это произошло, что нунцій пересталь вёрить въ успѣхъ своего дѣла, потерялъ голову и помышлалъ только о скоръйшемъ возвращения въ Италію. Дъйствительно, у польскаго правительства нунцій потеряль всякій кредить, и если во время его пребыванія въ Польше король издаль нёсколько постановленій въ интересахъ католической вёры, то это нужно приписать нестолько представленіемъ нунція, сколько стараніямъ мѣстнаго духовенства, имѣвшаго основанія требовать отъ-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Eichhorn, I, 263—265.

правительства соблюденія interim установленнаго сеймомъ 1555 года. Такъ въ декретъ на имя старостъ познанской епархіи король предписываль имъ строго наблюдать за тёмъ, чтобы въ городахъ, мѣстечвахъ и селеніяхъ воролевскихъ не появлялось никавихъ измёненій въ цервовныхъ обрядахъ ни въ костелахъ, ни въ частныхъ домахъ, равно какъ, чтобы подъ предлогомъ богослужения, не совершалось вавихъ бы то ни было сходовъ (conventicula); а если бы познанский епископъ или вто-либо по его уполномоченію донесъ имъ, что вто-нибудь содержитъ и распространяеть какую-либо ересь, предписывалось указаннымъ выше властямъ не терпёть таковыхъ, но тотчасъ изгонять, а въ случав ихъ возвращения строго наказывать. Въ другомъ девретъ, изданномъ на имя Яна Косцелецкаго, сърадзскаго воеводы и великопольскаго генерала-старосты, король предписываль ему озаботиться строгимъ исполнениемъ древнихъ статутовь относительно еретиковь, особенно богемскихъ братьевъ (Boëmosistos), какъ въ Познани, такъ и въ другихъ городахъ 1). Одновременно съ этими указами король издалъ третій декреть, въ которомъ повторилъ запрещеніе своего отца относительно печатанія еретическихъ книгъ 2). Указы, изданные Сигизмундомъ Августомъ, имѣли цѣлью - положить предѣлъ нарушеніямъ установленнаго прошлогоднимъ сеймомъ interim'а, нарушеніямъ, которыя часто дозволяли себѣ тогда протестанты. Кромѣ того, изданіемъ ихъ король, можетъ быть, имѣлъ въ виду сдёлать нёчто угодное римской куріи, чтобы сдёлать ее уступчивѣе въ другихъ дѣлахъ, напр. въ дѣлѣ созванія національнаго собора.

Если у польскаго правительства вредить Липпомано сильно пошатнулся, то положение его среди польскаго общества было невыносимымъ; а между тъмъ ему приходилось считаться съ этимъ обществомъ, съ его желаніями, и требованіями, такъ сильно высказавшимися на прошлогоднемъ сеймъ. Центромъ этихъ желаній и требованій, какъ мы знаемъ, было созваніе національнаго собора. Папскому нунцію предстояла задача помъщать его созванію. О томъ, что дълалъ Липпомано, чтобы

15\*

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Эти указы, взятые изъ познанскаго городскаго архива, напечатаны Романовскимъ (Romanowski, Otia Cornicensia, t. I, р. 260—263). Онв изданы въ Вильнъ 1 марта 1556 г.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Friese, Th. II, Bd. 1, S. 262.

исполнить эту трудную задачу, мы не имбемъ подъ руками почти никакихъ свёдёній. Можно только догадываться, на основании инструкции, о которой мы сейчасъ скажемъ, что по вопросу о національномъ соборѣ были у него переговоры съ польскимъ правительствомъ. Весьма въроятнымъ туть представляется такое предположение. Такъ какъ послѣ петроковскаго сейма (1555 г.) король счелъ нужнымъ отправить къ папъ особаго посла съ просьбою дать согласіе на созваніе въ Польшѣ напіональнаго собора и прислать для участія въ немъ своего уполномоченнаго, такъ какъ затвмъ получено было Сигизмундомъ Августомъ письмо папы Павла IV о назначении нунціемъ въ Польшѣ Алоизія Липпомано 1): то Сигизмудъ Августь счелъ нужнымъ, прежде чёмъ отправить своего посла въ Римъ, дождаться прибытія въ Польшу папскаго нунція, чтобы отъ него узнать взгляды римской куріи на національный соборъ, тёмъ болёе что въ случаё согласія папы на созваніе его, самъ нунцій могъ явиться на немъ тёмъ уполномоченнымъ, о присылет котораго король хотёль просить папу. Когда прибыъ въ Польшу Липпомано, польское правительство и вступило съ нимъ въ переговоры по вопросу о національномъ соборѣ, но нунцій дипломатично отклонился отъ активнаго участія въ этомъ дёлё, заявивши, что онъ не имъетъ на это полномочія отъ папы. Лишь послё этого Сигизмундъ Августь отправиль въ Римъ своего посла Станислава Мацъевскаго, для котораго и составлена была новая инструкція, въ которой очевидно стремленіе составителя ся смягчить рёзкость выраженій первой инструкціи, -- стремленіе вполнѣ естественное послѣ того, какъ польсвій дворъ, не желавшій раздражать папу, узналь отъ Липпомано взгляды римской куріи на національный соборь 2). Но какъ ни умъренно, какъ ни смиренно даже долженъ былъ по этой инструкціи королевскій посоль предложить пап'в желаніе нетроковскаго сейма 1555 года, сущность дёла оставалась таже; разница была лишь въ томъ, что посоль долженъ былъ по воз-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Письмо папы дано въ Римъ 14 авг. 1555 г. (Theiner, II, 580-581).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Объ эти инструкція напечатаны въ «Scriptores Rerum Polonicarum», II, 104—110. Мы будемъ пользоваться второю изъ нахъ, какъ дъйствительно данною Мацъевскому. Въ этой инструкція король поручаетъ послу объявить папъ относительно Липпомано: is negat se habere de eo (т. е. національномъ соборъ) mandata a Scte Vestra et videtur abhorrere penitus a nationali concilio.

можности выгораживать личность короля, сваливая всю бёду на земскихъ пословъ. По этой инструкціи посолъ долженъ былъ довести до свёдёнія папы, что на петроковскомъ сеймё 1555 года земскіе послы требовали того, чего обыкновенно требують (quae vulgo flagitarentur), именно: чтобы богослужение совер- // шалось въ храмахъ на отечественныт языкъ (что нъкогда дозволено было апостольскимъ престоломъ болгарамъ, употребляющимъ одинъ и тотъ же съ поляками языкъ); затъмъ чтобы мірянамъ дозволено было причащаться подъ обоими видами (какъ это въ древности дозволядось, наравит съ причащениемъ подъ однимъ, и какъ это и нынъ употребляется у грековъ, болгаръ и русскихъ, а чехамъ сто лётъ тому назадъ дозволено базельскимъ соборомъ); наконецъ чтобы дозволено было всендзамъ (presbyteris) вступать въ бракъ (какъ это дозволено у 🥍 тёхъ же грековъ, русскихъ и болгаръ, а въ древности было дозволено и въ западной церкви). Для постановленія рѣшенія объ этихъ предметахъ, равно какъ и о другихъ церковныхъ обрядахъ и спорныхъ догматахъ, дворяне требовали созванія провинціальнаго собора, такъ вакъ вселенскій соборъ, по ихъ словамъ, созывается медленнѣе, чѣмъ бы слѣдовало, да и едва ли будеть доведенъ когда-либо до желаннаго конца; но (долженъ былъ прибавить по инструкціи посолъ) король понималъ, что вовсе не его дёло постановлять что-либо по дёламъ, касающимся религіи, измѣнять ся обряды или вообще допускать чтонибудь тавое, что отдёлило бы его и его государство отъ обычаевъ и постановленій ватолической церкви и что имѣло бы видъ посягательства на авторитетъ апостольскаго престола. Поэтому-то (говорилось далёв въ инструкціи) послё долгихъ совѣщаній и разсужденій король благоволиль отослать все это дёло на разсмотрёніе апостольскаго престола и обо всемъ этомъ донести ему чрезъ своего посла. И такъ какъ люди остались этимъ недовольны и сильно жаловались на суровость епископовъ, то воролю съ сенатомъ показалось не безрасуднымъ (inconsultum), чтобы епископы на короткое время поудержались (reprimerent se), и не считалось преступленіемъ-отступленіе отъ старыхъ церковныхъ обрядовъ, если оно имъетъ мъсто въ частныхъ помъщеніяхъ или въ такихъ костелахъ, которые забраны приверженцами новшествъ (a novatoribus) до настоящаго сейма, а такихъ востеловь очень немного и безъ большихъ волненій они въ

Digitized by Google

настоящее время не могуть быть обращены въ первоначальное состояніе; да и этой пріостановки, или попущенія вороль желаль отъ епископовъ не долѣе, какъ до вселенскаго или національнаго собора, котораго требовали, или, если бы созвание того или другаго затянулось, до ближайшаго сейма. Что же васается всёхъ другихъ костеловъ, то въ нихъ не допускались никакія. измёненія въ богослуженіи, и противъ виновныхъ въ этомъ епископы сохранили свою юрисдикцію неприкосновенною, а вороль и правительственные органы должны были по прежнему исполнять приговоры духовныхъ судовъ. Не смотря однавожъ на это (долженъ былъ сказать папъ посоль), епископы противились этому постановлению короля и сената и громко кричали, что это послабленіе, или попущеніе для нихъ нестерцимо, и гибельно для истинной вёры. Изложивъ пап'в въ такихъ чертахъ все то, что дёлалось на петрововскомъ сеймъ, королевскій посолъ долженъ былъ (по инструкціи) перейти въ главному предмету своего посольства, долженъ былъ выразить папъ желаніе вороля, поставленнаго въ непріятную необходимость исполнять требованія своего народа. Король надбется (долженъ былъ сказать посоль), что, такъ какъ всюду говорять что вселенский соборь безъ всякой надобности былъ переносимъ съ мъста на мъсто и прерываемъ нъвоторыми папами, --- вороль надъется, что Его Святвищество ускорить его созвание и посившить позаботиться о томъ, чтобы утишить наконецъ колебанія въры и христіансваго міра. На случай, если бы вселенскій соборь не могъ быть созвань въ настоящее время, вороль просить папу созвать вакъ можно скорве національный соборъ въ Польшв, или же дать ему, королю, право созвать его, причемъ король объщаеть позаботиться о томъ, чтобы все произошло мирно, безъ опасности для кого бы то ни было. На этомъ соборѣ кородь желаетъ присутствія уполномоченнаго папы и въ вачествѣ такого уполномоченнаго выражаеть готовность принять нынёшняго папскаго нунція въ Польшѣ, веронскаго епископа, за присылку котораго очень благодарить папу, хотя прибавляеть, что этоть нунцій отказался оть всякаго участія въ дёлё созванія національнаго собора и, кажется, совершенно нерасположенъ къ національному собору. Съ этою инструвцією въ началь 1556 года отправился въ Римъ сандомірскій ваштелянъ Станиславъ Мацёевскій, а въ концё мая 1556 г. папскій нунцій Липпомано имѣлъ уже изъ Рима свёдѣнія о результатахъ посольства Мацевскаго. Изъ Рима писали 1) Липпомано, что посолъ польсваго короля на публичной аудіенція принесъ папѣ обычныя поздравленія со вступленіемъ на престоль; папа на той же аудіенціи отвётиль ему великими похвалами польскому королю-На частной аудіенціи, писали ему, посоль объявиль папѣ, что король, понуждаемый волею народа, желаеть "чтобы 1) позволено было совершать литургію и другое богослуженіе на польскомъ язывъ, 2) причащаться подъ обоими видами, 3) чтобы всендзы могли жениться, 4) имъть народный соборъ., Въ Римъ, очевидно, подъ повровомъ умъренности и смиренія сразу же разглядёли далеко не умёренныя и не смирныя, съ римской точки зрѣнія, требованія. "Сь немалою печалью и горечью сердца, писали Липпомано, слушалъ св. отецъ эти желанія, не могъ даже сврыть скорби, что король, хотя бы побуждаемый наглыми домогательствами народа ли то, или нёсколькихъ лицъ, до такой степени забылся, что согласился представить ихъ папъ. Св. отецъ объявилъ упомянутому пану Станиславу, что названныя выше требованія, равно какъ опасность, въ которой онъ видить это столь любимое имъ воролевство, побуждають его поспёшить созваниемъ вселенскаго собора, безъ котораго нёть возможности отвётить на эти желанія какъ слёдуеть.... Пусть поэтому Ваше преосвященство просить короля и объявить польскимъ епископамъ, чтобы они готовились отправиться въ дорогу, когда призваны будуть для излеченія ранъ церкви и своего отечества: пусть будуть увёрены, что св. отець встрётить ихъ съ твиъ сердечнымъ чувствомъ, съ какимъ братъ встрвчаетъ брата послё долгаго, томительнаго ожиданія. "-Словомъ, римская курія укрылась за старой своей ширмой.

Между тёмъ папскій нунцій въ Польшё, потерпёвъ неудачу на пути, избранномъ имъ для борьбы съ реформаціей, начинаетъ дёлать попытки вступить на другой путь: онъ задается цёлію оживить въ самой католической партіи строго католическій духъ, укрёпить ся связи съ Римомъ, значительно ослабёвшія. Католическая партія была тогда, дёйствительно, сильно ослаблена, разстроена, чужда строгой дисциплины. Даже

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Relacye, I, 29-32, List xięcia di Palliano do Lippomano, Rzym, 30 maja 1556.

польскіе епископы, по крайней мёрё нёкоторые изъ нихъ, проникались общимъ духомъ времени, и если не переходили отврыто на сторону протестантовъ, то давно уже стали спотыкаться, давно уже сочувствовали имъ въ душѣ и весьма не двусмысленно выражали готовность войти съ ними въ компромиссъ, уважить нѣкоторыя изъ ихъ желаній. Другіе, хотя и не питали симпатій къ реформаціи, но не обнаруживали и ревности къ охраненію старой в'ёры: ихъ всецёло поглощали разнаго рода ихъ личныя дёла. Лишь очень немногіе члены тогдашняго польскаго епископата могли прійтись по вкусу представителю римской куріи. "Изъ здёшнихъ епископовъ, писалъ Липпомано пацѣ, нѣкоторые заражены еретичествомъ, нѣкоторые только имя носять епископовь, на самомъ же дъль решительно ничего не дѣлаютъ, а весьма немного бодрствующихъ надъ своимъ стадомъ" <sup>1</sup>). Вмёсто того, чтобы пользоваться совётамп и содействіемъ польскихъ епископовъ въ своей трудной миссіи, Липпомано долженъ былъ производить слёдствія по обвиненію то того, то другаго изъ нихъ въ приверженности въ еретическимъ ученіямъ, причемъ онъ приходилъ къ неутѣшительнымъ для римской куріи заключеніемъ. 2). Задумавши взяться за дъло обновленія и оживленія католической партіи, Липпомано прежде всего предпринялъ ревизію польскихъ епархій, чтобы на мъстъ изучить положение дълъ. Въ апрълъ и маъ 1556 года онъ въ сопровожденіи примаса объбхалъ каоедральныя церкви въ Великой Польшѣ. Не отрадныя впечатлѣнія вынесъ нунцій оть непосредственнаго соприкосновенія съ польскою жизнію. "Многое мы нашли, писалъ онъ послѣ ревизіи вармійскому епископу, что ни глазамъ, ни ушамъ моимъ не было пріятно. Все вричить о реформации" (omnia reformationen clamant) »). Но это путешествіе, доставившее нунцію много непріятныхъ впечатлівній, 4) дало ему возможность подмітить и кое-что такое, что, хотя само по себѣ было явленіемъ прискорбнымъ, но для нунція могло мелькнуть, какъ луть надежды на возможность некотораго разрешения его впоследстви на провинціаль-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Relacye, I, 26, Lippomanus Paulo IV, Lovitii, 18 Iunii 1556.

<sup>3)</sup> Ibid., 26-27.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Cyprianus, 67, Lippomanus Hosio, Lovitii, 1 Iunii 1556.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Clamans jam raucus factus sum super hoc negotio, говоритъ Липпомано о себѣ въ цитовенномъ выше письмѣ (lbid.).

номъ синодъ съумълъ ловко эксплоатировать въ свою пользу. Во время этого же путешествія нунцій не могъ не замѣтить того, что капитульные предаты и каноники представляють собою элементь польскаго духовенства, более внушающий къ себъ довърія, чъмъ епископы; поэтому, въроятно, не упустилъ случая привлечь ихъ на свою сторону, чтобы воспользоваться ихъ услугами, какъ пользовался ими вармійскій епископъ. Доказательство своей преданности интересамъ католичества великопольскіе прелаты и каноники дали папскому нунцію уже въ своихъ "Responsiones" 1), гдѣ они нарисовали ему, по его предложенію, картину безпорядковъ и нестроеній польской церковиой жизни, вполнѣ согласно съ дѣйствительностію, безъ тенденціи ослабить ихъ силу, смягчить яркость красокъ. Мы считаемъ не лишнимъ воспроизвести эту картину въ общихъ чертахъ, какъ воспроизвели раньше картину такого же содержанія малопольскихъ католиковъ, такъ какъ она не только болѣе или менѣе върно и полно передаетъ тогдашнюю дъйствительность, но и даеть намъ возможность взглянуть на нее подъ твмъ угломъ, зрѣнія, подъ воторымъ смотрѣли на нее тогдашніе люди.

Первою причиной проникновенія въ Польшу ереси великопольскіе каноники считають небрежность пастырей Христова стада и прежде всего самаго папы. Воть главныя основанія, на которыхъ опирается обвинение апостольскаго престола: 1) въ продолжение болье чъмъ тридцати лътъ со времени появления ереси римскіе первосвященники не присылали въ Польшу ни легатовь, ни нунціевь, которые бы при королевскомъ дворѣ обуздывали безразсудную дерзость еретивовъ и поддерживали защитниковъ церкви; 2) хотя вселенскій соборъ открытъ былъ въ Тріенть, но папы не въ достаточной степени заботились о томъ, чтобы онъ счастливо окончился, а подъ маловажными предлогами прерывали его, хотя въ этомъ значительная доля вины падаеть и на свътскихъ государей; 3) разные римскіе первосвященники предоставили государямъ много привиллегій, противныхъ свободъ церкви; 4) римская курія предоставляетъ польскія прелатуры и каноникаты людямъ недостойнымъ, при-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Relacye, I, 45-54, Responsiones DD. Praelatorum, Canonicorum et Capitulorum Cathedralium Gnesnensis, Posnaniensis, Vladislaviensis et Plocensis ecclesiarum Regni Majoris Poloniae, ad consultationem Rmi Dni Nuntii Apostolici, super negotio fidei summatim collectae.

чемъ происходить настоящая торговля бенефиціями. съ ними соединенными. — Второю причиною пронивновенія въ Польшу ереси каноники считають небрежность мыстныхъ католическихъ епископовъ, въ описаніи которой они, быть можеть, впадають и въ нѣкоторое преувеличеніе. Надѣленные большею властію въ свътскихъ и духовныхъ дълахъ польскіе епископы, по сло-Вамъ канонивовъ, не пользуются ею, въ сожалѣнію, въ интересахъ церкви; они притёсняютъ своихъ подданныхъ, обременяють ихъ поборами, принуждають ихъ работать даже въ воскресные и праздничные дни, иногда даже превосходять шляхту въ ихъ угнетения; они, первые сенаторы, не стараются увѣщевать и наставлять короля въ истинной вѣрѣ, какъ бы должны были и могли, и это происходить оттого, что они постоянно помышляють въ сердцѣ своемъ о повышеніяхъ, постоянно ожидаютъ перемѣщенія на другую каоедру и вслѣдствіе этого, положивъ перстъ на уста свои, не хотять или не смѣють говорить о дом' Божіемъ; они не только не пресл'ядуютъ судомъ пропов'єдниковъ и приверженцевъ ереси, но даже какъ хорошихъ знавомыхъ принимаютъ ихъ въ своимъ куріяхъ, доставляють имъ защитниковъ; они покровительствують даже отлученнымъ отъ церкви и вообще съ такой неохотой пользуются своею епископскою властію, что готовы согласиться на совершенное ея уничтоженіе, одинъ изъ нихъ въ присутствіи шляхты осмѣлился даже, говорять, сказать: пусть всякій въруеть, какъ ему угодно, только бы мои доходы оставались для меня нетронутыми; они ни мало не препятствують продажи и распространению еретическихъ книгъ, такъ что отъ торговли ими сталъ зависёть почти весь барышъ книгопродавцевъ; о ихъ небрежности въ охраненіи правъ церкви и ся служителей свидътельствуютъ отнятіе у нихъ доходовъ, отсутствіе священнослужителей болѣе чёмъ въ шестидесяти церквахъ разныхъ епископій, совершенное разграбление другихъ, изгнание всендзовъ и замъщение ихъ лицами, угодными еретикамъ; причиною этихъ безпорядковъ въ значительной степени служитъ то обстоятельство, что въ Польшѣ назначеніе на епископскія мѣста болѣе всего зависить оть родственныхъ связей и отъ протекцій, и слишкомъ мало отъ образованности и честности: въ епископы производятся люди нерелигіозные и безполезные, даже мальчишки, которые вовсе не препятствуютъ волкамъ нападать на стадо Христово.

каноники считають нужнымъ сознаться, что и остальное польсвое духовенство далево оть своего идеала. Они констатирують фавть нравственной распущенности польскаго духовенства: все тутъ, говорять они, исполнено росвоши, помпы, жадности, похотей, праздности и нерадивости. И что всего хуже, заключають они, священники не знають закона Божія. Оть ауховенства каноники переходять въ польскому обществу. Туть прежде всего они выставляють на видъ давнюю, застаръвшую ненависть свётскихъ людей въ клиру, которая, по ихъ мнёнію, нивогда не превратится, хотя бы влирь сталъ самымъ совершеннымъ по жизни и нравамъ. Причиною этой ненависти служить, съ ихъ точки зрёнія, жадность свётскихъ людей, которые хотёли бы овладёть имуществами духовенства, такъ что иногда они не имѣютъ иного предлога въ перемѣнѣ вѣры, вромѣ желанія захватить эти имущества. Весьма благопріятнымъ для успёховъ реформаціи обстоятельствомъ представлается нашимъ ванонивамъ продолжительный гражданскій миръ: наслаждаясь имъ, польская шляхта вмёсто военной службы занимается чтеніемъ еретическихъ книгъ. Въ заключеніе достается отъ нашихъ канониковъ и польскому королю. Имъ не нравится, что онъ на все смотрить сквозь пальцы, что онъ расточаеть свои милости одинавово "еретикамъ" и "христіанамъ", всёхъ безъ разбора награждаеть, особенно же еретиковъ, между тъмъ какъ это запрещено законами государства. Воспитание юношества въ германскихъ школахъ, торговыя сношенія съ еретиками, свобода печати, по мнѣнію канониковъ, много способствують распространению "ереси". Отсутствіе епископовъ въ королевскихъ судахъ, когда король судитъ на сеймъ, причиняеть, по мнёнію ванониковь, много зла, или лучше--лишаеть многихъ выгодъ. Наконецъ, каноникамъ казалось полезнымъ, чтобы епископы старались присутствовать на сеймивахъ, на которыхъ избираются послы на сеймъ, и заботились о выборѣ въ послы католиковъ.

Путешествіе Липпомано по Великой Польшѣ, давшее ему возможность пріобрѣсти друзей въ стѣнахъ польскихъ капитуловъ, убѣдило его въ необходимости созвать провинціальный синодъ: побужденіемъ къ созванію его нунцій выставляетъ "просьбы католиковъ, особенно капитуловъ" 1). Синодъ отврытъ былъ ` подъ предсъдательствомъ папскаго нунція Липпомано и примаса Дзержговскаго 6 сент. 1554 г. въ Довичь. Это былъ послъ петроковскаго синода 1551 г. первый дъйствительный синодъ. На немъ присутствовали епископы краковскій, куявскій, познанскій, перемышльскій, холмскій и каменецкій; остальные прислали каждый по два каноника <sup>2</sup>). На синодѣ присутствовалъ и вармійскій епископъ Станиславъ Гозій, приглашенный на него нунціемъ уб'вдительно (въ трехъ письмахъ) просившимъ Гозія прибыть въ Ловичъ 3). Синодъ открыть былъ въ костелѣ рѣчью папскаго нунція, въ которой онъ говорилъ о привязанности и любви св. отца въ польскимъ прелатамъ вообще и въ каждому изъ нихъ въ частности, выразившейся особенно въ томъ, что св. отецъ, лишь только вступилъ на апостольский престоль, тотчась благоволиль послать въ это королевство его, Липпомано, чтобы онъ сообща съними обсудилъ мъры противъ теперешней бользни и приветстволь всёхь ихь оть имени св. отца, объщая имъ отъ его лица всяческую помощь и подержку въ борьбѣ съ реформаціей. Нунцій хвалилъ польскихъ прелатовъ за то, что они въ своихъ страданіяхъ прибъгли въ матери своей, римской церкви, которая есть единое прибъжище для всёхъ труждающихся и обремененныхъ, говорилъ, что CB. отецъ въ течение цилаго года не переставалъ, какъ при посредствѣ его, нунція, такъ и въ своихъ письмахъ королю и въ устныхъ бесёдахъ съ находящимся въ Римѣ королевскимъ посломь настаивать на томъ, чтобы король искоренилъ ереси въ своемъ государствѣ, не припятствовалъ свободному отправленію духовнаго судопроизводства и проч. Послѣ роскошнаго обѣда даннаго всёмъ присутствовавшимъ архіепископомъ, нунцій пригласиль всёхъ ихъ на слёдующій день для дальнёйшихъ разсужденій; но присутствовавшіе просили нунція, чтобы онъ даль имъ на слёдующій день часъ времени для составленія отвѣта на рѣчь нунція, послѣ чего они имѣли прійти въ нему и начать сов'ящания. Липпомано согласился 4)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Relacye, i, 33, List A. Lippomana do xięcia di Palliano, Łowicz, 22 września 1556.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid., 33-34.

<sup>&</sup>lt;sup>s</sup>) Eichhorn, I, 268 прим.

<sup>4)</sup> Relacye, I, 34-35.

Когда же на слёдующій день собрались участники синода, произошло, не безъ ироніи замѣчаеть нунцій, "красивое приключеніе". Съ ранняго утра до вечера польскіе епископы препирались съ своимъ архіепископомъ изъ за того, что онъ созвалъ ихъ на синодъ sub poena centum marcarum et delationis ad sedem apostolicam. Архіеписвопъ, по словамъ нунція, весьма хорошо защищался, говоря; что нужно было пригрозить неаккуратнымъ, что, когда онъ прежде призвалъ ихъ безъ угрозы наказаніемъ, они смѣялись надъ приглашеніемъ и не хотѣли являться по его зову, что въ силу власти примаса и синодальныхъ постановленій онъ имѣлъ право созвать ихъ подъ угрозой штрафа, что, если бы они не явились, онъ далъ бы имъ почувствовать свою власть. Эта взаимная распря впрочемъ не помѣшала представителямъ польскаго духовенства весьма единодушно условиться между собою относительно своего образа дъйствій, и при томъ такого образа действій, что, еслибы онъ осуществился на практикъ, представителю папы пришлось бы играть на ловицкомъ синодъ далеко невидную роль. Присутствовавшими на совъщании решено было, чтобы соборныя совещания происходили въ отсутствіи нунція, по окончаніи же сов'єщній рішено было приглашать нунція въ назначенный для соборнаго засѣданія залъ, гдъ одинъ изъ членовъ собора долженъ былъ объявить ему о результатъихъ совъщаний. Эту роль посредника между нунціемъ и синодомъ согласился принять на себя Гозій. "Это было -- говоритъ по этому поводу Липпомано-дёломъ смёшнымъ и нигдё не практиковавшимся въ подобныхъ собраніяхъ". Но особенно удивило нунція то, что епископъ вармійскій, челов'якъ ученый, вполн'я преданный престолу апостольскому и его, нунція, большой пріятель, также примкнуль къ этому рѣшенію. Причиной рѣшенія польскихъ прелатовъ Липпомано совершенно справедливо выставляетъ желаніе ихъ, чтобы онъ не былъ свидетелемъ ихъ взаимныхъ ссоръ и антагонизма епископовъ и канониковъ <sup>1</sup>); но ввроятно туть значительную роль играло и опасеніе участниковъ синода, что присутствіе нунція можеть стёснить свободу и независимость соборныхъ совъщаний, тъмъ болъе что даже такіе върные слуги Рима, какъ Гозій, роптали на деспотизмъ нунція, какъ сейчасъ увидимъ.

<sup>1</sup>) Relacye, 1, 36.

Совѣщаніе польскихъ еписвоповъ длилось тавъ долго (отъ 6 час. утра до 4 вечера), что Липпомано сталъ даже безпоконться, чтобы не вышло чего-нибудь худого, такъ какъ ему хорошо было извёстно, "какъ сильно они одинъ другаго ненавидять, вакъ мало между ними христіанской любви". Лишь въ сумерки уже пришли къ нему примасъ, вармійскій епископъ и враковскій епископъ, и послёдній послё разглагольствованій объявиль ему рузультать сов'ящания: quod responsa darentur mihi per unum. Епископъ объяснилъ нунцію, что это сдѣлано съ хорошею цёлью освободить нунція отъ тягостной обязанности присутствовать при ихъ длинныхъ преніяхъ на непонятномъ для него польскомъ языкъ. Нунцій, какъ и слёдовало ожидать, не согласился играть на собор' такую неважную роль. Онъ объявилъ, что не принимаетъ никакихъ отговоровъ, что хочеть присутствовать при всёхъ ихъ совёщаніяхъ, хочетъ чтобы важдый могъ смёло и прямо говорить, что имёлъ свазать, что иной способъ отбыванія синода походить на тиранію, которой онъ не думаеть покоряться <sup>1</sup>). Члены синода должны были уступить нунцію, и уже 8 сентября одинъ изъ секретарей Липпомано держаль къ нимъ отъ его лица ричь, въ которой, изобразивъ всё бёдствія польской церкви, побуждаль ихъ къ тому, чтобы они пробудились отъ сна, воспламенились усердіемъ истинныхъ пастырей и, вооружившись божественныъ ученіемъ и святостью жизни, дали отпоръ волкамъ, опустошающимъ винограднивъ Христовъ, чтобы, отложивъ въ сторону взаимные ссоры, въ согласіи, любви и братскомъ единеніи обратились въ воролю съ просьбой – объ охранения ватолической въры въ воролевстве и исполнении отечественныхъ законовъ объ еретикахъ. Посл'я этого нунцій угостиль вс'яхъ епископовъ и канониковъ объдомъ. Но въ тотъ же день папскому нунцію пришлось выслушать нёсколько упрековъ и при томъ съ той стороны, съ которой онъ всего менбе ожидалъ ихъ. Упреки эти сдёланы были нунцію Гозіемъ, и состояли въ томъ, "что онъ, нунцій, нетерп'еливъ, что онъ не позволяетъ другимъ говорить, что онъ туть хочеть начальствовать надъ ними, что онъ хочеть постановлять все по своему усмотриню"<sup>2</sup>). Ви-

Digitized by Google

<sup>4)</sup> Relacye, I. 36.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Любопытенъ мотивъ, который, по мейнію нунція, побуднать Гозія далать ему упреки: Гозій (такъ объясняетъ дало нунцій въ письма къ Паляіано) inani quadam gloria tactus обедался на нунція за то, что онъ лишнять

роятно папсвій нунцій усп'эль многимь дать почувствовать свой деспотизмь, если даже такой преданный слуга Рима, какь Гозій, счель нужнымь, быть можеть для пользы самого же нунція, высказать ему эти упреки.

Опасенія польскихъ прелатовъ не были напрасными. Нунцій съумѣлъ такъ повести дѣло, что опредѣленія синода оказались вполнѣ согласными съ его желаніями. Взаимная вражда польсвихъ епископовъ и канониковъ въ рукахъ нунція оказалась очень удобнымъ средствомъ длл того, чтобы тѣхъ и другихъ заставить дѣйствовать согласно съ видами римской куріи. Неудивительно, что "епископы и каноники по свидѣтельству самого нунція, на все соглашались; даже куявскій епископъ велъ себя хорошо, и изъ устъ его не вышло ни одного слова, которое бы кого-либо шокировало <sup>1</sup>).

Прежде всего синодъ ръшился обезпечить за собою на будущее время поддержку королевской власти. Решено было, что немедленно по прибыти Сигизмунда Августа въ Варшаву, куда его тогда ожидало все собраніе во главѣ съ нунціемъ, обратиться въ нему съ просьбой объ охранении въ Польшѣ католической въры, равно какъ объ изгнании изъ Польши всъхъ ересей. Но вслёдъ за тёмъ ловицкій синодъ натолкнулся на то же затрудненіе, на которое пять лёть тому назадъ натолкнулся синодъ петроковскій: атмосфера, которой дышало тогдашнее польское общество, такъ сильно была пропитана реформаціонными идеями, что онъ часто невольно вдыхались людьми, вовсе не желавшими разрыва со старой вврой, особенно людьми, не способными по своему умственному развитію къ строгому, послёдовательному мышленію. Нужно было пом'вшать этому злу, воторое по самой своей неуловимости грозило опасными послёдствіями; нужно было составить такую формулу вёры, изъ которой всякій сразу бы виділь, каково католическое ученіе объ извёстномъ предметё и чёмъ оно отличается отъ протестантскаго. Ловицкій синодъ, принимая во вниманіе, по сло-

его удовольствія— много равсуждать на соборѣ и блистать на немъ своимъ краснорѣчіомъ juxta illud satirici poëtae: scire tuum nihil est, nisi te scire hoc sciat alter (Relacye, I, 37). Можетъ быть, этотъ мотивъ отчасти и вѣренъ; но въ упрекахъ Гозія была своя доля правды, такъ что Липпоманъ напрасно разыгрываетъ въ письмъ иъ Палліано роль оскорбленной невинности.

() Relacye, I, 38.

вамъ нунція, что въ Польшѣ размножилось столько ересей, что не только въ одномъ городѣ или деревнѣ, но и въ одномъ домѣ одинъ вѣритъ такъ, другой—иначе,—принимая затѣмъ во вниманіе, что всѣ отщепенцы считаютъ свое ученіе католическимъ, вслѣдствіе чего люди простые, по недостатку проновѣдниковъ и священниковъ, которые бы ихъ просвѣтили, не знаютъ, какая вѣра—истинная,—принимая все это во вниманіе, согласился на принятіе краткой формулы, содержащей въ себѣ католическое вѣроученіе '). "Для краткости времени, прибавляетъ нунцій, согласились принять формулу левенскаго университета, взятую изъ постановленій флорентинскаго собора и изъ твореній св. Өомы, къ которой присоединено пять членовъ изъ книгъ св. Августина de Trinitate. Принявъ эту формулу, синодъ постановилъ представить ее королю и просить его, чтобы онъ предписалъ всѣмъ не уклоняться отъ нея <sup>2</sup>).

Опредёливъ формулу вёры, долженствовавшую предохранить на будущее время католиковъ отъ увлеченія реформаціонными идеями, синодъ перешелъ къ реформированію польскаго духовенства. "На соборѣ, говорить Липпомано, много говорили о дворѣ, объ епископахъ, о дурномъ управленіи приходскими церквами, о молодежи, учащейся въ Германіи, о чтеніи еретическихъ книгъ, о недостаткъ проповъдниковъ, и постановлено было, чтобы приведены были въ исполнение древния и новыя провинціальныя постановленія королевства, которыя содержать въ себѣ достаточно распоряженій обо всемъ этомъ, и чтобы архіепископъ наблюдалъ за ихъ исполненіемъ" <sup>3</sup>). Синодъ, напр., по справедливости придавая большое значение швольному образованію, вмёниль въ обязанность такъ называемымъ loci ordinarii заботиться о закрытіи правительствомъ козминкской, пинчовской и другихъ подобныхъ имъ школъ, основанныхъ протестантами, равно какъ объ исполнении прежнихъ указовъ, запретившихъ польской молодежи посъщение германскихъ университетовъ 4). Вмёстё съ тёмъ синодъ опредёлилъ ходатайствовать предъ королемъ на ближайшемъ варшавскомъ сеймѣ о

4) Fabisz, 1868.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Формула эта, состоящая изъ 37 члено въ, помъщена въ (Relacyach I, 40-44).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Relacye, I, 37-38.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Ibid., 38.

преобразовании и улучшении враковской академии и познанской высшей школы <sup>1</sup>). Синодъ рекомендовалъ также аббатамъ позаботиться о доставления братьямъ ихъ монастырей, желающимъ учиться, средствъ въ получению образования въ высшихъ школахъ; вивнилъ также имъ въ обязанность содержать въ монастыряхъ извёстное число учителей для обученія монаховь и новиціевъ<sup>2</sup>). Одновременно съ этими мѣрами, долженствовавшими поднять уровень умственнаго развитія польскаго духовенства, синодъ обратилъ вниманіе на самое больное мёсто тогдашней польской іерархін-на нравственность ся. Онъ обратилъ внимание на повсем встный въ Польшъ упадовъ капитуловъ, въ которыхъ мало было прелатовъ и канониковъ, дъйствительно исполняющихъ духовныя свои обязанности, такъ вавъ многіе числившіеся ванонивами по цёлымъ годамъ не принимали соотв'етствующаго посвященія, а предпочитали оставаться въ какихъ либо низшихъ церковныхъ стеценяхъ и. получая всё соединенные съ ихъ должностями доходы, заниматься прежними свътскими дълами. Синодъ опредълилъ, чтобы loci ordinarii обратили особенное вниманіе на такія злоупотребленія и побуждали виновниковъ ихъ въ принятію соотвётствующаго священнаго сана и действительному исполнению ихъ духовныхъ обазанностей подъ угрозой лишенія доходовъ 3). Чтобы воспрепятствовать поступленію въ духовное сословіе лицъ, не имѣющяхъ надлежащаго умственнаго и нравственнаго ценза, синодъ вмѣнилъ въ обязанность loci ordinariis и ихъ суффраганамъ строго слёдить за тёмъ, чтобы нивто не поставлялся на церковныя должности безъ выдержанія установленнаго закономъ экзамена и безъ достаточнаго свидётельства объ его жизни, нравственности, образованности, при чемъ рекомендовалъ обрашать особенное внимание на мёсто образования ставленника и на его исповъдание въры 4).

Ловицкій синодъ происходилъ подъ сильнымъ давленіемъ папскаго нунція, положившаго на нѣкоторыя дѣйствія его печать своего фанатизма, отъ котораго тогдашніе польскіе епископы въ большей своей части были свободны. Липпомано.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Fabisz, 168; Friese, Th. II, Bd. I, S. 265-266.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Fabisz, 169.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Ibid.

<sup>4) 1</sup>bid.

напр., не согласился дать разрътения отъ влятвы Оржеховскому, не смотря на то, что за него просили многіе епископы. Нунцій даже сдёлаль епископамъ почти 1) выговоръ за то, что они разръшили его на сеймъ. Но особепно сильно фанатизмъ апостольскаго нунція сказался въ одномъ дѣлѣ, не задолго до ловицкаго синода. По Польшѣ въ то время разнеслась молва, будто какая-то Дорота Лаженцкая, по наговору евреевъ, причащаясь въ деревнъ Сухоцкъ, близь Сохачева, въ доминиканскомъ монастырѣ, въ день Пасхи, спрятала тѣло Христово въ платокъ и затёмъ продала его евреямъ; лишь только послёдніе принесли его въ синагогу и начали колоть его, какъ изъ опнатка будто-бы потекла обильно вровь, а евреи собирали ее и вливали въ стеклянный сосудъ. Нунцій не побрезгалъ эксплоатировать въ свою пользу это дёло народнаго невёжества и суевърія для доказательства правильности причащенія мірянъ подъ однимъ видомъ и дъйствительности присутствія Христа. въ евхаристія. Надъ Лаженцкою и евреями наряженъ былъ примасомъ, по настоянію нунція, судъ. По приговору этого суда, Лаженцкая и одинъ сврей были сожжены на костр'в<sup>2</sup>). Впечатление отъ этого зрелища, доставленнаго польской публикъ римскимъ фанатикомъ, было не въ пользу Рима: зарево костра, на которомъ погибли несчастныя жертвы фанатизма, дало только полякамъ возможность яснее разглядеть темныя фигуры палачей. Подобными кровавыми дёлами только парализовалось благотворное действіе техъ мёръ, которыя приняль противь "ереси" ловицкій синодь. При неблагопріятныхъ условіяхъ, еще усиленныхъ ревностію не по разуму папскаго нунція, эти мёры оказались слишкомъ слабыми подпорами разваливающагося зданія. Жизнь продолжала идти по новому широкому руслу; для нея ловицкаго синода какъ бы не существовало. Національно-реформаціонная партія, которую римсвій владыка приказалъ своему слуги убаюкивать старой песней о вселенскомъ соборѣ, не засыпала подъ ея звуки. Ее заглушали иные, могучіе звуки, весьма непріятно р'взавшіе нунцію ухо. До нунція еще во время синода дошли слухи, что "много шляхты

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Relacye, I, 38, Lippomano do Palliano.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Relacye, I, 32 — 33, Lippomano do Palliano: ibid., 60 — 61, ex libro V. Rerum memorabilium Roveri Pontani Carmelitae; Bielski, II, 1121; Regenvolscius, 214; Lubieniecius, 76—78.

съ в тарновскому и что тамъ у него составлены предложенія (artykuly) на сеймъ, между прочимъ, о причащеніи мірянь подъ обоими видами, бракъ священниковъ, совершеніи литургіи по польски, уничтоженіи аннать" 1). Даже у одного изъ участниковъ синода внимательный нунцій подмётилъ симпатіи къ идеямъ реформаціонной партіи. "Холмскій епископъ, писаль онь объ Уханскомъ, вполни преданъ Тарновскому, что мнѣ въ немъ очень не нравилось, да и всѣмъ казалось, что у него голова набита новыми идеями, хотя онъ и не обнаруживаль ихъ"<sup>2</sup>). Въ то же время въ польскомъ протестантствѣ замѣчается особенное оживление, приливъ новыхъ, свъжихъ силъ. Въ Польшу прибылъ извёстный намъ Лизманини, ходатаями за котораго предъ королемъ явились знатнъйшіе польскіе паны<sup>3</sup>). Въ началѣ 1557 года возвратился въ Польшу, послѣ долгихъ свитаній по Европъ, Янъ Ласкій 4), одинъ изъ самыхъ свѣтлыхъ представителей польскаго протестантства, посвятившій всю остальную жизнь дёлу примиренія различныхъ партій протестанства, подготовившій своею д'яятельностію извъстное сандомірское соглашеніе 1570 г. Польскіе епископы, съ нунціемъ во главѣ, просили короля удалить Ласкаго изъ предѣловъ Польши; но Сигизмундъ Августъ не нашелъ основанія исполнить ихъ просьбу, и Ласкій остался въ Польше 5). Въ Польшу прибылъ бывшій ватолическій епископъ Каподистріи Петръ Павелъ Вергери, поставившій себъ какъ бы спеціальною цилію преслидовать нунція на каждомъ шагу, пользоваться каждымъ его промахомъ, разоблачать тайные мотивы и цёли его. Онъ опубликовалъ письмо Липпомано въ Радзивиллу и отвётъ Радзивилла, доставившій столько мученій нунцію. Въ виду приближавшагося сейма онъ написалъ къ королю письмо, въ которомъ, по словамъ Гозія, объявлялъ, что желаетъ вести съ Липпомано диспуть о нъвоторыхъ пунктахъ въроучения. При этомъ онъ объявлялъ, что судьею на этомъ диспутѣ долженъ быть самъ король, что кромѣ св. Писанія не имѣетъ

<sup>&#</sup>x27;) Relacye, I, 39.

<sup>3)</sup> Ibid., 38.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Lubieniecius, 65-71.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Деятельность Яна Ласкаго изображена Германомъ Дальтономъ въ сочинедии ero: Iohannes a'Lasco. Beitrag zur Reformationsgeschichte Polens Deutschlands und Englands (Gotha, 1881).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ibid., 78-93.

значенія никакой иной авторитеть. Эго письмо Вергери, по замѣчанію Гозія, ходило по рукамъ и съ жадностію читалось <sup>1</sup>). Сильно оживившееся протестанство плохо удерживалось въ тѣсныхъ рамкахъ петроковскаго interim'a: шляхтичи-протестанты то тамъ, то здѣсь, отнимали у католиковъ костелы, изгоняли ксендзовъ, удерживали десятины и доходы духовенства <sup>2</sup>). Польское духовенство, еще на сеймъ протестовавшее противъ interim'a, видя нарушеніе его самими протестантами, также не особенно заботилось о соблюденіи interim'a: оно, хотя и не часто, дѣлало попытки примѣнить къ протестантамъ свою юрисдикцію <sup>3</sup>). Въ виду такихъ нарушеній interim'a и протестантами, и католиками, можно было ожидать на предстоявшемъ сеймѣ новыхъ споровъ, новыхъ препирательствъ. Даже въ Римѣ "не безъ великаго безпокойства ожидали исхода будущаго сейма <sup>4</sup>).

Сеймъ открылся въ Варшавѣ въ концѣ ноября 1556 г. и продолжался въ слёдующемъ 1557 г. Протестанты собрались на сеймъ въ значительномъ количествѣ: на него ожидались Лизманини, Вергери и другія язвы этого рода". Въ числѣ епископовъ присутствовалъ и Гозій. На собраніи польскихъ епископовъ сперва ръшено было, чтобы Гозій отъ лица всего духовенства высказаль королю въ сенать жалобы на дъйствія протестантовъ. Но потомъ это рѣшеніе было измѣнено, и отъ лица духовенства говорилъ королю въ сенатъ Зебржидовский. Онъ говорилъ королю, что его поведение возбуждаетъ въ епископахъ недоумѣніе, что самого короля они готовы винить въ томъ, что послы ни о чемъ другомъ на сеймахъ не хотять и говорить, какъ только объ уничтожении старой въры и введении на ея мъсто новой; вездъ, прибавляетъ онъ, говорять о томъ, что король нарочно пригласилъ на сеймъ Ласкаго, Вергери, Лизманини и другихъ этого рода людей, чтобы ввести новую въру. Король оправдывался въ этихъ обвиненіяхъ и во все продолжение сейма оказываль духовенству особенное расположение <sup>5</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Carncovius, Hosius Carncovió 14 octobris 1570 (Dług. II, 1636); Eichhorn, I, 272.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Eichhorn, I, 265—267.

<sup>\*)</sup> Dzienniki sejmow, 102.

<sup>•)</sup> Acta Historica, I, 542, Pureus Zebrzydovio, Romae, 21 novembris 1556.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Carncovius, Hosius Carncovio, 14 Oct. 1570 (Dlug. II, 1664).

Большинство сената оказалось на сторонѣ епископовъ и соглашалось на проэкть благопріятной духовенству конституціи. Земскіе послы съ своей стороны старались разными уступками привлечь короля на свою сторону: они соглашались отсрочить еще на годъ экзекуцію законовъ, изъявляли готовность установить налогь для покрытія военныхъ потребностей. Не надёясь, вероятно, добиться чего-либо большаго, они настойчиво просили вороля о сохранение во всей силѣ петроковскаго interim'a, о недозволении епископамъ привлекать въ свои суды шляхту по обвиненію въ ереси до тёхъ поръ, по крайней мёрё, пока король не устроить объщаннаго имъ національнаго собора <sup>1</sup>). При этомъ послы говорили, что ихъ министры готовы, если того пожелають епископы, дать имъ отчетъ въ томъ, чему учать, и признать свое заблуждение, если только будуть въ немъ изобличены. Послы жаловались на то, что духовенство не желаеть имъ представить доводы, на основания которыхъ оно признаеть ихъ учение ложнымъ, и на основании св. Писания довазывали, что такое разрѣшеніе вопросовъ вѣры не должно никого скандализировать. Проэкть же конституція, предложенный сенатомъ, они отвергали, какъ для нихъ нестерпимый<sup>2</sup>).

Старый вопросъ о духовной юрисдивціи de haeresi опять поставленъ былъ на очередь. Нужно было такъ или иначе разрѣшить его на этомъ-же сеймѣ: не говоря уже о протестаціи епископовъ противъ пріостановки дъйствія духовной юрисдивціи de haeresi, петроковскій interim фактически постоянно былъ нарушаемъ и католиками, и протестантами, и этими послёдними по преимуществу. Разрёшить его въ особенности нужно было къ виду того, что послё сейма король собирался увхать въ Литву, а въ его отсутствіе въ Польше можно было ожидать еще большихъ замъщательствъ, если бы все оставить по старому. Сигизмундъ Августь, поэтому, предложилъ на обсужденіе сената вопросъ, вакія мёры слёдуеть принять для охраненія спокойствія въ Польшѣ вь его отсутствіе. Миѣнія въ сенать разделялись: многіе предлагали даровать протестантамъ полную религіозную свободу и освободить ихъ совершенно отъ епископской юрисдивціи. Но противъ этого возстали епископы

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Zakrzewski, Reformacya w Polsce, 106.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Dzienniki, 100-126.

съ Гозіемъ во главѣ. Гозій доказывалъ королю, что туть дѣло идетъ не объ уничтоженіи только духовной юрисдивціи. По его мнѣнію, людямъ, которые самовольно отложились отъ церкви, которые хвалятся тѣмъ, что имъ пріятнѣе ѣсть и пить когда на нихъ лежатъ церковныя проклятія, нечего уже бояться церковныхъ отлученій. Дѣло у нихъ идетъ кое о чемъ большемъ, о совершенномъ уничтоженіи епископскаго сана и королевскаго достоинства, о введеніи полной анархіи въ духовной и свѣтской областяхъ. Поэтому онъ предлагалъ принять строгія мѣры противъ религіозныхъ новшествъ <sup>1</sup>).



У Сигизмунда Августа не было достаточно смѣлости, чтобы прямо перейти на ту или другую сторону. Онъ пошелъ среднею дорогою Ва началь (13 анв.) 1557 г. онъ издаль известный варшавски эдикть. Въ этомъ эдикть онъ прежде всего объявляеть: такъ какъ самое большое несчастие, обрушившееся на государство, составляють внутренніе раздоры, происшедшіе изъ-за разности въ религіозныхъ вёрованіяхъ, то онъ съ сенатомъ считалъ своею обязанностію обдумать мёры въ умиротворенію этихъ раздоровъ, тёмъ болёе что послё петроковскаго сейма, вопреви его постановлению, появилось въ Польшё много разнаго рода религіозныхъ новшествъ и измѣненій; но тавъ какъ близкая опасность ливонской войны заставляетъ короля поспѣшить въ Литву, что онъ съ согласія сената рѣшилъ все это дело отложить до будущаго сейма, впрочемъ, чтобы въ его отсутствіе изъ Польши (interim cum absumus) не произошло еще большихъ новшествъ въ дёлё религіи, чтобы своеволіе не зашло еще дальше, онъ постановилъ опубликовать настоящій эдикть Онъ запрещаеть всякія измёненія въ религіи (до будущаго сейма); приказываетъ своимъ подданнымъ не дозволять себѣ кавихъ бы то ни было богохульствъ по отношенію къ Богу, св. таинствамъ и таинству алтаря; приказываеть, чтобы нието изъ его подданныхъ не смёлъ произвести волненій, подъ предлогомъ религи собраний и сходовъ, устроивать оскорблять церквей, въ которыхъ остается древній, т. е. римскій обрядъ, удалять или измёнять въ нихъ что-либо, оскорб-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Hosius. Verae, christianae catholicaeque doctrinae solida propugnatio una cum confutatione Plolegomenorum Brentii, Coloniae, 1558, epistola dedicatoria ad regem Poloniae; Eihhorn, I, 274.

лять или изгонять духовныхъ лицъ, назначать на ихъ мѣсто кого-либо безъ вѣдома мѣстной духовной власти, вообще дѣлать что-либо такое, что можетъ произвести въ государствѣ замѣшательства; ослушниковъ этого эдикта король обѣщаль наказывать не какъ виновныхъ въ оскорбленіи частнаго лица или даже цѣлаго сословія, а какъ виновныхъ въ оскорбленіи королевскаго величества и въ возмущеніи общественнаго спокойствія <sup>1</sup>).

Варшавскимъ эдиктомъ Сигизмундъ Августъ хотѣлъ угодить и духовенству, и шляхтѣ: духовенству онъ обѣщалъ наказывать впредь преступленія противъ католической церкви, какъ преступленія противъ своей собственной особы, хотя это близко было къ уничтоженію духовной юрисдикціи и введенію на ся мѣсто королевскаго суда; въ угоду земскимъ посламъ онъ продолжалъ дѣйствіе петроковской конституціи и устранилъ духовную юрисдикцію de haeresi.

По окончанія варшавскаго сейма Липпомано поспёшнлѣ оставить опротивёвшую ему Польшу. "Достаточно, писаль онъ въ Римъ еще до сейма, что я тутъ пробылъ одинъ годъ, и всявій признаетъ, что я и св. отецъ дёлали все, что только можно было сдёлать; если ничего болёе мы не сдёлали, это не наша вина, такъ что мы съ спокойною совёстію можемъ сказать: curavimus Babulonem et non est sanata"<sup>2</sup>). Нунціатура Липпомано не имёла серьезныхъ послёдствій. За нимъ остается, кажется, только одна заслуга: онъ затормозилъ созваніе національнаго собора, выяснивъ представителямъ польскаго духовенства "еретичность" его съ точки зрёнія Рима. Впрочемъ, и успёхъ, достигнутый имъ въ этомъ послёднемъ отношеніи, былъ довольно относительный. Вообще онъ не оправдалъ тёхъ надеждъ, которыя возлагало на него въ свое время польское духовенство, въ томъ числё и Гозій.

Спасеніе ватоличества въ Польш'й опять предоставлено было одн'ямъ м'ёстнымъ силамъ; а между тёмъ оно теперь было нисколько не легче, чёмъ прежде. Король, об'ёщавшій карать вс'ё религіозныя новшества, какъ преступленія противъ своего лица, находился въ Литв'ё, а безъ него никто не могъ судить ихъ.

- 247 -

<sup>&#</sup>x27;) Romanowski, Otia Cornicensia, 263-265.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Relacye, I, 40 Lippomano do Pailiano, Lowicz, 22 wrzesnia 1556.

Притомъ же варшавскій эдикть сразу же быль враждебно встрвченъ шляхтою, такъ что его даже не публивовали, а тъмъ болёе не приводили въ исполнение. Неудивительно, что тё же нарушенія interim'а, которыя часто происходили до варшавскаго сейма, сплошь и рядомъ повторялись послё него. Въ самой столицѣ Польши протестантизмъ отвоевываль одну за другою позиціи у католической в'ёры. Самъ коронный канцлеръ Янъ Оцескій въ письм' къ Гозію (16 февр. 1557 г.) жаловался ему на печальное положение дёль въ столицё и съ болью говорилъ, что бури противъ церкви, повидимому, ежедневно увеличиваются и всё человёческія противодёйствія имъ кажутся безполезными. Въ отвътъ ему Гозій писалъ (14 марта), что, если нельзя уже утишить бурю человёческой мудростью, то должно прибъгнуть въ Тому, который повелъваетъ вътромъ и моремъ; но не нужно, прибавляетъ онъ, пренебрегать и человѣческой силою. Онъ просить Оцескаго, чтобы онъ, какъ префекть Кракова, мужественно противосталь еретикамъ и побуждаль епископа не оставлять безъ защиты свою паству, въ такое ужасное время. Но особенно много тревогъ причиналъ Гозію король, убхавшій послё варшавскаго сейма въ Вильну, гдё онъ находился подъ сильнымъ вліяніемъ Радзивилла, во дворцѣ вотораго Янъ Ласвій непрерывно то на латинскомъ, то на польскомъ языкѣ громилъ католическую церковь. Гозій въ письмѣ къ виленскому епископу Валеріану Протасевичу-Сушковскому (4 марта 1557 г.) убъдительно просить его внимательно слёдить за поведеніемъ короля и не допускать его до опаснаго mara 1).

Между тёмъ въ маё 1557 г. собрался назначенный еще нунціемъ синодъ въ Петрововё. Гозій не получилъ на него приглашенія. Съ этимъ синодомъ повторилась таже исторія, что и съ прежними, созывавшимися въ Польшё до прибытія нунція. Кромё архіеписвопа на соборъ прибыло только двое епископовъ (краковскій и холмскій), да депутаты капитуловъ, остальные подъ разными предлогами остались дома. При такихъ обстоятельствахъ синодъ не могъ задаваться широкой программой. Онъ ограничился постановленіемъ вновь издать постановленія предыдущихъ синодовъ, поручивъ это дёло архіе-

<sup>&#</sup>x27;) Eichhorn, I, 274-276.

пископскому канцлеру Домбровскому и калишскому архидіакону Красинскому. Синодъ предписалъ также духовенству заботиться о пропов'єдываній слова Божія, причемъ рекомендоваль ему для собственнаго укралления въ въръ чтение отцевъ церкви Амвросія, Августина и Іеронима. Но особенно синодъ обратилъ вниманіе духовенства на воспитаніе юношества, предложивъ ему позаботиться о закрыти протестантскихъ училищъ и удержании юношества отъ посъщения нъмецкихъ школъ, согласно королевскимъ указамъ. Этотъ же синодъ вотировалъ добровольный налогъ на духовенство въ пользу государства, причемъ воспользовался этимъ случаемъ, чтобы просить у короля защиты католической церкви отъ нападений и преслъдований еретиковъ. Наконецъ синодъ издалъ особые указы въ епископамъ, въ которыхъ увъщевалъ ихъ реформировать свои дворы и жить такъ, какъ предписалъ ловицкій синодъ. Синодъ назначилъ даже особую коммиссию для увъщанія кульскаго епископа Дройовскаго, чтобы онъ удалилъ отъ себя заподозрѣнныхъ въ ереси слугъ, прекратилъ сношенія съ открытыми еретиками и не угнеталь своихъ подданныхъ. Свой строго-католический духъ синодъ проявиль въ томъ, что предписалъ считать католическія церкви и кладбища, на которыхъ протестанты погребли своихъ покойниковъ, неосвященными, запретивъ въ нихъ совершение богослуженія. Можно догадываться, что эти постановленія, на которыхъ лежить печать духа Липпомано, приняты были по предложенію и настоянію депутатовъ капитуловъ, которые собственно и образовали этоть синодъ. Польские епископы уже одной неявкой на соборъ достаточно довазали свое усердіе въ защить католицизма. На самомъ синодъ, настроенномъ повидимому въ такомъ строго-католическомъ духѣ, случился фавтъ, который сильно компрометироваль польскій епископать, сь точки зрѣнія его правовърія. Одинъ изъ епископовъ (въроятно Ухансвій) внесъ на соборъ предложеніе-дозволить на олижайшемъ сеймъ причащение мірянъ подъ обоими видами, чтобы удовлетворить общимъ желаніямъ. Но противъ этого предложенія сильно возстали депутаты вапитуловь, и оно было отвергнуто. Такимъ образомъ, главными деятелями на этомъ синоде явились капитулы. Гозій, давно понявшій значеніе капитуловъ, отправилъ въ депутатамъ капитуловъ на петроковскомъ синодъ

особое письмо, въ которомъ воспламенялъ ихъ ревность, которую они, какъ мы видёли, дёйствительно проявили <sup>1</sup>).

Постановленія петроковскаго синода 1557 года, вакъ и предшествовавшихъ, остались мертвой буквой. Жизнь продолжала идти по разъ принятому ею направлению. Изъ разныхъ областей Гозій продолжаль получать неутъшительныя извъстія объ успѣхахъ реформаціи, продолжавшей свои наступательныя дъйствія, которыя далеко не всегда отличались чистотой: примѣненіе новыхъ идей на правтик нерѣдко сопровождалось осворбленіями старой святыни, осворбленіями ватолическихъ священниковь, насильственнымъ отнятіемъ костеловь в другими видами насилія, строго воспрещенными королевскимъ эдиктомъ нъсколько мъсяцевъ тому назадъ. Польскіе епископы большею частію равнодушно смотрёли на успёхи реформаціи. Краковскій епископъ оставиль даже Краковь и занялся постройкой замковъ въ своихъ общирныхъ помѣстьяхъ. А между тѣмъ положение его епархии становилось все хуже и хуже: Янъ Ласкій всюду ставилъ пропов'єдниковъ и организовалъ миссіонерское дёло; въ самомъ Краковё во многихъ домахъ отврыто совершалось протестантское богослужение. Тоже почти было и въ другихъ областяхъ Польши. Положение дёлъ принимало такой дурной обороть для католичества, что самъ Гозій приходилъ въ недоумъніе. Опасаясь, что все увеличивающійся и усиливающійся потокъ реформаціи окончательно увлечетъ Сигизмунда Августа, онъ пишеть письмо въ королевъ Екатеринѣ, умоляя ее не допустить супруга до рововаго шага. Будущее Польши рисовалось ему въ мрачныхъ чертахъ, что онъ выражаеть въ своихъ письмахъ къ друзьямъ: въ одномъ изъ нихъ (въ письмѣ къ подканцлеру Пржерембскому) онъ говорить, что, отчаяваясь въ спасении своего отечества, онъ уже часто помышляеть объ изгнания. Въ такомъ печальномъ положени оставиль Гозій католическую церковь въ Польшѣ, въ іюнъ 1558 года<sup>2</sup>).

- 1) Ibid., 279.
- <sup>9</sup>) Ibid., 279-282.

## ПЯТАЯ ГЛАВА.

Время почти шестилѣтняго пребыванія Гозія внѣ предѣловъ Польши представляетъ собою одну изъ самыхъ мрачныхъ страницъ въ лётописяхъ польскаго католичества. Гозій, хотя и непринадлежавший къ составу собственно польскихъ епископовъ, но ближе всёхъ ихъ принимавшій къ сердцу интересы католицизма въ Польшѣ, находился далеко, несъ службу апостольскому престолу въ другихъ мѣстахъ католическаго міра, стояль на стражѣ папскихъ интересовъ на самомъ опасномъ тогда пунктв. Правда, и въ Риме, и въ Вене, и въ Тріенть, хотя и заваленный массою работы, онъ слёдить, на сколько можеть, за ходомъ дёлъ на родинё, и находясь въ центрё католичества, подлё самого папы и его совётниковъ, не упускаеть случая направлять ихъ внимание на польския дела: но прямаго, активнаго участія въ ходё польскихъ дёлъ этого времени онъ не принимаеть. А въ Польшё между тёмъ рёшалась въ это время тяжба изъ-за духовной юрисдикціи, которую много уже лёть вела шляхта съ духовенствомъ, и за нёсколько мёсяцевь до возвращенія Гозія, разр'вшилась наконець въ пользу шляхты, хотя и не окончательно, не безповоротно. Польскій протестантизмъ переживаль тогда свои счастливые дни: мёстная католическая армія не внушала уже ему сильныхъ опасеній, а прибытія вспомогательныхъ отрядовъ, которые вербовалъ за границей Говій, онъ едвали тогда ожидалъ.

Въ то время какъ, вармійскій епископъ, по зову папы, собирался въ дорогу, въ Польшѣ ожидали сейма, обѣщаннаго варшавскимъ эдиктомъ 1557 года. Весною 1558 года краковскій епископъ въ письмѣ къ королю подаетъ уже голосъ въ пользу скорѣйшаго созванія сейма, причемъ жалуется на "необузданное своеволіе тѣхъ, которые, хотя и считаютъ себя католиками, всего менѣе суть католики, такъ какъ коварствомъ и жестокостью давно уже превзошли самихъ варваровъ и скиеовъ" <sup>1</sup>). Лѣтомъ 1558 года о предстоявшемъ въ Польшѣ сеймѣ знали уже въ Римѣ и сильно опасались, чтобы во время сейма

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Acta Historica, I, 547, Zebrzydowski Sigismundo Augusto, Miechovi, 7 Martii 1558.

"еретическая партія не постаралась утвердить свои ереси и еще сильнье поколебать положение католической церкви". Для отраженія опасности папа думаль даже отправить въ Польшу въ качествъ легата одного изъ кардиналовъ, а тъмъ временемъ послаль туда въ вачествъ нунція Камилла, епископа Сутри и Кампанін, который осенью 1558 года быль уже въ предёлахъ Польши <sup>1</sup>). Въ инструкци <sup>2</sup>), данной этому нунцію, поручалось ему употребить всё старанія, чтобы во время сейма король съ сенатомъ пе постановилъ чего-либо вреднаго католической върв и противнаго послушанию апостольскому престолу. Нунцію рекомендуется часто навѣщать короля для удержанія его въ границахъ долга, напоминать епископамъ объ ихъ обязанностяхъ и побуждать ихъ въ мужественному отпору еретивамъ; въ случав, еслибы поляки вздумали на сеймв разбирать пункты вёры, нунцій должень быль объявить епископамъ, что ихъ долгъ-скорѣе все вытерпѣть, чѣмъ согласиться на что-либо недостойное. Нунцій долженъ былъ постаратьсяпривлечь на свою сторону подканцлера, Пржерембскаго, пользовавшагося расположениемъ короля, а для этого-объщать ему подтверждение папою его коадъюторства на гнъзненской митрополичьей каеедрё. "А такъ какъ можетъ случиться, что, хотя въ сеймовыхъ постановленіяхъ не будетъ ничего противнаго върв, однако тайкомъ могутъ измыслить что-либо такое, что приметь потомъ все королевство, то Ваше Преосвященство (читаемъ въ инструкціи) будете весьма внимательны и бъ тому, quod nec facto, nec verbo, nec conniventia, aliquod praejudicium inferatur religioni christianae et S. Apostolicae sedi... А еслибь на несчастие случилось, что хотвли бы непременно ввести что-либо новое въ дълъ въры, Ваше Преосвященство ни въ какомъ случаѣ не будете присутствовать при такомъ актѣ, чтобъ не казалось, что присутствіемъ своимъ придаете значеніе ихъ нечестивымъ дѣламъ, но подъ предлогомъ болѣзни

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Relacye, I, 69-70, письмо папы гиззненскому архієпископу и польскнить епископамъ, 11 авг. 1558; ibid., 71, письмо его же коронному канцлеру Оцесскому, 11 авг. 1558.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) По «реляціямъ» (Relacye I, 74) эта виструкція дана была нунцію Бонтіовання, спископу камеринскому въ 1560 году; но Закржовскій (Zakrzewski, 260-261) съ несомизниостью доказалъ, что она дина была нунцію Камиллу.

или иной необходимости убдете съ сейма и удалитесь на 30 или 40 миль, гдъ останетесь до тъхъ поръ, пока не минетъ время царства тьмы" 1). Кромѣ противодѣйствія враждебной католичеству партіи на предстоявшемъ сеймѣ нунцію дано было поручение привлечь на свою сторону польскаго короля, вотораго прежній нунцій неразумною ревностью только отдалилъ отъ святаго послушанія апостольскому престолу, а римская курія своею несвоевременною оппозиціею въ утвержденіи назначенныхъ имъ епископовъ еще болѣе вооружила противъ себя. По смерти Дройовскаго (1557) Сигизмундъ Августъ назначилъ куявскимъ епископомъ холмскаго епископа Якова Уханскаго. Папа отказался утвердить это перемъщение. Ухансвій, съ согласія вороля и сената, безъ папскаго утвержденія вступилъ въ управление куявскою епархией<sup>2</sup>). Папа упорствовалъ въ своемъ отказъ и поручилъ Камиллу объяснить королю, что папа тутъ вовсе не посягаетъ на права польскаго короля, а только охраняеть свое право опредѣленія правоспособности представляемыхъ воролемъ лицъ; объ Уханскомъ же "слышно было всегда, а теперь болве чвиъ вогда-либо, quod non recte sentiat de fide catholica<sup>4</sup> 3). Такое же противодъйствіе со стороны папы встратило утверждение предложеннаго воролемъ въ коадъюторы гнёзненской архіепископіи короннаго подканцлера Яна Пржерембскаго, и нунцію поручалось оправдать образъ дъйствій апостольскаго престола и въ этомъ дёлё: на жалобы вороля вунцій долженъ былъ ответить, что, "такъ какъ эта казедра-первая въ странъ, то св. отецъ желалъ прежде разузнать о немъ (Пржерембскомъ) и имѣть достаточное ручательство его честности и добродътели, потому что не было недостатка въ донесеніяхъ отъ знаменитѣйшихъ особъ въ Польшѣ, совсёмъ неблагопріятныхъ для подканцлера" 4). Эта осторожность папы въ утверждении на епископскихъ ваеедрахъ рекомендуемыхъ королемъ лицъ, вмѣвшая для себя немало резон. ныхъ основаній, ставила римскую курію въ натянутыя отношенія въ польскому двору, которыя при тогдашнихъ обстоя-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Relacye, I, 77.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Bielski, II, 1136; Zakrzewski, 259, примъчаніе, письмо Сигизмунда Августа въ сенаторамъ изъ Красностава, 29 іюля 1558.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Relacye, 1, 74-75.

<sup>4)</sup> Ibid., 75-76.

тельствахъ, въ виду приближавшагося сейма, весьма были нежелательны въ интересахъ католичества. По пріфздё въ Римъ, вармійскій епископъ, ясно вид'ввшій, что дальн'вйшее упорство папы послужить только во вредъ католичеству, приведеть даже, пожалуй, въ опасному для Рима свандалу, поспъшилъ выяснить римской куріи всю нераціональность прежняго образа дъйствій ся. На одной изъ первыхъ аудіенцій у папы, онъ постарался доказать ему необходимость утвердить рекомендованныхъ королемъ лицъ. Онъ говорилъ папѣ, что о Пржерембскомъ можетъ сказать одно хорошее, и что назначение его воадъюторомъ гнѣзненсваго архіепископа весьма желательно въ интересахъ католической церкви. Онъ взялъ даже подъ свою защиту Уханскаго и говорилъ, что онъ потому только впалъ въ подозрѣніе, что желаль дозволенія тѣхъ трехъ вещей, воторыхъ такъ сильно требують въ Польшѣ, но онъ желалъ этого лишь подъ условіемъ согласія на то апостольскаго престолу. Къ этому Гозій прибавиль, что при его отъёздё король поручиль ему ходатайствовать предъ папой объ утверждении перем'ященія Уханскаго, такъ какъ король оскорбленъ т'ямъ, что св. отецъ не въритъ его рекомендаціи о холмскомъ епископѣ. Правда, Павелъ IV отвѣтилъ довольно жестко Гозію, сказавъ, что тамъ, гдъ дело идетъ о религи, онъ самъ знаетъ какъ поступать и не намфренъ слёдовать указаніямъ свётскихъ государей: но аргументація вармійскаго епископа подвиствовала, хотя отчасти, и на этого неуступчиваго папу<sup>1</sup>). Въ ноябръ 1558 г. папа уже утвердилъ Пржерембскаго воадъюторомъ гнѣзненской архіепископіи<sup>2</sup>).



Главнымъ предметомъ занятій сейма, отврывшагося въ Петроковѣ въ послѣдникъ инслахъ ноября 1558 года, была такъ называемая экзекуція законовъ, въ которую входило, какъ часть ея, разсмотрѣніе привиллегій духовенства. Уже въ привѣтственной рѣчи къ королю маршалъ посольской избы Сенницкій, поблагодаривъ его отъ лица шляхты за ревностное исполненіе имъ своихъ обязанностей, указывалъ, какъ на одну



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Eichhorn, I, 304-305. Аудіенція происходния 9 окт. 1558 г.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Relacye, I, 71—72, письмо Павла IV въ Сигизмунду Августу, изъ Ряма, отъ 7 ноября 1558 г. Въ этомъ письмъ папа поставляетъ свое согласие на утверждение Пржерембскаго въ зависимость отъ рекомендація о немъ вармійскаго епископа.

изъ главнъйшихъ обязанностей его, на содъйствіе усвоенію его подданными святаго слова Божія, а какъ на одну изъ главныхъ частей экзекуціи, на недопущеніе духовенства къ постановленію приговоровь надь честью и имуществомъ шляхты въ духовныхъ судахъ, согласно съ чуждымъ (каноническимъ) правомъ, вопреки польскимъ законамъ <sup>1</sup>). Въ сенатѣ, при голосовании, происходившемъ въ отсутстви короля (онъ не присутствоваль по болёзни), фигурироваль тоть же религіозный вопросъ. Зебржидовский жаловался на разныя безчинія, которыя по отношенію въ католической церкви дозволяеть себы шляхта. Уханскій единственнымъ средствомъ уничтоженія раздоровъ духовнаго и свётскаго сослой считалъ созвание синода, на который бы свободный быль доступь не только духовнымь, но и "всёмъ сословіямъ", тёмъ болёе что король уже объявиль папъ, что запретить своимъ подданнымъ созвание такого синода онъ не можетъ; а если бы на синодъ примиреніе оказалось невозможнымъ, Уханскій предлагалъ передать это дёло сейму. Другіе епископы говорили о необходимости обузданія своеволія шляхты въ дёлахъ вёры. Свётскіе сенаторы тоже затрогивали религіозный вопросъ, хотя прежде всего желали заняться вопросомъ объ экзекуціи и оборонѣ. Канцлеръ Оцескій, суммируя мивнія сенаторовъ, объявиль, что сама экзекуція уже покажеть, -- какова была религія въ то время, когда давались привиллегін; все это дёло онъ совётовалъ отложить до другаго времени и уладить потомъ на синодѣ, въ присутствія короля и сената <sup>2</sup>). Послы соглашались на отсрочку, но требовали уничтоженія всёхъ дёлъ, возбужденныхъ духовенствомъ, особенно противъ лицъ, прибывшихъ на настоящій сеймъ <sup>3</sup>). Король, въ угоду посламъ, пріостановилъ движеніе этихъ дёлъ до тёхъ поръ, пока разсмотрёніе статутовъ не поважсть, имбеть ли духовенство законное основание возбуждать и вести эти дѣла 4).

Разсмотрѣніе статутовъ началось со статутовъ Казиміра Великаго. Послы просили у короля экзекуціи двухъ казиміровыхъ статутовъ. Во-первыхъ, они просили исполненія статута,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Dzienniki, piotrowski sejm 1558 r., str. 139-141.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid., 147-153.

<sup>3)</sup> Ibid., 154-155.

<sup>4)</sup> Ibid., 160

предписывающаго солгысамъ духовныхъ имѣній нести военную службу 1), ссылаясь на то, что вонституціями сеймовъ 1538 и 1550 годовъ<sup>2</sup>) подтверждено, чтобы они ходили на войну, если духовные не поважутъ привиллегій, освобождающихъ ихъ отъ этой обязанности, а они до сихъ поръ этого не сдѣлали. Во вторыхъ, они просили уничтоженія статута, запрещающаго отлученному отъ церкви являться въ судъ въ качествѣ свидѣтеля, кром' того случая, если сторона не им веть другихъ свидётелей, а епископъ согласенъ уволить его для этого акта отъ клятвы <sup>3</sup>); причемъ мотивировали свою просьбу съ одной стороны тёмъ, что этотъ статутъ устарёлъ, а съ другой-тёмъ, что епископы злоупотребляють своимъ правомъ налагать клятву 4). Когда отъ казиміровыхъ статутовъ перешли послы въ кошицкому статуту Людовика, Сигизмундъ Августь предложилъ имъ выработать проэктъ завона объ избраніи короля. Послы выработали проэкть и представили его королю и сенату. Въ своемъ проэктѣ они между прочимъ совершенно устранили епископовъ отъ участія въ избраніи короля и защиту этого пункта въ сенатѣ поручили Іерониму Лещинскому, воторый въ длинной рѣчи сгруппировалъ почтивсе, что только могла свазать тогда шляхта противъ духовенства. Онъ обращалъ вниманіе короля и сената на присягу, даваемую епископами при своемъ посвященіи, въ которой они клянутся доносить папѣ обо всемъ, что бы могло причинить ему вредъ, и исполнять всё его приказанія. Опираясь на эту присягу, папа, воторый въ послёднее время сталъ особенно интересоваться польскими дѣлами, легко можетъ (по словамъ Лещинскаго) при помощи епископовъ возвести на польскій престоль человъка, угоднаго ему одному, но нежелательнаго для народа. Да и польскіе епископы, всёми силами стремящіеся въ увеличенію своей власти въ ущербъ общей свободѣ, не упустять благопріятнаго случая возвести на престолъ такого короля, который помогь бы имъ осуществить ихъ пагубныя желанія. Туть Лещинский бросаеть въ глаза польскимъ епископамъ упревъ въ томъ, что въ собрание государственныхъ законовъ на ряду

- \*) Ibid., 262; ibid., II, 7.
- 4) Ibid., I, 8.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Vol. leg., I, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) 1bid., 262, II, 7.

привиллегій, добытыхъ тайкомъ, хитростью, въ надеждѣ, что время дасть имъ силу закона. Рядомъ съ едлинской привиллегіей Ягеллы 1433 года, по воторой ни одинъ шляхтичъ не можеть быть схвачень и наказань безь суда 1), они помъстили въ статутахъ Ягеллы 1433 г. вонституцію Бодзанты, налагающую интердикть на ту мёстность, на которой клирикъ имёющій посвященіе, будеть убить, раненъ или схваченъ 2). Рядомъ съ гервинскою привиллегіею Ягеллы 1422 г., по которой имънія шляхтича не могуть быть конфискованы безъ суда »). они помъстили данную тъмъ же Ягелло въ 1433 г., духовенству привиллегію, по которой подлежать конфискаціи имущества всякаго, болбе года находившагося подъ влятвою 4). Вопреви радонской конституции Александра 1505 г., въ воторой король об'ящается впредь ничего не установлять безъ согласія сената и земскихъ пословъ, 5) они создали свою конституцію, по которой кто быль подъ клятвою, тоть не имфеть мфста въ судь 6). Вопреки общему закону, что a quolibet gravamine можеть приноситься аппелляція королю, они указывають на папу, какъ на высшую инстанцію, къ которой нужно аппеллировать. Они призываютъ шляхту къ своимъ судамъ по какимъ имъ угодно дѣламъ и когда имъ угодно. Вообще они всегда хотѣли подчинить всёхъ своей власти и пользовались для этого авторитетомъ воролей. Поэтому и при избраніи вороля они будутъ стараться выбрать такого, который дозволиль-бы имъ пользоваться совершенно безнаказанно тою властью, къ которой они стремятся, но которой теперь еще не имѣютъ. Съ особенною силою Лещинскій указываеть на то, что духовные стараются теперь доказать законность своей власти. Прежде, хотя они и добывали незаконныя привиллегіи, они все таки боялись коргинской конфедераціи, къ которой, хоть и не по доброй воль, применуло и духовенство, и по которой всё должны возстать противъ того, кто бы не желалъ довольствоваться общимъ пра-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Vol. leg. I, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid., 46.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid., 37.

<sup>4)</sup> Ibid., 88—89, въ числъ привиллегій Казиміра 1458 г.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibid., 137.

<sup>•)</sup> Этой конституція въ «Vol. leg.» ивтъ.

вомъ. А теперь они начинаютъ действовать смеле и хитре: помѣстивъ въ сборникѣ статутовъ множество своихъ собственныхъ постановленій, папскихъ буллъ, конституцій Ярослава и Бадзанты, Котфига, Раймунда и пр., они начинають уже ссылаться на нихъ, какъ на польскіе законы. Мало того: они осмѣливаются прямо противиться сеймовымъ постановленіямъ; такъ напр. на своемъ синодѣ 1542 г. постановили не показывать привиллегій, освобождающихъ ихъ солтысовъ отъ военной службы, вопреки сеймовому постановлению 1538 г. И это вполнѣ естественно. Они не обязаны, подобно королю и свѣтскимъ сенаторамъ, заботиться о благѣ рѣчи посполитой; они обязаны заботиться о благѣ своего пана - папы, которому они присягнули. Впрочемъ, даже еслибъ они принесли присяту на върность рёчи посполитой, они всегда присягу, данную папё, будуть ставить выше. Все это, по мнѣнію Лещинскаго, доказываеть, что участіе епископовъ въ избраніи короля опасно для рѣчи посполитой 1).

Требование пословъ, бывшее посягательствомъ на одно изъ существенныхъ правъ каждаго гражданина государства съ избирательнымъ образомъ правленія, вызвало сильное негодованіе въ епископахъ. Въ отвѣтъ на рѣчь Лещинскаго Зебржидовскій заявиль, что все, что дѣлають епископы. дѣлають законно, а если до сихъ поръ они иногда дълали послабленія, то съ этого момента онъ никогда не позволить себѣ ихъ дѣлать, а будеть дѣлать все то, на что имѣетъ право, а что онъ имѣетъ право, онъ всёмъ въ присутствіи короля докажеть, и просить только дать ему для этоговремя. Уханскій говориль, что прежде нужно обсудить, --дъйствитель но-ли присяга папъ несовмъстима съ обязанностями сенатора; а что епископы не приносять той присяги, которую приносять свётскіе сенаторы, то, прибавиль онь, такъ всегда прежде бывало, хотя онъ не прочь сейчасъ же се принести. Другіе епископы поддержали своихъ коллегъ. Краковскій епископъ, въ пылу спора, сталь даже упрекать пословъ въ томъ, что они сами себя избираютъ послами на сеймы и эту функцію свою сдёлали чуть-ли не наслёдственною. Это сильно задёло пословъ: они требовали, чтобъ епископъ назвалъ по имени тъхъ, кого онъ имѣлъ въ виду. Король прекратилъ споръ, объявивъ,

<sup>1</sup>) Dzienniki, 190-207.

что послѣ совѣщанія съ сенатомъ дастъ отвѣтъ посламъ на ихъ предложенія <sup>1</sup>).

Въ ожидании отвъта короля, посольская изба произвела новую аттаку на польское духовенство. Взявши за поводъ вступительныя слова людовиковой привиллегии, гдъ король увольняеть шляхту отъ всякихъ тягостей (ab omnibus angariis et praeangariis) 2), послы подъ эти слова подвели всѣ тягости, испытываемыя шляхтою оть духовенства. Главною изъ этихъ тягостей послы считали духовную юрисдикцію, какъ неимѣющую никакого основанія въ польскомъ законодательствѣ. Они возобновили свои жалобы на то, что, воспользовавшись своимъ временнымъ значеніемъ у правительства, духовные помѣстили въ статуты много разныхъ постановленій, незаконно подчиняющихъ шляхту духовнымъ судамъ. Хроники доказываютъ, что сильныя волненія, происшедшія по смерти Ягелло, усмирены были конфедераціей, разъ на всегда постановившей, что каждый долженъ довольствоваться общимъ правомъ, что слёдов. кромѣ короля нивто не имѣстъ никакой власти надъ шляхтою. А между тёмъ духовные постоянно позывають шляхту въ свои иноземные суды, оть которыхъ не допускають аппеляція къ королю, а тягають заграницу къ ихъ римскому владыкѣ. Ласкій, просмотр'ввшій вс'я архивы и пом'ястившій въ свой сборникъ все, что только онъ нашелъ въ нихъ, не помъстилъ въ этотъ сборникъ никакихъ законовъ, подтверждающихъ домогательства духовенства относительно духовной юрисдивціи. Если же онъ помѣстилъ вь этомъ сборникѣ нѣкоторые иностранные законы императорскіе, духовные, провинціальные, то пом'єтилъ ихъ лишь (о чемъ сказано въ самомъ сборникъ) какъ образецъ хорошихъ обычаевъ, а потому они не имѣютъ обязательной силы въ Польше: если-бы церковные законы были приняты въ Польшё, то онъ не умолчалъ бы объ этомъ, какъ скоро о магдебургскомъ правѣ выразительно замѣтилъ, что оно принято было Казиміромъ для пользы страны. Поэтому, такъ какъ несуществуетъ статутовъ и привиллегій, обязывающихъ шляхту являться въ духовные суды, шляхта просить, чтобы вороль освободиль ее оть этой тягости и не заставляль ее, согласно съ кофедераціей 1438 года, возставать противъ тёхъ,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibid., 207-209.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Vol. leg., 24-25.

которые не хотять довольствоваться общимъ правомъ. — Вмѣстѣ съ этими своими замѣчаніями послы представили королю списокъ отдѣльныхъ случаевъ, въ которыхъ духовные позывали шляхту въ свои суды. Изъ этого списка видно, что шляхта теперь выступала уже не противъ духовной юрисдикціи объ ереси, а противъ духовной юрисдикціи вообще <sup>1</sup>).

Требованія-ли пословъ показались Сигизмунду Августу слишкомъ большими, или же ему надобли постоянные споры, которымъ и конца не предвидёлось, --- только онъ старался не давать дальнёйшаго хода тяжбё епископовь, съ посольской избой. Выслушавь послёднія заявленія пословь, онь не позволиль, даже краковскому епископу сдёлать об'ящанныя имъ возраженія на проэкть пословь объ избраніи короля, а прямо объявиль чрезъ канцлера слёдующій отвёть на этоть проэвть. Такъ какъ послы упрекали епископовъ въ томъ, что они при посвящении присягаютъ иному государю, а при вступлении въ сенать не приносять обычной присяги, то епископы согласились принести эту присягу, и уже въ сенатъ принесли ее, хотя ихъ и удивляетъ требованіе отъ нихъ послами этой присяги, такъ какъ до сихъ поръ не было случаевъ, чтобы епископы, не принесшіе присяги, оказались невърными сенаторами. Что же касается тёхъ тягостей, которыя шляхта, по ея мнёнію, испытываеть отъ духовенства, то епископы охотно соглашаются доказать, что все, что они дёлають, дёлають согласно съ законами. Впрочемъ, они соглашаются все это отдать на разсмотрѣніе сената, а юрисдикціею своею будуть пользоваться лишь на столько, на сволько имъ дозволяетъ это законъ, и даже готовы уступить, въ чемъ только могутъ. Поэтому, король питаетъ надежду, что разногласія духовнаго и свётскаго сословій уладятся наконець, коль скоро духовные уже согласились, чтобы для этого было назначено свободное время. Самый же проэкть пословь король съ согласія сената совершенно отвергъ<sup>2</sup>).

Прежде чёмъ король далъ свой отвётъ посламъ, въ сенатё происходили разсужденія о способё умиротворенія религіозныхъ разногласій. Свётскіе сенаторы единственное средство къ прекращенію этихъ разногласій видёли въ созваніи національнаго собора. Епископы, въ виду единогласнаго заявленія

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Dzienniki, 219-232. <sup>2</sup>) Ibid., 239-246.

своихъ свётскихъ коллегъ также соглашались на его созвание. Но они хорошо знали, что въ Римѣ ихъ не похвалять за это согласіе. Имъ хотёлось имёть за собою, по крайней мёрё, голосъ низшаго духовенства, которое сама римская курія въ лицѣ своего нунція дарила вниманіемъ. На другой день послѣ засѣданія сената, на которомъ былъ рѣшенъ вопросъ о національномъ соборѣ (25 янв. 1559 г.), примасъ Пржерембскій (Дзержговскій умеръ во время сейма) собралъ всёхъ находившихся въ Петроковѣ духовныхъ, и, объявивъ имъ о постановлении сената, спросилъ, --- какого они держатся мненія о немъ. Когла враковскій архидіавонъ Падневскій сказаль, что теперь не зачёмъ уже и спрашивать ихъ мнёнія, коль скоро епископы дали согласіе на національный соборъ, примасъ и краковскій епископъ стали оправдываться, говоря, что они дали согласіе, конечно только подъ тёмъ условіемъ, если и папа согласится на этотъ соборъ. Этимъ они, очевидно, хотѣли свазать, что данное ими согласіе-лишь вынужденное обстоятельствами объщаніе, исполненіе котораго поставлено въ зависимость оть такой воли, отъ которой едва-ли можно ожидать уступки на этомъ пунктв. Но туть оказалось, что въ средъ польскихъ епископовъ были люди, которые върили въ пользу и успъхъ національнаго собора, которые поэтому искренно желали созванія его. Епископъ Уханскій заявиль, что по его мнівнію, примасъ самъ имъетъ полное право созвать національный соборъ. Для людей, привыкшихъ пользоваться національнымъ со- 1 боромъ лишь какъ средствомъ отсрочекъ, да проволочекъ, онъ этимъ своимъ заявленіемъ перерѣзалъ путь къ отступленію въ направленіи въ Риму,-куда тольво они и могли спастись бѣгствомъ. Правда, нашелся откровенный голосъ, который прямо заявилъ, что одинъ папа имветъ власть созвать соборъ: но большинство молчало и повторяло, что, если уже всё того требують, придется это сдёлать. Краковскій же епископь, чтобы пособить горю, придумалъ такую вещь: онъ предложилъ не созывать ни собора, ни синода, а просто устроить съвздъ духовенства, который составить основания върования и представить ихъ воролю для того, чтобы онъ предложилъ всёмъ держаться ихъ, а противникамъ приказалъ молчать <sup>1</sup>). Вообще

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Theiner, 592 — 594, инсьмо Камилла къ кардиналу Карасов отъ 28 днв. 559 г.: Zakrzewski, 133.

идея національнаго собора, им'явшая на своей сторон'я симпатіи св'ятскихъ сенаторовъ, не пользовалась, очевидно, искренними симпатіями духовнаго сословія, и потому данное епископами согласіе на его созваніе не было ручательствомъ того, что об'ящаніе свое епископы сдержатъ.

Послѣ отвѣта, даннаго королемъ земскимъ посламъ на ихъ проэкть о способѣ избранія короля, долго еще тянулись переговоры между сенатомъ и посольскою избою относительно экзекуціи, окончившіеся тімь, что всё согласились отложить різшеніе возбужденныхъ на сеймѣ вопросовъ до будущаго сейма. Когда дело дошло до составления рецесса, опять возникли разногласія между сенатомъ и посольскою избою, такъ какъ сенать не соглашался принять предложенный избою проекть рецесса, сваливавшій всю отвѣтственность за безуспѣшность сейма на сенать. Въ концё концевъ сеймъ разошелся, не принявши никакихъ постановленій. Въ прощальной ръчи въ воролю послы опять сваливали всю вину на сенать и просили короля освободить шляхту отъ духовной юрисдивція: отъ имени шляхты они заявили, что вовсе не стануть ся признавать. Архіепископь въ свою очередь, сославшисъ на то, что права духовенства подтверждены статутами, просилъ короля уважать эти права. Король въ послъднемъ своемъ отвътъ объявилъ (8 февр. 1559 г.), что, сожалья о томъ, что сеймъ расходится безъ всякихъ послёдствій, онъ оставляетъ въ силё варшавскій рецессь, а духовенству об'вщаеть уважать и охранять его права. <sup>1</sup>).

Опять продолжено было дёйствіе прежняго interim'a. Но теперь послё побёды надъ духовенствомъ, хотя бы толькоморальной, послё описанныхъ нами аттакъ на юридическія и государственныя прерогативы духовенства, хотя и невыбившихъ непріятеля изъ позицій, но давшимъ возможность нападающимъ воочію убёдиться, что при болёе дружномъ натискё ихъ можно взять съ боя, теперь польская шляхта менёе, чёмъ когда-либо, была расположена соблюдать interim. Въ началё слёдующаго 1560 года краковскій капитулъ звалъ уже своего епископа, изъ-за государственныхъ дёлъ совсёмъ забывшаго свою паству, возвратиться поскорёе въ свою епархію,

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Dzienniki, 252-300.

чтобы удержать шляхту отъ постоянныхъ нарушений предцисаннаго воролемъ interim'я, отъ захвата и грабежа костеловъ, отъ изгнанія кзендзовъ, отъ оскорбленій католической святыни <sup>1</sup>). Плохое утѣшеніе прислалъ своему капитулу краковскій епископъ: "не только-что, братіе, появилось это зло, утѣшаль онъ своихъ прелатовъ и канониковъ, а давно уже находится въ нѣдрахъ церкви; хотя оно тяжело, прискорбно, жестоко, но какъ отъ безнаказанности, кажется, набирается все болье и болѣе силы и крѣпости, такъ отъ привычки важется намъ уже менъе тяжелымъ и жестокимъ. И это неудивительно, такъ какъ – я не сважу – ежедневно, а ежечасно мы видимъ или слышимъ что-либо ужасное; отъ непрерывности огорчений, и жалобъ мы утратили всякое чувство скорби. Но если вы думаете, что эти бъдствія имъютъ мъсто въ одной моей епархіи. а не во всей провинціи, смотрите, чтобы не оказалось, что вы не видите и не знаете всёхъ бёдствій церкви: не останавливается такая жестовая зараза на одномъ мёстё; она такъ распространяется и расходится, что почти уже всё церкви захватила и ниспровергла. Осмотритесь кругомъ на церкви. Обратите ваши взоры на гитзненскую епархію, на познанскую" 2). Это говориль краковский епископь, тоть краковский епископь, котораго мы столько разъ видёли въ роли адвоката польскаго духовенства на сеймахъ, который обыкновенно стоялъ на сторонѣ непримиримыхъ. Значитъ, и онъ предъ смертію († 1560 г.) тералъ надежду выиграть дёло, если только онъ питалъ ее въ то время, когда произносилъ свои длинныя и витіеватыя рѣчи въ сенатѣ. Если другіе польскіе епископы разсуждали хотя приблизительно такъ же, какъ ихъ столичный собрать, а ничто не даетъ намъ права считать Зебржидовскаго исключеніемъ, то неудивительно, что въ польскомъ государствѣ "зараза постепенно усилилась до такой степени, что тамъ стало позволительно каждому распространять своимнёнія, монахи и ксендзы поженились, и это имъ проходило безнаказанно, тавъ какъ этого никто имъ даже и въ вину не ставилъ" 3).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Acta Historica, I, 549-550, Capitulum Cracoviense A. Zebrzydovio Cracoviae; 10 Febr. 1560.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Ibid., 553, Zebrzydowski Capitulo Cracoviensi, Venciborci, 8 Martii, 1560.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Relacye, I, 87, List biskupa Kamerińskiego do kardynała Moruni, Krakow, 29 Sierpnia 1560.

Среди такого положенія дёлъ, при видѣ этой апатіи епископовъ, занятыхъ только своими собственными делами, да личными счетами другъ съ другомъ, при видѣ польскаго общества или самоувъренно возводящаго зданіе нововърія на развалинахъ католичества, или равнодушно взирающаго на эту работу, невольно опускались руки даже у твхъ, кто отъ самого хозяина получилъ порученіе пом'вшать этой неразр'вшенной имъ постройкѣ на его землѣ: не къ кому было обратиться за помощью-Папскій нунцій Камилль, о которомь мы упомянули выше, какъ то безслёдно изчезаетъ тотчасъ послё своего появленія въ Польшу незадолго до сейма 1558-9 гг. Новый нунцій Бернардъ Бонжіованни, епископъ Камерино, прибывшій въ Польшу лѣтомъ 1560 г.<sup>1</sup>) тоже въ теченіе своего почти трехлѣтняго пребыванія въ Польш' ничего, или почти ничего не сд'ялалъ для католичества въ Польшѣ, хотя онъ не чуждъ былъ пониманія польскихъ дёлъ. Агентъ Пія IV не походилъ на фанатическаго посланника Павла IV: это былъ прежде всего дипломать, политикъ. Какъ бы желая показать, что онъ не будеть дъйствовать въ духъ нетерпимости, что онъ допускаетъ даже возможность компромисса съ противниками, Бонжіованни на пути въ Польшу не завхалъ даже за совътомъ въ Въну, къ находившемуся тамъ въ качествъ папскаго нунція Сганиславу Гозію, который не пользовалой симпатіами не только польскихъ протестантовъ, но и вс вхъ вообще лицъ, желавшихъ какихъ бы то ни было преобразованій въ католической церкви. Впрочемъ, хотя это невнимание огорчило вармийскаго епископа, но для пользы дёла онъ не замедлилъ письменно преподать Бонжіованни путные, по его мнѣнію, совѣты 2). По прівздѣ въ Польшу Бонжіованни старался зарекомендовать себя въ глазахъ поляковъ со стороны терпимости къ чужимъ мнѣніямъ: онъ не чуждался сношеній съ "еретиками", особенную же умѣренность обнаруживаль по отношенію въ людямъ, еще не отпадшимъ отъ католической церкви, но готовымъ отпасть отъ нея при первомъ неосторожномъ обращения съ ними <sup>3</sup>). Онъ

<sup>&#</sup>x27;) Ibid., 84, Przerembski episcopo Camerino, Lovitii, 18 Aug. 1560.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Eichhorn, II, 23.

<sup>3)</sup> Въ писъмъ къ Павлу де Кастро Бонжіованни говоритъ, что въ Польшъ trzeba łagodnie postęepcw.ć z chwiejącymi się w wierze, podać dloń braterska powraceją cymna łono Kościoła, unikać środków surowych i jatrzących. (Reią

постарался уладить дёло Уханскаго, котораго папа наконець утвердилъ, по представленію нунція, въ санѣ куявскаго епископа: "за него, доказываль нунцій Кардиналу Морони, стоить много знатныхъ католиковъ и проситъ, чтобы я поступилъ съ нимъ снисходительно"<sup>1</sup>). Такой образъ дъйствій нунція доставилъ ему хорошій пріемъ при дворѣ польскаго короля. находившагося тогда въ Вильнъ. Многое, правда, нунцію не понравилось въ Сигизмундъ Августъ: о немъ онъ доносилъ въ Римъ, что онъ входитъ въ общение съ еретиками, пишетъ и получаеть письма отъ еретиковъ, позволяеть печатать и продавать еретическія книги, не преслёдуеть еретическихъ проповѣдниковъ, предоставляетъ еретикамъ государственныя должности, оказываеть особенное расположение ересіарху — виленскому воеводѣ, дозволяетъ на сеймахъ земскимъ посламъ разсуждать о дѣлахъ религіи и т. дал. <sup>2</sup>) Но при всемъ томъ нунцій пришелъ къ убѣжденію, что «король никогда не объявить себя еретикомъ, и это потому, что, если ради своего спокойствія или избѣжанія хлопоть онь не обуздаль еретиковь, что долженъ былъ сдѣлать по законамъ страны, то еще менѣе достанеть у него отваги на то, чтобы принудить къ перемфиф вёры значительную часть католическихъ сенаторовъ, которые въ такомъ случав возстали-бы противъ него». Притомъ же нунцій узналь, что Сигизмундъ Августь исповъдывается въ пасху, принимаеть причащение подъ однимъ видомъ, ежедневно слушаетъ объдню, вообще живеть по ватолически, <sup>3</sup>) Но хотя нунцій и хорошо былъ принятъ при дворъ, не могъ однако ничего добиться отъ Сигизмунда Августа и потому, послѣ кратковременнаго пребыванія въ Вильнѣ, уѣхалъ обратно въ Польшу, тёмъ болёе что примасъ звалъ его на провинціальный синодъ.

Синодъ происходилъ въ Варшавѣ въ концѣ февраля 1561 года. Король прислалъ на синодъ одного изъ воеводъ; на синодѣ присутствовалъ и канцлеръ Оцескій. Королевскій посолъ

суе, I, 89, Kraków, 5 października 1560). Канцлеръ Оцескій въ письмъ къ кардиналу Морони хвалитъ такой образъ дъйствій нунція и говоритъ, что онъ всего скоръе можотъ помочь дълу католичества (Theiner, II, 637, 22 aprilis 1561).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Relacye, I, 89, Kraków, 29 sierpnia 1560.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid., 95-96. Objectiones contra Sigismundum Augustum.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid., 88, List biskupa Kamaińckiego do Moroni, 29 sierpnia 1560.

въ рѣчи своей приглашалъ епископовъ позаботиться о благѣ церкви и объщаль отъ лица короля всяческое содъйствіе ихъ благимъ начинаніямъ. Вмёстё съ тёмъ онъ пригласилъ духовенство оказать правительству денежную помощь въ инфляндской войнѣ. Синодъ согласился пожертвовать на военныя надобности 60000 талеровъ. Вслѣдъ за тѣмъ, собравшееся въ Варшавѣ духовенство занялось своими собственными дѣлами. Синодъ началъ дѣло съ самыхъ меньшихъ общественныхъ церковныхъ единицъ, -- съ благочиній: онъ вмёнилъ въ обязанность loci ordinariis наблюдать за твмъ, чтобы въ каждомъ благочинія ежегодно парохи собирались на свой благочинническій синодъ, на которомъ вместе съ благочиннымъ разсуждали о своихъ церковныхъ дѣлахъ (de scandalis amovendis et occurentibus negotiis ecclesiasticis). Относительно высшей іерархіи, синодъ постановилъ, чтобы архіепископъ и епископы тщательно исполняли свои обязанности, чтобы они старались быть для другихъ образцомъ по чистотѣ жизни, чтобы они не стыдились (erubescant) сами совершать церковныя таинства, чтобы они пропов'ядывали слово Божіе, если обладають даромъ слова, чтобы они избѣгали роскоши и блеска, чтобы они соблюдали въ пищѣ и одеждѣ умѣренность, чтобы они вмѣстѣ съ капитулами заботились о лучшемъ устроении церквей своей епархия, чтобы они съ любовію выслушивали сов'ты и ув'ящанія капитуловъ, чтобы они держали при себѣ проповѣдниковъ-богослововъ, а также знающихъ церковное и свътское право адвокатовъ для защиты подвѣдомственнаго имъ духовенства и пр. Синодъ предписалъ loci ordinariis производить исправление влира (reformationem cleri) въ духѣ кротости и христіанской любви. Синодъ постановилъ устроить въ епархіяхъ семинаріи, а также преобразовать существующия школы, особенно краковскую академію. Архіепископъ даже предлагаль для лучшаго устройства школъ пригласить братьевъ общества Інсуса, но встрѣтилъ отъ другихъ членовъ синода возраженіе, что въ самой Польшё найдется для этого достаточное число знающихъ и опытныхъ людей, только-бы труды ихъ хорошо оплачивались. Каеедральнымъ капитуламъ, хорошо зарекомендовавшимъ себя со стороны своего правовърія на прежнихъ синодахъ, синодъ вмѣнилъ въ обзанность увѣщевать архіепископовъ и епископовъ къ исполнению ихъ обязанностей, если они замътятъ какія-либо

упущенія съ ихъ стороны. Что касается отношенія къ еретикамъ, то варшавскій синодъ обнаружилъ большую умѣренность. На синодѣ было рѣшено прекратитъ всякія преслѣдованія ихъ, а стараться возвращать ихъ къ католичеству любовію и убѣжденіемъ; налагать интердиктъ синодъ дозволилъ однимъ loci ordinariis. Относительно отобранныхъ костеловъ, отнятой юрисдикціи и другихъ такого рода дѣйствій протестантовъ, синодъ ограничился тѣмъ, что предписалъ собрать обо всемъ этомъ точныя свѣдѣнія и ожидать терпѣливо возвращенія въ Польшу короля <sup>1</sup>).

Отъ варшавскаго синода невольно переносится мысль къ недавнему еще прошлому, ко временамъ петроковскаго синода 1551 года. Десять только лёть раздёляють ихъ другь отъ друга, но какъ изм'внились времена, и какъ зам'втно, какъ сильно сказалось это измѣненіе въ настроеніи собравшагося тецерь. какъ и десять лётъ тому назадъ, польскаго духовенства. Невольно припоминается, съ какою самоувъренностью, съ какимъ сознаніемъ своей силы выступало тогда на борьбу съ реформаціей польское духовенство, вдохновленное ревностью по въръ только что возведеннаго въ санъ епископа Станислава Гозія. Извѣстно, что послѣдовало за тѣмъ: священный огонь ревности по католической въръ, на мгновение раздутый въ сердцахъ польскихъ прелатовъ кульмскимъ епископомъ, такъ же почти мгновенно потухъ, или-точнѣе-его задулъ тотъ страшный вихрь, который, поднялся на петроковскомъ сеймѣ 1552 года, и съ того времени не переставалъ уже бушевать въ Польшѣ. Одинъ за другимъ послѣдовали interim 1552 г., intrim 1555 г., interim 1557 г., interim 155<sup>8</sup>/9 гг., въ теченіе которыхъ польская шляхта всего менте помышляла о соблюденіи statu quo. Этоть interim продолжаль свое д'йствіе и теперь, когда польскіе прелаты разсуждали о своихъ церковныхъ дёлахъ въ Варшаве; но interim этотъ былъ фиктивный: на дълъ это было вынужденное бездъйствіе духовной католической власти и прогрессивное возрастание протестантства на почв' католической прежде Польши. Польскіе прелаты, издававтіе въ Вартавѣ постановленія о привлеченіи еретиковъ въ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Fabisz, 173—175; Zakrzewski, 144—145; Theiner, II, 658— 661. Episcopus Camerinus Cardinali Morono, 20 apr. 1561.

лоно католической перкви путемъ убъжденія и любви христіанской, очень хорошо понимали, что другихъ средствъ для этогоу нихъ de facto давно уже нѣтъ, что только de jure, только въ своихъ привиллегіяхъ, да и то не признаваемыхъ шляхтою, они продолжали оставаться "церковною ричью посполитою гийзненской провинціи". Теперь въ Варшавѣ они-отъ кого?-отъ Сигизмунда Августа ожидали возстановленія своего прежняго престижа, мечтали о фактическомъ возстановлении своей духовной юрисдивціи. Впрочемъ, теперь уже не долго оставалось польскимъ предатамъ предаваться этой непозволительной иллюзіи. Въ Польшѣ въ это время шли уже приготовленія къ новому сейму, который и de jure, хотя опять таки не вполнъ, не рышительно, отняль у ватолической іерархіи то, чего она давно уже не имъла de facto. Всюду раздавались въ Польшъ голоса, требовавшіе скоръйшаго созванія сейма. Къ королю, находившемуся въ Литвѣ, отправлены были даже особыя депутаціи, -- одна отъ малопольской, другая---отъ великопольской шляхты, - которыя просили его поскорѣе прибыть въ Польшу и созвать сеймъ. Дёло доходило до того, что рыцарское сословіе готово было пригрозить королю лишеніемъ престола, если онъ къ назначенному сроку не прибудеть на сеймъ. Вслъдствіе усиленныхъ просьбъ сенаторовъ, король созвалъ сеймъ въ Петрововъ, въ ноябръ 1562 года? 1)

Сеймъ открылся 29 ноября 1562 года. Въ теченіе первыхъ мѣсяцевъ сеймъ занимался экзекуціею въ тѣсномъ смыслѣ, то есть, на сколько она касалась королевскихъ имѣній, находившихся въ незаконномъ владѣніи у разныхъ лицъ, и вопросомъ о такъ называемыхъ incompatibilia, то есть, недозволенномъ закономъ совмѣщеніи въ однѣхъ рукахъ извѣстныхъ свѣтскихъ и духовныхъ должностей. Религіозный вопросъ въ эти мѣсяцы только по временамъ, только спорадически всплывалъ наружу. Такъ, въ привѣтственной къ королю рѣчи, послы упревнуле духовныхъ въ томъ, что они не объ обиженныхъ и несчастныхъ, не о вдовицахъ заботятся, а о своихъ только доходахъ: «теперь стало обычаемъ, говорили они, только за снопы предавать отлученію»<sup>2</sup>). Новый гнѣзненскій архіепископъ Яковъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Zakrzewski, 148, 156.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Zrodłopisma do dziejów unii Korony Polskiej i W. Księstwa Litewskiege-

Уханскій съ своей стороны сказаль въ сенать, что «прежде всего следуеть говорить объ исправлении правды Божіей и улучшении ривчи посполитой», и напомнилъ королю, что его обязанность «controversias spiritualium et secularium componere» 1). Краковскій епископъ Филиппъ Падневскій жаловался на своеволіе шляхты, требующей того, чтобы староста не чиниль экзекуціи, судья не судиль, духовный не позываль въ суду <sup>2</sup>). Еще нъсколько разъ та и другая сторона такъ или иначе затрогивала религіозный вопросъ. Но настоящая борьба нословь съ епископами отврылась лишь въ концѣ января 1563 г. 28 января послы обратились въ королю съ просьбою, чтобы онъ приказалъ духовнымъ показать привиллегіи, на основаніи которыхъ они, не довольствуясь общимъ правомъ, устанавливаютъ въ Польшѣ свое особое право и призываютъ поляковъ въ свои суды, равнымъ образомъ уничтожили въ своихъ имѣніяхъ солтысства, съ которыхъ на оборону государства должны идти значительные отряды<sup>3</sup>). Уханскій спустя нёсколько дней (1 февр.) представилъ сенату какую-то привиллегію, данную Азержговскому, говоря, что въ ней нъть ничего новаго, а только нодтверждение древнихъ правъ духовенства и гнѣзненскаго канитула. Уханскій прибавилъ, что онъ не понимаеть, какихъ еще привиллегій могуть требовать оть него послы: пусть послы представять прежде привиллегіи на свои вотчины 4). Отъ имени пословъ Оссолинскій отвѣтилъ архіепископу, что дѣло идетъ не о иривиллегіи Дзержговскаго, а о всёхъ вообще привиллегіяхъ духовенства, «противныхъ короннымъ вольностямъ», ----дъло идетъ о томъ, что духовные распространяютъ на шляхту свою юрисдивцію, устанавливають новые законы, между тёмь какь одно только коронное право получили отъ своихъ предновъ поляки,--дёло идеть о томъ, что они, владёя громадными имёніями, не несуть военной службы, вопреки отечественнымъ законамъ. Поэтому Оссолинский требоваль, чтобы духовные представили на разсмотръніе сената свои привиллегіи, а если, ихъ не имъ-

4) Ibid., 60-61.

Część II, oddział I. Drukiem ogłosił Hr. Działyński, Poznań, 1861. Dyaryusz sejmu piotrkowskiego 1562–3 r., str. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibid., 9.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid., 10.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid., 56.

ють, судились впредь общимъ со всёми правомъ и несли одинавовыя со всёми повинности <sup>1</sup>). Когда король отвётилъ посламъ, что епископы желаютъ знать, какимъ именно правамъ и привиллегіямъ шляхты противорѣчать привиллегіи луховенства<sup>2</sup>), цослы подали ему (6 февр.) длинный мемо ріалъ, въ которомъ повторено было, и притомъ въ усиленной формѣ, все то, что уже на предъидущемъ сеймѣ говорилъ противъ духовной юрисдивція Оссолинскій. Вопреки постановленію Казиміра Великаго, по которому въ одной странѣ и подъ властью одного государя должно действовать только одно право <sup>3</sup>), духовенство, сказано въ меморіалѣ ,позволяетъ себѣ судить шляхту по иноземному праву, съ каковою цёлью въ статуты помёстило множество своихъ постановленій и привиллегій, разныхъ исианскихъ, жидовскихъ законовъ, ни для кого не обязательныхъ. Король Александръ въ статутѣ Ласкаго подтвердилъ только тѣ привиллегіи и постановленія, которыя справедливо и законно даны предшествовавшими ему государями, духовные же ни оть одного изъ польскихъ государей ничего справедливо и законно не получили, и ихъ мнимыя права и привиллегіи нарушають права и вольности свётскаго сословія. Туть слёдуеть перечисленіе изв'єстныхъ уже намъ (изъ предыдущаго сейма) основаній шляхетской вольности, которымъ противорфчать привиллегіи духовенства. Разница только въ томъ, что въ числу привиллегій, противныхъ вольностямъ шляхты, земскіе послы присоединяють еще варшавскій эдикть 1557 года, который они считають для себя необязательнымъ на томъ основанін, что никогда не давали на него своего согласія, а между тёмъ онъ заключаеть въ себѣ, «новыя постановленія». Послы просили короля позаботиться о томъ, чтобы духовные впредь не выдавали подобнаго рода постановленій, ни для кого необязательныхъ, за постановленія, имѣющія силу государственнато закона, и представили привиллегіи, освобождающія ихъ отъ военной повинности, такъ какъ изъ статутовъ Казиміра Великаго явствуеть, что въ его время духовные и свѣтскіе наравнѣ участвовали въ веденіи войны. Еще подъ Львовомъ (1537 г.)

<sup>&#</sup>x27;) Ibid., 61.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) 1bid., 62.

<sup>•)</sup> Vol. leg., I, 19: Cum sub uno principe et capite eadem gens jura diversa habere non debeat, ne sit tanquam monstrum etc.

шляхта требовала этого послѣдняго отъ духовенства, и однако до сихъ поръ духовенство этого не сдѣлало, а на синодѣ въ Петроковѣ (въ 1542) даже постановило показать ихъ только въ крайнемъ случаѣ (nisi urgens subesset causa). Такъ какъ теперь пришла эта крайность, то послы и просятъ духовенство представить наконецъ свои привиллегіи <sup>1</sup>)

По выслушании этого меморіала Уханскій объявиль, что хотя духовенство не обязано никому давать отчета въ своихъ вольностяхъ, епископы, однако, дадутъ отв'етъ на меморіалъ. Отвёть составиль самь Уханскій и въ присутствіи пословь (20 февр.) прочелъ его въ сенатѣ. Духовенство, говорилось въ отвѣтѣ, не имѣетъ привиллегій, противныхъ общей свободѣ, такъ какъ то, что послы называють общимъ правомъ, есть на самомъ дѣлѣ лишь право одного сословія, рядомъ съ которымъ существуютъ другія сословія. Отъ начала христіанства вездѣ люди управлялись двоякимъ правомъ: человѣческимъ, или свътскимъ, и божественнымъ, или духовнымъ. Духовная юрисдикція есть власть вязать и рѣшить, данная Спасителемъ сначала апостоламъ, а потомъ и ихъ преемникамъ. Каноническое право предписываеть формы этой юрисдивціи: много такихъ каноническихъ предписаний помѣщено въ коронные статуты. Этихъ своихъ правъ и вольностей духовенство не хочетъ и не имѣетъ права отдавать на судъ и разсмотрѣніе свѣтскаго сословія, подобно тому какъ свѣтское сословіе не отдаеть ему своихъ. Отъ этихъ общихъ разсужденій Уханскій переходить къ разбору аргументовъ меморіала пословъ. Общее право, говорить онъ, это — завоны и статуты всёхъ сословій, а не одного; слова Казиміра объ одномъ правѣ относятся во всёмъ областямъ страны (de terris), а не ко всёмъ сословіямъ. Онъ приводить изъ статутовъ разнаго времени цёлый рядъ выдержекъ, доказывающихъ, что духовная юрисдикція всегда существовала въ Польшъ и была признаваема всёми сословіями. Не духовные помѣстили въ статутъ разныя постановленія и привиллегіи, а король Александръ самъ приказалъ собрать старые законы и на сеймъ ихъ подтвердилъ, въ присутствіи сената и пословъ городскихъ и земскихъ, которые воспротивились-бы опубликованію этого статута, какъ commune Regni

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Dyaryusz, 63-66.

privilegium если-бы въ статутѣ видѣли что-либо противное своей свободѣ. Но если даже Александръ и его преемники подтвердили только "справедливо и законно данныя" привиллегін, за то Ягелло подтвердиль уже всё привиллегіи sine ulla conditione. Что касается тёхъ трехъ пунктовъ, которые послы выставили, какъ основание своей свободы, то законы духовенства, хотя отличны отъ нихъ, но непротивны имъ. Послы увазывають на постановление объ убіения клирика, какъ на внесенное духовными вопреки первому пункту; но его издалъ Казиміръ Великій гораздо раньше, чёмъ шляхта получила свои привиллегіи отъ Людовика и Ягелло. Равнымъ образомъ и постановление о конфискации имбний отлученнаго издано королемъ Владиславомъ, а не духовенствомъ, и непротивно второму пункту, такъ какъ въ этомъ послёднемъ король об'ещаетъ только ничего не конфисковать въ свою пользу, а не по требованію духовенства. Наконецъ, королевскіе эдикты вообще непротивны законамъ, такъ какъ не заключаютъ въ себѣ чеголибо новаго, а вытекаютъ изъ нихъ. Въ частности, варшавскій эдикть издань на сеймѣ, по совѣту сенаторовь, въ присутствіи пословъ; его затёмъ во всемъ государстве распубликовали, и каждый признаеть его справедливымъ, потому что онъ охраняетъ привиллегіи духовныхъ и славу Божію противъ нечестивыхъ. Хотя давно уже шляхта требуетъ, чтобы духовные представили привиллегии, освобождающия ихъ отъ военной повинности, но духовные не считаютъ себя обязанными сделать это: статуты на однихъ свётскихъ кладутъ тяжесть обороны, и если духовные иногда участвовали въ ней, то участвовали по доброй воль, и это ни къ чему ихъ не обязываетъ. Въ завлюченіе, епископы просили короля охранять ихъ права и привиллегіи, въ соблюденіи которыхъ онъ клялся имъ при коронаціи, прибавляя, что они вовсе не думають ни ограничивать его власть, ни царствовать надъ братьями <sup>1</sup>).

На отвѣть примаса послы представили свои возраженія, въ которыхъ зашли такъ далеко, какъ еще никогда не заходйли. Они начинаютъ съ того, что духовные, домогаясь юрисдикціи, отъ которой не хотятъ допускать аппелляцій къ ко-

') Ibid., 66, 92-101.

ролю, присвоивають себе царскую власть, которой одной приналлежить право суда въ послёдней инстанціи. На основаніи св. Писанія, они очень пространно доказывають, что духовные вовсе не имѣютъ права требовать исполненія своихъ судебныхъ приговоровъ свётскою властью, такъ какъ въ цервые выка христіанства духовные употребляли только духовныя средства для приведенія въ исполненіе своихъ приговоровъ. Духовной власти послы у нихъ не отрицають: духовные имѣють власть объяснять слово Божіе, наставлять заблуждающихся, и пр., но неповинующихся имъ они могутъ наказывать только отлученіемъ. Пока духовные употребляли отлученіе только въ духовныхъ дёлахъ, до тёхъ поръ отлученіе имёло значеніе и было признаваемо польскимъ правомъ; но оно потеряло значеніе, когда духовные стали употреблять его въ чисто св'ятсвихъ стольновеніяхъ. Тогда-то, желая поддержать падающій авторитеть его, духовные стали установлять свои суды. Въ доказательство этого послы приводять нёсколько историческихъ примъровъ, доказывающихъ, что первоначально существовало отлучение, но не было духовныхъ судовъ. На основания всего этого они публично заявляють, что духовныхъ судовъ не хотять и не могуть признавать, и просять короля не требовать отъ нихъ этого признанія. — Послы, затёмъ, переходять въ опроверженію частныхъ положеній "отвѣта" примаса. Они говорять, что статуть Казиміра Великаго объ одномъ правѣ относится и въ духовенству, такъ вавъ св. Писаніе повелёваетъ ему въ свётскихъ дёлахъ повиноваться монарху. Самая привиллегія, данная Казиміромъ Бодзанть, дозволяющая ему обращаться по дёламъ о десятинахъ къ земскимъ судамъ, доказываеть, что во времена Казиміра земскіе суды судили по дѣламъ духовнымъ. Хотя потомъ Бодзанта составилъ свои статуты, но духовные не пользовались ими. Послы подвергають сомнѣнію древность самихъ статутовъ Бодзанты (изданныхъ будто-бы въ 1369 г., между темъ по Длугошу Бодзанта оследъ въ 1364 г., а умеръ въ 1366 г.), такъ какъ ихъ не было въ древнихъ статутахъ, и Ласкій первый внесъ ихъ въ свой сборникъ, но лишь въ качестве иностранныхъ законовъ. По указу Казиміра, изданному посл'в статутовъ Бодзанты, св'ятскіе суды разбирали дѣла объ обидахъ, причиненныхъ духовенству при посполитомъ рушеньи, и только уже при кон-

фирмаціи этого указа Казиміромъ Ягеллономъ (1457 г.) духовные подсунули ему для конфирмаціи прибавку, что старость, недостаточно усердныхъ въ исполнении ихъ приговоровъ, они могутъ предавать отлученію 1). Лишь во времена. Ягелло, находившагося въ преклонныхъ лётахъ и подъ сильнымъ вліяніемъ духовенства, добились духовные изданія эдивта, чтобы старосты приводили въ исполнение приговоры духовныхъ судовъ; но такъ какъ раньше этого шляхта получила отъ Ягелло привиллегію, по которой ся имущество не можетъ быть конфисковано безъ приговора собственнаго ея суда, то данный духовенству указъ не имбетъ силы. Во время малолѣтства Владислава III этотъ указъ произвелъ большое волненіе, и даже вызвалъ коргинскую конфедерацію (1438 г.). Только уже при Казимір' Ягеллон', духовные, воспользовавшись тёмъ, что оба канцлера принадлежали къ ихъ сословію, добились (1454 г.) отъ вороля подтвержденія Ягеллова эдикта объ отлученныхъ. Повторивъ затёмъ сказанное ими раньше о статуть Алевсандра, послы заявляють, что и позднайшие статуты не установляють духовной юрисдивции. Эти статуты прямо запрещають призывать въ духовные суды по свътскимъ дъламъ; въ 1519 году духовенство принуждено было даже назначить наказание на нарушителей этого запрещения. Поэтомуто духовенство, спохватившись, что всё преступленія, которыя оно до сихъ поръ судило, суть свётскія дёла, составило перечень дёлъ, подлежащихъ духовному суду, и внесло его въ конституціи сейма 1543 г. Но свѣтское сословіе отвергло не только перечень, но изъ-за него и остальныя сеймовыя конституціи. Послы не оставили безъ возраженія и ссылки Уханскаго на подтверждение Ягелло всъхъ статутовъ и привиллегий безъ всякихъ оговорокъ: Ягелло, говорятъ они, оговаривается, что онъ подтверждаетъ только тѣ привиллегіи, которыя не подлежать никакому сомнёнію относительно своей подлинности и имѣютъ въ виду пользу страны, а этого о привиллегіяхъ духовенства нельзя сказать.-Относительно эдиктовъ, издаваемыхъ королемъ, послы упорно отказываются признать обязательность ихъ для себя. Въ доказательство того, что въ

') Vol. leg. I, 50; ibid., 87.

прежнее время духовенство несло военную повинность, послы ссылаются на одинаковую подать, наложенную Людовикомъ на свътскія и духовныя имънія. Напрасно также духовные говорятъ, что они несли ее добровольно: въ привиллегіяхъ свътскихъ пановъ также встръчаются оговорки, что они добровольно ее несутъ, но онъ ничего не доказываютъ. Въ заключеніе послы протестуютъ противъ синодальныхъ постановленій, противныхъ сеймовымъ постановланіямъ, въ отместку же за названіе ихъ, пословъ, еретиками, называютъ духовныхъ идолопоклонниками, рабами Рима и объщаютъ доказать имъ въ свободное время, что въ римской церкви есть очевидное идолослуженіе <sup>1</sup>).

Въ своихъ нападкахъ на ватолическое духовенство протестанты зашли слишкомъ далево. Пословъ-католивовъ не могли не шокировать послёднія слова ихъ протестантскихъ товарищей. Католики заявили протестантамъ свое неудовольствіе на ихъ обвинение католической церкви въ идолослужении. Тѣ оправдывались, говоря, что епископы прежде назвали ихъ еретиками. Въ концъ концовъ, ръшено было не вдаваться болъе съ еписвопами въ разсужденія, касающіяся религіи, а просто домогаться уничтоженія всёмъ равно ненавистной духовной юрисдикціи 2). Поэтому, вогда (9 марта) примасъ, приготовивши новый отвёть посламъ, приказалъ прочитать его въ сенате, послы объявили, что они не хотятъ вдаваться съ епископами въ дальнъйшие споры. Когда, не смотря на это ихъ заявление, Уханскій велёль продолжать чтеніе своего отвёта, послы ушли изъ сената. Сколько ни доказывали имъ свътскіе сенаторы, что своимъ самовольнымъ уходомъ они оскорбляютъ короля и весь сенать, послы упорно отказывались выслушать отвёть Уханскаго и, хотя, уступая настояніямъ сенаторовъ, возвратились въ сенать, но прямо заявили, что они теперь не хотятъ разсуждать о томъ, законна или нътъ духовная юрисдикція, а просять только, чтобы старосты исполняли приговоры не иначе, какъ согласно съ едлинскимъ статутомъ, то есть, чтобы они не конфисковали ничьихъ имуществъ иначе, какъ по приговору обыкновенныхъ земскихъ судей. Долго еще (10 и 11 марта)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Dyaryusz, 105-116.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Ibid., 117.

тянулись переговоры между сенатомъ и послами: послёдніе упорно стояли на своемъ, такъ какъ при такой постановеъ абла они опять пришли къ единогласію. Епископы испугались такого оборота дѣла и два раза (12 и 13 марта) посылали къ королю нунція съ тёмъ, чтобы онъ уб'ёдилъ короля не нарушать правъ перкви. Въ тоже время они старались подъйствовать на сенаторовь и пословъ-католиковъ 1). Но всё эти усилія епископовъ не привели ни въ чему, тёмъ болёе что епископы еще раньше сильно вооружили противъ себя свътскихъ сенаторовъ, ставши въ дълъ экзекуціи относительно королевскихъ имѣній на сторону короля. Когда (13 марта) дѣло дошло до голосованія въ сенать, почти всъ свътскіе сенаторы (за исключеніемъ двоихъ-перемышльскаго и львовскаго каштеляновъ) высказались въ пользу пословъ. Епископы молчали. Король только пожалъ нёсколько разъ плечами: attenti erant oculi et aures omnium summo cum silentio. Сигизмунду Августу приходилось рёшать старую тяжбу. Выразивъ свою скорбь о томъ, что ему приходится разсчитываться за то, что не при немъ искажалось, онъ объявилъ, что, хотя духовные ссылаются на свое право, котораго онъ не желалъ и не желаетъ нарушать, но видя, что въ пользу просимой послами экзекуціи говорить общее право, слыша согласные совъты сенаторовъ и просьбы пословъ, онъ не считаеть возможнымъ уклониться отъ исполненія едлинскаго статута. Послы поблагодарили вороля за это ришение и только просили, чтобъ онъ далъ имъ на бумаги то, что об'вщаль на словахъ. Хотя епископы просили короля не давать отвёта на бумагё, король согласился на просьбу пословь. Послы представили (15 марта) королю свой проэкть сеймовой конституціи, который и быль принять съ нёкоторыми измѣненіями и смягченіями. Воть эта конституція: "Skarzyli się przed Nami Posłowie Ziemscy na Starosty Sądowe, iżby abusum quendam wnieść mieli w exekucyi na Rycerstwo Koronne, nad statut Vladislai Jagiellonis in Jedlna fol: 50 napisany: prosząc abyśmy złożyli z nich cobykolwiek przeciwiało się exekucyi nad statut przerzeczony: gdyż oni niechcą z xięzą Ich Miłoscią wdać się w żadne dysputacye, iedno stoiąc przy prawie swym, niechcą wolności swoich in

1) Ibid., 124-130.

dubium vocare. My powinności swoie bacząc, y przysięgę wszystkim iednostaynie uczynioną, ktemu też na zgodne zdanie Rad naszych świeckich, y na prośby Posłow Ziemskich, rozkazoiemy wszystkim starostom naszym Sądowym: aby ninakim inakszey exekucyi nie czynili, iedno iako w statucie Śagełłowym i n Jedlna stoi: a cobykolwiek inaczey uczynili, sit irritum et inane<sup>" 1</sup>). Послы просили короля употребить выраженie "ustawiamy", но король не согласился на это и удержалъ выраженie "rozkazuiemy", сославшись на то, что онъ въ этой конституціи ничего новаго не установляеть, а только приказываетъ исполнять старый заковъ <sup>2</sup>).

Приведенная нами конституція петроковскаго сейма 1563 года не уничтожила духовной юрисдикціи: о ней въ конституціи даже совершенно умолчано. Вся сила этой конституція завлючалась въ томъ, что исполнение приговоровъ духовныхъ судовь по дёламъ, подлежавшимъ еще ихъ вёдёнію послё петроковскаго сейма 1555 г., то есть, по дёламъ о десятинахъ (по преимуществу), становилось для старость необязательнымъ: старосты, въ силу этой вонституціи, обязаны были выполнять только приговоры обычныхъ судовъ. Но (сделаемъ оговорку, которая сама собой подразумёвалась при составлении этой конституція) духовнымъ предоставлено было право вести иски по дбламъ о десятинахъ въ земскихъ судахъ. Что касается другихъ требований пословъ, то въ сеймовыхъ конституціяхъ они ничего почти болѣе не получили. Относительно участія духовенства въ оборонѣ государства, было постановлено отложить до будущаго сейма ревизію привиллегій, освобождающихъ духовныхъ и ихъ солтысовъ отъ военной повинности, хотя духовенство добровольно согласилось дать на оборону извёстную часть десятины <sup>э</sup>). Равнымъ образомъ и въ отвѣтъ на свою жалобу на недопущение отлученныхъ въ дачѣ показаній на судѣ, послы въ вонституціяхъ получили только не достаточно опредѣленное обѣщаніе 4).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Vol. leg. Il, 19.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Dyaryusz, 131-137.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Vol. leg. 11, 20.

<sup>4)</sup> lbid., 21: lż się Posłowie skazżą, że klęci nie bywaią do sądu przypuszczeni, y tym od swoiey sprawiedliwości odpadatą, iż o tym statutów iasnych nie masz, ieśliby w tey mierze a b u s u s iakie były: naydniemy, aby były na stronę odłoż ne.

Когда послѣ голосованія въ сенатѣ король высказалъ извъстное намъ рътеніе, присутствовавшіе въ сенать епископы протестовали противъ этого ръшенія. Когда же послы представили королю и сенату свой проэкть конституціи, составленной, двиствительно, въ довольно сильныхъ и непріятныхъ иля пуховенства выраженіяхъ, они всё вышли изъ сената. На слѣдующій день (16 марта), не смотря на неодновратныя приглашенія, они не явились въ засёданіе. 17 марта примасъ и епископы имћли у короля тайную аудіенцію, но ничего отъ него не добились. Приходилось помириться съ фактомъ. 18 марта епископы явились на засёдание: одинъ Уханский отказался на немъ присутствовать. Началось чтеніе сеймовыхъ конституцій. Когда прочитана была выписанная нами выше конституція, враковскій епископь оть имени своихь товарищей, торжественно противъ нее протестовалъ. Но на этотъ протестъ не обратили вниманія: въ этомъ же засёданіи конституція была утверждена приложениемъ коронной печати и получила силу завона <sup>1</sup>).

На петроковскомъ сеймѣ 1562-3 гг. было одержано двѣ победы: польское шляхетское сословіе одержало победу надъ польскимъ духовнымъ сословіемъ; польское протестантство одержало побёду надъ польскимъ католичествомъ. Шляхта, лишившая къ этому времени почти всёхъ прявъ крестьянъ, ограничившая въ сильной степени власть вороля, утратившая чувство смиренной покорности въ отношения къ своимъ старшимъ братьямъ-панамъ, на петроковскомъ сеймѣ лишила духовное сословіе одной изъ важнійшихъ его прерогативъ, или - точнѣе-лишила его возможности дѣлать фактическое употребленіе изъ этой прерогативы. Это быль одинъ изъ моментовъ въ поступательномъ развитіи шляхетской свободы, подъ воторой шляхта начинала понимать уничтожение чьихъ бы то ни было привиллегій съ сохраненіемъ, впрочемъ, и даже увеличеніемъ ея собственныхъ. Это стремление шляхты къ свободъ, какъ бы она ее ни понимала, весьма счастливо для нея объединилось съ протестантскимъ, или реформаціоннымъ движеніемъ. Протестантизмъ носилъ начало свободы въ самыхъ своихъ основахъ: онъ исходилъ изъ отрицанія вёками утвердившагося по-

<sup>1</sup>) Dyaryusz, 137-143.

рядка, установленныхъ законовъ, существующей церковной власти, преемственнаго церковнаго преданія, замѣняя все это личнымъ отношеніемъ человѣка къ Богу; хотя онъ и отрицалъ свободу въ естествѣ человѣка и въ отношении человѣка къ Богу, но темъ сильнее вводилъ эту свободу въ область церковную; хотя онъ непослёдовательно объявлялъ св. Писаніе неподлежащимъ вритикъ, но тъмъ ръшительнъе провозглашалъ свободу вритиви свящ. цервовнаго преданія и ставиль туть личныя убъжденія выше всякаго авторитета и т. д. и т. д. Вообще хотя протестантизмъ гръшилъ во многомъ непоследовательностью, но провозглашенныя имъ начала свободы прорывали узкія рамки, въ которыя ихъ хотѣли поставить, и всюду, куда ни проникали они, свобода совъсти и свобода мысли отвоевывали себѣ права гражданства. Такъ было всюду, такъ было и въ Польшѣ. Частнѣе, самая борьба польскаго шляхетскаго сословія съ духовенствомъ, имѣвшая свои мѣстныя причины, стояла въ XVI в. въ связи съ началами, провозглашенными реформаціей: усвоить, хотя бы даже поверхностно, начала реформаціи, вёдь, это значило — въ правтическомъ отношении — призвать всёхъ вёрующихъ безъ различія къ участію въ церковномъ управлении, уничтожить ісрархію въ католическомъ смысль, низвести ее на степень простаго учителя въры и нравственности, устранить ся вмёшательство въ свётскія дёла. Но если протестантизмъ вообще, по основнымъ своимъ началамъ, подходилъ въ традиціонному настроенію польскаго общества, то еще болёе подходиль онь въ нему въ формё кальвинизма, гдё начало свободы развивалось во всёхъ своихъ послёдствіяхъ. Кальвинизмъ, развившій до самыхъ крайнихъ предѣловъ догматъ предопредёленія Божія и этимъ, повидимому, совершенно устранившій свободу человівка, иміль и свою оборотную сторону: онъ развилъ до крайности другое начало, лежавшее въ протестантизмѣ, то именно, что вѣрующій во Христа долженъ считать себя спасеннымъ, а стоило только признать себя избранникомъ, предопредбленнымъ въ спасенію, и человбяъ получаль право требовать для себя полнайшей свободы. Онъ, въ своихъ глазахъ, былъ орудіе Бога, предназначенное исполнять возвѣщенную въ свящ. Писаніи волю Божію, ему преимущественно отврытую. Вслудствіе противоположности своихъ исходныхъ точекъ, кальвинисты способны были отстаивать какъ религіозную нетерпимость, такъ и безусловную независимость церкви, даже съ подчиненіемъ ей свътской власти. Съ одной стороны, въ церковь вводилось у нихъ чисто демократическое устройство, съ другой, надъ ея членами установилась самая строгая нравственная дисциплина, которою избранники должны были отличаться отъ грешниковъ. Въ конце концовъ, личная свобода, во имя религіозныхъ же требованій, устранилась въ кальвинизмѣ народовластіемъ, и во имя личной же свободы утверждался самый невыносимый деспотизмъ. Отъ народовла. стія въ духовныхъ дёлахъ, въ церкви, былъ одинъ шагъ донародовластія въ свётскихъ дёлахъ, въ государстве. Насколько мы знаемъ и понимаемъ тогдашнее польсвое общество, мы не считаемъ слишкомъ рискованнымъ предположение, что потому тавъ и полюбился польскимъ панамъ и знатной шляхтѣ кальвинизмъ, что въ немъ они увидѣли что-то родное себѣ, нашли что-то подходящее въ своему настроенію, своимъ взглядамъ, стремленіямъ, тенденціямъ. Съ одной стороны польсвій панъ, или знатный шляхтичъ, стоя во главѣ той или другой реформатской общины, вкушалъ полную религіозную свободу, воторою онъ вообще такъ дорожилъ для себя, вовсе не испытывая того деспотическаго гнета, который, какъ оборотная сторона медали, ложился на другихъ членовъ общины, а заботиться о свободъ ихъ не было давно уже въ его привычкахъ. Съ другой стороны, идея народовластія, лежавшая въ основѣ кальвинизма, весьма подходила въ политическимъ, или соціальнымъ тенденціямъ польскаго шляхтича, пропов'ядывавшаго теорію пресловутой рёчи посполитой, т. е. демократической, съ его точки зренія, республики, такъ какъ народъ, по его воззренію, это-онъ самъ съ братіею шляхтою, и только онъ.

Связавъ свои интересы съ интересами шляхты, протестантство еще до побѣды, одержанной въ Петроковѣ, стало прочно утверждаться на польской почвѣ. Малопольскіе реформаты, во время отсутствія Гозія изъ Польши, старались упрочить свою внутреннюю организацію, начало которой они положили еще въ бытность его въ Польштѣ. Въ 1560 году на синодѣ въ Ксёндзѣ они раздѣлили всю Малую Польшу на нѣсколько дистриктовъ. Во главѣ каждаго дистрикта поставлены были особые сеніоры, —духовный и свѣтскій. Духовный сеніоръ, ниѣвшій товарища—консеніора, получилъ административную и от-

части судебную власть надъ пасторами и другими духовными; но онъ долженъ былъ дёлать все съ согласія мёстнаго синода. Св'ятскіе сеніоры не вм'яшивались прямо въ духовныя дёла и заботились о внёшнихъ дёлахъ реформатскихъ общинъ. Во главѣ всѣхъ дистриктовъ стоялъ попрежнему суперъ-интенданть Малой Польши, созывавшій синоды и предсёдательствовавшій на нихъ, приводившій въ исполненіе постановленія синодовъ, назначавшій и ревизировавшій сеніоровъ, заботившійся о типографіяхъ, библіотекахъ, школахъ и другихъ этого рода учрежденіяхъ. Но онъ не имълъ судебной власти и быль подчиненъ синоду, который собирался ежегодно и состоялъ изъ депутатовъ отъ каждаго дистрикта, въ томъ числѣ сеніора, консеніора и свътскихъ сеніоровъ 1). Одновременно съ упроченіемъ внутренней своей организаціи протестанты трудились надъ другимъ, не менъе важнымъ для нихъ дъломъ--- надъ сое-диненіемъ разныхъ протестантскихъ исповѣданій въ одно исповедание, которое они могли бы противопоставить католичеству. Надъ этимъ соединеніемъ трудился въ это время извёстный намъ Янъ Ласкій, прибытіемъ котораго въ Польшу недаромъ встревожились польскіе епископы. Малопольскіе реформаты, соединившиеся еще раньше съ великопольскими богем. скими братьями, усиливались привлечь въ своему союзу лютеранъ, которые, впрочемъ, весьма индиферентно, иногда даже враждебно относились въ этому союзу. Но, хотя попытки, двлавшіяся на нёсколькихъ реформатскихъ синодахъ (въ Владиславѣ 1557 г., въ Ксендзѣ 1560 г.), на которые, по приглашенію реформатовъ, являлись и уполномоченные лютеранъ, не увънчались успъхомъ ко времени возвращения Гозія въ Польшу, они все-таки расчистили путь, облегчили дёло объединенія польскихъ протестантскихъ силь <sup>1</sup>). Одновременно съ этимъ дёлались попытки къ соединенію польскихъ реформатовъ съ литовскими реформатами, иниціатива которыхъ опять-таки принадлежала малопольскимъ реформатамъ. Въ 1560 году отправили они въ Николаю Радзивиллу Бландрату и просили его позаботиться о соединении литовскихъ реформатовъ съ ихъ польскими единовърцами, поставляя ему на видъ тъ опасно-

<sup>&#</sup>x27;) Regenvolscius, 121-123.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Fischer, 152; Zakrzewski, 111-112.

сти, которыя грозили ихъ исповеданию со стороны антитринитарства, начавшаго въ этому времени довольно смело поднимать голову. Радзивиллъ принялъ Бландрату очень радушно, послалъ 1600 талеровъ для малопольскихъ реформатскихъ школъ и бъдныхъ и послалъ даже своего депутата на ксендаскій синодъ (въ сентябрѣ 1560 г.). Виленская реформатская община отнеслась въ этому тоже весьма сочувственно и отправила своихъ делегатовъ съ заявленіемъ, что она желаетъ жить въ единении съ польскими реформатами. Но дёло это не пришло въ желанному результату, отчасти вслёдствіе дальности разстоянія центровъ польскаго и литовскаго реформатства, отчасти, можеть быть, вслёдствіе политическихъ разсчетовъ Радзивилла, мечтавшаго сдёлаться по смерти Сигизмунда Августа независимымъ государемъ Литвы и потому нерасположеннаго какимъ бы то ни было образомъ укрѣплять связи Литвы съ Польшею (по мнѣнію Лукашевича). Но эту обусловленную политическими соображеніями измёну дёлу протестантства, если она была, Радзивиллъ съ избыткомъ вознаграждаль другими дёлами на пользу литовскаго и польскаго реформатства. Въ описываемое нами время заботы его направлены были на удовлетворение одной, весьма существенной потребности реформатской церкви-недостатка въ литургическихъ книгахъ и въ библіи на польскомъ языкѣ. Радзивиллъ пригласилъ для перевода библіи многихъ выдавшихся ученыхъ того времени, и въ 1563 г. въ Брестъ-Литовскѣ вызванный имъ сюда извёстный краковскій типографь Воеводка напечаталь ее на средства Радзивилла (100,000 польскихъ гульденовъ)<sup>1</sup>). Ко времени возвращения Гозія въ Польшу, протестантство въ Литвѣ въ такой сильной степени принизило католичество, что польское правительство пришло, повидимому, къ мысли измѣнить здёсь свою старую систему дёйствій, основанную на окатоличения литовско-русскаго народа. По крайней м'ара, Сигизмундъ Августь на виленскомъ сеймѣ 1563 года разъяснилъ, или, върнъе, отмънилъ одинъ изъ первыхъ автовъ этой системы-извѣстное городельское постановленіе Ягелло и Витовта, устранявшее неватоликовь (православныхъ) отъ занятія госу-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Lukaszewicz, Geschichte der reformirten Kirchen in Lithauen, 1, 12-15.

дарственныхъ и общественныхъ должностей въ литовскомъ княжествѣ. Онъ постановилъ, чтобы впредь всѣми привиллегіями, дарованными литовскому дворянству, пользовались не только паны и шляхта римской вѣры, имѣющіе польскіе гербы, но и всѣ дворяне, какъ русскаго, такъ и литовскаго народа, лишьбы они были вѣры христіанской; всѣ они получали доступъ къ государственнымъ должностямъ, даже къ сенаторской должности <sup>1</sup>). Этимъ постановленіемъ Сигизмундъ Августъ и de jure уравнивалъ права литовскихъ и русскихъ некатоликовъ (православныхъ и протестантовъ) съ правами католиковъ, что́ de facto и такъ существовало здѣсь.

Въ то время, какъ польскіе и литовскіе протестанты трудились надъ сооруженіемъ зданія нововърія, все смълье и ръшительнёе выступаль противь нихь новый врагь, подкалывавшійся подъ самый фундаменть возводимаго ими зданія. Этотъ новый врагъ возникъ въ нёдрахъ самого протестантства, былъ его собственнымъ дётищемъ, вскориленнымъ на его груди. Мы выше упоминали, что еще въ царствование Сигизмунда I вмёстё съ идеями реформаціи показался въ Польшё призракъ антитринитарства, этого врайняго проявленія протестантскаго идеализма. Со вступленіемъ на польскій престолъ Сигизмунда Августа, чёмъ дальше идетъ время, тёмъ въ болёе ясныхъ, болёе осязательныхъ очертаніяхъ носится надъ польскимъ протестантствомъ этотъ грозный призракъ. Въ 1551 году прибылъ въ Польшу самъ Лэлій Социнъ, изгнанный реформатами изъ Швейцаріи, и посѣялъ сѣмена своего ученія въ сердцахъ Лизманини и другихъ лицъ, стоявшихъ съ нимъ въ близвихъ отношеніяхъ<sup>2</sup>). Въ началѣ пятидесятыхъ годовъ въ Пинговѣ образуется какъ-бы особая фракція польскихъ протестантовъ, обнаруживающихъ симпатіи въ твиъ или инымъ антитринитарскимъ вовзръніямъ, хотя эти симпатіи еще такъ слабы, такъ, если можно такъ выразиться, отрывочны, что онв не препятствують Пингову быть однимъ изъ главныхъ центровъ малопольскаго реформатства. Но эта предрасположен ность къ антитринитарству несомнѣнно существовала, если не

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Акты, относящіеся къ исторіи Западной Исторіи, С.-Петербургъ, 1848, т. III, стр. 118—121, № 32.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Lubieniecius, 39-40.

обитатели Пингова имёли особое названіе "пинговянъ" 1). Первымъ отврытымъ провозвёстнивомъ антитринитарскихъ идей въ Польшѣ былъ Петръ Гонезій, полявъ по происхожденію (родомъ изъ Подляхін), нахватавшійся этихъ идей во время своего пребыванія за границей, куда онъ вздилъ для довершенія образованія. По возвращенім на родину, онъ нѣкоторое время держался, повидимому, реформатскаго ученія, и лишь на сецеминскомъ синодъ 1556 г. выступилъ отврыто съ антитринитарскими воззрѣніями. Онъ отрицалъ общехристіанское учение о Троицѣ, признавалъ одного Отца Богомъ въ собственномъ смыслѣ, Інсуса же Христа признавалъ Богомъ лишь въ несобственномъ смыслѣ, признавалъ для себя обязательнымъ лишь апостольскій символь, отвергаль символь никейскій и симводъ св. Аевнасія. Хотя майнія Гонезія были сильно оспариваемы многими участнивами синода, но у него оказались и приверженцы, въ числё которыхъ былъ и извёстный впослёлствін Георгій Паули. Сецеминскій синодъ не постановилъ никакого решенія, а отослалъ исповеданіе веры Гонезія къ Меланхтону. Старанія Меланхтона обратить Гонезія на путь истины не имъли успъха. Онъ остался при своихъ убъжденіяхъ и продолжалъ ихъ распространять. Польскіе реформаты, для возстановленія мира въ своей партін, созвали новый синодъ въ Пинговѣ (въ 1558 г.); но вмѣсто ожидаемаго замиренія этотъ синодъ далъ лишь поводъ оппозиціи еще съ большею силою провозгласить свои воззрѣнія. На брестъ-литовскомъ синодъ (1558 г.) Гонезій еще съ большею откровенностью проповѣдывалъ свои идеи о Троицѣ, и вромѣ того вооружался противъ врещенія дѣтей. Одинъ изъ богатѣйшихъ литовскихъ пановъ Янъ Кишка, староста Самогитіи, принялъ Гонезія подъ свое покровительство и сдёлаль его проповёдникомъ въ городё Венгровь<sup>2</sup>). Въ томъ же 1558 г. антитринитарская партія получила сильное подкръпленіе въ лиць итальянскаго выходца

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) На сломницкомъ синодъ 1554 г., напр., Станкари развивалъ ту мысль, что Сынъ Божій былъ посредникомъ между Богомъ и людьми не по божественной своей природъ, а только по человъческой (Lubieniecius, 117—118).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Lubieniecius, 111—118; Lukaszewicz, Geschichte der reformirten Kirchen in Lithauen, 1, 18—19.

Георга Бландраты, который на первыхъ порахъ такъ ловко съумълъ сврыть свои истинныя убъжденія подъ личиной библейскихъ выраженій, что польскіе протестанты очень радушно приняли его. Но Кальвинъ, заставившій Бландрату б'якать изъ Швейцаріи, не оставиль его въ поков и въ Польше. Краковскому синоду 1561 г. онъ прислалъ особое послание, въ которомъ остерегалъ польскихъ протестантовъ отъ сношеній съ Бландратою. Но Бландрата и туть съумълъ замаскировать свои антитринитарскія возврёнія, такъ что синодъ предложилъ ему только представить свое испов'ёдание в'ёры, чтобы этимъ способомъ доказать свою невиновность. Это исповѣданіе представлено было Бландратою пинговскому синоду 1562 г., на которомъ оно встрѣтило какъ защитниковъ, такъ и противниковъ. Пинговскій синодъ задавался тоже цёлью возстановить мирь въ протестантской партіи, отъ которой антитринитаріи формально еще не отдёлились. Этой цёли синодъ думалъ достигнуть тёмъ, что запретилъ министрамъ употреблять философскія выраженія: троичность, сущность, рожденіе, исхожденіе, которыхъ нётъ въ словё Божіемъ, а приказалъ имъ довольствоваться терминами прорововъ, апостоловъ и символа апостольскаго. Едва-ли нужно прибавлять, что синодъ не достигъ своей цёли: антитринитаріи не обнаруживали желанія отвазываться отъ своихъ воззрёній <sup>1</sup>). Главнымъ базисомъ борьбы польскихъ протестантовъ и антитринитаріевъ была польская столица съ ея округомъ: на продолжении пѣлаго ряда годовъ шла туть борьба двухъ главныхъ представителей партій Станислава Сарницкаго и Георгія Паули, — борьба, еще болье осложнявшаяся и обострявшаяся привнесеніемь въ нее личныхъ счетовъ ея участниками. Синоды слёдовали за синодами; пунвты разногласія съ каждымъ годомъ увеличивались; страсти разгорались. Тщетны были попытки польскихъ магнатовъ унять расходившихся министровъ: чёмъ дальше шло время, чёмъ дольше велся споръ, тёмъ менёе оставалось надежды на возможность какого-либо компромисса, тёмъ неизбёжнёе становился разрывъ протестантской и антитринитарской партій, между воторыми оказалась непроходимая бездна. И это не въ одномъ Краковъ, не въ одной даже Малой Польшъ, а на всей

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Lubieniecius, 126—131.

территоріи литовско-польскаго государства: гдв только были протестанты, тамъ были и антитринитаріи, и вездё шли одни и тв же споры о св. Троиць, о Божествь Інсуса Христа, о перекрещивании и т. д. <sup>1</sup>). Ко времени возвращения Гозія на родину, польская столица видёла уже въ своихъ стёнахъ два почти одновременныхъ синода, воочію констатировавшихъ факть раскола въ польскомъ нововъріи: въ 1563 г. реформатскій синодъ въ Краковѣ торжественно осуждалъ антитринитарскія ученія, а антитринитарскій синодъ въ томъ же году и въ томъ же Краковѣ не менѣе торжественно осуждалъ протестантское (и общехристіанское) ученіе. На новомъ синодѣ въ Морди (въ Подляхія) въ іюнѣ 1563 г. антитринитарія выступають уже, какъ организованная партія, организованная, конечно, настолько, насколько это было возможно въ обществе, где каждый членъ слёдовалъ только своему личному мнёнію, какъ голосу Божію, говорившему чрезъ него. На этомъ синодъ 42 министра подписали исповѣданіе вѣры, въ которомъ отвергли христіанское ученіе о Троицѣ, хотя, щадя совѣсть немощныхъ, не уничтожали до поры до времени совершенно самого этого выраженія<sup>2</sup>).

Ко времени возвращенія Гозія въ Польшу, польское нововъріе, такъ безпощадно развънчивавшее католичество, такъ неудержимо стремившееся снять съ его головы много въковъ лежавшую на ней корону, представляло уже собою (употребимъ выраженіе русскаго современника) весьма "многоглавную ересь": еслибы польскимъ нововърцамъ удалось завладъть этою короной, то у нихъ дъло дошло-бы, пожалуй, до междуусобной войны, въ которой прежніе союзники перегрызли бы другъ друга. Польское нововъріе, дружное во внъшней борьбъ, внутри представляло изъ себя царство, раздълившееся на ся; а царство, раздълившееся на ся, падаетъ <sup>3</sup>). Но и его против-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibid., 131-152.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid., 158-168.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Relacye, I, 87, list biskupa Kamerińskiego do kardynała Moroni, Kraków, 29 sierpnia 1560: «każdy rozszerza swoje zdania, zkąd pochodzi że gdy się zgromadza żeby połączyć w jednej nauce, do takiej przychodzi między nimi kłótni że ledwo się nie pobiją, poczem rozjeżdzają się w większem jeszcze poróżnieniu.

никъ не могъ похвалиться дисциплиною въ своихъ рядахъ: сами вожди его только и дёлали, что ссорились, да интриговали другь противь друга. Вопросъ, стало быть, сводился къ тому, какое царство, старое или новое, скорѣе и тѣснѣе соберется, сплотится подъ однимъ знаменемъ. Новое царство, какъ мы видъли, давно поняло, что въ этомъ-вопросъ, и давно стало собираться, сплачиваться (насколько удачно, --- мы тоже видѣли). Старое царство не такъ, повидимому, ясно понимало, что въ этомъ-вопросъ; за то, съ другой стороны, и разъединение въ его рядахъ не было такъ велико: тутъ не было по крайней м'връ, непроходимой бездны, такъ какъ причина разъединенія лежала всего болёе въ апатіи и личныхъ интересахъ. Такимъ образомъ, ко времени возвращения Гозія въ Польшу, его родина представляла собою два враждебныхъ лагеря, расположившихся послё побёдоноснаго для протестантовъ сраженія, опять другъ противъ друга въ ожиданіи новыхъ стычекъ и сраженій; но въ обоихъ этихъ лагеряхъ мало было внутренняго единства, далеко не было полной солидарности интересовъ, не было даже всёми признанныхъ полковод. цевъ.

## ОГДЪЛЪ III.

## Польская церковь во вторую половину царствованія Сигизмунда Августа (1563—1572 гг.)

## ПЕРВАЯ ГЛАВА.

Прежде чёмъ продолжать изображеніе дальнёйшей польской церковно-исторической жизни, когда возвратившійся въ Польшу кардиналъ Гозій съ новой силой, съ удвоенной энергіей принялся проводить въ польскую жизнь начала, на сгражё которыхъ стоялъ онъ въ Тріентё, обратимъ нашъ взоръ, хотя на короткое время, туда, куда направилъ свой путь вармійскій епископъ и гдё рёшались тогда вопросы первостепенной важности для всего католическаго міра.

Послё троекратнаго зова папы, Гозій, съ согласія польскаго короля, 14 іюня 1558 года отправился въ путь, а 1 сентября быль уже въ Римѣ 1) Вызовъ Гозія въ Римъ Павелъ IV въ бреве своемъ въ нему мотивировалъ желаніемъ воспользоваться его совѣтами по вопросу о вселенскомъ соборѣ: съ этою цѣлью папа пригласилъ тогда въ Римъ представителей всёхъ католическихъ странъ, и Гозій являлся въ этомъ случав представителемъ Польши<sup>2</sup>). Выборъ папы нетрудно понять: за Гозіемъ была уже тогда слава ревностнаго борца католичества въ Польшѣ, неутомимаго литературнаго защитника католической церкви <sup>3</sup>), между тёмъ вакъ другіе польскіе епископы возбуждали противь себя лишь справедливыя неудовольствія апостольскаго престола. Въ Римъ ожидалъ Гозія радушный пріемъ. На первой же аудіенціи (5 сент. 1558 г.,) которую онъ имѣлъ у папы, Павелъ IV въ отвѣтъ на его привѣтствіе въ милостивыхъ словахъ благодарилъ его за то, что не устрашившись ни большихъ издержевъ, ни опасности путешествія въ ненастное осеннее время, онъ, послушный зову Христа, поспёшилъ въ Римъ, чтобы принести пользу церкви. "Мы благодаримъ Бога, говорилъ папа, что онъ благоволилъ дать нашей немощи такого помощника, и ощущаемъ особенную радость, вида тебя здоровымъ и невредимымъ. Не только мы, но и наши достопочтенные братья, находящіеся подлё насъ, горёли желаніемъ видеть тебя, потому что такъ много славнаго слышали о твоихъ отличныхъ дарованіяхъ отчасти изъ устъ другихъ, отчасти изъ усть епископа бергамскаго, который, сколько разъ ни заходила рвчь о тебв, начиналь восхвалять твои добродетели и никогда не находилъ вонца" 4). На второй аудіенція (9 окт. 1558)

4) Eichhorn, I, 301—302. Fozik самъ инсалъ по втому поводу Кромеру: Mira de Pontifice narrantur quam honorifice de me sentiat et loquatur (Walewski, Marcin Kromer, Warszawa, 1874, Dodatki, Hozyusz do Kromera Romae 3 febr. 1560).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Eichhorn, I, 295-300.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Relacye, I, 68-69, Romae, 8 martii 1558.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Въ промежутовъ времени отъ возведения Гозія въ санъ емископа до повздки его въ Римъ появились слъд. его сочинения: 1) Confessio catholicae fidei christiana; 2) Verae, christianae catholicaeque doctrinae solida propugnatio, una cum confutatione Prolegomenorum Brentii, Coloniae, 1558; 3) De expresso Dei verbo; 4) Dialogus de communione sub utraque specie, conjugio sarerdotum et sacro in vulgari lingua celebrando (St. Hosii Opera Antverpiae, 1566).

Гозій долго бесёдоваль съ папой о положенія дёль въ Польшё. Глубово взволнованный папа сказаль Гозію, что еслибы не преклонныя лёта и разстроенное здоровье, онъ самъ отправилсябы въ Польшу, чтобы утвердить короля въ въръ. Послъ этого Гозій им'яль часто аудіенція у папы, на воторыхъ познавомиль его съ положеніемъ католической церкви въ Польшь. Въ Римь Гозій принималь участіе въ сов'ящаніяхъ по всёмъ важнёйшимъ вопросамъ, занимавшимъ тогда римскую курію, особенно по вопросу о вселенскомъ соборѣ: онъ доказывалъ необходимость созванія его для умиротворенія церкви. Весною 1559 года, считая пёль своей поёздки въ Римъ достигнутою, Гозій обратился къ папѣ съ просьбою дозволить ему возвратиться въ свою епархію. Папа сначала изъявиль было на это свое согласіе, но потомъ перем'ёнилъ намёреніе, р'ёшившись воспользоваться услугами Гозія на имѣвшемъ собраться вселенскомъ соборѣ. Въ тоже время въ награду за услуги, оказанныя Гозіемъ католической церкви, Павель IV задумалъ возвести его въ санъ кардинала; но Гозій наотрёзъ отказался отъ этой чести, опасаясь дурныхъ для себя послёдствій отъ принятія кардинальскаго сана. Не смотря на всё убёжденія папы, не смотря даже на его угрозы, Гозій упорно настаиваль на своемъ отказѣ, такъ что въ Римѣ распространились даже слухи, что папа, разгнёвавшись на вармійскаго епископа, приказаль посадить его за упорство въ крѣпость. Слухи эти дошли до Польши и Сигизмундъ Августь хотёль было уже отправить въ Римъ особаго посла по дблу Гозія. Слухи, конечно, оказались слишкомъ преувеличенными. Тъмъ не менъе Гозій отказался оть кардинальства. Суровый, непреклонный Павель IV не могъ сломить твердости Гозія, который, действительно, ималь вескія основанія отказываться оть этой высокой чести: польскіе государственные законы, какъ увидимъ ниже, не дозволяли польскому епископу припимать санъ кардинала безъ согласія короля и сената. Папа, по свидътельству біографа Гозія, сказаль по этому случаю, что съ того времени, какъ онъ познавомился съ епископомъ Гозіемъ, онъ пересталь удивляться всёмъ остальнымъ знаменитымъ людямъ своего времени. Всворѣ послѣ этого (18 авг. 1559 г.) Павелъ IV свончался 1).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Rescius, lib. I, c. XXIII, p. 102-109; Eichhorn, I, 303-309.

На папскій престолъ вступилъ (26 дек. 1559 г.) Пій IV. Тотчасъ по вступлении на престолъ новый папа высказалъ желаніе, и желаніе искреннее, созвать наконецъ давно об'єщанный вселенскій соборъ. Такъ какъ для успёха этого дёла пап' нужно было заручиться предварительно согласіемъ свётскихъ государей, то въ Римъ решено было отправить къ нимъ особыхъ нунціевъ съ тёмъ, чтобы они добились ихъ согласія на созвание вселенскаго собора на желательныхъ для римской вудія условіяхъ. Одну изъ самыхъ трудныхъ нунціатуръ---нунціатуру при двор'ь германскаго императора Фердинанда I и богемскаго вороля Максимиліана, папа поручилъ Гозію. Въ инструкція, данной Говію, содержались слёдующіе пять пунвтовъ: 1., Гозій долженъ быль добиться согласія императора на продолжение тридентскаго собора; 2., Гозию поручалось позаботиться объ утверждении въ католической върв Максимиліана, который обнаруживаль симпатіи въ протестантизму, а между тёмъ, какъ сынъ Фердинанда, былъ естественнымъ преемникомъ его на императорскомъ престолѣ; З., Гозію поручалось устроить бракъ эрцгерцога Карла съ англійской воролевой Елисаветой, при помощи котораго курія надбялась обратить Елисавету въ католичество; 4., Гозій долженъ быль уладить дёло о коронаціи Фердинанда, тогда еще не послёдовавшей; 5., послёдній пункть инструкціи касался спора польскаго вороля съ испанскимъ изъ-за герцогства Бари. По смерти (въ 1557 г.) польской королевы Боны Сфорцы, наслёдственной влад втельницы герцогства Бари это послёднее должно было перейти въ сыну ея, польскому воролю Сигизмунду Августу, котораго она еще раньше объявила своимъ наслёдникомъ. Между тёмъ послё смерти ся оказалось завёщаніе, въ которомъ она только кое-что изъ движимаго имущества отказала Сигизмунду Августу, большую-же часть движимаго и недвижимаго имущества завёщала своему управляющему Папакодѣ, а герцогства Бари и Россано-испанскому воролю Филициу II. Сигизмундъ Августь началъ процессъ противъ Папаводы, обвиняя его въ отравлении Боны и въ составлении под-

ложнаго завёщанія, и противъ неаполитанскаго правительства, утвердившаго права Филиппа на владёнія герцогствомъ Бари. Дёло тянулось долго. Наконецъ, польскій и испанскій короли избрали третейскимъ судьею германскаго императора, котораго Гозію и поручено было просить о скор'йшемъ р'йшеніи д'яла. Съ этою инструкцією въ апр. 1560 г. прибылъ Гозій въ В'йну <sup>1</sup>).

Главною цёлью нунціатуры Гозія было, конечно, полученіе согласія императора на созваніе вселенскаго собора на тёхъ условіяхъ, которыя были желательны цапё. Дёятельность Гозія въ Вѣнѣ, въ качествѣ папскаго нунція, потребовала отъ него очень многихъ усилій, очень много труда, потому что императоръ оказался не особенно податливымъ на предложенія папы. Въ помощь Гозію римская курія присылала и другихъ нунціевъ, которые иногда впрочемъ болье вредили, чемъ помогали дёлу. Въ концё концовъ, совокупными усиліями удалось представителямъ римской куріи получить согласіе императора на созвание собора въ Тріентв. Такимъ образомъ, одно изъ главныхъ затрудненій въ отврытію собора, благодаря усиліямъ Гозія, было устранено и въ консисторіи 15 ноября 1560 г. Пій IV объявиль уже Тріенть м'ястомъ созванія собора. Особенно большихъ усняй стоило представителямъ римсвой вуріи получить согласіе императора на продолженіе прежняго тридентскаго собора, а не на созваще новаго: этого они достигли только тёмъ, что конвокаціонная булла составлена была въ такихъ неопредѣленныхъ выраженіяхъ, что изъ нея не было видно, собирается-ля новый соборъ, или возобновляется прежній <sup>2</sup>).-Одновременно съ этимъ Гозій много трудился надъ выполненіемъ втораго пункта своей инструкціи, надъ утвержденіемъ въ ватолической въръ богемскаго вороля Максимиліана, и въ этомъ дёлё имёлъ нёкоторый успёхъ 3). При всемъ обиліи занятій, Гозій во время своего пребыванія въ В'вн'в не оставляль безъ вниманія и другихъ средствъ, которыми надівялся такъ или иначе принести пользу католичеству въ нѣмецкой столицъ: онъ составлялъ направленныя противъ реформаціонныхъ идей пропов'єди и поручалъ произносить ихъ разнымъ вънскимъ проповъдникамъ; велъ собесъдованія о спорныхъ предметахъ съ отпавшими отъ католической въры или колеблющимися въ ней; велъ общирную корреспонденцію съ

19\*

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Eichhorn, I, 310-329.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid., 330-352.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid., 352-382.

нёмецкими епископами, которыхъ побуждалъ въ защитё католической церкви, къ борьбё съ ея врагами и т. д. Дёло о барскомъ наслёдствё также стоило Гозію не мало труда, хотя успёха въ немъ онъ не имёлъ. Относительно того, что дёлалъ Гозій для выполненія остальныхъ пунктовъ данной ему инструкціи, свёдёній не имёется <sup>1</sup>).

Пребывание Гозія въ Вѣнѣ, сопраженное для него съ массою труда, съ постоянными занятіями и хлопотами, стало для него еще болье тяжелымь отъ одного обстоятельства, которое всякому другому на мёстё Гозія доставило бы большую радость, а Гозію причинило не мало огорченій. Пій IV возвелъ Гозія (26 февр. 1561 г.) въ санъ кардинала, съ одной стороны чтобы этимъ знакомъ своего благоволения наградить его за подъятые имъ на благо католичества труды, съ другой-чтобъ назначить его впослёдствія своимъ легатомъ на предстоявшемъ вселенскомъ соборѣ. Возведеніе въ кардинальскій санъ потому обезпокоило и опечалило вармійскаго епископа, что въ Польшѣ вообще враждебно относились въ возведению епископовъ въ санъ "князей церкви", и польское законодательство старалось отбить у польскихъ епископовъ охоту къ этому сану: хотя оно и не запрещало совершенно возведеніе польскихъ епископовъ въ кардинальскій санъ, но ставило его въ зависимость отъ согласія короля и сената<sup>2</sup>). Поэтому Гозій отнесся къ извѣстію о возведении ево въ санъ кардинала довольно сдержанно. Не имѣя уже возможности отказаться отъ кардинальства, такъ какъ уже возведение его было утверждено папою, онъ написалъ письмо къ Сигизмунду Августу, въ которомъ, указывая на совершившійся уже фактъ своего возведенія въ кардинальскій санъ, спрашивалъ мнёнія короля объ этомъ дёлё, а самъ обёщаль не принимать его до тёхъ поръ пока не получить отвёть короля. Долго ждалъ Гозій этого отвѣта. Между тѣмъ въ Вѣну прибылъ папскій камерарій и привезъ Гозію красный биретъ вмѣстѣ съ буллою о возведении его въ санъ кардинала. Гозій, не смотря на убъжденія камерарія долго не соглашался принять знаки кардинальскаго достоинства. Наконецъ уступая настойчивымъ просьбамъ своихъ римскихъ и вѣнскихъ друзей,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibid., 382-392.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Vol. leg. I, 78, статуть Казимира Ягеллона 1451 г.

даже самого императора, онъ, не дождавшись согласія Сигизмунда Августа, принялъ (25 марта 1561 г.) изъ рукъ папскаго камерарія красный бареть, а 6 апр. 1561 г. возложена была на голову Гозія въ вёнскомъ каседральномъ соборё красная шляпа <sup>6</sup>).

Опасенія Гозія не были напрасными. Враждебная ему партія въ Польшѣ съ радостью ухватилась за представившійся ей благопріятный случай избавиться отъ опаснаго противника. Она объявила Гозія нарушителемъ государственныхъ законовъ и требовала, чтобы ему предложено было выбрать одно изъ двухъ: или санъ кардинала, или вармійскую каоедру. У противниковъ Гозія составился даже планъ-объявить его на ближайшемъ же сеймѣ лишеннымъ всѣхъ доходовъ и владѣній въ Пруссіи въ наказаніе за долговременное отсутствіе изъ епархіи. Въ виду этихъ замысловъ многочисленной партіи, положеніе Гозія не могло не внушать серьезныхъ опасеній какъ ему самому, такъ и римской куріи, которая болёе всего боялась свандала, неизбъжнаго въ случат осуществленія плана противниковъ Гозія. Ни Гозій, ни римская курія по этому не щадили усилій, чтобы парализовать ихъ дъйствія. Гозій отправиль въ Польшу письма къ своимъ друзьямъ, особенно къ тъмъ изъ нихъ, которые пользовались вліяніемъ при дворѣ, прося у нихъ помощи въ такихъ затруднительныхъ для него обстоятельствахъ. Написаны были (20 мая 1561 г.) отъ имени папы бреве въ Сигизмунду Августу, въ гнѣзненскому архіепископу Пржерембскому и къ весьма вліятельному тогда въ Польшѣ графу Тарновскому, въ которыхъ говорялось, что Гозій вовсе не хлопоталъ о получении кардинальскаго сана, что онъ принялъ его лишь по приказанію папы, вопреви собственному желанію, что поэтому было-бы большою несправедливостью изъ-за вардинальства, принятаго противъ воли, лишать его вармійской кассдры. Папа просиль даже германскаго императора оказать въ пользу Говія давленіе на своего зятя, польскаго вороля. Кардиналы Путеусь и Карль Барромео также обратились въ Сигизмунду Августу съ особыми письмами по делу Гозія. Но положеніе Гозія долго еще оставалось неръшительнымъ. Враждебная ему партія не оставляла своего плана, и тёмъ болёе опасеній вну-

.

<sup>4)</sup> Eichhorn, I, 392-402.

шала ему, что во главѣ ся стали извѣстные уже намъ маріенбургскій воевода Ахацій фонъ-Цеменъ и виленскій воевода Николай Радзивиллъ, пользовавшіеся большимъ вліяніемъ при дворѣ. У нихъ созрѣлъ въ головѣ планъ-лишить Гозія вармійской казедом и передать ее рижскому архіепископу Вильгельму, бранденбургскому маркграфу, съ твиъ чтобы рижское архіепископство перешло въ фамиліи Радзивилловъ, именно, Ниволаю Радзивиллу, на правахъ вассала польсваго короля. Осуществление этого плана было почти равносильно совершенному уничтоженію ватоличества въ вармійской епархіи. Но планъ этоть не осуществился, хотя фонъ-Цеменъ на маріенбургскомъ сеймикъ (25 іюля 1561 г.) успълъ добиться того, что въ воролю послана была депутація съ просьбою или приказать Гозію возвратиться въ свою епархію, или отдать ее другому лицу. Сигиз мундъ Августь не согласился лишить Гозія ваеедры изъ-за того одного, что онъ принялъ санъ кардинала, твиъ болве что это ухудшило-бы и безъ того не особенно хорошія отношенія его въ Риму <sup>1</sup>).

Возводя Гозія въ санъ кардинала, папа имълъ намъреніе послать его въ качествъ своего легата на вселенский соборъ, который предположено было открыть въ Тріенть 6 апр. 1561 г. Папа исполнилъ свое намърение. 20 февр. 1561 г. вардиналъ Гозій назначенъ былъ однимъ изъ цяти папскихъ легатовъ на тридентскомъ соборѣ, и получилъ отъ римской куріи предписаніе немедленно отправиться въ Тріенть, лишь только германскій императоръ назначить своихъ пословъ на соборъ. Но возникшія въ Испаніи относительно собора затрудненія задержали Гозія въ Вѣнѣ дольше, чѣмъ онъ предполагалъ сначала. Лишь въ концѣ лѣта (20 авг.) 1561 г. онъ прибылъ въ Тріенть. Здёсь онъ засталь уже многихъ епископовъ, прибывшихъ на соборъ изъ разныхъ странъ, особенно изъ Италіи. До открытія собора онъ неутомимо писалъ письма къ разнымъ владътельнымъ государямъ, епископамъ, учонымъ, приглашая ихъ прибыть въ Тріенть на соборъ, или прислать своихъ уполномоченныхъ. По устранения нъкоторыхъ затруднения, возбужденныхъ испанскими епископами, соборъ торжественно отврытъ былъ 18 янв. 1562 г. Такъ какъ на соборъ не явилось еще мно-

<sup>&#</sup>x27;) Eichhorn, II, 1--14.

гихъ епископовъ, особенно германскихъ и французскихъ, то Гозій и по отврытіи собора продолжаль разсылать одно за другимъ письма къ государямъ и епископамъ съ приглашеніемъ на соборъ. Мы не будемъ останавливаться на изображении двательности Гозія на тридентскомъ соборв, потому что это завело-бы насъ слишкомъ далеко: намъ пришлось-бы повторить почти всю исторію этого собора. Зам'ятимъ только, что Гозій вполнъ оправдалъ надежды, которыя возлагала на него римская курія, что онъ во всёхъ вопросахъ, которые возбуждались и рѣшались на соборѣ, явился проводникомъ идей и плановъ апостольскаго престола. Во время самыхъ соборныхъ совъщаній папа счель нужнымъ выразить кардиналу Гозію вмёстё съ кардиналомъ Симонеттой свое благоволение за похвальный образъ действій ихъ на соборе, между темь какъ другимъ двумъ легатамъ, Гонзагѣ и Серипандо дано было понять, что ихъ образъ дъйствій не нравится въ Римъ 2). Вокругъ Гозія сосредоточивалось все, что только было въ Тріентѣ строгокатолическаго, беззавѣтно преданнаго папству, не допускавшаго никавихъ вомпромиссовъ съ его противнивами. Недаромъ протестанты называли его "богомъ папистовъ" (Papisten Gott), "легатомъ антихриста, "учителемъ всёхъ папистовъ" и т. п. Недаромъ они острили надъ нимъ, говоря что гейльсбергскій, или вармійскій епископъ, если не обратится на путь истины wird in der Hölle in Ewigkeit warm bleiben <sup>2</sup>).

Кардиналь Гозій, потратившій столько энергіи ума и воли, чтобы увѣнчать въ Тріенть зданіе всемірнаго владычества римскаго повелителя, такъ сильно желавшій видить всй народы міра поверженными у ногь главы католической церкви, съ такою настойчивостью звавшій всёхъ на вселенскій соборъ, имёлъ несчастіе видѣть, что его родина не только не хочеть помогать ему вънчать зданіе, не только не хочеть повергнуться въ ногамъ папы, но не имъетъ даже на соборъ такихъ своихъ представителей, которые были-бы уполномочены польскою церковью принять ея именемъ опредѣленія тридентскаго собора. Римская вурія употребляла всё усилія, чтобы польское правительство,



двятельность кардинала Гозія на тридентскомъ соборѣ подробно описана. Эйхорномъ (Eichhorn, II, 14-146).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Rescius, lib. II, c. XIV, p. 174-175.

польское духовенство и польское общество прислали въ Тріенть своихъ уполномоченныхъ и этимъ признали обязательность для себя тридентскихъ опредѣленій: она знала, что Польша желаеть церковной реформы, готова совершить ее даже на своемъ національномъ соборѣ, послѣ того какъ разочаровалась въ своихъ надеждахъ на вселенский соборъ. "На сеймъ, писалъ нунцій въ Римъ, я объявлю публично то, что теперь частнымъ образомъ говорю важнёйшимъ иновърцамъ, чтобы кромё еписвоповъ и воролевскихъ пословъ они сами прибыли, или послали кого-либо отъ себя на вселенский соборъ, что они будуть выслушаны и увидять, съ вакою готовностью епископы и всё почти самые учоные люди христіанскаго міра соглашаются не только въ догматахъ, но и на всякое наименьшее слово nemine discrepante, что поэтому только высоком'врный и негодный не покорится такимъ постановленіямъ". Нунцій поторопился даже порадовать римскую курію явившеюся у него надеждою на успъхъ своей миссіи: "вообще я замъчаю, писаль онь, что такіе доводы действують на ихъ (польскихъ иновърцевъ) убъждение" 1). Нунцій мечталъ привлечь на тридентскій соборь польскихъ инов'єрцевъ, а между тёмъ ему много еще предстояло труда и усилій, чтобы расположить въ его пользу польскаго вороля и польскихъ епископовъ. На помощь нунцію въ этомъ дёлё пришелъ вармійскій епископъ, хотя они и не симпатизировали другъ другу. Гозій написалъ Сигизмунду Августу письмо, въ которомъ просилъ его поскорве прислать своихъ уполномоченныхъ на соборъ и опередить въ этомъ дёлё другихъ государей, что послужитъ ему въ большой чести<sup>2</sup>). Нунцій въ тоже время действоваль на польскихъ еписвоповъ. На варшавскомъ провинціальномъ синодъ 1561 г. польское духовенство назначило своими уполномоченными на соборь Уханскаго, куявскаго епископа (хотя еще и не утвержденнаго папою) и Валента Гербурта, перемышльскаго епископа. Но такъ какъ король назначилъ своимъ посломъ на соборъ того же Уханскаго, вмёстё съ однимъ изъ свётскихъ сенаторовъ, то рѣшено было отправить вмѣстѣ съ Гербуртомъ дво-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Relacye, I, 88-89, List biskupa Kamerińskiego do kardynała Moroni, Kraków, 29 sierpnia 1560.

<sup>)</sup> Rescius, lib. II, c. III, p. 126-127.

- 297 --

нхъ аббатовъ. Но и эта комбинація не осуществилась. Въ концѣ вонцовъ отъ лица польскаго духовенства отправился въ Тріентъ одинъ только сумовскій аббать Станиславь Фаленцкій, который и прибыль туда еще до открытія собора (11 ноября 1561 г.). Кардиналъ Гозій съ радостью приветствоваль прибытіе въ Тріенть этого, хотя единственнаго и далево не полномочнаго, представителя польской церкви <sup>1</sup>). Почти годъ спустя (14 окт. 1562 г.), когда соборныя засёданія близились уже въ концу, прибыль въ Тріенть перемышльскій епископь Гербурть, но онъ не имълъ полномочій отъ польскихъ епископовъ, а явился лишь въ качествѣ королевскаго делегата. Мало того: по данной ему инструкціи, онъ не имѣлъ даже полномочія обѣщать собору принятіе его опредѣленій польскимъ правительствомъ<sup>2</sup>). Такимъ образомъ, ни польское правительство, ни польское духовенство не имѣли на тридентскомъ соборѣ представителей, снабженныхъ надлежащими полномочіями на принятіе его определеній, и римской куріи предстояла еще нелегкая задача добиться принятія тридентскихъ опредѣленій польскимъ правительствомъ и польскимъ духовенствомъ. Что же касается польскаго общества, которое представлялось панскому нунцію такимъ податливымъ по отношению къ вселенскому собору, то оно жестово обмануло его ожиданія. Нивто изъ польскихъ иновърцевъ не спъшилъ въ Тріентъ. Нивто не обратился въ собору за разрѣшеніемъ своихъ религіозныхъ сомнѣній и недоумѣній. Никто не искаль у него умиротворенія своей совѣсти. Одинъ Оржеховский (29 мая 1563 г.) обратился въ вардиналу Гозію съ письмомъ, въ которомъ выразилъ свое сомнѣніе во вселенскости тридентскаго собора, на томъ основания, что на немъ нътъ патріарховъ александрійскаго, антіохійскаго и вонстантинопольсваго. Гозій, вонечно, постарался объяснить ему, что тридентскій соборъ — вселенскій, такъ какъ онъ созванъ папою, какъ главою церкви, такъ какъ на немъ предсёдательствують его легаты, такъ какъ наконецъ папа приглашалъ на него всёхъ имёющихъ право участвовать въ немъ и, если нёкоторые изъ нихъ не явились, то это не вина папы; что же касается алевсандрійскаго, антіохійскаго и вонстантинополь-

<sup>&#</sup>x27;) Eichhorn, II, 43-44; Zakrzewski, 145, 153-154.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Eichhorn, II, 104—107.

скаго патріарховъ, то они отчасти еретики, отчасти схизматики, слёд. не имёють болёе мёста въ церковной iepapxiu 1). Польское общество, желавшее церковной реформы, давно уже знало этоть духъ Гозія и не ждало отъ тридентскаго собора никакихъ существенныхъ реформъ въ католической церкви. Въ то время, какъ Гозій въ Тріентъ вънчалъ зданіе папства, въ Польшѣ многіе его соотечественники по прежнему мечтали о реформѣ польской церкви на началахъ противоположныхъ Гозіевымъ. Весной 1562 г. въ Краковъ между враковскимъ еписвопомъ и короннымъ подканцлеромъ Падневскимъ и представителями протестантской партіи происходили сов'єщанія относительно улаженія возникшихъ между духовенствомъ и шляхтою споровъ и раздоровъ. Епископъ совѣтовалъ имъ, если они хотять войти съ нимъ въ соглашение относительно политической стороны религіознаго дёла, устроить предварительно соединеніе всёхъ протестантскихъ партій, такъ чтобы они могли выступить какъ одна сторона противъ другой стороны, которую составять всё епископы; при этомъ король съ сенатомъ имёлъ утвердить то, что будетъ объими сторонами постановлено. Протестанты соглашались на это и просили только епископа указать имъ пропозиціи католиковъ, об'ящая представить ему свои желанія. Когда Падневскій сообщиль о своихъ сов'ящаніяхъ съ протестантами нунцію, послёдній сильно возсталь противъ нихъ. Онъ говорилъ, что ни съ чемъ несообразно въ то время, какъ идуть засёданія вселенскаго собора, устроивать частный національный соборъ, а что же иное, какъ не національный соборъ, будеть этоть съёздъ представителей двухъ религіозныхъ партій для улаженія взаимныхъ разногласій, причемъ рѣшающій голосъ признается за королемъ<sup>2</sup>). Хотя эта попытка не имбла успбха, но идея созванія національнаго собора для реформы польской церкви далеко не исчезла въ польскомъ обществе и после тридентскаго собора. Гозію предстояла съ нею еще долгая, трудная борьба, такъ какъ идея эта стояла въ совершенной противоположности съ идеями, легшими въ основу тридентскихъ опредѣленій, а эти идеи были самыми дорогими убъжденіями Гозія, были его святыней. Эти-то идеи

<sup>&#</sup>x27;) lbid., 139.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Zakrzewski, 149—150, Theiner, II, 680—681, высьмо Бонжіовання, 18 апр. 1562 г.

предстояло Гозію по возвращенію въ Польшу проводить въ жизнь польскаго общества, которое имѣло свой идеалъ вселенскаго собора, которому не легко было поступиться этимъ идеаломъ, не легко было въ тридентскихъ опредѣленіяхъ услышать голосъ вселенской истины. Тутъ Гозію предстояла великая работа. Не даромъ такъ спѣшилъ онъ въ Польшу по окончаніи тридентскаго собора. Лишь только папа далъ ему разрѣшеніе возвратиться въ свою епархію, онъ, не посѣтивъ даже Рима, чтобы поблагодарить святѣйшаго отца за оказанные ему знаки благоволенія, пустился въ дорогу и 5 февр. 1564 г. былъ уже въ своемъ каседральномъ городѣ Фрауенбургѣ, а 7 февр. въ своей обычной резиденціи Гейльсбергѣ<sup>1</sup>).

## ВТОРАЯ ГЛАВА.

Прівздъ Гозія въ Польшу предупредилъ папскій нунцій Іоаннъ Францискъ Коммендони, епископъ Занта. Назначеніе Коммендони нунціемъ въ Польшу состоялось по рекомендаціи Гозія, который во время своего пребыванія за границей не разъ сталкивался съ этимъ человѣкомъ, беззавѣтно преданнымъ интересамъ католичества, съ неутомимою энергіею исполнявшимъ всюду самыя трудныя порученія апостольскаго престола<sup>2</sup>). Гозій даль даже въ спутники Коммендони одного изъ находившихся при немъ польскихъ шляхтичей <sup>в</sup>). Въ началѣ ноября 1563 г. Коммендони оставилъ Падую и съ такою поспфшностью совершилъ путешествіе, что 21 ноября былъ уже въ Краковѣ. Здѣсь его привѣтствовали краковскій капитулъ, сообщившій ему первыя св'яд'внія о положеніи д'влъ въ Польш'в, и краковскій университеть, ректорь котораго въ привѣтственной рёчи къ нунцію позволиль себё порицать дёйствія предшественниковъ его по нунціатурѣ. "Хотя ректоръ сдѣлалъ это довольно умфренно, однако нунцій счель своею обязанностью "свромно, потихоньку предостеречь его", -послѣ чего ревторъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Eichhorn, II, 155-157.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cyprianus, 322, Borromeus Hosio, Romae, 22 augusti 1563.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Albertrandi, Pamiętniki o dawnėj Polsce z czasów Zygmunta Augusta, obejmujące listy Iana Franciszka Commendoni do Karola Borromeusza. Wilno, 1847, t. I, str. 7, Commendoni do Borromeusza, s. Veit, 30 października 1563.

извинился предъ Коммендони, и послѣдній, чтобъ его утѣшить, посѣтилъ университетъ и присутствовалъ на лекціи профессора богословія <sup>1</sup>).

Въ первые же дни по прібздѣ въ Краковъ, Коммендони узналь, что между столичнымъ епископомъ Падневскимъ и примасомъ Уханскимъ существуетъ ожесточенная вражда, что нѣтъ почти нивавой возможности помирить этихъ главныхъ двухъ польскихъ прелатовъ; а вравовскіе каноники сообщили нунцію, что "всѣ польскіе епископы явные или тайные враги другъ другу"<sup>2</sup>). Чёмъ ближе знакомился нунцій съ епископами, тёмъ болье убъждался въ существовании гибельной для ватоличества вражды между ними: "это признають они сами: (пишеть онь объ епископахь), но каждый сваливаеть вину на другаго" 3). "Польскіе епископы, говорить онъ, не желали-бы отъ святаго отца иной помощи, кромъ сохраненія доходовъ. Обо всемъ прочемъ они мало заботятся, или совсёмъ не заботятся... Вообще нѣть ни любви, ни довѣрія между этими прелатами" 4). "Вражда епископовъ въ этой странѣ, писалъ нунцій на четвертомъ мѣсяцѣ своего пребыванія въ Польшѣ, переходить всякія границы. Каждый въ отдельности обвиняеть всёхъ остальныхъ, и не хотятъ, или не могутъ видёть, что, хотя бы который-либо изъ нихъ действительно былъ виновнымъ, кара постигнеть всёхъ вмёстё. Отсюда происходить, что вороль мало на нихъ вниманія обращаеть, видя, что отъ нихъ нельзя ни ожидать действительной помощи, ни бояться сильнаго отпора въ делахъ, которыя онъ хотелъ-бы провести въ сенать. Изъ упомянутой вражды епископовъ и то еще происходить, что они стали уже предметомъ презр'внія, и что еретики открыто называють ихъ нѣмыми псами, не умѣющими даже лаять, упрекая ихъ въ томъ, что, если теперь они и выступають въ защиту духовенства, то только изъ за доходовъ, и что теперь они больше надёлали шуму изъ-за горсти хлёба, чёмъ въ прежніе годы изъ-за евангелія... О если бы всё эти упреки не были такъ справедливы, какъ они въ дъйствитель-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Albertrandi, I, 14, Kommendoni do Borromeusza, Kraków, 24 listo pada 1563.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid., 15-16, tenże do tegoż, Ilza, 5 grudnia 1563.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Ibid., 23, Warszawa, 3 stycznia 1564.

<sup>4)</sup> Ibid., 44, Warszawa, 24 stycznia 1564.

ности справедливы", --- съ сожалёніемъ прибавляетъ нунцій 1).---Не одни польскіе епископы произвели дурное впечатлёніе на папскаго нунція. Онъ скоро уб'янлся, что ему сл'ядуеть ожилать противод в своей миссіи и оть остальнаго польскаго духовенства, по врайней муру высшаго, вапитульнаго, страдавшаго, хотя не въ такой сильной степени и не во всей своей массъ, тъми же недугами, что и епископы. Противодъйствіе это было тёмъ болёе непріятнымъ для Коммендони, что направлялось противъ одного изъ главныхъ предметовъ его нунціатуры. По мёрё того какъ приходили въ Польшу извёстія о постановленіяхъ тридентскаго собора, до нунція со всёхъ концовъ Польши доносились голоса, недовольные этими постановленіями. Нунцію даже прямо говорили, что ихъ "въ этомъ королевствъ нельзя будетъ привести въ исполнение". Особенно много шуму подняли постановленія о томъ, чтобы "каноники и пробощи жили при своихъ костелахъ и не владъли нъсколькими бенефиціями". Если эти постановленія будуть приведены въ исполнение, говорило польское духовенство нунцію, шляхта совершенно откажется оть поступленія въ духовное званіе. Духовенство грозило нунцію даже тѣмъ, что многіе изъ шляхты откажуть папѣ въ повиновении и насильно удержать за собою бенефиція, или, отказавшись отъ нихъ, откажутся и отъ защиты католической вёры. Протесты были такъ сильны и всеобщи, что "самъ нунцій, хотя не переставалъ говорить того, что подобало ему, какъ министру его святъйшества и епископу", считаль однаво нужнымь поступать въ этомъ дёлё очень осторожно, чтобы не раздражать умовъ". Правда, примасъ обнаруживалъ склонность привести эти опредбленія въ исполненіе, но враковскій епископъ сильно противь нихъ вооружался, считаль ихъ просто вредными, въ чемъ, прибавляетъ нунцій, съ нимъ согласны почти всё духовные. Польское духовенство смотрѣло на исполненіе этихъ постановленій, какъ на своего рода экзекуцію, подобную той, какую король старался на сеймѣ примѣнить къ владѣльцамъ казенныхъ имѣній<sup>2</sup>).

Рядомъ съ упадкомъ старой въры, рядомъ съ деморализаціею и безсиліемъ оффиціальныхъ представителей католичества, съ

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Ibid., 79-80, Warszawa, 7 marca 1564.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid., 24, Warszawa, 3 stycrnia 1564.

непростительнымъ непониманіемъ ими его интересовъ, нунцій вильть силу и могущество польскаго нововърія, достигшаго тогда своего кульминаціоннаго пункта. Во время пребыванія его въ Краковѣ, разные еретическіе проповѣдники произносили тамъ публично свои проповѣди. Нунцій узналъ, что въ столицѣ существують "разнообразныя секты" <sup>1</sup>). Въ Тарчинѣ до нунція дошли слухи, что на будущемъ сеймъ Николай Радзивиллъ. виленскій воевода, внесеть предложеніе о свобод' сов'єсти <sup>2</sup>). Польсвіе антитринитаріи какъ бы въ прив'ять нунцію напечатали и пустили въ свёть четыре листа своихъ мнёный. Нунцій при письмё своемь послаль ихъ въ Римъ, чтобъ тамъ "хотя отчасти, увидѣли изъ нихъ печальное положеніе этого воролевства. гдѣ нъть нечестія столь отвратительнаго, чтобъ оно не имъло мъста и успъха". "Эта секта (антитринитарская), продолжаетъ онь, постоянно распространяется и усиливается, и это еще въ Варшавѣ, гдѣ вмѣстѣ съ королемъ находится весь сенать этого королевства. Безбожная эта ересь, вмёстё съ кальвинизмомъ, пропов'ядуется по домамъ пановъ, и нътъ никого, кто бы захотѣлъ этому воспрепятствовать, хотя ее равно ненавидять и католики, и кальвинисты, какъ и иные еретики". Въ Варшавѣ Коммендони узналъ, что въ Литвѣ положеніе ватоличества еще хуже, чёмъ въ Польшё <sup>в</sup>). Въ Краковъ, два мъсяца спустя по прибытін Коммендони въ Польшу, протестанты изъ-за какой-то пустой ссоры напали съ оружіемъ въ рукахъ на францисканскій монастырь; при помощи прибѣжавшихъ на помощь католивовъ братья отбили аттаку; тогда протестанты напали на ieрусалимскую коллегію, но и туть были отбиты 4). Но этоть внѣшній блескъ польскаго нововѣрія не ослѣпилъ нунція настолько, чтобъ онъ не замѣтилъ и темныхъ его сторонъ. Не укрылись отъ нунція внутренніе раздоры въ непріятельскомъ лагеръ. Изъ Варшавы въ январъ 1564 г. онъ доносилъ въ Римъ, что въ самой Варшавѣ во время сейма "предводители кальвинистовь и антитринитаріевъ собирались въ дом'я сандомірскаго ваштеляна для изысканія средствъ соединенія между собою, но

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Ibid., 14-15, Krakow, 24 listopada 1563.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Ibid., 17, Tarczyn, 12 grudnia 1563.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Ibid., 30-31, Warszawa, 16 stycznia 1564.

<sup>4)</sup> Ibid., 35, Warszawa, 20 stzcznia 1564.

разошлись еще болёе несогласными, чёмъ были прежде" <sup>1</sup>). Когда нунцій ближе проникъ своимъ взоромъ внутрь непріятельскаго лагеря, его почти поразилъ тотъ страшный разладъ, который царилъ въ этомъ лагерѣ, та сатурналія мысли, которой съ такимъ самозабвеніемъ отдалось польское общество. "Нётъ, писалъ онъ, ни дома, ни пиршества, ни сходки, ни мѣста, ни времени, когда бы не говорили и не спорили о вѣрѣ, вызывая безпрестанно новыя ученія и новые споры. Нѣтъ химеры, столь чудовищной, чтобы она не нашла въ этомъ королевствѣ и создателя, и послѣдователя, и число еретиковъ страшно возрастаетъ. Я узналъ, что во всемъ войскѣ польскомъ въ Литвѣ одинъ только и есть ксендзъ при гетманѣ. Почти ежегодно какой-либо новый костелъ то въ той, то въ другой сторонѣ королевства подвергается профанаціи, и однако молчатъ, и однако медлятъ и не противодѣйствуютъ"<sup>2</sup>).

Присматриваясь ближе въ объимъ воюющимъ сторонамъ, на которыя раздёлилось польское общество, нунцій подмётиль вскорѣ еще одну особенность польской жизни. Онъ подмѣтиль, что между воюющими сторонами, или по крайней мёрё, нёкоторыми группами ихъ, ведутся, или-точнѣе-затѣваются какіе-то мирные переговоры на условіяхъ взаимныхъ уступовъ. Онъ подм'ятилъ, что не только въ протестантской, но и въ н'якоторой части католической партіи весьма популярна идея національнаго собора, идея реформы польской церкви въ духё новыхъ вѣяній времени, или-по крайней мѣрѣ-съ нѣкоторыми уступками этимъ вѣяніямъ. Уже въ первые дни пребыванія своего въ Польшъ, Коммендони писалъ въ Римъ, что "и въ Польшть еретики просили короля о народномъ соборъ"<sup>8</sup>). Въ Варшавѣ на сеймѣ онъ имѣлъ полную возможность ознавомиться съ положениемъ этого вопроса въ Польшѣ и доставить о немъ въ Римъ болѣе точныя свѣдѣнія. По этимъ свѣдѣніямъ, въ самой Варшавъ, гдъ тогда по случаю сейма собрались главнъйшіе представители разныхъ партій польскаго общества, происходили постоянныя совъщанія о національномъ соборь. Совьщанія эти происходили между "еретивами" и извѣстною частью

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Ibid., 39, Warszawa, 24 stycznia 1564.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid., 38.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid., 17, Tarczyn, 12 grudnia 1563.

католической партіи, или-какъ характерно выразился нунцій-"нѣкоторыми обезразличившимися". Для того, чтобы перетянуть на свою сторону Сигизмунда Августа, представители этого примирительнаго направленія старались эксплоатировать въ свою пользу семейное его несчастие, сильно встревожившее и римскую курію, которая дала Коммендони порученіе воспрепятствовать во чтобы-то ни стало задуманному королемъ разводу съ своею третьею супругою Екатериною (изъ австрійскаго дома): папа боялся дать свое согласіе на разводъ, чтобъ не осворбить и не нажить себѣ врага въ германскомъ императорѣ, на сестрѣ котораго былъ женать польскій король. Представители этого примирительнаго направленія подавали королю надежду, что на проэктируемомъ ими національномъ соборѣ бракъ его можетъ быть объявленъ незаконнымъ, а этого "король такъ сильно желаеть (прибавляеть нунцій), что на прошломь сеймѣ свазаль, что лучше поступилъ бы въ монахи, только бы развязаться съ этой женой". Коммендони постарался получше узнать взгляды короля на національный соборъ, и то, что онъ узналъ, едвали могло его порадовать. Правда, Сигизмундъ Августъ, по видимому, соглашался съ доводами Коммендони противъ созванія національнаго собора, но отъ проницательнаго нунція не укрылось, что слова короля были пустыми фразами, сказанными по требованію обстоятельствь: "если сравнить разные его разговоры (завлючаетъ нунцій), то кажется, что онъ не вполнѣ чуждъ всему этому". "Безъ сомнѣнія (продолжаетъ нунцій), онъ имѣетъ большую склонность дозволить свётскимъ принимать тёло и кровь подъ обоими видами и произвести другія подобнаго рода перемѣны, и охотно объ этомъ разсуждаеть". Отъ самаго архіепископа Уханскаго Коммендони узналь, что "вороль не считаеть протестантовъ сретиками". "Заслуживаеть большаго вниманія, говорить по этому поводу Коммендони, что ихъ (т. е. эти слова короля) повторяеть примась этого королевства, что онъ повторяетъ ихъ передо мной и особенно въ такую пору". Относительно напіональнаго собора тоть же архіепископъ сказаль нунцію, что "король желаеть найти путь и способъ соглашенія въ дёлахъ вёры", что онъ не соглашается возвратить епископамъ юрисдикцію, пока "не будетъ постановлено чтолибо относительно религи", при чемъ указываеть на національный соборь. До нунція со всёхъ сторонъ доходили слухи,

что "послы еретической шляхты отврыто указывають на ясное объщание вороля относительно этого, и что есть такие, воторые для облегченія (созванія) народнаго собора научають воспользоваться сдёланнымъ въ Тріентѣ опредёленіемъ о созваніи въ теченіи года провинціальныхъ синодовъ". "Для еретиковъ достаточно, поясняеть онъ, чтобы соборь начался подъ какимъ бы то ни было предлогомъ; а лишь только онъ начнется, они очутятся на немъ и, безъ сомнвнія, будуть имвть въ немъ большое участие 1). Разсуждая съ нунціемъ о средствахъ умиротворенія религіозныхъ несогласій, король высказаль нунцію. что "хорошо было бы, чтобы тѣ еписвоны, которые туть (въ Польш'я) родились и знають желанія поляковь, поразмыслили надъ изысканіемъ пути въ улаженію дёль, что показываеть, замёчаеть нунцій, склонность Его королевскаго величества къ народному собору"<sup>2</sup>). "Вообще, резюмируетъ самъ нунцій въ одномъ письмѣ свои наблюденія, еретики хотять добиться того, чтобы въ Польшѣ было такъ же. какъ въ Англіи, гдѣ корольверховный глава церкви, и чтобы не платить десятинъ. Объ этихъ двухъ предметахъ они стараются съ величайшимъ усердіемъ. Видя же, что духовные заботятся только о своихъ десятинахъ, они, чтобы усыцить епископовъ, сов'етуютъ въ вознагражденіе за десятины поотдавать епископамъ и капитуламъ опатства. Нёть уже недостатва въ епископахъ, на это наставляющихъ ухо, такъ какъ они имъють большую охоту къ этимъ опатствамъ" <sup>3</sup>). Если польскіе епископы вообще возбуждали въ нунцій опасенія, что при извёстной комбинаціи обстоятельствъ они могуть пойти на нёвоторыя уступки въ угоду протестантамъ, то еще болёе подозрёній будиль въ нунцій самь польскій примасъ. Говоря объ Уханскомъ, Граціани, секретарь Коммендони (составившій его біографію) называеть его "любителемъ всячесвихъ новшествъ", прибавляя, что онъ нечуждъ "ложныхъ мнѣній отщепенцевъ". У Уханскаго, если върить Граціани, созрѣлъ въ головѣ такой планъ: "если новая секта возьметь верхъ, такъ будто бы разсуждалъ примасъ, то высвобождение изъ-подъ апостольской власти поставить его (примаса) во главѣ польской

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibid., 41-43, Warszawa, 24 stycznia 1564.

<sup>)</sup> Ibid., 56, Warszawa, 7 lutego 1564.

<sup>3)</sup> Ibid., 76, Warszawa, 27 lutego 1564.

перкви, сдѣлаетъ его первымъ по значенію, первымъ по богатствамъ (do pierwszej powagi do pierwszych bogactw wyniosto): предводители еретиковъ, прибавляетъ Градіани, не переставали обольшать его этою надеждой". "Самымъ главнымъ предметомъ усилій еретиковъ было созвать, какъ они его называють, народный соборъ и на немъ безъ дозволенія св. отца, по своей волѣ, рѣшить религіозныя дѣла: разсчитывая на архіепископа Уханскаго, чрезъ него усиливались они осуществить свой замысель. Надежда достижения въ королевствѣ верховной, независимой луховной власти сильно влекла въ этому примаса. Дни и ночи онъ объ этомъ только и думалъ, объ этомъ сов'ящался онъ тайно со своимъ пріятелемъ какимъ-то Фригемъ" (Модржевскимъ)<sup>1</sup>). Замыслы Уханскаго, какъ ни старался онъ ихъ маскировать, не укрылись отъ Коммендони, тёмъ болёе, что у него въ это время явился новый союзникъ, не замедлившій, хотя и не непосредственно придти на помощь нунцію съ своимъ доскональнымъ знаніемъ польской жизни. Секретарь возвратившагося въ Вармію кардинала Гозія, присланный имъ для прив'єтствованія вороля, сообщиль нунцію, что "гнізненскій архіепископъ намекалъ ему на національный соборъ въ этомъ королевствв" 2).

Вотъ первыя впечатлёнія, вынесенныя Коммендони отъ сопривосновенія съ польскою жизнію, впечатлёнія, которыя мы старались передать его же собственными словами. Для полноты картины, представившейся глазамъ нунція въ Польпте, скажемъ еще о томъ впечатлёніи, какое онъ вынесъ отъ сопривосновенія съ польскимъ дворомъ, хотя объ этомъ мы уже мимоходомъ упоминали. Первую аудіенцію у Сигизмунда Августа Коммендони имѣлъ въ Варшавѣ, гдѣ тогда собрался сеймъ. На эгой аудіенціи нунцій, по обычаю, говорилъ воролю о расположеніи въ нему и его королевству св. отца; говорилъ о томъ, что св. отецъ слышалъ о теперешнихъ затрудненіяхъ вороля, но надѣется, что вороль всегда будетъ подражать своимъ благочестивымъ предкамъ, особенно Владиславу Ягелло, такъ ревностно

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Niemcewicz, Zbiór pamiętników historycznych o dawney Polszcze. Wydanie Bobrowicza, Lipsk, 1838, t. I, str. 47-52; Pamiętnik. Kommendoniego Antoni Marya Gratiani. Krótkie z łacińskiego przełożenie.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Albertrandi, I, 81, Warszawa, 7 marca 1564.

дъйствовавшему противъ гусситовъ; говорилъ о тъхъ опасностяхъ, какими грозитъ государству распространение въ немъ новыхъ ученій; въ заключеніе просилъ его принять противъ еретиковъ такія мёры, какія онъ, какъ отецъ находящагося въ тяжкой болёзни отечества, признаеть наилучшими. Сигизмундъ Августь съ своей стороны благодарилъ св. отпа за благорасположение къ нему, и, казалось (выражаеть свое впечатлёние нунцій), соглашался, что волненія зашли уже слишкомъ далеко и могутъ привести въ упадку его королевство, равно какъ, что нужно предпринять что-либо ръпительное. Кромъ неопредъленныхъ объщаний нунцій ничего не вынесъ изъ первой аудіенціи '). На второй аудіенція, происходившей болѣе мѣсяца спустя послѣ первой (вслѣдствіе болѣзни короля), нунцій послѣ привётствій съ выздоровленіемъ завель рёчь и о прошлогодней сеймовой конституціи относительно духовной юрисдикціи и просиль короля объ отмёнё, или, по крайней мёрё, исправлении ея. Онъ просиль также короля о закрыти еретическихъ школъ, о запрещенія чтенія еретическихъ внигъ, о назначеніи на государственныя должности лишь лицъ, не зараженныхъ сресью и т. п. Король, поблагодаривъ за привътствіе, сталъ доказывать нунцію, что слова петроковской конституціи вовсе не заключають въ себъ такого дурнаго смысла, какой имъ придають. Нунцій, конечно, не преминулъ попросить вороля, чтобы онъ впредь не терпѣлъ такого превратнаго толкованія его распоряженія его же исполнительными органами. Сигизмундъ Августь об'вщаль исполнить просьбу нунція. Опять вром'в неопредъленныхъ объщаний ничего не получилъ нунцій. Мало того: изъ этой же аудіенціи онъ вынесъ то неутьшительное убъжденіе, о которомъ мы упомянули выше, т. е. что король не чуждъ мысли о созвании національнаго собора 2).

Могущество польскаго нововёрія, почти на каждомъ шагу дававшаго нунцію чувствовать свою силу, апатичное отношеніе почти всёхъ представителей польскаго католичества къ его защитё въ борьбё съ нововёріемъ, постоянные раздоры епископовъ, лишавшіе католическую партію столь необходимаго для нея единства дёйствій, популярность въ значительной части

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibid., 19-22, Warszawa, 3 stycznia 1654.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid., 52-56, Warszawa, 7 lutego 1564.

польскаго общества примирительнаго направленія, стремившагося въ преобразованію польской церкви на національномъ соборѣ и находившаго симпатіи въ себѣ въ польскомъ королѣ и въ польскомъ примасѣ, — все это дѣлало положеніе католичества въ Польшѣ до такой степени критическимъ, отчаяннымъ, что только Гозій и Коммендони, съ шедшими за ними іезуитами, могли не опустить рукъ при видѣ со всѣхъ сторонъ объятаго пламенемъ зданія, что только они одни могли броситься тупить пожаръ, не теряя надежды отстоять зданіе въ борьбѣ

съ разрушительною стихіей.

Но въ первые мѣсяцы по пріѣздѣ въ Польшу, у Коммендони не было еще этихъ союзниковъ: језунтская рать, хотя генераль и объщаль прислать ее въ Польшу, еще не прибыла на пожаръ, самъ кардиналъ Гозій, ведшій ее въ родную землю, еще доканчивалъ въ Тріенть вънчаніе зданія всемірнаго католичества. Но не даромъ Коммендони изъйздилъ всю Европу, спасая католичество, гдѣ только было можно; не даромъ его, его одного, просилъ у папы кардиналъ Гозій въ нунціи и для Польши. Коммендони не растерялся, не смутился, хотя его и изумила грандіозность пожара. Онъ сразу принялся за дёло и принялся съ большимъ тактомъ и умѣніемъ. Онъ сразу поняль, что было бы безплодною тратою силь одному безь союзниковь, безъ войска вступать въ бой. Онъ увиделъ, что по особенностямъ польской жизни онъ лично не можетъ даже находиться на томъ полё, гдё происходили въ Польшё битвы старой вёры съ нововъріемъ: польскій сеймъ и польскій сенать были для него заврыты, а между твмъ тутъ-то и вишвлъ бой, тутъ-то и нужно было отстаивать католичество. Нунцій направиль свои усилія въ тому, чтобы воедино собрать разъединенныя силы польскаго ватоличества, чтобы вдохнуть, въ кого только было еще можно, ревность по въръ, энергію для борьбы съ врагами, чтобы и всёхъ остальныхъ такъ или иначе, но во что бы то ни стало заставить действовать дружно, согласно въ это вритическое для католичества время. "Безъ единодушія епископовъ, писаль онь въ Римь, невозможно ожидать хорошихъ послёдствій въ этомъ государствъ". Свои усилія нунцій и обратиль прежде всего на то, чтобы помирить польскихъ епископовъ. Онъ сначала "много имёль работы сь каждымь изъ нихъ въ отдёльности", затёмъ, собравъ ихъ всёхъ вмёстё, долго бесёдовалъ съ

.

ними объ опасностяхъ, угрожающихъ католической церкви въ Польшё, поставляль имъ на видь отеческую заботливость о нихъ св. отца, побуждаль ихъ къ дружной борьбъ съ еретивами, къ единодушной деятельности въ пользу церкви. Отъ лица епископовъ Уханскій предложиль Коммендони желательную для польскаго духовенства программу действій нунція: польскіе епископы желали, чтобы нунцій ходатайствоваль предъ воролемъ о возвращении духовной юрисдикции, отнятой у нихъ сеймовою конституціей 1562-3 гг., и о приведеніи въ исполненіе варшавскаго эдикта 1557 г. Нунцій об'єщаль не щадить усилій для исполненія ихъ просьбы и, какъ мы видёли выше, сдержалъ слово <sup>1</sup>). Но трудно было нунцію водворить миръ среди польскихъ епископовъ. Много труда положилъ онъ на то, напр., чтобы помирить, по крайней мёрё съ виду, для постороннихъ глазъ, примаса съ куявскимъ епископомъ Вольскимъ и, по видимому, имълъ успъхъ; но не прошло и нъсколькихъ недбль, какъ они опять поссорились и въ сенать, къ соблазну католиковъ, осыпали другъ друга бранью. Опять приходилось нунцію начинать дело съизнова: "избави Боже, писаль онь, чтобъ они потомъ опять пришли къ новымъ распрямъ"<sup>2</sup>). Относительно польскихъ епископовъ Коммендони держался политики, хорошо соображенной съ мъстными обстоя-, тельствами. Въ своихъ отношеніяхъ къ нимъ онъ тщательно избъгалъ всего того, что могло отдавать строгостію, жоствостію и что только вооружило бы ихъ противъ него. Онъ не спѣшиль дёлать употребленія изъ присланнаго ему папою бреве на случай какихъ-либо недоразумфній съ епископами, "чтобъ чрезъ это не сдѣлать болѣе вреда, чѣмъ пользы" 3). Въ особенности этой тактики онъ старался держаться въ своихъ отношеніяхъ къ примасу. Давая о немъ весьма нелестную аттестацію въ своихъ письмахъ въ Римъ, онъ однако въ одномъ изъ нихъ пишеть: "что касается архіепископа, не дурно было бы, еслибы Ваше Преосвященство (писано въ кардиналу Борромео) гдъ нибудь въ своемъ письмѣ упомянули, что я хорошо о немъ отзывался, и что Его Святбитество также хорошаго о немъ мнвнія, потому что непремѣнно нужно заманивать его, и я дѣй-

<sup>&#</sup>x27;) Ibid., 28-30, Warszawa, 16 stycz. 1564; ibid., 36-37, 24 stycz 1564.

<sup>\*)</sup> Ibid., 35, Warszawa, 21 stycz. 1564.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Ibid., 23, Warszawa, 3 stycz. 1564.

ствительно достаточно его заманиваю" <sup>1</sup>). Той же тактики, какъ мы видёли выше, держался онъ и относительно остальнаго духовенства (напр. въ вопросё о принятіи въ Польшё извёстныхъ тридентскихъ опредёленій). Но попытки нунція собрать воедино разъединенныя католическія силы. далеко не приводили къ желательному результату. "Ежедневно, писалъ онъ въ Римъ, увеличиваются новые крики и раздраженія между епископами, что меня невыразимо мучаетъ... Они понимаютъ, какой вредъ проистекаетъ для нихъ отъ этихъ раздоровъ, и однако не хотятъ оставить ихъ, видя не видятъ и слыша не понимаютъ". "Я не перестану, писалъ онъ позже, трудиться надъ примиреніемъ епископовъ; но мое предпріятіе примирить ихъ почти невозможно: съ такою легкостью изъ-за всякаго вздора ссорятся они другъ съ другомъ"<sup>2</sup>).

Собирая воедино разрозненныя силы польскаго католичества, Коммендони трудился въ тоже время надъ пріобрѣтеніемъ себѣ еще другаго союзника въ этой борьбѣ. Онъ задался цѣлью сдѣлать своимъ союзникомъ самаго польскаго короля, этого далеко непослушнаго сына апостольскаго престола, который изъ-за брака одного готовъ былъ отказать ему въ сыновнемъ послушаніи, готовъ былъ броситься въ объятія людей, которые ласкали его надеждою, что стоить только созвать національный соборъ-и король получить отъ него расторжение ненавистныхъ узъ. Задача была не малая; но нунцій не отступилъ предъ нею. Всю свою неистощимую энергію положиль онь на разрѣшеніе ея; всё средства, дозволенныя и недозволенныя, какія только могла придумать его изобрётательная голова, пустилъ онъ въ ходъ. Все у него было разсчитано, все было приноровлено къ условіямъ, среди которыхъ ему приходилось дъйствовать. Не сильными, не острыми лекарствами принялся онъ лечить своего паціента: прежніе опыты достаточно доказали ихъ непригодность. Коммендони, по словамъ его секретаря, "съ обычною своею проницательностью сообразилъ. что было бы небезопаснымъ суровыми угрозами раздражать Августа, что, напротивъ, съ нимъ нужно поступать мягко и снисходительно, показывать ему самую внимательную заботливость объ авторитеть (powa-

<sup>&#</sup>x27;) Ibid., 45, Warszawa, 24 stycz. 1564.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid., 67, Warszawa, 27 lut. 1564; ibid., 75, 6 marca 1564.

ga) его власти, о собственной его особъ" 4). Сигизмундъ Августь такъ любиль спокойствіе, такъ сильно желаль умиротворить свое разбушевавшееся государство, ему такъ претили, такъ надовли эти бурные польскіе сеймы съ неизбъжными ссорами епископовъ и пословъ: нунцій на всякой почти аудіенціи пѣлъ одну неизмѣнную иѣсню, что виновники всѣхъ смуть и волненій-протестанты, что во всёхъ государствахъ, гдё они не являлись, вызывали они однъ религіозныя войны, что таже участь ждетъ и Польшу, если вороль своевременно не дастъ имъ отпора, что презръвши всъ божеские и человъческие законы они потрясутъ наконецъ тронъ, погубятъ государство <sup>2</sup>). Сигизмундъ Августъ такъ сильно нуждался въ деньгахъ для войнъ съ Москвою, въ которыхъ ему такъ часто и такъ безцеремонно отказывали на сеймахъ представители польской шляхты, бывшіе вмѣстѣ и вождями польсваго нововѣрія: нунцій пусваль въ ходъ все свое краснорвчіе, чтобы убъдить польскихъ епископовъ въ необходимости оказать королю добровольное денежное вспомоществование въ оборонѣ государства <sup>3</sup>). Сигизмундъ Августь сильно быль заинтересовань въ томъ, чтобы извёстный барскій процессъ окончился въ его пользу: нунцій отъ имени цапы объщаль ему всевозможное содъйстве въ благополучномъ для него разрѣшеніи этого процесса, если только король дасть доказательство своей преданности католичеству 4). Въ критическомъ случав Коммендони умелъ заставить действовать въ своихъ интересахъ подканцлера - епископа; когда нужно было, онъ не прочь былъ прибъгнуть въ помощи даже воролевскаго духовника. Вообще, не было, кажется, такой слабой струны въ характеръ польскаго короля, на которой-бы не игралъ ловкій нунцій; не было такого средства, хоть-бы самаго низкопробнаго, которымъ-бы не воспользовался онъ для успёха своего дёла: это было что-то гряндіозное, какая-то необычайная по исполненію игра виртуоза.

Хотя эту игру нунцій началъ съ первыхъ же шаговъ своихъ на польской сценъ, но это была еще игра предварительная, подготовительная. Лишь четыре мъсяца спустя по пріъздъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Niemcewicz, I, 48.

<sup>)</sup> Ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid., 49.

<sup>4)</sup> Albertrandi, I. 19, Tarczyn, 12 grudnia 1563.

въ Польшу, онъ сталъ являть полякамъ свое искусство. Варшавскій сеймъ 1563—4 гг., занимавшійся по примѣру предшествовавшихъ экзекуціей и уніей, въ частности провѣркою разныхъ привилегій, въ концѣ марта 1564 г. дошелъ до привиллегій духовенства. Послы потребовали, чтобы епископы представили привиллегіи, освобождающія ихъ отъ общественныхъ повинностей. Епископы чрезъ своего примаса объявили, что будучи первою частію сената (prior pars senatus) и имѣя свое особое право, право духовнаго сословія, они не признаютъ надъ

особое право, право духовнаго сословія, они не признають надъ собой иной власти, кром'в церковной, и не позволять никому судить о ихъ вольностяхъ, а тѣмъ болѣе нисшимъ сословіямъ. Въ сенатъ одни были за епископовъ, другіе - противъ нихъ. Послы, по примъру прежнихъ лътъ, жаловались на то, что епископы ссылаются на какое-то невѣдомое имъ право, признають надъ собой власть не польскаго вороля, а вого-то иного, что засёдая въ сенатё, зная о важнёйшихъ государственныхъ дёлахъ, они могутъ обо всемъ сообщить своему иноземному повелителю и такимъ образомъ причинить большой вредъ государству. Отъ имени епископовъ Уханскій упревалъ пословь въ томъ, что, забывъ страхъ Божій, они поднимають руку на поставленныхъ Богомъ на землё намёстниковъ, говорилъ, что въ наказание за это Богъ и послаль на Польшу всякаго рода бъдствія, укоряль ихъ въ томъ, что они приписывають епископамъ измѣнническіе замыслы; что же касается военной службы то, говориль онь, епископы имѣють увольнительныя привиллегіи польскихъ королей и князей и даже, пожалуй, представять ихъ воролю, сенату и посламъ, но не для сужденія о нихъ (nie w obyczaj rozsądku jakiego), a лишь pro informatione<sup>1</sup>).

Споръ между духовнымъ и свътскимъ сословіями грозилъ опасными послёдствіями для привиллегированнаго экономическаго положенія католической іерархіи въ Польшѣ. Коммендони немедленно попросилъ у короля аудіенціи и на ней употребилъ все свое вліяніе на него, чтобы не допустить его до обложенія имуществъ духовенства налогомъ на военныя потребности, по крайней мъръ до формальнаго постановленія объ

<sup>&#</sup>x27;) Źródłopisma, częsc II, addiał I, str. 408-409, dyaryusz sejmu warszawskiego 1563-4 r.; Albertrandi, I, 87-88, Warszawa, 22 marca 1564.

этомъ: онъ обѣщалъ, что духовенство добровольно придетъ на помощь государству. На той же аудіенцій онъ повторилъ свои прежніе просьбы о публичномъ истолкованіи королемъ въ благопріятномъ для католической іерархіи смыслѣ петроковской конституціи 1563 г., и о приведеніи въ исполненіе варшавскаго эдикта 1557 г., горько жалуясь на профанацію костеловъ, изгнаніе ксендзовъ и другія насилія иновѣрцевъ. Нунцій оставилъ короля, получивъ отъ него кучу обычныхъ обѣщаній <sup>1</sup>).

Между твиъ, согласно объщанію, епископы прислали въпосольскую избу своихъ канцлеровъ съ привиллегіями польскаго духовенства. Послы, просмотревъ эти привиллегіи, нашли, что онв освобождають только некоторыя духовныя имвнія отъ военной службы, да и то не вполнѣ, объ освобожденіи же духовнаго сословія, какъ такого, въ нихъ нѣтъ рѣчи. Не смотря на эти возраженія, послы, кажется, отчасти уб'єдились, что фавтъ экономической привиллегированности польскаго духовенства, хотя бы только относительной, признается польсвимъ законодательствомъ, и потому нёсколько понизили тонъ своихъ требованій. Маршалъ посольской избы Сенницкій въ очень ум'вренной для протестанта рёчи говориль епископамь, что послы всегда оказывали имъ, какъ сенаторамъ, должное уважение, что они нивогда не имъли въ виду ихъ оскорбить, что они только просать ихъ принять участие въ общей оборонѣ государства, причемъ вовсе не настаивали на личномъ участіи духовенства въ посполитомъ рушенън. Епископы объщали дать имъ отвѣть 2), но сочли нужнымъ обратиться предварительно за совѣтомъ къ Коммендони. Они объявили нунцію, что готовы согласиться на добровольную жертву на военныя потребности, но приэтомъ предполагаютъ потребовать возвращенія десятинъ, или по крайней мёрё прежней юрисдикціи, чтобы имёть возможность требовать ихъ уплаты. Коммендони очень былъ радъ, что епископы соглашаются добровольно участвовать въ оборонѣ государства; онъ только просилъ ихъ позаботиться, чтобы не создать этимъ опасныхъ прецедентовъ для будущаго. Относительно же возвращенія духовной юрисдикціи, нунцій хорошо-

<sup>&#</sup>x27;) Albertrandi, I, 88-91, Warszawa, 22 marca 1564.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Dyaryusz, 410-412; Albertrandi, I, 104, Warszawa, 28 marca 1564.

знавшій, что, когда у польскихъ епископовъ зайдетъ дёло объ ихъ десятинахъ, они легко могутъ перейти всякія границы, совѣтовалъ имъ особенную осторожность и умѣренность <sup>1</sup>). Въ этомъ смыслѣ и говорилъ примасъ въ сенатѣ. Онъ говорилъ, что епископы согласны въ настоящій разъ оказать государству денежное вспомоществование, но относительно будущаго не принимають на себя никакихъ обязательствъ, да и въ настоящій разъ они окажутъ это вспомоществование лишь подъ тѣмъ условіемъ, что будеть отмѣнена петроковская конституція 1563 г. и приведенъ въ исполнение варшавский эдиктъ 1557 г. Напрасно король об'тщалъ епископамъ разныя блага, если они согласятся уступить на военныя потребности половину или треть десятинъ: епископы съ такимъ единодушіемъ стояли на своемъ отказъ, что даже Коммендони, увидъвшись съ ними послъ, похвалилъ ихъ "за согласіе и твердость". Долго тянулись переговоры, но ни бъ чему не приводили. Потерявъ надежду добиться какихъ-либо уступокъ отъ епископовъ, король, по предложенію пословъ, подписалъ универсалъ, устанавливавшій налогъ 20 грошей съ лана, въ томъ числѣ 10 съ десятины. Еписвопы протестовали противъ налога. На ихъ протестацію послы отвѣчали репротестаціей. Нунцій поспѣшилъ съ жалобами къ королю. Король оправдывался, указывая на необходимость большихъ денежныхъ затрать для войны съ Москвою, и въ утёшеніе нунцію об'єщаль исправить петроковскую конституцію <sup>2</sup>).

Коммендони не удалось отразить удара, направленнаго шляхтою на экономическія привиллегіи польскаго духовенства, удара самаго чувствительнаго для тогдашнихъ польскихъ епископовъ. Но и этотъ ударъ, хотя и чувствительный, далеко не былъ смертельнымъ: универсалъ имѣлъ временное значеніе, и имущества польскаго духовенства и послѣ его изданія оставались de jure свободными отъ военной повинности. За то нунцію удалось отразить много другихъ ударовъ, которые могли быть гораздо серьезнѣе и опаснѣе этого удара. Ему удалось воспреиятствовать созванію національнаго собора, о чемъ послы настойчиво просили короля. Ему удалось разстроить планы

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Albertrandi, I, 104-105, Warszawa, 28 marca 1564.

<sup>•)</sup> Dyaryusz, 414; Albertrandi, I, 106-107, Warszawa, 28 marca 1564; Vol. leg. II, 37, uniwersz? poborowy.

Шляхты — распредѣлить опатства между шляхтою, обратить десятины разъ навсегда на военныя потребности, уничтожить всѣ суды, оставивъ одни свѣтскіе. Коммендони, по его собственнымъ словамъ, "старался помѣшать этому разными путями и средствами". Онъ прибѣгъ даже къ помощи королевскаго духовника, который предъ приближавшеюся пасхой долженъ былъ исповѣдывать короля <sup>1</sup>). Тогдашнее положеніе католической церкви въ Польшѣ было такимъ непривлекательнымъ, что самъ Коммендони "очень удивлялся, что до сихъ поръ не удалось еще отщепенцамъ осуществить всѣхъ своихъ замысловъ, и признавалъ очевидное милосердіе Божіе и особенную оказанную ему Богомъ милость въ томъ, что Онъ не допустилъ его видѣть на теперешнемъ сеймѣ окончательной гибели этого королевства"<sup>2</sup>).

Въ это время Коммендони былъ въ Польшѣ уже не одинъ. Въ Польшу возвратился кардиналъ Гозій. Нунцію очень хотвлось, чтобы кардиналъ немедленно прибылъ въ Варшаву на сеймъ; но это желаніе не могло тотчасъ исполниться: большинство польскихъ епископовъ, находившихся въ Варшавѣ, не желали прибытія Гозія на сеймъ, такъ какъ самый вопросъ о томъ, какое мёсто онъ, какъ кардиналъ, долженъ занять въ сенать, представляль не мало затрудненій. По этому-то Гозій во избъжание новыхъ раздоровъ <sup>3</sup>), самъ уклонился отъ присутствованія на варшавскомъ сеймѣ, тѣмъ болѣе что онъ возвратился не совсёмъ здоровымъ, спёшилъ въ своей паствё, а въ Варшавѣ пренія объ уніи Пруссіи съ Польшею могли на первыхъ же порахъ поставить его въ непріязненныя отношенія къ пруссакамъ <sup>4</sup>). Въ Варшаву, на сеймъ онъ прислалъ съ извиненіями одного изъ своей свиты, чрезъ котораго просиль нунція извиниться за него предъ королемъ, указавъ на его нездоровье и другія причины. Это Коммендони и исполниль на аудіенціи у короля (7 февр.), на которой Сигизмундъ Августь выразиль полную готовность принять кардинала во всявое время. Въ письмѣ своемъ къ нунцію кардиналъ выражалъ желаніе, чтобы нунцій прибыль къ нему въ Вармію, прежде

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Albertrandi, I, 108 Warszawa, 28 marca 1564.

<sup>\*)</sup> Ibid., 125, Warszawa, 19 kwietnia 1564.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid. 33, Warszawa, 16 stycrnia 1564.

<sup>4)</sup> Albertrandi, I, 51, Warszawa, 5 lutego 1564; ibid.; 52, 7 lut. 1564.

чёмъ онъ явится ко двору. Коммендони, по его словамъ, "съ величайшимъ удовольствіемъ сдёлалъ-бы это, если-бы только ему можно было оставить сеймъ". Такъ какъ это было невозможно, то онъ просилъ Гозія прислать ему въ помощь хоть своего секретаря, что Гозій поспёшилъ исполнить. Не имёз возможности лично побесёдовать съ Гозіемъ, нунцій совёщался постоянно съ нимъ при помощи писемъ <sup>1</sup>).

Свидание кардинала Гозія съ королемъ произошло уже по окончаніи варшавскаго сейма, въ Ломже (въ начале мая 1564 г.). Сигизмундъ Августь на публичной аудіенціи выразиль Гозію свою радость по случаю благополучнаго возвращенія его въ отечество и свое поздравление съ возведениемъ его въ санъ кардинала. За этою публичною аудіенцією послёдовала частная. Оставшись съ воролемъ наединѣ, вардиналъ долго бесѣдовалъ съ нимъ о положени дёлъ въ Польшё, развивалъ свои взгляды на вопросы, поставленные на очередь тогдашнею польскою жизнью, стараясь внушить королю желательное для католической церкви ришеніе ихъ. Въ яркихъ краскахъ изобразилъ онъ опасности, угрожающія королевству оть иновърія, говориль о своей готовности все сдёлать, даже жизнію своею пожертвовать, только-бы спасти отечество отъ гибели. Онъ доказывалъ королю, что спасеніе-не въ полум'врахъ, что для блага государства нужно изгнать изъ него всёхь отдёлившихся оть католической церкви. Въ изгнании одной какой-либо секты, однихъ напр. анти-тринитаріевъ, онъ не только не видёль пользы для католической церкви, а еще существенный для нея вредъ. Это, по его мнѣнію, только усилить протестантовь, въ средѣ которыхъ теперь вербуютъ своихъ членовъ антитринитаріи. Онъ совѣтовалъ или всѣхъ еретиковъ изгнать, или, если это неисполнимо, терпъть и антитринитаріевъ, чтобы они терзали другъ друга взаимно. Такъ какъ изгнаніе всёхъ еретиковъ было невозможнымъ, то Гозій предлагалъ изгнать всёхъ еретическихъ проповёдниковъ, говоря, что по удалении ихъ паны легко возвратятся въ католичество, но при этомъ онъ въ особенности настаивалъ на томъ, чтобы въ указъ объ ихъ изгнаніи не было упоминанія о той или другой сектѣ, а чтобы подвергнуты были изгнанію просто всѣ проповѣдники, которые не

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Eichhorn, II, 212-213.

были поставлены епископами, такъ какъ изгнаніе пропов'єднивовь одной определенной секты было-бы молчаливымъ признаніемъ всёхъ остальныхъ. Но такъ какъ и изгнаніе всёхъ проповѣдниковъ представилось королю совершенно невозможнымъ, то Гозій просиль его изгнать, по врайней мёрё, всёхь проповёдниковъ-иностранцевъ, говоря, что ватолики и протестанты жалуются на то, что Польша сдёлалась уб'ежищемъ всёхъ нечестивцевь. Но главное, говориль онь, нужно или всёхь еретиковъ изгнать, или всёхъ терпёть, такъ какъ говорилъ онъ: "по моему мивнію изть никакого различія между лютеранами цвингліанами и антитринитаріями, всё они — порожденіе отца дьявола (omnes a parte Diabolo prognatos esse), и одни не лучше другихъ". Все различіе между ними лишь въ томъ, что однѣ секты остановились на полдорогѣ, а другія, какъ антитринитаріи, послѣдовательно проводя лютерово ученіе, быстро дошли до вонца. Это и многое другое въ томъ же родъ говорилъ Гозій королю, который слушаль его съ "большимъ вниманіемъ" и, какъ казалось Гозію, соглашался съ его аргументами, и даже объщаль издать эдикть, который проектироваль Гозій 1).

На ломжинской аудіенція вороль сдёлаль съ своей стороны одну попытку, осуществление которой тогда сильно озабочивало польское общество. Онъ сдёлалъ попытку расположить вардинала Гозія въ пользу ставшаго такимъ популярнымъ въ Польшѣ національнаго собора. Зная хорошо своего собесѣдника, Сигизмундъ Августъ началъ дѣло очень тонко, осторожно. Воспользовавшись тёмъ, что Гозій въ разговорѣ съ нимъ упомянуль о своихъ собесёдованіяхъ съ данцигцами съ цёлью обращенія ихъ къ истинной вёрь, король сказаль, что онъ вполнь одобряеть такой образь действій кардинала, что всегда слідуеть, прежде чёмъ предпринимать что-либо противъ заблуждающихъ, научить и вразумить ихъ. Влёдъ за этимъ онъ прибавиль, что и онъ желаль-бы созвать въ своемъ государствъ провинціальный синодъ, пригласить на него протестантовъ и попытаться возвратить ихъ въ церковному единству .Гозій поняль, какого провинціальнаго синода желаеть король, и на

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Raynaldus, t. XXI, pars II, p. 548-549, nr. 43, Hosius Carolo Boromaeo, 15 iunii 1564.

отрѣзъ отказался присутствовать на немъ 1). "О вѣрѣ, говорилъ онъ, ничто не можетъ быть поставлено иначе, какъ на вселенскомъ соборѣ, каковой соборъ въ наши времена созванъ былъ въ Тріентв, продолжался почти двадцать лёть, и однако никто изъ еретиковъ не пожелалъ явиться на него. Католическую церковь представляеть вселенскій соборь: поэтому на немь, а не на какомъ-нибудь провиціальномъ, или національномъ соборѣ должно постановлять о томъ, что относится въ католической вёрё." Поэтому, заключиль онь, долгь государя позаботиться объ исполнении опредѣлений вселенскаго тридентскаго собора. На вопросъ короля, почему протестанты не прислали своихъ депутатовъ въ Тріесть, Гозій отвѣчалъ: потому, что они сомнѣвались въ правотѣ своего дѣла, и знали, что не докажутъ своихъ догматовъ. Папа, продолжалъ онъ, всёхъ приглашалъ на соборъ, и если они не явились на соборъ, то это только доказываеть, что они убоялись свъта. На вопросъ короля, какія основанія они приводили, чтобы оправдать свой отказъ явиться. на соборъ, Гозій отв'вчалъ, что они обыкновенно ссылались на то, что соборъ былъ созванъ не императоромъ, а папою, какъ будто всё государства подчинены императору. Кромѣ того, они отказывались признать за епископами право суда въ дълахъ въры и желали признавать судьею одно слово Божіе, забывъ, что это также нелёпо, какъ желаніе быть судиму не королемъ, или его судьями, а статутами государства<sup>2</sup>).

Ломжинская аудіенція имѣла практическія послѣдствія. Коммендони, какъ сказано выше, неоднократно просилъ короля объ измѣненіи петроковской конституціи 1563 г., а король неоднократно обѣщалъ нунцію исполнить его просьбу. Но сдѣлать это было не легко: безъ согласія сейма нельзя было отмѣнить сеймовую конституцію, и коронный подканцлеръ упорно отказывался приложить печать къ постановленію, отмѣняющему ее. На ломжинской аудіенціи Гозій энергично поддерживалъ просьбу Коммендони. Король предложилъ ему обратиться по этому вопросу къ подканцлеру, который выяснилъ Гозію неисполнимость его просьбы, какъ выяснялъ онъ ее и нунцію<sup>3</sup>). Только

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Absit, **CRASSAFE ONE**, ut Synodus talis habeatur, nam ego nunquam illi cuperem interesse (ibid., 549).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid., 549-550.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) lbid., 549; Albertrandi, I, 128-132, Warszawa, 19 kwietnia 1564 r.

настойчивости Гозія нужно приписать то, что 3 мая 1564 г. въ Ломжъ Сигизмундъ Августъ издалъ постановление, въ которомъ объяснилъ въ благопріятномъ для католичества смыслѣ. петроковскую конституцію 1563 г. Въ этомъ объясненіи ко-. роль объяснилъ, что, издавая петроковскую конституцію, онъ не имѣлъ въ виду нанести какой-либо ущербъ правамъ и вольностямъ польскаго духовенства <sup>1</sup>). Впрочемъ это объяснение, изданное королемъ безъ согласія сейма и до нѣкоторой степени отмѣнявшее сеймовую конституцію, не могло претендовать навсеобщее признаніе, при томъ же оно было составлено въ такихъ же неясныхъ выраженіяхъ, какъ и самая конституція. Самъ Коммендони не предавался излишнимъ иллюзіямъ на счетъ. его: "хотя то объявление, писаль онъ объ ломжинскомъ объ-ясненіи, и сдѣлало то, что петрововское постановленіе противъ духовныхъ не будетъ имѣть силы завона, трудно однаво ожидать отъ него даже мгновенной, не говоря уже о прочной, помощи, потому что тутъ все делается, обывновено, безъ насилій,. путемъ убѣжденія"<sup>2</sup>).

Послѣ непродолжительнаго пребыванія въ Ломжѣ, когда король уѣхалъ въ Литву, кардиналъ Гозій отправился на маріенбургскій сеймикъ, по окончаніи котораго возвратился въ свою епархію <sup>3</sup>). Сюда же къ троицыну дню прибылъ и Коммендони. Въ прусскомъ городѣ Гейльсбергѣ сошлись два столпа тогдашняго католичества. Въ теченіе цѣлыхъ двухъ мѣсяцевъ въ резиденціи вармійскаго епископа, не принадлежавшаго даже къ составу польской митрополіи, обсуждались жгучіе вопросы тогдашней польской церковной жизни, изыскивались средства для спасенія католичества въ Польшѣ, рѣшались до нѣкоторой степени судьбы польской церкви. Здѣсь, въ Варміи, папской нунцій въ изобиліи нашелъ то, чего онъ такъ долго и такъ тщетно искалъ въ самой Польшѣ—и долголѣтнимъ опытомъ пріоб-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) A jeśliby kto są lził, że uchwała 1563 roku ma tak rozciągłe znaczenie, iż może duchowne także sprawy i prawny ich przewod burzyć, przeto objawiamy, że jak zawsze w każdym czasie, tak iw tej chwili dalecy byliśmy od tej myś i i zawsze gędziemy.... (Albertrandi, I, 137—138, Wyrok Zygmunta Augusta, напечатанъ цванкомъ).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Albertrandi, I, 152, Allenstein, 8 czerwca 1564.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Eichhorn, II, 217.

рѣтенное знаніе польской жизни, и ревность въ вѣрѣ католической, ревность безъ границъ, до самозабвенія. Радостію забилось сердце върнаго слуги св. отпа, когда послъ варшав--скаго сейма, послё тревогъ сеймовой жизни, гдё ему такъ часто приходилось трепетать за дёло католичества, послё путешествія по Великой Польшѣ-по развалинамъ прежняго католическаго могущества, онъ очутился въ вармійской епархіи,этой своего рода тихой пристани, подъ гостепріимнымъ кровомъ человѣка, умѣвшаго отражать набѣгавшія и сюда волны разбушевавшагося моря. Своею радостію нунцій співшиль подёлиться съ римскою куріей. "Гозій, писаль онь въ Римъ изъ Гейсберга, не перестаеть обдумывать средства для поддержанія в'бры, издаеть сочиненія, пишеть письма, напоминаеть и наставляеть съ большою смёлостью какъ короля, такъ и пановъ, готовить теперь мъсто для іезунтовъ, воспитываеть много молодежи въ истинной въръ, словомъ не щадитъ ни издержевъ ни труда; болѣе же всего добрымъ примѣромъ, чистою, безупречною жизнію охраняеть какимъ-то чудомъ свою епархію цёлою и здоровою среди самыхъ заразительныхъ отступничествъ <sup>1</sup>).

Предметомъ совѣщаній кардинала Гозія и папскаго нунція Коммендони было дѣло первостепенной важности для папства, бывшее главною цѣлью нунціатуры Коммендони, — дѣло, счастливое исполненіе котораго было для Гозія довершеніемъ того, на что онъ по праву смотрѣлъ, какъ на самое славное дѣло рукъ своихъ, какъ на гордость свою. Римская курія въ то время озабочена была принятіемъ опредѣленій вселенскаго тридентскаго собора католическими государями и народами: съ этою цѣлью ко дворамъ разныхъ государей разосланы были апостольскіе нунціи. Принятіе тридентскихъ опредѣленій въ Польшѣ было одною изъ главныхъ задачъ нунціатуры Коммендони, и онъ теперь со дня на день ожидалъ книги соборныхъ опредѣленій. Эта задача, при тогдашнемъ положеніи дѣлъ въ Польшѣ, была чрезвычайно трудною. Польское общество, возлагавшее нѣкогда столько свѣтлыхъ надеждъ на вселенскій со-

<sup>&#</sup>x27;) Albertrandi, I, 160, Heilsberg, czewea 1564.

боръ, видевшее въ немъ (вспомнимъ Модржевскаго) единственное средство, могущее возвратить мирь христіанству, укротить, утишить разбушевавшуюся религіозную бурю, теперь, когда овончился тридентский соборъ, и знать не хотёло его опредёленій. Надежды поляковь на вселенскій соборь давно уже разбились, и нунцій услышаль въ Польшё "тёже возраженія противъ вселенскаго собора, какія обыкновенно ділають еретики 1). Возраженія эти, какъ мы видёли, шли даже оттуда, откуда ихъ меньше всего слёдовало-бы ожидать, -- оть польскихъ епископовъ, отъ польскихъ капитуловъ. Пробзжая по Великой Польшъ въ Вармію, нунцій услышаль, что польскіе ванитулы замышляють отправить калишскаго архидіакона въ Римъ ходатайствовать предъ паною о томъ, чтобы онъ позволиль не приводить въ Польшъ въ исполнение тридентскихъ опредълении о резиденція и несовибщенія бенефицій. Пробзжая чрезъ Плоцкъ и Влоцлавскъ нунцій лично уговариваль членовь тамошнихъ капитуловъ отвазаться отъ этого плана<sup>2</sup>). На примаса была плохая надежда: онъ-то больше всего и пугалъ нунція идеею національнаго собора, которая пріобрёла себё въ Польшё особенно много приверженцевъ, после того какъ рушились надежды на соборъ вселенский. На вороля тоже много нельзя было разсчитывать. Правда, нунцій, по его словамъ, "не только съумълъ въ Варшавѣ воспрепятствовать тому, чтобы на сейм' не было постановлено созвать національный соборъ, какъ того желали и надбялись тв, которые надъ нимъ трудились, но даже выбиль изъ головы короля и многихъ другихъ самую мысль о немъ"<sup>3</sup>), — но ломжинсвая аудіенція повазала, что нунцій поторопился, связавши, что выбиль изъ головы вороля самую идею національнаго собора. Прибывъ въ Гейльсбергъ, Коммендоне узналь еще кое-что такое, что еще больше должно было его смутить, затруднить.

Прежде чёмъ Коммендони прибылъ въ Гейльсбергъ, у Гозія уже побывалъ (въ Мальборгѣ) посланецъ Уханскаго: польскій примасъ видёлъ, что центръ тяжести польскаго католичества не у него въ Ловичѣ, а скорѣе въ Гельсбергѣ, у его вармійскаго сосѣда. Присланный Уханскимъ ксендзъ сообщилъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibid., 29 Warszawa, 16 stycznia 1564.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) lbid., 139-140, Plock, 9 maja 1564; ibid., 141 Gdańsk 19 maja 1564.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid., 153, Allenstein, 8 czerwca 1564.

Гозію отъ имени примаса, что "король всячески стремится найти средство улаженія и примиренія споровь въ дёлахъ вёры; что онъ желаетъ созванія провинціальнаго собора, на который онъ желалъ-бы допустить и иновърцевъ, чтобы постараться на немъ уладить главнъйшіе предметы, не отстанвая упорно вещей меньшаго значенія". Гозій уклонился оть отвѣта на это сообщение примаса: онъ сказалъ, что онъ на дняхъ ждетъ къ себѣ нунція, съ которымъ и слѣдуеть объ этомъ поговорить. Гозій только спросиль всендза, что это за "вещи меньшаго значенія", — на что тоть отвѣтиль, что не знаеть. Вслѣдъ за Коммендони, прибыль въ Гозію опять тоть же посланецъ Уханскаго. Гозій по прежнему предложиль ему обратиться въ нунцію. Въ разговорѣ съ нунціемъ ксендзъ говорилъ только о провинціальномъ синодѣ, именно просилъ нунція сказать, какое время онъ считаетъ болѣе удобнымъ для его созванія, "не васаясь ни однимъ словомъ ни допущенія иновърцевъ, ни постановленій относительно вёры". Коммендони отвёчаль ему, что прежде чёмъ назначать время для синода, слёдовало-бы определить и объявить предметы его занятій, такъ чтобы каждый епископъ прибылъ на него вполнѣ подготовленнымъ къ нимъ. Коммендони спросилъ еще всендза, сносился-ли примасъ уже по вопросу о синодѣ съ еписвопами и, если сносился, то какое ихъ мнѣніе. Ксендзъ отвѣчалъ, что относительно этого онъ ничего нунцію сообщить не можеть, относительно-же времени созванія синода, прибавилъ онъ, примасъ считаеть самымъ удобнымъ конецъ августа. На этомъ окончились переговоры. И Гозій, и Коммендони дали уклончивые отвѣты: не возражая прямо противъ провинціальнаго собора, они старались такъ или иначе воспрепятствовать его созванію. Но замыслы примаса, постоянно ищущаго способа и путей ко введенію какой-то новизны", сильно огорчали ихъ, такъ какъ они хорошо знали, что Уханскій-не одного съ ними духа. Секретарю Гозія въ Варшавѣ примасъ напр. прямо сказалъ, что "безъ дозволенія брака всендзамъ ничего нельзя сдёлать хорошаго". Проъзжая по куявскому воеводству, нунцій навелъ справки о прежнемъ поведеніи Уханскаго въ бытность его куявскимъ епископомъ, и оказалось, что тогда онъ "позволялъ ксендзамъ жениться" <sup>1</sup>). Хотя Гозій и Коммендони отнеслись

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Ibid., 146-148, Heilsberg., 31 maja 1564.

несочувственно въ созванію провинціальнаго синода, "архіепископъ, голова безпокойная, разжегъ вновь это дѣло и суетился, стремясь осуществить свою старую надежду примиренія исповѣданій и введенія новыхъ обрядовыхъ формъ" <sup>1</sup>).

Среди такого положенія дёль получены были нунціемь изъ Рима книги опредѣленій тридентскаго собора. Нужно было, если не провести ихъ въ польскую жизнь тотчасъ, то по крайней муру добиться оффиціальнаго принятія ихъ польскимъ правительствомъ. Гозій и Коммендони сообразили, что, хотя ни оть короля, ни отъ примаса, ни тъмъ менъе отъ сената, состоявшаго большею частію изъ иноверцевъ, нельзя было ожидать особенно сочувственнаго отношенія въ тридентскимъ опредбленіямъ, но изъ всёхъ ихъ наиболёе позволялъ разсчитывать на себя въ этомъ дълъ Сигизмундъ Августь. Еще на варшавскомъ сеймѣ (въ январѣ 1564 г.) могла явиться у нунція надежда на это. Изъ одной бестали съ королемъ нунцій между прочимъ вынесъ то впечатлёніе, что Сигизмундъ Августь уб'яжденъ, что тридентскій соборь во многихъ случаяхъ постановилъ согласно съ аугсбургскимъ исповѣданіемъ, но только по способу схоластическому и не такъ понятному, какъ способъ. употребляемый послѣдователями этого исповѣданія <sup>2</sup>). Если такое убъждение сложилось въ головъ польскаго короля, а оно могло сложиться подъ вліяніемъ нівкоторыхъ опреділеній собора, направленныхъ къ исправленію разныхъ нестроеній въ католической церкви, къ поднятію нравственнаго и умственнаго уровня католическаго духовенства и т. п., то у Коммендони были уже нѣкоторые шансы на успѣхъ его миссіи. Если мы теперь примемъ во внимание обычное, весьма характерное отношение Сигизмунда Августа къ римской вуріи, состоявшее въ томъ, чтобы не обнаруживая особеннаго усердія въ охраненіи ся интересовъ, не раздражать ся прямымъ, ръзкимъ противодъйствіемъ ей, —если мы примемъ во внимание это его отношение, хорошо извѣстное по собственному опыту кардиналу Гозію, то для насъ станеть понятнымъ, почему въ Гейльсбергъ въ дъль принятія тридентскихъ опредѣленій разсчитывали всего болѣе на короля. Наконецъ, мы позволяемъ себѣ высказать предположе-

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Ibid., 153, Allenstein, 8 czerwca 1564.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid., 43, Warszawa, 24 stycz. 1564.

ніе, что въ тв полгода, которые провель нунцій въ Польші, онъ подготовилъ уже отчасти почву для той реакціи, которая не далбе какъ чрезъ другіе полгода подниметь свой голось въ самой посольской избѣ, многіе годы бывшей центромъ реформаціонной партія. Хотя въ эти полгода нунцій не успёль еще восвреснть строго-ватолическаго духа въ польскихъ католикахъ, лаже въ польскомъ духовенствѣ, на которое онъ не безъ оснований такъ много жалуется въ своихъ письмахъ, но остававшіяся върными Риму сердца подъ вліяніемъ его начинали уже биться сильные, начиналь пробуждаться въ польскихъ католикахъ уснувшій было католическій духъ, начиналось среди польскихъ католиковъ движеніе, предвъщавшее скорое появленіе католической реакціи. Видѣвшіе и пережившіе на своемъ вѣку не мало бурь и волненій Гозій и Коммендони могли уже примётить, какимъ духомъ начинало вёять въ Польшё, могли даже надёяться на то проявление этого духа въ сенатъ, которое произопло, какъ увидимъ ниже, при передачъ нунціемъ королю вниги тридентскихъ опредѣленій. Какъ бы то ни было, въ Гейльсбергѣ рѣшено было, чтобы нунцій немедленно отправился въ Парговъ, гдъ тогда находился вороль съ сенатомъ и, никому предварительно не говоря о цёли поёздки, постарался расположить Сигизмунда Августа въ пользу принятія вниги тридентскихъ опредёленій 1).

Настроеніе умовъ, какое нашелъ Коммендони въ Парговъ, способно было внушить ему серьезныя опасенія. Большинство сената составляли иновърцы, и нунцій не безъ основаній опасался, что сенать не приметъ книги соборныхъ опредѣленій; или по крайней мъръ дастъ какой-либо нежелательный отвътъ, вручить же книгу одному королю было неудобнымъ, а главноебезполезнымъ. Мало того: на канунъ пріѣзда нунція въ Парговъ, примасъ въ сенатѣ совѣтовалъ королю отправиться по окончаніи парговскаго сейма въ Краковъ и тамъ, собравши сенатъ, постановитъ что-либо опредѣленное относительно вѣры; сенаторы-иновърцы одобряли мнѣніе архіепископа, предлагая созваніе національнаго собора. Нунцій пустилъ въ ходъ всѣ средства, чтобы помѣшать плану архіепископа. Онъ поставлялъ королю на видъ "какъ его обязанности и обѣщанія, такъ и

<sup>&#</sup>x27;) Ibid., 164, Heilsberg, 6 lipca 1564, Niemcewicz, I, 55.

опасность столь пагубнаго совѣта"; доказываль, что туть "подъ видомъ вѣры скрываются иные замыслы"; говорилъ, что "для вороля не тайна, какихъ, и какими средствами, домогаются перемёнъ и замёшательствъ въ этомъ королевстве"; просилъ. чтобы онъ положилъ конецъ этимъ проискамъ, и достигъ таки того, что вороль согласился съ нимъ, что "въ нему не относятся ни судъ, ни миротворство въ дѣлахъ вѣры". Нунцій достигь еще гораздо большаго: Сигизмундъ Августь согласился принять отъ нунція книгу тридентскихъ опредёленій въ засёданіи сената. Попросивъ нунція остаться на время въ его кабинеть, онъ самъ ушелъ въ сенатъ и спустя нъсколько времени прислалъ въ нунцію подканцлера съ увѣдомленіемъ, что ждеть его въ сенать, гдъ и желаеть принять оть него книгу соборныхъ опредѣленій. Войдя въ сенать, нунцій обратился къ присутствующимъ съ ръчью. Онъ долго говорилъ о соборахъ вообще и тридентскомъ въ частности, о необходимости верховнаго трибунала и верховнаго судьи въ дълахъ въры; увазывалъ на то, что даже тв, которые отделились оть папы, увидели себя впослёдствіи вынужденными-создать себё новыхъ, ложныхъ папъ въ Женевѣ, Виттенбергѣ и другихъ мѣстахъ, созывать свои соборы, издавать свои постановления, произносить провлятія, чтобы хотя отчасти уничтожить ими же самими произведенныя нестроенія. Для большей наглядности, онъ сравнивых произведенныя протестантами въ церкви нестроенія съ тёми, которыя произошли-бы въ польскомъ королевствё, еслибы поляки отвергли власть короля и сената, объявивъ, что они не признають другаго судья, вромѣ статутовъ, толкуемыхъ по личному усмотрѣнію каждаго. Онъ горько жаловался на двѣ великія неправды, которыя отступники отъ католической в'яры совершили противъ Христа: первая неправда — въ томъ, что они утверждають, что Христосъ устроилъ церковь Свою безъ главы, безъ судьи, безъ порядка, безо всякой устойчивости, и этимъ умаляють Его предвичную мудрость, приписывають Ему такую неразсудительность, какой никто не принишеть даже завонодателю диваго племени; вторая неправда-въ томъ, что они значение власти ставять въ зависимость отъ чистоты жизни лица, пользующагося властью, кавъ-будто эта высочайшая, небесная власть произошла отъ людей, а не отъ Бога. Онъ упо-

мянулъ и объ охранительной грамотъ, данной тридентскимъ соборомъ протестантамъ, о неприличныхъ, дерзвихъ требова. ніяхъ, предъявленныхъ ими собору, которыми они только доказали, что вовсе не помышляли о мирѣ и возвращении къ единенію съ церковію. Онъ подробно разсказываль о томъ, что онъ видълъ во время своихъ поъздовъ по Германіи, Франціи, Англін, сравниваль ихъ состояніе съ состояніемъ Польши. Въ заключение говорилъ о любви св. отца къ миру, о тридентскихъ опредёленіяхъ, какъ единственномъ цёлебномъ средствѣ противъ современныхъ недуговъ, и "именемъ Іисуса Христа и пастыря вселенской церкви передаль королю и всему королевству внигу" тридентскихъ определений. "Речь Коммендони была продолжительна, враснорёчива и такъ трогательна, что я, говорить Градіани, стоя позади его съ книгою собора въ рукахъ, не могъ удержаться отъ слезъ". Коммендони, по его словамъ, самъ былъ растроганъ, и ему казалось, что король и многіе сенаторы плакали. Окончивъ рѣчь, Коммендони хотѣлъ удалиться изъ сената, чтобы не м'вшать сов'вщаніямъ, но король и сенать просили его остаться, говоря, что, какъ не знающій польскаго языка, онъ не помѣтаеть сенаторамъ высказывать свои мнѣнія такъ же свободно, какъ если-бы его и не было въ сенатъ. Всъ приблизились къ королю. Уханскій первый подаваль голось. Онъ прославляль ревность св. отца и мудрость отцевъ тридентскаго собора, совътовалъ принять книгу, но покамёсть предлагаль объявить нунцію, что король дасть ему окончательный отвёть по прочтеніи и разсмотрёніи тридентскихъ опредѣленій. Словомъ, польскій примасъ былъ противъ немедленнаго, безусловнаго принятія опредёленій вселенскаго собора. Къ счастію нунція, остальные епископы и католическіе сенаторы возстали противъ мнёнія, отдававшаго эти опредёленія на судъ свётской власти, и высказались за то, чтобы немедленно дать нунцію отвёть. За немедленный отвёть стояли, по словамъ Коммендони, и иновърцы. По приказанію короля, подванцлеръ объявилъ, что, такъ какъ Коммендони неожиданно для него былъ приглашенъ королемъ въ сенатъ и потому все имъ сказанное сказано по вдохновенію св. Духа, король "принимаеть соборь и соглашается на все то, въ чему его побуждаеть Его Святвитество". Нунцію оставалось поздравить короля и сенать съ такимъ святымъ настроеніемъ, внушеннымъ имъ Богомъ<sup>1</sup>).

Опредѣленія тридентскаго собора были приняты (8 авг. 1564 г.) польскимъ королемъ въ сенатѣ, во время отбывавшагося тогда въ Парговѣ сейма, хотя на этомъ сеймѣ было немного представителей шляхты. Коммендони сдѣлалъ то, что казалось почти невозможнымъ. Когда вѣсть объ этомъ дошла до Гейльсберга, кардиналъ Гозій былъ внѣ себя отъ радости и въ благодарственныхъ молитвахъ къ Богу изливалъ свое сердце. Но онъ зналъ, что эта побѣда далеко не полная, не окончательная, онъ зналъ, что антикатолическая партія въ Польшѣ еще очень сильна, что съ ней предстоитъ еще много, долго бороться. Недаромъ онъ просилъ братьевъ общества Іисуса молиться о спасеніи Польши, и въ Римѣ іезуитскія коллегіи возсылали въ небу ежедневныя моленія о несчастномъ королевствѣ<sup>2</sup>).

Во время парговскаго сейма Коммендони удалось сдёлать еще одинъ шагъ, или, выражаясь его словами, "положить начало шагамъ противъ отщепенцевъ". Еще въ Варшавѣ на сеймѣ нунцій просилъ вороля издать эдиктъ объ изгнаніи изъ Польши еретиковъ-иностранцевъ, такъ какъ "возстаніе на церковь въ этомъ королевствѣ и соединеніе секть противъ насъ, говоритъ нунцій, поддерживаются иностранцами"<sup>3</sup>). Просьбу Коммендони поддержалъ кардиналъ Гозій во время своего свиданія съ королемъ въ Ломжѣ. У нихъ явился въ этомъ дёлё еще новый союзникъ: кальвинисты тоже хлопотали у короля объ изданіи такого эдикта, именно противъ антитринитаріевь. Но вогда проэкть эдивта подканцлеръ прочелъ въ присутствіи короля Гозію и Коммендони, кардиналь сразу возразилъ противъ него, говоря, что поименованиемъ однихъ только антитринитаріевъ не слёдуеть оправдывать и какъ-бы подтверждать иныя секты". Король согласился съ мнёніемъ кардинала. Гозій предложиль издать эдикть противь "всёхь, которые отступили оть римской, католической церкви". Чтобы этимъ эдиктомъ не задёть руссвихъ, исповёдающихъ греческую

I, 54, 55; Rajnaldus, t. XXI, pars II, p. 550-551, nr. 44, sub ann. 1564. <sup>2</sup>) Eichhorn, II, 221.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Albertrandi, I, 175-181, Parczow, 8 siepnia 1564; Niemcewicz,

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Albertrandi, I, 126, Warszawa, 18 kwietnia 1564.

въру, Гозій совътоваль сдёлать въ эдикть некоторыя оговорки, которыя-бы показывали, что онь относится только въ "теперешнимъ иновърдамъ". Король и подванцлеръ призадумались. Гозій продолжаль развивать предъ королемь свои довоны объ опасности иля католичества эдикта противъ однихъ антитринитаріевь и ясно даль королю понять, что онь никогла на него не согласится. Вслёдъ затёмъ Гозій простился съ воролемъ и убхалъ изъ Ломжи. Эдивта не было издано. Koгда Коммендони прибыль въ Гозію въ Вармію, вопросъ объ эдиктё противъ иноверпевъ подвергнуть быль ими новому обсуждению. Гозій и Коммендони стояли на прежней точкѣ зрѣнія, по прежнему не хотвли эдикта противь однихъ антитринитаріевь, такъ какъ послё его изданія — разсуждали они — "вальвинисты пресповойно царствовали-бы, мы же, ватоливи, были бы лишены единственнаго утешенія, какое намъ доставляеть распря между этими двумя партіями, и исчезло бы омерзеніе тёми страшными богохульствами, какія распространяють эти новые тринитаріи, а между тёмъ эти богохульства возвратили многихъ изъ шляхты на путь истины". Гозій твердо стояль на этой точки зрвнія, и даже просиль нунція, чтобы онъ не принималъ никакихъ мъръ противъ появившагося тогда въ Кравовѣ Охина, прежняго генерала ордена камедуловъ, перешедшаго на сторону антитринитаріевъ и тёмъ болёе опаснаго для католичества, что его въ глазахъ многихъ окружалъ ореоль почти святости. Гозій вполнѣ соглашался, что "этоть человёвъ много носить яду", но говориль, что "въ тяжкой болёзни приходится иногда принимать самый ядъ, какъ лекарство противъ другихъ заразительныхъ ядовъ, а таковы---кальвинисты, имѣющіе теперь великое значеніе: Богу угодно было, прибавлялъ онъ, чтобы изъ вмёй произошли драконы"<sup>1</sup>).

По прівздё въ Парговъ нунцій началъ дёлать шаги въ осуществленію плана, относительно вотораго онъ условился съ Гозіемъ, хотя обстоятельства заставили его нёсколько измёнить этотъ планъ. Нунцій началъ его осуществленіе съ просьбы объ изгнаніи изъ Польши "всёхъ вообще инов'врцевъ", хотя онъ, по собственнымъ словамъ, не обманывалъ себя надеждою, что этого достигнетъ, и надёлася, что по врайней

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) lbid., 167-172, Heilsberg, 6 lipca 1564.

мврв вороль согласится и склонить сенаторовь въ изданію эдикта противъ всёхъ иновёрцевъ заграничныхъ Король, по обывновенію, быль согласень, но между сенаторами произошли большіе споры. Наконецъ, приступили къ составленію проэкта эдикта. Когда нунцій увиділь этоть проэкть, онь "сталъ громко жаловаться и прямо отвергъ его, не отступая однако отъ своего замысла". Нунцію прибавило храбрости то обстоятельство, что онъ нашелъ сенаторовъ въ Парговѣ "уже не столь враждебными, какъ въ Варшавѣ и Ломжѣ" 1). Быть можеть, месяць съ небольшимь тому назадь происшедший въ Люблин в фактъ грубаго, отвратительнаго кощунства одного изъ польсвихъ иновърцевъ надъ католическою святынею связывалъ руви сенаторамъ-иновърцамъ, лишалъ ихъ слово обычной смелости въ присутствін нунція, требовавшаго возмездія за это поругание<sup>2</sup>). Нунцій не терялъ времени. "Разными путями, а болѣе всего чрезъ посредство подканцлера <sup>8</sup>), одно выкидывая, другое вставляя, старался онъ этимъ способомъ получить желательный эдикть". Замётныши, что главнымъ тормазомъ въ изданію нужнаго ему эдикта была "излишняя осторожность" (względność) сената относительно поляковъ, которыхъ онъ боялся подвергать какимъ-либо дъйствительнымъ наказаніямь, ---нунцій постарался отстранить этоть тормазь: онь, по его словамъ, "постарался незамѣтно о томъ, что подканцлеръ самъ отъ себя раздёлилъ эдиктъ на два-одинъ противъ иностранцевъ, другой противъ поляковъ" 4). Первый эдиктъ повелёваль "всёмь выходцамь, воторые, будучи изгнаны изъ чужихъ странъ по причнит въры, нахлынули сюда. и вото-

<sup>3</sup>) Нунцій ум'яль держать въ своихъ рукахъ Мышковскаго, об'ящая ходатайствовать за него въ Рим'я, гд'я подканцаеръ хлопоталъ объ утверждения своего коадъюторства на плодкой епископин. Гозій совътовалъ нунцію ходатайствовать за подканцаера ze wzylędu na wielkie korzyści, których można oczekiwać po przeważnym wpływie podkancierzego na sprawy całego królewstwa (Albertrandi, I, 195-198, Lwow, 28 sierpnia 1564).

4) Albertrandi, I, 183-184, Lublin, 14 sierpnia 1564.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Ibid., 183, Lublin, 14 sierpnia 1564.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Эразиъ Отвиновский въ Дюблинъ въ праздникъ Божьяго Тъла вырвалъ изъ рукъ ксендза сосудъ съ Тълонъ Христовынъ и, бросивъ на вендю, топталъ его ногами. Дъло Отвиновскаго разбиралось внослёдствія на сеймъ, который освободнаь его отъ всякаго наказанія, послё защиты его извёстнымъ подъскниъ поэтонъ Никодаемъ Реенъ (Albertrandi, I, 158—159, Heilsberg, 20 czerwca 1564; ibid., 193—194, Lublin, 28 sierpnia 1564; Lubieniecius, 172—173).

рые, какъ отступники отъ католическаго исповѣданія, распространяютъ новыя ученія", оставить предѣлы Польши въ теченіе извѣстнаго срока (до 1 ноября 1564 г.). подъ угрозою быть схваченными, заключенными въ тюрьму и подвергнуться наказаніямъ, опредѣленнымъ на мятежниковъ и бунтовщиковъ противъ рѣчи посполитой; за неисполненіе этого эдикта подлежащія власти подвергались наказанію, какъ ослушники королевскаго и сеймоваго предписанія. Второй эдиктъ запрещалъ полякамъ, особенно низшаго сословія, "увлекаться новыми и иностранными ученіями, переходить на иное евангеліе", особенно же предписывалъ "остерегаться этой пагубной, недавно явившейся секты" (антитринитарской). Оба эдикта изданы были въ Парговѣ 7 августа 1564 г.<sup>1</sup>).

Двухъсоставный парговский эдикть могъ разсчитывать на исполнение только въ первой своей части: вторая его часть довольно неопредбленна, не упоминаеть даже о наказании за ослушаніе. Но это была, какъ върно разсчиталъ нунцій, "единственная форма, могущая произвести дъйствіе въ польскомъ королевствв", потому что еслибы парговский эдикть быль приведенъ въ исполнение по отношению въ иностранцамъ всёхъ некатолическихъ исповъданій, онъ избавилъ-бы Польшу отъ самыхъ ярыхъ враговъ католичества, а если-бы онъ приводился въ исполнение лишь по отношению въ антитринитарской партіи, то это лишь усилило-бы столь желательные Гозію и Коммендони раздоры въ средѣ некатоликовъ 2). Послѣдствія подтвердили върность этихъ разсчетовъ. Въ Малой Польшъ и на Руси, гдъ главная административно-судебная власть сосредоточена была въ рукахъ реформатовъ, парговскій эдикть приводимъ былъ въ исполнение лишь по отношению въ антитринитаріямъ, вслѣдствіе чего многіе антитринитаріи-иностранцы, въ томъ числѣ и Охинъ, принуждены были удалиться изъ Польши, или сврываться въ шляхетскихъ замкахъ <sup>3</sup>). Напро-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Оба эдикта напечатаны w Albertrandim, I, 187—188, 188—189. Закржевскій напечаталь заимствованный имъ изъ «Коронной Метрики» парговскій эдикть 1564 г., въ которомъ оба эти эдикта соединены къ одинъ (Zakrzewski, Powstanie i wzróst reformacyjw Polsce, 271—274).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Albertrandi, I, 184, Lublin, 14 sierpnia 1564.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid., 209, Lwow, 30 paźdz. 1564; ibid., 229, Badymno, 22 list. 1564; ibid., 230-233, Radom, 3 grud. 1564; Eichhorn, II, 223-226.

тивъ въ Великой Польшѣ, гдѣ генераломъ-старостою былъ ревностный католикъ Янушъ Косцелецкий, обнаруживший желание распространить его дёйствіе и на богемскихъ братьевъ, примѣненіе парговскаго эдикта вызвало большія волненія. Въ Познани, въ самый день опубликованія эдикта, собравшаяся во множествѣ шляхта вручила старостѣ формальный протесть противъ эдикта, изданнаго безъ ся согласія. Къ королю, находившемуся тогда въ Петроковѣ, отправлена была депутація съ просьбою объ истолковани парговскаго эдикта въ томъ смыслё, что онъ не распространяется на богемскихъ братьевъ, и Сигизмундъ Августъ, по просьбе великопольскихъ протестантовъ, издалъ (2 ноября 1564 г.) разъяснение, что парговский эдикть направлень только противь антитринитаріевь. Но Косцелецкій отказался внести это разъясненіе въ акты, ссылаясь на то, что оно издано будто-бы по требованію всей великопольской шляхты, а между тёмъ онъ знаеть, что многіе противны ему. Поэтому онъ объявилъ, что будетъ ждать сеймика въ Шродъ, чтобы на немъ узнать мнъніе шляхты. На продскомъ сеймикъ (20 ноября 1564 г.), на которомъ католики оказались въ большинствѣ, было много споровъ, и дѣло едва не дошло до драки, такъ какъ Косцелецкій упорно отказывался отъ внесенія королевскаго разъясненія въ акты. Дѣло кое-вакъ уладилось. Братья богемскіе остались въ Польшѣ, а вскорѣ не стало и ихъ врага-Косцелецкаго <sup>1</sup>).

Въ то время какъ творцы парговскаго эдикта пожинали плоды своихъ трудовъ къ видё изгнаній антитринитаріевъ-иностранцевъ, смутъ и волненій въ протестантскомъ лагереви пр., въ то время, какъ они вкушали сладость удавшагося подведенія минъ подъ непріятеля, оффиціальный глава польской церкви готовился поднести имъ большую пилюлю, способную сильно отравить ихъ спокойствіе, хотя онъ и подсластилъ ее. Эту пилюлю Уханскій преподнесъ имъ въ видѣ національнаго собора, хотя и подъ формою простаго провинціальнаго синода. Ссылансь на необходимость принятія польскимъ духовенствомъ тридентскихъ опредѣленій и проведенія ихъ въ жизнь этого духовенства, примасъ опубликовалъ созваніе съ этою

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibid., 201, Lwow, 9 września 1564; ibid., 203-205, Fuck 7 paźd 1564; ibid., 222; Lwow, 12 list. 1564.

цёлію провинціальнаго синода. Но этотъ синодъ, по предположеніямъ примаса, долженъ былъ происходить при довольно необычайной обстановкв. Местомъ созванія синода онъ назначилъ Петроковъ, -- мъсто будущаго сейма, а временемъ -- декабрь 1564 года, тогда какъ на 6 января слёдующаго 1565 года назначено было отврытіе въ Петроковѣ сейма. Вмѣстѣ съ твиъ, по плану примаса, король долженъ былъ объявить въ сеймовыхъ универсалахъ во всеобщее свёдёніе, что онъ ръшился разобрать споры духовнаго и свътскаго сословій согласно съ отечественными законами и постановленіями тридентскаго собора, которыя ему прислаль чрезъ нунція своего св. отецъ, и по всъмъ дъламъ, какъ духовнымъ, такъ и свътскимъ произнести свое ръшение. Съ этою пълью универсаль долженъ былъ пригласить всёхъ, кого это касается, или которые объ этомъ желають знать, прибыть къ извёстному сроку въ Петроковъ, гдъ будутъ разбираться королемъ этого рода дела. Въ техъ же универсалахъ предполагалось объявить, что, по желанію короля, архіепископъ, епископы и вообще духовенство ръшили въ тоже время созвать въ Петроковъ провинціальный синодъ <sup>1</sup>). Даже еслибы проектированный примасомъ универсалъ не былъ изданъ, самое совпаденіе синода съ сеймомъ представляло большое удобство въ превращению синода въ національный соборъ.

Замыслы Уханскаго не укрылись ни отъ Гозія, ни отъ Коммендони, не смотря на то, что послёдній, послё парговскаго сейма уёхалъ на югъ, на Русь. Главною цёлью поёздки нунція въ страну, гдё и памати не было, чтобъ тамъ былъ когда нибудь апостольскій нунцій<sup>2</sup>), было проведеніе въ жизнь католическаго населенія этой страны тридентскихъ опредёленій. Съ этою цёлью Коммендони собралъ во Львовѣ синодъ, который оказался очень неподатливымъ: участники синода высказали единодушное желаніе прежде принятія тридентскихъ опредёленій прочитать ихъ и тщательно разсмотрёть, или отсрочить ихъ принятіе до будущаго синода въ Польшѣ. Впрочемъ, своею "ловкостью (zręcrnością), терпѣли-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Ibid., 235-238, Kopja pisma przysłanego królowi przez arcybiskupa gnieźnieńskiego, которую Коммендони переслалъ Борромео при своемъ письмъ (Kadom, 3 grudnia 1564).

<sup>\*)</sup> Ibid., 201, Lwow, 9 września 1564.

востью и доводами" нунцій добился наконець того, что они приняли ихъ, хотя и постановили просить у папы разрътенія на неприведение въ исполнение извёстныхъ опредёлений о резиденціяхъ и бенефиціяхъ 1). Но хотя нунцій и поощрялъ созвание львовскаго синода, онъ вовсе не былъ расположенъ къ петрововскому синоду, на который зваль его Уханскій. Нунцій сильно опасался, чтобы во время синода и предстоявшаго въ близкомъ будущемъ сейма иновъры опять не стали домогаться созванія національнаго собора. Въ этомъ трудномъ дёлѣ нунцій приб'єгь въ помощи кардинала Гозія. Онъ написаль въ нему письмо, въ которомъ просилъ отсовътовать примасу созвание синода въ томъ мѣстѣ, гдѣ созывается сеймъ<sup>2</sup>). Гозій исполниль просьбу нунція. Въ своемъ письмѣ въ примасу, выразивъ свою увѣренность въ томъ, что все, что онъ не дълаетъ, дълаетъ для блага церкви, Гозій тъмъ не менъе прибавляеть, что всёхъ, въ томъ числё и его, удивляеть желаніе примаса созвать соборъ въ одномъ мёстё и почти въ одно время съ будущимъ сеймомъ. Гозій думаеть, что не легко будеть увърить людей, что собрание духовенства не будеть имъть и твни національнаго собора, твиз болёс, что всюду говорять, хотя онъ не знаеть, насколько справедливо, будто воролю совётовали объявить въ универсалахъ, чтобы всё собрались 17 декабря, такъ какъ въ это время король будетъ разбирать всё дёла, касающіяся вёры и другихъ предметовъ. Хотя онъ ничего не имбетъ противъ созванія синода, но время его созванія считаеть выбраннымъ неудачно въ виду предстоящаго сейма, тъмъ болье, что въ течение небольшаго промежутка между синодомъ и сеймомъ, синодъ не будеть въ состояни съ надлежащею тщательностию заняться разрѣшениемъ вопросовъ, подлежащихъ его обсуждению. Вообще Гозій вы-

сказывался противъ созванія синода въ Петроковѣ въ декабрѣ 1564 г. и отказывался присутствовать на немъ, ссылаясь на свое нездоровье<sup>3</sup>). Это не остановило Уханскаго, который продолжалъ дѣйствовать въ разъ избранномъ направленіи съ рѣдкою настойчивостью. Король уже согласился на созваніе синода, разосланы были приглашенія епископамъ и капитуламъ;

<sup>4)</sup> Ibid., 223, Lwow, 12 listopada 1564.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid., 209, Lwow, 30 października 1564.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid., 216-219, Hozyusz do Uchańskiego, Heilsberg, 17 pazd. 1564.

многіе изъ нихъ уже собирались въ путь; примасъ настойчиво зваль нунція на синодъ: послано вторичное приглашеніе Гозію. Настойчивость примаса поразила нунція. Онъ ръшился отправиться въ Польшу, но не на синодъ, а чтобы разстроить его. Чтобы оттянуть время, онъ просилъ примаса устроить хоть предварительное сов'вщание епископовъ въ Ловичъ для выработви программы действій синода, об'ящаль немедленно прибыть въ Ловичъ, звалъ туда же кардинала Гозія. Въ крайнемъ случав онъ даже соглашался на созвание синода, но не въ Петроковъ, а въ вакомъ либо иномъ мъстъ 1). Нунцій прибыть къ помощи подканцлера, заискивавшаго его расположеніе; онъ просилъ подканцлера выставить королю на видъ опасныя послёдствія созванія синода предъ отврытіемъ сейма, неизбъжность сильныхъ водненій и смуть на этомъ синодъ и послёдующемъ сеймё, постращать даже его опасностію занесенія въ Петроковъ чумы, свирѣпствовавшей тогда въ нѣкоторыхъ польскихъ областяхъ<sup>2</sup>). На пути въ Польшу нунцій уже получилъ радостное извѣстіе, что король постановилъ, чтобы синодъ отбывался въ Ленгицѣ или Сѣрадзѣ 3). Вскорѣ нунцій получилъ еще болѣе радостную вѣсть: подъ предлогомъ чумы король отложилъ созвание синода на неопредбленное время. Когда Коммендони прибыль въ Ловичъ, Уханскій жаловался ему на кардинала Гозія за то, что онъ заподозрилъ его въ дурныхъ намфреніяхъ, между тёмъ какъ онъ, примасъ, имёлъ въ виду принятіе и приведеніе въ исполненіе тридентскихъ опредѣленій и притомъ съ согласія самихъ отщепенцевъ Коммендони старался его успокоить, говоря, что онъ не сомнввается въ благихъ намфреніяхъ примаса. Но Уханскій и теперь, когда его планъ былъ разстроенъ нунціемъ, не покидаль своей завётной мечты. Вскорё нунцій узналь, что примасъ "хочеть опять поднять въ сенать споры (kłótni) о тридентскомъ соборъ". "Разстроили ему его синодъ, который онъ считаль уже несомивннымь; онь теперь хотвль бы безь синода достигнуть того же самаго на сеймѣ и осуществить въ этомъ королевствѣ какія-то свои мечты объ единствѣ въ дѣлахъ въры". Много труда, ловкости, искусства понадобилось

<sup>1)</sup> Ibid., 219-222, Lwow, 12 listopada 1564.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid., 227-230, Radymno, 22 listopada 1564.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid., 230, Kobiel, 1 grudnia 1564.

нунцію, чтобы не допустить примаса сдёлать "столько зла, сколько онъ можетъ сдёлать". Дёло было такъ серьезно (na tem cała rzecz rawista), что нунцію не приходилось стёсняться въ средствахъ. Нунцій не побрезгаль даже воспользоваться личными счетами примаса съ подчиненными ему епископами, "поджигая противъ него иныхъ епископовъ"<sup>1</sup>). Главнаго противника примаса, куявскаго епископа Вольскаго, нунцій принимаеть подъ свое особое покровительство: такъ какъ Ухансвій получиль изъ Рима эвскоммунивацію на Вольскаго, которая давала примасу право лишить епископа голоса на синодъ, то нунцій хлопочеть въ Римъ о томъ, чтобы ему прислано было бреве, дающее право разрѣшить эту экскоммуникацію. Онъ просилъ даже прислать ему бреве, дающее ему право подвергнуть отлученію всякаго, кто-бы захотёль призвать еретиковъ на синодъ \*). Наконецъ, нунцій прибъть опять въ помощи Гозія. "Для этого (т. е. для возбужденія ссоръ между примасомъ и епископами) чрезвычайно желательно (arcyważna) было бы, писалъ онъ, присутствіе вармійскаго кардинала. Я уже писалъ къ нему объ этомъ и еще разъ напишу"<sup>в</sup>).

Мысль о созваніи національнаго собора съ особенною силою заявила себя на петроковскомъ сеймѣ, на который поспѣшилъ прибыть нунцій. На сеймикахъ, предшествовавшихъ ему, высказывались уже требованія созванія этого собора. Шляхта тѣмъ смѣлѣе высказывала ихъ, что надѣялась на поддержку примаса. Уханскій, дѣйствительно, по прибытіи въ Петроковъ возвратился къ своему старому проэкту. Онъ всячески старался склонить на свою сторону другихъ епископовъ, и нунцій сильно безпокоился, чтобы онъ "не оторвалъ ихъ отъ св. отца и не склонилъ къ отступничеству". Коммендони зорко слѣдилъ за примасомъ, добывая свѣдѣнія о замыслахъ его чрезъ познанскаго епископа. <sup>4</sup>)

Между тёмъ 18 янв. 1565 г. отврылся сеймъ. Въ привётственной рёчи маршалъ посольской избы, Николай Сенницкій призывалъ короля послёдовать примёру іудейскаго царя Іосіи, въ руки взять книгу закона и согласно съ нею устроить и испра-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibid., 240-248, Lowicz, 10 grudnia 1564.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid., 250-251, Wolborz, 20 grudnia 1564.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Ibid., 248, Lowicz, 10 grudnia 1564.

<sup>4)</sup> Ibid., II. 12-14; Piotrków, 12 stycznia 1565.

вить церковь въ своемъ государстве: можетъ быть, говорилъ онъ, Богь еще смилуется надъ Польшею ради тъхъ, которые не преклоняли колёнъ своихъ предъ Вааломъ 1). Сенаторы, какъ, духовные, такъ и свётскіе, при вотированіи также касались религіозныхъ дёлъ. Особенною ревностью въ ватолической въръ отличился Андрей Косцелецкий, познанский воевода, съ которымъ Коммендони познакомился еще въ Италіи, во время его ученія въ Падуб: онъ дошелъ до того, что совътовалъ воролю издать приказъ, чтобы всё върили одинаково, а ослушнивовъ этого приказа наказывать, какъ солдать, не повинующихся привазу полвоводца. Подванцлеръ Мышковскій совѣтоваль отложить религіозныя дёла до другаго времени, а тёмь временемъ, прибавилъ онъ, различное пониманіе св. писанія пусть не нарушаетъ согласія и любви между гражданами<sup>2</sup>). Два дня послѣ этого шли совѣщанія земскихъ пословъ. Протестантская партія, съ Остророгомъ во главѣ, предлагала просить вороля о томъ, чтобы онъ прежде всего разрътилъ религіозный споръ, или, покрайней мёрё, созваль національный соборъ. Католики протестовали противъ этого. Но такъ какъ протестанты составляли на сеймъ большинство, то изба постановила обратиться въ воролю съ этою просьбою. Протестантсвая партія, можеть быть вслёдствіе непріятнаго для нея протеста въ самой избъ, была чрезвычайно раздражена: Остророгъ называль папу наибольшимъ врагомъ Польши, завязавшимъ сношенія съ врагами Польши, московскимъ царемъ и германскимъ императоромъ, указывалъ, какъ опасно присутствіе въ Польшѣ, особенно во время безкоролевья, папскаго нунція, особенно Коммендони, который въ короткое время успѣлъ уже осмотръть всю страну, выведать ся силы, пріобресть себе множество стороннивовъ. Когда друзья свазали объ этомъ Коммендони, онъ отвѣтилъ имъ шутвою, что еще нивто не приписываль ему такой славы, какую воздаеть ему панъ Остророгъ, именно будто-бы онъ можетъ отнимать и раздавать короны. <sup>2</sup>) Послы между тёмъ привели въ исполнение свое намёрение 22

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Ibid., Biblioteka ordynacyi Krasińskich, 1868, Warszawa, Dyaryusz Sejma Piotrkowskiego. R. P. 1565, str. 35-40; Albertrandi, II, 15-16, Piotrków, 19 stycz. 1565.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Dyaryusz, 50-66; Albertrandi, II, 19-20, Piotrków, 29 stycz. 1565. <sup>3</sup>) Albertrandi, II, 20-22, Piotrków, 22 stycz. 1565.

янв. маршалъ посольской избы просилъ короля, чтобы онъ устроиль "христіанское собесѣдованіе (roztowe, krzes'cian'ska), назначилъ для него время и мёсто, и самъ посмотрёлъ, кто лержится слова Божія, а вто челов'яческихъ измышленій, и тёмъ временемъ (interim) пусть, согласно желанію подванцлера, всё живуть въ любви и согласіи 1). Король, вотораго нунцій еще раньше просиль "утѣшить св. отца" отказомъ еретикамъ въ созвании національнаго собора<sup>2</sup>), на совѣшании съ сенаторами по этому вопросу высказался противъ его созванія, говоря, что онъ хочетъ жить и умереть католикомъ, что онъ не имъетъ права быть судьею въ дълахъ въры. Большинство сенаторовъ согласились съ мнѣніемъ вороля <sup>в</sup>). На другой день (24 янв.) король даль отвёть посламь, хотя нёсколько уклончивый. Онъ отвётилъ, что видя въ религіозныхъ разногласіяхъ причину многихъ нестроеній, онъ радъ бы былъ положить имъ предель, хотя и не видить, чтобы онъ по статутамъ могъ быть судьею въ въ религіозныхъ дёлахъ; во всякомъ случаё онъ подумаеть о средствахъ улажения раздоровъ между сословіями. что онъ сдѣлаетъ въ болѣе свободное время; теперь же предлагаеть имъ заняться другими дѣлами 4). Не смотря на этотъ отвъть короля, послы (25 ян.) возобновили свои просьбы о національномъ соборъ. Маршалъ Сенницкій просилъ короля не откладывать надолго созванія "свободнаго христіанскаго собесвдованія", потому что чёмъ дальше идеть время, тёмъ сильные становятся раздоры религіозныхъ партій, тымъ труднѣе становится ихъ примиреніе. На этомъ собесѣдованіи, говориль онь, король, не дълая себя судьею въ дълахъ въры, присмотрится только въ тому, все-ли въ его государстве делается согласно съ словомъ Божівмъ <sup>5</sup>). Но туть оказалось, что посольсвая изба теперь уже не такъ единодушна, вакъ въ прежнія времена. Францъ Русоцкій, калишскій посоль отъ имени католическихъ пословъ заявилъ, что маршалъ говорилъ королю только отъ своего лица, а не отъ лица посольской избы, что большинство пословъ не желаетъ инаго собора, кро-

Digitized by Google

<sup>4)</sup> Dyaryusz 70-71.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Albertrandi, II, 4-5, Piotrków, 18 stycr. 1565.

<sup>8)</sup> Ibid., 23, Piotrków, 23 stycr. 1565.

<sup>4)</sup> Dyaryusz 74; Albertrandi, II, 24, Piotrków, 24 stycr. 1565.

<sup>5)</sup> Dyaryusz 77-78.

мѣ тридентскаго, что оно напротивъ жалуется на обиды и насилія отщепенцевъ, на отнятіе и разграбленіе ими костеловъ, на искорененіе ими католическаго обряда. Послы были сильно раздражены этимъ протестомъ <sup>1</sup>). Король чрезъ подканцлера отвѣтилъ, что, такъ какъ они не признаютъ его конпетентнымъ судьею въ дѣлахъ вѣры, притомъ же между собою несогласны, то онъ откладываетъ все это до другаго времени <sup>2</sup>). Когда послы возвратились въ избу, между ними завязался большой споръ; дѣло дошло до ругани и взаимныхъ угрозъ <sup>3</sup>). Дѣло созванія національнаго собора на нѣкоторое время пріостановилось. Земскія послы одновременно съ этимъ совѣщались между собою объ уничтоженіи парговскаго эдикта, но и тутъ встрѣтили сопротивленіе въ католическомъ меньшинствѣ <sup>4</sup>).

Едва миновала опасность созванія національнаго собора, какъ поднялось на сеймъ дъло о разводъ короля съ Екатериной. Отъ имени посольской избы Остророгъ, въ отсутстви короля, просиль (27 янв.) сенаторовь напомнить королю, чтобы онъ жилъ съ своею женою, такъ какъ только оставивъ потомство, онъ устранитъ великія опасности, угрожающія государству въ случав его бездётной смерти. Когда король пришолъ въ сенать, сенаторы исполнили желаніе пословь. Король об'я валь дать имъ отвёть, о чемъ сенаторы уведомили пословъ 5). Дело это встревожило нунція. Тревога его усилилась еще по слівдующему поводу. Остророгъ, въ своей ричи побуждая сенаторовъ исполнить свой долгъ, замётилъ, что онъ готовъ сдёлать по отношени во всякому все, что велить ему его долгь, что онъ готовъ возвратить всякому, духовному-ли то, или иному кому-либо, все что ему принадлежить. Примась не преминулъ воспользоваться этими словами Остророга въ свою пользу. Передавая посламъ отвѣтъ вороля сенату, онъ благодарилъ пословъ за выраженную ими готовность возвратить духовенству то, что принадлежитъ ему по праву, т. е. десятины и юрисдивцію. Правда послы прямо заявили примасу, что они не считають себя обязанными платить духовенству десятины, что слов:.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Albertrandi, II, 24-25, s Piotrków, 24 tycrnia 1565.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Dyaryusz, 80.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Albertrandi, II, 25-26, Piotrków, 24 stycr. 1565.

<sup>4)</sup> Dyaryusz, 81-82; Albertrandi, II, 26-27, Piotrków, 26 stycr. 1565.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Dyaryusz, 84-87.

Остророга лишь его личное мивніе. Но нунцій сразу-же смекнулъ, что тутъ дёло не совсёмъ такъ просто, какъ кажется съ перваго взгляда. Онъ смекнулъ, что требованіе пословъ, чтобы король жиль съ женою, требование, исполнить которое король, какъ они знали, откажется на отрёзъ, лишь благовидный предлогъ для того, чтобы поднять вопросъ о разводъ, вотораго сильно желаль король. Нунцій даже подозр'вваль, что послы съ самаго начала действовали по внушению вороля. Но что всего сильние обезпокоило нунція, это дошедшіе до него слухи, что епископы съ примасомъ и врасовскимъ епископомъ во главѣ, готовы согласиться на разводъ, послѣ того какъ послы посулили заплатить имъ за это ихъ согласіе возвращеніемъ десятинъ. Нунцій увидёлъ, что нужно действовать рёшительно. Онъ попросилъ у вороля аудіенціи. На этой аудіенція онъ пустиль въ ходъ все свое враснорвчіе, чтобы не допустить короля до опаснаго шага: изъ всѣхъ его аргументовъ удачние всихъ, кажется попалъ въ циль тоть, что семейное несчастие вороля есть вара, посланная на него Богомъ за грехи польскаго народа. Нунцій не уб'вдилъ короля жить съ женою: онъ зналь, что убъдить его въ этомъ невозможно. Но все-таки, хотя на время, онъ затормозилъ дёло о разводё. Король, заявившій въ сенать до этой аудіенціи, что считаеть свой бравъ съ Екатериною незаконнымъ, объщалъ нунцію постараться о томъ, чтобы послы занялись другими дёлами <sup>1</sup>). Вскорё примась объявняь посламь, что согласно желанію короля, поднятый ими вопросъ будетъ обсуждаться, но что послы въ это дело, васающееся исвлючительно духовнаго сословія, не должны вмѣшиваться. Послы были, конечно, не довольны этимъ отвѣтомъ; но должны были уступить <sup>2</sup>).

Новое столкновеніе между духовенствомъ и послами возникло изъ-за петроковской конституціи 1563 г. Когда она была прочитана на сеймъ, послы стали жаловаться на велюнскаго старосту, исполнившаго вопреки ей приговоръ духовнаго суда. Примасъ тотчасъ объявилъ, что духовные и не считаютъ ее конституціей, такъ какъ въ ней употреблено выраженіе

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Albertrandi, II. 32-33, Piotrków 27 stycrnia; 33-36, 29 stycrnia; 36-38, 30 stycrnia; 38-46, 31 stycrnia 1565.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Dyaryusz, 93-94.

"rozkazujemy", а не "ustawiamy", и она издана безъ согласія епископовъ. Сенницкій замѣтилъ ему, что выраженіе "rozkazujemy" употреблено совершенно правильно, такъ какъ она ничего новаго не установляетъ. Староста Конецпольскій, присутствовавшій на сеймѣ въ качествѣ посла, оправдывался ссылаясь на то, что приговоръ приведенъ въ исполненіе безъ его вѣдома, что онъ уже пріостановилъ его дѣйствіе и этимъ даже нажилъ себѣ много непріятностей отъ духовныхъ, угрожающихъ ему королевскими указами. Споръ сталъ усиливаться. Уханскій доказывалъ, что едлинскій статутъ вовсе и не касается духовныхъ, имѣющихъ свое собственное право. Послы, какъ и на прежнихъ сеймахъ, говорили, что никакого иноземнаго

права они не знають. Король долженъ былъ приказать против-

никамъ замолчать 1). Первые десять дней февраля были временемъ еще болбе горячихъ споровъ, такъ какъ дѣло шло объ экономическихъ привиллегіяхъ духовенства. Послы обратились въ духовенству съ просьбою представить имъ привиллегіи, освобождающія ихъ отъ военной повинности. Епископы отв'язли, что онъ уже были представлены имъ на прежнемъ сеймѣ. Послы возражали, что, хотя онъ тогда и были прочитаны, но по недостатку времени разсмотрѣніе ихъ отложено было до будущаго сейма. Епископы не уступали посламъ, и дёло отложено было до слёдующаго дня. Когда они обратились за совътомъ въ нунцію, Коммендони, какъ и прежде, совѣтовалъ имъ, во избѣжаніе болёс опасныхъ послёдствій, добровольно пожертвовать извёстную сумму денегъ на военныя потребности. Между тёмъ по предложению короля составлена была особая коммисія изъ депутатовъ отъ сената и посольской избы, на которую возложено было обсужденіе мёръ къ улаженію возникшихъ на сеймѣ разногласій. Отъ своихъ депутатовъ послы узнали, что духовные согласны принять участие въ общей оборонъ, но подъ тъмъ условіемъ, что ихъ десятины и вообще доходы останутся неприкосновенными. Послѣ долгихъ разсужденій посольская изба пришла въ слёдующему решенію, которое она и объявила королю: послы, не имѣя на то порученія отъ своихъ избирателей. не желають теперь входить съ духовенствомъ въ разсужденія

<sup>4</sup>) Dyaryusz, 97-98.

о десятинахъ, а отвладываютъ эти разсужденія до другаго, болѣе свободнаго времени; если же духовные не хотять ждать его, то пусть позывають шляхту по дёламь о десятинахь въ земскіе суды. Въ то-же время маршалъ Сепницкій въ очень учтивыхъ выраженіяхъ просиль епископовь не отбазываться оть помощи государству. Примасъ просилъ сроку для совѣщаній съ епи. свопами. Три дня спустя явились въ посольскую избу нѣсколько свётскихъ сенаторовъ, въ томъ числё даже двое протестантовъ, и стали убъждать пословъ войти съ духовенствомъ въ соглашение по дёлу о десятинахъ, принадлежащихъ имъ издавна и по праву. Уже значительная партія пословъ, по преимуществу великопольскихъ съ Остророгомъ во главѣ, соглашалась для общаго блага страны давать десятины духовенству. Но противъ этого возстала другая партія (по преимуществу малопольскіе послы), заявившая, что она не имбеть порученія отъ своихъ избирателей разсуждать о десятинахъ, что разсуждение объ этомъ только отниметъ время отъ занятій другими дёлами, что наконецъ въ законахъ нигдё нётъ предписаній о десятинахъ. Обѣ партіи много спорили между собою. Впрочемъ, и вторая партія соглашалась, чтобы епископы поискивали десятины посредствомъ обывновенныхъ свётскихъ судовъ. А маршалъ Сенницвій просилъ обратить вниманіе на то, какое употребление дълаютъ духовные изъ десятинъ. При томъ же, говорилъ онъ, въ статутахъ нѣтъ закона о десятинахъ, и, если въ экзекуціи не было дёлаемо поблажекъ ни воролю, ни свётскимъ сенаторамъ, то не нужно ихъ дёлать и духовенству. Не потому, что духовенство получаетъ десятины, а потому что владбетъ поземельною собственностью, обязано оно принять участие въ оборонъ государства. Да и не о десятинахъ тутъ идетъ дёло, а о всеобщей свободё: признать десятины значить признать духовную юрисдикцію, при посредствё которой духовные стануть ихъ взыскивать. Посольская изба согласилась съ доводами своего маршала. Ръшено было просить короля, чтобы дёло о десятинахъ было отложено до болёе свободнаго времени, а духовные теперь же представили увольнительныя привиллегии; если же они считають себя обиженными, могуть обращаться въ земскіе суды. Объ этомъ своемъ ръшении послы довели до свъдъния свътскихъ сенаторовъ. Эти послёдніе согласились съ тёмъ, что вступать въ

разсужденія о десятинахъ посламъ не слёдуетъ; что же касается представленія увольнительныхъ привиллегій, они предлагали предоставить это усмотрёнію короля. Король отложилъ разсмотрёніе этихъ привиллегій до другаго времени <sup>1</sup>). Въ концё концовъ духовенство осталось свободнымъ отъ участія въ оборонѣ государства. Послы были этимъ сильно раздражены. Когда при разсмотрёніи петроковскихъ конституцій дошли до конституціи о школахъ, послы, желая на чемъ нибудь сорвать злость, стали обвинять епископовъ въ упадкѣ польскихъ школъ, поставившемъ шляхту въ необходимость посылать своихъ дѣтей за границу, и просили короля побудить епископовъ къ большей внимательности по отношенію къ школамъ<sup>2</sup>).

Одинъ за другимъ поднимавшіеся на сеймѣ вопросы, такъ или иначе касавшіеся католической церкви, оставались безъ рвшенія, отлагались до другаго времени. Этого отвладыванія. много уже лёть практиковавшагося польскими сеймами, могь еще достигнуть нунцій; но и онъ оказался не въ силахъ выбить самые эти вопросы изъ головы поляковъ. Вопросъ о разводѣ короля оставался по прежнему злобою дня; лишь одна за другою смёнялись фазы, въ которыхъ онъ являлся предъ зоркимъ глазомъ Коммендони<sup>2</sup>). Вмѣстѣ съ нимъ, къ неудовольствію нунція всплываль наружу и вопрось о ненавистномь ему національномъ соборѣ. Желаніе національнаго собора было такимъ сильнымъ, такимъ всеобщимъ, что сама римская курія готова была уступить ему: изъ Рима писали Коммендони, чтобы онъ не противился созванію народнаго синод, если только онъ будетъ созванъ согласно съ тридентскими опредѣленіями. Но Коммендони не одобрялъ такой уступчивости римской куріи: онъ писалъ въ Римъ, что удобнѣе совсѣмъ не созывать синода, чёмъ созвавши удерживать его въ надлежащихъ границахъ, и объщалъ обратиться за совътомъ по этому дълу къ Гозію 4). Не по одному этому дёлу чувствоваль онь потребность прибѣгнуть въ помощи вардинала. Въ Петроковѣ, среди

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Dyaryusz, 98—117; Albertrandi, Il, 46—47, Piotrków, 1 lutego; 51—52, 4 lutego; 54—56, 8 lutego; 56, 12 lutego 1565.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Dyaryusz, 127-129.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Aloertrandi, II, 55, Piotrków, 8 lutego; 58, 12 lutego; 65-71, 20 lutego 76-78, 26 lutego 1565.

<sup>4)</sup> Ibid., 54, Piotrków, 4 lutego 1565.

людей, или прямо враждебныхъ ему, или же равнодушныхъ къ его дѣлу, для него нужно было, болѣе всего нужно было присутствіе того "мужа, въ которомъ любовь къ вѣрѣ и ревность объ ея благѣ превышали самую даже его ученость и всѣ несравненныя его достоинства" <sup>1</sup>) Коммендони поэтому настойчиво звалъ Гозія въ Петроковъ. Сами польскіе епископы высказывали желаніе видѣть Гозія въ Петроковѣ, чтобы воспользоваться его совѣтами по дѣлу о разводѣ. Король также приглашалъ Гозія прибыть на закрытіе сейма.

Гозій прибыль въ Петроковь въ ночь на 26 февраля <sup>2</sup>), а 27 февраля имблъ уже у короля публичную аудіенцію, которая впрочемъ ограничилась тёмъ, что онъ далъ отчетъ воролю о прусскомъ сеймикѣ. Пріѣздъ Гозія совпалъ съ временемъ особеннаго оживленія въ протестантскомъ лагерѣ. Въ немъ шли тогда между представителями разныхъ исповёданій очень дѣятельные переговоры по вопросу о соединеніи въ одно исповъдание: польские магнаты, находившиеся въ Петроковъ, усиленно хлопотали о томъ, чтобы, если не соединить, то хоть подтянуть всёхъ польскихъ протестантовъ подъ одно общее наименование аугсбургскаго исповѣдания 3). Протестанты задумали даже отбыть подъ конецъ сейма свой соборъ тутъ же, въ Петроковъ. Это послъднее обстоятельство сильно озадачило Гозія и Коммендони, такъ какъ обстановка, среди которой имѣлъ отбываться этоть соборъ, благопріятствовала превращенію его изъ протестантскаго синода въ "общее разсужденіе о дѣлахъ вѣры" (ogólnej rozprawi o rzeczach wiary). Уханскій съ своей стороны поспѣшилъ воспользоваться удобнымъ случаемъ, чтобы выступить съ своею излюбленною идеей. Посвтивъ кардинала Гозія, онъ сообщилъ ему, что иновърцы ръшили открыть въ Петроковъ, "свой всеобщій соборь", что они пригласили Модржевскаго принять участие въ ихъ совѣщании и просили его указать средства, которыя положили бы предълъ многочисленнымъ въроисповъднымъ разностямъ и примирили ихъ между собою. По словамъ примаса, Модржевскій послѣ долгаго обсужденія этого предмета старался убѣдить

<sup>•)</sup> Ibid., 77, Piotrków, 26 lutego 1565.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid., 76, Piotrków, 24 lutego 1565; 17, 26 lutego 1565.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid., 78-80, Piotrków, 28 lutego 1565.

дѣтельный и ученый мужъ, архіепископъ, основательно знающій все это дёло, а также апостольскій нунцій сильно желаютъ побесёдовать съ ними". Кардиналь Гозій на это замаскированное предложение принять участие въ национальномъ соборѣ далъ свой обычный отвѣтъ: онъ сказалъ, что готовъ бесбдовать наединь со всякимъ иновърцемъ, но не желаетъ вступать въ открытые споры съ иновърцами. Примасъ ничего не сказаль въ отвѣть Гозію. Для противодѣйствія планамъ протестантовъ, Гозій и Коммендони, послѣ совѣщанія между собой, ръшили серьезно "поговорить" съ Уханскимъ. Коммендони въ тоже время взялъ на себя обязанность убъдить Сигизмунда Августа въ необходимости воспрепятствовать планамъ протестантовъ <sup>1</sup>). На аудіенція короля нунцій много говорилъ о замышлявшемся иновёрдами соборё и достигь того, что король увѣрилъ его, что никогда не допуститъ этого собора. Тою же аудіенцією онъ воспользовался, чтобы отклонить вороля отъ развода. Когда запасъ доказательствъ у нунція истощился, онъ предложилъ воролю прибѣгнуть въ авторитетному совъту кардинала Гозія. Должно быть, король хорошо зналъ этотъ совѣтъ, потому что хотя и называлъ кардинала "мужемъ Божіимъ", отказался отъ бесёды съ нимъ по этому дѣлу<sup>2</sup>). Между тѣмъ вороль, хотя соглашался повидимому съ аргументами нунція, не оставляль мысли о разводѣ. Уханскому, который, по настоянію нунція, выразиль королю оть имени польскихъ епископовъ протестъ противъ развода, Сигизмундъ Августъ грозилъ немилостію въ нему и во всему его роду. Хотя примасъ заявилъ нунцію, что онъ не смутится угрозами, позволилъ себѣ замѣтить посланнику папы, что не слёдовало бы выдавать разрёшеній на вступленіе въ бракъ, подобныхъ тому, какое папа далъ Сигизмунду Августу (на вступление въ бракъ съ родною сестрою жены). Это вритическое отношение въ папскимъ распоряжениямъ сильно не нравилось нунцію. Но еще болье его смутило требованіе примаса, чтобы кардиналъ Гозій не имълъ у короля аудіенціи въ отсутствіи его, примаса. Одновременно съ этимъ Уханскій

<sup>2</sup>) Ibid., 83-92, Piotrków, 4 marca 1565.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibid., 80-82, Piotrków, 2 marca 1565.

сдёлаль новую попытку "убёдить кардинала Гозія въ необходимости войти въ какое либо соглашеніе съ отщепенцами". Не смотря на то, что Гозій не скрываль своего отвращенія къ такому соглашенію, примась настойчиво просиль его побесёдовать по крайней мёрё съ Модржевскимъ объ этомъ дёлё 1).

Какъ ни старались Гозій и Коммендони разстроить пагубные планы Уханскаго и его партіи, они были не въ силахъ изгнать изъ польской жизни ненавистную имъ идею. Въ виду признаковъ приближавшейся реакціи, при слухахъ о готовящемся прибыти въ Польшу пресловутыхъ творцовъ этой реакціи, іезуитовъ, идея преобразованія польской церкви на началахъ національности, казалось, съ удвоенною силой стала заявлять свою живучесть, стремиться поскорее реализироваться въ польской жизни, реализироваться даже не во всей желательной полноть, только бы начать реализироваться, только бы положить начало реформѣ. Глава польской церкви, къ ужасу Гозія и Коммендони, постоянно сов'я влся съ "отщепенцами" и "подозрительными людьми". Въ Польшу почти ежедневно прибывали "новые разстеватели религіозныхъ заблужденій". Всѣ они концентрировались вокругъ Модржевскаго, "довѣреннаго лица архіепископа" (poufały domownik ks. arcy biskupa). До Коммендони дошли слухи, что "отщепенцы" замышляють уполномочить двоихъ проповъдниковъ (антитринитарскаго и реформатскаго) для собесёдованія съ вармійскимъ вардиналомъ. Нунцій склоненъ былъ видъть въ этомъ собесъдованіи начало осуществленія "того совѣта Фрига", который передаваль нёсколько ранёе Гозію Уханскій <sup>2</sup>). Потерявь надежду расположить Гозія и Коммендони въ пользу созванія національнаго собора, примасъ задумалъ достигнуть цервовной реформы другимъ путемъ. По порученію примаса, его архидіаконъ передалъ кардиналу Гозію, что, хотя вопросы о возвращении духовенству духовной юрисдивции, о возвращении ему десятинъ и пр. отложены до будущаго сейма, тъмъ не менъе примасъ употребитъ все стараніе, чтобы на теперешнемъ же сеймѣ по крайней мѣрѣ "усилить церковную дисциплину" (aby karność kościelna obostrzono). "Усиленiе церковной дис-

١

<sup>1)</sup> Ibid., 95-96, Piotrków, 6 marca 1565.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid., 107-110, Piotrków, 20 matca 1565.

циплины" и притомъ на сеймѣ, это было такое растяжимое, эластическое понятіе, что подъ него очень многое можно было подвести при добромъ желании. Неудивительно, что Гозій, хорошо знавшій образь мыслей примаса, увидёль опасность для католичества въ этомъ "усиленіи церковной дисциплины", какъ ни симпатична была бы для него эта мысль въ устахъ его единомышленника. Онъ отвѣтилъ посланцу примаса, что не понимаеть значенія этого выраженія, не понимаеть, какъ можно быть заботливымь о диспиплинь, не заботясь ни о церкви, ни о въръ <sup>1</sup>). Отвътъ Гозія не остановилъ Уханскаго. На собрании польскихъ епископовъ, происходившемъ сначала въ дом' Гозія, а потомъ краковскаго епископа (больнаго), примась опять заговориль объ этомъ предметв. Онъ началь съ того, что польские епископы среди теперешнихъ замфшательствъ и опасностей постановили искать помощи и совъта у кардинала и апостольскаго нунція. Сказавъ, затёмъ, что епископы считають необходимымъ возвращение духовенству отнятой у него два года тому назадъ юрисдивціи, примасъ прибавилъ, что, хотя большое количество предметовъ отложено до будущаго сейма, король однако задумалъ еще на теперешнемъ сеймѣ "уладить дѣло о дисциплинѣ" (rzecz o karnośći zatatwić). Но на этоть разъ примасъ не счелъ нужнымъ яснѣе выразить свою мысль. Присутствовавшіе епископы много говорили, подавали различныя мифнія. Когда они умольли, сталь говорить Гозій. Онъ упрекнулъ польскихъ епископовъ, въ особенности примаса въ томъ, что они сами дали поводъ въ отнятію у нихъ судебной власти излишнею ревностью о возвращении государству коронныхъ имѣній. Онъ выразилъ свое сожалѣніе по поводу откладыванія самыхъ важныхъ вопросовъ до будущаго сейма, который еще. Богъ вёсть, когда соберется, между тъмъ вакъ все ежедневно портится и падаетъ. Переходя въ послёднимъ словамъ примаса, кардиналъ замётилъ, что онъ не понимаеть, что разумбеть архіепископь подъ словами "уладить дёло о дисциплинъ", потому что право дёлать постановленія о церковной дисциплинъ (т. е. дисциплинъ въ собственномъ смыслѣ) принадлежитъ не сейму, а собору, право же дёлать опредёленія объ ученіи не принадлежить ни сейму, ни

٠,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibid., 110-112, Piotrków, 22 marca 1565.

собору. По мнѣнію Гозія, слѣдовало бы прежде умилостивить Бога жизнію благочестивою, сообразною съ призваніемъ, а затѣмъ просить вороля, чтобы онъ привелъ въ исполненіе парговскій эдиктъ и обуздалъ грабителей и разрушителей церквей. Вслѣдъ за Гозіемъ много говорилъ Коммендони на тему о необходимости примѣрной жизни и исполненія своихъ обязанностей духовенствомъ, и о необходимости согласія и единодушія между епископами. Коммендони въ заключеніе выравилъ готовность просить короля обо всемъ томъ, чего только желаетъ польское духовенство, и просилъ примаса дать ему на бумагѣ списокъ желаній духовенства<sup>1</sup>).

Когда Уханскій представилъ Коммендони этотъ списокъ, нунцій, къ удивленію своему, увидёлъ, что примасъ не хочетъ бросить своей излюбленной идеи и даже не прочь заставить самого нунція потрудиться на ея пользу. Еще раньше вравовскій епископъ донесъ нунцію, что примасъ настойчиво просилъ короля, чтобы онъ самъ совершилъ реформу духовенства; еписвопъ просилъ Гозія и Коммендони своевременно принять мёры противъ замысловъ примаса. А въ списвъ желаній польсваго духовенства, поданномъ Уханскимъ, было между прочимъ желаніе, чтобы нунцій просиль короля о томъ, чтобы король "приказалъ на теперешнемъ сеймѣ привести въ исполнение тридентскій соборъ, согласно съ об'ящаніемъ, даннымъ нунцію въ Парговѣ". Получивъ этотъ списовъ, Коммендони не нашолъ возможнымъ представить его королю, а на словахъ передалъ ему желанія духовенства. Относительно тридентскаго собора онъ просилъ короля озаботиться приведеніемъ въ исполненіе его опредѣленій, но лишь на столько, на сколько это подобаеть христіанскому государю. Король отвётиль нунцію, что прежде еще нужно разсмотрѣть это дѣло на теперешнемъ сеймѣ". Коммендони сразу поняль, отвуда идуть эти слова. Онь отвётиль воролю, что опредёленія тридентскаго собора приняты были королемъ въ Парговѣ безъ всякаго упоминанія о теперешнемъ сеймв, что въ этомъ смыслв вороль самъ писалъ св. отцу, что онъ, нунцій, хорошо знасть, отвуда идуть всё эти махинаціи противъ тридентскаго собора, хорошо знаетъ, что есть люди, которые ничего такъ не желають, какъ гибели и госу-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Ibid., 118-122, Piotrków, 24 marca 1565.

дарства и религіи. Король былъ обезкураженъ: онъ сталъ жаловаться на раздоры епископовъ, на то, что каждый изъ нихъ преслёдуетъ только свои личные интересы. Планы примаса опять разстроилъ ловкій нунцій. Кардиналъ Гозій съ своей стороны постарался выяснить примасу, что въ дёлё приведенія въ исполненіе тридентскихъ опредёленій слёдуетъ остерегаться того, чтобы не дать государямъ власти болёе общирной, чёмъ какая имъ принадлежитъ <sup>1</sup>).

Идея реформы польской церкви, которой ни Гозій, ни Коммендони, не могли выбить изъ головы польскаго примаса, отступила вскорѣ, хотя и не надолго, на задній планъ. Причина этого заключалась въ томъ, что на сеймѣ поднять быль опять вопросъ о духовной юрисдивціи, сразу же привлевшій въ себь все вниманіе собравшихся въ Петроковъ поляковъ. Подняло его само польское духовенство. Во время сейма. когда король отврылъ судъ, гнёзненскій капитулъ, по внушенію Уханскаго, позвалъ въ его суду велюнскаго старосту Конецпольскаго, обвиняя его въ неисполнении имъ своихъ обязанностей, въ томъ именно, что онъ не конфискуетъ имѣній одного шляхтича, остающагося подъ провлятіемъ цѣлый годъ. Сторону Конецпольскаго приняла посольская изба. Она въ полномъ составѣ отправилась въ королю и просила разъ навсегда генеральнымъ постановленіемъ уничтожить всё такого рода привлеченія въ суду, какъ противныя статутамъ и петроковской конституціи 1563 г. Король сперва не хотёль вдаваться въ разсужденія по этому двлу, говоря, что до сихъ поръ ни одного старосты еще не привлекали въ отвётственности; но когда послы доказали ему, что случаи этого рода действительно имели место, онъ обещаль дать имъ отвѣть чрезъ нѣсколько дней<sup>2</sup>). Когда пришелъ назначенный королемъ день (28 марта), послы, пришедши въ сенать, повторили королю свою просьбу. Король и епископы, желая уклониться отъ исполненія этой просьбы, указывали посламъ на то, что въ настоящее время всѣ духовные суды пріостановлены. Но послы твердо стояли на своемъ, говоря, что дёло, касающееся свободы всей страны, должно быть разъ на всегда улажено. Послы просили свётскихъ сенаторовъ поддер-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>, Ibid., 122-131, Piotrków, 28 marca 1565.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Dyaryusz, 226-229.

жать ихъ просьбу. Свётскіе сенаторы высказались противъ духовной юрисдивцій. Между епископами и послами завязался горячій споръ изъ-за петроковской конституція 1563 г. Король наконець предложиль посламь представить ему на бумагь, чего именно они отъ него хотять. Послё совещания между собою послы представили ему слёдующій проэкть вонституціи: "Skarżyli się poslowie ziemscy iż przeciw konstytucyi piotrkowskiej spozywani są starostowie niektórzy o to, iz exekucyi czynić nie chca mimo te konstytucya od przewodu prawa duchownego: my dasyć czyniąc konstytucyi wszystkie takie pozwy którebykolwiek były i teraz i na potem na stronę odkladamy i w niwecz obracamy". Нѣкоторые изъ пословъ католиковъ оппонировали этому проэкту. Сенать предложилъ посламъ удовольствоваться простымъ увѣреніемъ вороля, что онъ остявляетъ въ силѣ петрововскую конституцію. Послы не соглашались на это и стояли на принятіи ихъ проэвта. Тогда сенать объявиль посламъ, что епископы примутъ проэвтъ, если послы согласятся выкинуть изъ него слова: "od przewodu prawa duchownego". Послы и на это не соглашались. Маршалъ Сенницкій заявиль, что эти слова имбють для нихъ существенное значеніе, тавъ какъ духовенство потому и позволяетъ себъ нарушать петроковскую конституцію, что въ ней недостаточно ясно сказано о духовной юрисдикціи, хотя о ней-то собственно и шло тогда дёло въ Петроковъ. Маршалъ просилъ сенатъ поддержать проэкть пословъ. Король отложилъ свой отвѣть. Между епископами и послами, особенно между Уханскимъ и Сенницкимъ, опять поднялся споръ. Сенатъ высказалъ мнъніе, чтобы, отнявъ у духовенства право суда о десятинахъ, ясно, выразительно гарантировать ему юрисдикцію въ дёлахъ чисто-духовныхъ, какъ разводы, легитинаціи и т. под. Послы предостерегали сенаторовь оть такого расграниченія, указывая имъ на примъръ предковъ. отвергшихъ конституцію 1543 г., перечислявшую дёла подсудныя духовному суду, чтобы не допустить расширенія духовной юрисдикціи <sup>1</sup>).

Въ виду настойчивости посольской избы, Гозій и Коммендони сочли нужнымъ обратиться къ королю съ просьбою, что-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Dyaryusz, 241–258; Albertrandi, II, 129–131, Piotrków, 29 marca, 131–135, 29 marca 1565.

бы онъ не исполнялъ требованій пословъ. Король доказывалъ имъ, что конституція уже существуеть, что онъ поэтому не можетъ отказаться отъ подтвержденія ея, притомъ же туть идетъ дёло только о десятинахъ, а отъ юрисдикціи объ ереси епископы сами уже давно отказались. Наконецъ, сами духовные, прибавилъ король, виноваты въ томъ, что дали поводъ ко всёмъ этимъ спорамъ. Гозій все-таки настанвалъ на томъ, что ни въ какомъ случаё не слёдуетъ совершенно уничтожать духовныхъ судовъ<sup>4</sup>).

Между тыть споры продолжались. Хотя въ самой посольской избѣ нашлись люди, державшіе, хотя и слабо, сторону духовенства, епископы однако пошли на уступки. Они соглашались поискивать десятины въ обыкновенныхъ (земскихъ или градскихъ) судахъ, но подъ твмъ условіемъ, чтобы срокъ для разбора ихъ дълъ сразу былъ окончательнымъ и чтобы они могли вести дёла чрезъ своихъ уполномоченныхъ. Король приглашаль пословь уважить требованія духовенства, потому что невозможно отнять у духовныхъ всё доходы. Онъ указываль на то, что духовные соглашаются отдать извѣстную часть десятинъ на военныя потребности, а юрисдикція ихъ по нѣкорымъ вопросамъ должна остаться навсегда неприкосновенною. Послы возражали, что туть идеть дёло не о десятинахъ и правахъ духовенства, а лишь о подтверждении петроковской вонституція. Если они этого не получать, то имъ остается только убхать съ сейма и извёстить своихъ братьевъ, что они на сеймѣ ничего сдѣлать не могли. Король еще разъ отложиль свой ответь <sup>2</sup>). Между тёмь епископы объявили посламъ, что они примутъ проэктъ пословъ, но съ слёдующею прибавкою: «A księża Sch M. o dziesięciny i ine krzywdy pozywać mają do ziemskiego prawa, ostawując jednak w ich juryzdykcyi sprawy które prawie duchowne są jako: rozwody, legitymacie et his similia». Послы католики соглашались на эту прибавку; но большинство посольской избы требовало принятія проэкта пословъ безъ этой прибавки, хотя въ угоду еписвопамъ соглашалось на пропусвъ въ конституціи словъ «od

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Albertrandi, II, 135—136, Piotrków, 30 marca; 136—139, 31 marca, 139—141, 1 kwietnia 1565.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Dyaryusz, 258–271; Albertrandi, II, 136–137, Piotrków, 31 marca; 139–140, 1 kwietnia; 142–146, 3 kwietnia 1565.

przewodu prawa duchownego». Взамѣнъ этихъ словъ послы требовали прибавленія въ конституціи къ слову «зрозуwani» словъ «ad stanu duchownego». Измѣненный такимъ образомъ проэктъ конституціи послы еще разъ представили королю на утвержденіе, угрожая въ случаѣ непринятія его сорвать сеймъ. Король уступилъ. Послѣ пепродолжительнаго совѣщанія съ сенаторами, онъ, не смотря на протестъ епископовъ, изъявилъ свое согласіе на слѣдующую конституцію: Skarzyli się Postowie Ziemscy, iż przeciw konstytucyi Piotrkowskiej dwuletniey, spozywani są niektórzy Starostowie ad stanu duchownego o to, iż exekucyi czynić nie shcą mimo tę konstytucyą: My konstytucyą prezrzeczoną w mocy zostawuiąc, y dosyć icy czyniąc, takie pozwy, którebykolwick były, y teraz, y na potym na stronę odkładamy, y w niwecz obracamy <sup>1</sup>).

Петроковская конституція 1565 г., представляющая собою лишь подтверждение петроковской конституция 1563 г., была большою побёдой польской шляхты и польскаго протестантства. Шляхта, повидимому, достигла навонецъ осуществления одного изъ главныхъ пунктовъ своей политической программы--единства суда: по петрововской конституции 1565 г. духовенство должно было вести дёла о десятинахъ въ обыкновенныхъ судахъ, духовная же юрисдикція de haeresi еще раньше была пріостановлена. Протестанты со времени этой конституціи не только не подлежали в'яденію духовнаго суда по обвиненію въ ереси, но и могли, повидимому, совершенно безнаказанно не платить духовенству десятинъ, о которыхъ дъла въдалъ до сихъ поръ духовный судъ: въ обывновенныхъ земсвихъ судахъ большинство судей были протестанты. Собирание десятинъ съ протестантовъ, затруднительное и прежде, съ этого времени стало для духовенства еще болъе труднымъ Не даромъ духовенство, лично заинтересованное въ собирании десятинъ, такъ сильно протестовало противъ конституціи: оно видёло, что въ данный моменть, при тогдашнемъ составъ земскихъ и градскихъ судовъ, оно не найдетъ въ нихъ справедливости. Ho всецёло погружонное въ настоящее, оно не видёло, что петрововская конституція гибельна лишь для даннаго момента, а для будущаго вовсе не такъ страшна: перейди опять земскій судъ въ руки добрыхъ католиковъ-и десятины по прежнему

<sup>1</sup>) Vol. leg. II, 52.

потекуть въ карманъ духовенства. При томъ же и тогда не одни протестанты засъдали въ судахъ, да и изъ протестантовъ не всъ были безъ условными противниками десятинъ. Папскій нунцій, не заинтересованный лично въ полученіи десятинъ, смотръвшій на конституціи съ точки зрънія послъдствій ея для католичества, вовсе не видълъ въ ней ничего ужаснаго: онъ думалъ. что, вмъсто того, чтобы протестовать противъ этой конституціи, какъ и предыдущей, духовенство лучше - бы сдълало, если бы постаралось эксплоатировать ее въ свою пользу, такъ какъ неясность ея открывала широкое поле для толкованій ея, благопріятныхъ католическому духовенству <sup>1</sup>). Но это было такъ сказать, интимное убъжденіе нунція: на дълъ, или-лучшедля виду онъ не прочь былъ и самъ противъ нея протестовать, и другихъ поощрять къ протесту, зная, что эксплоатированіе ея въ пользу католичества не уйдетъ.

Протестовь противь себя петроковская конституція, дийствительно, вызвала много. Лишь только король принялъ конституцію, епископы, тогдаже (2 апр.), вставши съ своихъ мѣстъ, объявили что какъ первое сословіе въ государствѣ они торжественно протестують противъ нея. 2) Вслёдъ за тёмъ на собраніи духовенства было рішено, чтобы Гозій и Коммендони подали на бумагѣ королю свой особый протесть. Въ этомъ протеств Гозій и Коммендони не только протестують противъ конституціи, но и угрожають своимъ отѣздомъ изъ Петрокова въ томъ случав, если король не исправитъ ея <sup>2</sup>). Боясь скандала, вороль употреблялъ разныя средства, чтобы они не привели въ исполнение своей угрозы: онъ и лично говорилъ, и чрезъ подканцлера и епископовъ доказывалъ вмъ, что конституція вовсе не имъетъ такого пагубнаго значенія, какое ей приписывають, что притомъ же, пока сеймъ не кончился, онъ можеть еще ее исправить Король говорилъ правду. Гозій и Коммендони это понимали и потому остались въ Петрововѣ 4). Между тёмъ епископы рёшились не соглашаться ни на какой

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Albertrandi, II, 148, Piotrków, 2 kwietnia 1565.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Dyaryusz, 271; Albertrandi, II, 142; Piotrków, 3 kwietnia 1565.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Albertrandi, II, 146—147, Odpis przełożenia Hozyusza i Commendoniego.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Ibid., 143—144; Piotrków, 3 kwietnia; 149—150, 5 kwietnia; 151—152, 6 kwietnia 1565.

налогъ, пока имъ не будутъ возвращены десятины <sup>1</sup>). Мало того: протесть противъ конституціи поднялся въ самой избъ. Когда маршалъ Сенницкій, въ виду слуховъ о томъ, что духовные хотять уступить воролю, выразиль надежду пословь. что король не приметь этого сомнительнаго дара, --- извъстный уже намъ Русоцкій отъ имени пословъ-католиковъ заявилъ, что хотя они приняли конституцію о духовныхъ судахъ, но согласиться на отнятие десятинъ у духовенства не могутъ. Протесть Русоцваго туть-же въ сенать вызваль бурю въ средъ пословъ; дѣло едва не дошло до сабель. Еще большая буря поднялась, когда послы возвратились въ избу: на Русоцкаго кричали, что онъ не былъ уполномоченъ протестовать, что онъ отвѣтить за свой протесть предъ своими избирателями 2). Духовенству оставалось радоваться при вид' того, какъ въ единодушной прежде посольсвой избѣ начинаются отрадныя для реакціи разділенія. Петрововскую же конституцію, опротестованную въ самой посольской избъ, оно смъло могло не признавать обязательною для себя.

Гозій и Коммендони не одержали на петроковскомъ сеймѣ побѣды: побѣда по вопросу о духовной юрисдивціи осталась за протестантами. Но не говоря уже о томъ, что они разбили много другихъ плановъ своихъ враговъ, или мнимыхъ друзей, самую эту побъду протестантовъ, и безъ того не безусловную, они постарались тавъ обставить, что она стала сомнительною. Гозію можно было уже возвратиться съ сповойною сов'єстью въ свою епархію въ приближавшемуся празднику Пасхи, твиъ болёе что онъ лично не присутствоваль въ сенать, такъ какъ не желаль унизить своего кардинальскаго достоинства, занявши въ сенатѣ мѣсто ниже примаса. 9 апр. онъ имѣлъ у вороля прощальную аудіенцію. Сигизмундъ Августъ всячески старался оправдаться въ глазахъ кардинала по дёлу петрововской конституція: онъ говорилъ, что эта конституція не вносить ничего новаго сравнительно съ конституціей 1563 г., что поэтому духовенство не потерпъло отъ ся изданія особаго вреда. На этой аудіенція зашла річь и о разводі. "Многими доводами,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibid., 145, Piotrków, 3 kwietnia 1565.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Dyaryusz, 284–286; Albertrandi, II, 153–155, Piotrków, 7 kwietnia 1565.

какіе ему его добродітель и общирная ученость подсказали, " старался кардиналь убіднть короля въ невозможности развода: онъ побуждаль короля жить хотя въ одномь домі съ женою, увіряя, что Богь по своей милости освободить его оть того отвращенія, какое онъ питаеть къ своей супругі. Свою бесіду съ королемъ Гозій закончилъ «горячимъ напоминаніемъ, чтобы король ділами своими доказаль всей страні, что онъ истинный католикъ, а также—чтобы онъ не лишалъ своего покровительства віры и церкви. «Король твердо и съ клятвой увірилъ Гозія, что онъ всегда былъ и до конца жизни останется католикомъ, что онъ хочеть умереть въ вірі своихъ предковъ <sup>1</sup>).

Послё отъёзда Гозія, сеймъ вскорё былъ закрыть. На покрытіе военныхъ потребностей сеймъ постановилъ заложить королевскія имёнія и возобновить прошлогодній налогь, въ размъръ 20 грошей съ лана, въ томъ числъ 10 съ десятинъ. Въ прощальной рёчи къ королю маршалъ Сенницкій не упустиль случая, чтобы не наговорить непріятностей своимъ противникамъ. Онъ сожалълъ о томъ, что чиновники въ Польшъ самочинно вонфискують имущества, что на предыдущихъ сеймахъ издавались эдикты, предписывающіе, какъ слёдуетъ вёрить. Онъ скорбёлъ о томъ, что приказано изгонять изъ страны иностранцевъ, такъ какъ этотъ приказъ открываетъ широкую дорогу для произвола: каждый можеть, назвавши вого-либо иностранцемъ, изгонять изъ страны. Онъ говорилъ, что король лучше бы сдёлалъ, если-бы позаботился о томъ, чтобы тё иностранцы, которые хорошо дали знать себя всёмъ, не разъ-**ВЗЖАЛИ СВОбОДНО ПО СТРАНЪ**, ЗАГЛЯДЫВАЯ ВО ВСЪ УГОЛЕИ. ОСМАТривая города, врёпости. Этотъ камень, очевидно, брошенъ былъ въ сторону Коммендони. Другой камень направленъ былъ въ Гозія: маршалъ обращалъ вниманіе короля на то, что польсвіе граждане, вопреки законамъ, получаютъ иностранныя достоинства, тщеславятся ими, пренебрегають своими обязанностями въ отношения къ отечеству<sup>2</sup>).

По окончании сейма еще около двухъ мъсяцевъ пробылъ Коммендони въ Петроковъ. Удерживало его здъсь старое дъло

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Albertrandi, 11, 157-158, Piotrków, 12 kwietnia 1565.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Dyaryusz, 319-324.

о разводѣ. Хотя Сигизмундъ Августъ постоянно говорилъ нунцію, что онъ не думаетъ уже о разводѣ, Коммендони ему не довѣрялъ: онъ ждалъ, какой отвѣтъ дастъ король посламъ императора, находившимся въ Петроковѣ по тому же дѣлу. Лишь тогда оставилъ нунцій Петроковъ, когда король окончательно рѣщилъ уѣхать въ Литву <sup>1</sup>).

Не задолго до отъёзда изъ Петрокова, Коммендони добился еще того, что Сигизмундъ Августъ далъ епископамъ формальное удостовёреніе того, что они протестовали противъ конституціи о ихъ судахъ и просили короля сохранять неприкосновенными ихъ права и привиллегіи, что король и об'ёщаетъ имъ настоящимъ эдиктомъ<sup>2</sup>). Съ этимъ новымъ доказательствомъ сомнительности петроковской конституціи въ рукахъ, со сладостнымъ сознаніемъ счастливо исполненной трудной миссіи своей<sup>3</sup>) опять направилъ Коммендони путь свой въ Вармію, куда годъ тому назадъ онъ тоящимъ для совъщанія о средствахъ исполненія этой миссіи. 26 іюня онъ былъ уже въ резиденціи вармійскаго епископа<sup>4</sup>).

Какъ ни много сдёлалъ для католичества въ протекшемъ году Коммендони, далево еще не все было сдёлано. Было еще надъ чёмъ призадуматься, было еще о чемъ совёщаться папскому нунцію съ вармійскимъ кардиналомъ. Вмёстё съ королевскимъ "удостовёреніемъ" протестаціи епископовъ, онъ привезъ съ собою въ Гейльсбергъ и "предложенія польскаго примаса главё католической церкви, чтеніе которыхъ не пришлось по сердцу вармійскому епископу. Въ этихъ своихъ предложеніяхъ Уханскій доказываетъ папѣ, что всё тё средства, какія до сихъ поръ употреблялись въ Польшё для спасенія католичества, не достигля цёли. Причину этого примасъ видитъ въ томъ, что употреблявшіе эти средства не знали истиннаго положенія дёлъ въ Польшё — папскій нунцій Коммендони, какъ иностранецъ, а кардиналъ Гозій, какъ человёкъ, долго жившій за границей, да и теперь живущій не въ самой

23\*

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Albertrandi, II, 157—158, Piotrków, 12 kwietnia; 164—165, 14 kwietnia; 172—175, 6 maja; 176—178, 17 maja; 178—180, 19 maja; 181—182, 21 maja; 205—206, 4 czerwca; 215—217, Sulejów, 10 czerwca 1565.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Ibid., 182—183, Piotrkow, 24 maja 1565; ibid., 185—192, wyrok królewski, dan w Piotrkowie, 15 kwietnia 1565.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid., 211, Piotrków, 7 czerwca 1565,

<sup>4)</sup> Ibid., 249, Heilsberg, 3 lipca 1585.

Польшѣ. Примасъ, по его словамъ, уважаетъ мудрость и чистоту жизни вармійскаго кардинала, но выше всего этого ставить для себя счастіе отечества, котораго опасностей кардиналъ не видить, не чувствуеть, и даже совершенно отъ нихъ отстраняется. Примасъ, убъдившись въ безполезности средствъ, употребляемыхъ Гозіемъ и Коммендони, потерявъ надежду убъдить ихъ въ этомъ, предлагаетъ св. отцу иныя средства для спасенія католической церкви въ Польшѣ. Такое средство примасъ видитъ въ томъ, чтобы пригласить на соборъ иновѣрцевъ и всѣхъ вообще, нападающихъ на права и привиллегіи духовенства. Онъ просить св. отца дозволить созвание такого собора подъ авторитетомъ апостольскаго престола и поручить ему, примасу, "съ полнымъ довѣріемъ" рувоводство этимъ соборомъ. На этомъ соборъ примасъ надъется устроить соглатеніе, принявши нёкоторыя дёйствительныя, справедливыя, или по врайней мёрё терпимыя для апостольскаго престола условія (przyjawszy niektóre dowodne lub słusznę albo przynajmnies zuośne dla stolicy apostolskiej warunki). Примасъ желаеть, чтобы апостольскій престоль приказаль другимь польскимъ епископамъ действовать за одно съ нимъ. Онъ желаетъ, чтобы апостольскій престоль даль ему "особенное порученіе и власть" (szczególne zlęcenie i władze) относительно созванія этого собора. Въ подтверждение необходимости созвания проэвтированнаго имъ собора, примасъ указываетъ на то, что иновърды непремънно созовутъ въ Польшъ свой соборъ, который можеть привести въ очень печальнымъ для ватоличества послёдствіямъ 1).

Для Гозія и Коммендони было очевидно, что Уханскій опять выступиль съ своимъ старымъ проэктомъ реформы церкви. Для нйхъ было очевидно, что примасъ задумалъ прежде всего и во что бы то ни стало избавиться отъ нихъ, что онъ рёшился тутъ на послёдній, рискованный шагъ, рёшился просить римскую курію взять дёло спасенія польскаго католичества изъ рукъ Гозія и Коммендони и отдать ему, Уханскому. Но примасъ просилъ невозможнаго. Гозію и Коммендони не нужно было большихъ усилій, чтобы разбить еще разъ замыслы

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibid., 219—240, odpisy trzech listów Commendoniego do Boromeusza, z powodu posłanych do Rzymu przełożeń ks. Jakóba Uchanskiego.

примаса <sup>1</sup>). Когда Коммендони прибылъ въ Гейльсбергъ, Уханскій зналь уже о неудачь своего плана. Но столько уже разъ испытываль онь неудачи, до такой степени закалился въ бою съ своими противниками, что эта послѣдняя неудача не только не смутила его, но казалось только разожгла его энергію, развила въ немъ желаніе идти на проломъ въ завётной цёли. Уханскій ухватился за провинціальный синодъ, какъ за удобное средство къ открытію въ Польш'в національнаго собора. Еще во время пребыванія Гозія въ Петроковь, рышено было, съ общаго согласія польскихъ епископовъ, созвать провинціальный синодъ въ теченіе августа<sup>2</sup>). Но это время повазалось примасу неудобнымъ. Онъ известилъ нунція, что, хотя онъ самъ остается при прежнемъ мнѣніи относительно времени созванія синода, нёкоторые епископы находять болёе удобнымъ созвать его въ мартъ будущаго года, въ теченіе тёхъ двухъ или трехъ недёль, которыя пройдуть между областными сеймиками и генеральнымъ сеймомъ. По пути въ Вармію Коммендони старался провърить слова примаса. По повъркъ оказалось что плоцкій епископъ ничего не слыхаль о перемѣнѣ времени созванія синода, а гибзненскому капитулу примасъ самъ довазываль, что лучше всего созвать синодъ послѣ сеймивовъ. Гозію этоть откладь очень не понравился: онь боялся, нёть-ли туть какого-либо подхода въ осуществленію давнихъ плановъ примаса. Гозій и Коммендони рёшили написать по этому поводу письма къ примасу<sup>3</sup>). Долго ожидали они отвёта примаса. Наконецъ уже въ августв прибылъ въ Гейльсбергъ опатъ Оливскій съ письмами примаса. Въ нихъ Уханскій писалъ, что созвать синодъ въ августѣ невозможно, что одни епископы предлагаютъ созвать его въ половинѣ, другіе-въ концѣ сентября, а третьи-вовсе не созывать. Примасъ спрашивалъ мнѣнія Гозія и Коммендони. Хотя нунцій желаль созвать его вакъ можно скорве, но Гозій совётоваль созвать его на 14 ноября, такъ какъ раньше этого срока онъ не могъ прибыть на синодъ (8 ноября онъ долженъ былъ присутствовать на прусскомъ сеймикв). Въ этомъ смыслъ Гозій и Коммендони отвътили примасу 4).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibid., 217, Skrzymno, 13 czerwca 1565; 249-250, Heilsberg, 3 lipca 1565.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid. 175 Pietrków, 10 maja 1565.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid., 49-250, Heilsberg., 3 lipca 1565.

<sup>4)</sup> Ibid., 271-272, Heilsberg, 11 sierpnis 1565.

Лишь въ концъ августа получили Гозій и Коммендони отвъть примаса. Онъ писаль, что уже разослалъ въ епископамъ и вапитуламъ приглашенія на синодъ, имѣющій отврыться 14 ноября. Визств съ твиъ онъ прислалъ имъ и перечень предметовъ для обсужденія синода. Въ числѣ другихъ пунктовъ (о приведении въ исполнение тридентскихъ опредѣлений, объ охранения правъ и привиллегий духовенства, о способахъ возвращенія духовной юрисдивціи, десятинъ и пр.) находился и слѣдующій: тавъ какъ св. тридентскій соборъ объявиль, что онъ надвется, что св. отецъ самъ позаботится о потребностяхъ отдъльныхъ христіанскихъ странъ, если приведеніе въ исполненіе тридентскихъ опредѣленій вызоветь какія-либо затрудненія, такъ какъ недавно для сохраненія мира нёкоторымъ странамъ дозволены нёкоторыя измёненія, признанныя нужными, то слёдуеть и намъ (полякамъ) просить у апостольскаго престола нъкоторыхъ измъненій, которыя бы могли върныхъ тверже удержать въ въръ, заблудшихся же возвратить въ лоно церкви. Гозій и Коммендони хорошо знали, что это за нѣкоторыя измъненія; но они ръшили воспользоваться неясностью выраженія и не допустить на синодъ разсуждений о бракъ священниковъ, причащении мірянъ подъ обоими видами и проч. Коммендони немедленно собрался въ дорогу, на синодъ <sup>1</sup>). Лишь только приблизился онъ въ границамъ Польши, тотчасъ онъ (по его собственнымъ словамъ) увидёлъ, что прошлогоднія бури и вётры опять поднимаются. Онъ узналь, что списовъ предметовъ, подлежащихъ обсуждению синода, разошелся уже во всей странъ, что нъть уже почти нивого. вто бы не имъль его вопіи. Онь узналь, что иновърцы думають прибыть на синодь, такъ какъ списовъ предметовъ, оглашенный примасомъ, даетъ имъ для этого, по ихъ мнѣнію, право. Онъ узналь еще, что на синодъ не прибудуть нёвоторые епископы, обиженные тёмъ, что примасъ составилъ и разослалъ списовъ безъ сов'ящания съ ними. Обо всемъ этомъ нунцій посп'єтиль изв'єстить Гозія и просиль его совѣта, такъ какъ "на его только несравненную мудрость и благочестие онъ полагался" Онъ объщалъ немедленно отправиться въ архіепископу, если то посов'туетъ Гозій, или же прибыть для личнаго свиданія съ Гозіемъ въ то м'есто, какое

<sup>&#</sup>x27;) Ibid.,277-281, Heilsberg. 25 sierpnia 1565.

онъ укажеть <sup>1</sup>). Нёсколько времени спустя, нунцій узнальеще, что самъ примасъ тайно пригласилъ на синодъ нёкоторыхъ иновёрцевъ, что онъ обёщалъ имъ "отыскать средство единенія и соглашенія въ дёлахъ вёры"<sup>2</sup>). Чёмъ долёе шло время, тёмъ болёе убёждался онъ въ вёрности своего прежняго мнёнія, что лучше всего было бы, "еслибы при теперешномъ архіепископё, или — по крайней мёрё — до тёхъ поръ, пока онъ не перемёнить своего образа мыслей, не было синода"<sup>3</sup>).

Судьба выручила нунція. Когда синодъ сталь уже почти совершившимся фактомъ, она безжалостно разрушила столь повидимому близкія въ осуществленію планы примаса. 5 ноября 1565 г. нунцій получилъ письмо отъ вороля, въ которомъ онъ извѣщалъ его, что разослалъ къ архіепископу и синскопамъ письма, въ которыхъ просилъ ихъ отложить созвание синода до того времени, пока не окончится сеймъ, долженствующій собраться весной слёдующаго года, такъ какъ списовъ предметовъ обсужденія сейма вызвалъ сильныя волненія въ средъ шляхты, а при такихъ обстоятельствахъ отврывать сеймъ неудобно. Король просиль нунція уб'ядить епископовь, особенно архіепископа, въ необходимости отсрочки синода. Но вмёстё Съ воролевскимъ письмомъ нунцій получилъ и письмо примаса, изъ котораго увидёлъ, что Уханскій не вполнё соглашается на эту отсрочку: Уханскій писаль, что епископы уже въ дорогъ, что нельзя своевременно увъдомить ихъ объ отсрочкъ. Коммендони обнаружилъ необывновенную діятельность, когда пришлось помѣшать созванію синода. Онъ немедленно нацисаль примасу письмо извёстнаго содержанія. Мало того: въ тоть же день, когда получиль письмо короля, онь ръшился вхать въ Ловичь. Онъ послалъ нарочнаго въ Гозію въ Торнъ, прося и его прибыть въ Ловичъ 4).

Всякое промедленіе, даже незначительное, могло теперь им'ять роковыя посл'ядствія: лишь н'ясколько дней оставалось до предположеннаго открытія синода. Гозій немедленно пустил-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibid., 283, Szczekocin, 8 września 1565; Odpis listu Commendoniégo do Hozyusze, 283–286, Szczekocin, 7 września 1565.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) lbid., 286-287, Gniezno, 19 września 1565.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid., 279, Heilsberg, 25 sierpnia 1565.

<sup>4)</sup> Ibid., 301-302, Ciqźch, 5 pzździernika 1565; list Zygmunta Augusta do Commendonicgo, 303-304, 21 września 1565.

ся въ дорогу: его не удержала даже моровая язва, начинавшая свирбиствовать въ мъстности, чрезъ которую ему приходилось. проёзжать. 10 ноября онъ былъ уже въ Ловичь. Днемъ раньше его прибылъ туда и Коммендони Они нашли здесь примаса твердо, упорно рёшившагося достигнуть своей цёли, отврыть въ Петроковѣ соборъ, хотя большинство епископовъ совѣтовали ему отложить соборь. Гозій и Коммендони принялись убъждать Уханскаго въ невозможности открыть въ Петроковъ синодъ въ предположенный срокъ Они поставили ему такую дилемму: прибывши въ Петроковъ и не заставши тамъ епископовъ, онъ долженъ будетъ или возвратиться домой, ничего несдѣлавши, а только пошатнувши свой авторитеть, или же одноюсвоею властію дёлать постановленія, будучи заранёе увёреннымъ, что епископы ихъ не примутъ, твиъ болве что они найдуть поддержку себё въ королё, не желающимъ синода. Желая выпутаться изъ этой дилеммы. Уханскій говориль, что онъповдеть въ Петроковь не для того, чтобы отврыть тамъ синодъ, а просто чтобы тамъ формально объявить объ отсрочвъ синода. Гозій и Коммендони ему возражали, что для этого ивть надобности вздить въ Петроковъ, что это можно сделать и въ Ловичъ. Когда примасъ упорствовалъ въ своемъ желаніи **Бхать въ** Петроковъ, нунцій, повидимому уступая ему, предложилъ такой проэкть: онъ об'ещалъ уб'едить большинствопольскихъ епископовъ прибыть въ Петроковъ и такимъ образомъ дать примасу возможность открыть действительный синодъ въ Петроковѣ, но подъ тѣмъ условіемъ, что примасъ убъдить короля въ томъ, что въ Петроковъ не произойдетъ ничего похожаго на національный соборъ, котораго боится король, а просто обычный съёздъ епископовъ и прелатовъ. Принять этоть проэкть для Уханскаго значило отказаться оть своей взлюбленной иден. Онъ предиочелъ просто отказаться отъ повздки въ Петрововъ, послё того какъ онъ увидвлъ, что ему одному не сладить съ двумя протнвниками своими. Въ концъ. концевъ всѣ трое порѣшили на томъ, что написали королю воллективное послание, въ которомъ выражали ему свое сожалёніе по тому поводу, что въ Польшё не позволительно католикамъ созвать свой синодъ, тогда какъ еретики непрерывно созывають свои беззаконныя соборища, и просили вороля охранять права и привиллегін католической церкви и ся служителей.

Гозій и Коммендони одержали еще одну поб'яду. Носитель ненавистной имъ идеи былъ приниженъ Послё того какъ ловкіе противники вырвали у него изъ рукъ плоды многихъ трудовъ и усилій, онъ "упалъ сердцемъ, показывалъ особенную ревность и благочестие" Коммендони радовался, что примасъ теперь уже не такъ страшенъ, какъ прежде: нунцій поставилъ его въ натянутыя отношенія къ королю, между тёмъ какъ годъ тому назадъ они вмѣстѣ задумывали созваніе національнаго собора; нунцій урониль его авторитеть въ глазахъ епископовъ и всего польскаго духовенства. Кардиналъ Гозій даже острилъ надъ Уханскимъ. Онъ говорилъ, что знаетъ причину, почему не состоялся синодъ. Когда примасъ полюбопытствовалъ узнать что это за причина, вардиналъ объяснилъ ему, что соборъ созванъ былъ на день св. папы Калливста, а между тёмъ на синодё нёкоторые хотёли ввести новшества, противныя его постановленіямъ о безбрачін. Потомъ быстро повернувшись, онъ прибавилъ: "W kallixcie zas jest i kielich". Примасу жутко было отъ такой шутки <sup>1</sup>), а сыгравшіе съ нимъ въ теченіе минувшихъ двухъ лѣтъ не одну такую шутку. съ легвимъ сердцемъ покинули резвденцію примаса. Коммендони, еще во время петроковскаго сейма получившій извѣстіе о своемъ возведении въ санъ кардинала, отправился въ Италию, а кардиналь Гозій возвратился въ свою епархію, где у него очень много было своего дёла, хотя къ нему на помощь уже прибыли надежные союзники.

## ТРЕТЬЯ ГЛАВА.

Въ вармійской епархіи, расположенной среди прусскихъ земель, успёвшихъ ко времени возвращенія Гозія въ Польшу сдёлаться совершенно лютеранскими, католичество еле-еле держалось. Съ одной стороны викарій Гозія Евстафій фонъ-Кнобельсдорфъ, которому онъ поручилъ въ свое отсутствіе управленіе епархіей, далеко уступалъ ему въ ревности, настойчивости, умёньи вести борьбу, да и какъ при дворё, такъ и въ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Ibid., 304—311, Uniejów, 8 października 1565; 311—313, list Hozyusza, Commendonfego i Uchanskiego do Zygmunta Augusta, Łowicz 12 października 1565.

епархіи далеко не имѣлъ того авторитета, какимъ пользовался Гозій; съ другой стороны, послё того, какъ Данцигъ, Торнъ и Эльбингъ получили на варшавскомъ сеймѣ 1557 года право свободнаго исповѣданія лютеранства, реформаціонная партія во всей королевской Пруссіи стала гораздо смѣлѣе и рѣшительнѣе въ своей борьбѣ съ католичествомъ. При такихъ благопріятныхъ условіяхъ ко времени возвращенія Гозія изъ-за границы, реформація сдѣлала значительные успѣхи и въ вармійской епархіи, даже въ той ся части, которая въ гражданскомъ отношеніи подчинена была вармійскому епископу: Въ Брунсбергѣ, гдѣ еще въ бытность l'озія въ Варміи сказались реформаціонныя стремленія, реформація, нашедши сильную поддержку въ мѣстномъ магистратѣ, заявила себя съ такой силой и рѣшительностію, что и викарій Гозія, и вармійскій капитулъ лишь съ большими усиліями могли противостать ся

напору, не допустить ее до окончательнаго торжества, и не одновратно обращались въ Гозію съ просьбою поскорѣе возвратиться въ свою епархію <sup>1</sup>).

По прибытіи въ епархію, Гозій узналъ, что въ Брунсбергѣ значительное число важныхъ по своему положенію лицъ, особенно членовъ магистрата, въ теченіе долгаго уже времени или совершенно не причащались, или же причащались подъ двумя видами. Такъ вакъ Брунсбергъ былъ важнѣйшимъ городомъ въ вармійскомъ княжествѣ, и успѣхи въ немъ реформаціи могли имѣть пагубныя послѣдствія для всего княжества, то Гозій счелъ нужнымъ, немедленно по возвращеніи своемъ, отправиться лично въ Брунсбергъ, чтобы на мѣстѣ принять нужныя мѣры.

По прівздв въ Брунсбергъ, Гозій пригласилъ къ себв (24 марта 1564 г.) магистратъ стараго и новаго города. Свою рвчь къ нимъ онъ началъ съ того, что, узнавъ о распространении въ ихъ городв новыхъ ученій, онъ поспёшилъ изъ Тріента въ свою епархію, опасаясь, чтобы болёзнь брунсбергцевъ не стала неизлечимой. Онъ знаетъ (продолжалъ онъ). что нёкоторые изъ нихъ стремятся къ отдёленію отъ церкви, что они въ теченіе нёсколькихъ уже лётъ уклоняются отъ причащенія, такъ какъ не хотятъ причащаться по церковному установленію, подъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Eihhorn, II, 148—152.

однимъ видомъ. Это сильно его опечалило, потому что онъ по опыту знаеть, что это — обычное начало самыхъ отвратительныхъ лжеученій: лукавый сатана обыкновенно начинаетъ повидимому съ самаго невиннаго дѣла — причащенія подъ двумя видами, такъ какъ для него важно не самое это причащеніе, а отдѣленіе отъ церкви, для него важно — укоренить въ человѣкѣ привычку свое частное сужденіе ставить выше сужденій всей церкви; лишь только онъ этого достигнетъ, ему уже не трудно довести человѣка до отрицанія священства, присутствія Христа въ евхаристіи, необходимости крещенія, божества Христа и т. д. Поэтому Гозій проситъ брунсбергцевъ удерживаться отъ этого перваго заблужденія и не отдѣляться отъ церкви <sup>1</sup>).

По окончания этой ричи магистрать новаго города согласился съ Гозіемъ; а члены стараго магистрата просили Гозія позволить важдому изъ нихъ въ отдёльности придти на домъ для бесёды. Гозій согласился. Спустя три дня явились къ нему бургомистръ и четверо ратмановъ, и просили его дозволить имъ причащаться подъ двумя видами, объщая во всемъ остальномъ слёдовать установленіямъ католической церкви. Говій еще разъ повторилъ свои ув'ящанія; но, в'вроятно, не разсчитывая болёе на ихъ действенность, подкрёпилъ ихъ угрозой, что въ случав ихъ упорства онъ прекратитъ всякое общение съ ними, велить прибить списки ихъ именъ къ церковнымъ дверямъ по всей епархіи и запретитъ всёмъ истиннымъ католикамъ всякое общение съ ними. Впрочемъ, тутъ же онъ прибавилъ, что надъется, что дъло до этого не дойдетъ, что они послушають голоса своего епископа. Послё этого Гозій еще нѣкоторое время увѣщеваль бургомистра и одного изъ ратмановъ, причемъ далъ имъ понять, что въ случаб ихъ непослушанія онъ, какъ гражданскій ихъ начальникъ, подвергнеть ихъ строгому заслуженному ими навазанію, для острастки другихъ. Не довольствуясь этимъ, Гозій пригласилъ въ себъ жену бургомистра и его дочь, бывшую замужемъ за приверженнымъ къ реформаціи ратманомъ, и просилъ ихъ, какъ ревностныхъ католичевъ, употребить все свое вліяніе на супруговъ, чтобы возвратить ихъ въ старой верв. говоря, что въ случав ихъ упорства онъ немедленно приведетъ въ исполненіе

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Eihhorn, II, 160-161.

свою угрозу. Одновременно съ этимъ мѣстный кзендзъ, по распоряженію Гозія, проповѣдывалъ въ костелѣ въ томъ же духѣ <sup>1</sup>).

Однѣ угрозы и увѣщанія, должно быть, не вполнѣ достигали цёли. По крайней мёрё, Гозій счель себя вынужденнымъ приступить къ рѣшительнымъ мѣрамъ. Онъ объявилъ бургомистру и ратманамъ, что, если по прошествіи двухъ дней они не примуть причащенія подъ однимъ видомъ, онъ отлучить ихъ отъ церкви. со всёми, конечно, послёдствіями этого акта. Слова эти произвели должное дъйствіе. Сначала бургомистръ и ратманы просили было Гозія дать имъ срокъ для размышленія; но когда онъ категорически объявиль, что ни за что не согласится держать вхъ долбе въ узахъ діавола, они, поставленные лицомъ къ лицу съ лишеніями должностей и изгнаніемъ изъ Варміи, уступили. Ратманы просили только Гозія позволить имъ чрезъ и всколько дней принять причащение подъ однимъ видомъ: Гозій согласился на это. Бургомистръ еще нѣвоторое время медлилъ рѣшеніемъ. Онъ присылалъ къ Гозію свою жену и дочь съ просьбой объ отсрочкѣ причащенія до Тронцы Когда Гозій отвергъ ихъ просьбу, онв упали къ его ногамъ и со слезами умоляли о милости. Гозій ласково поднялъ ихъ и сказаль: "Жестовость, а не милость — оставлять человѣка такъ долго въ сѣтяхъ діавола. Поэтому бросьтесь ему въ ноги и просите, чтобы онъ смиловался надъ своей душой и исторгъ ее изъ власти злаго врага". Непреклонность Гозія произвела желанные результаты: вскорь Гозій имель удовольствіе вид'ять причащеніе подъ однимъ видомъ долго противившихся ему брунсбергцевъ. Только двое гражданъ остались непреклонными: они подверглись отлученію и просврипціи<sup>2</sup>). Такимъ образомъ въ Брунсбергѣ Гозій остался въ борьбѣ съ реформаціей поб'єдителемъ, хотя это была поб'єда не столько Гозія — вармійскаго епископа, сволько Говія — вармійскаго внязя.

Одной изъ первыхъ заботъ Гозія, по возвращеніи въ епархію, было — провести въ жизнь своей паствы опредѣленія тридентскаго собора, бывшія особенно для него дорогими, какъ илодъ его неусыпныхъ трудовъ, какъ (до нѣкоторой степени)

<sup>&#</sup>x27;) Eihhorn, II, 162-167.

<sup>\*)</sup> Eihhorn, II, 164-167.

его собственное дѣтище. Но принятіе тридентскихъ постановленій въ вармійской епархіи на нёкоторое время затянулось: съ одной стороны, моровая язва, угрожавшая тогда вармійской епископіи, не позволяла собрать нужный для этого синодь; съ другой-тридентскія постановленія не были еще приняты польскимъ воролемъ, а безъ этого не могло состояться принятіе ихъ въ Вармін. Лишь въ августъ 1565 года Гозій созвалъ въ Гейльсбергъ, въ присутствіи папскаго нунція кардинала Коммендони, епархіальный синодъ. На этомъ синодъ всъ присутствовавшіе, въ доказательство своего правов'врія, изложили свое professio fidei. въ которомъ, между прочимъ выразили свою въру и во все то, что постановлено было на тридентсвомъ соборъ. Вмъсть съ темъ синодъ постановилъ, чтобы всѣ духовныя лица имѣли у себя и внимательно читали тридентскія опреділенія и чтобы впредь никто не быль поставляемь на духовныя должности, если онъ предварительно не подписаль professio fidei. Синодъ запретиль также чтеніе всёхъ безъ исключенія еретическихъ книгъ и брошюръ и вмёсто нихъ рекомендовалъ духовенству чтеніе католическихъ книгъ. Затёмъ прочитаны были и приняты къ исполненію опредёленія тридентскаго собора, касающіеся жизни и правственности духовенства, исполнения имъ его пастырскихъ обязанностей. По овончанія гейльсбергскаго синода Гозій вмёстё сь Коммендони отправились во Фрауенбургъ, гдъ въ засъдании капитула статуты его были подвергнуты измёненіямъ, согласно съ тридентсвими опредѣленіями <sup>1</sup>).

Одновременно съ описанными нами событіями изъ епархіальной вармійской жизни произошло въ Варміи еще одно событіе, которое тоже имѣло на первыхъ порахъ только мѣстный епархіальный интересъ, прошло даже какъ бы незамѣченнымъ для современниковъ, но оставило глубокій слѣдъ въ исторіи не одной вармійской епархіи, не одной даже польской церкви, а всего польскаго государства, всего польскаго народа. Здѣсь, въ отдаленной отъ центра собственно польской жизни Варміи, зародилась, или — вѣрнѣе — сюда занесена была новая сила, которой предстояло въ недалекомъ будущемъ многое перевернуть вверхъ дномъ въ польской жизни: круто повернула она колесо

<sup>&#</sup>x27;) Ibid., Il, 168-173.

польской жизни, и быстро, неудержимо понеслось оно внизъ по покатости и чрезъ два вбка съ небольшимъ достигло уже той страшной пропасти, въ которой польский народъ нашелъ для себя политическую смерть. Но это говорить уже дальнёйшая исторія, видёвшая послёдствія событія, совершившагося въ вармійской епархіи въ шестидесятыхъ годахъ XVI в.; для ноляковъ же шестидесятыхъ годовъ это было прибытіе въ поль-

скую Пруссію монаховь ордена Інсуса съ цёлію воспитать бу-

дущихъ священниковъ вармійской епархін. Грандіозный планъ исворененія еретичества посредствомъ прививки началъ католицизма въ невоздёланной дётской натурѣ, съ которымъ выступило возрождавшееся папство, нашелъ себѣ въ Польшѣ перваго послѣдователя и дѣятельнаго исполнителя въ лицъ вармійскаго епископа. Хорошо знавшій польскую школу, условія образованія и воспитанія польской молодежи, близво знакомый съ характеромъ польскаго просвъщенія, съ духомъ польской образованности, кардиналь Гозій ясно видель всю настоятельную необходимость для католичества скоръйшаго осуществленія въ Польшѣ этого грандіознаго плана, скоръйшей реформы польской школы и всего польскаго просвёщенія. Давно уже Говію неудовлетворительность этой школы, недоброкачественность этого просв'ёщенія била въ глаза своею рёзкостію. Дёти польскихъ пановъ и богатой шляхты учились въ заграничныхъ, по преимуществу, германскихъ университетахъ. Въ самой Польшѣ, въ различныхъ ся областяхъ, появилось много училищъ разныхъ протестантскихъ исповѣданій: по объему преподаванія эти училища не уступали другимъ существовавшимъ тогда въ Польшѣ шволамъ, а методы преподаванія были въ нихъ даже лучше, новѣе. Въ этихъ училищахъ воспитывались цёлые массы дётей въ духё, прямо-враждебномъ католичеству, подъ руководствомъ заклятыхъ враговъ католичества, а между тёмъ это было люди, иногда весьма талантливые, но-главное-всегда дышавшіе новизною, гордившіеся твиъ, что они проповвдують чистое евангеліе, что они преобразовывають дряхлую старину, что они освобождають духъ и мысль человѣка изъ оковъ папизма. Вокругъ этихъ центровъ протестантской образованности сосредоточивались лучшія силы польскаго общества, вызванныя въ жизни реформаціей, не только со всею страстью религіознаго воодушевленія отдавав-

- 366 -

ния себя на служение еч началамъ, но и внесшия въ историю польскаго просвешения свою блестящую страницу, синскавшия реформаціонному періоду этого просв'ященія названіе золотаго вѣка польской литературы. Правда, протестантскія школы въ эпоху Сигизмунда Августа не достигли еще значенія высшихъ учебныхъ заведений; но нъкоторыя изъ нихъ недалеви уже были отъ того, чтобы начать преобразовываться въ эти высшіе разсадники науки, и вообще могли имъть будущность, если-бы наступившая реакція, которую подняла весьма искусная рука. не убила ихъ и витесте съ ними не загубила надолго національнаго направленія польсваго просв'єщенія. Въ эпоху этого расцвёта новой протестантской образованности старая швола, созданная католическимъ духовенствомъ и въ свое время сослужнышая польскому просв'ящению немалую службу, находилась въ упадкв. XVI векъ, --- векъ могущественнаго, властнаго проявленія челов'яческой мысли, хотя и односторонне устремившейся въ религіозную область, не сдёлался второю эпохою возрожденія въ исторіи краковскаго университета. Краковскій университеть отсталь отъ въка. Въ то время какъ мысль человъка подъ вліяніемъ реформаціи съ неудержимою силою сбрасывала съ себя унизительныя пёпи многовёковаго рабства и съ лихорадочною поспёшностію подъ новымъ знаменемъ свободы устремилась впередъ. заходила иногда даже слишкомъ далеко, въ краковскомъ университетъ господствовала старая схоластическая философія, царствовала сухая и сварливая акаліалектика. Тшетно нѣкоторые **кемическа**я просвушенные канцлеры враковскаго университета (напр. краковские епископы-Петрь Томицкій, Самунлъ Мацфевскій) пытались поднять его, приглашали иностранныхъ ученыхъ, отврывали новыя кассдры. Нѣсколько подпоръ, хотя бы и врёпкихъ, не могли ноддержать разваливающагося зданія. Краковскій университеть нуждался въ коренной реформъ въ уровень съ тогдашнимъ западноевропейскимъ просвёщеніемъ, съ новыми нароставшими общественными потребностями. Громко, всенародно жаловалось польсвое общество на эту отсталость краковскаго университета, на это отсутствіе въ немъ науки, за которою его дѣтямъ приходилось границу: 1) но оно только жаловалось и ни-**ВЗЛИТЬ** 38.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Vol. leg. II, 21, konstytucye sejmu piotrkowskiego 1563 r.; Dyaryusz sejmu piotrkowskiego 1565 r., str. 127-129.

чего не предпринимало для преобразованія своего университета. Заботу о немъ оно всецело возлагало на ватолическое духовенство, и самый вопросъ о преобразовании университета. поднимало лишь для того, чтобы выместить свою часто влобу на духовенство за неудавшіеся попытвнограннчить экономическія привиллегін его. Польское духовенство, независимо оть этихъ вепріятныхъ напоминаній, по собственному почину, двлало попытки въ преобразованию враковской академии: на каждомъ почти провинціальномъ синодѣ заходила рѣчь объ этомъ преобразовании. Но попытен эти не были серьезными, н самая задача всесторонняго преобразованія была не по плечу духовенству, особенно тоглашнему. Люди, поднимавшие въ синодахъ вопросъ объ улучшения академия, нибли въ виду не интересы чистой науки, не успёхи просвёщенія, какъ такого, а устремляли всё свои помыслы лишь ad praecludendam viam angendis haeresibus 1). Въ этомъ послёднемъ отношения вравовская акадомія, действительно, многаго оставляла желать. Хотя вравовская академія не увлеклась духомъ реформацій (не безусловно, копечно), но и своей ревности въ католицизму въ XVI въкъ она ничъмъ особеннымъ не доказала: она равнодушно смотрёла на ту умственную горячку, которая охватила польское общество, и ничего не делала, чтобы охладить годачія головы, чтобы спасти ихъ для католичества. Это индефферентное отношение вравовской авадемии въ интересамъ ватолической церкви, естественно, компрометировало ее въ глазахъ людей, близко въ сердцу принимавшихъ эти интересы. Оно должно было возбуждать въ нихъ даже серьезныя опасенія насчеть будущаго, потому что печать своего индефферентизма авадемія неизбёжно клала на большинство учившейся въ ней польской малодежи: плохая была бы надежда на выработку изъ поляковъ истинныхъ католиковъ въ духѣ возрождавшагося папства, въ духв типичнаго представителя его - кардинала Гозія, если бы дёло высшаго образованія польскаго юношества осталось и впредь въ ствнахъ враковской академін. А между твиъ сфера вліянія ся не ограничивалась однимъ высшимъ образованиемъ. Академия на дёлё стояла во главё всего польсваго просвёщенія: въ непосредственной зависимости оть нея

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Lukaszewicz, Hystorya szkól, I, 53-59.

стояли многочисленныя ся волоніи; въ этихъ волоніяхъ, да и во многихъ другихъ шволахъ были учителями ся питомцы. Мало того: свой отпечатовъ вравовская академія влала на самое польское духовенство, учившееся въ обывновенныхъ школахъ, т. е. по преимуществу въ академическихъ колоніяхъ (особыхъ духовныхъ воллегій въ Польше тогда не было), в довершавшее свое образование въ Краковѣ. Словомъ, между тёмъ какъ новыя протестантскія школы горбли, часто въ ущербъ наувѣ, ревностію въ защитѣ своихъ вѣроисповѣдныхъ интересовъ, старыя школы равнодушно по большей части относились къ оборонъ ватолической въры отъ нападокъ нововърія. Вообще же польская школа была или прямо враждебна, или почти безразлична въ отношения въ католичеству; общій характерь польскаго просвёщенія или рёшительно антикатолическій, или далекій оть того, чтобы прійтись по вкусу возрождавшемуся папству, чтобы понравиться кардиналу Гозію. Слёдовательно, если гдё, то въ Польшё, нужно было передовымъ борцамъ возрождавшагося католичества пытаться осуще. ствить свой глубоко задуманный планъ искоренения всякаго еретическаго духа; если куда, то въ Польшу, нужно было вардиналу Гозію провести прославившихся уже въ Европъ искоренителей еретическаго духа — језуитовъ, это пресловутое орудіе обновленнаго папства. Не для одного будущаго, не для одного воспитанія подростающаго поколёнія въ надлежащемъ духё нужны были тогда іезунты въ Польшё, хотя въ этомъ была главная цёль ихъ миссіи, хотя совершенное ими перевоспитание польскаго общества было тёмъ гигантскимъ подвигомъ, за который одни поляки благоговейно преклоняли колёна предъ Гозіемъ, призвавшимъ въ Польшу этихъ безкорыстныхъ подвижниковъ, а другіе призывали на его голову всё проклятія ада. Много было работы для неутомимыхъ труженивовъ ватоличества и среди уже воспитавшагося польскаго общества. И можно только удивляться проницательности человѣка, умѣвшаго призвать ихъ въ самую удобную минуту. Послъ долголътняго господства религіознаго свободомыслія, послё многихъ крайнихъ, но неизбёжныхъ увлеченій, послё ужасныхъ вакханалій мысли, не всегда умившей пользоваться свободою, въ польсвомъ обществъ поднимаетъ голову, хотя еще почти незамътно, естественная, вполнъ понятная реакція. Ея голось еще очень слабь,

Digitized by Google

едва слышенъ среди гула и шума голосовъ господствующей партіи; она еще разрозненна, существуетъ еще въ отдёльныхъ, ничёмъ между собою не связанныхъ умахъ; она еще какъ-бы ищетъ только людей, которые бы направили ея силы въ ясно поставленной цёли, дали бы ей знамя. Тутъ-то вармійскій епископъ призываетъ сначала въ себё въ Вармію, а потомъ и въ Польшу језуитовъ.

Мысль о призвании језунтовъ очень рано явилась въ головѣ Говія. Еще въ 1554 г. онъ думалъ призвать въ свою епархію іевунтовъ и поручить имъ воспитаніе юношества, готовившагося въ поступленію въ духовное званіе. По сов'ту изв'єстнаго іевунта Петра Канизія въ 1555 г. обращался онъ въ Римъкъ папѣ и нѣкоторымъ кардиналамъ съ просьбой о присылкѣ въ Вармію нёсколькихъ іезунтовъ. Нензвёстно почему, но просьба эта не была тогда исполнена 1). Находясь на тридентскомъ соборъ, Гозій вступилъ по вопросу о присылкъ іезунтовъ въ непосредственные переговоры съ генераломъ ордена Явовомъ Лайнезомъ, и уже здёсь, въ Тридентв, они условились между собою относительно учрежденія ісвуитской коллегіи въ Брунсбергв. Возвратившись съ тридентскаго собора въ Вармію, Гозій немедленно отправиль въ Римъ деньги на путевыя издержки ісвуитовъ и просилъ генерала поспёшить отсылкой іезунтовъ. Лайнезъ съ своей стороны, по возвращение въ Римъ, приналь нужныя мёры къ скорейшей отправке въ Польшу іезунтовъ. Воспользовавшись затёмъ присутствіемъ и содёйствіемъ папсваго нунція Коммендони (гостившаго у него, вакъ мы знаемъ, въ май и іюнъ 1564 г.), Гозій вошелъ съ своимъ капитуломъ въ соглашеніе относительно источниковъ содержанія семинаріи, предположенной къ открытію на основаніи опредѣленія тридентскаго собора. Капитулъ согласился обратить на этоть предметь числившійся у него на вармійскомъ епископъ долгъ (10,300 маровъ), который Гозій обязался погасить ежегодными взносами по 200 маровъ<sup>2</sup>).

31 октября 1564 г. прибыла въ Гейльсбергъ изъ Кельна и Трира первая партія іезуитовъ, въ числё пяти человёкъ; а на другой день прибыли еще трое іезуитовъ прямо ивъ Рима.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Eichhorn, I, 182-183.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Eichhorn, II, 173—175.

Въ Гейльсбергѣ они съ отеческою любовію приняты были Гозіемъ и пробыли здёсь до Рождества Христова. Немного спуста, прибыли въ Польшу еще двое језуитовъ изъ Кельна. Къ концу 1564 г. въ Гейльсбергѣ подъ кровомъ Гозія пріютилась уже цёлая колонія ісзуитовъ изъ 11 членовъ. Въ началё (7 января) слёдующаго 1565 года напутствуемые благопожеланіями Гозія. въ сопровождении двухъ канониковъ, отправились иезунты въ Брунсбергъ, гдъ вступили во владъніе бывшимъ францискансвимъ монастыремъ, который передалъ имъ Гозій съ согласія вармійскаго капитула. Устроившись въ Брунсбергъ, они выразили желаніе немедленно приступить къ отврытію коллегіи, съ чего језунты обывновенно начинали свою миссіонерскую двательность. Тотчась же составили они и отправили (29 янв.) въ Гозію для утвержденія программу ученія, по которой брунсбергская коллегія должна была состоять изъ пяти классовь: съ трехъ первыхъ должна была преподаваться грамматика, въ четвертомъ-humaniora, въ пятомъ - реторика. Но открытіе коллегіи натолинулось на неожиданныя препятствія. Въ іезунтской колоніи оказался одинъ членъ, поведеніе котораго было такимъ скандальнымъ, что остальные језуиты принуждены были обратиться въ Гозію съ просьбою объ удалении его изъ предёловъ Польши, что, впрочемъ, не скоро послёдовало. Но главное препятствіе, на которое натолкнулись іезуиты при открытін брунсбергской коллегін, быль недостатовь учениковь: въ іезунтскую коллегію никто не хотблъ отдавать дётей. Іезунты обратились къ сосёднимъ приходскимъ священникамъ съ просьбою побудить своихъ пасомыхъ отдавать дътей для воспитанія въ језунтскую коллегію. Но и это не помогло. Въ городѣ и по оврестностямъ распространились слухи, что іезуиты прибыли въ вармійскую епархію, чтобы вербовать здёсь молодыхъ людей въ свой орденъ, что кто отдасть своихъ дътей въ ихъ коллегію, долженъ быть заранье увъренъ, что никогда ихъ обратно не получитъ, потому что дъти въ теченіе шести лътъ будуть заключены въ ствнахъ монастыря и по прошестви этого времени будуть выпущены изъ него лишь въ томъ случав, если или ничему не научатся, или окажутся неспособными къ монашеской жизни. Лишь въ концъ февраля удалось іезуитамъ заманить въ свою коллегію щестерыхъ дѣтей боль-

- 371 -

24\*

шею частію изъ низшаго сословія. Но іезуиты рады были и этому и тотчасъ же открыли ученіе ').

Начало было сдёлано. Оставалось повести дёло воспитанія въ коллегіи такъ, чтобы снискать себѣ расположеніе брунсбергцевь и ихъ сосёдей; а језуиты всегда умёли съ неподражаемымъ исвусствомъ достигать этой цёли. Число ученивовъ въ ихъ воллегіи быстро возрастало, такъ что лѣтомъ 1565 года они могли вести ученіе уже во всемъ предположенномъ ими объемѣ. Къ нимъ, въ коллегію стали поступать не только дѣти жителей Брунсберга, но и изъ сосёднихъ польскихъ областей. Это очень радовало Гозія, и онъ не щадилъ съ своей стороны усилій, чтобы привлечь въ брунсбергскую коллегію побольше польскихъ юношей. Онъ неутомимо трудился надъ упроченіемъ положенія брунсбергской коллегіи и семинаріи. Посл'в предварительнаго совёщанія съ капитуломъ, онъ созвалъ въ Гейльсбергѣ (7 авг. 1565 г.) епархіальный синодъ, на воторомъ было рѣшено поручить предположенную въ отврытію духовную семинарію зав'яльванію іезунтовъ. Вм'єст'є съ этимъ утверждено было за језунтами владение францисканскимъ монастыремъ съ церковью и всёми принадлежностями, -- решено произвести въ немъ нужныя починки и вообще приспособить его для пом'ященія въ немъ іезунтовъ и ихъ будущихъ воспитанниковь. Затёмъ синодъ приступилъ въ изысканію источниковъ содержанія двадцати іезунтовъ и двадцати четырехъ воспитанниковъ семинаріи. Кромѣ уже упомянутыхъ нами ежегодныхъ взносовъ по 200 маровъ. Гозій согласился ежегодно вносить на этоть предметь изъ епископскихъ доходовъ 666<sup>2</sup>/<sub>3</sub> марк., а капитулъ 333<sup>1</sup>, з мар., такъ что годовой доходъ коллегіи и семинаріи составлялъ 1200 маровъ. Но при этомъ было постановлено, что, по мъръ увеличения средствъ воллеги и семинаріи изъ постороннихъ источниковъ, ежегодные взносы еписвопа и вапитула будуть уменьшаться. Наконецъ, соборъ выразилъ желаніе перевести въ брунсбергскую коллегію стипендія вармійской епархія, существовавшія въ нѣкоторыхъ дру-ГИХЪ ШВОЛАХЪ, ЗАРАЗИВШИХСЯ ПРОТЕСТАНТСТВОМЪ<sup>2</sup>).

Дёло, по видимому, слагалось очень благопріятно для

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Eichhorn, II, 176—181.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Eichhorn, II, 181-183.

іезуитовъ. Но въ Брунсбергь они натолкнулись на повыя препятствія. Брунсбергцы не дружелюбнымъ окомъ смотрѣли на ісзуитовъ и при всякомъ удобномъ случав давали чувствовать свое нерасположение вакъ къ самимъ иезунтамъ, такъ и въ учившимся у нихъ польскимъ юношамъ. Національное чувство этихъ послёднихъ оскорблялъ самъ префекть коллегіи Симонъ Гагенавъ, пруссакъ по происхождению, который на своихъ лекціяхъ реторики безпощадно нападалъ на краковскихъ профессоровъ и жестоко обращался съ учениками поляками. Когда въ этому присоединилась еще большая смертность въ городъ, польские юноши ръшились утхать изъ Брунсберга. Узнавь объ этомъ, Гозій явился лично въ Брунсбергъ и старался ихъ усповоить; но это не помогло, и большинство поляковь, учившихся въ Брунсбергь, въ концъ 1565 года ушли изъ него и не возвратились болье. Отъ этой потери брунсбергская коллегія не скоро оправилась, тёмъ болёе что въ ней возникли внутренніе раздоры. Для устраненія ихъ ΒЪ началъ 1566 г. прибылъ въ Брунсбергъ іезуитскій вице-провинціаль для польши Францъ Зуннеръ. Онъ произвелъ существенныя реформы, подняль духъ въ брунсбергской језунтской колоніи и сдёлалъ въ Римъ представленіе о присылкѣ въ Брунсбергъ новыхъ ісзунтовъ. Четверо изъ нихъ вскорѣ прибыли въ Брунсбергъ. Одинъ изъ нихъ Іоаннъ Астенсисъ назначенъ былъ ректоромъ коллегіи. Съ новыми силами, съ новымъ духомъ принялись іезунты за прежнюю работу, хотя и теперь дёло не обошлось безъ непріятностей для нихъ. Позднею осенью 1566 г. между брунсбергскими мъщанами и језуитсвими питомцами опять произопло столкновеніе; но на этоть разъ іезуитамъ удалось благополучно его прекратить, даже добиться наказанія ввновниковъ его <sup>1</sup>).

Пребываніемъ іезуитскаго вице-провинціала Гозій воспользовался для того, чтобы окончательно обсудить съ нимъ условія открытія и существованія духовной семинаріи, учрежденіе которой рёшено было на епархіальномъ синодѣ 1565 г. По желанію вице-провинціала точно разграничены были источники содержанія коллегіи и семинаріи, руководство которой іезуиты, только въ видѣ исключенія, приняли на себя: для семинаріи

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) lbid., 183-186.

иоджно было быть построено особое зданіе; изъ среды іезуитовъ имъли быть избраны особыя лица для ученія и наблюденія за воспитанниками семинаріи; на содержаніе ся опредѣлена была особая сумма доходовъ и пр. <sup>1</sup>). Отврытіе семинаріи на этихъ условіяхъ послёдовало лишь въ 1567 году. Въ слёдующемъ 1568 г. по желанію прибывшаго въ Брунсбергь для новой ревизіи іезуитскаго провинціала для Австріи и Польши Лаврентія Маги, произведены были еще нъкоторыя измъненія въ устройствѣ семинаріи, главное изъ которыхъ состояло въ томъ, что, хотя завёдываніе хозяйственною частью семинаріи было предоставлено епископу и вапитулу, но ихъ экономъ относительно пищи и одежды воспитанниковъ долженъ былъ руководиться указаніями префекта семинаріи; іезуитамъ предоставлялось также право нанимать и удалять прислугу въ семинаріи, исключать изъ семинаріи воспитанниковъ дурнаго поведенія и пр. Гозій съ удовольствіемъ далъ свое согласіе на эти измёненія семинарскаго устава и даже въ знакъ своей особенной благодарности језуитамъ за ихъ заботы о воспитании будущихъ вармійскихъ ксендзовъ, назначилъ изъ епископскихъ доходовь 7 марокъ на неугасимую лампаду въ језуитской церкви<sup>2</sup>).

Брунсбергская коллегія посл'в произведенныхъ BЪ ней вице-провинціаломъ измѣненій и преобразованій быстро поднялась вверхъ: число учениковъ ся значительно возрасло: въ нее опять стали поступать ученики изъ разныхъ польскихъ областей, особенно изъ Малой Польши: въ числъ учевивовъ ся стали появляться даже дёти протестантскихъ родителей. Гозій не щадилъ никакихъ трудовъ и усилій, чтобы привести ее въ цвѣтущее состояніе. Съ одной стороны онъ осыпалъ іезуитовъ своими милостями, дёлаль имъ значительные подарки деньгами и жизненными припасами. Съ другой, чтобы пріобрѣсти своей новой школѣ расположение въ обществѣ, онъ постоянно писаль письма въ польскимъ панамъ, побуждая ихъ присылать своихъ дѣтей для обученія въ брунсбергскую коллегію братьевъ общества Інсуса, прославившихся во всемъ христіанскомъ мірѣ своимъ педагогическимъ искусствомъ. Авторитетъ, которымъ

<sup>1</sup>) Ibid., 186-190.

<sup>8</sup>) Ibid., 299-300.

пользовался Говій въ изв'естной части польскаго общества, много помогъ тому, что его брунсбергская коллегія все болёе и болёе наполнялась польскими юношами. Не довольствуясь этимъ, Говій на свой счетъ содержалъ въ брунсбергской коллегіи значительное число недостаточныхъ молодыхъ людей <sup>1</sup>).

Мы прослёдили первые успёхи педагогической лёятельности іевунтовъ въ вармійской спархіи, -- д'вятельности, начинавшей уже выходить за предёлы Варміи. Но педагогическая дёятельность была для нихъ не цёлью, а лишь средствомъ, лишь однимъ изъ путей, ведшихъ къ спасению католичества. Βъ вармійской епархіи, какъ мы знаемъ, состояніе католичества оставляло многаго желать. Правда, при помощи бывшей у него въ распоряжении свътской власти, Гозій одержалъ побѣду надъ реформаціей въ Брунсбергѣ; но въ его епархіи была мёстность, гдё онъ не могъ примёнить въ дёлу этой власти, а между тъмъ во время его шестилътняго отсутствія реформація взяла здёсь перевёсь надъ католичествомъ. Такимъ больнымъ м'естомъ въ епархіи Говія былъ Эльбингъ. Послѣ отътвяда Гозія въ Римъ, онъ получилъ отъ вороля въ 1558 г. (22 декабря) подтвердительную привиллегію свободно содержать аугсбургское исповёдание и причащаться подъ двумя видами (въ монастырской церкви) до будущаго сейма, или до вселенскаго или національнаго собора. По получения этой привиллегін, Эльбингъ вскорё сдёлался совершенно лютеранснимъ городомъ. Масса Эльбингскаго населенія тавъ враждебно была настроена по отношению въ католичеству, что дозволяла себь иногда даже насилія надъ ватолическими священниками. При такомъ настроении народной массы трудно было найти для приходской эльбингской церкви (св. Николая) такого священника, который бы могъ здёсь дёйствовать съ авторитетомъ, вотораго бы масса не посмёла осворбить. Тавой священнысь повидимому найденъ былъ въ 1562 г. въ лицъ Николая Косса, севретаря вороннаго подканциера Мышковскаго. Благодаря своимъ связямъ при дворъ, Коссъ, дъйствительно, возвратилъ эльбингской католической церкви отнятыя у нея магистратомъ земли; но этимъ и огравичились труды Косса на пользу ватоличества въ Эльбингв. Самъ онъ продолжалъ свои прежнія за-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Eichhorn, II, 298; Łukaszewics, I, 117-119.

нятія въ королевской канцеляріи, а отправленіе своихъ сващенническихъ обязанностей въ Эльбингѣ поручилъ одному польскому священнику, по имени Яну Сарцерію. Этотъ Сарцерій оказался приверженнымъ къ протестанству; онъ сталъ преподавать причащеніе подъ двумя видами; потомъ оказалось что онъ — женатъ. Викарій Гозія приказалъ Сарцерію удалиться изъ Эльбинга; но Сарцерій, опираясь на поддержку магистрата, не повиновался этому приказу, объявавъ, что онъ получилъ право проповѣдывать въ эльбингской церкви отъ мѣстнаго священника Косса, и оставался въ Эльбингѣ до самаго возвращенія Гозія въ вармійскую епархію <sup>1</sup>).

По прибытіи въ епархію, Гозій хотёль было тотчасъ-же приняться за возстановление католичества въ Эльбингѣ: онъ послаль въ Эльбингъ на мъсто Сарцерія ватолическаго священника и даже лично намбревался отправиться туда. Но эти желанія Гозія не осуществились такъ скоро, какъ онъ того хотвлъ: онъ не могъ найти нужнаго ему священника, и боязнь чумы удержала его самаго отъ повздки въ Эльбингъ. Между тёмъ эльбингцы въ 1567 г. выхлопотали себё у короля новый эдикть, подтверждавшій привиллегію 1558 г. и дозволявшій имъ свободное исповъдание аугсбургсваго учения до издания эдикта о религии, или до созвания національнаго собора и, слёдовательно, освобождавший ихъ отъ исполнения тридентскихъ постановленій. Этоть эдикть внушиль еще большую смёлость эльбингцамъ, и эльбингскія городскія власти теперь еще менье склонны были удовлетворить желаніямъ своего номинальнаго епископа. Но и Гозій не быль расположень считать себя побъжденнымъ и при помощи своихъ новыхъ союзниковъ ръшился возобновить свою старую борьбу съ Эльбингтомъ. Прежде всего, по распоряжению Гозія, Коссъ прибылъ въ Эльбингъ въ сопровождении иступта Якова Астенсиса, славившагося ораторскимъ искусствомъ и, какъ законный настоятель церкви св. Николая, заставиль удалиться изъ нея Сарцерія. Вслёдъ затёмъ, такъ какъ Коссъ опять возвратнися во двору. Гозій послалъ въ Эльбингъ каноника Якова Циммермана съ језуитами Астенсисомъ и фаге. Хотя Циммерманъ прибылъ въ Эльбингъ, какъ оффиціальное лицо, уполномоченное вести отъ его лица съ маги-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Eichhorn, II, 190-194.

стратомъ переговоры о церковныхъ дёлахъ, но пріемъ, оказанный ему въ Эльбингъ, не соотвътствовалъ его званію. Большихъ трудовъ стоило ему отысвать для себя квартиру въ городѣ, такъ какъ никто не соглашался принять въ себѣ въ домъ его спутниковъ. Ему пришлось подождать нѣсколько дней. прежде чёмъ, по его приглашенію, собрался городской магистрать на засёданіе. Этимъ временемъ Циммерманъ и језуиты вздумали воспользоваться, чтобы совершить въ церкви св. Николая католическое богослужение. Циммерманъ, именемъ вармийскаго епископа, приказалъ Сардерію, опять утвердившемуся въ этой церкви, отдать ему ключи оть казедры. Сарцерій отказался исполнить это требование, говоря, что онъ получилъ влючи отъ магистрата и безъ его позволенія не можеть ихъ отдать. Послѣ того вакъ попытка сломать замовъ не удалась, Циммерманъ съ іезунтами отправились въ новый городъ, чтобы тамъ совершить богослужение. Здёшний священникъ, хотя и не безъ волебаній, позволиль іезунтамь совершать богослуженіе въ своей церкви. Но когда богослужение было начато, толпа народа, подстрекаемая протестантскими проповёдниками, ворвалась въ церковь. Ісвуить Фаге взошель на кассару и сталь пропов'ядывать: едва онъ началъ говорить, толпа стала страшно кричать и шумъть. Ісзунть не струсилъ Не обращая вниманія на шумъ, онъ продолжалъ проповѣдывать. Изъ толпы полетѣли въ него вамни, језуитъ уклонился въ сторону и все-таки окончилъ проповѣдь 1).

Объ этомъ происшествіи Циммерманъ ничего не сказалъ магистрату, а лишь донесъ Гозію. Когда въ назначенный день собрался магистрать и представители мъщанскаго сословія, Циммерманъ вручилъ имъ письмо Гозія и изложилъ главные предметы своего посольства въ Эльбингъ. Послъ продолжительнаго совъщанія городской магистрать отвътилъ ему, что эльбингцы благодарятъ Гозія за его отеческое увъщаніе имъ—не присвоивать себъ духовной юрисдикціи, такъ какъ по прежнему считаютъ его своимъ епископомъ, но что они не соглашаются принять назначеннаго имъ католическаго проповъдника, такъ какъ это противоръчитъ ихъ привиллегіямъ и ихъ совъсти. Въ томъ же смыслъ составленъ былъ и письменный

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Eichhorn, II, 195-203.

отвёть Гозію, въ которомъ эльбингцы ссылались на привиллегіи Казиміра и Сигизмунда Августа (1567 г.) и заявляли, что не могуть принать священника, который исповёдуеть другую вёру, чёмъ они <sup>1</sup>).

Получивъ этотъ отвѣтъ, Гозій немедленно препроводилъ его въ подванцлеру Мышковскому, снабдивъ его своими замѣчаніями и возраженіями съ тёмъ, чтобы онъ доложиль объ этомъ королю. Витесте съ этимъ онъ отправилъ во двору жалобу на насилія, совершенныя эльбингцами надь іезунтами, обвиняя въ этомъ преимущественно городской магистрать, не воспрепятствовавшій совершенію этихъ насилій. Въ письмѣ въ королю онъ просилъ у него защиты противъ эльбинскаго магистрата, не уважающаго ни божескихъ, ни человѣческихъ законовъ<sup>2</sup>). Вслёдствіе жалобы Гозія явилась въ Эльбингь особая воролевская коммиссія. Она достигла того, что эльбингскій магистрать об'ящаль возвратить вармійскому епископу церковь св. Ниволая со всёми ся принадлежностями и принять подъ свою защиту іезунтовъ и другихъ духовныхъ, которыхъ Гозій пришлетъ въ Эльбингь. Послё отъёзда этой коммиссіи въ Эльбинге въ теченіе нікотораго времени все было спокойно. Іезунты не подвергались болёе оскорбленіямъ и открыто совершали католическое богослужение. Гозій быль очень доволень успёхами іезуитовъ, спёшилъ подёлиться радостью со своими римскими друзьями. Самъ папа прислалъ Гозію поздравленіе съ счастливымъ началомъ и объщалъ споспътествовать ему своими смиренными молитвами. Но радость оказалась преждевременною. Въ Эльбингъ оцять стали высказываться недружелюбныя чувства въ језунтамъ, проявлявшіяся вногда въ очень рёзвихъ формахъ. Съ большими усиліями выпрашивали іезуиты нужныя имъ для богослуженія церковныя облаченія и сосуды у завёдывавшихъ ими лицъ; приходилось упрашивать пономаря, чтобы онъ отворилъ дерковь; органисть нарочно разстраиваль совершаемое ими богослужение. Ісзунты терпёливо переносили всё эти мелкія непріятности, настойчиво продолжали свое дёло. Ничто не могло заставить ихъ молчать: ни шумъ и смѣхъ, которые чернь поднимала во время совершаемаго ими богослуженія, ни камни, которые летёли изъ толпы на алтарь и васедру, гдё находился

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Ibid., II, 204-205.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid., 205-208.

іезуить, ни опасности, угрожавшія имъ въ ихъ собственномъ жилищё отъ раздраженнаго народа. Іезуиты все переносили съ терпёніемъ и смиреніемъ. Но Гозій рёшился съ своей стороны принять мёры къ тому, чтобы сдёлать положеніе іезуитовъ въ Эльбингё хотя нёсколько сноснымъ. Въ декабрё 1567 г. эльбингцы получили угодный Гозію королевскій указъ, послё чего прекратились, по крайней мёрё, открытыя насильственныя дёйствія толпы въ отношеніи іезутовъ <sup>1</sup>).

Съ радостью слёдя за успёхами іезуитовъ въ Эльбингё, Гозій рышился самъ лично помочь имъ въ ихъ трудномъ дъль. Послё предварительнаго совёщанія съ эльбингскими іезуитами, онъ (6 апръля 1568 г.) прибылъ въ Эльбингъ и съ подобающимъ почетомъ былъ встрёченъ городскимъ магистратомъ. По его желанію, на слёдующій день собрались въ ратушё городской магистрать и мъщане. Гозій обратился въ нимъ съ пространною рёчью, въ которой говориль о своихъ прежнихъ усиліяхъ обратить ихъ на путь истины, о безуспѣшности этихъ усилій вслёдствіе ихъ упорства, порицаль ихъ требованіе, чтобы онъ, ихъ епископъ, дозволилъ содержать имъ аугсбургское исповъдание, надъ воторымъ смъются даже многие изъ протестантовъ, указывалъ на то, что протестанты отпали отъ католической церкви, раздробились на множество партій, обличающихъ одна другую въ ереси, говорилъ, что онъ не знаетъ никакого другаго исповёданія, вромё христіанскаго, что онъ съ гордостію признаеть себя католикомъ, или-что одно и тожепапистомъ, упрекалъ ихъ за присвоеніе себъ, вопреки запрещенію Меланхтона, епископскихъ правъ и обязанностей, и въ заключение жаловался на тв оскорбления и насилия, которымъ подверглись въ Эльбингъ за Христа іезуиты, пріобръвшіе въ Брунсбергѣ и во всемъ христіанскомъ мірѣ всеобщее въ себѣ расположение <sup>2</sup>). На другой день эльбингцы дали Гозію свой обычный отвёть: они благодярили его за его заботы объ ихъ спасеніи, но выражали надежду, что, такъ какъ король дозволилъ имъ принятіе аугсбургсваго исповъданія, онъ Гозій, не будеть возставать противъ него и не будеть присылать въ нимъ священниковъ, проповѣдующихъ ученіе, не согласное съ аугсбург-

<sup>4)</sup> Eichhorn, II, 300-306.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Eichhorn, II, 307-314.

скимъ исповёданіемъ. Въ теченіе нёсколькихъ дней Гозій вель полемику съ магистратомъ и съ отдёльными его членами по разнымъ вопросамъ; но эта полемика не принесла желанныхъ результатовъ. Эльбингцы упорно отстаивали аугсбургское исповёданіе; ихъ суперъ-интендентъ Севастіанъ Неогеоргъ, въ бытность самого Гозія въ Эльбингѣ, въ своихъ проповёдяхъ къ народу горячо нападалъ на папу, кардиналовъ и епископовъ и убъждалъ своихъ слушателей не отступать отъ слова Божія. Гозій увидѣлъ, что его голосъ въ Эльбингѣ—голосъ вопіющаго въ пустынѣ, и уѣхалъ изъ Эльбинга ').

Во время своего пребыванія въ Эльбингь. Гозій могь убъдиться, какъ мало было надежды на возвращение эльбингцевъ въ католической въръ. Онъ ръшился, по крайней мъръ, удалить изъ Эльбинга суперъ-интендента, осмёливавшагося вести тавую рёзвую полемику противъ ватоличества. Съ этою цёлію онъ обратился въ Сигизмунду Августу съ просьбою объ изгнаніи Неогеорга изъ Эльбинга, и послё большихъ усилій ему удалось выхлопотать королевский указъ (16 іюня 1568 г.), повелёвавшій эльбингскому магистрату удалить изъ города Неогеорга. Но одновременно съ этимъ Гозію дано было понять, что королю желательно, чтобы онъ не дёлаль серьезнаго употребленія изъ этого указа, а постарался мирнымъ образомъ удалить суперь-интендента изъ города. Такой образъ мыслей короля былъ хорошо извёстенъ и эльбингцамъ. Поэтому, эльбингскій магистрать не обратиль на королевскій указь вниманія и при объявленін его въ Эльбингв прямо заявиль: "пусть лучше изгонять іезунтовъ". Неогеоргь остался въ городъ и еще ръзче вооружался въ своихъ проповъдяхъ противъ "дьявольскихъ папистовъ". Опять начались въ Эльбингъ осворбленія іезуитовъ. Хотя Гозій опять явился на помощь ісзунтамъ и послалъ нѣсколькихъ изъ нихъ въ Варшаву во двору, чтобы принести королю жалобу и просить у него защиты, но при дворё iesyuты не получили ничего, кром'в об'вщаній и утвшеній, да указанія на защиту Божію<sup>2</sup>).

') Ibid., II, 314-319

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid., 320-319.

## ЧЕТВЕРТАЯ ГЛАВА.

Подъ врыломъ Гозія, въ вармійской епархія свили себъ братья общества Іисуса первое гнёвдо на польской, или-точнѣе польско-прусской землѣ. Но не въ одной Вармін, не въ Брунсбергѣ и Эльбингѣ только было, по мысли кардинала Гозія, удобное мёсто для римскихъ птенцовъ: ему желалось, чтобы вся по возможности польсвая земля поврылась ихъ гнёздами. Лишь только прибыли въ Вармію іезуиты, лишь только принялись они основывать свою коллегію въ Брунсбергѣ, полетёли оть Гозія письма въ польскимъ епископамъ, извёщавшія ихъ о прибытіи желанныхъ гостей, уб'вдительно рекомендовавшія имъ пригласить и въ свои епархіи прославившихся во всей Европ' воспитателей юношества въ духѣ благочестія. Польская жизнь въ это время переставала уже быть тёмъ бурнымъ, шумнымъ моремъ, въ которомъ терялся, безслѣдно иногда пропадаль голось вармійскаго епископа. Этоть голось имѣлъ уже теперь шансы быть услышаннымъ. Въ воздухѣ повбало реакціей. Симптомы начавшагося оживленія католичества были на лицо. Во время самаго петрововскаго сейма, въ самой посольской избё, встававшей бывало какъ одинъ человёкъ на защиту своей реформаторской программы, отъ времени до времени прорывались уже неизвёстные прежде реакціонные возгласы. И по той страстности, запальчивости, съ кавою протестантское большинство спѣшило заглушить, задавить ненавистный крикъ, можно уже догадываться, что и заглушаемое меньшинство представляло собою нёчто такое, съ чёмъ приходилось считаться. Недаромъ въ продолжении одного года съ небольшинъ два раза подолгу совъщались Гозій и Коммендони; недаромъ два раза въ такой короткій срокъ являлся Гозій лично въ собственную Польшу, на театръ военныхъ дъйствій, чтобы помочь апостольскому нунцію. Вокругь этихъ столцовъ католичества привыкало концентрироваться все, въ чемъ только зарождался или врылся духъ реавціи. Польскіе епископы здёсь напитывались, проникались спасительнымъ для католичества духомъ противленія реформаторскимъ планамъ своего примаса. Въ вого нельзя было влить этого спасительнаго духа, того наши кардиналы умёли другими средствами заставить идти напереворъ упрямому примасу. По приказу Коммендони вуявскій епископъ Вольскій, им'явшій денежные счеты съ Уханскимъ, ръшение воторыхъ завистло отъ Рима, съ удивительнымъ усердіемъ слёдилъ за каждымъ шагомъ примаса, съ замѣчательною аккуратностью доносиль ему обо всемъ, что ни сдёлаль, или только подумаль сдёлать Уханскій '). Коронный подканцлерь Мышковскій, хлопотавшій о плоцкомъ коадъюторствѣ, былъ всегда въ услугамъ Гозія и Коммендони, объщавшихъ ходатайствовать за него въ Римѣ. Низшее духовенство также не имѣло основаній роптать на Гозія и Коммендони: они засвидётельствовали вёрность мотивовь, выставленныхъ духовенствомъ въ прошеніи въ папѣ противъ исполненія въ Польшѣ извѣстныхъ тридентскихъ опредѣленій о количествѣ бенефицій и резиденціи, хотя вовсе не считали этихъ мотивовъ заслуживающими вниманія, и папа отсрочилъ приведеніе въ исполнение этихъ опредѣлений на три года<sup>2</sup>). Всякий порывъ ревности въ защитъ католической въры Гозій и Коммендони старались поддержать, подогрёть, воспламенить; за всякое слово въ пользу католической церкви въ сенать, или избъ, или на частномъ собраніи они умѣли отблагодарить, умѣли показать, что высоко цёнять это слово, какъ подвигъ на благо церкви. Такой образъ действій принесь блестящіе результаты. Престарѣлый, больной сенаторъ нарочно приказываеть принести себя въ засъдание сената, чтобы заявить свой протесть противъ петроковской конституціи и когда, какъ и слёдовало ожидать, его протесть не помогъ дёлу, спёшить къ Гозію и Коммендони излить предъ ними свое горе 3). Заявившій протесть противь той же конституціи и вызвавшій этимъ въ избѣ страшную бурю, въ которой дело чуть не дошло до сабель, земскій посоль Русоцкій спетть лично поведать нунцію о своемъ подвигѣ, жалуется ему на епископовъ, что они не достаточно сильно поддерживали его 4). Факты такого искренняго заявленія ревности къ католической върв польскими обществен-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Albertrandi, II, <u>1282–283</u>, wyjętek z listu biskupa kujawskiego do Commendoni'ego.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid., 195-202, Piotrków, 3 czerwca 1565.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid., 142, Piotrków, 3 kwietnia 1565.

<sup>4)</sup> Ibid., 153-154, Piotrków, 7 kwietnia 1565.

ными деятелями, хотя бы они были и единичными случаями, сами говорять за себя: исторія недалекаго прошлаго не представляеть намъ ничего похожаго на нихъ. Но факты эти не были уже тогда чёмъ-то совершенно необычнымъ въ Польшё, а были лишь болёс сильными, болёс рёзкими проявленіями цёлаго, хотя только что еще пролагавшаго себё путь, теченія общественной мысли и жизни. Разделение польскихъ протестантскихъ силъ между нёсколькими лагерями, и это въ такое время, когда католическія силы начинали понемногу сосредоточиваться около Гозія и Коммендони; появленіе разнообразныхъ, часто самыхъ нелёпыхъ антитринитарскихъ сектъ, неизбѣжно компрометировавшее все протестантство, страшнымъ холодомъ обдававшее всякаго, кто бы захотёлъ призадуматься надъ этимъ его порожденіемъ, и это въ такое время, когда самое слабое тяготение къ старой вере, мал вишую исвру умелая рука не щадила средствъ раздуть въ яркое, сильное пламя ревности по въръ: все это, въ свое время предусмотрънное Гозіемъ, начинало приносить горькіе для протестантовъ, но сладкіе для вармійскаго кардинала плоды. Во время сейма въ Петроковѣ въ послѣдніе дни предъ Свѣтлымъ Христовымъ Воскресеніемъ народъ "огромными толпами" приступалъ въ причащению. Апостольский нунций собственноручно "многихъ" причащаль. "Изъ пляхты по причинъ разнообразія секть и вслёдствіе проклятій, которыя они другъ на друга налагають, многіе возвращались въ лоно церкви, многіе колебались въ убѣжденіяхъ". У конфессіонала королевскаго духовника Мельхіора Мосцицкаго, котораго папа надёлилъ правомъ разрёшенія еретиковъ, въ теченіе всей страстной седмицы "тёснились толной иновърцы, желающие примириться съ церковью". Нунцій въ виду такой "обильной жатвы" совѣтоваль уже римской куріи надёлить правомъ разрёшенія еретиковъ и нёкоторыхъ другихъ всендзовъ, потому что "гдѣ много больныхъ, тамъ нужно много и врачей" <sup>1</sup>). Онъ совѣтовалъ куріи сдѣлать кардинала Гозія раздаятелемъ этого права въ Польшѣ<sup>2</sup>). Въ Повнани, какъ извъщали Гозія, самъ епископъ Адамъ Конарскій дбятельно трудился надъ очищеніемъ своей паствы отъ ереси:

<sup>1)</sup> Ibid., 167-168, Piotrków, 23 kwictnia 1565.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid., 253-254, Heilsberg, 16 lipca 1565.

его два проповѣдника Станиславъ Варшевицкій и Венедикть Гербесть своими проповёдями многихъ возвращали католической церкви '). Пробзжая чрезъ Познань на возвратномъ пути въ Римъ, Коммендони въ удовольствію своему узналъ, что и здёсь существуеть жестокая вражда между лютеранами и "пикардами", что послёдніе сильно оскорбили своего патрона Остророга. отлучивъ его отъ церкви за сношенія съ лютеранами. Коммендони думалъ даже остаться на нъсколько дней въ Познани и подождать прівзда Остророга, чтобы попытаться, нельзя-ли возвратить католичеству этого знатнаго пана. Въ Познани же нунція сильно порадовала в'єсть, что жившій недалеко оть Познани пляхтичь Гостыня, бывшій на петроковскомъ сеймѣ однимъ изъ заклятыхъ враговъ католической церкви, "по сов'ту жены, а болье того еще пораженный разнообразіемъ столькихъ севтъ", возвратился въ католической цереви, прогналъ протестантскаго пропов'єдника и просилъ познанскаго епископа прислать въ нему католическаго ксендза. Этотъ заклятый прежде врагъ католичества спѣшилъ теперь въ Познань привѣтствовать апостольсваго нунція 2). Когда нунцій прибыль въ Малую Польшу, центръ польскаго реформатства, до него дошла радостная вёсть, что двое знатныхъ и вліятельныхъ придворныхъ прогнали изъ своихъ владёній еретическихъ проповёдниковъ и возстановили католическое богослужение <sup>3</sup>).

Все это было знаменіемъ времени, предзнаменованіемъ лучшаго будущаго. Такъ смотрёлъ на дёло и Коммендони, находившій, что не слёдуетъ отчаяваться на счетъ польскаго королевства, въ которомъ "такое количество людей отрекается отъ заблужденій и начинаетъ возвращаться подъ единый законъ" \*). Не отчаявался нунцій въ особенности потому, что зналъ, что дальнёйшее направленіе спасительной реакціи находится въ надежныхъ рукахъ кардинала Гозія, призвавшаго къ себё на помощь іезуитовъ. Коммендони и самъ не мало потрудился, чтобы облегчить задуманное Гозіемъ проведеніе іезуитовъ въ Польшу. Онъ неодновратно уб'ёждалъ короля устроить нѣсколько іезуитскихъ коллегій въ Польште и пом'єтить ихъ,

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Eichhorn, Il, 240-241.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Albertrandi, II, 291-293, Poznań, 1 października 1565.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid., 314-315, Kalisz, 4 listopada 1565.

<sup>4)</sup> Ibid., 168, Piotrków, 25 kwietnia 1565.

какъ "передовыя укрѣпленія вѣры", въ главнѣйшихъ городахъ королевства. Особенно просиль нунцій объ основанія коллегія въ Вильнѣ. Король объщалъ нунцію дать ісзуитамъ въ Вильнѣ свое собственное зданіе, удобное и обширное, и даже поручиль ему попросить генерала Лайнеза, чтобы онъ прислалъ для виленской коллегін полный составь профессоровь богословія. философіи, математики и др. наукъ. Коммендони просилъ Лайнеза поспѣшить высылкою хорошихъ профессоровъ и проповѣдниковъ. Ему предносилась уже идея, которая осуществилась лишь пятнадцать лёть спустя: ему виднёлся уже въ перспектикѣ iesyurckiй литовскій университегь (niejako wszechnica dla calej litwy) '). "Но дёло открытія іезунтской коллегіи въ Вильнѣ затянулось на долго, не смотря на обѣщанія короля: протестантская партія съ Радзивилломъ во главѣ была слишкомъ сильна въ Вильнѣ, чтобы безъ протеста допустить въ Литву iesvutobe 2). Хотя Радзивиллъ вскорѣ умеръ, но открытіе коллегіи въ бытность нунція въ Польшё не состоялось. Счастливѣе быль нунцій въ собственной Польшѣ. Первый польскій епископъ, ръшившійся послёдовать примёру кардинала Гозія, быль плоцкій епископь Андрей Носковскій. Послё совёщанія съ Коммендони онъ постановилъ отврыть језуитскую коллегию въ Пултускъ. Нунцій съ своей стороны постарался выхлонотать у Сигизмунда Августа привиллегію для іезунтовъ, имѣвшихъ прибыть въ Польшу. Въ этой привиллегии, открывшей впервые врата въ Польшу всемірнымъ реавціонерамъ, Сигизмундъ Августъ, вполнѣ одобряя "спасительную для церкви и христіанскаго государства мысль" плоцкаго епископа, дозволяеть этому епископу призвать въ Пултускъ братьевъ общества Іисуса, отдать имъ устроенное епископомъ зданіе, налълить ихъ доходами изъ епископскаго имущества и т. под. Въ заключение привиллеги король предоставляеть всему вообще обществу Інсуса пользоваться "всёми правами и привиллегіями. какими въ Польше пользуются всё ордена всёхъ христіанскихъ народовъ" и объщаетъ ему свою и своихъ преемниковъ защиту и повровительство <sup>3</sup>). Андрей Носкоескій богато налѣ-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Ibid., 10-11, Piotrków, 1 Stycznia 1565.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Ibid., 170, Piotrków, 1 maja 1565.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid., 116-118, przywilej, dan w Piotrkowie 23 marca 1565.

лилъ пултускую коллегію, войдя предварительно въ соглашеніе съ краковскою академіей, которая по просьбѣ епископа уступила іезуитамъ подчиненную ей пултускую школу; взамѣнъ этого епископъ основалъ при враковской академіи особуюбурсу, ставшую извѣстною подъ именемъ бурсы Носковскаго <sup>1</sup>). Послѣ брунсбергской коллегіи это было второе іезуитское гнѣздо, и уже на чисто-польской землѣ. Коммендони предъ вмѣвдомъ изъ Польши удалось расположить еще въ пользу призванія іезуитовъ познанскаго епископа <sup>2</sup>), но призваніе сюда іезуитовъ не скоро еще состоялось.

Посят отътяда Коммендони, вся тяжесть заботь по дальнъйшему водворению іезунтовъ въ Польшъ легла на кардинала Гозія. Дъйствительное открытіе пултуской коллегіи произошловъ самомъ началѣ 1566 года; школа состояла изъ пяти классовъ. Пултуская коллегія пользовалась расположеніемъ Носковсваго, а послё его смерти новаго плоцваго епископа, извёстнаго уже намъ вороннаго подканцлера Мышковскаго. Благодаря стараніямъ послёдняго іезунты въ 1568 г. проникли въ самую столицу Польши: они утвердились при краковскомъвостелѣ св. Матоея, хотя своей воллегін туть не отврыли. Въ 1568 г. посётилъ вмёстё съ брунсбергскою и пултускую воллегію австрійскій провинціаль Лаврентій Маги, благосвлонно принятый Сигизмундомъ Августомъ въ Варшавћ <sup>8</sup>). Вообще положеніе пултуской коллегіи можно уже было считать вполнѣ упроченнымъ. Къ прискорбію Гозія, открытіе виленской коллегін, хотя вороль еще Коммендони выразиль свое согласіе на учрежденіе ся, медленно подвигалось впередъ. Говій не переставалъ въ письмахъ своихъ въ виленскому епископу Валеріану Протасевичу Сутковскому побуждать его призвать въ Вильну іезуитовъ для основанія тамъ коллегін. Онъ просилъ также виленскаго войта Ротундуса убъждать епископа въ необходимости призванія іезунтовь. Увѣщанія Гозія произвели желанное действіе, теми более что успехи виленской реформатской школы стали грозить серьезными послёдствіями дёлу католичества въ

<sup>&#</sup>x27;) Lukaszewicz, Historya szkól, I, 119 – 120; Albertrandi, II, 115, Piotrków, 23 marca, 245–246, Pultusk, 22 czerwca 1565.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Albertrandi, II, 246, Pułtusk, 22 czerwca 1565.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Rostowski, Lituanicarum Societatis Iesu Historiarum libri decem-(editio Ioannis Martinov) Parisiis, 1877, p. 12-13, 27-28.

Вильнѣ. Лѣтомъ (20 авг.) 1568 г. Протасевичъ написалъ въ вармійскому епископу письмо, въ которомъ просилъ его поспѣшить присылкою въ Вильну нѣсколькихъ брунсбергскихъ іезуитовъ. Вмѣстѣ съ письмомъ къ Гозію, Протасевичъ написалъ письмо и въ брунсбергскимъ іезуитамъ, въ которомъ приглашалъ ихъ прислать нѣсколькихъ братьевъ изъ своей среды для основанія въ Вильнѣ коллегіи и для истребленія заразы въ его епархіи "сватѣйшимъ оружіемъ", которымъ они, какъ онъ слышалъ, достаточно вооружены. Это послѣднее письмо передано было находившемуся тогда въ Брунсбергѣ австрійскому провинціалу Маги. Просьба виленскаго епископа была исполнена; но это произошло уже послѣ отъѣзда кардинала Гозіа въ Римъ <sup>1</sup>).

Въ тв четыре-пять лёть, которыя прожиль кардиналь Гозій въ Польшѣ послѣ призванія іезунтовъ, братья общества Іисуса еще не имбли возможности развернуть своей двятельности во всей ся полноть. Они еще только утверждались въ Польшь, только отвоевывали себѣ нужный имъ операціонный базись, только укривляли свои позиціи разными матеріальными пріобрѣтеніями. Самъ папа старался облегчить имъ первые шаги ихъ въ Польшѣ и выражалъ примасу Уханскому свое желаніе, чтобы въ польскомъ королевствѣ было устроено нѣсколько коллегій общества Іисуса<sup>2</sup>). На первыхъ шагахъ своей дѣятельности въ Польше ісзунты какъ бы нарочно чуждались общественной жизни: они выступають въ роли по преимуществу воспитателей юношества. Скромно, безъ шума бросають они первыя свиена въ польскую почву, ни для кого незримо подрываются подъ самые корни польскаго нововфрія. А кругомъ ихъ жизнь бурно и шумно течетъ по старому руслу: польскіе сеймы по прежнему остаются ареною борьбы протестантства и католичества. Но знаменія времени виднѣются и туть. Какъ бы предчувствуя бъду, польское нововъріе напрягаеть послёднія силы, чтобы устроить давно исвомое соединеніе, а главное — чтобы какъ-нибудь избавиться отъ внутренняго врага своего, съ которымъ всякіе компромиссы стали уже невовможными. Занявшись своеми разстроенными домашними ді-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Rostowski, 28-31; Lukaszewicz, 120-122; Baliński Dawna Akademia Wileńska, Petersburg, 1862, str. 29-32.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Theiner, II, 725-726, Romæ, 1 iulii 1566.

лами, терпя постоянныя неудачи въ намъреніи устроить, упорядочить ихъ, испытывая тутъ не мало неизбъжныхъ разочарованій, оно не съ такимъ уже жаромъ, не съ такою самоувъренностью, какъ прежде, ведетъ борьбу съ католичествомъ. Притомъ же оно добилось уже фактическаго уничтоженія духовной юрисдикціи не только de haeresi, но и по дъламъ о десятинахъ, добилось фактическаго ограниченія привеллигированнаго экономическаго положенія духовенства, заставивъ его изъ году въ годъ платить налогъ на покрытіе военныхъ издержекъ, хотя этотъ налогъ и имълъ видъ добровольнаго взноса.

Первый послё отъёзда Коммендони сеймъ происходилъ весной 1566 г. въ Люблинѣ. Папа Пій V предъ этимъ сеймомъ обратился съ особыми посланіями къ польскому примасу и польсвимъ епископамъ, въ воторыхъ просилъ ихъ мужественно и твердо противодъйствовать на сеймъ пагубнымъ стремленіямъ еретиковъ, чтобы "не оказаться нѣмыми собаками, не могущими лаять" <sup>1</sup>) Кардинала Гозія папа просиль непремѣнро прибыть на сеймъ, чтобы воздъйствовать тамъ на епископовъ<sup>2</sup>). Но Гозій на люблинскомъ сеймѣ не присутствовалъ, отчасти потому, что желалъ избѣжать непріятной для него необходимости оппонировать королю отъ лица прусскихъ представителей по поводу нарушенія имъ пруссбихъ привиллегій (это нарушение прусские сенаторы увидели въ томъ, что король вопреки обычаю пригласиль ихъ на сеймъ каждаго отдъльно), отчасти потому, что находился по прежнему въ нерѣшительности на счетъ того, какое ему занять мѣсто въ сенатѣ, и главное потому, что не считалъ безопаснымъ оставить Вармію въ виду происходившихъ въ прусскомъ герцогствѣ волненій \*).

Начало сейма было очень бурно. Наскучивъ долгими проволочками въ платежѣ слѣдуемаго имъ жалованья, польскіе солдаты потребовали отъ сейма или немедленной уплаты его, или же ручательства всѣхъ чиновъ королевства, что оно будетъ имъ уплочено къ извѣстному сроку. Такъ какъ шляхта ни на то, ни на другое не соглашалась, то нѣкоторые свѣтскіе сенаторы предложили мѣру, очень невыгодную для духовенства, именно заложить монастырскія имѣнія. Но противъ этого про-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Theiner, II, 723-724, Romæ, 27 martii 1566.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid., 723, Romæ, 27 martii 1566.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Eichhorn, II, 244-245.

экта оказалось большинство сената, и монастырскія имущества были спасены отъ угрожавшей имъ секуляризаціи. Дѣло улажено было тёмъ, что сенаторы обязались добровольными взносами оказать помощь королю въ уплате жалованья войскамъ "). Едва эта опасность благополучно миновала, какъ на сеймѣ поднялся между католивами и протестантами спорь объ отношеніи правительства къ антитринитаріямъ. Лютеранскіе и реформатскіе сенаторы вмёстё со многими послами просили вороля изгнать изъ отечества антитринитаріевъ и анабаптистовъ, мотивируя свою просьбу тёмъ, что эти послёдніе на своихъ сходкахъ пропов'ядуютъ опасныя политическія доктрины, что они напр. не хотять никого признавать надъ собою царемъ вромѣ Христа. Такъ кавъ многіе католики поддержали эту просьбу, то решено было изгнать антитринитаріевь. Но туть оказалось, что съ ними не легко справиться. Оказалось, что въ самой посольской избъ есть уже последователи этой секты. Одинъ изъ пословъ, Филипповскій выступиль въ защиту антитрниитаріевъ, говоря, что незаконно осуждать и изгонять коголибо изъ отечества, не выслушавъ его. Сверхъ всякаго ожиданія сторону антитринитаріевъ приняли польскіе епископы, усвоившіе, какъ оказалось, Гозіеву теорію отношенія къ еретикамъ. На частномъ совъщании (22 мая) они ръшили не принимать эдикта объ изгнаніи антитринитаріевъ на томъ основаніи. что королю не принадлежить право издавать постановленія по дівламъ въры. Между ватоликами и протестантами возникли сильныя пренія: первые требовали изгнанія всёхъ секть, вторыеоднихъ антитринитаріевъ; первые исходили изъ того, что рѣшеніе по религіознымъ дѣламъ, въ томъ числѣ и объ ереси, принадлежить сейну, вторые ришительно это отвергали. Въ концѣ концовъ протестанты восторжествовали: король издалъ декретъ объ изгнаніи антитринитаріевъ и анабаптистовъ. Только въ угоду католикамъ объявилъ, что этимъ декретомъ не признается законность существованія другихъ севть <sup>2</sup>),

Польскіе протестанты, повидимому, избавились отъ внутреннихъ своихъ враговъ: по крайней мъръ на первыхъ порахъ, антитринитарскіе проповъдники, совершенно открыто до сего времени

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Ibid., 245-246.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid., 247-248; Lubieniecius, 194-196.

действовавшие въ городахъ, принуждены были искать убежища въ деревенскихъ захолустьяхъ своихъ патроновъ-шляхтичей<sup>1</sup>). Кардиналь Гозій быль недоволень тавимь оборотомь дёла 2), хотя прибывшій въ Польшу уже послё изданія декрета объ антитринитаріяхъ папскій нунцій аббать Юлій Руджіери старался объ отмёнё его и имёль нёкоторый усцёхь <sup>8</sup>), такъ что по отношенію въ лицамъ шляхетскаго происхожденія девреть, кажется, не приводился въ исполнение, или почти не приводился. Не малое огорчение причинило Гозію и то обстоятельство, что вороль, вопреки своимъ неодновратнымъ объщаніямъ, отдалъ должность великопольскаго генералъ-старосты протестанту Явову Остророгу, который впрочемъ по вступления въ должность не обнаружилъ особенной непріязни въ полякамъ, хотя продолжалъ оставаться однимъ изъ вождей протестантства. Но какъ бы въ вознаграждение за эти временныя огорченія Гозій могь утвшиться дошедшими до него извёстіями о неудавшейся попытвё польскихъ протестантовъ соединиться въ одно псповъдание. Созванный въ Познани, въ началъ 1567 г. синодъ лютеранъ и богемскихъ братьевъ не привелъ ни къ чему, такъ какъ послёдніе отказались принять аугсбургское исповѣданіе 4).

Послѣ люблинскаго сейма, окончившагося въ августѣ 1566 г., самъ собою возникалъ вопросъ о провинціальномъ синодѣ, созваніе котораго, какъ мы знаемъ, было отложено до окончанія этого сейма. Римская курія, повидимому, соглашалась на созваніе синода: папа предлагалъ Уханскому позаботиться о созваніе синода: папа предлагалъ Уханскому позаботиться о созваніе его въ скорѣйшемъ времени согласно съ опредѣленіемъ тридентскаго собора и для разсужденія только о тѣхъ предметахъ, какіе указаны этимъ соборомъ <sup>6</sup>). Но въ тоже время, не имѣя основаній довѣрять примасу, папа поручилъ присутствовать на предстоящемъ синодѣ кардиналу Гозію <sup>6</sup>). Когда къ концу сейма прибылъ въ Польшу папскій нунцій, между нимъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Lubieniecius, 197-198.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Carncovius, Hosius Carncovio, Heilsberg, 24 iunii 1568 (Dlug,. II, 1656).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Relacye, I, 213, Relacya Iuliusza Ruggieri roku 1568.

<sup>4)</sup> Eichhorn, II, 249-250.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Theiner, II, 726, Romæ, 30 aug. 1566.

<sup>•)</sup> Ibid., 726, Romæ, 30 aug. 1566.

и примасомъ сначала въ Люблинъ, а потомъ въ Ловичъ начались сов'ящанія относительно созванія синода. Уханскій просиль также Руджіери войти по этому вопросу въ соглашеніе съ Гозіемъ. Старыя подозрѣнія, старыя опасенія воскресли въ головѣ кардинала. такъ какъ въ сущности послѣ отъѣзда Коммендони ничего не произошло такого, что бы заставило его иначе смотръть и на примаса, и на польскихъ епископовъ. Гозію думалось, что еще не настало время для созванія синода. Въ этомъ смыслё онъ написалъ своему прежнему сотоварищу кардиналу Коммендони, спрашивая ero митнія. Коммендони былъ согласенъ съ Гозіемъ. Гозій ръшился уже опять затормозить созвание синода; но доводы Руджіери, особенно выставленная имъ необходимость неотложнаго принятія на синод' тридентскихъ опредѣленій и немедленной реформы согласно съ ними жизни польскато духовенства, заставили его перемёнить прежнее рёшеніе. Гозій и Руджіери извёстили примаса о своемъ согласіи на созваніе синода, а сами занялись улаженіемъ свандальнаго спора, возникшаго между Уханскимъ и Вольскимъ, куявскимъ епископомъ изъ-за денежныхъ разсчетовъ. Хотя римская курія присудила Вольскаго въ удовлетворенію денежной претензіи Уханскаго, куявскій епископъ не хотёлъ подчиниться рёшенію куріи, за что подвергся отлучению. Послё этого вражда между Уханскимъ и Вольскимъ еще усилилась. Этотъ споръ двухъ важнёйшихъ епископовъ изъ-за денегъ производилъ большой соблазиъ въ польской церкви, такъ что король счелъ себя вынужденнымъ обратиться въ Римъ съ просьбою о прекращение его. Папа Пій V поручнаъ кардиналу Гозію и своему нунцію Руджіери, вновь изслёдовавь все дёло, устроить примиреніе спорящихъ сторонъ, или, еслибы это оказалось невозможнымъ, произнести окончательный приговоръ по этому дёлу. Гозій и Руджіери позвали Уханскаго и Вольскаго въ суду и, когда примиреніе между ними не состоялось, рёшили дёло въ пользу примаса. Вольскій сдёлался теперь уступчивёе и помирился съ Уханскимъ. Вирочемъ, вскоръ Вольскій умеръ. Пока тянулось дело примиренія примаса съ куявскимъ епискономъ, приблизился срокъ новаго сейма, и созвание синода опять не состоялось.

<sup>()</sup> Eichhorn, II, 251-254.

Петрововский сеймъ 1567 г. (съ апрѣля до іюня) не имѣлъ никакихъ послёдствій въ религіозномъ отношенія. Онъ занимался эвзекуціей законовъ относительно королевщинъ. Кардиналъ Гозій на немъ не присутствовалъ, а только въ письмъ проснлъ примаса домогаться возстановленія потерянныхъ правъ католической іерархія. Хотя Уханскій д'влаль попытки въ этомъ родѣ, но онѣ не имѣли успѣха, такъ какъ онъ не нашелъ поддержки ни въ королѣ, ни въ сенаторахъ. Петроковскій сеймъ повторилъ запрещение вывоза аннатъ изъ страны<sup>1</sup>), хотя король об'вщалъ нунцію, что это постановленіе не будетъ исполняться <sup>2</sup>). Впослёдствін (въ 1569 году) самъ Сигизмундъ Августь нисаль папь, что хотя онь не могь воспрепятствовать тому, чтобы на сеймъ послы не требовали приведения въ исполненіе закона, запрещающаго вывозъ аннатъ изъ Польши, онъ старался однако, чтобы-по крайней муру --- казалось, что законъ этотъ не объявленъ къ исполненію (ut lex, quae promulgata et lata est, non promulgata neque lata esse videatur<sup>3</sup>).

Послѣ петроковскаго сейма 1567 г. опять главною заботою кардинала Гозія стало созваніе провинціальнаго синода, на которомъ должно было произойти наконецъ принятіе польскимъ духовенствомъ и приведеніе въ исполненіе тридентскихъ опредѣленій. Эта забота тѣмъ болѣе лежала теперь на Гозіѣ, что папа Пій V еще въ декабрѣ 1566 г. назначилъ его своимъ легатомъ a latere на провинціальномъ синодѣ гнѣзненской митрополіи (quoad peracta fuerit), предписавъ своему нунцію въ Польшѣ Руджіери помогать кардиналу во всемъ (ad omnia assistere). Тогда же папа просилъ Гозія позаботиться о томъ, чтобы на синодѣ не было постановлено чего-либо противнаго обрядамъ и установленіямъ католической церкви, а примасу и епископамъ предписалъ ожидать прибытія кардинала и безъ

.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Vol. leg. II, 69.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Relacye, I, 213, Relacya I. Ruggieri.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Biblioteca Ordynacyi Krasińskich, Warszawa, 1869, Acta Podkanclerscie Franciszka Krasińskiego 1569—1573. Wydał Wł. Hr. Krasiński, objaśnił przypisami Wł. Chomętowski. Cręść I, p. 131—132. Когда въ 1569 г. кардиналъ Гозій уважалъ въ Римъ, король поручилъ сму ходатайствовать предъ папоно о дозволени обратить аппаты ad usus reipublicæ (ibid., 128 — 129) и самъ писалъ объ этомъ папѣ (ibid., 160). Гозій отказался отъ ходатайства, нашедши его несвоевремоннымъ, послѣ чего король поручилъ Гозію дайствовать въ этомъ двлѣ по своему усмотрѣнію (ibid. 200—201).

него не открывать синода <sup>1</sup>). Мысль о созвании провинціальнаго синода, о чемъ прежде хлопоталъ одинъ Уханскій съ своими задними цёлями, нашла себё теперь ревностнаго приверженца въ новомъ куявскомъ епископѣ Станиславѣ Карнковскомъ, который съ этого времени становится однимъ изъ самыхъ выдающихся дёятелей въ исторіи возрожденія польскаго католичества. Послё петроковскаго сейма Кариковскій обратился (23 окт. 1567 г.) къ кардиналу Гозію, какъ легату а latere, съ просьбою озаботиться скоръйшимъ созваніемъ синода. Гозій, все еще, кажется, считавшій несвоевременнымъ созваніе синода, особенно въ виду отсутствія короля изъ Польши, далъ ему уклончивый отвѣтъ: онъ хвалилъ его ревность, но говорилъ, что его легатура имветъ силу только во время самаго синода (durante synodo), назначение же мъста и времени его созванія зависить отъ примаса и епископовъ. Въ случав созванія синода Гозій об'єщаль непрем'єнно прибыть на него, а тёмъ временемъ поручилъ Карнковскому узнать образъ мыслей епископовъ по вопросу о синодъ. Во время хиротонів Карнковскаго, происходившей въ Петроковѣ (25 янв. 1568 г.), онъ совѣщался по этому вопросу съ Уханскимъ и Падневскимъ, и они всё трое согласились съ мнёніемъ Гозія, что было-бы не безопаснымъ созывать синодъ въ отсутствіе вороля. Поэтому рѣшено было отложить созваніе синода до окончанія предстоявшаго тогда сейма, послѣ котораго, какъ увидимъ ниже, Гозій оставилъ Польшу навсегда<sup>2</sup>).

Легатура Гозія не имѣла практическихъ послѣдствій. Но эта легатура, уполномочившая Гозія заботиться о приведеніи въ исполненіе тридентскихъ опредѣленій, поставила его въ весьма затруднительное положеніе по отношенію къ низшему польскому духовенству, такъ что онъ даже отказывался отъ предложенной ему папою чести. Во время легатуры Гозія истекъ срокъ полученной иольскимъ духовенствомъ трехгодичной отсрочки по приведенію въ исполненіе извъствыхъ тридентскихъ опредѣленій относительно количества бенефицій и резиденціи. При всемъ своемъ уваженіи къ тридевтскому со-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Theiner, II, 727, Romæ, 10 decembris 1566.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Eichhorn, II, 338-339; Carncovius, Hosius Carncovio, Heilsberg, 6 novembris 1567 atque 9 ianuarii 1568 (Dlug., II, 1649, 1651).

бору Гозія хорошо зналь, что исполненіе опредѣленій его въ Польшѣ было тогда практически невозможно. Въ 1568 г. Гозій счелъ себя вынужденнымъ извѣстить римскую курію, что еслы бы онъ принялся за исполненіе порученнаго ему дѣла, то быль бы распятъ католиками еще прежде, чѣмъ еретиками. Этотъ отвѣтъ Гозія не остался тайною для польскаго духовенства, и кардиналъ вскорѣ сталъ получать отъ польскихъ капитуловъ прошенія — ходатайствовать за нихъ предъ папою о новой отсрочкѣ. Гозій, конечно, не принялъ на себя роли ходатая, но польскіе капитулы и безъ него достигли своей цѣли: папа продолжилъ дѣйствіе первой отсрочки на неопредѣленное время<sup>1</sup>).

Оффиціальное принятіе польсвимъ духовенствомъ опредѣленій тридентскаго собора не состоялось въ бытность Гозія въ Польшё и притомъ въ значительной мёрё по винё самого бывшаго папскаго легата на тридентскомъ соборѣ. Еще не присибло время для фактическаго проведенія ихъ въ польскую жазнь, а настанвание на оффиціальномъ приняти могло только сдѣлаться сигналомъ для очень опасной игры. Но хотя время еще не приспѣло, хотя реакція далеко еще не заняла господствующаго положенія, діятели ся однаво энергично вели свою работу, успётно подготовляли почву для воспріятія началь возродившагося папства. Ісзунты, какъ ни мало было ихъ еще въ Польшѣ, приносили уже "неизмѣримую пользу" своею проповѣдническою дѣятельностію, а больше всего воспитаніемъ шляхетской молодежи въ своихъ коллегіяхъ, куда даже еретиви-недальновидные-отдавали своихъ дътей для избъжанія расходовъ на наемъ учителей. Папскія очи въ Польшё видёли уже во всемъ этомъ "очевидные знаки того, что болѣзнь на мгновеніе возобладавшая надъ Польшею, уже по милости Божіей проходить". Папсвій нунцій уже пророчиль, и — вавъ впослёдствіи оказалось — вёрно, что ватолическая религія со временемъ, а можетъ быть еще на глазахъ современнаго поколёнія возьметь верхъ, и сретики, уменьшенные въ числё, враждующіе между собою, будуть совершенно обузданы, если только польсвое правительство захочеть поступить съ ними согласно съ ванонами и статутами королевства. Это пророчество имѣло

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Eichhorn, 11, 278-280, 289-294.

за себя фактическія основанія. Въ теченіе двухлѣтняго пребыванія Руджіери въ Польшѣ возвратилось около 10000 человъкъ къ католической въръ (хотя позволительно видъть въ этой цифр' преувеличение): раздробление польскаго новов врия на множество секть, враждующихъ между собою, чаще всего приводило отъ "заблужденія" въ "древней истинѣ" 1). Юлій Руджіери могъ-бы въ пользу своего предположенія указать еще на то весьма важное явление польской религиозной жизни, которое раньше его подмѣтилъ его однофамилецъ Фульвій Руджіери, именно что въ Польш' простой народъ, крестьяне почти всѣ католики, что слѣд нововъріе вовсе не глубоко пустило корни въ Польше <sup>2</sup>). Сами польские епископы, которыхъ до того времени едва-ли можно было назвать намёстниками папы, блюдущими его интересы въ Польшев, начинають обнаруживать признави пониманія этихъ интересовъ, желанія служить имъ. Не о старыхъ епископахъ мы говоримъ: тв по большей части продолжають старыя дёла свои. Но въ новыхъ епископахъ вветъ уже новымъ духомъ. На мвсто плоцбаго епископа Андрея Носковскаго, искупившаго впрочемъ свои грёхи предъ католичествомъ водвореніемъ въ Пултускѣ іезуитовъ, поступилъ (осенью 1567 г.) извёстный уже намъ подванцлеръ Петръ Мышковскій <sup>3</sup>), оказавшій въ свое время не мало услугъ Коммендони. На мѣсто куявскаго епископа Николая Вольсваго, совсёмъ неревностнаго пастыря, поступилъ Станиславъ Карнковскій, будущій преемникъ Гозія на стражѣ польсваго ватоличества. Однѣ рунны наслѣдоваль онъ отъ своего предмѣстнива, предъ которымъ сидѣли на куявской каоедрѣ Уханскій и Дройовскій <sup>4</sup>). Съ жаромъ принялся онъ за искорене-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Relacye, I, 192-194, relacya Iuliusza Ruggieri.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid., 160, Opis Polski Fulwiusza Ruggieri.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Eichhorn, II, **339**.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Вотъ какъ рисуетъ Карнковскій въ "инсьма къ Гозію висчативніе, вынесенное имъ изъ посащенія своего каседральнаго города: ubi multa reperi, cathedram absque doctore, tribunal Episcopi absque judice vicario, subsellia Confessariorum absque confessariis, chorum absque psalmodia, altaria absque ministerio, Scholam sine Rectore, Hospitalia Pauperam sine Provisoribus et Provisione, Praelatos atque Canonicos paucos, eosque absque regula, Clerum absque disciplina, civitatem sine ordine, reliquos in vita et moribus dissolutos, Templum ruinarum plenum, arcis ædificia, et locum habitationis Episcopi ruinosum. Quid plura? excepta solitudine, nihil boni præterea. In Diœcesi nihil meliora vidi et cæt. (Ddug. II, 1760).

ніе ереси въ своей епархіи. Онъ началъ съ преобразованія своего капитула, который оставляль желать очень многаго. Въ великомъ посту 1558 г. онъ назначилъ по всей епархіи совершать общественныя моленія и въ заражонныя ересью мѣста разослалъ ксендзовъ способныхъ учить и проповѣдывать. На третьей недёлё онъ созваль епархіальный синодь, на который потребовалъ отъ подчиненнато духовенства изложенія его professio fidei. Онъ возвратилъ многія отнятыя протестантами цервовныя владения. Онъ многихъ колебавшихся въ върт и даже уклонившихся отъ нея возвратилъ католичеству <sup>1</sup>). Кардиналъ Гозій былъ очень радъ, что у него наконецъ появился такой ревностный сосёдь. Онъ выразиль ему полное свое одобреніе всей его діятельности, а на его благодарность за лестную рекомендацію о немъ въ Римъ отвѣтилъ ему комплиментомъ: sui cuique mores fortunam finzunt, suaque quemque virtus commendat<sup>2</sup>).

Какъ ни замѣтно сталъ обозначаться въ польской жизни повороть въ католичеству, онь имѣль еще-такъ сказать мѣстный характеръ: самъ собою зародившійся духъ реакціи только тамъ заявляль себя реально, гдё находилась искусная рука, умёвшая поддержать и направить его. Въ общемъ же католическая церковь лежала еще въ развалинахъ, и на этихъ развалинахъ прежнею сезцеремонностью хозяйничали польскіе ново-СЪ вёрцы. Тотъ же Карнковскій горько жаловался кардиналу Гозію, что еретики, овладъвъ достояніемъ католической церкви, предписывають католикамъ законы, не позволяють тронуть себя ни дѣломъ, ни словомъ, требуютъ, чтобы съ ними обращались милостиво, благосклонно. Въ противномъ случав они поднимаютъ крикъ, что надъ ними дълается насиліе, что дъло идеть не о религіи, а объ ихъ вольностяхъ, что нарушаются общественный миръ и спокойствіе, вводится рабство. А между твмъ себв они все дозволяють, что только можетъ повредить католической церкви-насмёхаются, издёваются, безчестять въ рёчахъ и пасквиляхъ, обольщаютъ народъ, захватываютъ и профанирують храмы, назначають своихъ министровъ, узур-

<sup>&#</sup>x27;) Eichhorn, Il, 340.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Carncovius, Hosius Carncovio, Heilsberg, 6 novembris 1567, 9 januarii, 14 februarii 1568 (Plug., II, 1648, 1650, 1652).

пирують цервовные доходы, словомъ дѣлають все, что имъ вздумается, не стёсняясь ни законами, ни правами духовнаго сословія, ни королевскими эдиктами <sup>1</sup>). Разница между тецерешнимъ и прежнимъ временемъ состояла, кажется, только въ томъ, что польское нововъріе въ виду поднимающейся реакція съ большею энергіею занялось сплоченіемъ своихъ силъ и на время пріостановило наступательныя действія на сеймахъ. Но возрождавшееся католичество было еще безсильно, чтобы вести активную борьбу. Правда, недавно выступившій на арену борьбы епископъ Карнковский помышляль уже о томъ, чтобы начать борьбу. Въ письмъ къ кардиналу Гозію онъ предлагалъ воспользоваться экзекуціей законовь, занимавшей по прежнему польскую шляхту, чтобы потребовать возвращения духовенству незаконно отнятой у него юрисдивціи. Онъ предлагалъ для этого два пути: позвать виновныхъ въ нарушении правъ и вольностей духовенства къ суду всемогущаго Бога и къ суду епископовъ. Но старый воинъ видълъ, что эти порывы еще преждевременны. Гозій отв'яль Карнковскому, что мысль о возвращении юрисдикции ему очень симпатична, что онъ въ своихъ письмахъ въ воролю не перестаетъ его умолять о возвращении ся, но върныхъ надежныхъ путей къ этому онъ не видить. Относительно перваго пути, предложеннаго Карнковскимъ, т. е. призванія виновныхъ къ суду Божію, Гозій только саркастически замѣчаетъ, что онъ боится, какъ-бы на этоть путь не вступили москвитяне и татары и не совершили по велѣнію Божію, расправы не только надъ еретиками и оскорбителями храмовъ, но и надъ католическими пастырями, мало о нихъ заботившимися. Относительно втораго пути Гозій говорить, что прежде чёмъ позывать виновныхъ къ суду епископовъ, нужно внимательно и тщательно взвѣсить, какъ велика надежда на достижение желаемаго. Гозий боится, что открытое нападеніе на еретиковъ только ожесточить ихъ, только подольеть масла въ огонь. При томъ же епископы не могутъ разсчитывать на поддержку короля, который въ послёднее время сталъ раздавать высшія государственныя должности почти исключи-

тельно еретикамъ, а чъмъ болье они наполняютъ сенатъ,

') Carncovius Hosio (Dlug., II, 1761).

- 397 -



тёмъ сильнёе нападають на «дёло Христа» 1). Разсчитывать на поллержву правительства католическая церковь, дъйствительно не имѣла основаній. Сигизмундъ Августъ, отправивъ нелюбимую супругу въ Австрію, предался невоздержной, грубочувственной жизни, окружиль себя людьми, совсёмь равнодушными въ дёламъ вёры. По словамъ Гозія, тогдашній польсвій дворь лишь на столько почиталь Бога, чтобы не осворбить аьявола, отречение отъ Христа при дворъ считалось не преступленіемъ, а чуть не славнымъ дёломъ. Правда, Гозій и подканцлерь Мышковскій старались удержать короля отъ разврата. въ который онъ все глубже погружался; но письма перваго часто по долгу оставались нераспечатанными, а послёдній иногда по цёлымъ недёлямъ не могъ добиться пріема у короля<sup>2</sup>). Особенно кардинала Гозія смущали слухи о томъ, что Сигизмундъ Августъ становится болёе расположеннымъ къ еретикамъ. Въ одномъ письмъ къ королю онъ съ упрекомъ ему говорить, что Беза считаеть себя уже совѣтникомъ короля, что въ предисловіи къ изданной имъ внигв о заблужденіяхъ Валентина Гентилиса преподаеть королю совѣты, причемъ нападаетъ на его, Гозія, за то, что удержалъ вороля отъ преслѣдованія послѣдователей Гентилиса (антитринитарія). Гозій просить короля поступить съ единов'єрцами Безы такъ же, какъ они поступили съ Серветомъ въ Женевѣ и съ Гентилисомъ въ Бернѣ 3).

При такихъ обстоятельствахъ открылся въ концё 1568 г. послёдній польскій сеймъ, на которомъ суждено было присутствовать Гозію. Это былъ знаменитый въ польской и западнорусской исторія люблинскій сеймъ 1569 г., на которомъ состоялась въ теченіе многихъ лётъ подготовлавшаяся гражданская унія Польши и Литвы. Въ Римѣ, по обыкновенію, ожидали и на этомъ сеймѣ нападокъ со стороны протестантовъ на католичество, и папа въ особыхъ посланіяхъ увѣщевалъ короля и сенаторовъ не только не допускать на сеймѣ уменьшенія, но и позаботиться объ "умноженіи вѣры" <sup>4</sup>). Вмѣстѣ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Carncovius, Hosius Carncovio, Heilsberg, 6 nov. 1567 (Dlug., II, 1648-1649).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Eichhorn, II, 342.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Hozyusz do Zygmunta Augusta z Heilsberga 7 marca 1568 (Dziennik Wileński, r. 1818, t. I, str. 556-557).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Theiner, II, 733-735, Romæ, 6 atque 16 decembris 1568.

съ тѣмъ Пій V просилъ кардинала Гозія, не смотря на свою старость, на зимнее время и т. п., отправиться на сеймъ, чтобы противостоять злоумышленіямъ еретиковъ и послужить для всёхъ католиковъ образцемъ для подражанія; при этомъ папа не считаль нужнымъ давать какія-либо указанія кардиналу, "прекрасно знающему всё ухищренія еретиковъ" <sup>1</sup>). Гозій прибыль на сеймь лишь во второй половини февраля 1569 г. вогда уже состоялась унія. Горячо привѣтствовали католики появление на сеймѣ своего вождя. Протестанты, напротивъ, не сврывали своей вражды къ нему, и нёкоторые изъ нихъ при входѣ его въ сенатъ не сочли даже нужнымъ привѣтствовать его <sup>э</sup>). Присутствіе Гозія на люблинскомъ сеймѣ не имѣло особенныхъ послъдствій: вопросъ объ уніи какъ до прибытія Гозія, такъ и по прибытіи его въ Люблинъ, всецёло поглотилъ вниманіе участниковъ сейма, отодвинулъ на задній планъ всѣ другіе вопросы. Своимъ пребываніемъ на сеймѣ Гозій воспользовался для того, чтобы, насколько это было возможно, удержать въ католической въръ Сигизмунда Августа, теперь особенно нуждавшагося въ частыхъ напомвнаніяхъ и увѣщаніяхъ. Онъ жаловался королю, что въ Пруссіи распространился слухъ. что на теперешнемъ сеймѣ будетъ объявлена какая-то новая върка (fidicula). Такъ какъ этотъ слухъ упорно держался, то онъ рѣшился, не обращая вниманія на свою старость, на разстроенное здоровье, на неблагопріятное время года, прибыть въ Люблинъ, чтобы узнать, что это за новая върка, и помъшать, если можно, нечестивымъ замысламъ еретиковъ. Король просиль Гозія не в'врить этимъ слухамъ, говорилъ, что онъ до послёдняго издыханія своего пребудеть въ вёрё предковъ своихъ. Германскіе лютеране, продолжалъ Гозій, называють самое распространенное въ Польшѣ реформатское (augustanam) исповѣданіе польскимъ сапогомъ и башмакомъ, или плащемъ, подъ которымъ укрываются всевовможные еретики: неужели, спрашиваль онь короля, полякамъ придется говорить не "вѣрую во святую католическую церковь", а "върую въ польсвій сапогъ". Еретики, закончилъ онъ, только и дълаютъ, что обзывають другь друга еретиками, и во всёхъ ихъ сочиненіяхъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibid., 735, Romæ, 17 ianuarii 1569.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Rescius, lib. II, c. XXXII, p. 269-270; Eichhorn, II, 345.

только и есть одна несомнѣнная истина, что всѣ они-еретики. Король опять завѣрялъ кардинала, что онъ и не думаеть о перемёнё вёры. Во время пребыванія въ Люблинё вардиналь Гозій не упустиль случая побесёдовать съ королемъ и о напіональномъ соборѣ: онъ не довѣрялъ воролю на этомъ пунктѣ, хотя по его собственнымъ словамъ Сигизмундъ Августъ неодновратно ему говорилъ, что онъ "и не думаетъ ни о національномъ соборѣ, ни объ измѣненіи вѣры". Онъ доказывалъ королю, что если-бы теперь по окончаніи вселенскаго тридентскаго собора, принятаго и въ Польш'ь, онъ созвалъ какой-либо соборъ и на немъ сталъ преобразовывать церковь, создавать новую вѣру, то поведение его въ этомъ случаѣ было бы такъже нельпо и преступно, какъ если бы по окончании созваннаго королемъ генеральнаго сейма какой-либо воевода созвалъ въ своемъ воеводствѣ съѣздъ и на немъ сталъ издавать определения относительно техъ предметовъ, о которыхъ уже издалъ постановление генеральный сеймъ. Сигизмундъ Августъ отврещивался отъ всякой солидарности съ людьми, замышляющими созвание національнаго собора, и Гозію казалось, что его доводы, действительно, убедили короля въ нелепости самой идеи созванія ero<sup>1</sup>).

Послѣ люблинскаго сейма кардиналъ Гозій навсегда оставилъ Польшу. Поводомъ ко вторичной поѣздкѣ Гозія въ Римъ послужило уже извѣстное намъ дѣло о барскомъ наслѣдствѣ. Такъ какъ исходъ этого дѣла зависѣлъ въ значительной степени отъ папы, то Сигизмундъ Августъ задумалъ отправить въ качествѣ своего уполномоченнаго по этому дѣлу кардинала Гозія, въ томъ предположеніи, что онъ, какъ лицо, пользующееся авторитетомъ въ Батиканѣ, будетъ дѣйствовать успѣшнѣе другихъ. Притомъ же въ Римѣ давно уже желали видѣтъ Гозія въ стѣнахъ вѣчнаго города, да и самъ Гозій былъ отъ этого не прочь. Во время пребыванія Гозія въ Люблинѣ вопросъ о посольствѣ его въ Римѣ рѣшенъ былъ окончательно. Тогда же приняты были нужныя мѣры къ тому, чтобы поскорѣе получить отъ папы дозволеніе на временное оставленіе Гозіемъ его епархіи, а отъ кантора вармійскаго капитула Мартина

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Carncovius, Hosius Carncovio, Romæ, 14 oct. 1570 (Dlug., II, 1667-1669).

Кромера согласіе быть въ отсутствіе Гозія викаріемъ администраторомъ вармійской епархіи. Дозволеніе папы припло скоро; но назначеніе Кромера викаріемъ встрѣтило сильное противодѣйствіе со стороны вармійскаго капитула, считавшаго это назначеніе нарушеніемъ привиллегій вармійскаго капитула и всей Пруссіи, такъ какъ Кромеръ не былъ прусскимъ уроженцемъ. Но Гозій поставилъ на своемъ, и Кромеръ принялъ въ свои руки управленіе епархіей. Въ концѣ августа 1569 г. Гозій пустился въ дорогу. По пути онъ посѣтилъ кульмскаго, куявскаго и познанскаго епископовъ и папскаго нунція Викентія Портико, смѣнившаго Юлія Руджіери. Всюду по пути Гозія радушно встрѣчали католики: особенно шумныя оваціи выпали на его долю въ Италіи. Въ Римъ Гозій прибылъ девятаго ноября. Спустя нѣсколько дней онъ заболѣлъ лихорадкою, отъ которой оправелся лишь въ половинѣ декабря <sup>1</sup>).

## ПЯТАЯ ГЛАВА.

Реакція, которою повѣяло въ польской жизни съ половины шестидесятыхъ годовъ и воторую вардиналъ Гозій старательно, заботливо поддерживалъ и направлялъ, и послё его отъёзда росла и врёпла въ Польшё. Іезунты, которымъ онъ оставилъ доканчивать свое дёло, отвоевывали себё съ важдымъ годомъ новыя позиціи, укрѣпляли старыя, расширяли сферу своихъ дъйствій. Нъсколько мъсяцевь спустя посль отътзда Гозія, утвердились они наконець въ литовской столиць, не смотря на враждебное настроеніе по отношенію къ нимъ протестантскаго населенія Вильны, которое готово было фактически 88градить дорогу передовому језуитскому отряду. Первые трое іезунтовъ, прибывшіе въ Вильну изъ Брунсберга осенью 1569 г. и привезшіе съ собою письма кардинала Гозія въ виленскому епископу, нашли здёсь все необходимое для того. чтобы сразу же повести свое дёло на широкую ногу: въ ихъ распоряжение предоставлены были дома, совершенно приспособленные для устройства въ нихъ коллегіи и удобнаго помѣщенія тридцати

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Е і с h h o r n, II, 348—367. Въ трехъ частякъ «Actów Podkanclerskich Franciszka Krasińskiego» (Bibl. Ord. Krasińskich) понъщена цъдая серія дожументовъ, касающихся посольства Гозія въ Римъ и всего хода барскаго процесса.

отцовъ іезунтовъ; на содержаніе іезунтовъ епископъ назначилъ по 2000 вопъ литовскихъ грошей, обезпечивъ эту сумму имвніемъ своимъ Ширвинты; на устройство школъ подарилъ имъ нъсколько деревень; подарилъ имъ даже озеро. Вслъдъ за первыми істучтами стали прибывать въ Вильну другіе, такъ что весной 1570 г. виленская іезунтская колонія считала уже свыше двадцати членовъ. Лётомъ 1570 г. прибылъ въ Вильну самъ провинціаль австрійскихъ и польскихъ іезуитовъ Маги. одинъ изъ энергическихъ дѣятелей іезунтскаго ордена. При содъйствія виленскаго епископа Протасевича провинціаль окончательно устроилъ въ Вильне іезунтскую коллегію, состоявшую изъ пяти влассовъ; при ней открыта была особая школа, предназначавшаяся собственно для тёхъ, кого іезунты находели полезнымъ залучить въ свою конгрегацію. Пробывъ въ Вильнѣ два мёсяца, Маги уёхалъ, назначивъ первымъ ректоромъ виленской коллегін Станислава Варшевицкаго. Выборъ ректора былъ весьма удачный: Варшевицкій, сынъ варшавскаго каштеляна, получилъ отличное образование заграницей, неодновратно бывалъ посланникомъ Сигизмунда Августа къ иностраннымъ, дворамъ, его ожидала блестящая карьера, но въ 1567 г. онъ, прібхавь въ Римъ, отказался отъ всбхъ своихъ должностей духовныхъ и свътскихъ, и отдалъ себя на служение иезунтскому ордену. Первою трудностью, которую нужно было преодолѣть ревтору виленской коллегін, быль недостатокъ учениковъ. Отаранія епископа и пастырскія его посланія успёли собрать едва нѣсколько воспитанниковъ въ новую коллегію. Не говоря уже о православныхъ, протестанты виленскіе, во главѣ которыхъ стояли Андрей Волянъ и Андрей Тржецескій, снискавшіе себѣ большую учоностью своею извѣстность, не обнаруживали охоты посылать своихъ дётей въ іезуитскую шволу, хотя и безплатную. Польскіе протестанты считали себя на столько сильными, что первые бросили перчатку учонымъ защитникамъ католичества. Волянъ и Тржецескій пришли въ іезунтскую коллегію и вступили съ ісзунтами въ догматическій диспуть. предметомъ котораго было учение католической церкви о присутствін Христа въ евхаристін. Диспутъ кончился ничёмъ: важдая сторона приписывала себв победу. Когда послё этого протестантские проповёдники, убёдившись въ безплодности схоластическихъ состязаній этого рода, отказались отъ при-

глашенія на новый публичный диспуть,--- іезунты приб'яли въ особаго рода драматическимъ представленіямъ. Они устраивали на улицё диспуты между двумя іезунтами, изъ которыхъ одинъ играль роль протестантскаго проповёдника, а другой дёйствительнаго іезунта. Разумвется, іезунть всегда оставался победителемъ. Протестантские пропов'ядники съ презр'вниемъ относились въ этимъ вомедіямъ, не придавали имъ значенія; но въ сущности оть этихъ комедій іезунты были въ вынгрышѣ: хотя собиравшіеся изъ любопытства на эти диспуты протестанты просто смбялись надъ ісзунтами, а иногда, разсердившись, разгоняли и даже колотили ихъ, но въ головахъ нёкоторыхъ изъ нихъ невольно закрадывалось сомнѣніе въ истинности своихъ вѣрованій, на которыя іезунты обрушивались со всею своею сходастическою діалектикою, а разъ оно зародилось-расчищень быль путь къ примирению съ католичествомъ, съ језунтами. Эти диспутыкомедіи ісзуиты вскор'в перенесли въ находившійся въ центр'в города востель св. Яна, воторый долго не соглашался имъ уступить настоятель этого костела Ройзій, сильно ненавидфвшій іезунтовь: только скоропостижная смерть Ройзія (1571) отврыла іезунтамъ двери яновскаго костела. Вступивъ во владёніе однимъ изъ наиболее посещаемыхъ католиками костеловъ, језунты не пожалёли издержекъ, такъ что все въ этомъ костелѣ — и внѣшнее убранство, и музыка, и самое богослуженіе-производило сильное, подавляющее впечатлёніе на религіозное чувство молящихся, разомъ со всёхъ сторонъ охватывало посётителей храма. Народная масса, въ которой чувство преобладаетъ надъ разсудвомъ, легво попадала въ језунтсвія сътн, легво свое благоговёніе въ ватолической вёрё переносила на іезунтовь, преобразовавшихъ яновскій костель-и такимъ образомъ хитрый іезуить тянуль темнаго человёка къ своему конфессіоналу, гай окончательно вирадывался въ его душу и производилъ въ ней мало по малу ту метаморфозу, въ окончательномъ результать которой являлся слепой фанатизмъ. Даже моровая язва, страшная моровая язва, отъ которой всё, кто могъ, спасались быствомъ, пришлась встати для језунтовъ. Въ то время, кавъ почти всё духовные бёжали изъ Вильны, такъ что не кому было совершать богослужение, изуиты остались въ Вильнъ: со Святыми дарами они спёшили къ больнымъ, утёшали, лечили, помогали бёднымъ, исповёдывали, причащали, напутствовали

26\*

умирающихъ. Нѣкоторые изъ нихъ сами умирали у постели зараженныхъ. Такое самоотверженіе сильно импонировало на народную массу, и когда моровая язва прекратилась, общественное мнѣніе сильно повернулось въ пользу іезуитовъ и іезуиты получили въ Вильнѣ права гражданства. Дѣло іезуитскаго воспитанія пошло теперь быстро впередъ. Іезуитскій костелъ былъ теперь постоянно переполненъ молящимися. Въ немъ раздавалась проповѣдь Варшевицкаго на польскомъ языкѣ; другіе іезуиты проповѣдывали для проживавшихъ въ Вильнѣ иностранцевъ на латинскомъ, итальянскомъ, нѣмецкомъ языкахъ. Словомъ, іезуиты прочно утвердились въ Вильнѣ, и смѣло могли уже смотрѣть въ глаза будущему <sup>1</sup>).

Почти одновременно съ виленскою коллегіею, которой предстояло въ будущемъ сдёлаться центромъ всего іезунтсваго просвъщенія въ Польшъ, основали братья общества Іисуса еще двѣ воллегіи. Одна изъ нихъ основана была въ центрѣ Великой Польши-Познани мёстнымъ епископомъ Адамомъ Конарскимъ, щедро надълившимъ језунтовъ. Другая основана была въ Ярославѣ въ перемышльской епархін Софьею Косткою и ея дочерью Анною Острожской <sup>2</sup>). Много помогали ісзунтамъ разселяться и утверждаться на польской земль агенты римской вурін въ Польшів. Самъ Сигизмундъ Августь писаль въ Римъ о нунції Портико, что онъ не только многихъ возвратилъ въ лоно ватолической церкви своими ув'ящаніями и въ особенности переводомъ на польский языкъ и изданиемъ католическихъ сочиненій, но и своимъ авторитетомъ поддержалъ существовавшія уже iезунтскія коллегіи и кром'я того способствоваль открытію и устройству нёсколькихъ новыхъ <sup>3</sup>). Тавимъ образомъ предъ смертью послёдняго Ягеллона іезунты имёли уже въ литовскопольскомъ государствѣ пять коллегій.

Въ параллель съ тёмъ, какъ оживало польское католичество, какъ утверждались въ Польшъ iesyиты, и польские протестанты подвигали къ концу давно задуманное соединение воедино своихъ разрозненныхъ силъ. Въ февралѣ 1570 г. про-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Rostowski, 32—46; Baliński, 32—46. Сливовъ, Iesynth въ Литвъ (Русскій Въстанкъ за 1875 г. 7, 1—24).

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Lukasźewicz, Historya szkół, 122–123.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Acta Podkanclerskie Fr. Krasińskiego, III, 175-176, Sigismundus Augustus Cardinali Farnesio, Varsavize, 10 sept. 1571 (Bibl. Ord. Kras. rok 1871).

исходили почти одновременно два предварительныхъ събздаодинъ въ Познани богемскихъ братьевъ съ лютеранами, другой-въ Вильнё-реформатовъ съ лютеранами; на этихъ съёздахъ устранены были по возможности тѣ затрудненія, которыя создавали лютеранские богословы, особенно относительно богемскихъ братьевъ. Въ апрёлё 1570 г. состоялся знаменитый въ исторіи польскаго протестантства сандомірсвій синодъ, на которомъ послѣдовало наконецъ послѣ долгихъ и великихъ усилій, хотя тольво внішнее, соединеніе трехъ главныхъ протестантскихъ исповѣданій — лютеранскаго, реформатскаго и богемсваго. По сандомірскому соглашенію, каждое изъ этихъ исповѣданій оставалось при своихъ обрядахъ, но всѣ они обязывались действовать впредь совмёстно противъ католиковъ, поддерживать другъ друга въ борьбё съ ними. На сандомірскомъ синодѣ высказана была также Станиславомъ Мышковскимъ, вравовскимъ воеводою, мысль о составлении новаго общаго для всёхъ польскихъ протестантовъ исповёданія вёры. Мысль эта была принята синодомъ, который постановилъ созвать по прошествіи нѣсколькихъ мѣсяцевъ для составленія его собраніе главнъйшихъ представителей каждаго исповъданія. Въ Сандомірѣ же былъ составленъ и подписанъ всѣми присутствующими простой акть соединенія, ставшій извёстнымь подь именемь Consensus Sendomiriensis, въ воторомъ они взаимно признавали свое правовёріе и об'єщали впередъ д'яйствовать заодно 1). Сандомірское соглашеніе, очевидно, не было религіознымъ соединеніемъ, а скорѣе политическимъ союзомъ, устроеннымъ польскими магнатами - протестантами и опиравшимся не столько на въровсповъдныя уступки, сколько на заявленное противными сторонами желаніе игнорировать для общей пользы въроисповыдныя разности. Когда высть о сандомірскомъ соглашенія дошла въ Римъ до кардинала Гозія, онъ не хотёлъ вёрить въ дъйствительность этого факта. Сандомірское соглашеніе въ письмѣ къ польскому королю онъ называлъ ложью, доказывалъ на основании полемическихъ сочинений протестантовъ, что не говоря уже объ остальныхъ сектахъ, даже между кальвинистами и лютеранами единение возможно лишь на столько, на сколько

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Fischer, I, 153-176.

оно можеть быть между мышью и котомъ, между овцою и волкомъ. Онъ просилъ короля на предстоящемъ сеймѣ защищать только католическую вѣру, государственныя должности предоставлять лишь католикамъ, твердо противостоять всѣмъ соблазнамъ еретиковъ, чтобы сохранить свое государство отъ тѣхъ волненій, которыя едва не погубили Францію <sup>1</sup>).

Не прошло и мъсяца послъ сандомірскаго синода, какъ отврылся въ Варшавѣ сеймъ. Достигнутое послѣ долголѣтнихъ трудовъ соединеніе давало польскимъ протестантамъ новыя силы, вдохновляло ихъ новою энергіею для борьбы съ католичествомъ. Борьба эта далеко еще не была окончена, только на время затихла, а грозный призракъ реакціи, въ послёдніе годы носившійся надъ польскою землею, невольно заставляль протестантовъ призадуматься надъ своимъ положеніемъ, поразмыслить о средствахъ спасенія отъ этого призрака, готоваго реализироваться въ образъ језуитскаго фанатизма. Положение протестантства въ Польшё, послё всёхъ его, часто блестящяхъ побъдъ надъ католичествомъ, было непрочнымъ: свобода исповёданія протестантства, пожалуй даже равноправность протестантства съ католичествомъ на дълъ, въ жизни существовала, но польскіе протестанты не имёли прочныхъ гарантій того, что такъ будетъ и далёв. Все царствование Сигизмунда Августа, какъ бы въ соотвётствіе характеру самого короля. запечатлёно характеромъ какой-то неопредёленности, незаконченности: это---interim безъ конца, безъ надежды на какой-либо исходъ. Во время этого interim'я польскій панъ или шляхтичъ пользовался фавтически полною религіозною свободою, но вся его гарантія была въ его личномъ могуществь, да, пожалуй, въ томъ, что польское католическое духовенство временъ реформаціи было чуждо религіознаго фанатизма. Но гарантіи это были плохія: панъ былъ силенъ не столько личнымъ могуществомъ, сволько своею солндарностію съ другими панами, слёд. до тёхъ поръ, пока она существовала; но духъ реакція выхватиль уже многихь пановь и шляхтичей изь рядовь протестантства, а въ польскомъ духовенстве особенно съ прибытіемъ іезунтовъ стали замёчаться зловёщіе признави чего-то недобраго. Нужно было добиться болёе прочныхъ гарантій, или-говоря

<sup>4</sup>) Eichhorn, II, 412.

частнѣе — нужно было добиться отъ польскаго правительства признанія de jure религіозной свободы и равноправности протестантства съ католичествомъ. Провозглашеніе полной религіозной свободы впервые на варшавскомъ сеймѣ 1570 г. стало предметомъ ясно сознанныхъ и предъявленныхъ желаній польскаго общества, которое до этого времени какъ-бы не примѣчало сущности дѣла за разными второстепенными вещами, въ родѣ десятинъ.

Варшавскій сеймъ открылся предложеніемъ короля, въ которомъ онъ говорилъ о необходимости защиты инфлянтской земли отъ московскаго и датскаго государей, а прежде всего о необходимости немедленной уплаты жалованыя войскамъ. Послы благодарили вороля за его попеченія о благь рычи посполитой, прибавляя въ этому просьбу, чтобы онъ благоволилъ водворить согласіе и любовь между духовнымъ и свётскимъ сословіями, такъ вавъ этимъ согласіемъ и этою любовью ричь посполитая не только будеть сохранена въ прежнихъ границахъ, но еще и расширена. По волё короля послы высказали ему слёд. желанія свои. Они, вопервыхъ, желали, чтобы въ Польш'в каждый могъ оставаться при своихъ религіозныхъ убёжденіяхъ, и католическое духовенство не возбуждало и не имѣло права возбуждать противъ несогласныхъ съ нимъ судебныхъ преслёдованій, такъ какъ шляхта не желаетъ признавать надъ собою иной юрисдивція, вром'в воролевской, и всё привлеченія духовенствомъ шляхты въ духовные суды считаетъ нарушеніемъ своихъ вольностей <sup>1</sup>). Во вторыхъ, они просили вороля уладить дёло о десятинахъ, изъ-за которыхъ много шляхты привлекается духовенствомъ въ суду. Первый пунвтъ вороль согласился принять въ томъ видѣ, въ какомъ представили его послы, а вопросъ о десятинахъ отложилъ до того времени, когда уладятся нетерпящія отлагательства дёла объ оборонё. Такъ какъ сенать не понимая, или не желая понять того, что послы считають религіозную свободу за caput in Reipublicae libertate, высказываль опасенія, вакъ-бы не возрасло своеволіе in religione,

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Scriptores Rerum Polonicarum, I, 13—14, Rofala Leszszyńskiego, starosty radziejowskiego «Porządek spraw wszystkich, które się działy na s-jmie walnym koronnym warszawskim A. D. 1570»: «najprzód w religii aby każdy zostać mógł, a Ich M. księża aby postęża aby postężkiem prawnym przeciw, nam nie występowali ani tej mocy nie mieli»...

то послы, пришедши къ королю, просили его, чтобы онъ набумагъ (na skrypcie) далъ имъ то, что объщалъ на словахъ. Король исполнилъ просьбу пословъ. Онъ далъ имъ (въ концѣ мая) такъ называемый сврипть, въ которомъ объщалъ дать посламъ на бумагѣ къ концу сейма то, что онъ по совѣщанія съ сенатомъ об'вщалъ имъ теперь на словахъ, т. е. что впредь, какъ и до сего времени было, онъ не будетъ никого позывать къ суду pro haeresi, такъ какъ судъ de haeresi или de religione не принадлежить королю. Но реакція и туть дала себя почувствовать. Когда послы (29 мая) благодарили вороля за скрипть, одинь изъ пословь Лендзскій заявиль, что въ числь пословъ есть и такіе, которые не желають имѣть этого скрипта на бумагь, а потому просять не вносить его въ сеймовыя конституціи, такъ какъ на него не послёдовало согласія всёхъ пословъ. Въ отвётъ на эту протестацію посла-ватолика, Шафранецъ просиль короля сдержать свое слово и включить сврипть въ вонституціи, такъ какъ о скриптѣ просила его вся изба, и теперь разногласіе между послами вознивло не изъ-за. самаго дела, а изъ-за формы. Король ничего въ отвёть не сказаль, а только головою кивнуль въ знакъ согласія 1).

Послѣ этого въ теченіе мѣсяца съ небольшимъ шли на сеймѣ разсужденія о разныхъ другихъ вещахъ. Когда пришло дѣло въ составленію сеймоваго рецеса, религіозный вопросъ опять выступилъ на сцену. Такъ какъ представленный посольской избѣ сенатомъ рецесъ не понравился ей, то послы (6 іюля) подали королю и сенату свой рецесъ, въ который былъ ими внесенъ и извѣстный намъ скриптъ. Но противъ включенія его въ рецесъ и признанія его конституціею опять протестовалъ отъ имени католиковъ тотъ же Лендзскій. Когда послы на другой день пришли къ королю въ сенать, подканцлеръ объявилъ имъ, что король не принимаетъ ихъ рецеса, такъ какъ въ него включены и такіе пункты, о которыхъ объявлено уже въ прежнихъ конституціяхъ, и такіе, о которыхъ объявлено уже въ прежнихъ конституціяхъ, и такіе, о которыхъ объявлено уже въ прежнихъ конституціяхъ, и такіе, о которыхъ объявлено уже въ прежнихъ конституціяхъ. Король утвердилъ первый рецесъ, не понравившійся посламъ<sup>2</sup>). Впрочемъ, спустя нѣсколь-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Scriptores, I, 114-117, •Porządek• Leszszyńskiego; ibid., 136-137, Relacye seimove Cyrusa (Cyrus do cesarza Maxymiliana, Warszawa, 29 maja 1570).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Scriptores, 131, •Porządek• Leszszyńskiego; ibid., 140, relacya Cyrusa, Warszawa, 5 lipca 1570; Vol., leg., II, 107-108, reces sejmu warszawskiegoroku 1570.

ко дней (10 іюля 1570 г.), желая сдержать свое слово, данное посламъ въ началѣ сейма, Сигизмундъ Августъ издалъ въ Варшавѣ особое объявленіе о томъ, что, такъ какъ на варшавскомъ сеймѣ за недостаткомъ времени соглашеніе и примиреніе духовнаго и свѣтскаго сословій не могло быть доведено до конца, то эти сословія просили короля отложить это соглашеніе до будущаго сейма съ тѣмъ, чтобы на немъ это соглашеніе было устроено, прежде чѣмъ онъ займется какими-либо иными дѣлами. Вмѣстѣ съ тѣмъ не признавая за собою право суда de haeresi или de religione, король объявилъ, что онъ не будетъ позывать никого къ суду de haeresi до будущаго сейма <sup>1</sup>).

На варшавскомъ сеймѣ 1570 г. польскіе протестанты не получили религіозной свободы: въ конституціи этого сейма не внесень пункть о непривлечения въ суду pro haeresi, а варшавсвое объявление не могло претендовать на значение конституціи, да оно и не уничтожало, а только пріостанавливало до будущаго сейма судъ de haeresi, временно пріостановленный еще пятнадцать лёть тому назадь. Это быль, очевидно, тоть же interim, тоже столько уже лёть практиковавшееся въ Польшѣ откладывание отъ сейма до сейма. Практическихъ послъдствий варшавскій сеймъ не имѣлъ никакихъ: единственное наслѣдіе отъ него для протестантовъ были новыя надежды, а для католиковъ — новыя опасенія на счеть будущаго сейма. Неудача постигла и попытки протестантовъ добиться отъ короля оффиціальнаго признанія сандомірскаго соглашенія, какъ общаго испов'вданія в'єры всёхъ польскихъ протестантовъ. Противъ этого признанія возстали епископы и католики-сенаторы, оказавшіеся въ большинствъ. Особенно ревностію въ католичеству отличались двое ренегатовъ протестантовъ-Альбертъ Лассвій, сърадзскій воевода, и Янъ Съраковскій, ленгицкій воевода<sup>2</sup>). Общее возбуждение католиковъ противъ этого признания было такъ сильно, что протестанты, кажется, даже и не вносили этого требованія на сеймъ 3).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Zakrzewski, Reformacya w Polsce, 281, 'List króla I. M. o niesądzeniu pro haeresi' (HST «ROPOHHOZ METPHERE»).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Eichhorn, II, 413.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) По прайней мъръ Сигнамундъ Августъ впослъдствія писалъ по этому поводу нардиналу Гозію: Etsi aliquid ejusmodi (ръчь о confessio протестан-

Долго оставался кардиналь Гозій въ неизвёстности относительно того, что происходять на сеймѣ въ Варшавѣ. До Рима доходили тревожные слухи; Гозій переживаль одну за другою недѣли томительныхъ ожиданій, мучительныхъ безповойствъ; онъ не былъ увъренъ даже въ тъхъ, воторые должны бы быть duces religionis. Наконецъ, получилъ онъ разомъ письма сперва отъ Уханскаго, потомъ отъ Карнковскаго (цёлыхъ три письма), которыя показали Гозію, что его страхи были преувеличены. Но вавъ ни усповоительны были сами по себъ эти письма, оповъстившія его о минованіи надвинувшейся было на Польшу опасности, при одной мысли о возможности повторенія ся мрачное чувство овладѣло кардиналомъ: Quam ego patriæ meæ tantam calamitatem satis deplorare non possum!, плакался въ Рямъ полякъ-кардиналъ,-Vivere vidimus absque lege, absque Rege, et hoc agi cernimus, ut simus sine sacerdotio, et per consequens absque Deo 1). По получения писемъ изъ Польши, съ жаромъ принялся Гозій за корреспонденцію: одно за другимъ полетёли его письма въ Польшу, то громившія еретиковъ, то прославлявшія ревность защитниковъ католической вёры, то убъждавшія, умолявшія о защить ся. Въ письмь къ королю (7 окт.) онъ писалъ, что любовь въ королю и отечеству понуждаеть его писать объ извёстныхъ вещахъ и просить короля благосклонно прочитать это письмо, имѣющее въ виду только благо государства. Гозій высвазываеть затёмъ свое недоумёніе по поводу сеймоваго рецеса <sup>2</sup>), въ которомъ король об'ящаетъ устроить примиреніе духовной и свётской властей: вражда, по его мнѣнію, существуеть не между духовною и свѣтскою властями, а только между врагамъ церкви и истинными послёдователями Христа. Доказавъ исторически, что всё уніональныя попытки лютеранъ, кальвинистовъ, цвингліанъ приводили только

товъ, которое Гозій въ письмъ къ кородю назвалъ confusio) sub tempus illud comitiorum (варшавскаго сойма 1570 г). editum esse in publicum, ex R. D. Episcopis intelleximus, tamen nec legimus ipsi quicquam ejusmodi, nec hactenus vidimus, nec offerri nobis a quoquam meminimus (Acta Podkanclerskie, II, 289, Varsaviæ, 10 januarii 1571).

<sup>1)</sup> Carncowius, Hosius Carncovio, Tyburi, 7 oct. 1570 (Dlug. II, 1660, 1662).

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Гозій, кажется, считалъ внесеннымъ въ рецесъ и извъстное объявленіе короля отъ 10 іюля 1570 г., хотя въ рецесъ варшавскаго сейма 1570 г. его вовсе изтъ (Vol. leg. II, 107-108).

въ еще большимъ между ними раздорамъ, онъ говоритъ, что и сандомірское соглашеніе-призракъ, которымъ хотять обмануть короля. Онъ хвалить короля за то, что онъ въ сеймовомъ рецесъ отстраняеть оть себя судебную власть въ дълахъ въры. но порицаеть его за неисполнение имъ древнихъ статутовъ противъ еретиковъ. Особенно онъ возмущается тъмъ, что король въ рецесъ объщаетъ возстановить религіозный миръ. Развъ возможно, спрашиваеть онъ, примирить Христа съ Веліаломъ. почему не сказать прямо, что въ Польшъ существуетъ только одна въра предвовъ, и вто исповедуетъ вакую-либо иную, тотъ долженъ подпасть установленнымъ закономъ наказаніямъ. Такой языкъ закрылъ бы уста всёмъ врагамъ общественнаго мира. Совершенная ложь — сов'ять твхъ людей, которыя говорать: "Христу одна свѣча, а чорту — двѣ", т. е. подлѣ одного католическаго сенатора двое приверженцевъ Безы. Къ письму своему Гозій приложиль свой проэкть инструкціи королевскимь коммиссарамъ на сеймивахъ. Въ этой инструкціи запрещается земскимъ посламъ разсуждать, вмёсто королевскихъ предложеній, о религіозныхъ предметахъ, а предписывается имъ слёдовать принятымъ въ воролевствъ тридентскимъ опредъленіямъ. тавъ какъ даже глупо среди дня искать свъта. Въ письмъ въ примасу (31 авг.) Гозій жалуется на двусмысленность рецеса, который только отсрочиваеть обсуждение религиозныхъ дёлъ; онъ просить архіепископа побудить короля отврыто признать въру предковъ и запретить всякія разсужденія о дълахъ въры. Къ ренегатамъ протестанства воеводамъ Альберту Ласкому и Яну Съравовскому онъ также послалъ письма, въ воторыхъ прославляль ихъ ревность, просиль не ослабъвать на будущее время въ защить въры. Онъ благодарилъ за ревность по въръ ревностнаго католика Андрея Опаленскаго, короннаго маршала. Онъ убъждалъ Авраама Збонскаго, только-что возвратившагося въ католической въръ, выступить поскоръе на арену общественной деятельности для защиты св. вёры <sup>1</sup>). Въ письмё въ Карнковскому онъ изливалъ свою наболёвшую душу: двадцать лёть постоянныхъ колебаній короля между католичествомъ и протестантствомъ стали передъ его умственнымъ взоромъ, а

4) Eichhorn, II, 414-418.

впереди виднѣлись ему тѣже колебанія, таже нерѣшительность. Гозій проситъ Карнковскаго употребить все свое вліяніе на короля, чтобы положить конецъ этой лживой, гибельной политикѣ, хотя едва - ли вѣрилъ кардиналъ въ исполнимость просьбы своей <sup>1</sup>).

Польскій дворъ въ это время всего менфе былъ расположень выслушивать отеческія наставленія благочестиваго кардинала. Хотя Гозій каждую недёлю слаль письма Сигизмунду Августу, его едва чрезъ четыре, а то и чрезъ пять нелѣль удостоивали отвѣтомъ<sup>2</sup>). И неудивительно, что Гозія при польскомъ дворѣ забывали. Въ послѣдніе годы своей жизни Сигизмундъ Августъ все глубже и глубже падалъ въ нравственномъ отношения. По мъръ того какъ ослабъвший духомъ и теломъ король погружался въ бездну разврата, наставало для Польши отвратительное царство вамарильи, которая, потворствуя низкимъ инстинктамъ короля, совсѣмъ забрала его въ свои руки, стала по своему произволу управлять государствомъ. До Гозія дошли въ Римъ слухи, что на него "сердиты за что-то севретари и еще вто-то, который теперь (какъ говорять люди) властвуеть надъ государствомъ"<sup>э</sup>). Придворная камарилья раздавала по произволу высшія государственныя должности людямъ, такъ или иначе съумввшимъ снискать ея благоволеніе. Гозій къ великому прискорбію своему узналь, что "одна пани доставила сандомірское каштелянство архіеретику." "Если должность надворнаго маршала также отдадуть другому архіеретику, писаль онь, легво каждый увидить, что гнѣвь Божій надъ нами. Довольно бы было и того, что одинъ маршаль, и гетмань, и подскарбій воронный-не нашей, христіанской вёры. Пусть бы хоть надворный маршаль быль нашей старой ввры» 4). Самъ подканцлеръ Красинскій жаловался

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Сагпсоvius, Hosius Carncovio, 14 oct. 1570 (Dlug., II, 1663—1672). <sup>5</sup>) Сагпсоvius, Hosius Carncovio, 13 ianuarii 1570 (Dlug., II, 1672); Связямундъ Августъ в подканцяеръ Красннокій часто оправдываются въ этомъ предъ Гозіемъ, то указывая на множество заяятій, то отрицая самый еактъ своей неаккуратности (Acta Podkanclerskie Fr. Krasińskiego, II, 4, 52—53, 134 et caet).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Grabowski, Starożytności Historyczne Polskie, Kraków, 1840, II, Hozyusz do Lędzkiego 1571.

<sup>4)</sup> Ibid., 319.

Гозію, что онъ не имфеть ни власти, ни средствъ воспрепятствовать назначению воролемъ еретивовъ на государственныя должности <sup>1</sup>). Нѣсколько мѣсяцевъ спустя тотъ же подканцлеръ, хотя и завёрялъ вардинала въ постоянной готовности своей исполнять его желанія, высказываль однако далеко неутёшительную для Гозія мысль, что иногда приходится принимать во внимание положение дель и обстоятельства времени (rerum et temporum rationem), отъ которыхъ зависитъ все въ жизни человической 2). Правда, подканцлеръ порадовалъ было кардинала извъстіемъ, что его письмо, писанное къ королю о государственныхъ дълахъ, произвело на вороля благопріятное впечатавніе. Подканцлеръ, присутствовавшій при чтеніи Недецвимъ этого письма королю и туть же коментировавшій его, извѣщалъ Гозія, что Сигизмундъ Августь не только терпѣливо прослушаль все письмо, но даже взвѣшиваль каждую въ отдёльности мысль кардинала. Подканцлеръ ожидалъ (по крайней мврв, Говію писаль, что ожидаеть) большой пользы оть этого чтенія <sup>3</sup>). Но вскорѣ оказалось, что подканцлеръ поторопился радоваться по поводу письма Гозія. Письмо, посланное Сигизмундомъ Августомъ Гозію, вовсе не свидетельствовало о благопріятномъ впечатлёніи, произведенномъ на него гозіевымъ письмомъ. Король выражалъ вардиналу свое крайнее удивленіе по тому поводу, что относительно варшавскаго сейма кардиналомъ получены извёстія о томъ, чего онъ, король, даже во снѣ не видалъ, а еще болѣе по тому поводу, что кардиналъ съ такимъ легвовъріемъ принялъ ихъ за достовърныя. Король писаль Гозію, что въ сеймовомъ рецест вовсе и нтътъ того, что въ немъ не нравится кардиналу. Король объяснилъ кардиналу, что то, что имъ объявлено было на сеймъ по настоянію нѣкоторыхъ въ первомъ пылу (in primo illo comitiorum aestu et fervore), не внесено въ рецесъ, а опубливовано имъ въ отдёльномъ указе (in charta quadam separata). На сейме, продолжаль онь, не поднимался также и вопрось объ улажении религіозныхъ разногласій, а была только рёчь объ уничтоженіи споровь, возникшихъ между сословіями изъ-за нёкоторыхъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Acta Podcanclerskie Fr. Krasińskiego, I, 293, Varsavize, 20 febr. 1570.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Ibid., II, 160, Varsavize, 15 aug. 1570.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid., II, 273-274, Varsaviæ, 19 decembris 1570.

свётскихъ вещей (de tollenda civilium quarundam rerum controversia), но улажение этого рода споровъ составляетъ прамую обязанность короля. О принятии протестантскаго исповёдания также на сеймё не было рёчи. Король совётовалъ и даже требовалъ (hortamur et serio postulamus), чтобы кардиналъ не вёрняъ впередъ всякимъ слухамъ. Въ заключение онъ благодарилъ кардинала за увёщания въ исповёданию вёры въ Іисуса Христа, хотя прибавлялъ, что они---онъ увёренъ--произошли скорёе отъ избытка его любви, чёмъ вызваны были необходимостью <sup>1</sup>).

Нерѣшительная, колебательная внутренняя политика, проходящая чрезъ все парствование Сигизмунда Августа, въ послёдніе годы его жизни достигла высшей степени. Въ овтябрё 1569 г. онъ предписаль всёмъ гражданскимъ властямъ, чтобы онѣ не только не стёснали и не нарушали правъ и привиллегій епископовь и въ особенности апостольскихъ легатовь, но и оказывали имъ всюду возможное содбиствіе при исполненіи ими ихъ обязанпостей; за неисполнение этого деврета, какъ и прежнихъ своихъ декретовъ, -- запрещавшихъ печатаніе и продажу еретическихъ книгъ, осуждавшихъ на изгнаніе еретиковъиностранцевь, онь грозных своею немилостію и денежнымъ штрафомъ (5000 злотыхъ)<sup>2</sup>). Но этотъ декретъ, какъ и многіе предыдущіе, остался мертвою буквою. "Сколько разъ, жаловался Гозій Карнвовскому, об'вщалъ вороль все отъ доски до доски исполнить? Но гдъ теперь это исполнение?... Что нравилось еретнкамъ, всегда должно получить силу закона.... Я цѣпенбю, когда думаю о томъ, какъ великъ нашъ страхъ предъ діаволомъ, какъ велико наше презрѣніе къ Христу"<sup>2</sup>). Дѣйствительно, трудно было разсчитывать на исполнение королемъ строгихъ декретовъ противъ сретиковъ, когда только за два мъсяца съ небольшимъ до изданія приведеннаго выше декрета онъ издалъ (8 авг. 1559 г.) "въ польву христіанъ, исповёдающихъ ученіе блаженной памяти достопочтеннаго отца Іоанна Кальвина" привидлегію, которою дозволялось имъ устроить возлѣ Кракова свое кладбище, которое признано было обще-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Ibid., 288-289, Varsaviæ, 10 ianuarii 1571.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Theiner, II, 740-742, Warsawiæ, 20 oct. 1569.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Carncovius, Hosius Carncovio, 14 oct. 1570 (Dlug., II, 1671).

ственнымъ и священнымъ мъстомъ и освобождено было отъ государственныхъ и общественныхъ повинностей <sup>1</sup>). Въ Краковь, не смотря на продолжительное существование въ немъ протестантства, хотя и открыто совершалось въ частныхъ домахъ протестантское богослужение, не было еще одной общественной кирки. Такъ какъ потребность въ ней сильно ощущалась, то протестанты на собранныя въ своей средъ деньги купили обширный домъ, носившій названіе Брогъ, и обратили его въ храмъ, устроивъ при немъ и школу. Въ концъ 1571 года дошли въ Римъ до Гозія слухи. что въ Кравове "этому бесу (Кальвину) строять какое-то капище, въ которомъ будетъ проповѣдываться его слово вмѣсто слова Божія"<sup>2</sup>). Когда краковское воеводство перешло по смерти Мышковскаго, ревностнаго протестанта, въ руки Станислава Барзи, усерднаго католика, у кардинала Гозія явилась надежда воспрепятствовать постройкъ реформатской кирки въ польской столицѣ; но и Барзи, при всемъ своемъ желания, не могъ ей помѣшать <sup>3</sup>). По тому же поводу обратился Гозій съ письмомъ въ подванцлеру Красинскому, спрашивая его,-правда ли, что въ Краковѣ строится "храмъ Веліала", да еще, какъ утверждаютъ слухи, съ согласія вороля Подканцлерь отв'язль Гозію, что д'биствительно воздвигается въ Краковъ храмъ Веліала, не смотря на всъ противодъйствія его, подканцлера, и апостольскаго нунція, но что совершенная ложь, будто онъ строится съ согласія короля. Король, писалъ Красинскій, рёшительно утверждаетъ, что онъ строится совершенно безъ его въдома, но онъ не ръшается предпринять что-либо противъ строителей его до сейма, опасаясь чрезъ это вызвать на немъ большія волненія и затруднить решеніе многихъ неотложныхъ дёлъ 4). Спустя месяцъ съ небольшимъ тотъ же подканцлеръ писалъ Гозію, что хотя онъ, исполняя желаніе кардинала, болёе чёмъ тысячу разъ говориль съ королемъ "о бъсовскомъ храмъ" (Biesowe templum), ничего однако не могъ добиться. Такъ какъ Гозій не совсъмъ довъряль тому, что король туть совершенно не при чемъ, и

<sup>&#</sup>x27;) Friese, Th. II, Bd. II, S. 58-59.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Grabowski, II, 326, Hozyusz do Andrzeja Zborowkiego, Sublaci, 8 sept. 1571.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Eichborn, II, 418-419.

<sup>4)</sup> Acta Podkanclerskie, 111, 245-246, Varsaviæ, 12 dec. 1571.

это, сдёлавшись извёстнымъ королю, вызвало въ немъ большое неудовольствіе, то Красинскій продолжаль уб'єждать Гозія въ совершенной непричастности вороля этому дёлу: король, писаль онь, категорически заявиль, что не только въ какой-либо привиллегін, но даже на словахъ онъ не давалъ своего одобренія сооруженію этой "синагоги". Подванцлерь об'ящаль по окончании сейма не щадить никавихъ усилий для того, чтобы исполнить желание кардинала <sup>1</sup>). Гозій, кажется, убѣдился доводами подканцлера въ непричастности Сигизмунда Августа двлу сооруженія протестантской вирки въ Краковь. По врайней мъръ, онъ убъждалъ въ этомъ св. отца, за что и благодарить его Красинскій въ своемъ письмѣ, прибавляя впрочемъ, что дерзость еретиковь такъ велика, что они не сомнъваются, что получать оть короля подтверждение своего дёла (non dubitent auctoritatem Regiae Majestatis facto suo obtendere), чтобы этимъ еще болве завлекать людей въ свою партію 2). Протестанты, действительно, достигли своей цёли. Сигизмундъ Августь, по просьбѣ окружавшихъ его въ послѣдніе дни его жизни протестантовъ, издалъ (2 мая 1572 г.) привиллегію, въ воторой враковскую протестантскую кирку и при ней школу принялъ подъ свою воролевскую защиту и покровительство, хотя эта привиллегія не была оффиціально опубливована и со-. хранялась въ тайнѣ<sup>3</sup>).

Равнодушіе короля къ интересамъ католической церкви, неисполненіе имъ декретовъ, изданныхъ противъ еретиковъ, даже нежеланіе ихъ исполнять огорчало, даже смущало благочестиваго кардинала: "я еще нигдѣ не читалъ, писалъ онъ Зборовскому, чтобы карать еретиковъ не было дѣломъ его королевскаго величества, когда не можетъ и быть на свѣтѣ большихъ злодѣевъ, чѣмъ еретики"<sup>4</sup>). Но еще болѣе должны были смутить кардинала слухи о томъ, что король начинаетъ склоняться къ протестантству. Въ послѣдніе годы жизни Сигизмунда Августа idée fixe его сдѣлался разводъ съ Екатериною, о которомъ онъ на нѣкоторое время какъ будто забылъ, послѣ того

<sup>1)</sup> Ibid., 285-286, Varsaviæ, 16 ian. 1572.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid., 329, Varsaviæ, 6 martii 1572.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Friese, Th. II, Bd. II, S. 59-64.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Grobowski, II, 330, Hozyusz do Andrzeja Zborowskiego, Rzym, 1, pzdz. 1571.

какъ нелюбимая жена (1566 г.) убхала изъ Польши и предоставила ему полную свободу Сигизмундъ Августъ задумалъ развестись съ Екатериною и жениться на другой, чтобы оставить послё себя потомство <sup>1</sup>). Лётомъ 1571 года кардиналь Гозій узналь даже, что король думаеть просить его ходатайства предъ папою объ этомъ разводѣ. Разумѣется, Гозій отвазался наотрёзь оть этого ходатайства <sup>2</sup>). Польскіе католики сильно испугались задуманнаго воролемъ развода: имъ мерещился уже Сигизмундъ Августь въ роли Генриха VIII. Онасенія ихъ имѣли свои основанія, такъ какъ король сталь обнаруживать свлонность примкнуть въ протестантской партіи, дававшей надежду на возможность развода. Этоть разводь долженъ былъ сдёлаться предметомъ разсужденій на предстоявшемъ сеймѣ. Нѣкоторыхъ сенаторовъ король уже письменно просиль предложить сейму отправить въ императору и папѣ пословъ съ просьбою о разводъ. Литовскіе паны и всё вообще протестанты соглашались на это <sup>3</sup>). Даже польскій примась готовь быль поддержать желание короля относительно развода: въ врайнемъ случав онъ соглашался даже своею архіепископскою властью расторгнуть бракъ короля и позволить ему вступить въ новый бракъ 4). Вийстй съ старниъ вопросомъ о разводѣ въ головѣ Уханскаго воскресла не менѣе старая идея національнаго собора. Самъ Сигизмундъ Августь склонялся, кажется, подъ конець своей жизни въ пользу созванія національнаго собора, отъ котораго прежде, до инсинуацій на его счеть Коммендони, онъ тоже много хорошаго ожидалъ, а теперь могъ чаять расторженія ненавистнаго брака: по врайней мурь, Гозій въ письмѣ въ Сигизмунду Августу отговариваетъ его отъ созванія національнаго собора, указывая на посл'ёдствія коллоквіума въ Пуасси <sup>5</sup>). Вообще въ послёдніе годы жизни Сигиз-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Haec cogitatio, писалъ онъ самъ Гозію, assidue nobis ob oculos versatur, haec eadem nos dies noctesque premit... (Acta Podkanclerskie, III, 222, Varsawiæ, 23 oct. 1571).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid., 323, Hozyusz do Lędzkiego, Rzym, 30 czerwca 1571.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Eichhorn, II, 420-421.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Scriptores Rerum Polonicarum, I, 138, Cyrus do Cesarza Maxymiliane, Warszawa, 13 czerwca 1570.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Eichhorn, Il. 415-416. Объ этомъ же, кажется, инсалъ Гозій и подканцяеру Красинскому: по крайней мъръ, Красинскій въ своемъ письмъ къ Гозію проситъ его не опасаться созванія напональнаго собора и объ-

мунда Августа въ Польше опять поднялись толки о примиреніи духовнаго и свётскаго сословій, невольно поднимавшіе старый проэкть религіознаго умиротворенія Польши. Объ этихъ толкахъ донесъ Говію Карнковскій, спранцивая, что онъ объ нихъ думаетъ. Говій отвётнять вопросомъ: "Какое общеніе правды съ неправдою? какое общеніе свёта и тьмы? какое согласіе Христа съ Веліаломъ? Мой отвётъ — кратовъ, и иного никто пусть не ждетъ отъ меня: Христа исповёдывать должно бево всякаго колебанія, если желаемъ быть здравными" 1).

Слухи о замыщиемомъ королемъ разводъ, ставившіе его въ связь съ резными опесными для католичестве комбинаціями, хотя въ нихъ, какъ оказалось впослёдствін, было много преувеличенія, произвели сильную тревогу въ Римъ. Къ Сигизмунду Августу полетёли извёстнаго содержанія письма и отъ кардинала Гозія, и отъ самого папы. Папа поручилъ даже отправлявшемуся тогда въ Польшу језунту Маги вступить по этому вопросу въ особые переговоры съ Сигизмундомъ Августомъ. Кардиналъ Гозій завязалъ по этому вопросу обширную переписку со всёми болёе или менёе выдающимися лицами въ Польшѣ и въ ней безпардонно порицалъ поведение вороля. Вліяніе этой переписки было такъ сильно, что Сигизмундъ Августь и подканцлерь Красинскій сочли нужнымъ высказать Говію много горьвихъ упревовъ за то, что онъ, принявъ на вёру разные ложные слухи, разгласиль ихъ по всей Польше и этимъ уронилъ короля во мизнін польскаго общества 2). Но СКОЛЬКО НИ АОКАЗЫВАЛИ ВЪ СВОИХЪ ПИСЬМАХЪ КОРОЛЬ И ПОДКАНЦлерь, что распространившіеся въ Польшть и достигніе Рима слухи-чиствищая ложь, въ ихъ собственныхъ шисьмахъ проглядывало нёчто такое, что до нёкоторой степени оправдывалоэти слухи и во всякомъ случав должно было тревожить и св. отца, и вардинала Гозія. Пап' вороль писаль, что еслибы втолибо захотёль безпристрастно взвёснть состояніе его государства и всю неприглядность его семейнаго положенія, непреивнно призналъ-бы, что онъ, король, имветъ причины думать

щаеть при помощи Боніей устранить эту опасность (Acta Podkanclerskie, III, 155, Varsaviæ, 4 sept. 1571).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Carncovius, Hosius Carncovio, 13 ianuarii 1571 (Dlug., II, 1672-1673).

Acta Podkanclerskie, III, 76, 88, 121-122, K r a s i n s k i Hosio, Varsaviæ, 13 iunii, 4 iulii, 18 iulii 1571.

о ченъ-либо такомъ, что всюду про него говорять <sup>1</sup>). Въ письмѣ къ кардиналу Говію, выразивъ ему свое неудовольствіе за его легковѣріе и разглашеніе ложныхъ про него слуховъ, Сигизмундъ Августъ продолжалъ, что находясъ въ несчастномъ семейномъ положеніи, онъ не только думалъ, но и теперь серьевно думаетъ, какъ-бы ему выйти изъ него и начать мирную, счастинвую жизнь. Сигизмундъ Августъ говорилъ далѣе, что онъ считаетъ нечестивымъ искать осуществленія своей завѣтной мечты при посредствѣ свѣтской власти (privata auctoritate usurpare), но думаетъ, что не только позволительно, но даже благочестиво просить и ожидать его отъ законной власти (a legitima potestate) <sup>2</sup>).

Вообще положение дель въ Польше становилось вритическимъ, а между тъмъ приближался сеймъ, на которомъ естественно было ожидать возобновленія попытовъ примиренія луховнаго и свётскаго сословій. До Гозія доходили слухи, что на предстоявшемъ сеймъ еретики задумали "привести короля въ тому, чтобы онъ и самъ приналъ какую-то бъсову върку, во всемъ противную въръ христіанской, и во всёхъ владеніяхъ своихъ дозводилъ свободно въровать въ этого бъса"<sup>3</sup>). Этого рода слухи очень тревожили кардинала: "если-бы что-либо такое случилось (на сеймѣ), писалъ онъ въ Польшу, мнѣ не оставалось-бы ничего другаго, какъ бъжать въ дремучій лёсъ и тамъ за грѣхи свои нести наказаніе" 4). Къ прискорбію Гозія представитель апостольскаго престола въ Польштв Викентій Портико въ глазахъ кардинала не соотвётствовалъ своему положению. За то Сигизмундъ Августъ былъ отъ него въ восторгѣ, до небесъ превозносилъ его предъ папою, старался до быть ему вардинальскую шляпу <sup>5</sup>). Если Портико дуналь заискиваніемъ у короля добиться кардинальской шляпы, то онъ жестоко ошибся. Въ ноябръ 1570 г. Говій писалъ Сигизмунду Августу, что санъ вардинала получаетъ только тотъ, вто успѣшно исполнилъ свое посольство, а Портико, по мнёнію нёкоторыхъ.

27\*

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Ibid., 218-221, Sigismundus Augustu<sup>3</sup> Pontifici Romano, Varsaviæ, 23 oct. 1571.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Ibid., 221-223; Sigismundus Augustus Hosio, Varsavise 23 oct. 1571.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Grabowski, II, 326, Hazyusz do Zborowskiego, Sublaci 8 sept. 1571.

<sup>4)</sup> Ibid., 321, Hozyusz do Ledzkiego, Rzym, 28 kwietn 1571.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Acta Podkanclerskie, IJ, 181-183, 183-184.

живеть въ Польше не только безъ пользы, но и къ позору апостольсваго престода <sup>1</sup>). Получивъ это письмо Гозія, Сигизмундъ Августъ освободилъ его отъ непріятной для него обязанности ходатайствовать за Портико передъ папою, хотя въ письмѣ своемъ выражалъ свое удивленіе по поводу того, что тогда какъ Богъ награждаетъ людей за одни труды, хотя-бы они не принесли плодовъ, викарій Бога оставляеть безъ вниманія и труды, и плоды<sup>2</sup>). Не такой нунцій нуженъ быль Польшѣ въ эти трудные годы. Католики не могли безъ трепета подумать о предстоявшемъ сеймѣ <sup>3</sup>). Они обратились всѣ въ ожидание: utinam nobis, обращали они взоры къ Риму, Civitas Sancti aliquam offerat opem!... mittatur vir gravis, maturo judicio, et minime vulgari autoritate praeditus 4). Этотъ "мужъ важный, съ зрълымъ умомъ. съ недюжиннымъ значеніемъ" и-прибавимъ отъ себя-великимъ знаніемъ польскихъ дёль, находился недалеко: въ Вёнё извёстный намъ Коммендони, по порученію Пія V, увъщеваль нъмецкаго императора приступить къ устроенному папою союзу для изгнанія изъ Европы мусульманъ, въ которомъ объщали уже свое участіе испанский король и венеціанская республика. Осенью 1571 г. кардиналь, въ качествѣ легата, съ тѣмъ же порученіемъ въѣхаль въ Польшу. Вожди польскаго католичества встрепенулись. Куявскій епископъ "воздѣлъ руки" къ небу и отъ лица всѣхъ ревнителей благочестія возносиль благодареніе Богу за то, что въ нимъ "совершенно истомленнымъ и удрученнымъ бременемъ потрясенной религи и рёчи посполитой какъ-бы съ неба сошла самая дъйствительная божественная сила" 5). Кардиналъ Гозій привътствовалъ свое отечество съ "такимъ легатомъ" и выражалъ кръпкую надежду, что повздка его будетъ спасительна вакъ для государства польсваго, такъ и для всего христіанскаго міра <sup>6</sup>). Онъ надвялся уже, что "окончаніе пред-

<sup>&#</sup>x27;) Eichhorn, II, 421-422.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Acta Podkanclerśkie, III, 291, Varsaviæ, 10 ianuarii 1571.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Carncovius, Ruczborscius Carncovio, Cracoviæ, 31 martii 1571: Utinam nobis Regni Comitia tardissime veniant, a quibus tantum religioni metuo, quantum a praesentissimo veneno. Iam enim securis ad radicem arboris posita est (Dlug., II, 1747).

<sup>4)</sup> Ibid., 1747.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Carncovius Commendono (Dlug., Ii, 1771).

<sup>•)</sup> Carncovius, Hosius Carncovio, Romæ, 13 oct. 1571 (Dlug., II, 1673).

стоявшаго сейма будеть болёе благопріятное", хотя и прибавляль, что пока поляки не признають открыто Христа, до тёхь порь они не увидять желаннаго исхода оть этого сейма <sup>1</sup>).

Въ послёднихъ числахъ ноября 1571 года Коммендони стунилъ на польскую землю. Остановившись на нъсколько дней въ Петроковѣ, онъ послалъ секретаря своего Градіани въ Варшаву, чтобы извёстить вороля о своемъ пріёздё. Вскорё самъ Коммендони прибылъ въ Варшаву, где былъ принять королемъ съ большимъ почетомъ. Хотя предметомъ легатуры Коммендони было привлечение Сигузмунда Августа въ союзу противъ турокъ, но легатъ смотрёлъ на дёло шире. Онъ велъ съ назначенными королемъ сенаторами переговоры о союзѣ противъ мусульманъ<sup>2</sup>), а на аудіенція у короля постарался затронуть вопросъ о разводѣ его. Сигизмундъ Августь нарочно не заводилъ самъ съ кардиналомъ объ этомъ рѣчи, зная, что отъ него помощи и содбиствія въ этомъ дель ждать не приходится. Но Коммендони, понявъ хитрость вороля, самъ съ нимъ заговорилъ о разводѣ: упомянувъ о разныхъ толкахъ по поводу этого развода, онъ заклиналь его бросить это дёло, какъ совсёмъ невозможное. Король, видимо, растерялся. Онъ говорилъ, что и не думаеть о немъ, что это другіе уговаривають его развестись, что онъ давно примирился съ своимъ несчастіемъ. Коммендови не повърилъ своему собесъднику и уже обдумывалъ средства, чтобы разстроить замыслы вороля, какъ пришла въ Польшу въсть о смерти покинутой мужемъ королевы. Сама судьба выручила легата на одномъ пунктъ его посольства. Но и на другихъ пунктахъ Коммендони дъйствовалъ съ обычнымъ успѣхомъ. Протестанты даже нарочно стали оттягивать время открытія сейма, чтобы избавиться оть присутствія на немъ ловкаго легата <sup>в</sup>). Сигизмундъ Августъ первоначально желалъ, чтобы сеймъ собрался въ Варшавѣ осенью 1571 года. Въ этомъ смыслё писаль онь сенаторамь, спрашивая ихъ мнёнія относительно времени созванія сейма 4). Но сенаторы, доджно быть.

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Carncovius, Hosius Carncovio, Romæ, 10 maii 1572 (Dlug., II, 1678).

s) Theiner, II, 765-767. Gratiani Hosio, Varsaviæ 12 martii 1572; Acta Podkanclerskie, III. 389 — 394, Responsum S. R. Majestatis ad legationem Commendoni.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Eichhorn, II, 423-425.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Acta Podkanclerskie, III, 445 - 448, Litteræ deliberatoriæ ad majores consiliarios, Varsaviæ, 5 aug 1571.

высвазались за болёе позднее созвание сейма, и вороль (29 овт. 1571 г.) назначилъ сеймъ въ Варшавѣ на 7 января 1572 г., о чемъ и увёдомилъ сенаторовъ и шляхту 1). Но отврытіе сейма и въ этотъ срокъ не состоялось. Сеймъ открылся въ Варшавѣ лишь 12 марта<sup>а</sup>) и продолжался до вонца мая (1572 г.) <sup>2</sup>). Объ этомъ сеймъ нътъ у насъ почти никакихъ свёдёній. Несомнённо только, что польскіе протестанты на этомъ послёднемъ въ царствованіе Сигизмунда Августа сеймъ не получили того, чего они жлали отъ него, ни равноправности, ни даже вёротерпиности. Побёда осталась за католиками, которыхъ поддержали и литовцы. Узнавъ объ этомъ, кардиналъ Гозій писаль епископу Карнковскому: "Особенное же благодарение Богу за то, что даже литвины, которые, казалось, еще болёе были отчуждены отъ ватолической вёры, соединились съ нашимъ сословіемъ". Одновременно съ этимъ Гозій прив'ятствоваль вуявскаго еписвопа съ блистательнымъ отзывомъ кардинала-легата о твердости, мужестве и постоянстве его въ защитв ввры 4).

По причнит постоянно усиливавшейся болтвени короля сеймъ былъ закрытъ 18 мая. Изъ Варшавы Сигизмундъ Августъ уталъ въ королевский замокъ въ Подляхии---Кнышинъ, гдъ и застигла его смерть 7 іюдя 1572 года <sup>6</sup>).

<sup>&#</sup>x27;) Ibid., 461-467.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid., 339.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid., 387.

<sup>4)</sup> Carncovius, Hosius Carncovio, Romse, 10 maii 1572 (Dlug., II, 1015).

<sup>•)</sup> Niemcewics, I, 84; Eichhorn, II, 426.

## ОТДВЛЪ ІУ.

## Польская церковь во время безкоролевья по смерти Сигизмунда Августа и въ первые годы царствованія Стефана Баторія (1572—1579)<sup>1</sup>).

## ПЕРВАЯ ГЛАВА.

Когда вёсть о смерти Сигизмунда Августа пришла въ Римъ, первою мыслію кардинала Гозія было немедленно возвратиться въ Польшу, такъ какъ онъ имѣлъ всё основанія думать, что безкоролевье не пройдетъ въ Польшё безъ опасныхъ для католичества бурь и волненій. Но осуществленіе этой мысли представляло много трудностей, и престарѣлый кардиналъ останся въ Римѣ <sup>3</sup>). Въ уединенномъ Субіако дни и ночи молился онъ о спасеніи Польши, о ниспосланіи ей короля, который былъ бы "чуждъ всякихъ намѣреній отдѣленія" отъ католической церкви <sup>3</sup>). Ему вторили окружавшіе его поляки. По распоряженію папы, которому кардиналъ изобразилъ бѣдственное положеніе польскаго королевства, во всѣхъ церквахъ вѣчнаго города ежедневно возносилась на литургіи молитва рго electione Regis

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Исторія безкороловья по смерти Сигнамунда Августа подверглась въ позднайние время тщательной разработий. Въ 1861 году Пилинскій издагь: «Das polnische Interregnum 1572 — 1573 und die Königswahl Heinrichs von Valois» (Heideblerg, 1861). Въ «Historische Zeitschrift» Зибеля за 1864 г. Рейманъ помъстилъ двъ статьи: «Die polnische Königswahl von 1573» (Bd. II) и «Der Kampf Rome gegen die religiöse Freiheit Polens in den Jahren 1573 und 1574» (Bd. 12). Въ 1867 Ноайдь издагь въ трехъ томахъ сочинение: «Henri de Valois et la Pologneen 1572» (Paris, 1867). Наконецъ, въ 1869 году Трачевскій издатъ общирное изслъдование: «Польсное безиороленье по прекращени династи Ягеллоновъ» (Моеква, 1869), а въ 1872 г. Уманецъ издагъ кингу подъ заглавленъ: «Вырождение Польши» (Петербургъ, 1872), вторая часть которой, озаглевленная «Два года послъ Ягеллоновъ 1572—1574 г.», посвящена истории безкоролевья но смерти Сигнавиунда Августа.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Eichhorn, II, 426.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Caracovius, Hosius Carncovio, Sublaci, 18 augusti (Dlug., II, 1676)

Poloniæ. Григорій XIII об'єщаль даже отпущеніе гр'яховь всёмь, вто будеть молить Бога о счастливомъ исходѣ польскаго безкоролевья <sup>1</sup>). Во все почти царствованіе Сигизмунда Августа стоявшій на стражё католицизма въ Польшё, маститый вождь папскаго воинства ясно видёль, что съ наступленіемъ безкоролевья насталъ наконецъ для польскихъ протестантовъ единственный можеть быть, моменть, когда они могли добиться того, чего тщетно добивались въ предыдущее царствование, что для нихъ съ безкоролевьемъ пришло историческое: теперь или никогда. "Sum ego, писаль онь куявскому епископу, animo in varias cogitationes distracto, et extremæ alicujus calamitatis metu debilitato"<sup>2</sup>). Не имѣя возможности лично прибыть въ Польшу, онъ спёшилъ хоть письмами своими пробудить мужество, вдохнуть энергію въ тёхъ, на чью долю выпало охранять католичество въ Польшѣ въ наступившіе трудные дни. Въ письм'я въ сенату (отъ 30 іюля 1572 г.) онъ сов'ятовалъ сенаторамъ немедленно приступить въ избранію короля, умолялъ ихъ избъгать религіозныхъ раздоровъ, твердо держаться въры предвовъ, общими силами охранять благосостояние государства. Папу онъ просилъ предписать кардиналу Коммендони, прибывшему къ польскому двору незадолго до смерти Сигизмунда Августа, не оставлять Польши раньше избранія короля <sup>3</sup>). Коммендони остался въ Польшѣ, хотя легатуру его при польскомъ дворѣ съ наступленіемъ безкоролевья можно было считать поконченною, хотя польскіе паны — протестанты всячески старались выпроводить изъ Полыпи напскаго легата 4). Въ сотрудники ему Гозій призваль извёстнаго уже намь епископа Карнковскаго, вотораго просиль употребить свои преврасныя дарованія, въ изобилін полученныя имъ отъ Бога, на устраненіе грозящей **ватоличеству** опасности <sup>5</sup>).

Между тёмъ въ Польшё съ послёднимъ вздохомъ вороля замерла государственная жизнь; полный застой насталъ во

1221

<sup>4)</sup> Rescius, libr. III. c. VIII, p. 308-309; Eichhorn, 1I, 426-427.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Carncovius, цитованное выше письмо (Dlug., II, 1675).

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Eichhorn, Il, 427.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Orzelski, Bezkrólewia ksiąg ośmioro, czyli Dzieje Polski od zgonu Zygmunta Augusta r. 1572 aż do r. 1576. Przełożuł z rękopismu Cesarskiej publicznej Biblioteki Spasowicz. Petersburg i Mohilew, 1856, t. I, str. 11.

<sup>\*)</sup> Carncovius, цитованное выше письно (Dlag., II, 675-676).

всёхъ его отправленіяхъ. Хотя польскій престоль давно уже считался избирательнымъ, но это была лишь государственная фикція: въ періодъ двухсотлётняго правленія Ягеллоновъ, какъ и при Пястахъ, Польша, въ дбйствительности, была наслёдственнымъ воролевствомъ. Мало того: она въ течение всего этого времени не успѣла даже выработать прочной избирательной формы, которая получила бы силу органическаго государственнаго закона, такъ что по смерти Сигизмунда Августа полякамъ приплось прежде избранія короля ръшать самые элементарные вопросы о томъ, кому принадлежить власть во время безкоролевья, кто, когда и какъ долженъ избирать короля. Рёшать эти вопросы пришлось полякамъ при самыхъ неблагопріятныхъ условіяхъ. На сценѣ польской жизни, съ момента смерти послёдняго Ягеллона, даже раньше ея, начала разыгрываться грустная драма господства внутренней и иностранной интриги колоссальныхъ размъровъ. Эта интрига прошла по всёмъ жизненнымъ отношеніямъ гражданъ рёчн посполитой, переплетаясь самымъ прихотливымъ образомъ съ различными соціальными силами. На полномъ просторѣ началь свою убійственную работу сепаративых, сословный, провинціаль ный, особенно же религіозный, красной нитью прошедшій чрезъ все безкоролевье. Загорѣлась ожесточенная борьба даже между землями чисто-польскими, между Великою и Малою Польшами,борьба, получившая особенную интенсивность, особенную остроту по причинъ религиозной розни Гнъзна, центра польскаго католичества, и Кракова, средоточія польскаго протестантства. Въ первые мъсяцы безкоролевья эта борьба вращалась глав. нымъ образомъ около вопроса, -- кому принадлежитъ въ Польшев высшая власть во время безкоролевья, и прежде всего кому принадлежить право созвать поляковъ на събедъ для избранія короля. Великая Польша отстанвала въ этой борьбе права примаса, Малая — великаго короннаго маршала, которымъ былъ тогда краковский воевода Янъ Фиргей, стоявший во главе малопольскихъ протестантовъ Подъ знамя великопольскаго примаса стали даже главы великопольскаго лютеранства Лука Гурко и Янъ Томицкій. Долго тянулась борьба Великой и Малой Польшъ, въ сильной стецени осложненная еще привнесеніемъ въ нее литовскихъ элементовъ: одинъ за другимъ то въ Великой, то въ Малой Польш'в собирались съ взды, старавшіеся

присвоить себѣ значеніе всепольскихъ собраній, рѣшавшіе, или усиливавшиеся рышить вопросы, выдвинутые на сцену тогдашнето польскою жизнью. Мы не будемъ слёдить за ходомъ этой борьбы, въ которой интересы въроисповъдные, провинціальные, сословные, личные, перепутывались самымъ прихотливнить, часто совсёмъ неожиданнымъ образомъ, во время воторой господствоваль въ Польшё страшный хаось, царила почти полная анархія. Зам'ятних только, что поб'яда осталась за Великою Польнею: касскій съёздъ (въ концё октября 1572), созванный примасомъ Уханскимъ, назначнять съ согласія малополянъ въ Варшавѣ на врещеніе всепольское собраніе, -- первый въ лѣтопясяхъ Польши вонвоваціонный събадъ, въ ожиданіи вотораго все въ Польштв на время усповонлось подъ миротворнымъ двйствіемъ наставшей наконецъ "сгоды" 1). Права и прерогативы польсваго примаса, поставленныя было въ вопросъ польскими протестантами, были въ концъ вонцовъ признаны всею Польшею. На касскомъ съёздё Польша презнала за нимъ право совывать во время безкоролевья конвокаціонный съйздъ. Это была первая и весьма крупная побёда, одержанвая католичествомъ надъ протестантствомъ по смерти Сигизмунда Августа. Помные историческихъ традицій, бывшихъ въ пользу примаса, помнио внутренныхъ раздоровъ въ протестантскомъ лагеръ, болёе всего вредившихъ дълу протестантовъ въ описываемое нами безворолевье, этою побёдою польское ватоличество во многоиъ обязано самому себъ, своимъ собственнымъ силамъ, дъятельности своихъ членовъ, особенно Кариковскаго, вполнъ оправдавшаго надежды, которыя возлагаль на него кардиналь Tosi#.

Наставшее послё касскаго съёзда временное затишье не прошло спокойно для польскихъ католиковъ. Спокойствіе нхъ нарушилъ самъ примасъ. Почувствовавъ въ своихъ рукахъ власть, станши interrex'омъ, какъ выражались ноляки, Уханскій разсудилъ, что теперь, вогда спасительная, животворная "сгода" спустилась наконецъ на польскую землю, насталъ самый удобный моментъ внести эту «сгоду" и въ религіозную живнь Польши, осуществить ту мечту, которую овъ лелёвлъ во все царствованіе Сигизмунда Августа и которая столько

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Orzelski, I, 17-18.

разъ уже разлеталась въ пухъ и прахъ при дружныхъ усиліяхъ Гозія, Коммендони, Кариковскаго и другихъ ревнителей католичества. Уханскій задумаль одновременно съ конвокаціоннымъ събядомъ устроить въ Варшавъ провинціальный синодъ. Провинціальному синоду, по мысли примаса, должны были предшествовать снархіальные синоды. Въ своей спархін онъ уже назначиль мёсто и время собранія епархіальнаго синода. Зная, какъ известной части католической iepapxin были антипатичны всякія попытки примиренія съ еретиками. Уханскій въ письмѣ въ Карнковскому совершенно умалчивалъ объ этомъ примирения. Онъ выставлялъ ему на видъ лишь интересы католичества. Въ настоящее время, вогда предстоить пересмотрь правъ и привиллегій всёхъ сословій, писаль онъ, и духовное сословіе не должно молчать, не должно упускать благопріятнаго случая добиться возвращенія ему привиллегій, отнятыхъ у него въ прежнія, несчастныя времена. Объ этомъ, прододжаль онь, постоянно просить его гийзненскій капитуль, вполий резонно доказывающій, что пришло наконецъ время поваботиться объ исцёленій ранъ, нанесенныхъ въ прежнее время ватолической церкви. Лучшее же средство для этого, по мивнію примаса, созваніе провинціальнаго синода въ Варшавѣ одновременно съ вонвокаціоннымъ съёздомъ. Это, писалъ онъ, вполнѣ согласно съ обычаями нашихъ предвовъ, воторые спорныя дёла, возникавшія у нихъ съ свётскимъ сословіемъ, разръшали на селит при посредствъ синода (in publicis eorum (secularium) Comitiis per suam Synodum transigebant) <sup>1</sup>).

Если Уханскій думаль устроить въ Варшавё національный соборь, или что-нибудь въ этомъ родё, если онъ вёриль въ возможность пересозданія на немъ польской цереви, то онъ жестоко ошибался. Правда, надъ нимъ не тяготёла уже рука королевской власти, направляемой иными враждебными ему рунами, но всё его дёйствія теперь парализовала иная сила, борьба съ которою была еще труднёе, чёмъ съ королевскою властью и скрывавшимися за ея спиною агентами Рима и его приспёшниками. Католическая реакція, все болёе и болёе поднимавшая голову къ концу жизни Сигизмунда Августа и еще такъ недавно доставившая польскому примасу побёду въ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Carncovius, Uchanius Carncovio, Uncievi, 4 novembris 1572 (Dłag., 11, 1734-1736).

его борьбѣ съ малопольскими протестантами, тотчасъ-же выступила противъ Уханскаго, лишь только замётила въ немъ уклоненіе отъ ся принциповъ. Напрасно Уханскій выставляль такой симпатичный реакціонной партіи поводъ къ созванію синода, какъ возвращение католической церкви ся привиллегий: иля реакціонной цартія не было тайною, что это за "новая или, лучше, старая забота, непрестанно снъдающая сердце" примаса. Карньовскій, получивь письмо Уханскаго, немедленно отвѣтилъ ему, какъ и другіе епископы, торжественнымъ протестомъ, а самъ поспѣшилъ подѣлиться этою прискорбною новостью съ кардиналомъ Гозіемъ. Въ письмѣ къ нему куявскій епископъ жалуется на то, что примасъ назначилъ синодъ само вольно, безъ согласія остальнаго духовенства, вопреки обычаямъ предвовъ и каноническимъ постановленіямъ, что онъ заставляетъ католиковъ вступить въ борьбу съ противнивомъ въ самое неудобное для католиковъ время, въ самомъ неудобномъ для нихъ мёстё. Католики, говорить онъ, готовы не только бороться съ противниками, но даже пролить кровь свою за права католической церкви, но теперь не такое время, чтобы вызывать врага на бой, и даже еслибъ онъ вызвалъ католиковъ, то и тогда безопасние было воздержаться отъ битвы, пока не будетъ избранъ вороль-ватоликъ. «Теперь-же, продолжаеть онь, когда для нашей борьбы назначають тоже место, что и для вороннаго събзда, чего иного, кажется, ожидають, какъ не того, чтобы мы, безоружные, разрозненные вступивъ въ борьбу съ врагомъ вооруженнымъ и единодушнымъ, сами доставили ему почти в'врную поб'вду". Въ заключение письма Карнковский просить кардинала позаботиться о томъ, чтобы церковь не понесла отъ этихъ замысловъ примаса какого либо ущерба <sup>1</sup>). Куявскій епископъ прибыть еще къ помощи кардинала Коммендони, который конечно ему не отказалъ въ своемъ содвистьия<sup>2</sup>). Совокупными усиліями твхъ же людей, которые не допусвали созванія національнаго собора въ предыдущее царствование, разстроенъ быль и планъ Уханскаго созвать провинціальный синодь во время варшавской конвокаціи, -- планъ,

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Carneovius Hosio, Varsovise (Dlug., 1I, 1763).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Reimann, Die polnische Koenigswahl von 1573 (Hist. Zeit, 11, 99).

который можно, кажется, назвать послёднимъ словомъ нёвогда сильной національно-реформаціонной партіи.

Ко времени варшавской конвокаціи успѣли уже обозначиться кандидаты на польскій престоль, успёли обозначиться даже шансы на успёхъ каждаго изъ нихъ. Въ предшествовавшіе ей мёсяцы иностранная интрига была въ полномъ разгарё, извивалась по всёмъ областямъ литовско-польскаго государства. Нити первой по времени иностранной интриги шли въ Вѣнѣ, а опутываль ими Польшу вибстё съ другими папскій легать Коммендони, поставившій себ' цілью не только посадить на польсвій престоль католика, но и устроить дёло такъ, чтобы онъ былъ обязанъ своимъ выборомъ однимъ католикамъ. Для осуществленія этой цёли онъ рёшился водворить согласіе среди католиковь и разъединить протестантовь. Еще наканунѣ смерти послёдняго Ягеллона, Коммендони образовалъ ядро будущей организацін католическихъ силъ, сведши вполнѣ преданнаго Риму вуявскаго епископа Карнковскаго съ не менбе преданнымъ Риму же сърадзскимъ воеводою Альбертомъ Ласкимъ. Другое зерно непріятельскихъ силъ образовалъ Коммендони въ Литвѣ, устроивъ примиреніе и союзъ Николая Кристофа Радзивилла Сиротки и Яна Хоткъвича, представителей двухъ издавна соперничавшихъ между собою важнёйшихъ литовскихъ фамилій. По плану, составленному Коммендони, литовцы по смерти Сигизмунда Августа, не дожидаясь рёшенія поляковъ, должны были провозгласить своимъ великимъ вняземъ одного изъ шестерыхъ сыновей германскаго императора Максимиліана II, какого императоръ пожелаеть, причемъ для большаго успёха дёла они должны были выставить 25000 готовыхъ въ бою воиновъ, а императоръ двинутъ отрядъ войска къ польской границъ, чтобы поддержать своихъ сторонниковъ въ Полышъ, во главѣ которыхъ стоялъ Альбертъ Ласкій. Лишь только испустиль духь Сигизмундь Августь, полетёль въ Вёну съ вёстями севретарь легата Грапіани. Но планъ Коммендони, едвали удобоисполнимый и самъ по себъ, разбился о медлительность и нервшительность Максимиліана, который не согласился на предложенное ему легатомъ завоевание польскаго престола. Хотя смерть польскаго вороля не была для императора неожиданностію, хотя мысль о соединенія польской короны съ австрійскою давно уже занимала его, Максимиліанъ въ теченіе ні-

сколькихъ дней пальцемъ не шевельнулъ въ пользу вандидатуры своего сына. Потомъ, замётивъ ошнбку, онъ началъ действовать съ лихорадочною поспёшностью, но пова онъ снаряжаль блестящее посольство въ Польшу, благопріятный моменть быль пропущень. Императорские послы, чешские вельможи Ровембергъ и Периштейнъ, избранные Максимиліаномъ не безъ политическаго такта, оказались ниже своей задачи. Онн не съумбли стать въ дружественныя отношенія въ Коммендони, который, послё того какъ его планъ не былъ принять императоромъ, сталъ апатично относиться къ австрійской кандидатурь; напротивъ подружились съ папскимъ нунціемъ въ Польш'в Портико, поддерживавшимъ далево не популярную кандидатуру инфантви Анны, сестры Сигизмунда Августа, съ темъ чтобы выдать ее замужъ за императорскаго сына. Но болѣе всего успѣху посольства помѣшали высокомѣріе пословь в неуважение ихъ въ польскимъ законамъ, поставившія ихъ въ концё концовъ въ весьма незавидное положеніе. Многочисленные второстепенные агенты императора, диствовавшіе безъ одного опредёленнаго плана, иногда напереворъ другъ другу, и притомъ такими нечестными средствами, какъ подвупъ, еще болѣе уронили въ глазахъ польскаго общества австрійскую кандидатуру. Кромѣ этихъ частныхъ причинъ были болёе общія и болёе важныя причины, преграждавшія австрійскому вандидату путь въ польскому престолу. Это прежде всего національная, почти инстиньтивная непріязнь поляковъ въ нёмцамъ, страхъ германизаціи, на главахъ полявовъ совершавшей свое убійственное дёло въ сосёднихъ западно-славансвыхъ земляхъ, опасеніе что восшествіе на польскій престолъ Габсбурга будеть первымъ шагомъ въ превращению Польше въ одну изъ техъ провинцій, изъ воторыхъ сложился исторический конгломерать, извёстный подъ именемъ габсбургской монархів. Къ національной непріязни присоединидась еще и въ сильной степени усилила се боязнь, что Габсбурги повторять въ примёнении въ свободолюбивому польскому шляхетству тоже, что они сдёлали съ шляхетствомъ чешсвимъ. Притомъ же союзъ съ Австріей подвергалъ Польшу всёмъ непріятностямъ постоянной войны съ Турціей, которой въ Польшѣ весьма не желали, а она между тёмъ постоянно угрожала Австрін. Вслёдствіе всёхъ этихъ и другихъ причинъ австрій-

ская вандидатура мало имбла шансовь на успёхъ и во времени варшавской конвоваціи, очевидно, падала. -- Подл'в нея падала другая популярная кандидатура — московская. Западнорусское дворянство православнаго исповёданія тануло въ единовёрной Москвъ, желало видъть своимъ государемъ Өедора Ивановича, сына Ивана Грознаго, но оно не имъла еще тогда въ литовсвоиъ вняжествъ большаго вначенія. Главная сила сосредоточивалась здёсь въ рукахъ аристократическихъ фамилій, тянувшихъ въ аристопратической Австрін, хотя на полчиненіе нъмецкому вліянію онѣ соглашались лишь подъ условіемъ освобожденія Литвы отъ польскаго вліянія (начиная съ уничтоженія люблинской унів). Московская кандидатура была весьма популярною и среди польской шляхты. Съ избраніемъ русскаго царя на польскій престоль сама собою превращалась ставшая въ послёднее время хроническимъ бёдствіемъ война съ Мосввою, ---- война, вести которую польской піляхть съ каждымъ годомъ становилось затруднительнёе. Въ союзё съ Москвою переставаль быть страшнымь Польшё туренкій султань, переставали быть страшными врымскіе и вные татары. Для многочисленной, большею частью бёдной шляхты мерещилось великая цивилизаторская миссія на обширной территоріи русскаго царства, видиблись въ перспективъ культурныя завоеванія в неизбежныя съ ними матеріальныя блага. Но московская вандидатура въ той формѣ, въ какой она предносилась воображенію польской шляхты, была лишь мечтою, столь же неосуществимою, сколь и заманчивою. При первомъ же соприкосновении съ дъйствительностью она исчевла, и, когда полявя приступили въ избранію короля, русскій царь не явился даже въ числё кандидатовъ. И не личность грознаго царя оттоленула отъ него сердца польсвой пляхты, хотя не мало помѣшала она успѣху его кандидатуры въ Западной Россія, воторую оглашаль своими воплами несчастные жертвы царсваго гибва: польская шляхта была такъ увбрена въ самой себб и витесть такъ самолюбива, что готова была повтрить Ивану, что онъ золь только по отношению въ злымъ подданнымъ, что съ добрнии поддавными онъ будетъ добръ, будетъ охранять всё ихъ права и привиллегіи. Не личность Ивана Васильевича, а ясно высказанный низ принципъ государственной политики ею, бывний висств исповеданиемъ веры всего тогдашняго

русскаго народа, сразу же охладиль всё горячіе порывы слишкомъ далево ушедшей въ своихъ мечтахъ польской шляхты. Иванъ Васильевичъ объявилъ полякамъ, что, и короновавшись польскою короною, онъ будетъ и останется прежде всего русскимъ, православнымъ государемъ, и это въ то время когда начиналась въ Польш'я католическая реакція, когда эта реакція въ лицъ кардинала Гозія возносила къ Богу ежедневныя моленія о ниспосланіи Польш'я короля, "чуждаго всякаго нам'яренія отділенія отъ католической церкви."-Въ то время, вакъ падали австрійская и московская кандидатуры, принялась за работу французская интрига, выставившая кандидатомъ на польскій престолъ Генриха Анжуйскаго, брата французскаго короля Карла IX. Какъ ни странною на первый взглядъ представляется французская кандидатура, какъ ни много свойственнаго тогдашнему въку авантюризма въ этомъ приглашении на тронъ никому невъдомаго принца, нельзя однаво отвазать поддерживавшимъ кандидатуру Генриха полякамъ въ нѣкоторой долѣ политическаго смысла, разъ они рѣшились отдать свой престолъ иностранцу. Избраніе французскаго принца не представляло никакихъ опасностей для польской національности, напротивъслужило противовѣсомъ нѣмецкому вліянію, обезпечивало Польш'в миръ съ Турціею, съ которою Франція, первая изъ западныхъ державъ, вступила въ дружественныя отношенія, подавало надежду, что съ помощію французскихъ солдать и французскихъ денегъ, несмътныхъ по мнѣнію поляковъ. подъ предводительствомъ геніальнаго полководца, какимъ представлялся имъ Генрихъ, Польша повончитъ наконецъ свои счеты съ московскимъ сосъдомъ. Хотя всё эти блага французской кандидатуры существовали лишь въ пылкомъ воображении французскаго посла Монлюва, валансскаго епископа, и обольщенныхъ имъ полявовъ, тёмъ не менёе они даютъ намъ возможность понять успёхъ этой кандидатуры. Польское правительство такъ сильно нуждалось въ деньгахъ на веденіе войнъ съ своими сосёдями, а польской шляхтё такъ не хотёлось платить ихъ изъ своего вармана, что ловкому интригану не трудно было поймать польскихъ избирателей на эту удочку. Монлюкъ, действительно, подкупилъ польское общество горами французскаго золота, никогда не существовавшими: даже многіе протестанты соблазнились этими горами и оказались сто-

роннивами французской кандидатуры, тёмъ болёе, что Монлюкъ не переставалъ имъ твердить, что Генрихъ-врагъ всякаго преслёдованія за религіозныя уб'яжденія, что потому онъ такъ сильно и стремится въ польскому престолу, что хочеть жить въ странъ, гдъ царствуетъ свобода совъсти. Для большей убёдительности самъ Монлюкъ, католическій епископъ, не соблюдаль постовь и даже рёдно ходиль вь костель. Много помогло успёху французской вандидатуры и то обстоятельство, что Монлюкъ, понявъ значение въ Польшъ шляхты, старался всячески привлечь ее на свою сторону, между тёмъ какъ австрійскіе агенты за панами позабыли о шляхтѣ. Но больше всего успѣхомъ своимъ кандидатура Генриха, одного изъ главныхъ виновниковъ извёстной вареоломеевской ночи, обязана католической реакціонной партів, которая при выбор'в между Эрнестомъ, сыномъ въротерпимаго Максимиліана и Генрихомъ не могла не отдать пальмы первенства герцогу анжуйскому. Лишь только авторь вареоломеевской ночи выступилъ въ качествѣ кандидата, сразу же на его сторону перешелъ продолжатель Гозіева дёла въ Польшё, Карнковскій. Самъ Коммендони, видя, что австрійская кандидатура падветъ, хотя и не по его винѣ, отступился отъ нея, или-по крайней мъръ- ничего не предпринималъ въ ся пользу, нисколько не препятствоваль успёхамь французской кандилатуры. — Торжество католической партіи, перешедшей на сторону Генриха, въ значительной степени зависбло еще оттого, что протестантская партія не выставила одного опредѣленнаго кандидата. Симпатіи ся раздёлялись между пястомъ, т. е. туземцемъ, Іоанномъ Ш, воролемъ шведскимъ, Стефаномъ Баторіемъ, воеводою семиградскимъ, Альбертомъ-Фридрихомъ, герцогомъ прусскимъ, даже Эрнстомъ, эрцгерцогомъ австрійскимъ. Но ни одинъ изъ этихъ кандидатовъ не имълъ шансовъ быть избраннымъ въ польскіе короли. Шведскій король самъ не обнаруживаль особенной охоты въ польской коронѣ, такъ какъ соединение Швеции съ Польшею, имъвшею плохо защищенную восточную границу, только бы увеличивало трудности и опасности войны его съ Москвою, да и соединение въ одномъ лицѣ власти надъ двумя государствами, раздѣленными моремъ, весьма не похожими другь на друга по своему государственному и общественному устройству, представляло само по себъ 28

Digitized by Google

непреодолимыя трудности. Стефана Баторія слишкомъ мало еще тогла въ Польшѣ знали, и во все цервое безкоролевье онъ не былъ еще серьезнымъ кандидатомъ. Еще менъе шансовъ имѣлъ герцогъ прусскій. Кандидатура пяста была весьма популярною среди польской шляхты, но къ сожалёнію въ тоглашней Польшѣ не оказалось такой личности, на которую могъ-бы пасть выборъ польскихъ избирателей. Вообще въ эпоху безкоролевья протестантская партія является еще болье чуждою прочной организаціи, еще болье разъединенною, чемъ въ предыдущее царствованіе. Болёе системы, болёе единства дъйствій мы находимъ у малопольскихъ протестантовъ; но и туть гибельный раздоръ царить между двумя самыми вліятельными магнатами Яномъ Фирлеемъ, краковскимъ воеводою Петромъ Зборовскимъ, сандомірскимъ воеводою, заклятыми личными врагами. Самое руководительство протестантскою партією Яномъ Фирлеемъ, искренно преданнымъ интересамъ протестантизма, много сдёлавшимъ въ его пользу, не нравилось многимъ изъ протестантскихъ шляхтичей: сословная вражда шляхты къ магнатству, во главѣ котораго стоялъ Фирлей, не дозволяла шляхтѣ вполнѣ довѣриться его руководительству, неизбъжно вносила элементь разрушенія и въ малопольскую протестантскую группу.

Въ началъ 1573 г. открылся въ Варшавъ первый польскій конвокаціонный съёздъ, которому предстояло рёшить много вопросовъ, завѣщанныхъ предыдущею исторіею собравшемуся теперь поколёнію граждань рёчи посполитой. Въ числё этихъ вопросовъ однимъ изъ первыхъ поднятъ былъ вопросъ, близко касавшійся польской католической іерархіи, именно прерогативы польскаго примаса. Хотя этоть вопросъ, фигурировавшій уже въ первые мъсяцы по смерти Снгизмунда Августа, былъ фактически рёшенъ на касскомъ съёздё, но малопольская шляхта, или часть ся, на варшавской конвокаціи выступила опять съ протестаціей противъ прерогативъ примаса. Протестація начинаеть заявленіемь, что поляки всегда старались authoritate regum et conventuum охранять себя отъ честолюбивыхъ замысловъ духовенства, грозящихъ большими опасностями государству, а Казиміръ Ягеллонъ прямо запретиль польскимъ архіепископамъ и епископамъ искать кардинальскаго сана, или legationis sedis apostolicae, безъ согласія вороля и сената. Такъ какъ эти честолюбивые замыслы духовенства, эти присвоенія себѣ не принадлежащихъ достоинствъ не прекратились до настоящаго времени, то податели протестаціи въ присутствіи сената и всей шляхты заявляють и вносять въ варшавскія градскія книги ad perpetuam rei memoriam, что они не признають этихъ достоинствъ, считая ихъ, на основании приведеннаго выше постановления Казимира, узурпацією. Протестація затёмъ переходить въ разбору привидлегій короля Александра, которую гибзиенскіе архіепископы обывновенно приводили въ доказательство своего приматства, указывая на то, что въ ней гнёзненскій архіепискоцъ названъ primas Regni. Податели протестаціи заявляють, что, хотя Александръ въ началѣ привиллегіи называетъ 'гнѣзненскаго архіепископа primas Regni, но потомъ, въ томъ именно мѣств, гдв приводить декреть своего отца, называеть его примасомъ sedis ejusdem, что поэтому они всегда признавали гнѣзненскаго архіепископа только примасомъ sedis Gnesnensis, т. е. примасомъ между духовными, поставленнымъ надъ ними папою. А такъ какъ теперь (сказано въ заключение протестація) титуль примаса употребляется въ такомъ широкомъ смыслѣ, будто архіепископу принадлежить право созывать сеймы даже противъ воли короля, короновать его и т. п., вообще принисывается ему какая-то власть налъ королемъ; такъ вакъ въ разныхъ распространяемыхъ по Польшѣ сочиненіяхъ называють его уже interrex и утверждають, что лишь по избранін короля, исполнивши свою должность (functus officio suo), онъ слагаетъ съ себя свою власть и передаетъ ее новоизбранному королю; такъ какъ даже поднятъ вопросъ о томъ, кавому маршалу-коронному или архіепископскому слёдуеть исправлять маршальскую должность во время безкоролевья: то податели протестации, опасаясь, чтобы такое толкование титула примаса не стало впослёдствіи причиною большихъ бёдствій, особенно, чтобы оно не нарушило свободнаго избранія короля, сдёлавь его орудіемъ папскихъ интригъ, объявляютъ и ad perpetuam rei memoriam вносять въ варшавскія гродскія вниги, что такого приматства они даже во снъ никогда не видёли и потому просять архіепископа не присвоивать его себѣ 1).

<sup>&#</sup>x27;) Noailles, III, 67-70. Protestatio.

Въ отвѣтъ на протестацію пословъ Уханскій изготовилъ • общирную "защиту приматства", воторую онъ не только произнесъ въ сенатѣ, но постарался распространить по всей Польшѣ. Сказавши вначалѣ, что по смерти повойнаго вороля много волненій въ государствѣ вызвалъ совершенно праздный споръ о приматстве, онъ полемизируетъ съ своими противниками, доказывая, что гнёзненскій архіепископъ, пользуясь правами примаса, вовсе не узурпируеть себь potestatem regiam sive interregiam, что, если власть короля для полявовъ не тажела, то твиз более не можеть быть тяжелою для нихъ власть примаса, который только in defectu, aut excessu, vel aliqua exorbitantia potestatis regiae, пользуется властью, да и то не самъ, а вмъстъ съ сенатомъ и прочими чинами государства. Онъ пускается затёмъ въ область отдаленнаго прошлаго Польши, начало приматства гнёзненскаго архіепископа возводить ко времени перваго христіанскаго государя Польши Мечислава. причемъ производитъ его не отъ папы, а отъ государя. Онъ повазываетъ кавъ въ достоинству архіепископа и примаса присоединилось jus legati nati, а изъ нихъ уже сама собой вытекла praceminentia apxieпископа какъ въ церкви, такъ и въ государствѣ, которую вполнѣ признавалъ Казимірь Великій, назвавшій его даже primus princeps, а этоть титуль не можеть относиться только къ духовенству, или въ церковнымъ дѣламъ, a относится directe ad RP. et statum ejus politicum senatumque regium, ut sit in eo archiepiscopus primus princeps inter illos principes. Вслъдъ затемъ онъ перечисляеть прерогативы примаса, стараясь доказать ихъ завонность историческими ссылками, въ томъ числѣ право примаса созывать вмёстё съ другими сенаторами съёздъ для избранія короля, руководить избраніемъ и объявлять результать избранія, а тавже право созывать сеймы даже при жизни вороля и вопреки его волъ. Эти великія прерогативы примаса, продолжаеть Уханскій, не должны никому внушать опасеній, будто примасъ легко можетъ самъ сдёлаться королемъ, или возвести на престолъ, кого ему вздумается, будто онъ, пользуясь своимъ правомъ созывать сеймы при жизни короля, можетъ самовольно распоряжаться и воролемъ и государственными чинами, такъ какъ архіепископу съ крестомъ вовсе уже невозможно стать королемъ, а нарушить свободу избранія и

вообще права сословій онъ не можеть по тому одному, что вся власть его pendet ех consilio senatus et assensu reliquorum regni ordinum. Еслибы верховная власть во время безкоролевья принадлежала свётскому сановнику, то было бы гораздо болёе опасности, что онъ постараетси взойти на престолъ. Относительно себя Уханскій заявляеть, что лично онъ не желаеть не только царства, но и приматства, что, еслибы рёчь посполитая въ особомъ декретё признала приматство не нужнымъ и освободила его отъ этого бремени, не оскорбляя его архіенископскаго сана и его шляхетской чести, онъ, какъ и всякій ксендзъ, предпочелъ бы быть безъ приматства, чёмъ съ нимъ. Въ заключеніе Уханскій просилъ собраніе принять эту его протестацію и позволить внести ее съ общаго согласія во всё какъ земскія, такъ и гродскія книги <sup>1</sup>).

Варшавскій конвокаціонный сеймъ разрѣшилъ споръ изъ-за приматства въ смыслѣ, благопріятномъ для примаса, хотя съ нѣкоторою уступкою въ пользу противной стороны. За примасомъ онъ призналъ право созванія сейма во время безкоролевья, а также право объявленія (nominatio) и коронованія новоизбраннаго короля; великому же маршалу коронному предоставилъ право обнародованія (proclamatio) выбора<sup>2</sup>).

Не входя въ разсмотрѣніе рѣшеній принятыхъ варшавскимъ конвокаціоннымъ съёздомъ по другимъ многочислевнымъ вопросамъ, стоявшимъ въ связи съ вопросомъ объ избраніи короля, замѣтимъ только, что этотъ съёздъ довольно точно опредѣлилъ условія избранія короля, которое должно было произойти посредствомъ всешляхетской подачи голосовъ, по выработанной съёздомъ программё на новомъ избирательномъ съёздѣ, назначенномъ на 1 апрѣля 1573 г. въ Варшавѣ. Хорошо или дурно, но разъ навсегда рѣшенъ былъ сложный избирательный вопросъ. Цѣль конвокаціи была достигнута. Но оставался нерѣшеннымъ еще одинъ вопросъ, давно уже настоятельно предлагавшійся польскою жизнью, обойти рѣшеніе котораго не могли поляки на варшавской конвокаціи, хотя оно и не входило въ кругъ занятій этого съёзда. Тяжелою, неразрѣшенною задачею

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Noailles, III, 70-81. Defensio primatus.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Heidenstein, Rerum Polonicarum ab excessu Sigismundi Augusti libri XIJ, Francfurti ad Moenum, 1672, p. 21.

оставался великій религіозный вопросъ. Много разъ поднимали этоть вопросъ протестанты на сеймахъ въ предыдущее царствование, хотя ставили его большею частью (за исключениемъ вартавскаго сейма 1570 года) не прямо, а потому-и невѣрно. Не разъ увозили они съ сеймовъ вонституціи, обезпечивавшія имъ, повидимому, религіозную свободу. Но точно въ отместву за то, что въ погонѣ за второстепенными вещами они забывали главное, даже въ цвѣтущую пору своей жизни они не добились рътения въ благоприятномъ для себя смыслъ вопроса о свободѣ совѣсти. Всѣ ихъ конституціи, полученіе которыхъ они торжествовали, какъ великую побёду, не были прочными мирными договорами послё побёды, а какими-то поспёшными перемиріями, за которыми не послёдовало мира. Все это были полурѣшенія, отсрочки рѣшенія, которыя поднимавшая голову реакція начинала уже находить ненужными болёе. А между тёмъ будущее не предвёщало ничего хорошаго протестантамъ. Назначенное конвокаціоннымъ съёздомъ мёсто избранія -центръ католической Мазовіи, Варшава, и всешляхетская подача голосовъ не оставляла болёе сомнёнія въ личности будущаго короля: успёхъ французской кандидатуры для всёхъ былъ очевиденъ. При мысли, что еще два-три мѣсяца - и на престолѣ вѣротерпимаго Ягеллона сядетъ забрызганный протестантсвою кровью Валуа, невозможно было собравшинся въ Варшаву протестантамъ не подумать объ ограждение себя отъ произвола французскаго принца: протестантское исповѣданіе не было еще признано законно существующимъ въ Польшѣ, не были даже отибнены вровавые статуты Ягелло противъ еретиковъ. Собравшимся на вонвокацію протестантамъ стало теперь уже невозможнымъ убхать со събзда, не поставивши прямо, не рбшивши окончательно и безповоротно вопроса о свободѣ совѣсти въ Польшѣ.

Религіозный вопросъ, тёсно связанный въ предыдущее царствованіе со всею шляхетскою программою внутренней государственной реформы, выступилъ и въ безкоролевье, когда дошла до него очередь, въ связи съ преобразовательными стремленіями шляхты, хотя связь эта начинала уже рваться. Въ угоду шляхтѣ, глава протестантской партіи Янъ Фирлей, хотя и магнатъ по происхожденію и общественному положенію, поднялъ истинно шляхетскій вопросъ объ исправленіи законовъ и о расширеніи и обезпеченіи вольностей гражданъ рѣчи посполитой, — вопросъ, роковой для Польши, приведшій впослѣдствіи въ чрезвычайно одностороннему опредѣленію шляхтою объема королевской власти. По желанію шляхты, въ программу избирательнаго съйзда былъ внесенъ особый пункть о томъ, чтобы по выслушании иностранныхъ пословъ съёздъ ничего не предпринималь до тёхъ поръ, пока не будуть исправлены законы и устранены ихъ нарушенія. Король, прибавлено было, долженъ присягнуть въ признании совершеннаго съёздомъ исправления законовъ. Только въ этомъ случав, еслибы оказалось невозможнымъ всеобщее соглашение на тотъ счетъ, программа дозволяла приступить къ избранію; но тотчасъ послѣ него, пока еще не разъбхались члены събзда, она предписывала опять приступить къ исправленію законовъ и совершить его <sup>1</sup>). На основанія этого пункта программы избранія, протестанты получали право требовать на будущемъ избирательномъ съёздё исправленія законовъ, касающихся религи. Но при тогдашнихъ обстоятельствахъ возможность провозглашения принципа свободы совѣсти всею рѣчью посполитою не могла быть у протестантовъ велика: ожидать этого отъ съёзда, на которомъ должно было совершиться торжество избранія короля-ватолика, было слишкомъ смѣло.

Изъ своего исключительнаго положенія польскіе протестанты нашли и выходъ исключительный. Они прибѣгли къ тому средству, къ которому обыкновенно обращались поляки въ чрезвычайныхъ обстоятельствахъ, къ которому не разъ уже прибѣгали они и въ наступившее безкоролевье. По смерти Сигизмунда Августа вся Польша покрылась какъ-бы непрерывною сѣтью конфедерацій, участники которыхъ торжественно клялись другъ другу соблюдать миръ. Варшавскій конвокаціонный съѣздъ не могъ обойтись безъ провозглашенія всепольской конфедераціи, какъ торжественнаго ручательства гражданъ всей рѣчи посполитой за внутреннее спокойствіе въ ней, такъ торжественной санвціи миролюбивыхъ стремленій областныхъ съѣздовъ. 28 января явилась знаменитая варшавская генеральная конфедерація, прозванная впослѣдствіи религіозною. Въ общемъ она была составлена по образцу корчинской и другихъ конфедерацій; но среди де-

<sup>1)</sup> Broel-Plater, Zbiór pamiętnikow do dziejow polskich, Warzawa, 1858, II, 29; Tpauescziż, 369.

сати пунктовъ ея былъ одинъ, который резко выдёлилъ ее изъ ряда другихъ этого рода политическихъ хартій, который не только вызваль большія смуты въ описываемое нами безкоролевье, но и для грядущихъ поколёній польскаго народа долго еще служилъ яблокомъ раздора. "А такъ какъ въ нашей ръчи посполитой не малое существуеть различіе въ испов'язаній религіи христіанской, сказано въ третьемъ пунктѣ варшавской конфедерація, то предупреждая возникновеніе по этой причинъ какого-либо вреднаго междоусобія, подобнаго тому, какое мы ясно видимъ въ иныхъ королевствахъ, мы всв за себя и за своихъ потомковъ, на въчныя времена подъ гарантіей присяги, даннаго слова, чести и совъсти, обязуемся-между всёми нами, несогласными въ въръ (dissidentes de religione), соблюдать миръ. изъ-за разницы въ въръ и церковныхъ обрадахъ не проливать врови, не навазывать пенями, конфискаціей имущества, лишеніемъ чести, тюремнымъ заключеніемъ и изгнаніемъ, и никакой власти, никакому правительственному лицу отнюдь въ этомъ не помогать; а еслибы вто рёшился проливать ее по этой причинь, тавовому всь им обязуемся сопротивляться, хотя-бы онъ дълалъ это на основаніи указа или какого-либо судебнаго приговора. Но во всякомъ случай, сказано въ четвертомъ пункти, этою нашею конфедерацією мы отнюдь не ослабляемъ власти вакъ духовныхъ, такъ и свётскихъ пановъ надъ ихъ подданными и вовсе не нарушаемъ повиновенія подданныхъ своимъ панамъ; напротивъ, еслибы гдъ-либо возникло таковое своеволіе подъ предлогомъ религіи, то каждый панъ и теперь, какъ всегда бывало прежде, воленъ своего непослушнаго подданнаго, tam in spiritualibus, quam in saecularibus, наказать по своему разумѣнію". Кромѣ того, составители вонфедераціи включили въ нее еще одинъ пункть, обезпечивавшій соблюденіе ея и со сторовы имѣющаго быть избраннымъ короля: "онъ долженъ присягнуть, сказано во второмъ пунктъ конфедераціи, въ сохранение разъединеннаго мира между разъединенными и разнствующими относительно вёры и богопочитанія людьми" 1).

Когда конфедерація внесена была выработавшею ее коммиссією въ сенать, она была одобрена почти всёми свётскими сенаторами, какъ протестантами, такъ и католиками. Быстро

<sup>4</sup>) Vol. leg., II, 124.

стала она поврываться подписями земскихъ пословъ <sup>1</sup>). Даже духовные поддались на игновение обазнию того мира, той сгоды. воторою вѣяло отъ конфедераціи: примасъ и епископы готовы были подписать ее<sup>2</sup>). Но это продолжалось лишь мгновеніе. Епископы попросили сроку для размышленія. Между протестантами и епископами по этому случаю произошла крупная размолвка, послё которой нёкоторые спископы, въ томъ числё и Карнковскій, ушли изъ сената и даже совсёмъ убхали изъ Варшавы. Примасъ, которому принадлежалъ первый годосъ, попросиль два дня для размышленія. Тяжелыя, мучительныя минуты пришлось пережить Уханскому на закать дней своихъ. на закать дней польской реформаціонной партіи. Въ эти два дня въ душѣ Уханскаго совершился тотъ переворотъ, который раньше его произощель уже въ душахъ многихъ его прежнихъ единомышленниковъ. Два м'всяца тому назадъ мечтавшій о національномъ соборѣ Уханскій сталъ реакціонеромъ, болѣе смѣлымъ даже, чёмъ самъ Карнковскій, бежавшій изъ Варшавы, чтобы не дать подписи своей подъ вонфедераціей, въ составленіи которой онъ самъ участвоваль. Трудно объяснить себѣ тоть исихическій процессь, который привель Уханскаго въ лагерь реакціи. Не безъ вліянія туть, кажется, остался споръ изъ-за приматства, въ которомъ Уханскій и реакціонная партія очутились на одной сторонь, ньсколько мьсяцевь сряду выдерживали вмёстё натискъ реформаціонной партіи, причемъ неизбъжно сближались, сживались другь съ другомъ. Если это върно, то нъсколько мъсяцевъ совмъстной съ реакціонерами дъятельности, общихъ съ ними хлопотъ и страданій принесли такой блестящій результать, что послё нихъ у Уханскаго реформаціоннаго прошлаго точно и не бывало. Такъ сильно было уже тогда въ Польшѣ реакціонное теченіе, такъ заразительна уже тогда была католическая реакція, что противь нея не могли устоять даже такіе ветераны реформація, или, если угодно, католическаго либерализма, какъ Уханскій. Остается еще развѣ констатировать участіе хотя и не прямое вардинала Коммендони въ обращении на путь истины польскаго примаса: въ тъ тревожные дни, когда Уханскій рішаль судьбу варшавской

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Heidenstein, 21.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Noailles, III, 262, Hosius Francisco Krasinski.

конфедераціи, легать прислаль въ Варшаву съ записками и внушеніями католическимъ епископамъ и панамъ своего секретаря Граціани, который съ искусствомъ выполнилъ его порученіе <sup>1</sup>).

По истечении срова Уханский объявиль въ сенатв, что онъ не можеть согласиться съ постановленіемь, осворбляющимь величіе Госпола и Его святую волю, разрушающимъ основы государства, дающимъ свободу убъжденій даже кавому-нибудь магометанину или эпикурейцу. Скорбе отдамъ я десницу, а если нужно, и голову на отсёченіе, свазаль онь, чёмь подпишу подъ нимъ мое имя <sup>2</sup>). Сильное впечатлѣніе произвели на католиковъ слова примаса. Не только епископы, но даже нѣкоторые свѣтскіе сенаторы, два дня тому назадъ одобрявшіе конфедерацію, отвазались теперь подписать ее. Изъ духовныхъ только вравовскій епископъ Францискъ Красинскій подписаль конфедерацію. Протестанты были страшно раздражены и, не смотря на сопротивление католиковъ, особенно примаса, внесли ее въ варшавскія гродскія книги. Но рядомъ съ нею Уханскій отъ имени сенаторовъ и пословъ, не принявшихъ ея, вписалъ въ тѣже книги протестъ противъ нея. Въ немъ проклиналъ ее, какъ противную ворчинской конфедераціи и называлъ ее пагубною, вредною и опасною не только для настоящаго, но и для будущаго, такъ какъ она открываетъ двери въ Польшу разнымъ гнуснымъ севтамъ, даже атеизму, ниспровергаетъ всякую власть, лишаеть шляхту ся правъ в вольностей, можеть въ концов довести подданныхъ шляхты, подъ предлогомъ религи, до отврытаго бунта противъ своихъ пановъ. Протестъ объявлялъ конфедерацію незаконною, какъ составленную лишь нёсколькими сенаторами и земскими послами, вопреви будто-бы заявленію всей остальной шляхты, что инструкціи ся не дозволяють ей ничего обсуждать на конвокаціи, кромѣ вопроса объ избирательномъ терминѣ \*).

Варшавская религіозная конфедерація и рядомъ съ нею протестъ противъ нея, принципъ свободы совъсти и рядомъ съ нимъ торжественное заявленіе нетерпимости къ религіознымъ

<sup>4)</sup> Трачевскій, 378—379.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Theiner, Annales Ecclesiastici, Romæ, 1856, I, 136-137.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Heidenstein, 21.

убъжденіямъ, --- вотъ та роковая, мучительная загадка, которую оставила полякамъ въ наслёдіе варшавская конвокація, та страшная, неумолимая дилемма, въ которой ничего имъ теперь уже не оставалось, какъ или стать на сторонѣ свободы совѣсти, или стать противъ нея. Лучшимъ доказательствомъ этого служитъ судьба того пункта варшавской конфедераціи, въ которомъ она, желая войти въ компромиссъ если не съ принципами католической реакции, то съ шляхетскими соціальными воззрѣніями, отказала въ свободъ совъсти польскимъ крестьянамъ. Противники конфедераціи, какъ мы выше видёли, не повёрили торжественному заявленію ся, что она вовсе не посягаеть на права шляхты надъ ся подданными, и Уханскій въ своемъ протестъ упрекалъ конфедератовъ чуть-ли не въ подстрекательствъ врестьянъ къ бунту. Послѣ конвокаціи вся почти Польша раздёлилась въ вопросъ о религіозной свободъ на два враждебные лагеря: одинъ изъ нихъ сталъ подъ знамя варшавской конфедерація, другой примкнулъ къ протесту примаса. Между тёмъ какъ великополяне на сеймикъ въ Шродъ не признали конфедераціи на томъ основаніи, что она не всѣми подписана 1), а мазовшане внесли даже въ гродскія книги рёзкій протестъ противъ нея на томъ основания, что она не всёми на конвокаціи принята и дозволеніемъ различія въ въръ вносить въ страну великое распутство, безпорядовъ. нарушение спокойствия и законовь<sup>2</sup>): сандомірская шляхта на сеймивѣ въ Покршивницъ, обративъ вниманіе на двусмысленность извъстнаго пункта конфедераціи о прав'я пом'ящиковъ надъ крестьянами (tam in spiritualibus, quam saecularibus), требовала уничтоженія этой двусмысленности прибавленіемъ слова bonis (т. е. имѣніяхъ, а не д'влахъ), и кром'в того настаивала на внесении въ разрядъ всёхъ другихъ правъ и привиллегій гражданъ рёчи посполитой того пункта конфедерации, по которому король долженъ былъ присягнуть въ соблюдении религіознаго мира<sup>3</sup>). Подъ знамя религіозной свободы, развернутое варшавскими конфедератами, стремились теперь всё, кто въ этой свободё нуждался. У протестантовъ, не съумъвшихъ объединиться въ выборъ кан-

- <sup>2</sup>) Noailles, III, 256-257.
- <sup>3</sup>, Broel-Plater, III, 66.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Orzelski, I, 35.

дидата на престолъ, явилось знамя, вокругъ котораго они могли сгруппироваться для совмѣстной дѣятельности, независимо отъ своихъ симпатій къ тому или другому кандидату. Вотъ почему главнымъ объектомъ борьбы во все послѣдующее безкоролевье служитъ религіозная конфедерація. Вотъ почему извѣстный Мартинъ Кромеръ, посылая самому ревностному изъ польскихъ епископовъ Станиславу Карнковскому благопожеланіе, чтобы "въ Станиславѣ былъ (valeat) духъ Станислава (Говія), а счастье Збвигнѣва", съ чувствомъ страха говоритъ о томъ, что чѣмъ болѣе католики возстаютъ противъ конфедераціи, "тѣмъ болѣе стараются противники о томъ, чтобы она оставалась неизмѣнною или чтобы король былъ изъ ихъ партін" 1).

Протесть примаса противъ конфедераціи вызвалъ сильное оживленіе въ строго-католической партіи. Польское духовенство радовалось, что не удался "заговоръ"<sup>2</sup>). Капитулы прославляли Карнковскаго за его противодействие "конфедерации, посредствоять воторой сатана хотёль ввести въ Польшу всё богохульства и мерзости, вавія только есть во вселенной". Они приравнивали его къ Иліи, Даніилу, тремъ отрокамъ въ пещи \*). Но героемъ дня былъ, безспорно, Уханскій. За его блестящій дебють его поврыли славою испытанные, всёмь католическимъ миромъ признанные борцы за католический абсолютизмъ, прежніе заклятые враги его плановъ и проэктовъ. Кардиналъ Гозій, лишь только получиль извёстіе о дёйствіяхь примаса во время вонвокаціи, поспѣшиль торжественно, въ коллегіи кардиналовь снять съ Уханскаго тягот в шее надъ нимъ подозрвние въ неправославіи. Въ письмѣ въ нему (отъ 21 марта 1573 г.) кардиналъ хвалилъ его ревность по въръ, просилъ и на будущее время такъ же смёло и доблестно защищать дёло Христа 4). Самъ Григорій XIII удостоилъ Уханскаго въ высшей степени любезнымъ письмомъ. Папа писалъ, что не находить словъ, чтобы выразить ту радость, вакую онъ испыталь, когда получилъ извѣстіе о мужественномъ сопротивленіи примаса конфе-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Carncovius, Cromerus Carncovio, Heilsbergæ, 4 apr. 1573 (Dlug., II, 1704).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) 1 bid. .

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid., 1747 — 1748, capitulum Cracoviense Carncovio, Cravoviæ, 6 martii 1573.

<sup>4)</sup> Eichhorn, II, 432.

дераціи. Папа прив'єтствоваль Уханскаго съ тімь, что онъ, рышивщись принять смерть ради Христа, этимъ самымъ сподобился уже мученическаго вѣнца. Хотя папа, исполняя свой долгъ, и обращается къ примасу съ словомъ увѣщанія, но все его увѣщаніе ограничивается лишь просьбою, чтобы и при предстоящемъ избраніи вороля примасъ остался тавимъ же, какимъ быль на вонвокація (tui similis sis) 1). Между темъ какъ Уханскаго со всёхъ сторонъ осыпали похвалами, единственный польскій епископъ, давшій свою подпись подъ конфедераціею, принужденъ былъ выслушивать ръзвіе укоры за свой поступовъ. Свое письмо въ нему кардиналъ Гозій начинаетъ категорическимъ заявленіемъ, что, когда въ Римѣ получено было извёстіе, что онъ одинъ изъ всёхъ епископовъ подписалъ заговоръ противъ Господа и Христа Его, поступка его никто въ Римѣ не одобрилъ. Напрасны были усилія самого кардинала, хотя отчасти, смягчить вину епископа въ глазахъ св. отца указаніемъ на то, что онъ рѣшился на это единственно изъ желанія сохранить общественный миръ: епископа въ Римѣ никто не извиняеть, а тёмъ менёе его святёйшество. Переходя затёмъ въ письму, полученному имъ отъ Красинскаго, кардиналъ прежде всего спрашиваеть епископа, что это за евангелики, о которыхъ онъ неоднократно упоминаетъ въ своемъ письм'в и которыхъ онъ даже противопоставляетъ католикамъ, какъ будто внё католической церкви есть евангеліе, или какъ будто можно называть евангеликами техъ, которые, какъ извёстно, не суть христівне. Евангеліе, это-радостная вёсть о любви, которою Христосъ возлюбилъ родъ человѣческій: въ Евангелін Христось хотёль не иное что возвёстить, какъ то, чтобы мы, подражая Его любви въ намъ, любили Его и другъ друга. А разв' такое евангеліе пропов' дують эти такъ называемые евангелики? Не стараются-ли они напротивъ всёми способами расточить то, что пріобр'втено драгод'янною вровію Христа. Они, это-очевидно, порождение того, о комъ сказалъ проровъ, что онъ светъ раздоръ между братьями. А если онитавовы, не вправѣ-ли мы называть ихъ cacangelici. Тавъ кавъ у протестантовъ нётъ ничего общаго съ евангеліемъ Христа. а напротивъ все у нихъ общее съ ангелами діавола, то вар-

<sup>&</sup>lt;sup>i</sup>) Theiner, Annales Ecclesiastici, I, 137-138, Romæ, 28 martii 1573.

диналъ не можетъ достаточно надивиться, какъ это епископъ могъ назвать ихъ евангеликами. "Eigenvillici (отъ нъмеци. eigenvillig), острить онъ, гораздо върнъе было-бы назвать, такъ какъ у нихъ каждый слёдуетъ своему собственному мнёнію. Кардиналъ совътуетъ епископу лучше просто называть еретиковъ сретиками, чёмъ врагамъ церкви давать имя свангеликовъ. Переходя затёмъ въ возраженію Красинскаго, что протестанты въ случав непринятія конфедераціи угрожали большими волненіями, даже кровопролитіемъ, кардиналъ спрашиваетъ епископа: если Богъ съ нами, вто противъ насъ? Въ Польшъ, онъ просить епископа обратить на это внимание, не семь, а семьдесять тысячъ осталось еще такихъ, которые не только не преклоняли своихъ колёнъ предъ Вааломъ Эйслебенскимъ ли то или Женевскимъ, или какимъ-либо инымъ, но и готовы во всякое время пожертвовать жизнью для защиты въры. Но даже если-бы еретики, действительно, были такъ сильны, что не было-бы никакой надежды поб'вдить ихъ, и въ этомъ случав истинному католику, а твиъ болѣе епископу нужно лучше смерть принять, чёмъ отрекаться отъ Христа. Кардиналъ никавъ не можетъ согласиться съ твиъ, что варшавская конфедерація нисколько не ниспровергаетъ въры и потому принять ее еще не значить отречься отъ вёры. По его мнёнію тотъ уже не соблюлъ вѣры Христу, вто согласился, чтобы то, что однажды расточено діаволомъ, навсегда осталось расточеннымъ. Но особенно возмутило кардинала требование конфедерация, чтобы никто, даже король, не наказываль отступниковь оть католической въры, когда даже "наиболъе чтимые въ Польшъ идолы" Кальвинъ и Беза преслёдовали и казнили несоглашавшихся съ ними. Въ заключение письма, Гозий совътуетъ Красинскому отказаться отъ своей подписи подъ конфедераціей, говоря, что только чистосерднымъ раскаяніемъ онъ можеть загладить свой тяжкій грёхъ ').

Въ назначенное конвокаціей время собрался въ Варшавъ избирательный съёздъ. Предъугадывая исходъ выборовъ, протестанты еще сильнёе, чёмъ на конвокаціи, спёшили оградить себё свободу совёсти: они требовали прежде всего исправленія законовъ и утвержденія варшавской конфедераціи. Като-

<sup>4)</sup> Noailles, III, 257-264, Hosius Francisco Krasinski.

лики не соглашались на это, кричали о вредъ конфедерации, указывали на то, что иностранная интрига не замедлить воспользоваться для своихъ цёлей отсрочкою избранія. Проте станты на этоть разъ уступили. Сеймъ приступилъ къ слушанію иностранныхъ пословъ. Первымъ говорилъ кардиналъ Коммендони. Онъ рѣзко порицалъ варшавскую конфедерацію, называль ее ядомь, а не лекарствомъ противъ той болѣзни, которою страдаеть рёчь посполитая, удивлялся тому, какъ могло составителямъ ея прійти въ голову, что наилучшее средство къ уничтоженію разъёдающихъ Польшу раздоровъ, произшедшихъ изъ разнобразія религіозныхъ вѣрованій, есть подтверждение всёхъ существующихъ сектъ и дозволение еще разныхъ иныхъ. Рёчь Коммендони была такъ осворбительна для протестантовъ, что Петръ Зборовскій прервалъ ее и попросилъ папскаго легата не забываться, не брать на себя роли совѣтника и сенатора. Друзья кардинала заволновались; нёкоторые схватились даже за рукояти мечей. Но Коммендони самъ укротиль бурю, замѣтивъ Зборовскому съ улыбкою: "Помни, что если я не сенаторъ, то и ты не сенатъ". Легатъ окончилъ рѣчь, вь которой просилъ поляковъ выбрать короля-католика, но опредѣленнаго кандидата не назвалъ. Послѣ Коммендони одинъ за другимъ послы австрійскій, французскій и шведскій восхваляли своихъ кандидатовь и расписывали полякамъ тъ блага, какія они получать отъ ихъ избранія. Вслёдъ затёмъ, по распоряжению събзда, они удалились изъ Варшавы въ назначенныя для ихъ пребыванія мъста. ')

Ко времени избирательнаго съйзда французская кандидатура сдйлала уже такіе успихи, что избраніе Генриха представлялось каждому почти несомийнымъ. Одно только препятствіе заграждало еще французскому принцу путь къ польскому престолу. Это — неришенный, но требовавшій неотложнаго ришенія религіозный вопросъ. Протестанты понимали, что если на избирательномъ съйздь они не получать желательнаго имъ ришенія этого вопроса, то никогда уже не получать. Католики также понимали, что если они не допустять этого ришенія, на избирательномъ съйздь, то онъ навсегда уже останется нери-

<sup>4)</sup> Orzelski, I, 39—63, 89—90; Broel-Plater, III, 72—91; Трачевскій, 411—452.

шеннымъ, или-что, съ ихъ точки зрвнія, было одно и тоже — ришеннымъ вь прежнемъ, строговатолическомъ духи. Борьба, и борьба сильная, упорная, становилась неизбѣжною. Она дъйствительно тотчась же началась, и въ ней весь интересъ избирательнаго съёзда. Какъ ни противились строгіе ватолики исправлению законовъ, такъ какъ оно неизбъжно выдвигало пересмотръ законодательства, касающагося религи, должны были уступить протестантамъ, за которыхъ стояли какъ свободолюбивые инстинкты націи, такъ и постановленія конвоваціи. Изъ нѣсколькихъ пановь и шляхтичей назначена была особая коммиссія для исправленія законовъ. Но коммиссіи этой не суждено было совершить своего дела. Сначала въ угоду шляхтъ, требовавшей немедленнаго избранія вороля, ограничили ся работы пересмотромъ только тѣхъ пунктовъ законодательства, которые касались королевской власти. Потомъ когда шляхта, попреимушеству мазовецкая, продожала настаивать на немедленномъ избранія, постановили одновременно производить выборы и продолжать исправление законовъ. Какъ ни волновалась и ни шумбла пляхта, сколько ни угрожала она сенату, что сама съумветъ себв избрать вороля коммиссія продолжала свое дёло, и 1 мая 1573 г. въ рукахъ Яна Фирлея были уже выработанныя ею пресловутыя "Генриховы статьи" <sup>1</sup>). Не вдаваясь въ анализъ этихъ статей, въ сильной стецени ограничившихъ власть польскаго короля, внесшихъ немало яду въ польскій государственный организмъ, замѣтимъ только, что по второй изъ этихъ статей новоизбранный король долженъ былъ присягнуть въ томъ, что онъ вѣчно будетъ соблюдать особенную конфедерацію, составленную относительно религіознаго мира невоторыми гражданами польскаго королевства <sup>2</sup>). Замѣтимъ еще, что въ заключения этихъ статей стоялъ слѣдующій пункть: "А если-бы мы (чего Боже сохрани) учинили что-либо вопреки законамъ, вольностямъ, статьямъ, условіямъ, или не исполнили чего-либо, въ такомъ случав мы освобождаемъ жителей королевства и великаго княжества отъ должнаго намъ повиновенія и вѣрности"<sup>3</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Orzelski, I, 95—102; Трачевскій, 449—454.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Vol. leg., 150.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid., 152.

Съ Генриховыми статьями въ рукахъ Янъ Фирлей, великій коронный маршаль и краковскій воевода, и Петрь Зборовскій, сандомірскій воевода, явились (2 мая) въ сенать и потребовали разсмотренія ихъ. Ксгда дело дошло до упомянутой выше второй статьи, католические епископы съ Кариковскимъ во главѣ ръзко отвергли ее, говоря, что она не только отврываетъ двери всякимъ сектамъ, но и узаконяетъ атензмъ, что король, принявь ее, можеть пристать въ сектв, отвергающей присягу, и признать себя свободнымъ отъ всёхъ принятыхъ имъ подъ присягою обязательствъ, что она отнимаетъ у епископовъ и всего духовенства всё ихъ доходы, именія и пр. Протестанты возражали, что конфедерація вовсе не отворяеть дверей сектамъ и атеизму, а лишь имбеть въ виду установить мирь между несогласіями въ въръ христіанской, что она вовсе не отнимаеть ни доходовь у духовенства, ни первенства у римской церкви, а только гарантируетъ миръ и безопасность въ государствѣ. Зборовскій увазываль на гибель, ожидающую государство, въ которомъ еще не разорвана кровавая велюнская конституція Ягеллы. Рёчи протестантскихъ вождей произвели такое сильное впечатление на присутствующихъ, что за свободу совести высказалось громадное большинство даже католическихъ сенаторовъ, лишь 12 свётскихъ сенаторовъ высказались противъ конфедераціи. Но у вонфедераціи были противники, для которыхъ не были убѣдительны никакіе аргументы въ пользу свободы совѣсти. Низшее духовенство (гнѣзненскій, краковскій и др. вапитулы), а за нимъ католическая, по приемуществу мазовецкая, шляхта, немедленно занесли протесть противъ второй статьи. Шляхта шумѣла и волновалась. Напрасно Фирлей предлагалъ, чтобы конфедерацію подписали лишь тв, кто въ ней нуждается, напрасно предлагалъ онъ вмёсто вонфедерація такъ формулировать королевскую присягу, чтобы въ нее внесена была статья о религіозномъ: мирѣ и то и другое предложеніе были отвергнуты. Остальныя статьи были отчасти немедленно приняты, отчасти отложены до окончанія выборовъ. Фирлей, потерявъ надежду получить согласіе духовенства и его приверженцевъ на конфедерацію, объявилъ, что завтра, въ качествѣ великаго короннаго маршала, онъ объявить начало выборовъ, что онъ и сдѣлалъ. <sup>1</sup>)

<sup>1</sup>) Orzelski, I, 105-107; Tpayescaiß, 460-462.

29

Результать выборовь овазался такой, какого давно уже всё ожидали: громадное большинство голосовъ было на сторонъ Генриха. Теперь для польскихъ протестантовъ не могло быть никавого уже сомнѣнія въ томъ, что на польскій престолъ сядеть авторъ вареоломеевской ночи, а между тёмъ всё ихъ попытки гарантировать себъ свободу совъсти остались тщетными. Минуты безкоролевья были сочтены; а между тёмъ великій религіозный вопросъ, который только въ безкоролевье и могъ быть решенъ въ желательномъ для протестантовъ смыслё, оставался отврытымъ. Надежды на признаніе братьями-поляками принципа свободы совъсти уже не существовало у протестантовъ. Напротивъ: они съ минуты на минуту ожидали, что собравшаяся на избирательномъ полѣ шляхта, и безъ ихъ согласія, провозгласить Генриха королемъ. Дёла приняли такой обороть, что протестантамъ оставалось одно изъ двухъ: или признать Генриха королемъ безъ всякихъ гарантій отъ его. произвола, или-рѣшиться на самое крайнее средство-сорвать сеймъ и этимъ вызвать, можетъ быть, междуусобную войну. Протестанты избрали послѣднее. Въ ночь съ 10 на 11 мая великій коронный маршаль оставиль поле избранія и удалился съ своими сторонниками въ деревню Грохово, отстоявшую на часъ пути отъ этого поля. Подъ Гроховомъ собрались остатки партій австрійской, шведской, и пястовской, вообще противники Генриха. Но главнымъ связующимъ звеномъ туть былъ. принципъ свободы совъсти <sup>1</sup>).

Мы не будемъ разсказывать того, что произошло послѣ удаленія Фирлея въ Грохово. Укажемъ только слѣдствія его. Какъ ни сильно на избирательномъ полѣ заявляла себя католическая реакція особенно среди духовенства и католической, преимущественно мазовецкой шляхты, но и это католическое большинство, отдавшее польскій престолъ въ руки Генриха, дрогнуло при мысли, что еще придется, можеть быть, пролить потоки братской крови, прежде чѣмъ сядетъ на польскій престолъ Генрихъ, не связанный никакими обязательствами относительно такъ называемыхъ еретиковъ. Оно еще способно было, правда поставленное лицомъ къ лицу съ междуусобной войной, преклонйться предъ мнѣніями той лучшей части поль-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Orzelski, I, 136.-138.

скаго общества (какъ протестантской, такъ и католической), которая во все безкоролевье стояла за принципъ свободы совъсти, которая и теперь, въ критическую минуту протянула руку примиренія гроховцамъ. Благодаря ся вліянію, условія, предложенныя гроховцами, вавъ ихъ ультиматумъ, приняты были оставшимися на полъ избранія. Прежде всего приняты, были и подписаны безъ протестовъ и исключеній Генриховы статьи. Затёмъ, гроховцы потребовали, чтобы варшавская конфедерація, независимо отъ упоминанія о ней въ числё прочихъ условій избранія, была утверждена, какъ отдёльный самостоятельный документь. Сенаторы скрёпили ее своими печатями, а представители шляхты своими подписями. Духовенство попрежнему отказалось отъ подписи. Одинъ Красинскій и теперь подписалъ конфедерацію <sup>1</sup>). Наконецъ протестанты настояли на внесении въ формулу королевской присяги словъ о сохранении королемъ мира между разновърцами 2).

Принятіе сенатомъ условій гроховцевъ произошло уже послѣ объявленія Генриха польскимъ воролемъ, — объявленія, произнесеннаго примасомъ самовольно, до наступленія всеобщей сгоды и потому незаконнаго: противъ него тогда же протестовали уполномоченные гроховцевъ, да и оставшіеся на полъ избранія сенаторы туть же выразили Уханскому свое недовольство, признавши его поступовъ превышеніемъ власти, а самое объявление объ избрании короля недъйствительнымъ. Когда условія гроховцевь были приняты сенатомъ, французскіе послы, послё нёкоторыхъ колебаній 15 мая 1573 г. въ шатрё, въ воторомъ происходили засёданія сената, превлонивъ колёна, повторили за Красинскимъ, краковскимъ епископомъ, присягу въ томъ, что Генрихъ присягнетъ въ принятіи всёхъ тёхъ условій воцаренія, которыя были приняты ими подъ присягою. Недовольствуясь этимъ, Фирлей настоялъ еще на томъ, что послы туть же повторили за нимъ: "главнымъ образомъ и особенно клянемся въ томъ, что избранный король присягнеть въ исполнении всего написаннаго въ грамотъ о соблюдении

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Orzelski, I, 142—145; Трачевскій, 497—498.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Vol. leg., II, 135: pacem et tranquilitatem inter dissidentes de religione tuebor, manutenebo, nec ullo modo vel jurisdictione nostra, vel officiorum nostrorum et statuum quorumvis authoritate quempiam affici, opprimique [causa religionis premittam, nec ipse afficiam, nec opprimam.

мира между различными религіями, которую представять ему на коронаціонномъ сеймѣ маршалъ и канцлеръ коронный». Уханскій во время произнесенія присяги еще разъ протестовалъ противъ конфедерація. По произнесеніи присяги Янъ Фирлей, какъ великій коронный маршалъ, произнесъ обычную формулу провозглашенія избраннаго короля. Для приглашенія Генриха на престолъ назначена была особая депутація изъ восьми сенаторовъ и пяти шляхтичей, во главѣ съ познанскимъ епископомъ Адамомъ Конарскимъ. Въ качествѣ представителей Литвы въ депутацію вошли отъ сената Николай Кристоръ Радзивиллъ, надворный маршалъ литовскій, и отъ дворянства Александръ Пронскій <sup>1</sup>).

## ВТОРАЯ ГЛАВА.

Велика была радость кардинала Гозія, когда пришла въ Римъ въсть объ избраніи Генриха Валуа въ польскіе короли "Есть за что благодарить Бога, писаль онъ Карнковскому, порадовавшему его этою въстью, по Его милости мы имъемъ теперь такого короля, о дарованіи какого почти цёлый годъ смиренно Его умоляли, — величайшаго защитника католической въры. Всегда онъ отврыто исповъдывалъ на землъ Христа предъ людьми: вотъ и Христосъ теперь исповъдалъ его на небѣ предъ Отцемъ своимъ". Ветеранъ польскаго католичества словно ожилъ при мысли, что дёло, за которое онъ ратовалъ всю жизнь свою, получило теперь новаго и такого могучаго поборника. Въ его воображении рисовалась уже восхитительная картина реставраціи католичества на всемъ пространствѣ его обширнаго отечества, "отъ моря Балтійскаго и до моря Евксинскаго", и онъ изливалъ свое сердце въ благодарственной молитвѣ къ Богу, а Генриха спѣшилъ привѣтствовать съ счастливымъ исходомъ его кандидатуры 2).

Но радость Гозія была омрачена дошедшимъ до него извѣстіемъ о включеніи сенатомъ въ число условій воцаренія Генриха варшавской конфедераціи, или какъ обыкновенно на-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Orzelski, I, 146—149; Broel-Plater, III, 229—232, przysięga posłow Króla Francuskiego; Tpayescuiž, 503—504.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Carneovius, Hosius Carncovio, Sublaci, 7 aug. 1573 (Dlug., II, 1676-1677).

зывалъ ee Гозій, "заговора (conspiratio) противъ Господа и противъ Христа Его". Разрушить этоть заговоръ, не допустить новоизбраннаго вороля до присяги въ соблюдение свободы совёсти въ Польшё, въ чемъ уже однако поклялись именемъ Генриха уполномоченные имъ на это послы, - вотъ та бляжайшая задача, которую-рёшилъ кардиналъ-поставила ему теперь польская жизнь. Въ Варшавѣ польскіе епископы и другіе вѣрные сыны католической церкви, не смогли разрушить этого "заговора дьявола", и полякъ-кардиналъ, неоднократно участвовавшій въ разрушеніи этого рода заговоровъ въ разныхъ западно-европейскихъ странахъ, чувствовалъ себя обязаннымъ сдълать то, чего не могли сдълать его польскіе братья и чада по духу, разрушить въ Парижѣ то, что съ тавимъ трудомъ соорудили въ Варшавѣ польскіе протестанты. Горячо принялся Гозій за это нелегное дёло. Онъ готовъ былъ лично отправиться въ Парижъ, но старость и болёзнь не дозволили ему этого. За то онъ пустилъ въ ходъ всё другія средства, чтобы достигнуть своей цёли. Во Францію полетёль секретарь кардинала Решка, уполномоченный принести Генриху отъ имени Гозія вибств съ поздравленіемъ присягу въ върности. У Решки была и болъе важная миссія: своему испытанному севретарю кардиналь поручиль удержать Генриха отъ принесенія присяги въ соблюденіи религіозной свободы и передать ему все то, что считаль нужнымъ свазать ему вардиналъ. Прибывъ во Францію, Решка отъ имени Гозія просиль Генриха остаться въ Польше такимъ же, вакимъ онъ былъ во Франціи, подражать своимъ предкамъ — христіаннъйшимъ королямъ, не поддаваться ни просьбамъ, ни угрозамъ, и отвергнувъ присягу, прямо объявить, что въ Польшъ онъ не потерпить никакой иной вёры, кромё римской, католической. Просьба польскихъ протестантовъ, доказывалъ Решка Генриху, ужаснѣе просьбы Иродіады: эта просила только голову Іоанна Крестителя отсёчь оть его тёла, а тё желають разсвчь тело Христа на множество мельчайшихъ частицъ, и еще требують, чтобы вороль повлялся, что они останутся за это безнавазанными. Они желаютъ царскую власть, призванную служить распространению богопочтения, сдёлать орудіемъ къ уменьшенію его. Попытки католиковъ заключить миръ съ протестантами никогда не достигнуть цёли, такъ какъ миръ между несогласными въ върв невозможенъ до тъхъ поръ, пова существуетъ самое несогласіе, и составители конфедераціи, желая сохраненія мира среди разногласія, желають совершенно невозможнаго. Отъ лида Гозія, какъ върноподданнаго и сенатора, какъ епископа и кардинала, Решка просилъ Генриха отвётить сторонникамъ конфедераціи, что онъ знаеть, что есть только одинъ Богъ и только одна вбра, а все, что внѣ ея, не въра, а невъріе. Притомъ же конфедерація эта, довазываль Решка, недействительна потому уже одному, что она только немногими подписана и противна ворчинской вонфедерація. Для большаго успёха Гозій поручиль Решей дёйствовать по соглашению съ кардиналомъ лотарингсвимъ и двумя нунціями, которыхъ папа послалъ въ Парижъ по просьбъ Говія, и витесть съ ними стараться вооружить противь конфедераціи мать Генриха Екатернну Медичи и высшихъ придворныхъ сановнивовъ. Лотарингскаго кардинала Гозій въ особомъ письм' проснять не допустить вороля до принятія вонфедерацін; въ врайнемъ же случав соввтоваль, чтобы Генрихъ отложилъ принятіе ся до воронаціоннаго сейма. Кром' того Гозій послалъ Генриху особенную письменную вритику конфедерацін, въ которой между прочямъ доказывалъ, что она устроена диссидентами лишь съ тою цёлью, чтобы обезопасить себя въ своихъ анархистскихъ стремленіяхъ. Наконецъ Гозій старался подъйствовать на самихъ депутатовъ, везшихъ Генриху вмъстѣ съ другими условіями избранія и варшавскую конфедерацію для подтвержденія ихъ королевскою клятвою: онъ просиль (въ письмѣ отъ 30 іюня 1573 г.) ревностнаго католика Альберта Ласкаго, члена депутаціи, не допустить новонзбраннаго вороля до присаги въ соблюдении вонфедерации 1).

Римская курія вполнѣ раздѣляла взглядъ кардинала Гозія на варшавскую конфедерацію. Съ точки зрѣнія Григорія XIII, она—Sathanae conspiratio, и миръ между разновѣрцами также невозможенъ, какъ между свѣтомъ и тьмою, жизнью и смертью, Христомъ и Веліаломъ. Въ посланіи къ познанскому епископу Конарскому, стоявшему во главѣ депутаціи, папа выражалъ увѣренность, что епископъ не допуститъ короля до

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Rescius, lib. III, c. VIII, p. 311-316; c. IX, p. 317; Eichhorn, H, 435-437

присяги въ соблюдения вонфедерация. На тотъ случай, еслибы это оказалось невозможнымъ, епископъ долженъ былъ, по совъту папы, добиться по врайней мъръ того, чтобы Генрихъ принесеніе присяги отложиль до прибытія своего въ Польту подъ твиъ предлогомъ, что въ виду возбужденныхъ ею въ Полышѣ споровъ онъ считаетъ нужнымъ узнать предварительно мнѣніе о ней сената и всей рѣчи посполитой, и когда узнаеть, что ея они двйствительно желають, тогла и присягнеть 1). Одновременно съ этимъ папа по тому же поводу писаль и Альберту Ласкому, члену той же депутація, хотя въ письмё къ нему выражался не такъ откровенно, какъ въ предыдущемъ<sup>2</sup>). Къ новоизбранному воролю папа въ самомъ началь іюня послаль особаго нунція, Вилентія Лауро, епископа Мондови, которому поручиль сопровождать Генриха въ самую Польшу<sup>3</sup>). Посылка во Францію епископа Мондови, равно вакъ и Серафима Оливарія (Olivarius), привезшаго Генриху первое привътственное посланіе папы, состоялась по увазанію и просьбе Гозія 4).

Усилія кардинала Гозія и римской куріи не достигли своей цѣли. Правда, познанскій епископъ Конарскій не устояль противъ натиска римской куріи, не рёшился нарушить святаго послушанія апостольскому престолу, хотя и позволиль себ'в нарушить обязательства, принятыя имъ на себя на варшавскомъ избирательномъ съёздё по отношенію ко всей рёчи посполитой. Правда, онъ протестовалъ, отъ имени польскаго духовенства и всёхъ польскихъ католиковъ, противъ варшавсвой вонфедераціи и противъ присяги вороля въ соблюденіи религіознаго мира. Правда, не осм'ялились отказать въ сыновнемъ послушании св. отцу, не осмѣлились пойти противъ совѣтовъ патріарха польскаго католичества новообращенные ватоливи Альберть Ласкій и Николай Радзивиллъ Сиротва, хотя не прошло еще и полугода съ тёхъ поръ, какъ они собственноручно привѣсили въ варшавской конфедераціи свои сенаторскія печати. Остальные члены депутаціи, какъ протестанты, такъ и католики, дали сильный отпоръ своимъ измѣ-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Theiner, Ann. Eccl., I, 147-148, 4 aug. 1573.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid., 148-149, 4 aug. 1573.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Ibid., 146, 4 junii 1573.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Ibid., 145, 1 junii 1573; Eichhorn, II. 436.

нившимъ товарищамъ. Они твердо настаивали на немедленномъ принятіи Генрихомъ конфедераціи. Напрасно Генрихъ, согласно совѣту папы, старался добиться согласія ихъ на отсрочку принятія присяги до прибытія его въ Польшу. Депутаты скорѣе соглашались ни съ чѣмъ возвратиться въ Польшу, чѣмъ дать Генриху эту отсрочку. Генрихъ уступилъ, и 10 сент. 1573 г. въ храмѣ Парижской Богоматери новоизбранный польскій король произнесъ присягу въ соблюденія всѣхъ правъ и привиллегій всѣхъ сословій польскаго народа, въ томъ числѣ и въ соблюденіи мира между разновѣрцами. Епископъ Конарскій при этомъ протестовалъ противъ послѣдняго пункта присяги. Послѣ утвержденія и остальныхъ условій воцаренія, Генрихъ въ залѣ парламента (13 сент.) провозглашенъ былъ польскимъ королемъ ').

Король, о дарованін котораго Польш' умоляль Бога кардиналь Гозій, который быль въ его глазахъ величайшимъ защитникомъ католической въры, который лишь годъ съ небольшимъ тому назадъ устроилъ во славу Божію вареоломеевскую ночь, этотъ король санкціонировалъ теперь своею присягою варшавскую религіозную конфедерацію, поклялся соблюдать принципъ свободы совёсти, который ни разу такъ ясно не заблисталъ въ Польшъ даже въ свътлые для протестантовъ дни Сигизмундова царствованія. Какъ громомъ поразило кардинала Гозія извѣстіе объ этомъ. "Я не знаю, писалъ онъ Генриху, 19 овт. 1573 г., что и какъ мнѣ писать. Того, что сдѣлано, я не могу одобрить... Одно только скажу: тяжко согрѣшили". Но факть совершился: отрицать его не было возможности. Оставалось помириться съ нимъ, какъ съ неизбѣжнымъ зломъ. Но Гозій нашель третій выходь изъ этой неумолимой дилеммы, хотя ему тутъ пришлось пожертвовать здравымъ смысломъ и совъстью. Исходя изъ того, что одновременно съ варшавскою конфедерацією Генрихъ поклялся въ соблюденія всёхъ древнихъ статутовъ, въ томъ числѣ и корчинской конфедераціи, діаметрально противоположной варшавской и потому уничтожающей варшавскую, Гозій призналь недбиствительность и необязательность парижской присяги Генриха. Въ этомъ смыслъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Vol. leg., 134—135, Noailles, III, 464—465. Orzelski, I, 170—177; Reimann, Der Kampf Roms gegen die religioese Freiheit Polens in den Jahren 1573 und 1574 (Historische Zeitschrift, 12, 379-385).

онъ и писалъ Генриху, прибавляя, что одно его утѣшаетъ, что король не окажется Иродомъ, исполнившимъ свое нечестивое клятвенное обѣщаніе, а послѣдуетъ примѣру Давида, который, хотя и поклялся, что умертвитъ Навала, однако этого не сдѣлалъ <sup>1</sup>).

Гозій потерпѣлъ въ Парижѣ неудачу; но его усилія здѣсь не были совершенно безуспѣшными. Протесть Конарс ва го Ласкаго и Радзивилла набрасываль на парижскую присягу нѣкоторую тёнь въ глазахъ католиковъ, по крайней мёрё тёхъ изъ нихъ, которымъ желательно было видъть эту тънь. Онъ даваль имъ возможность прибъгнуть впослёдствія подъ защиту этого протеста въ спорѣ съ протестантами о дѣйствительности и обязательности парижской присяги. Между тёмъ Гозій, отправившись отъ первой неудачи, сталъ деятельно готовиться, или точнѣе-подготовлять своихъ польскихъ единомышленниковъ въ дружному сопротивленію повторенію ненавистной ему присяги въ Краковъ, на коронаціи. Въ каждомъ письмъ, оправленномъ въ Полыпу, онъ все твердилъ о недъйствительности парижской присяги "Хотя вороль ѝ присягнуль, писаль онъ Ходкѣвичу, (12 дев. 1573 г.), но это грѣхъ, воторый чрезъ исполнение злого объщания еще увеличился бы. Не Ироду, а Давиду долженъ подражать государь. Давидъ повлялся умертвить Навала, но къ чести своей не исполнилъ этого. Генрихъ поклялся не Навала, а многія тысячи душь умертвить и отдать во власть злаго врага; надо надбяться, что онъ этого не сдбластъ". Въ своихъ письмахъ (къ Карнковскому, Ласкому, Збонскому) онъ просилъ католивовъ сплотиться теснее между собою и мужественно возстать противъ насильно навязанной воролю присяги <sup>2</sup>). Увѣщанія эти не остались напрасными и въ томъ упорномъ сопротивления нѣкоторыхъ католиковъ этой присягѣ, о которомъ мы скажемъ ниже, невольно чувствуется вліяніе престарѣлаго вождя польскаго католичества. Уже одна личность Гозія, удостоившагося въ это время за свою борьбу съ врагами католической церкви самыхъ высшихъ почестей, вакія только могуть выпасть на долю католическаго епископа, обаятельно действовала на продолжателей его дела въ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Eichhorn, II, 484-486; Rescius, lib. III, c. IX, p. 318-319.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Eichhorn, II, 486-488.

Польшѣ, непреодолимо влекла ихъ впередъ къ новымъ подвигамъ на благо католицизма, къ новой славѣ, какъ наградѣ за эти подвиги, а тѣхъ изъ нихъ, которые были до сихъ поръ подъ опалою Рима, побуждала искреннимъ раскаяніемъ и угодными ему дѣлами загладить поскорѣе свои прежніе грѣхи, снискать благоволеніе св. отца.

Все, что только могъ, сдёлалъ Гозій, чтобы развязать руки вдущему въ Польшу истинно-католическому государю. Если и могъ еще Гозій опасаться, какъ бы въ Краковѣ не повторилось того же, что произошло въ Парижѣ, за то самъ король не оставляль оть себя желать ничего лучшаго. На пути въ Польшу (изъ Айзенаха) Генрихъ написалъ Гозію письмо, въ воторомъ благодарилъ его за отеческія его наставленія и высказывалъ надежду, что въ Польшт при Божьей помощи все пойдеть хорошо. Король радовался по поводу того, что онъ сталь государемъ страны, гдё есть такой епископъ, котораго слёдуеть причислить въ лику древнихъ отцовъ церкви, отъ котораго совётовъ и молитвъ онъ ожидаетъ великаго благословенія и для себя, и для своего престола 1). Генриха сопровождалъ въ Польшу папскій нунцій Лауро. Во Франкфурть на Одеръ въ его свить присоединился Градіани, извъстный уже намъ севретарь кардинала Коммендони, преподавшій ему не мало уроковъ политической мудрости своего принципала<sup>2</sup>).

Путешествіе Генриха было очень медленно. Лишь въ концѣ января 1574 г. вступилъ онъ на польскую землю. На границѣ (въ Менджыжечѣ) привѣтствовала Генриха назначенная варшавскимъ съѣздомъ депутація, съ куявскимъ епископомъ во главѣ. Карнковскій произнесъ рѣчь, въ которой не мало было прозрачныхъ намековъ на то, чего ожидаетъ отъ Генриха строго-католическая партія, которой по преимуществу онъ обязанъ свовмъ избраніемъ. Королю, подписавшему въ Парижѣ ограничительныя условія, епископъ-сенаторъ говорилъ, что въ польскомъ королевствѣ "одинъ только король правитъ государствомъ, шляхта повинуется, а сенатъ совѣтуетъ". Король, заключилъ онъ свою рѣчь, только тогда пріобрѣтетъ полное довѣріе и оправдаетъ надежды, возбужденныя его дѣйствіями во

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Rescius, lib. III, c. IX, p. 319-321; Eichhorn, II, 409.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Reimann, Der Kampf Roms (Hist. Zeit., 12, 386-388).

Франціи, когда, взявъ эти дёйствія за образецъ, станетъ поступать вполнё согласно съ ними и что либо подобное совершитъ и въ польскомъ королевствё. Эти слова, обращенныя къ одному изъ главныхъ виновниковъ вареоломеевской ночи, весьма

недвусмысленно указывали на то, чего желалъ отъ новаго короля представитель польскаго духовенства. Вездѣ говорили, прибавляетъ описавшій эту встрѣчу Оржельскій, что епископъ желалъ, чтобы въ Польшѣ въ царствованіе Генриха повторились французскія убійства <sup>1</sup>). Изъ Менджыжеча Генрихъ направился къ Кракову, куда прибылъ лишь 16 февраля <sup>2</sup>).

При коронаціи Генриха дёло не обошлось безъ большихъ споровъ и волненій, неизмённо повторявшихся всякій разь, какъ заходила у полявовъ рѣчь объ условіяхъ воцаренія Генриха, такъ какъ въ числё этихъ условій находилась много уже разъ фигурировавшая предъ нами статья о свободѣ совѣсти. Сначала споръ поднялся о времени коронаціи. Посольская изба желала, чтобы коронація послёдовала лишь послё конфирмаціи Генрихомъ всёхъ принятыхъ имъ на себя условій избранія. Сенать настаиваль на немедленной коронаціи. Спорь окончился въ пользу сената<sup>3</sup>). Но вслёдъ за нимъ возникъ новый споръотносительно формы присяги. Сама польская изба раздёлилась туть на двѣ части: плочане, мазовшане и гостынцы стояли за древнюю форму присяги, употреблявшуюся при коронаціяхъ прежнихъ королей; остальные послы (большинство) требовали повторенія королемъ парижской присяги. Отъ имени всей избы Андрей Фирлей, сандомірскій староста, объявиль сенату, что послы соглашаются немедленно приступить къ коронаціи и только просять сенаторовъ напомнить королю послё коронаціи о конфирмаціи, а также позаботиться о томъ, чтобы при воронаціи вороль повторилъ парижскую присягу. Но противная партія туть же заявила, что она желаеть древней присяги. Сенать по вопросу о формъ присяги также раздълился на двъ части: католики, по преимуществу епископы, желали древней присяги, протестанты-парижской. Въ концъ концовъ въ сенать, кажется, состоялся компромиссь между объими партіями:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Orzelski, I, 188.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid., 206.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid., 208-211.

решено было, чтобы вороль произнесь древнюю присягу, но съ желательною протестантамъ прибавкою, представлявшею не что иное, какъ сокращение статьи парижской присяги о религиозной свободѣ. Согласно съ этимъ рѣшеніемъ и совершился (18 февр. 1574 г.) обрядъ коронаціи, хотя еще разъ въ самомъ костелѣ во время совершенія самаго обряда пришлось протестантамъ требовать отъ короля присяги въ соблюденіи религіознаго мира, требовать съ угрозою, что они не допустять коронаціи. Янъ Фирлей, поддержанный Петромъ Зборовскимъ, Николаемъ Радзивилломъ Рыжимъ и другими протестантами, потребоваль даже повторенія Генрихомь всей парижской присяги; но онъ долженъ былъ отказаться отъ этого требованія въ виду заявленія Ходкѣвича, что и сокращенная форма достаточно гарантируетъ свободу совести протестантамъ Генрихъ произнесъ совращенную форму присяги: "Pacem inter dissidentes de religione tuebor", хотя Уханскій и протестоваль противъ нея, а Карнковскій заставилъ короля прибавить: "Salvis tamen juribus ecclesiasticis" 1).

Два, даже три раза клялся Генрихъ въ соблюдение свободы совъсти, если считать и присягу его пословъ на избирательномъ съёздё; но всякій разъ его присяга сопровождалась протестомъ католическаго духовенства. Поборникамъ принципа свободы совѣсти было очевидно, что этого принципа не будетъ уважать духовенство, что его не будеть уважать, можеть быть, и самъ вороль, находившійся подъ сильнымъ вліяніемъ Рима. Послё троекратной присяги такимъ образомъ свобода совъсти въ Польшъ далеко еще не была утверждена непоколебимо, такъ что коронаціонный сеймъ, или-вѣрнѣе-реформаціонная партія на сеймѣ сочла нужнымъ еще разъ поставить вопросъ о религіозной свободів, съ тівмъ чтобы добиться рівшенія его окончательнаго, безповоротнаго, безъ всякихъ протестовъ и оговоровъ. Впрочемъ, вопросъ этотъ на коронаціонномъ сеймѣ не былъ поставленъ прямо, самостоятельно. Сеймъ подняль общій вопрось о конфирмаціи Генрихомь въ особомъ дипломѣ всѣхъ условій его избранія, какъ они были опредѣ-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Orzelski, I, 211—218; Carncovius Commendono (Dług., If, 1772—1773 ¤ Theiner, Ann. Eccl., I, 275—276; Reimann, Der Kampf Roms (Hist. Zeit., 12, 339—394).

лены на избирательномъ съёздё и приняты сначала французскими послами въ Варшавѣ, а потомъ и Генрихомъ въ Парижѣ. Но весь споръ, поднявшійся изъ-за конфирмаціи, сводился въ существѣ дѣла къ утвержденію религіозной конфедераціи. Поляки, на избирательномъ съѣздѣ легко согласившіеся на всѣ остальныя условія избранія короля, безъ труда согласились-бы на нихъ, вѣроятно, и на коронаціонномъ съѣздѣ, еслибы конфирмація этихъ условій не была вмѣстѣ и конфирмаціею религіозной конфедераціи. Теперь же противники кон-

мацією религіозной конфедерацій. Теперь же противники конфедерацій стали противниками конфирмацій, а защитники конфедераціи—защитниками конфирмацій.

Вопросъ о конфирмаціи подняла посольская изба. Но пагубное раздёленіе на первыхъ же порахъ сказалось въ ней самой. Часть земскихъ пословъ (плочане, мазовшане, равяне) не хотѣла вовсе приступать къ разсужденію о какихъ бы то ни было дёлахъ на томъ основании, что они прибыли въ Краковъ лишь для присутствованія на коронаціи, и что самый коронаціонный съёздъ не есть сеймъ. Правда, большинство пословъ высказалось въ пользу того, что настоящій събздъ есть сеймъ и имѣетъ право разсуждать о потребностяхъ рѣчи посполитой, но лишь только сеймъ перешелъ къ вопросу о конфирмаціи, новое раздёленіе обнаружилось въ избё. Послё многихъ разсужденій большинство пословъ заявило воролю и сенату желаніе избы, чтобы король утвердиль витесть со всёми правами гражданъ ръчи посполитой и всъ условія своего избранія, такъ какъ будучи приняты избирательнымъ съёздомъ, они составляють уже конституцію, единогласно принятую и потому не нуждающуюся въ новомъ голосовании, притомъ же они уже приняты подъ присягой и королевскими послами въ Варшавѣ, и самимъ королемъ въ Парижѣ и Краковѣ. Но одновременно съ этимъ мазовшане представили королю и сенату свою протестацію, въ которой заявляли, что они прибыли въ Варшаву только для присутствованія при коронаціи и воролевской присягь и для полученія вонфирмаціи правъ въ формь, освященной древними обычаями, что они не признають дъйствительными конституцій, постановленныхъ на избирательномъ съвзде и затемъ представленныхъ королевскимъ посламъ и самому воролю для присяги, такъ вавъ онъ постановлены безъ согласія ихъ (мазовшанъ). Такое же, даже еще большее разделение обнаружилось и въ сенате. Одна партия, состоявшая изъ епископовъ и, принявшихъ сторону ихъ, свътскихъ сенаторовъ, отвергала всѣ безъ исключенія условія избранія Генриха. Для этой партія весь вопросъ быль въ томъ, чтобы не допустить утвержденія ненавистной ей религіозной конфедераціи: Карнковский на вопросъ Яна Томицкаго, гнёзненскаго каштеляна, — не изъ-за одной-ли конфедераціи такъ противны ему всѣ варшавскія постановленія, откровенно отвѣчалъ: "tak jest" и прибавилъ, что охотно приметь эти же самыя постановленія, если изъ нихъ вычеркнуть конфедерацію. Другая партія, во главѣ съ Николаемъ Мелецкимъ, подольскимъ воеводою, состоявшая изъ протестантовъ, противившихся избранію Генриха, совѣтовала королю утвердить всѣ условія своего избранія, какъ единогласно предложенныя ему избирательнымъ съйздомъ и имъ самимъ уже принятыя подъ присягою. Третья партія, во главѣ съ Петромъ Зборовскимъ, сандомірскимъ воеводою, состоявшая изъ протестантовъ-сторонниковъ избранія Генриха, предлагала королю устроить слёдующій компромиссь между защитниками и противниками конфирмаціи. Она предлагала утвердить только тё статьи, на которыя всё согласятся, утвержденіе же остальныхъ отложить до другаго времени; а относительно варшавской конфедерации, совытовала утвердить ее только для тёхъ земель и воеводствъ, которыя единогласно ея желають. Въ виду разногласій, возникшихъ какъ въ сенатвтакъ и въ посольской избъ относительно конфирмаціи, Генрихъ отказался утвердить въ особомъ дипломъ условія своего избра, нія, прибавивъ впрочемъ, что онъ утвердить ихъ, лишь только послёдуеть на нихъ согласіе сената и избы. Сеймъ разошелся, ничего не постановивши 1). Реформаціонная партія, думавшая добиться торжественнаго утвержденія религіозной конфедерація, какъ и всёхъ остальныхъ условій воцаренія Генриха, бывшихъ единственнымъ осязательнымъ результатомъ доселѣшнихъ реформаціонныхъ стремленій шляхты, мечтавшая даже (по врайней мъръ въ нъкоторой, хотя и небольшой своей, части) о томъ, чтобы на этомъ же воронаціонномъ сеймѣ осуществить и нѣвоторые другіе пуньты своей политической программы (напр. относительно преобразованія суда), --- реформаціонная партія

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Orzelski, I, 230, 247, 257, 261-283; Heidenstein, 57-60.

ничего не добилась, а только дала своимъ противникамъ въ руки лишній мотивъ не признавать дъйствительности религіозной конфедераціи и всёхъ условій избранія Генриха.

Отвазъ Генриха отъ конфирмаціи быль, съ точки зренія крайней католической партін, хорошимъ, многообъщающимъ прологомъ къ дальнъйшей исторіи рисовавшагося уже въ ея воображении истинно-католическаго царствования. Она готова была праздновать уже разрушение "заговора дьявола" и имъла для этого не мало оснований, потому что вороль отказался утвердить не только варшавскую конфедерацію, но и всѣ ограничительныя условія, связывавшія ему руки въ предстоявшей ему дъятельности на благо католической церкви. Сообщая кардиналу Коммендони о неудачь, постигшей на коронаціонномъ сеймѣ протестантовъ съ ихъ религіознымъ миромъ, куявскій епископъ не безъ ироніи прибавляеть, что, если Богь продлить жизнь государю, въ Польште возсідеть навонепь желанный миръ и сповойствіе церкви 1). А своего сосѣда, вармійсваго коадъютора, тоть же епископъ спѣшиль порадовать вѣстью. что съ каждымъ днемъ все болёе и болёе обнаруживаются благочестіе короля и его ревность по в'бр'ь, что онъ проникнуть большимъ благоговениемъ въ постановлениямъ тридентсваго собора, чёмъ сами даже еписвопы 2). Между тёмъ Гозій продолжаль читать Генриху отеческія наставленія. Въ одномъ изъ своихъ писемъ (отъ 27 февр. 1574 г.) кардиналъ убъждалъ короля въ томъ, что католическая шляхта всегда будетъ ему. върною и преданною, некатолическая же, свергнувъ иго папы и вороля, стремится только въ анархіи. Онъ просиль поэтому Генриха позаботиться о поддержания порядка и спокойствія въ Польшё. Въ другомъ письмё онъ просилъ его возвратить единство церкви, обуздать тѣхъ, которые все болѣе и болѣе разрывають ее на части <sup>3</sup>).

Но всѣ эти совѣты и наставленія не пригодились Генриху въ Польшѣ; всѣ возбужденныя его воцареніемъ надежды разлетѣлись въ прахъ. Въ ночь съ 17 на 18 іюня избранникъ польскаго народа, получивъ извѣстіе о смерти своего брата французскаго короля Карла IX, тайкомъ бѣжалъ отъ своихъ поль-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Carncovius Commendono (Dlug., 1I, 1772-1773).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Carncovius Cromero (Dlug., II, 1828-1829).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Eichhorn, II, 489-490.

скихъ подданныхъ, оставивъ лишь письма въ сенату и нъвоторымъ панамъ, которыхъ просилъ позаботиться объ управленія Польшей до его возвращенія '). Б'єтство Генриха, произведшее страшную сенсацію въ Краковѣ и во всей Польшѣ, не было совершенною неожиданностью для кардинала Гозія; въ Римъ скорве, чъмъ въ Польшъ, понимали, что при тогдаш. немъ положении французскихъ дёлъ Генриху нужно было какъ можно скорће спћшить во Францію, чтобы враждебная ему партія не отняла у него французскаго престола. Не зная еще о бъгствъ Генриха, Гозій (19-го іюня 1574 г.) писалъ львовскому ваштеляну Станиславу Гербурту: "что будеть съ нашею рёчью посполитою, Богъ вёсть. Вёроятно, вороль нашъ своро отъ насъ убдетъ во французское королевство. Я весьма опасаюсь, какъ бы у насъ это не произвело замъщательства"<sup>2</sup>). А подванцлеру Вольскому онъ прямо совѣтовалъ не отпускать Генриха изъ Польши прежде, чёмъ онъ вмёстё съ государственными чинами не установить прочнаго порядка управленія на время своего отсутствія изъ Польши <sup>8</sup>).

Увзжая изъ Польши, Генрихъ вопреки совътамъ Гозія не оставилъ почти никавихъ распоряжений относительно управленія, кром'в весьма неопредівленной просьбы къ сенаторамъ позаботиться объ управлении и порядкъ въ его отсутствие. Фактически послѣ бѣгства Генриха тотчасъ настало для Польши безворолевье, тъмъ болье что и его четырехмъсячное царствованіе было тоже чёмъ-то въ родё безкоролевья. такъ какъ послѣ воронаціоннаго сейма значительная часть шляхты, не добившись конфирмаціи, не признавала или не вполнъ признавала Генриха королемъ. Лишь только облетъла Цольшу вёсть о бёгствё короля, послышались изъ среды этой шляхты голоса, требовавшіе немедленнаго избранія новаго короля. Съ важдымъ почти днемъ все сильнѣе и сильнѣе становились эти голоса: раздраженная отказомъ Генриха оть конфирмаціи, оскорбленная тёмъ предпочтеніемъ, которое онъ оказываль пришельцамъ-французамъ предъ полявами, раздосадованная неисполненіемъ великихъ монлювовскихъ об'вщаній, оказавшихся

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Orzelski, II, 1--8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Grabowski, Starożytności historyczne polskie, 1I, 343-345.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Zakrzewski, Po ucieczce Henryka, Dzieje bezkrólewia 1574-1575. Wydanie Akademii Umiejętności w Krakowie. Kraków, 1878, str. 131.

мыльнымъ пузыремъ, расточительностью вороля, отсутствіемъ безпристрастія на судѣ, піляхта считала себя теперь поруганною, предъ цѣлымъ міромъ опозоренною тайнымъ бѣгствомъ Генриха. Голоса за безворолевье послыщались даже изъ среды мазовецкой шляхты, избранникомъ которой Генрихъ по всѣмъ правамъ могъ назваться. На іюльскихъ сеймикахъ, предшествовавшихъ варшавскому конвокаціонному съѣзду, всюду шляхта требонала избранія новаго кородя ').

Не изманило Генриху на первыхъ поракъ только католическое духовенство, которому не легко было помириться съ мыслью объ утрать подаваешаго такія свётлыя надежды вороля. Между тёмъ дёло Генрика представлялось почти потеряннымъ, и тъ изъ епископовъ, кто всего более содействоваль его избранию, слышали со всёхъ сторонь укоры, упреки, не см'ели даже: явиться на сеймики, боясь еще сильнейшаго заявленія негодованія противъ нихъ шляхты. Въ первыя минуты послё бёготва Генриха, не зная, что дёлать, многіе изъ нихъ устремили свои взоры въ Риму, у кардинала Гозія искали совъта, какъ имъ поступить, держаться-ли Генриха, или исвать новаго кородя-катодика. Трудный вопросъ задали они кардиналу. Говій р'ятилъ его въ пользу Генриха: Генрихъ былъ вполнѣ католическимъ государемъ, а новые выборы могли отдать престолъ какому-нибудь вовсе нежелательному кандидату При томъ же Гозій, какъ членъ св. коллегіи кардиналовъ, не могъ упускать изъ виду и интересовъ католичества во Франціи, чувствоваль себя обязаннымъ рувоводиться въ этомъ дёлё взглядами римской куріи, которая продолжала признавать Генриха польскимъ королемъ. Рѣшившись и послѣ бѣгства признавать Генриха польскимъ воролемъ, Гозій счелъ нужнымъ немедленно принять мёры въ тому, чтобы дёйствительно удержать за нимъ польскій престоль, мёры, о которыхъ не подумаль самъ Генрихъ, убъгая изъ Польши, хотя онъ и не хотълъ отказываться отъ польской короны. Лишь только Гозій получилъ извъстіе о бъгствъ Генриха, немедленно послалъ онъ своего секретаря Решку въ Венецію, куда прибылъ по пути Генрихъ. Решкъ кардиналъ поручилъ убъдить Генриха въ

<sup>4</sup>) Orzelski, 10—14; Heidenstein, 62—68; Zakrzewski, 121—143.

томъ, чтобы онъ немедленно установилъ въ Польшѣ правительство, назначилъ на время своего отсутствія одного правителя и самъ по возможности поскорѣе возвращался въ Польшу. Если Генрихъ и имълъ еще шансы удержаться на польскомъ престолѣ, то только послѣдовавши совѣту Гозія, - установивши прочное управление въ Польше и убеднеши поляковъ, что скоро прибудеть въ Польшу. Ни того, ни другаго Генрихъ не сдѣлаль, — или не могь сдёлать, а Гозіева севретаря отпустиль лишь съ легвовёсными об'ёщаніями воспользоваться сов'ётами варденала. Но и послѣ такого не особенно утѣшительнаго отвѣта. Гозій не оставилъ разъ принятаго рѣшенія. Въ письмахъ, отправленныхъ въ Польшу, онъ убъждалъ полявовъ, особенно епископовъ, не нарушать данной Генриху присяги, не соглашаться на безкоролевье <sup>1</sup>). На самое б'егство короля онъ поучаль полявовь смотрёть, какъ на кару Божію за грёхи поляковъ: "Я весьма скорблю о томъ, писалъ онъ Андрею Зборовскому, что король такимъ образомъ ушелъ отъ насъ, безъ всяваго распоряженія относительно государства, и боюсь, чтобы это не привело этого славнаго королевства къ великому упадву. Но вогда я подумаю, что за причина этого, то самою главною нахожу великое, не знающее никакихъ границъ своеволіе наше. Тамъ, вѣдь, уже многіе и Господа Бога отвергли, и власти никакой, ни свётской, ни духовной териёть не могуть: важдый дёлаеть изъ себя Бога; каждый свое слово, совершенно несогласное и противорѣчащее ученію церкви, считаетъ словомъ Божіныъ и св. евангеліемъ; каждый наконсцъ хочеть быть болёе, чёмъ папою" 2). Въ другомъ письмё, писанномъ къ Яну Косткъ, сандомірскому воеводъ, весьма вліятельному сенатору, фигурировавшему въ это безкоролевье въ роли вандидата на польскій престоль, кардиналь просить воеводу защищать католическую церковь въ наставшія трудныя времена, которыми не замедлять воспользоваться еретики, чтобы привести въ исполнение "свои прежния, своевольныя предпріятія противъ Бога и Его помазанника короля". "До меня дошли слухи, писаль кардиналь далье, что въ день св. Варео-

<sup>4)</sup> Eichhorn, II, 490 — 491; Zakrzewski, 132 — 133; Fredno Dzieje narodu Polskiego pod Henrykiem Walezyuszem. Przełożył Wł. Syrokomla. Petersburg, 1855, str. 82—86.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Grabowski, 331—333.

ломея имѣлъ быть общій съѣздъ въ Варшавѣ. Господа Бога молю я, хотя и недостойный іерей, молятъ и другіе богобоязненные люди, чтобы Онъ благоволилъ излить въ сердца ихъ Св. Духа, по наитію Котораго они установили бы въ польскомъ государствѣ, отечествѣ нашемъ, такой порядокъ, кото-

Св. Духа, по наитію Котораго они установили бы въ польскомъ государствѣ, отечествѣ нашемъ, такой порядокъ, который-бы послужилъ къ чести и славѣ Божіей и къ спасенію королевства. Съ боязливою надеждою ожидаемъ мы здѣсь извѣстій о томъ, что тамъ произошло" <sup>1</sup>).

Варшавскій съёзаь, исхода котораго ждаль Гозій сь "боязливою надеждою", созванъ былъ (въ концъ августа 1574 г.) примасомъ ближайшимъ образомъ для избранія пословъ, которые, согласно желанію Генриха, должны были прибыть въ нему во Францію для того, чтобы узнать его волю. Но варшавскому съёзду пришлось заняться другими вопросами, настоятельно требовавшими рѣшенія (о внутреннемъ управленіи государствомъ, о защитѣ границъ отъ непріятеля и пр.) и прежде всего вопросомъ о томъ, какъ понимать настоящее положение Польши, — есть-ли въ ней король, или изть. Сенать единогласно рёшиль этоть вопросъ въ томъ смыслё, что въ Польшё нѣть безворолевья, что, хотя Генрихъ не хорошо поступилъ, бъжавши изъ Польши, но онъ не пересталъ быть польскимъ королемъ, что поэтому только остается послать во Францію согласно желанію его пословъ. Въ посольской избѣ напротивъ большинство стояло за безкородевье; нѣкоторые даже желали немедленнаго избранія. Не смотря на оппозицію, мизніе большинства (дъйствительно, громаднаго) представлено было сенату, какъ общее ръшение всей посольской избы. Послъ долгихъ переговоровъ, между сенатомъ и избою состоялся компромиссъ, страдающій большою непослідовательностію, какъ и всякій вообще компромиссъ: рътено было не объявлять безкоролевья, но и не посылать въ Генриху просниыхъ имъ пословъ, а просто отправить въ нему письмо чрезъ особыхъ лицъ, не уполномоченныхъ вести съ нимъ переговоры, и въ этомъ письмѣ просить его прибыть въ Польшу въ 12 мая 1575 года,-причемъ объявить, что если онъ въ этому сроку не прибудетъ въ Польшу и не исполнить всёхъ принятыхъ имъ на себя обязательствъ. то назначенный на 12 же мая 1575 г. въ Стенжице избира-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Ibid., 276-278 (8 abr. 1574 r.).

тельный съёздъ немедленно приступить въ избранию новаго короля. Какъ этотъ компромиссъ, или постановленіе, такъ и другія постановленія настоящей конвокаціи утверждены были вь формѣ конфедераціи, обязательной для всей рівчи посполитой .). Но такъ какъ на варшавской конвокаціи не было представителей Литвы и Пруссіи, то онѣ не признали обязательными для себя постановленій варшавской конфедерація. Впрочемъ, по вопросу о безкоролевьѣ, Литва приняла постановленія, сходныя съ постановленіями варшавской конфедераціи. Она тоже отправила письмо къ Генриху съ просьбою возвратиться въ Польшу и, хотя не признавала для себя обязательнымъ постановление варшавской конфедерации о стенжицкомъ съвздъ, до нъкоторой степени однако признавала его обязательность уже твиъ, что хлопотала о перембив мъста будущаго избирательнаго събзда, именно о созвания его въ Парговб. Вообще же литовцы выражали требование, чтобы безъ нихъ поляки на будущее время ничего не предпринимали<sup>2</sup>).

На варшавской конвокаціи большія пререканія между духовнымь и свётскимъ сословіями вызваль вопрось о новыхъ судахъ. Въ этихъ пререканіяхъ слышится отголосовъ тихъ шумныхъ споровъ о духовной юрисдикцій, которые происходили на сеймахъ во времена Сигизмунда Августа. Земскіе послы сандомідскаго и люблинскаго воеводствь внесли на разсмотрвніе събада проэкть устройства общихъ судовъ, или судовъ послъдней инстанціи. Особая коммиссія, назначенная съвздомъ, разсмотрёвши этоть проэкть и собравши мнёнія остальныхъ восводствъ, выработала свой проэктъ устройства двухъ верховныхъ судебныхъ трибуналовъ для Малой и Велиной Польши. Но уже во время обсуждения съёздомъ этого проэкта нёсволько канониковъ, явившись въ избу, отъ имени капитуловъ просным пословь не делать безъ согласія духовенства никакихь постановлений относительно него. Каноники доказывали, что вакъ шляхтичи, равные свётской шляхтв, они имвють одинавовое съ нею право принимать участие въ издании новыхъ заноновъ, и угрожали темъ, что въ противномъ случав они не стануть признавать этихъ постановленій. Посольская изба, 1 1 1 1 1 ÷ 2

<sup>1</sup>) Orzelski, II, 14—47; Heidenstein, 64; Zakrzewski, 143—156. <sup>2</sup>) Orzelski, II, 61—62; Zakrzewski, 162—169.

стоявшая и теперь на той же точкъ зрънія, на какой она стояла во времена Сигивмунда Августа, не уважила просьбы канониковъ. Сторону канониковъ приняди епископы. Отъ лица. всего духовенства они объявили, что пока не будеть установленъ для всего королевства, съ общаго согласія такой строй судокъ, который бы не нарущалъ правъ и привиллегій духовенства, они не признають новыхъ судовъ. Епископы прибавили. что они даже и не могуть вдаваться въ какія-либо разсужденія, що этому цоводу до тёхъ поръ, пока не узнають воли ду-, ховенства на провинціальномъ синодѣ. Вслёдствіе сопротивленія духовенства проэкть новыхъ судовъ, представленный коммиссіею, не быль принять варшавскимь събадомь, темь болбе, что въ самой набъ нъвоторые послы выразили желание прежде принятія его узнать мизнія своихъ избирателей. Конвовація, поэтому, постановила отослать проэкть на предварительное разсмотрёніе сеймиковь, а тёмъ временемъ предоставить каждому. воеводству устроить у себя на время такје высшје суды, какје опо признаеть наилучшими по условіямь мёстной жизни. Кромѣ того, конвокація постановила, чтобы на этихъ сеймикахъ изъ наждаго воеводства избрано было двое депутатовъ, которые-бы на предстоящемъ провинціальномъ синодѣ уладили сцоры между духовнымъ и свётснимъ сословіями.

Это постановление варшавской конвокации, предоставившее .. тавое трудное дёло, вакъ установление судовъ послёдней нистанцін, областнымъ сеймивамъ, имѣло своимъ послёдствіемъ чрезвычайное разнообразіе судовъ въ разныхъ воеводствахъ,--разнообразіе, неизбѣжно подрывавщее ихъ авторитеть, лишавнее ихъ общепризнанной компетентности, дававшее поводъ къ множеству недовольствь и протестовь противь нихъ. Самые, сильные протесты, какъ и слёдовало ожидать, раздались со, Стороны духовенства, и раздались потому, что въ тёхъ воеводствахъ, въ воторыхъ не было епископовъ, засъдавшихъ въ этихъ высшихъ судахъ, духовенство вовсе не имбло въ нихъ своихъ представителей. Когда въ Краковъ въ назначенный день (25 февр. 1575 г.) явились судебныя власти и депутаты для открытія новаго суда, предъ ними явился посланець враковскаго, енископа и прочель объявление спископа и подчиненного ему духовенства, что они не будуть признавать новыхъ судовъ, установленныхъ шляхтою безъ согласия духовенства. То же самое сдёлалъ краковский епископъ (1 дек. 1574 г.) въ Сандомірѣ. Въ другихъ воеводствахъ повторилась таже исторія. Духовенство не соглашалось признавать новыхъ судовъ на томъ основания, что они установлены одною шляхтою, безъ участія духовенства. О соглашении шляхты съ духовенствомъ сеймиви мало заботились, и только о вишнинскомъ сеймикв известно, что онъ назначилъ двухъ депутатовъ на провинціальный синодъ. Впрочемъ это могло произойти оттого, что созвание провинціальнаго синода представлялось тогда весьма мало вѣроятнымъ. Высшее католическое духовенство считало не безопаснымъ созывать его въ эпоху безкоролевья. "Если синодъ теперь будеть созвань, писаль Гозій (19 янв. 1575 г.) нунцію Лауро, то и въра христіанская подвергнется еще большей опасности и десятины пропадуть". Онъ просилъ поэтому нунція воспрепятствовать созванію синода, котораго желають только еретиви <sup>1</sup>).

Въ назначенное варшавскою конвокаціею время (12 мая 1575 г.) собрался избирательный съёздъ въ Стенжице. На съёздъ прибыли и литовцы. Не было въ Стенжицё однихъ пруссавовъ. Общее настроеніе стенжицваго съёзда было въ пользу немедленнаго избранія новаго короля, такъ какъ Генрихъ, какъ и слёдовало ожидать, къ назначенному сроку въ Польшу не прибыль, а присланныя имъ письма ничего вромъ неопредѣленныхъ обѣщаній въ себѣ не содержали. Присланные Генрихомъ въ Польшу послы, при всеобщемъ возбуждении противъ него, тоже ничего не могли сдёлать для удержанія его на престоль. Вообще на стенжицкомъ съвздъ уже вполнъвыяснилось, что дёло Генриха совершенно потеряно, и собравшихся въ Стенжицу поляковъ занималъ вопросъ не о томъ, останется-ли Генрихъ польскимъ королемъ, или нёть, а о томъ, вто будеть его преемникомъ на престолъ. Ко времени стенжицкаго съёвда большіе успёхи сдёлала австрійская кандидатура, именно вандидатура самого императора Мавсимиліана. Кандидатура сына его Эрнеста и брата Фердинанда имбла меньше успёха, хотя самъ императоръ желалъ видёть на престолё не себя, а своего сына. Но успёхи австрійской кандидатуры ограничивались по преимуществу магнатами, какъ свёт-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Orzelski, II, 37, 41-42, 46; Zakrzewski, 157-158, 178-180.

скими, тавъ и духовными, которые, видя, что дёло Генриха провграно, стали переходить на сторону Максимиліана. Австрійскую кандидатуру, какъ и въ предыдущее безкоролевье, поддерживали и литовцы, или --- вѣрнѣе---литовскіе магнаты, подававщие голось отъ имени всей Литвы. За то въ средъ пляхты, особенно русской и малопольской, австрійская кандидатура не имѣла никакого успѣха. Въ средѣ ея наибольшими симпатіями пользовалась по прежнему московская кандидатура. Хотя царь Иванъ Васильевичъ заботился теперь о своей кандидатурѣ мен'ве, чёмъ въ предыдущее безкоролевье, шляхта не переставала симпатизировать московской кандидатурь: совершенно равнодушно, иногда даже съ пренебрежениемъ выслушивавшая рёчи полномочныхъ пословъ западныхъ государей, искавшихъ польскаго престола, она съ напряженнымъ вниманіемъ прислушивалась въ письмамъ руссваго государя, съ особеннымъ уваженіемъ встрівчала и провожала простыхъ московскихъ гонцевъ. Но московская кандидатура существовала и теперь лишь, вакъ заманчивая мечта, слишкомъ далекая отъ дъйствительности. Рядомъ съ московскою кандидатурою наиболѣе популярною въ средѣ піляхты была кандидатура пяста. Послѣ поворнаго бъгства короля-иностранца, задъвшаго за живое польское національное чувство, шляхта не хотёла больше видёть вностранца на своемъ престолѣ: московская кандидатура пользовалась большими симпатіями шляхты между прочимъ потому, что московский царь быль сдиноплеменникь ся, если не пясть, то полупясть. Нёмецкая кандидатура, имёвшая изъ всёхъ иноземныхъ вандидатуръ самый большій успёхъ среди польскаго и литовскаго магнатства и вместе съ темъ болев всего угрожавшая національной самобытности, возбуждала въ себ' среди шляхты, особенно бёдной, малообразованной, ближе стоявшей въ народу, ожесточенную, почти стихійную ненависть. Въ этомъ чувствё ненависти въ нёмецкой кандидатурё и въ желани видъть на польскомъ престолъ короля-туземца-сходилась шляхта почти всёхъ областей. Но какъ ни сильно было это чувство, оно могло только не допустить избранія иностранца; какъ ни сильно было это желаніе, его одного было слишкомъ недостаточно, чтобы посадать на престоль пяста. У шляхты не было одной общей программы действія, не было одного имени, съ которымъ-бы слилось это непреодолимое желаніе, которое бы она могла выставить, вакъ свое національное знамя, противъ австрійскаго знамени, разв'явавшагося надъ рядами литовскопольскихъ магнатовъ---сенаторовъ.

Все это со всею ясностію обнаружилось на стенжицкомъ съёздё, представляющемъ собою не что иное, вакъ борьбу австрійцевь и пястовцевь, хотя и замаскированную въ форму спора сената и посольской избы изъ-за изданія манифеста о лишении Генрика престола. После улажения недоразумения, BOSHERIDAFO MERAV HOASBANE E APTOBUANE EST-38 TOPO, TO HOслёдніе предъявили сенату требованіе, чтобы онъ выдаль литовцамъ формальное удостовърение въ томъ, что стенжицкий съёздъ не есть простой сеймъ, совранный на основани варшавской вонфедерации и потому не обязательной для литовцевь, а избирательный съёздъ, на который литовцы прибыли по собственному почину, -- после улажения этого недоразумения, на которое затрачено было много времени, сенать высказаль мевніе, что прежде чвиъ приступать ка избранію новаю короля слёдуеть совершенно покончать съ прежнимъ и для этого издать манифесть, насколько, возможно неоскорбительный для Генриха, о лишения его польскаго престола. Посольская изба сначала посмотрбла на издание этого манифеста, какъ на дбло безразличное и готова была дать на него свое согласие, но потомъ рѣзко противъ него запротестовала и не соглашалась не только на издание манифеста, но и на простое объявление чрезъ маршаловь о томъ, что съ этого времени никто въ Польше не долженъ признавать Генриха королемъ. Странное на первый взглядь поведение пілнхты объясняется довольно просто. Сторонники австрійской кандидатуры, составлявшіе большинство сената, имбли въ виду изданіемъ малифеста вивести Максимилівна изъ того неловваго положенія, въ которомъ онъ до сихъ норъ находился: германскій импералоръ, давно уже агитировавшый тайно въ пользу своей вандидатуры, продолжалъ признавать Генриха въ международныхъ сношенияхъ польскимъ королемъ и, до тёхъ поръ пока Генрихъ, не былъ формально устранень св престола, не могь выступить вандидатомъ въ польскіе вороли. Піляхта сначала не поняла этого маневра австрійцевь. Когда же она смекнула, въ чемъ дёло, ни за что не соглашалась собственноручно расчищать дорогу въ Польшу нёмецкому кандидату. Если мы теперь примемъ во вниманіе,

что пястовская партія не была организована, не имѣла даже опредёленнаго кандидата, что на стенжицкій съёздъ шляхты собралось сравнительно не много, что и изъ прибывшихъ шляхтичей очень многіе, наскучивъ долгими, можетъ быть умышленными проволочками сената, разъбхались по домамъ, что австрійцы вели діятельную агитацію среди самой шляхты и имѣли нѣкоторый усиѣхъ, что наконецъ съ панами австрійцами и на ихъ счетъ прибыло не мало шляхты, продавшей имъ свой голосъ, - если все это мы примемъ во внимание, то мы поймемъ, почему такъ сильно протестовала независимая шляхта противъ манифеста о лишения Генриха престола, а вмёстё поймемъ и то, почему такъ сильно настанвалъ сенатъ на изданіи манифеста. Дёло въ сущности сводилось въ провозглашенію Максимиліана королемъ. Но шляхта была такъ враж-. дебно настроена по отношенію въ австрійской кандидатурѣ, что рѣшилась лучше еще на нѣсколько мѣсяцевъ отсрочить столь желательное ей избрание короля, чёмъ отдать престолъ нёмцу. 1 іюля 1575 г. почти вся шляхта малопольскихъ и русскихъ воеводствъ, а также значительное большинство шляхты великопольской ушли съ избирательнаго поля и расположились цо другую сторону Стенжицы. Къ нимъ присоединилось нѣсколько враждебныхъ Австріи сенаторовъ. Всѣ попытки устроить примирение сената съ посольскою избою не привели ни къ чему. и шляхта совсёмь оставила Стенжицу, сорвавь сеймь. 4 іюля появился изданный отъ имени посольской избы рецесъ, который излагаль исторію неудавшагося избирательнаго съёзда, всю вину сваливалъ на однихъ сенаторовъ и назначалъ для веденія дальнійшихъ переговоровъ съ сенатомъ особыхъ депутатовъ съ шировими полномочіями. Въ томъ случав, если бы этимъ депутатамъ не удадось уладить двло съ сенатомъ, ре цесь поручаль созвать сеймным и назначить новый избирательный съёздь. Въ немъ объявлялось также, что еся пляхта подъ присягою обязалась не признавать того королемъ, кого изберуть оставшіеся въ Стенжицѣ. Сенать съ единомышленною съ нимъ шляхтою не ръшился приступить въ избранію короля. Такимъ образомъ, стенжицкій съёздъ разошелся безъ всякихъ послѣдствій !).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Orzelski, II, 99—160; Zakrzewski, 317—352.

Принявъ сторону Генриха, кардиналъ Гозій дольше остальныхъ польскихъ епископовъ оставался ему въренъ. Въ этомъ отношение съ нимъ можетъ сравниться лишь Уханский, который не только на стенжицкомъ събздб, но и некоторое время послё него продолжаль признавать Генриха королемъ. Остальные епископы во времени стенжицкаго събзда бросили дбло Генриха и по большей части перешли на сторону австрійской кандидатуры. Кардинала Гозія очень шокировала та легкость, съ которою поляки, даже епископы, оставивъ Генриха, перешли на сторону Австріи. Послѣ варшавской конвовація, отправившей Генриху извёстный намъ ультиматумъ, онъ долго еще съ отвращениемъ вспоминалъ о томъ, что поляки осмѣлились диктовать своему королю законы, что они, забывъ при-·сягу, самовольно лишили его престола. Поляки, действительно, мало стёснялись данною Генриху присягою, отчасти впрочемъ потому, что Генрихъ не выполнилъ обязательствъ, принятыхъ ниъ на себя при избраніи. Уже послѣ варшавской конвокація католическая часть литовскаго сената обратилась въ папѣ съ просьбою, чтобы онъ побудилъ Генриха или къ скорвишему возвращению въ Польшу, или къ отречению отъ престола, потому что избрание новаго короля безъ участия католиковъ легко можеть доставить престоль еретику <sup>1</sup>). Гораздо позже прим'тру литовскихъ католиковъ послёдовали поляки-католики. Лишь послѣ неудачнаго стенжицкаго съѣзда, собравшіеся на новую конвокацію (въ Варшавѣ, 4-го окт. 1575 г.) епископы сдѣлали попытву оправдать свое поведение предъ папою и предъ самимъ Генрихомъ, причемъ въ письмахъ, отправленныхъ БЪ нимъ, въ не совсѣмъ вѣрномъ свѣтѣ представляли то, что произошло въ Стенжицѣ: стенжицкій съёздъ, писали они, потому не избралъ новаго вороля, что поляви ръшили ждать возвращенія Генриха до тёхъ порь, пока это только возможно <sup>2</sup>). Посланіе епископовъ въ папъ ввело, кажется, въ заблужденіе кардинала Гозія. По крайней мёрё, въ письмё къ подканцлеру Петру Дунину Вольскому онъ одобряеть постановление стенжицкаго събзда, отсрочившее на время обсуждение вопроса

<sup>&#</sup>x27;) Zakrzewski, 161, 169.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Theiner, Ann. Eccl., II, 95-97, episcopi Poloni Gregorio XIII, Varsaviæ, 8 oct. 1575; Zakrzewski, 368.

эбъ избраніи короля, причемъ неодобрительно отзывается о поспѣшномъ образѣ дѣйствій предшествовавшей ему варшавской конвокаціи. Полякамъ, какъ върноподданнымъ, слёдовало, писалъ Гозій, отправить въ государю пословъ съ просьбою назначить къ концу года сеймъ и самому прибыть на него, или же, если онъ хочеть отречься отъ польской короны, дозволить имъ избрать новаго короля. Но онъ ни въ какомъ случав не можеть одобрить того, что поляки вздумали играть своимъ королемъ, хотя и не удивляется, что это возможно въ странь, гдъ всякій желаеть быть папою 1). Впрочемъ по мъръ того, какъ шло время, по мъръ того, какъ исчезала для Генриха надежда удержаться на польскомъ престоль, кардиналь Гозій начиналь мириться съ мыслью о новомъ королѣ. Во время собравшагося въ ноябръ 1575 года варшавскаго избирательнаго съёзда онъ уже шлеть епископу Карнковскому пожеланіе счастливаго исхода избранія, хотя и теперь еще корить поляковъ за то, что они не обратились къ папѣ за разръшениемъ ихъ отъ присяги Генриху<sup>2</sup>).

Послё стенжицкаго съёзда въ разныхъ воеводствахъ и областяхъ литовско-польскаго государства стали собираться сеймики и съёзды, рёшавшіе одинь и тоть же вопрось — какь выйти изъ того ватруднительнаго положенія, которое создано было созваніемъ стенжицкаго съёзда. Выходъ наконецъ былъ найденъ и состоялъ въ томъ, что примасъ созвалъ въ Варшавѣ конвокаціонный съёздъ (4-го окт. 1575 г.), который назначиль новый избирательный съёздъ въ Варшавё на 7-е ноября 1575 года. Къ назначенному сроку собрались въ Варшавѣ сенаторы и шляхта, послёдняя въ гораздо большемъ количестве, чёмъ на стенжицвій съёздъ. На съёздъ прибыли представители Литвы и Пруссіи. По выслушанія иностранныхъ пословъ, расхваливавшихъ своихъ вандидатовъ, събздъ приступилъ въ выборамъ. Голосование по обычаю началось съ сената. Хотя послѣ стенжицкаго съёзда австрійская кандидатура немного поколебалась, большинство сенаторовъ подало голосъ за Габсбурга (одни-за Эрнеста, другіе за Максимиліана, третьи за коголибо изъ Габсбурговъ вообще). За Габсбурга подало голосъ и

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Eichhorn, 1I, 496-497.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Hosius Carncovio, Romæ 19 novembr. 1575 (Dlug., II, 1678).

все духовенство (кромъ Карнковскаго, не присутствовавшаго на събздв), литовские сенаторы и представители Пруссии. Послё Габсбурга найбольшее количество голосовъ въ сенать. получиль пясть. Остальные вандидаты подучили весьма мало голосовъ (напр. за Стефана Баторія подаль голось одинь Андрей Зборовскій). Голосованіе въ набъ дало совсёмъ противоположные результаты. Уже, во время голосованія въ сенать разко, обозначилось настроеніе избы: земскіе цослы русскихъ воеводствъ прервали рѣчь одного изъ сенаторовь, защищавшаго, австрійскую кандидатуру, и громко заявили, что они никогда не допустять избранія Габсбурга. Громадное большинство голосовъ въ посольской избъ, какъ и слёдовало ожидать, оказалось на сторонъ пяста; многіе подавали голось за русскаго царя, но прибавляли, что если остальные пожелають пяста, то и они присоединятся къ ихъ рѣшенію. Остальные кандидаты получили мало голосовъ; больше другихъ получилъ Мавсимидіанъ. Хотя сторонники Максимиліана въ избѣ составляли меньшинство, но они ни за что не соглашались перейти на - сторону пяста, тавъ что маршалъ посольской избы Сенницкій сначала не рышался объявить пяста единственнымъ избранникомъ пословъ. Лишь по настоянию русскихъ пословъ, онъ объявиль (1 дек.) сенату, что шляхта желаеть пяста, прибавивъ впрочемъ, что кое-кто желаетъ императора<sup>1</sup>).

Послѣ защитительныхъ рѣчей сторонниковъ пмператора и пяста, нисколько не цовліявшихъ на разъ принятыя тою и другою стороною рѣшенія, со всею ясностію обнаружилась невозможность согласнаго избранія короля сенатомъ и избою. Такъ какъ сенатъ упорно отстанвалъ Габсбурга, такъ какъ ему въ отсутотвіе короля принадлежало право произносить рѣшенія, такъ какъ общее желаніе было, чтобы избраніе совершилось на настоящемъ съвздъ, безъ дальнъйшихъ откладываній, то предъ земскими послами предстала такая альтернатива: или сенатъ до тѣхъ цоръ будетъ откладывать избраніе, пока шляхта не разъѣдется, и тогда безъ нея изберетъ императора въ короли, или, не обращая вниманія на сопротивленіе шъяхты, провозгласитъ выборъ императора, когда весь сенатъ единогласно согласится на это. Въ обоихъ случаяхъ

') Orzelski, II, 160-290; Zakrzewski, 353-419

. . . . . .

избрание совершилось бы безъ согласия шляхты, а въ послёднемъ присутствіе ся на избирательномъ полѣ еще санкціонировало бы ришение сената, придавало бы этому ришению характерь всеобщаго рёшенія. Для шляхты, рёшившей не допустить избранія Габобурга, оставался теперь одинь исходьлишить сенать всякой возможности действовать во имя всеобшаго, хотя бы то и-призрачнаго, согласія. По предложенію русскихъ пословъ, со слезами умолявшихъ шляхту не отдавать родины Габсбургамъ, противники австрійской вандидатуры устроили такъ называемую "сецессію", т. е. удалились съ того мѣста, на которомъ они обывновенно собирались подлѣ шатра, гдѣ засѣдалъ сенатъ, и составили свое особое собраніе въ другомъ мѣстѣ, хотя на томъ же избирательномъ полѣ. Этимъ сецессіонисты наглядно показали существованіе разрыва между сенатомъ и избою. Къ нимъ присоединилось ивсколько сенаторовъ, противниковъ Австріи, со Зборовскими во главѣ. Оставшіеся сенаторы между тёмъ пришли къ соглашенію относительно личности кандидата: всё согласились избрать въ вороли самого Мавсимиліана.

Между удалившимися и оставшимися на месте завязались своего рода мярные переговоры, танувшіеся нѣсколько дней. Сецессіонисты обнаруживали большую уступчивость, только бы отвлечь сенать оть избранія Габсбурга: они соглашались признать королемъ всякаго пяста, какого имъ ни укажетъ сенать, соглашались предложить ему всякія ограничительныя условія, какія только пожелаеть сенать, соглашались даже избрать всякаго иностраннаго государя, какого укажеть сенать, только бы не Габсбурга. Но всѣ эти уступки для сената, рѣшившаго во что бы то ни стало посадить Габсбурга на тронъ, не имѣли значенія. Для него становилось ясно, что о соглашеніи нечего уже думать. Въ сенать (1 дек.) взяла верхъ врайная партія, состоявшая изъ литовцевъ и нѣкоторой части духовенства, желавшая немедленнаго провозглашения Максимиліана королемъ на томъ основаніи, что его желають весь сенать, Литва и Пруссія, выстіе государственные сановники и шляхта всёхъ воеводствъ, хотя и въ незначительномъ числё. Когда въсть объ этомъ дошла до сецессіонистовъ, на другой день (10 дев.) вооруженные отряды шляхты покрыли избирательное поле. Теперь пришла очередь протестовать сторонникамъ Габсбурга. Когда шляхта, вопреки требованію сената, не разошлась, сторонники императора подъ предводительствомъ примаса удалились съ избирательнаго поля и расположились подъ стёнами Варшавы. Здёсь, 12 дев. 1575 г., примасъ провозгласилъ Максимиліана польскимъ королемъ. Поступовъ примаса произвелъ отеломляющее дъйствіе на сецессіонистовъ. Когда первыя впечатлёнія улеглись, вся удалившаяся шляхта слилась въ одномъ желаніи не подчиняться, ни за что не подчиняться незаконному, съ ея точки зрвнія, избранію Максимиліана. Съ мечтою о возведеніи на польскій престоль пяста шляхтё приходилось теперь разстаться, по той простой причинѣ, что ни одинъ пястъ при такихъ обстоятельствахъ не принялъ бы изъ рувъ шляхты польской короны. Пясть теперь меньше, чемъ когда либо имелъ шансовъ на престолъ: самъ по себѣ онъ теперь былъ совсѣмъ не опаснымъ соперникомъ. Но за то теперь отврыть быль путь въ польскому престолу всякому иностранному государю, только бы онъ не быль нёмець. Когда для всёхъ выяснилась невозможность возведенія пяста на престоль, два наиболёе энергичныхъ дёятеля этого безкоролевья Янъ Замойскій и Петръ Зборовскій выставили каждый своего кандидата на престоль: первый-инфантку Анну Ягелло, второй-семи градскаго воеводу Стефана Баторія. Въ пользу перваго кандидата говорило то, что онъ былъ пясть, хотя и женскій. Въ пользу втораго говорило многое: высовія личныя его достоинства, честность и твердость характера, блестящій военный таланть, энергичная борьба его съ семиградскими магнатами, умънье держать себя среди религіозныхъ разногласій, раздиравшихъ Семиградію, безопасность отъ туровъ, которую онъ приносилъ съ своимъ избраніемъ въ короли а всего болве хорошо извъстная въ Польшѣ его борьба съ австрійскимъ вліяніемъ въ Семиградскомъ вняжествь. Лишь только произнесены были имена этихъ кандидатовъ, вся изба раздёлилась на две части: одни подали голосъ за Анну Ягелло (подъ условіемъ, что она не отдасть своей руки принцу изъ габсбургскаго дома), другіе --- за Баторія. Разд'яленіе избы на этоть разъ легко было устранено: рѣшено было, что Анна выйдетъ замужъ за Стефана. 12 дев. 1575 г. маршалъ посольской избы провозгласилъ польскимъ

воролемъ Анну Ягелло, подъ тёмъ условіемъ, что она выйдетъ замужъ за Стефана Баторія <sup>1</sup>).

Въ нашу задачу не входить изображение того, что произошло въ Польш' посл' избранія двухъ воролей. Польш' пришлось пережить еще нёскол: ко трудныхъ, тяжелыхъ мёсяцевъ. Одинъ за другимъ собирались въ разныхъ областяхъ литовскопольскаго государства събяды и сеймики, на которыхъ враждующія стороны напрасно усиливались устроить примиреніе. Одно за другимъ слёдовали посольства въ Мансимиліану и Баторію, звавшія ихъ пріфажать скорбе въ Краковъ на коронацію. Оба избранные короля приняли избраніе, отправляли посольства въ Польшу, слали письма въ своимъ сторониекамъ, просили ихъ стойко защищать ихъ. Страшный хаосъ цариль въ Польшё. Грозный призракъ междуусобной войны носился уже надъ нею. Къ счастью Польши одинъ изъ избранныхъ ею королей своимъ мужественнымъ, энергичнымъ образомъ действій скоро разсель этоть хаосъ, предупредиль верывъ междуусобной войны. Въ то время какъ неръшитель. ный по природѣ Максимиліанъ слалъ въ Польшу письма и посольства съ об'вщаніемъ скораго прітода, Стефанъ Баторій ситиль въ границамъ Польши. Прибывъ въ Краковъ, заблаговременно занятый его сторонниками, онъ сочетался бракомъ съ Анною Ягелло и коронованъ былъ на царство (1 мая 1576 года) вуявсяних епископомъ Станиславомъ Карнвовскимъ, такъ какъ примасъ Уханскій держался австрійской стороны. При короновании Стефанъ присагнулъ на всё права и привиллегии гражданъ рёчи посполитой, въ томъ числё и на варшавскую религіозную конфедерацію 2). Коронованіе дало Баторію перевёсь надъ его соперникомъ. Одинъ за другимъ стали переходить на его сторону приверженцы Мавсимиліана, видя, что дбло ихъ уже потеряно. Мало по малу на его сторону перешелъ весь сенать, въ томъ числъ и примасъ. Вскоръ на его сторону перешли Литва и Пруссія. Одинъ лишь Данцигъ долго не соглашался признать его королемъ, даже послъ того, вакъ умеръ Максимиліанъ; но въ вонцѣ 1577 г. Баторій сломилъ и его унорство <sup>3</sup>).

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Orzelski, Il, 291—328; Zakrzewski, 420—438.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Vol. leg. II, 150-154.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Оржевскій посвятиль описанію событій, послідовавшихь за избранісиъ

Избраніе двухъ королей поставило кардинала Гозія въ довольно щекотливое положение. Хотя избрание Максимиліана не было особенно пріятнымъ кардиналу, и онъ предпочелъ бы императору сына его Эрнеста, получившаго воспитание при лворъ фанатическаго короля Испаніи Филиппа II, онъ примкнулъ однако въ сторонѣ Максимиліана 1). Стефанъ Баторій, избранникъ шляхты, и по преимуществу протестантской, употреблявшій въ качеств' своихъ агентовъ въ Польш' протестантовъ, даже антитринитарія Бландрату, хорошо извѣстнаго Гозію по его предыдущей д'язтельности въ Польшев, казался вардиналу очень подозрительнымъ, съ точки зрвнія его правовѣрія <sup>2</sup>). Кромѣ того, Гозія, какъ и многихъ его соотечественнивовъ, шокировало то обстоятельство, что Баторій былъ ленникомъ турецкаго султана<sup>в</sup>). Относительно же Максимиліана кардиналъ зналъ, что, хотя онъ и не ревностный, а всетаки католикъ; притомъ же самая политика тогдашняя связывала интересы императора съ интересами папы. Ноэтому онъ поручилъ возвращавшемуся изъ Рима въ Польшу шляхтичу Бржезницкому принести императору отъ его имени присягу въ върности. Между тъмъ объ враждующія стороны обратились въ вардиналу важдая съ своею особою просьбою: сторонники императора просили кардинала подъйствовать силою своего авторитета на ихъ противниковъ, въ особенности на куявскаго епископа, перешедшаго на сторону Баторія; сторонники Баторія просили того же по отношенію въ своимъ противникамъ и прежде всего примасу Уханскому. Кардиналъ Гозій счель за лучшее хранить молчание 4). Между твиъ изъ Польши пришли въ Римъ известия, что Стефанъ Баторій --- добрый католикъ, что положение его на польскомъ престолѣ довольно прочно, что онъ во всявомъ случав имветь болве шансовъ на успахъ, чёмъ его антагонисть. Получивь оть Анны Ягелло, уже супруги Стефана Баторія, письмо, воторое не оставляло болёе никавниъ

- <sup>2</sup>) Grabowski, II, 174, Fosiž Annis Srezzo, Cyčiano, 5 abr. 1577.
- <sup>3</sup>) Ibid., 132, Гозій Аннъ Ягелло, Ринъ 25 севр. 1576.

<sup>4</sup>) Ibid., 308, Fosik Чариковскому, Римъ 13 мая 1577; Carncovins Hosio Dlug., II, 1766—1767), Hosius Carncovio, Romæ 8 novembr. 1576 (ibid., 1679); Eichhorn, II, 508—504.

двухъ королей, двъ послъднія книги (7 и 8) своей исторія безкородевья, составляющія въ издавія г. Спасовича 3-й токъ.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Eichhorn, II, 503.

сомнѣній на счеть католицизма новаго короля и приглашало кардинала перейти на его сторону, Гозій радъ бы быль это сдёлать и даже сообщиль копію письма королевы св. отцу, прося его позаботиться объ умиротворени Польши; но данная Мавсимиліану присяга связывала ему руки. Гозій рёшиль ждать. Онъ рёшиль дъйствовать заодно съ папою. Папа стояль на сторонъ Максимиліана <sup>1</sup>), но положеніе папы было не менье щевотливымь. Узнавь, что въ Римѣ стали въ послѣднее время благосклоннѣе въ нему относиться, Баторій послаль въ Римъ (лѣтомъ 1576 г.) белбскаго ваштеляна Яна Замойсваго съ письмами въ Григорію XIII и кардиналу Гозію, въ которыхъ выражаль свою преданность ватолической церкви, просиль не вёрить дурнымъ слухамъ о немъ, распространяемымъ его недругами, объщаль вскорѣ прислать особаго посла для принесенія св. отцу обычной obedientiae <sup>2</sup>). И папа, и Гозій очутились теперь въ весьма затруднительномъ положении: Замойскаго принималъ кардиналъ дружелюбно, но видёлся съ нимъ рёдко и не рёшался перейти на сторону Баторія. Уже почти вся не только Польша, но и Литва и даже Пруссія, признала Стефана воролемъ, уже не было больше никакого сомнѣнія въ томъ, что никто не сдвинеть его съ польскаго престола, а кардиналь, давно признавшій факть воцаренія Баторія, не могь перейти на его сторону такъ какъ Максимиліанъ не отказывался оть своихъ правъ на польскую корону. Но въ то время, какъ кардиналъ Гозій и съ нимъ вся римская курія находились въ критическомъ положении, самъ Господь Богъ (такъ разсказывалъ объ этомъ впослёдствін самъ вардиналь) вавъ-бы девретомъ своимъ разрѣшилъ эту распрю (Максимиліана съ Баторіемъ), призвавши († 12 окт. 1576 г.) императора въ наивысшее небесное царствіе свое, такъ какъ возвысить его еще болёе въ этомъ мірв уже не могъ, и этимъ самымъ оставивши и утвердивши вороля Стефана на этомъ временномъ королевстве \*). Получивъ извёстіе о смерти Максимиліана, Гозій поспѣшиль принести Баторію присягу въ върности, поручивъ это сдёлать Бернарду Мацвевскому 4).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Grabovski, 140-141, Гозій Аннъ Ягелло, 8 ноября 1576.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Theiner, Ann. Eccl., II, 206-207, 5 iulii 1576.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Grabowski, II, 142; Fosili Annis Stream, 8 Homopa 1576.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Ibid., II, 287 — 289, Гозій Мациевскому, 7 колбря 1576; 289 — 291.

Польша пережила смутное время двухъ безкоролевій. Четыре года шумъ страстной, ожесточенной избирательной борьбы наполняль собою Польшу, заглушаль въ ней всё другіе голоса. Но среди этого оглушительнаго шума явственно слышится почти непрерывный гуль той великой религіозной борьбы, которая разыгралась въ предыдущее царствование. На всемъ протяжении безкородевья ведется эта борьба, и ведется съ такою силою, съ такою страстностью, что приковываетъ къ себъ по временамъ всеобщее вниманіе, на задній планъ отодвигаетъ иногда самый избирательный вопросъ. Католическая реакція все выше и выше поднимаеть голову. Ея дъйствія отличаются уже тою смёлостію, тою даже дерзостью, которая свойственна людямъ, чувствующимъ, что за ними -- сила, что за ними -духъ времени. Безкоролевье открывается споромъ о прерогативахъ примаса. Протестанты задумываютъ лишить главу польскаго католичества власти надъ Польшею въ эпохи безкоролевья, когда поляки на свободѣ обсуждали и опредѣляли условія дальныйшей своей жизни подъ управленіемъ имізющаго быть избраннымъ вороля: протестанты не безъ основания опасались, что примасъ — interrex не будетъ тутъ нейтральною стороной, что для него выше и дороже всего будуть туть интересы католицизма. Исходъ спора извёстенъ: не признанная доселёшнимъ польскимъ законодательствомъ, лишь на историчесвихъ традиціяхъ повоившаяся власть примаса получила санкцію, если и не органическаго закона, то во всякомъ случаѣ постановленія, принятаго на съёздё съ общаго согласія. Старанія польскихъ протестантовъ добиться обезпеченія своей религіозной свободы встрёчали постоянно дружный отпорь реакціонной партія. Хотя въ концѣ концовь протестантство исторгло обезпечение своей религиозной свободы, и избранникъ польскихъ католиковъ трижды клялся въ соблюдение ся, но неизмънный протесть ватолической реакціи всякій разъ прерываль публичное провозглашение въ Польше принципа свободы совести. И это неудивительно. Связи Польши съ Римомъ становились все врѣцче и врёпче: предъ престоломъ всемірнаго католическаго владыки лежалъ уже поверженный во прахъ примасъ Уханскій, столько

тотъ же тому же 1576; 143, Говій Анев Ягелло, 8 нолбря 1576; 165 — 169, тотъ же той же, 23 іюля 1577.

времени носившійся съ идеею національной польской церкви. Живое воплощение связи Польши съ Римомъ, самый върный польскій рабъ римскаго повелителя, призванный имъ въ священную коллегію кардиналовъ, радостно привѣтствовалъ это обращение новаго Савла, восторгался его первымъ блестящимъ дебютомъ, ждалъ и просилъ у него новыхъ подвиговъ на славу католической въры. Какою несказанною радостью билось сердце старца-кардинала, когда доносились до вёчнаго города отголоски протестовъ его братьевъ и дётей по духу противъ заговора діавола. Яркимъ пламенемъ вспыхивалъ въ этомъ сердцѣ священный огонь религіозной ревности, и въ Польшу летёли его полныя огня и жизни письма, несшія то похвалу и благодарность, то осуждение и угрозу судомъ Божимъ, то увъщание и мольбу. Его письма-непрерывная пропов'ядь-но не любви и мира, а католической исключительности и преслёдованія за религіозныя убъжденія, проповёдь, отзывающаяся фанатизмомъ. Но эта проповѣдь не возбуждала уже непріятнаго чувства во многихъ полявахъ. На голосъ Гозія сочувственно отвликались даже тѣ, кого мы привывли видѣть въ самой непримиримой къ нему оцпозиціи. Одинъ изъ деятельнейшихъ сотрудниковъ Яна Фирлея Николай Мелецкій, подольскій воевода, стоявшій на стражѣ религіозной свободы въ царствованіе Генриха, когда сошель со сцены Фирлей, переходить во второе безкоролевье на сторону католиковъ, становится особенно "любезнымъ (Лаskawym") въ отношения въ Гозію. Кардиналу остается только благодарить Господа Бога и просить вельможнаго сенатора. позаботиться о томъ, чтобы и остальные отдёлившіеся оть католической церкви признали единаго пастыря церкви <sup>1</sup>). Во второе безкоролевье религіозная борьба не имветь уже той интенсивности, той остроты, что въ первое: вмѣшавшіеся въ борьбу національные интересы оттерли на задній планъ религіозные. При томъ же всякія попытки протестантовъ добиться оть католической реакціи признанія религіозной свободы, послё столькихъ протестовъ, должны были представляться самимъ протестантамъ дёломъ невозможнымъ. Имъ оставалось добиться лишь отъ новаго короля присяги въ соблюдении свободы совъсти, чего они, дъйствительно, и добились. Но не смотря на то, что поль-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Grabowski, II, 300-303, Гозій Берварду Мациевскому, 13 мая 1577.

свіе епископы въ это безкоролевье шли противъ національныхъ инстинктовь шляхты, по преимуществу протестантской, сила ватолической реакции невольно чувствуется и въ это безкоролевье. Какъ ни своевольно действоваль Уханскій, какъ ни оскорблялась его действіями и распоряженіями шляхта, какъ ни протестовала она противь нихъ на своихъ съвздахъ и сеймивахъ, всѣ и ватоливи, и протестанты, и сенаторы, и пляхтичи, невольно признавали власть примаса, и вогда пререканія ихъ достигали высшей степени, обращали свои взоры въ Уханскому. Когда возникъ на варшавскомъ конвокаціонномъ съёздъ 1574 г. проэвтъ устройства новыхъ судовъ, не согласный со взглядами духовенства на этотъ предметъ, духовенство, и высшее, и низшее, возстало противъ него, и проэктъ провалился. Хотя присяга Стефана Баторія въ соблюденіи варшавской религіозной конфедераціи не была опротестована главою польскаго духовенства, но это произошло лишь оттого, что Уханскій не присутствоваль при воронаціи. А вь началё 1577 г. вардиналъ Гозій уже прислалъ Бернарду Мацвевскому свою вритику варшавской религіозной конфедераціи, которую онъ въ свое время составилъ для Генриха, съ просьбою передать ее при случат Стефану Баторію 1).

Проявленія постоянно усиливающагося могущества ватолической реакціи, отъ времени до времени всплывающія на поверхность польской жизни, заставляють предполагать великую, усиленную, хотя и скрытую оть глаза современнаго изслёдователя, работу заправителей этой реакцін. Работа была настолько успёшна, настолько плодотворна, что вся почти ватолическая, особенно мавовецкая шляхта словно по мановению какой-то невидниой, таинственной руки устремлялась въ Варшавѣ впередъ, напроломъ, чтобы разнести въ пухъ и прахъ принципъ свободы совъсти. Мы не видимъ самаго процесса возрастанія ватолической реакцін, почти не видимъ орудій и средствъ, которыми дъйствовали ся работники. Только жертвы ея, только все чаще и чаще повторяющіяся обращенія протестантовь, особенно магнатовь, въ ватоличество, повазывають, что подъ шумъ избирательной борьбы випѣла внизу другая работа, випѣла не останавливаясь, не ослабляясь, а все шире

<sup>4</sup>) Grabowski, II, 292.

распространяясь, все безпощаднье соврушая силы протестантства, все болёе и болёе опутывая, отуманивая польскіе умы. Тщетно пытались протестанты остановить эту работу и прежде всего разогнать туманъ, ее окружавний. Тщетно куявский шляхтичь Явовь Немоевскій зваль ісзунтовь на публичный диспуть (въ Познани 15 мая 1575 г.), виставляя для защиты положеніе, что католическая и апостольская въра чище всего сохраняется у такъ называемыхъ евангеликовъ, а језунты и ихъ товарищи много примъшивають заблуждений въ истинной религи. Напрасно онъ просилъ ихъ вести диспутъ на простонародномъ польскомъ языкъ, понятномъ для людей всъхъ сословій, не употреблять на немъ схоластическаго или софистическаго способа доказательствъ, пользоваться силлогизмами, но не діалектическими изворотами и надувательствами. Ісзуиты, любившіе при другихъ условіяхъ устроивать диспуты спектакли, не приняли вызова Немоевскаго, отвётивъ ему, что они не могуть вступать въ диспуть безъ разрѣшенія папы и мъстнаго епископа (котораго тогда не было послъ смерти Конарскаго), да если и вступять въ диспуть, то не согласятся вссти его на публичномъ мёстё и на простонародномъ языке, въ присутствіи черни, которая должна заниматься своими работами, а не богословіемъ. Предложенный Немоевскимъ путь быль слишкомь прямой, слишкомь открытый для того, чтобы на него вступили, безъ всявой нужды для себя, іезунты. Не тавими прямыми путями «неизвёстная прежде секта іезунтовь, говоря словами современника-протестанта, не только распространялась въ Польшё, но и набиралась съ каждымъ днемъ новыхъ силъ" 1). А успёхи іезунтовь въ тёхъ мёстахъ, гдё они прочно утвердились, становились уже весьма заметными. Виленская іезунтская коллегія, писаль пап'я король Генрихъ, приносить большую пользу въ дёлё умеротворенія цервви въ Литвѣ 2). Виленскій епископъ Протасевичь, подъ конецъ жизни своей всею душею отдавшійся ісзунтамъ, въ своихъ письмахъ въ папѣ не могъ нахвалиться апостольскими трудами смиренныхъ братьевъ общества Інсуса <sup>3</sup>). Кардиналъ Гозій позволялъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Orzelski, II, 70-72.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Theiner, Ann. Eccl., I, 278, Cracoviæ, 1 iunii 1574.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Quotidie fit, писалъ въ anphat 1574 года Протасевичъ Григорію XIII, ad pietatem et catholicam fidem stabiliendam, et schismata ac hæreses infrin-

уже себѣ пророчествовать, что Литва, принявшая вѣру отъ Григорія XI, возвратится въ ней при Григоріѣ XIII, такъ какъ зналъ, что въ Литвѣ "многіе уже приходять въ чувство и принимаютъ истинное ученіе Христово", а приводили ихъ въ чувство, какъ онъ самъ считаетъ нужнымъ засвидѣтельствовать предъ папою, іезуиты <sup>1</sup>).

Католическая реакція, постепенно проникавшая въ общество, начинала уже заявлять себя неприглядными фактами насилія. Гозіева проповёдь фанатизма начинала уже находить въ средъ поляковъ фанатиковъ дъла. Нъсколько мъсяцевъ спустя послѣ бъгства Генриха, когда всѣ благомыслящіе польскіе люди истощали средства борьбы съ наставшею въ По ль шѣ анархіею, въ ствнахъ польской столицы произошелъ уже первый взрывъ католическаго фанатизма, примёровъ котораго послёдующая польская исторія представляеть весьма не мало. Въ воскресенье, 10 окт. 1574 г., въ Краковѣ, уличная толпа предводимая краковскими студентами, произвела нападеніе на реформатскую вирку (помѣщавшуюся въ домѣ, называвшемся Брогомъ), заставила обратиться въ бъгство мъстнаго пастора, убила двухъ людей, хотввшихъ оказать ей сопротивление, выломала въ киркѣ двери и окна, выбросила на улицу церковныя вниги и другія принадлежности богослуженія и принялась грабить все, находившееся въ домѣ. Увѣщанія краковскаго подстаросты не остановили разсвирѣпѣвшихъ грабителей; полнція, находившаяся въ распоряжении его, была не въ силахъ прекратить грабежъ. До вторника неистовствовала толпа. Все было разграблено; не пощажено даже частное имущество, хранившееся для безопасности въ подвалахъ вирки. Оставивъ однѣ пустыя стѣны, толпа отправилась на городской рынокъ, гат ночью при заревѣ горящихъ книгъ и другихъ богослужебныхъ принадлежностей протестантскихъ пропъла: Te Deum laudamus. Городской магистрать во все время бунта "боле

gendas accessio. Magnus fit ad audiendum Dei verbum etiam a triginta et quadraginta milliaribus Germanicis concursus. Instituenda etiam juventute tantum proficitur, ut cum tam hæretici quam schismatici frequentes liberos ad collegii scholas mittant, simul illi cum litteris arthodoxam fidem complectantur, et ad gremium Ecclesiæ catholicæ multi accedant. (Theiner, Ann. Eccl., J, 278-279).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Theiner, II, 108-109, Hosius Gregorio XIII, Sublaci, 5, aug. 1575.

Произведеннымъ по этому дѣлу дознаніемъ было обнаружено участие въ преступлении не только враковскихъ студентовъ. не только вравовскихъ ремесленнивовъ, но и лицъ шляхетскаго сословія; тёнь подозрёнія пала на слугь извёстнаго ренегата протестантства Альберта Ласкаго, сърадзскаго воеводы<sup>1</sup>). Нёть основаній обвинять въ этомъ бунт краковскаго епискона Красинскаго, извёстнаго своимъ благороднымъ образомъ мыслей, нётъ оснований обвинять въ немъ вравовский капитулъ. Но народная молва, отголоскомъ которой служитъ Оржельскій, обвиняла духовенство вь соучастів и подстрекательствѣ въ разграбленію протестантской кирки. Если даже католическое духовенство совершенно неповинно въ прискорбномъ событіи 10 октября, не подлежить однако сомнѣнію, что это былъ не простой грабежъ, а взрывъ религіознаго фанатизма, проявившагося на первый разъ въ легко воспламеняющейся молодежи: тутъ и оскорбление пастора, и кощунство надъ протестантскою святыней, и торжественное аутодафе изъ еретическихъ книгъ, и Те Deum laudamus. Но всего замъчательнѣе отношеніе къ этимъ прискорбнымъ событіямъ вдохновителя польскаго католичества. Благочестивый кардиналъ Гозій не считаль даже нужнымь скрывать своей радости по поводу этихъ событій. Онъ прославлялъ, до небесъ превозносилъ въ своихъ письмахъ преславное дёло разрушенія "синагоги діавола". "Чего не см'ёли сд'ёлать ни вороль, ни епископъ, писаль онь, то осмёлились сдёлать студенты вравовской академіи, достойные вічной памяти, которыхъ будетъ славить вся церковь". Карать ихъ за это, съ его точки зрвнія, значило-бы навлекать на всю страну отмщение Божіе, скорже — ихъ слёдуеть наградить и изъ всёхъ силъ стараться, чтобы еретики не воздвигли новой синагоги <sup>2</sup>). Эта непритворная радость поляка кардинала при извёстіи о первыхъ уродливыхъ проявленіяхъ возраждающагося на его родинѣ католичества, это торжественное благословение патріархомъ польскаго католичества, польскихъ первенцевъ-фанатиковъ, это подзадоривание въ бунту, въ кровопролитію благочестивымъ кардиналомъ, вѣчно твер-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Orzelski, II, 52-53; Zakrzewski, 169-172.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Zakrzewski, 171.

дившимъ объ анархистскихъ стремленіяхъ еретиковъ, было знаменіемъ времени, и весьма зловѣщимъ знаменіемъ. Хотя нѣкоторые виновники прискорбныхъ октябрскихъ безпорядковъ, именно нѣкоторые ремесленники понесли наказаніе, даже поплатились жизнью, однако по прошествіи полугода краковскіе послы на стенжицкомъ съѣздѣ жаловались уже на то, что въ Краковѣ въ самый день открытія этого съѣзда люди римскаго исповѣданія во второй разъ насильственно напали на домъ, гдѣ совершалось евангелическое богослуженіе, хотя это нападеніе не имѣло такихъ послѣдствій, какъ первое <sup>1</sup>).

## ТРЕТЬЯ ГЛАВА.

Въ первые три года царствованія Стефана Баторія, которые были послёдними годами жизни Гозія, если и не пришлось кардиналу видёть полной побёды католичества надъ протестантствомъ, то все-таки на его долю выпало нёсколько пріятныхъ, сладостныхъ ощущеній этой побёды, скораго наступленія полной реставраціи католичества въ Польшё.

Разсчеты польскихъ протестантовъ на Стефана Баторія, въ которомъ многіе изъ нихъ предполагали человѣка, склоннаго къ реформаціоннымъ идеямъ, далеко не оправдались. Правда, давъ при своемъ избраніи и воронованіи клятву соблюдать принципъ религіозной свободы, Баторій не нарушаль ся въ отношении въ протестантамъ, даже отврыто становился на ихъ сторону въ тёхъ случаяхъ, когда они терпёли насиліе отъ ватоликовъ. Когда, напр., враковские студенты и народная чернь (въ 1577 г.), напавъ на протестантское кладбище, разрушили на немъ могильные памятники и оскорбили протестантскихъ духовныхъ, онъ предписалъ университетскому начальству и городскому магистрату не допускать впредь такихъ мерзостей и строго наказать виновныхъ. Равнымъ образомъ, когда чрезъ годъ послѣ этого происшествія студенты напали на протестантскую погребальную процессію, выбросили изъ гроба трупъ покойницы и бросили его въ Вислу, а затёмъ вмёстё съ уличною чернью въ теченіе нёсколькихъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Orzelski, IJ, 111.

дней совершали разныя насилія надъ протестантскими обитателями столицы<sup>1</sup>), онъ подъ угрозою смертной казни запретилъ впредь производить возмущенія, или совершать насилія изъ-за религіозныхъ несогласій, а студентамъ приказалъ постоянно находиться лишь въ назначенныхъ для нихъ зданіяхъ. запретилъ имъ безъ особаго разрѣшенія жить на частныхъ квартирахъ, университетскому начальству предписалъ снабдить каждаго студента особымъ матрикуломъ съ обозначениемъ всёхъ примътъ предъявителя его, запретилъ студентамъ носить оружіе и т. д.<sup>2</sup>). Вообще Баторій не обнаруживаль охоты преслёдовать кого бы то ни было за религіозныя уб'яжденія. Но этимъ и ограничивалась его благосклонность въ протестантамъ. Самъ онъ держался католической вёры и, хотя уважалъ и охраняль права своихъ протестантскихъ подданныхъ, не желалъ дальнёйшихъ успёховъ протестантизма въ Польшё. Хотя, напр., онъ особымъ дипломомъ подтвердилъ (въ Варшавѣ 20 февр. 1578 г.) привиллегію, данную въ 1572 г. Сигизмундомъ Августомъ кравовской реформатской виркв<sup>\*</sup>), но раньше этого въ указъ, изданномъ (въ Варшавъ, 11 марта 1577 года) на имя варшавскаго магистрата, онъ выражалъ свое неудовольствіе по тому поводу, что въ Варшавѣ возникли немалые раздоры и споры между гражданами по той главнымъ образомъ причинѣ, что "нѣкоторые граждане нѣмецкаго происжденія подъ предлогомъ религіи устраивають у себя частныя сходви и общества (privata conventicula societatesque), вводять (exercent) новыя и въ этомъ городѣ нивогда прежде неслыханныя религи". Король предписаль магистрату не допускать впредь ничего подобнаго въ Варшавѣ 4).

Строго католическая партія съумѣла перетянуть Стефана Баторія въ свой лагерь съ первыхъ же дней его царствованія. Избранника протестантской по преимуществу шляхты, направлявшагося въ Кракову на коронацію въ сопровожденіи однихъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Krasinski, 183.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Friese, Th. II, Bd. II, S. 70 — 79. Указъ изданъ въ Краковъ, 27 сент. 1578 г.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid., 65-70.

<sup>4)</sup> Żródła dziejowe, t. IV, Początki panowania w Polsce Stefana Batorego 1575-1577. Wydał Pawiński, Warszawa, 1877, str. 102-103.

почти протестантовъ, встрётилъ на самой границъ, въ Снятынъ посланецъ Карнковскаго Солнковский. Хотя протестанты хотёли помёшать свиданію его съ королемъ, Соликовскій однако получилъ не только публичную, но и тайную аудіенцію у Баторія. На этой послёдней Соликовскій, по его собственнымъ словамъ, указалъ прежде всего королю то, что служитъ основаніемъ счастливаго царствованія, указалъ ему, что дѣлать, чьего совъта слушать, чего избъгать, куда склонить очи свои и сердце, обрисовалъ ему настроеніе умовъ въ Польшѣ, описаль государственное и общественное устройство Польши. и пр. Подготовивъ Баторія этими предварительными разсужденіями и сообщеніями въ выслушанію той проповёди, которая была главною цёлью его посольства, Соливовскій повелъ рёчь о томъ, что вороль долженъ всегда помнить о благодарности Богу за избраніе свое и прежде всего неизмѣнно содержать въру въ Него, и въру католическую. Католическая въра, убъждалъ онъ Баторія, -- основа польскаго королевства, а католики, особенно духовенство католическое-первая и важнёйшая часть государства, глава сената, душа вороля, свёть и дыханіе жизни. Король поэтому, довазываль онь, непремённо долженъ исповёдывать истинную вёру, долженъ, лишь только переступить порогъ Польши, ежедневно выслушивать мессу, епископамъ оказывать честь и повиновеніе, подобающія отцамъ, папу признавать нам'естникомъ Христовымъ, соблюдать церковные законы, любить сенать, довърять шляхтв, а сретическимъ совётамъ не давать вёры. Если король послёдуеть этому совѣту, то-обѣщалъ Соликовскій именемъ Кариковскаго-всѣ епископы, все духовенство стануть на его сторонь, и всъ существующія теперь препятствія въ престолу исчезнуть и разсбются, вакъ утренній туманъ. Аргументація Соливовскаго, или-что одно и тоже-Карнковскаго върно попала въ цъль. Со временя снятынской аудіенців Баторій открыто переходить на сторону ватоликовъ: для него стало ясно, что будущее Польши принадлежить католичеству, а не протестантству. Баторій не только даль Соликовскому нужныя ему об'єщанія, но и сложиль въ его руки свое исповъдание католической въры, а на слёдующій день (то было воскресенье) предъ походнымъ алтаремъ, которымъ заблаговременно снабдилъ Соликовскаго предусмотрительный Карнковскій, король со слезами на гла-

захъ слушалъ мессу, ц'бловалъ поданное ему ксендзомъ евангеліе и во все продолженіе службы молился, стоя на колыняхъ 1). Немедленно послѣ снятынской аудіенціи Соликовскій писаль Кариковскому, а Кариковский папскому нунцію Вивентію Лауро, что теперь уже "нѣтъ никакой опасности для католической въры", что нътъ и даже желать невозможно короля болье достойнаго польскаго престола, что Баторій-, истинный, настоящій почитатель (cultor) католической въры"<sup>2</sup>). Вскорѣ узналъ объ этихъ качествахъ новаго короля и кардиналъ Гозій: Карнковскій писалъ ему, что, по свидѣтельству Соликовскаго, въ этомъ государѣ есть все, чего только можно желать отъ наилучшаго короля, что въ немъ наряду съ другими превосходными дарованіями виднѣется и сіяеть любовь въ католической въръ <sup>э</sup>). Письмо Карнковскаго получено было Гозіемъ въ то время, когда онъ находился въ томъ щекотливомъ положения, въ которое, какъ мы знаемъ, поставило его избраніе двухъ королей въ Польшё. Письмо Карековскаго вардиналь прочель папѣ, но получиль оть него привазаніе---хранить до времени молчание. Лишь несколько месяцевъ спустя, вогда смерть Максимиліана развязала ему руки, Гозій послаль отвѣть вуявскому епископу, въ которомъ благочестію Стефана и его пламенной ревности въ озранении католической въры принисывалъ мирное восшествіе его на престолъ 4). Вообщеже строго-ватолическая партія праздновала вступленіе на польсвій престоль Стефана Баторія, какъ начало католическаго царствованія. Самъ кардиналь Гозій, хотя его и не вполнѣ удовлетворяла, какъ увидимъ ниже, ревность Баторія, начиналъ сповойно смотрёть въ глаза будущему. "Всего этого (т. е. охраненія католической вёры и обращенія въ ней еретиковъ) мы можемъ, писалъ онъ въ Польшу, ожидать отъ его королевскаго величества, видя уже такія хорошія и такъ приличествующія христіанскому государю первыя его д'йствія" 5).

- <sup>2</sup>) Carncovius Luareo (Dlug., II, 1786-1787).
- <sup>3</sup>) Carncovius Hosio (Dlug., II, 1768).
- 4) Carncovius, Hosius Carncovio, Romæ, 8 novembr. 1576 (Dlug., II, 1679).
- <sup>5</sup>) Grabowski, II, 297. Fosik Manneeccony, Punz 13 nan 1577.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Solikowski, Krótki pamiętnik rzeczy Polskich od zgonu Zygmunta Augusta do r. 1590. Przełożył z łacińskiego Władysław Syrokomia, Petersburg i Mohilew, 1855, str. 25-28.

Для католичества, действительно, настали счастливые ини. Еще не успѣло прійти въ Польшу это дышущее свѣтлыми надеждами письмо вардинала, вавъ представители польскаго духовенства собрались въ Петроковъ на провинціальный синодъ, собрались не только, чтобы торжествовать всё одержанныя ими до сихъ поръ надъ противникомъ побъды, но и чтобы заявить предъ лицемъ всей Польши, что польская религіозная жизнь, сошедшая на время со старой колен и устремившаяся по новому пути, опять повернула на старую, римскую дорогу, и такъ рѣшительно повернула, что настало наконепъ время для приведенія въ исполненіе тридентскихъ определеній. Лишь только утвердился на польскомъ престоле Стефанъ Баторій, Карнвовскій началь хлопотать о созванія провинціальнаго синода. Онъ, кажется, желаль его созванія предъ торнскимъ сеймомъ, открывшимся въ октябрѣ 1576 года, и у него по этому вопросу происходили сов'ящания съ примасомъ 1). Но Уханскій, къ удивленію, оказался противникомъ синода, и даже не прибыль на торискій сеймь, извинившись нездоровьемъ<sup>2</sup>). Между тёмъ торнскій сеймъ еще болёе уб'ёднаъ Карнковскаго и другихъ епископовъ въ необходимости созванія синода. На этомъ сеймѣ слышались еще отголоски прежнихъ споровъ шляхты съ духовенствомъ, поводъ въ которымъ впрочемъ подали вуявскій и плоцкій спископы своею протестацією относительно установленія новыхъ судовъ послёдней инстанціи. Земскіе послы въ своемъ отвѣтѣ на эту протестацію подняли старыя жалобы о томъ, что духовные слишкомъ расширяють свою юрисдикцію, что они присвоивають себѣ власть вороля, что они, не довольствуясь общимъ правомъ, вводать свое особое, неизвёстное полякамъ право. Послы просили короля не дозволять гнёзненскому архіепископу присвоивать себѣ не принадлежащихъ ему титуловъ, не именовать себя "первымъ княземъ", а довольствоваться данными ему папою титулами "природнаго легата" и "примаса королевства". Въ отвѣть на жалобу духовенства, что доходы его значительно совратились, послы, признавая самый факть, предлагали духо-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Carncovius Laureo (Dlug., II, 1789); Carncovius Uchanicio (Dlug., II, 1818).

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Uchanius Carncovio, Lovicio, 10 octobris 1576 (Dlug., II, 1736).

венству искать справедливости въ обыкновенныхъ судахъ и въ частности въ проэктированномъ торнскимъ сеймомъ верховномъ судебномъ трибуналѣ 1). Отврытіе этого трибунала было главнымъ предметомъ совъщаний и споровъ на торискомъ сеймъ, тавъ вакъ тутъ столенулось много разныхъ мнёній, особенно по вопросу о дёлахъ, подсудныхъ этому верховному судилищу. Давнее стремленіе шляхты им'ть въ Польш'й одинъ общій для всёхъ судъ опять столкнулось съ исконною тенденціею польскаго духовенства въ независимому духовному суду <sup>2</sup>). Торнскій сеймъ не рѣшилъ окончательно вопроса объ устройствѣ и отврытіи трибунала, оставивъ его отврытымъ до будущаго сейма. Въ виду предстоявшаго окончательнаго ръшения будущимъ сеймомъ этого вопроса, имѣвшаго существенную важность для духовенства, польскіе епископы еще болёе прониклись убъжденіемъ въ необходимости созванія провинціальнаго синода, чтобы на немъ сообща выработать свою программу дъйствія, или-точнѣе-противодѣйствія открытію и устройству суда послёдней инстанціи въ духё шляхетской программы. Желанія епископовъ совпали счастливымъ для нихъ образомъ съ интересами вороля: Баторій тоже желалъ созванія синода, такъ какъ надбялся на немъ получить отъ расположеннаго въ нему духовенства, особенно руководителей его, денежную субсидію для веденія войны съ еретическимъ Данцигомъ. Карньовскій опять принялся хлопотать о созваніи синода. Нужно было сломить упорство примаса. Въ письмѣ въ Уханскому, составленномъ отъ имени всёхъ епископовъ, Карнковскій заявляль, что они не находять заслуживающими серьезнаго вниманія тё основанія, которыя выставляеть въ своемъ письмѣ примасъ противъ созванія синода, что они во время торнскаго сейма еще болье убъдились въ необходимости созванія синода и потому опять просять примаса созвать синодъ. Карнковский вром' того послаль въ Уханскому изв'стнаго намъ Соликовскаго, поручилъ ему передать словесно примасу то, что еписвоиъ не рёшился довёрить бумагё 3). Кариковскій также просилъ нунція под'єйствовать на примаса 4). Уханскій даль на-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Broel-Plater, Zbiór pamiętnikow do dziejow polskich, IV, 10-15.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Broel-Plater, 19, 43, 46.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Carncovius Uchanicio (Dług., II, 1818-1819).

<sup>4)</sup> Carncovius Laureo (D lug., II, 1789).

конецъ свое согласіе на созваніе синода. Изв'єщая объ этомъ кардинала Гозія, Карнковскій просилъ только его, для большаго усп'ёха дёла, попросить св. отца, чтобы онъ чрезъ нунція побудилъ примаса къ скорѣйшему созванію синода <sup>1</sup>).

Болфе пятнадцати лёть прошло уже съ тёхъ поръ, какъ собиралось польское духовенство на свой провинціальный синодъ, и почти пятнадцать лътъ --- съ того времени, какъ закрылъ свои засёданія тридентскій соборъ. Польская религіозная жизнь въ теченіе почти всего этого періода представляла собою такое шумное, бурное море, сами польскіе епископы въ большинстве были такими ненадежными кормчими, что возрожденное папство долго не ръшалось довърить имъ свой драгоцънный грузъ-тридентскія опредъленія. Лучшій представитель возрождавшагося католичества въ Польше, кардиналъ Гозій, всёмъ существомъ своимъ преданный этимъ опредёленіямъ, считалъ несвоевременнымъ и даже опаснымъ немедленное проведеніе ихъ въ польскую жизнь и по м'бр' силъ и возможности ставилъ препятствія къ созванію провинціальнаго синода, не обращая вниманія на то, что самъ тридентскій соборъ предписаль созвание во всёхъ католическихъ странахъ провинціальныхъ синодовъ для приведенія на нихъ въ исполненіе его постановленій. Превращеніе провинціальнаго синода въ національный соборь было такъ не желательно кардиналу Гозію и съ нимъ всей римской куріи, что одной возможности этого превращенія достаточно было, чтобы агенты Рима всякій разъ. какъ только Уханскій пытался созвать синодъ, съ примърнымъ усердіемъ бросались разстроивать его коварные замыслы. Но не спѣша созваніемъ провинціальнаго синода, не торопясь принятіемъ на немъ тридентскихъ определеній, кардиналъ Гозій и его сотрудники деятельно подготовляли почву, закладывали фундаменть, на которомъ можно было бы возвести прочное зданіе обновленнаго польскаго католичества въ стилѣ возрожденія папства, въ томъ новомъ стилъ, въ которомъ встало папство послѣ реформаціи на тридентскомъ соборѣ. Къ тому времени, о воторомъ у насъ рѣчь, уже много рукъ трудились надъ закладкою фундамента для сооруженія этого зданія. Въ этой работв принимали участіе и спеціальные зодчіе и рабочіе воз-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Carncovius Hosio (D l u g., II, 1855).

родившагося папства, призванные Гозіемъ въ Польшу іезуиты. Неудивительно, что работа быстро подвигалась впередъ. Ко времени вступленія на престолъ Стефана Баторія фундаментъ былъ уже готовъ, и польскимъ епископамъ, собравшимся въ маѣ 1577 г. въ Петроковѣ на синодъ, можно уже было начинать возводить зданіе.

Петрововский синодъ <sup>1</sup>) отврыть быль (20 мая) ричью папскаго нунијя Викентія Лауро. Представитель папы началь рѣчь свою съ того, что теперь, когда послѣ долгихъ треволненій Польша усповоилась навонець подъ твердымъ свинетромъ Стефана Баторія, настала пора осуществить давнее желаніе и его, нунція, и всего польскаго духовенства, настала пора возстановить католическую церковь въ Польшѣ въ ся прежнемъ положении, исторгнуть изъ умовъ людей лживыя мивнія новъйшихъ сектъ, распространить всюду святую въру. Воздавъ затёмъ хвалу благочестію и ревности примаса и всёхъ польскихъ епископовъ, нунцій выразилъ свою ув'вренность въ томъ, что польская церковь, никогда не уступавшая инымъ націямъ въ приверженности къ истинной въръ, приметъ безъ всякаго исключенія и будеть свято хранить постановленія тридентскаго собора, принятыя уже всёми народами, исповёдующими ватолическую вёру. Принявь эти общекатолическія постановленія, синодъ, продолжалъ нунцій, можетъ уже обратиться въ изданію частныхъ постановленій, которыя онъ признаеть нужными для блага собственно польской церкви, но при этомъ все долженъ дѣлать съ согласія и по указаніямъ св. отца. Прежде же всего, заключиль нунцій, всё собравшіеся на синодь должны принести исповъдание въры по формулъ, составленной Пиемъ IV 2).

Собравшееся на синодъ духовенство, руководимое Карнковскимъ, выполнило въ точности указанную ему нунціемъ программу. По окончаніи ръчи нунція, всъ участники синода предъ св. евангеліемъ повторили за нунціемъ исповъданіе въры по формулъ Пія IV. Лишь послъ этого синодъ приступилъ къ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Г. Павинскій въ начал'я IV тома «Zródła dziejowe» пом'ястиль обстоятельное изсл'ядованіе подъ заглавіень «Synod Piotrkowski w roku 1577».

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Zródła dziejowe, IV, 159 — 163, Propositio synodi Petricoviensis per nuntium apostolicum.

совѣшаніямъ. Первымъ опредѣлевіемъ синода было принятіе опредѣленій тридентскаго собора безъ всякихъ исключеній <sup>1</sup>). Это быль одинь изъ важнёйшихъ фактовъ польской религизной жизни XVI въка, означавшій благополучное разръшеніе вризиса той реформаціонной горячки, которая на время овладела значительною частью польскаго общества. Принимая вь Парговѣ 13 лѣтъ тому назадъ, вогда реформаціонная горячка была въ сильнъйшемъ развити, тридентския опредбления, принимая ихъ при достаточно ясномъ протеств польскаго примаса, Сигизмундъ Августъ, самъ страдавшій болѣзнью своего вёка, какъ-бы говорилъ, что эта горячка---временная болёзнь, что изъ нея польское общество выйдеть по прежнему католическимъ, что опытные врачи съ Гозіемъ во главѣ исцѣлятъ эту панско-шляхетскую болѣзнь, не проникшую въ организиъ народа польскаго. Слова Сигизмунда Августа оказались пророческими: польское протестантство ко времени петроковскаго синода значительно ослабёло, и тоть же примась, который, вакъ носитель идеи національной польской церкви, протестовалъ въ Парговѣ противъ тридентскихъ опредѣленій, съ клятвою принималь ихъ въ Петроковѣ, и принималь по убѣжденію. Принимая въ Петроковѣ тридентскія опредѣленія, польское духовенство уже не какъ-бы, а прямо говорило, что отнынѣ польсвое протестантство ему не страшно, что отнынѣ не можеть уже быть серьезной ричи о создании національной польской церкви, что отнынѣ все спасеніе Польши въ католическомъ универсализый, въ тридентскихъ опредбленіяхъ, что отнынъ въ Польш'в не будетъ уже Уханскаго, что въ Польш'в все будуть Гозін, да Карнвовскіе.

Пронивнувшись духомъ тридентскихъ опредѣленій, собравшееся въ Петроковѣ духовенство сочло своею обязанностью еще разъ, и на этотъ разъ въ полномъ уже, такъ сказать, комплектѣ, протестовать противъ варшавской религіозной конфедераціи. Синодъ опредѣлилъ, что она—заговоръ противъ Бога, что она противна и пагубна для мира и единства вѣры христіанской. Синодъ поэтому предъ лицемъ Бога и ангеловъ торжественно протестовалъ противъ нея и предавалъ отлученію

<sup>&#</sup>x27;) Zródła dziejowe IV, XIX.

всяваго, кто-бы сталь ее одобрять, охранять, защищать 1). Польское духовенство, очевидно, не мирилось съ существованиемъ въ Польшѣ какой-либо иной религін, кромѣ католической. Еще менње оно способно было помириться съ теми условіями жизни. въ которыя оно поставлено было со второй половины XVI в. распространеніемъ въ Польшѣ протестантства. На петроковскомъ синонъ оно старалось выйти изъ этихъ стёснительныхъ для него условій, или-по врайней муру-повазать всей Польшу. что на нихъ оно смотрить лишь какъ на остатокъ несчастнаго прошедшаго, который и постарается уничтожить при первомъ унобномъ случав. Сделать это петроковскому синоду было твиъ легче, что сеймы временъ Сигизмунда Августа, создавшіе ватолическому духовенству эти стёснительныя условія, лишь de facto, лишь на практикъ ихъ создали, и даже не столько создали, сволько на время пріостановили теченіе жизни его въ прежнихъ дореформаціонныхъ условіяхъ. А при такихъ обстоятельствахъ реставрація прежняго положенія католическаго духовенства не представляла собою ничего труднаго. Петроковскому синоду оставалось только заявить, что польское духовенство намбрено вступить при первой же возможности въ пользование всёми своими законными правами, оть которыхъ оно никогда не отказывалось и которыхъ оно притомъ же никогда и не было прямо, формально лишено.

Петроковскій синодъ прежде всего объявиль возстановленіе духовной юрисдикціи, служившей постояннымъ яблокомъ раздора на сеймахъ временъ Сигизмунда Августа и косвеннымъ образомъ затронутой лишь полгода тому назадъ на торнскомъ сеймѣ при обсужденіи проэкта объ устройствѣ верховнаго судебнаго трибунала. Зная, что немедленное фактическое возстановленіе духовной юрисдикціи еще невозможно, синодъ просилъ у Стефана Баторія возстановленія этой юрисдикціи лишь на сколько возможно, въ особенности же того, чтобы король заботился о приведеніи въ исполненіе епископскихъ приговоровъ. Что же касается новыхъ судовъ послѣдней инстанціи, проэктированныхъ сеймомъ, то духовенство находило ихъ для себя подозрительными, потому, главнымъ образомъ, что въ нихъ противники духовенства сами разбирали-бы свои собственныя

<sup>&#</sup>x27;) Zródła dziejowe, IV, XXVI-XXVIL

тяжбы съ духовными лицами, а недопущеніе на нихъ аппеляціи въ королю неизбъжно нанесло бы ущербъ королевской власти. Впрочемъ духовенство соглашалось сдёлать шляхтѣ уступку въ вопросё объ этихъ судахъ, если только ихъ устройство будетъ соображено съ его требованіями <sup>1</sup>).

На второмъ засъданіи синода королевскій коммиссаръ Симонъ Шавинскій, согласно данной ему Баторіемъ инструкцін, объявиль отцамъ собора, что если они потребують отъ вороля помощи для поддержанія или установленія религіознаго мира между сословіями, король постарается сдёлать для этой цёли все, что только будеть въ его силахъ, но просить отцевъ собора при реставраціи старой вѣры не упускать изъ виду кратвовременности его царствованія, закоренёлости зла и разныхъ современныхъ обстоятельствъ 2). Мы уже знаемъ, что на этотъ призывъ короля въ миру петроковскій синодъ отвётилъ проклятіемъ варшавской религіозной конфедераціи. А въ своемъ коллективномъ посланія къ королю отцы собора постарались ему выяснить совершенную невозможность, съ точки зрёнія тридентскихъ опредёленій, какихъ бы то ни было договоровъ и соглашений (confoederationis et compositionis) католической церкви съ ел противнивами. Они писали королю, что синодъ не только не имбеть права постановлять что либо относитель. но въры, но и относительно всего остальнаго (in reliquis accidentalibus), постановляемаго по требованію обстоятельствъ времени, онъ не можеть ничего предпринимать безъ согласія всей церкви: болёе двадцати лёть, писали они, продолжался тридентский соборъ, и однако еретики не пожелали получить отъ него согласие на свои требования. Въ частности, относительно десятинъ и другихъ церковныхъ доходовъ отцы собора писали королю, что такъ какъ десятины и другіе доходы ведуть свое начало отъ божественнаго права (e jure divino radicem ducunt) и назначены ихъ фундаторами (a fundatoribus) на совершеніе богослуженія и содержаніе служителей церкви на въчныя времена (jure perpetuo), то теперешніе духовные, какъ временные лишь распорядители ихъ, не могуть относительно

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Zródła dzijowe, IV, 191-193, Capita eorum, quæ S. R. Majestati ex synodo Petricoviensi relata sunt.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Zródła dziejow, IV, 132-134, Iustructio S. R. Majestatis Simoni a Szczavin ad synodum Petricoviensem.

нихъ заключать какого-либо такого соглашения (compositionem). которое имѣло.бы значеніе на вѣчныя времена. Впрочемъ, чтобы показать, что духовенство не противится упорно всякому соглашению, отцы собора выражали готовность войти въ соглашеніе относительно не выплаченныхъ имъ до сихъ поръ десятинъ, составляющихъ уже ихъ личную собственность <sup>1</sup>). Вибств съ тёмъ синодъ именемъ всего духовенства приносилъ воролю величайшую благодарность за то, что онъ издалъ старостамъ указъ о непремённомъ (integra) выплачивания духовенству десатинъ съ королевскихъ имъній. Отцы собора только просили короля, чтобы онъ напомнилъ старостамъ о выплатв прежнихъ, удержанныхъ ими десятинъ и чтобы онъ пригровилъ ослушникамъ наказаніемъ за неисполненіе его приказа 3). Кромѣ десятинъ, синодъ просилъ вороля позаботиться о возстановленіи отнятыхъ у католиковъ церквей королевскаго патроната, о возвращении ватолическому духовенству вакъ этихъ церквей, такъ и всёхъ ихъ прежнихъ доходовъ, чтобы всё видёли, что онъ не по слухамъ только, а на самомъ дълъ-истинно-католическій король <sup>3</sup>). Синодъ съ своей стороны, вслёдствіе своей особенной преданности воролю, не смотря на стёснительное матеріальное положеніе духовенства, особенно низшаго, опредёлиль оказать королю, согласно его просьбе, денежное вспомошествование на военныя потребности 4).

Заботясь о возвращеніи польскому духовенству его прежняго положенія въ польскомъ королевствь, о возстановленіи его стариннаго престижа, петроковскій синодъ не оставилъ безъ вниманія и того, что составляло моральную силу возродившагося католичества. Онъ издалъ въ духѣ тридентскаго собора не мало постановленій, направленныхъ къ поднятію умственнаго и нравственнаго уровня польскаго духовенства. Онъ предписалъ епископамъ заботиться о поддержаніи существующихъ при каседральныхъ церквахъ семинарій; а гдѣ ихъ нѣтъ, объ открытіи новыхъ. Особенное же вниманіе онъ обратилъ на краковскую академію, обязавши епископовъ взносить еже-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) ]Zródła dziejowe, IV, 192, Capita corum, quæ S. R. Majestati ex synodo Petricoviensi relata sunt.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid., 195-196.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid., 193.

<sup>4)</sup> Ibid., 195.

годно на ся содержаніе опредбленную сумму денегъ. Онъ назначиль, согласно постановлению петрововскаго синода 1542 года, особую коммиссію, поручивь ей производить частыя ревизіи въ академіи, слёдить за преподаваніемъ въ ней наувъ. награждать достойныхъ профессоровъ (именно распредѣлять между ними упомянутую выше сумму денегь), удалять неспособныхъ, наблюдать за тёмъ, чтобы объяснение свящ. писания происходило въ ней согласно съ истиннымъ ученіемъ церкви и пр. Вообще петрововский синодъ старался поднять, оживить ватоличество въ Польшъ тъми средствами, вавими думалъ достигнуть этого во всемъ катодическомъ мірь соборь тридентскій. Но нёкоторыя изъ тридентскихъ опредёленій еще и тецерь въ Польш'в не могли быть приведены въ исполнение. Петроковслій синодь, предавшій проклятію всёхь всендзовь, воторые-бы осмёлнансь вступить въ бракъ, оказалъ снисхожденіе тёмъ католическимъ духовнымъ, которые совмёщали въ однёхъ рукахъ нёсколько духовныхъ бенефицій или жили вдали оть тёхъ церквей, бенефиціями воторыхъ пользовались. Хотя на этомъ пунктъ синодъ не оказалъ сыновней покорности св. отцу, но онъ постарался сдёлать это такъ, чтобы, по крайней мёрё, по внёшности вазаться вполнё поворнымъ сыномъ: онъ только смиренно просиль св. отца отсрочить еще на некоторое время приведение въ исполнение нъвоторыхъ опредълений тридентскаго собора. Вообще же польскіе епископы и другіе духовные вели себя въ Петроковъ, какъ самые послушные дъти св. отца: согласно предложенію нунція, они постановили не цриводить въ исполнение своихъ постановлений прежде, чёмъ они будутъ утверждены папою 1). По поручению синода, епископъ Карнковскій обратился въ папѣ съ особымъ письмомъ, въ воторомъ просилъ его утвердить синодальныя опредёленія<sup>2</sup>). Одновременно съ этимъ Карньовскій извёстиль и кардинала Гозія о счастливомъ исходѣ петрововскаго синода, переслаль ему одинъ экземпляръ синодальныхъ опредбленій и просилъ его позаботиться о сворёйшемъ утверждение ихъ папою <sup>3</sup>). О томъ же писалъ онъ и кардиналу Коммендони 4).

<sup>1)</sup> Zródła dziejowe, IV, XXVIII-XXXII.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Carncovius Gregorio XIII (D l u g., II, 1759).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Carncovius Hosio (D lug., II, 1770).

<sup>4)</sup> Carncovius Commendono (D & u g., II, 1781-1782).

Еще до полученія изв'єстій о петроковскомъ синодъ, кардиналь Говій вёриль въ его счастливый исходь: кромё новаго, истинно-католическаго духа, замётно ставшаго проявляться въ польскомъ духовенствѣ въ послѣдніе годы, ручательствомъ за это было для него "особенное благочестие" вороля. Въ Стефанъ Баторіѣ Говію представлялся уже Сигизмундъ I, и кардиналь, по его словамъ, у гробницъ апостоловъ и мучениковъ смиренно умоляль Бога, чтобы царствование Стефана было такъ же продолжительно и счастливо, какъ царствование Сигизмунда '). Письмо Кариковскаго и приложенныя въ нему опредёленія петроковскаго синода вполнѣ оправдали надежды кардинала. Сь жаремъ, съ упосніемъ (sane cupidissime) читалъ старецъ эти определения, где оть каждой строки везло такимъ католическимъ духомъ, - духомъ его, Говія, проникшимъ наконецъ въ польское духовенство 2). Читая эти опредѣленія, Говій вкуналь сладость побёды, одержанной нослё долгой, упорной борьбы. Онъ распорядняся приготовить копін съ присланныхъ ему синодальныхъ опредбленій и разослалъ ихъ для чтенія важнёйшимъ кардиналамъ. Послалъ онъ особый экземпляръ и много потруднышемуся въ Польше вардиналу Коммендони. Къ напр посприних онъ съ просъбою о скорритемъ утверждения синодальныхъ опредёленій; но утвержденіе ихъ замедлилось. такъ какъ пана ръшилъ подождать прибытія въ Римъ назначеннаго синодомъ посла съ опредъленіями синода. Въ отвётномъ письмё Кариковскому Гозій благодарилъ епископа за подъятые имъ на синодъ труды на благо католической церкви, а всёхъ польсенхъ еписконовъ привётствоваль съ "благоразуміемъ и благочестіємъ", съ "мужествомъ и твердостью". "Мнѣ чрезвычайно понравился этоть синодъ, писаль онъ Карнковскому. Что начало ему было положено анаоематствованиемъ преступной вонфедераціи противъ Господа и противъ Христа Его, устроенной во время безкоролевья, это, я не сомниваюсь, проивошло по божественному вдохновению... что авты св. тридентскаго собора вы приняли безъ всякаго исключения, что вы пожелали, чтобы опредёленія вашего синода не прежде получили силу, чёмъ будуть утверждены съ. престоломъ... какъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Hosius Carncovio, Romæ, 5 iulii 1577 (D lug., II, 1680).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Rescius Carncovio, (D≹ug. II, 1750).

все это слёлано благочестиво, по ватолически, по православному!" 1) Въ концѣ 1577 года прибылъ въ Римъ съ опредѣленіями синода познанскій каноникъ Яковъ Бжезницкій, въ вачествѣ депутата синода. Онъ привезъ Гозію письмо вороля и сообщиль ему о томъ сочувственномъ пріемѣ, какой оказаль Стефанъ опредѣленіямъ петроковскаго синода<sup>2</sup>). Въ отвѣтномъ письмѣ воролю (26 дек. 1577 г.) Гозій, выражая свою радость по тому поводу, что ему довелось еще видёть возврещение въ Польшѣ временъ Сигизмунда I, рисовалъ Баторію положеніе церковныхъ дёлъ въ Польшё при этомъ королё, изображалъ упадовъ католичества при его преемникѣ, предостерегалъ его относительно диссидентовъ, хвалилъ и благодарилъ за то, что онъ дозволилъ держать провинціяльный синодъ, просилъ привести въ исполнение его опредвления, и въ завлючение убъждаль его не давать государственныхъ должностей не ватоликамъ, потому что они, какъ показываетъ опытъ, всегда противились волѣ короля <sup>3</sup>). Папа, конечно, утвердилъ опредѣленія петроковскаго синода, о чемъ и изв'єстня Стефана Баторія 3).

Петроковскій синодъ провозгласиль реставрацію католичества въ Польшѣ. Но если съ формальной стороны ему легко было вассировать постановленія предыдущихъ сеймовъ и съёвдовъ, какъ редактированныя большею частію въ такой формъ, что они лишь косвенно задевали духовенство, оставляя de jure нетронутымъ его привиллегированное положение: то за то далеко не такъ легко было совершить эту реставрацію на самомъ двлё, уничтожить пректическія послёдствія реформаціоннаго періода польской исторіи. Сами реставраторы хорошо это понимали. Кардиналъ Гозій въ томъ же письмё, въ которомъ онъ изливалъ свою радость по поводу счастливаго исхода петрововскаго синода, выражаль желаніе, чтобы опредбленія его были приведены въ исполнение, потому что "nullus legum sit usus, si nulla fuerit earum executio". Credanz Baropit, хотя и "желаль видёть въ единомъ своемъ государстве единую религію, и именно св. ватолическую, апостольскую, во главѣ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Hosius Carncovio (Sublaci, 10 iulii 1577 (D lug., II, 1681-1682).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Zródła dziejowe, IV, 196—199, Responsum S. R. Majestatis, dotum internuntiis, a synodo Petricoviensi ablegatis, 12 iunii 1577.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Eichhorn, II, 510.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Theiner, Ann. Eccl., II, 394, 7 apr. 1578.

которой стоить въ Римѣ викарій Христовъ" 1), однако, устами своего посла, просиль отцевь собора помнить, что quae tractu ipso temporis concussa et labefactata sunt, ea nonnisi tractu etiam ipso temporis convalescere et quasi in integrum restitui posse, sensimque potius et placide quam repente et violenter emendari atque in statu pristino collocari opottere"<sup>2</sup>). При тоглашнихъ обстоятельствахъ это, дъйствительно, былъ единственно-надежный путь въ реставраци ватоличества, въ фавтическому возвращенію польскому духовенству его прежняго вліянія, прежняго престижа. Эпоха реформація въ Польшѣ, не смотря на скорое наступление ватолической реакции, не смотря на быстрое превращение большей части польскихъ протестантовъ въ католивовъ (совершившееся главнымъ образомъ при Сигизмундѣ III), оставила глубовіе слѣды въ польской исторіи. Реформація въ Польшев, вакъ и всюду, не была дёломъ исключительно религіознымъ. Мы неоднократно обращали вниманіе на то, что религіозно реформаторскія стремленія польскаго общества шли рува объ руву съ другими стремленіями этого общества, имѣвшими тоже оппозиціонно-реформаторскій характерь, съ стремленіями національными, сословными, и этими послёдними по преимуществу. Это объединение разнородныхъ стремленій, совпадавшихъ однаво между собою въ оппозиціонномъ отношения въ существующему порядку, въ общей имъ всёмъ реформаторской тенденція, давало имъ особевную силу которая одна только и могла совершить то, что произошло въ Польшть въ царствование Сигизмунда Августа: въ немъ причина большаго, хотя и непродолжительнаго, успёха реформаціи въ Польшѣ, въ немъ разгадка веливихъ, рѣшительныхъ успѣховъ, сдёланныхъ шляхетской теоріею государства въ царствованіе Сигизмунда Августа. Хотя связь религіозной реформаціи съ пляхетскою реформаторскою программою съ теченіемъ времени все болёе и болёе ослабевала и разрывалась, но многіе годы существованія этой связи не остались безъ вліянія на дальныйшее развите и осуществление этой программы, совершавшееся потомъ уже большею частью руками католиковъ. Хотя въ началъ царствованія Стефана Баторія протестантство

<sup>1)</sup> Zródła dziejove, IV, 197, Responsum S. R. Majestatis ...

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid., 132, Instructio S. R. Majestatis...

падало, и вожди польскаго католичества могли уже помышлять о возвращении себѣ сдѣланныхъ протестантами въ прежнія времена завоеваній, но не такъ легко было возвратить завоеванія, сдѣланныя шляхтою, не такъ легко было бороться съ шляхтою, какъ сословіемъ.

Одинъ эпизодъ этой борьбы, и притомъ эпизодъ весьма. важный въ общемъ ходъ ся, имълъ мъсто еще при жизни кардинала Гозія. Торнскій сеймъ 1576 г., какъ сказано выше, не разрѣшилъ вопроса объ устройствѣ суда послѣдней инстанція. На петроковскомъ синодъ духовенство, какъ мы знаемъ, высказалось противъ новыхъ судовъ, хотя и не безусловно. Стефанъ Баторій въ отвётъ на просьбу синода относительно этихъ послёднихъ оббщалъ духовенству поваботиться о томъ, чтобы какъ въ новыхъ, такъ и въ старыхъ судахъ духовенству во всемъ была оказываема справедливость <sup>1</sup>). Объщание короля было, впрочемъ, обще и неопредѣленно, и ватолическое духовенство не безъ опасений ожидало будущаго сейма. Эти опасенія разділяль и кардиналь Гозій. Опасаясь, что против ники духовенства, пользуясь стёснительными обстоятельствами короля (именно предстоявшею Польшев войною съ Москвой и татарами, для чего Баторій между прочимъ и созвалъ сеймъ. въ Варшавѣ въ февралѣ 1578 г.), постараются вынудить у короля нёкоторыя вредныя для католическаго духовенства. уступки, онъ убъждалъ (25 янв. 1578 г.) вороля не дъязъэтихъ уступовъ, хотя бы диссиденты своимъ упорствомъ грозили гибелью государству, такъ какъ Богъ и чрезъ немногихъможеть спасти государство и такъ какъ вое́нное счастье зависить лишь оть благословения Божия<sup>2</sup>). Онасения Гозія не были напрасными. Варшавскій сейнь, гриствительно, быль ареною весьма многихъ споровъ, вращавшихся по преимуществу оволовопроса о новыхъ судахъ; но самымъ жарвниъ наъ нихъ былъ споръ о подсудности проэктированному еще предыдущимъ сеймомъ коронному трибуналу смънанныхъ дель духовныхъ со свётсении лицами и главнымъ образомъ дёлъ о десятивахъ. Земскіе послы требовали, чтобы всё эти д'яла въ послёдней инстанціи подлежали р'вшенію этого трибунала. Духовенство

<sup>4)</sup> Zródła dziejowe, IV, 197, Responsum.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Eichhorn, II, 511.

не соглашалось на это, говоря, что оно не можеть надбяться получить справедливость въ этомъ трибуналѣ, какъ и вообще въ свётскихъ судахъ, гдё дёла католическаго духовенства со свътскими разбирають одни лишь свътскіе люди, часто даже не принадлежащие въ католической церкви. Духовенство упорно противилось проэкту короннаго трибунала. Оно съумѣло даже перетянуть на свою сторону шляхту плоцкаго воеводства. Грозившій большини затрудненіями спорь улажень быль посредничествомъ короннаго канцлера Яна Замойскаго <sup>1</sup>). Согласно его предложению, сеймъ принялъ извёстную конституцию, по которой, въ случаѣ поступленія въ воронный трибуналь аппеляціи по смѣшаннымъ дѣламъ лицъ духовнаго и свѣтсваго сословій, для разбора такихъ дёлъ составлялось особое присутствіе трибунала изъ шести его членовъ и шести судей отъ духовенства. При равенствѣ голосовъ рѣшеніе, по этой конституціи, принадлежало королю 2). Эта конституція была вообще выгодна для католическаго духовенства: окончательное рѣшеніе важнёйшихъ тяжбъ духовныхъ и свётскихъ лицъ принадлежало по ней королю, а не представителямъ магнатства и шляхты, а противъ этого-то собственно и протестовали еписвоцы на торискомъ и варшавскомъ сеймахъ.

Постановленіе варшавскаго сейма 1578 года, хотя и не вполнѣ отвѣчало той идеѣ независимой духовной юрисдикція, къ которой стремилось польское духовенство, было само по себѣ пріобрѣтеніемъ для католической іерархіи и во всякомъ случаѣ началомъ освобожденія ся отъ того подчиненія свѣтскому суду, въ которое оно стало при Сигизмундѣ Августѣ и особенно во время безкородевья, когда напр. учрежденный въ серадескомъ воеводствѣ судъ послѣдней инстанціи осмѣлился оштрафовать самаго примаса нѣсколькими тысячами шкудовъ (szkód) за его протестъ противъ компетентности этого суда въ дѣлахъ духовенства со шляхтою <sup>3</sup>). Издавая это постановленіе, Стефанъ Баторій исполнялъ данное имъ отцамъ петроковскаго синода обѣщаніе и вмѣстѣ съ тѣмъ давалъ польскому духовенству новое доказательство своей преданности ка-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Theiner, Ann. Eccl., I., 395-396, Carncovius Gregorio XIII, Varsoviae, 11 martii 1578; Heidenstein, 120; Bielski, III, 1436.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Vol. leg. II, 183.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Bielski, III, 1436.

толической перкви. Но что особенно должно было возвышать Стефана Баторія въ глазахъ ревнителей ватоличества, что особенно должно было радовать кардинала Гозія, хотя и не удовлетворявшагося вполнѣ ревностью короля <sup>1</sup>), это благосклонное отношение его въ језунтскому ордену, тв милости и щедроты, которыя онъ изливалъ на любимцевъ кардинала. Ісзунты съумёли сразу привлечь въ себѣ расположение Батория. Когда Баторий вступаль на тронь, который еще оспариваль у него могущественный германский императовъ, језунты въ своихъ коллегіяхъ совершали торжественное богослужение и возсылали молитвы въ небу о счастьи и благоденствіи новаго короля. Когда Баторій осаждаль непокорный Данцигь (1577 года), виленская іезунтская коллегія послада къ предводителю его войска, Яну Замойскому, льстивое письмо съ благопожеланіями успёха 2). Всякій разъ, какъ Баторій посёщаль ісвунтскую коллегію въ Вильнь, гдь онь часто проживаль, језунты не упускали случая показать королю, стремнышемуся къ искоренению злоупотребленій польской свободы, мечтавшему о возвышенія для блага Польши авторитета королевской власти, какъ насажда

<sup>4</sup>) Въ последние годы своей являн Гозій часто писаль Стевану Баторію висьма, въ которыхъ побуждалъ его къ большей ревности на польсу католичества и полемизироваль съ нимъ по вопросу объ отношения церкви къ государству, приченъ опровергалъ утверядение короля, что онъ, какъ свътскій государь, долженъ прежде всего заботиться о государства, и потомъ уже о церкан, указаніемъ на слова Спасителя: ищите прежде царствія Божія и правды Его, исія всяприложатсяванъ (Eichhorn, II, 313-315). Что касается варшавской редигіозной конеедерація, въ соблю денін которой поклался Баторій и которую онъ не хотвлъ нарушить, то карденалъ не только въ доказательство ся недъйствительности приводилъ извъстное ісзунтское объясненіе, что дъйствительность влятвы заянсить оттого, что было въ умъ человъка, приносившаго се въ самый моментъ присяги, но и пытался весьма оригинальнымъ способомъ объяснить въ свою пользу самую присягу, данную королемъ при коронования (inter dissidentes de religione pacem et tranquillitatem servabo et manutenebo): такъ вакъ Богъ всего настойчивае требуеть мира и спокойствія, то король, давъ эту прясягу, писаль онь Баторію, и покладся устранить редитіовное несогласіе и возстановить единство въ въръ, господствовавшее въ Польшъ при Сигизмундъ 1 (ibid., 508-509). Особенно мучила Гозія въ посладніе годы жизни н, по его собственнымъ словамъ, не давала ему спать мысль о томъ, что въ польской столице находится протостантская кирка. Говій досадоваль, что вся письма, которыя онъ по этому поводу писаль Баторію, краковокому епископу и другимъ лицамъ, не достигали своей цъли (ibid., 510, 512).

<sup>3</sup>) Rostowski, 55-56.

ются заботливою рувою іезунтовъ въ ихъ питомцахъ начала монархизма, порядка, законности <sup>1</sup>). Съ каоедръ језуитскихъ костеловъ проповѣдывались иден, въ которымъ Стефанъ стремился во все свое, хотя и вратковременное но славное царствованіе, въ осуществленія которыхъ онъ видёлъ спасеніе Польши. Польскій златоусть, Петръ Скарга открыто проповѣдываль о необходимости для Польши прочной королевской власти, громилъ земскихъ пословъ, усиливавшихся еще дальше провести въ жизнь шляхетскую теорію рѣчи посполитой: надобно, говориль онъ, чтобы одна голова управляла тёломъ; если же много головъ, то это служитъ предзнаменіемъ, что въ государствѣ развивается смертельная болѣзнь 2). Тоть же Скарга сибло возвышаль свой голосъ въ защиту безправнаго врестьянства, о которомъ забывали и магнаты, и шляхта, и католики. и протестанты <sup>3</sup>). Прибавимъ къ этому, что современные Баорію ісвунты считали уже въ своихъ рядахъ многихъ ве сьма образованныхъ поляковъ того времени, что они представляли обою вполнѣ готовый къ самой широкой дѣятельности контингентъ учителей-педагоговъ, и притомъ учителей, о которыхъ не нужно было много заботиться, воторые сами умѣли находить средства для веденія своего учебно-воспитательнаго дёла. Если мы теперь вспомнимъ, что Баторій хотвлъ видёть въ своемъ государствъ единую католическую въру, если мы припомнимъ, что онъ хотѣлъ ее распространить "исподоволь, безъ тума" (sensim placideque), то для насъ станетъ понятнымъ, почему онь бросился въ объятія ісзунтовъ, почему онъ сталъ воздвигать іезуитскія твердыни именно на границахъ своихъ далево не однородныхъ въ религіозномъ отношеніи владёній (онъ основалъ іезунтскія коллегія въ Гроднь, Полоцкь, Ригь), почему онъ во все свое царствование непрестанно изливалъ на нихъ щедрою рувою свои милости.

Мы не будемъ говорить объ этихъ милостяхъ, такъ какъ енъ излились большею частью уже по смерти кардинала Гозія. Упомянемъ только объ одной самой важной, усладившей еще и Гозія на закатъ дней его. Баторій, по представленію

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Lukaszewicz, Geschichte der reformirten Kirchen in Lithanem, I, 29

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Сливовъ, Істунты въ Дитећ (Русскій Вастиниъ за 1875 г., іюнь, стр. 53).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid., 53.

виленскаго епископа Протасевича (7 іюля 1578 г.), далъ виленской ісзунтской коллегін тё права, которыми пользовались высшія учебныя заведенія, т. е. академін. Но утвержденіе этихъ правъ въ особой привиллеги съ возведениемъ виленской коллегіи въ степень академіи встрётило сильное сопротивленіе со стороны виленскихъ иноверцевъ и совершилось уже по смерти кардинала Гозія. Тогдашній литовскій канплерь Николай Радзивиллъ Рыжій отказался приложить свою печать въ привиллегін объ этомъ возведенін. Литовскіе сенаторы также просили вороля не нарушать ихъ вольностей изданіемъ этой привиллегін и, "какъ ни широко разъясняль имъ король свен добрыя и благочестивыя намёренія", твердо стояли на своемъ. Но Баторій не остановился предъ этими препятствіями: по его приказанію, литовскій подканцлеръ Евстафій Воловичъ, пытавшійся было тоже протестовать, приложиль въ привиллегіи свою печать. Въ привидлеги, данной виденской академии, Баторій сравняль ее въ правахъ и привиллегіяхъ съ краковскою академіей, давъ ей право-раздавать ученыя степени баккалавровъ, магистровъ, лиценціатовъ и докторовъ свободныхъ наукъ, богословія и философіи. Только право и медицина исключены были изъ круга предметовъ, преподаваемыхъ въ ней; но о нихъ језунты мало заботились 1).

Дѣятельность виленской іезуитской авадеміи относится уже ко временамъ послѣ Гозія. Но и до этого времени іезуиты такъ прочно уже утвердились въ литовско-польскомъ государствѣ, такъ были здѣсь многочисленны, что генералъ іезуитскаго ордена Эдуардъ Меркуріанъ (1575 г.) нашелъ возможнымъ, по желанію короля Генриха, образовать самостоятельную литовско-польскую провинцію, причемъ назначилъ первымъ провинціаломъ вновь образованной провинціи Франциска Зуннера<sup>2</sup>). Іезуиты успѣли уже, хотя съ нѣкоторыми трудностями, какъ мы узнаемъ, водвориться въ самомъ Краковѣ, хотя и не открыли здѣсь своей коллегіи. Вліяніе икъ сказалось очень скоро. Краковская академія, неодобрительнымъ окомъ посмотрѣвшая на прибывшій въ Краковъ ісвуитсній

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Solikowski, 54 — 55; Łukaszewicz, Historya szkół, I, 124 Baliński, Dawna akademia wileńska, 57 — 70.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Rostowski, 51.

авангардъ, не стала препятствовать прибытію въ столицу новыхъ іезунтскихъ отрядовъ. Еще немного времени-и она стала увеличивать ихъ силу лучшими борцами изъ своихъ же собственныхъ рядовъ. Не одни студенты, сами профессора краковской академіи стали поступать въ іезунтскій орденъ. Въ послёдніе годы жизни кардинала Гозія іезунтскій орденъ уже считалъ въ своихъ рядахъ природныхъ поляковъ-Якова Вуйка, Петра Скаргу, Станислава Варшевицкаго, Станислава Гродзъскаго, Венедикта Гербеста и др.<sup>1</sup>). Поступленіе въ іезунтскій орденъ такихъ лицъ было само по себѣ громаднымъ пріобрѣтеніемъ для ордена, обезпечивавшимъ за нимъ дальнѣйшіе успѣхи его дѣятельности въ Полыпѣ. Іезунть-полякъ успѣшнѣе могъ дѣйствовать, чѣмъ іезунть-иностранецъ, особенно полякъ, одаренный талантами Скарги, Варшевицкаго, Вуйка.

Усиленные приливомъ свёжихъ, польсвихъ силъ, језунты бодро и сповойно смотрёли въ глаза будущему: работники были на лицо, а въ средствахъ недостатка језунты никогда не чувствовали. Ослёпляющій блескъ учености, увлевательная сила врасноръчія, неотразимое дъйствіе благочестія, почти святости, безворыстнаго самоотверженнаго служенія страждущему, или погрязающему во тъмѣ и невѣжествѣ человѣчеству, ---даровое и блестящее на видъ воспитание юношества, въ результатв котораго ежегодно получались новыя послушныя орудія іезуитизма, — ум'ёнье поддёлаться подъ ввусъ народной массы, привлечь въ себѣ ея сердца дѣлами любви, милосердія, благотворительности, благоговёніемъ при совершеніи службы церковной, поразить ее торжественностью, эффектностью, помпою своего богослуженія; пресловутая іезунтсвая испов'ядь, гдъ было все отъ искуственнаго экзальтированія набожной, благочестивой души до гразнаго попустительства разныхъ порововъ и преступленій подъ лицемърнымъ покровомъ любви Христовой, -- богословские диспуты-комедии, даваемые безплатно отцами - іезунтами для вящшаго уб'яжденія польсвой публики въ превосходствѣ католичества предъ протестантствомъ, -- самая безпардонная, истинно-језуитская литературная полемика съ противниками, въ которой језунть не останавливался ни

<sup>&#</sup>x27;) Moraczewski, lezuici w Polsce, rys historyczny, Paryż, 1861, 11-12.

предъ чёмъ, отъ богословской аргументаціи съ удивительною легкостью спускался въ низменную область гразныхъ сплетень про своихъ противниковъ, часто имъ же самимъ присочиненныхъ,---непреставное скандализированіе реформація, какъ источника всёхъ золъ, всёхъ общественныхъ нестроеній и бёдствій, — сваніе раздоровъ между протестантами, въ которомъ іезунты всегда были такими мастерами: все это и многое другое пущено было въ ходъ језунтами. Впрочемъ, въ тѣ годы, о которыхъ у насъ рёчь, еще не разоблачились тайныя пружины и цёли језунтовъ, еще ничего почти нельзя было видёть сквозь маску ісвунтизма. Пока у всёхъ была на лицо лишь усердная, самоотверженная борьба ихъ съ еретиками; пова въ глазахъ у всёхъ они были лишь воинами Христовыми, безкорыстно несшими на общую пользу свою рёдкую тогда образованность, свои часто недюжинные таланты, готовыми даже душу свою положить за други своя. Поляки мало по малу перестали подозрительнымъ окомъ смотръть на пришельцевъ: подъ знамя новаго ордена спътили, какъ мы видъли выше, лучшія польскія силы. Чёмъ далёе шло время, тёмъ болёе очаровывали іезунты пановъ, тёмъ сильнёе привлекали они въ себѣ симпатіи шляхты. И это не представляло большой трудности для језунтовъ - поляковъ, тысячью самыхъ разнообразных в натей связанных съ польсвимъ обществомъ, изъ котораго они вышли. Пройдетъ еще два-три десятка лътъи ісзунть открость свое царствованіе и у семейнаго очага польскаго цана и шляхтича, и въ польскомъ сенатв, и въ посольской избъ, и въ кабинетъ польскаго вороля. Ісзунть все увидить, все пойметь, и изъ всего сдѣлаеть надлежащее употребленіе ad majorem Dei gloriam. Онъ убъеть, задушить національное направленіе польской литературы, расцебтшей было на время въ эпоху реформаціи, на м'всто польскаго языка, на которомъ писали протестанты и заставляли писать католивовъ, онъ опять поставить языкъ латинскій, этого върнаго носителя идеи всемірнаго папства, живую мысль опять облечеть вь мертвый язывь, закуеть въ рамки језунтско-ультрамонтантской неподвижности. Но направивъ свои разрушительные удары на эту сторону польской жизни, стоявшую въ связи съ реформаціею, іезунть милостивымъ окомъ взглянеть на другія стороны польской жизни, тоже стоявшія въ связи съ реформаціей, но дававшія возможность эксплоатировать себя ad majorem Dei gloriam. Онъ протянеть руку свободолюбивымъ инстинктамъ польской шляхты, готовымъ принять уродливыя формы, готовымъ превратиться въ чисто-анархистскія стремленія, и, проповѣдуя съ каседры о пользѣ сильной королевской власти, не задумается толкнуть массу имъ же нафанатизированной, невѣжественной шляхты противъ самыхъ основъ правильной государственно-общественной жизни. Все это наступитъ скоро, скорѣе даже, чѣмъ можно было-бы ожидать, лишь только сядетъ на польскій престолъ воспитанникъ іезуитовъ Сигизмундъ III. Кардиналъ Гозій не дожилъ, впрочемъ, до этого царствованія, которое, вѣроятно, и его вполнѣ удовлетворило бы.

Съ напряженнымъ вниманіемъ, съ любовью слёдилъ кардиналь за действіями великой ісзунтской машины, реставрировавшей католичество въ Польшъ. Къ утъшению Гозія, на закатѣ дней его, все чаще и чаще стали приходить въ нему въ Римъ отрадныя вёсти объ апостольскихъ трудахъ отцовъ-іезунтовъ, и Гозій, по словамъ его біографа, "въ послёдніе дни своей жизни возсылаль непрестанныя благодаренія Богу за то, что онъ виделъ въ своемъ отечестве хотя некоторый плодъ тёхъ трудовъ и усилій, которые онъ подъялъ въ пользу мира церкви Божіей, что онъ видёль, какъ ослабёваетъ дерзость еретиковъ въ преслёдования христіанской вёры и какъ напротивь усиливается ежедневно твердость и постоянство ватоликовъ въ ея охранении и распространении". Гозий зналъ, что все это — дѣло по преимуществу іезуитскихъ рукъ. Однажды онъ даже получилъ извѣстіе, что отцы общества Іисуса въ теченіе одного года возвратили католической церкви шестьсоть знатныхъ людей. Но и помимо извёстій о такихъ крупныхъ победахъ іезунтовъ, помимо этихъ, такъ сказать, экстра-ординарныхъ случаевъ радости, кардиналъ Гозій проводилъ свои послёдніе дни въ Римё въ постоянномъ сладостномъ сознанія, что на полё его долголётней битвы оставленная имъ армія съ успѣхомъ продолжаеть бой, что на его дальней родинѣ "многія тысячи юношей изъ одного только шляхетскаго сословія восшетываются обществомъ Інсуса въ истинной върв и въ правилахъ благочестія". "Невозможно изобразить, говорить Решва, неотступно жившій при Гозів въ Риме, какое онъ испытываль

**VAOBOЛЬСТВІЕ**, ВОГДА ВИДЁЛЪ, ВАКЪ ЛАСКІЕ, ФИРЛЕИ, Зборовскіе, Дзялынскіе, Ходв'явичи, Томницкіе, Сап'ыти и многіе другіє изъ магнатовь и люди знатныхъ фамилій, Острожскіе и Слуцкіе, владётели Олыви в Несвижа, дёти схизматиковь и сретивовь. вступивъ въ единеніе съ католическою церковью, разрушали синагоги антихриста, воздвигнутыя собственными розителями ихъ, прогоняли служителей нечестія, возвращали изгнанныхъ священниковъ Христовыхъ, возобновляли храмы, костелы, алтари, платили доходы, поддерживали коллегіи общества Інсуса большими вспоможеніями". "Не могъ удержаться отъ слезъ этоть славный кардиналь, продолжаеть Решка, когда видыль, какъ свътлъйшие братья Радзивиллы, владътели Олыки, Альберть Ласкій, страдзскій воевода, Дзялынскіе, Лясоцкіе, Варшевникіе припадали къ порогамъ св. апостоловъ и смиренно, покорно лобызали ноги римскаго первосвященника, викарія Христова, въ томъ городѣ, который они прежде называли новымъ Вавнлономъ, съдалищемъ антихриста". При видъ этихъ вельможныхъ пилигримовъ, высланныхъ іезунтами въ Римъ замаливать свои грёхи и грёхи своихъ отцовъ, благочестивый кардиналъ вкушаль сладость побёды, подготовленной его долговременными трудами. "Это, говорилъ онъ со смиреніемъ, розы, выростія на терновыхъ вустахъ, это-споквы, собранныя съ волчцовъ 1).

- 512 -

## ЧЕТВЕРТАЯ ГЛАВА.

Въ послѣднія десять лѣтъ жизни кардинала Гозія, проведенныя имъ въ Римѣ, совершался въ религіозной жизни Польши медленный, постепенный переломъ, начавшійся еще въ бытность его въ Польшѣ, а ко времени смерти его явно склонившійся на сторону католичества. Эти десять лѣтъ носятъ на себѣ печать той неопредѣленности, неустойчивости во взаимныхъ отношеніяхъ господствовавшаго до сихъ поръ реформаціоннаго направленія и постепенно набирающейся силъ реакціи, какая вообще характеризуетъ переходныя эпоха отъ реформаціонныхъ увлеченій къ католичеству совпала для Польши со временемъ продолжительнаго безкоролевья, когда не было въ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Rescius, lib. III, c. XVII, 363-365.

Полыш' регулирующаго, уравнов'шивающаго вліянія правительственной власти. Съ особенною силою переходный характеръ посл'ёднихъ десяти л'ётъ жизни Гозія сказался, какъ мы вид'ёли, въ собственной Польш'ё; но, хотя и не въ такой сильной степени, онъ сказался и въ недавно соединенныхъ съ нею Литвё и Пруссіи, и въ частности, въ той части Пруссіи, которая составляла епархію кардинала Гозія.

Увзжая въ Римъ, кардиналъ Говій, какъ мы знаемъ, оставиль администраторомь вармійской епархіи Мартина Кромера. Не имѣя болѣе надежды вернуться въ Пруссію, Гозій съ перваго же года пребыванія своего въ Рим' сталь помышлять о назначении себъ воадъютора съ правомъ наслъдования вармийской епархіи по его смерти. Коадъюторомъ своимъ кардиналъ желаль имъть своего администратора-Кромера; но таже причина, которая въ свое время надблала много хлопоть самому Гозію при возведеніи его на епископскую казедру, преграждала путь въ вармійской васедре и Кромеру: Кромерь не былъ прусскимъ уроженцемъ и потому по привиллегіямъ Пруссіи и вармійскаго валитула не могъ быть вармійсвимъ епископомъ. Но на сторонѣ Кромера, по своимъ умственнымъ и правственнымъ качествамъ дъйствительно вполнъ достойнаго епископской ваеедры, стояли, вроит кардинала Гозія, Сигизмундъ Августь и самъ папа вмъстъ со всею римскою куріею, благопріятно настроенною въ пользу Кромера кардиналомъ Гозіемъ. Пій V по просьбѣ Сигизмунда Августа и послѣ лестной рекомендаців Гозія и другихъ кардиналовъ назначилъ Кромера (2 іюня 1570 г.) вармійскимъ коадъюторомъ на томъ основаніи, что по нѣмецкимъ конкордатамъ самому папъ принадлежитъ право назначенія преемника епископу-кардиналу. Вармійскій капитуль долго и упорно противился признанію Кромера воздъюторомъ, лишь страхомъ церковнаго отлученія папскій нунцій заставиль его смириться и признать Кромера воадъюторомъ <sup>1</sup>).

Коадъюторъ вполнъ оправдалъ надежды, которыя на него возлагалъ Гозій. Онъ энергично продолжалъ въ Варміи борьбу съ реформаціонными стремленіями, которую много лътъ велъ кардиналъ. Реформаціонная партія въ Брунсбергь, придавленная на время энергичнымъ образомъ дъйствій Гозія, послъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Eichhorn, II, 369—402.

отъвзда его въ Римъ подняла было опять голову, покушалась наже произвести волнение въ городъ. Кромеръ быстрымъ н рышительнымъ образомъ дъйствій во-время предупредиль опасность <sup>1</sup>). Но и послё этого реформаціонныя стремленія оть времени до времени давали себя чувствовать въ Брунсбергѣ и его оврестностяхъ. Трудно было Кромеру бороться съ ними, трудно потому главнымъ образомъ, что реформаціонныя нден распространились въ значительной части подчиненнаго ему духовенства, по преимуществу, сельскаго, приходскаго. Кромерь должень быль теривть ихъ на ихъ местахъ, тавъ какъ въ его распоряжени не было надежныхъ кандидатовъ для зам'вщенія вакансій приходскихъ священниковъ. Не смотря на эти почти неустранимыя трудности, Кромеръ деятельно боролся со вломъ, внимательно слёдилъ за поведеніемъ духовенства, строго и безъ лицепріятія караль виновныхъ. Видя въ епархіальныхъ синодахъ наилучшее средство къ оживленію церковьой жизни, онъ созывалъ подчиненное ему духовенство на эти синоды (въ 1575 и 1577 гг. въ Гейльсбергъ) и издаваль на нихъ постановленія, направленныя къ поднятію нравственнаго уровня какъ духовенства, такъ и мірянъ. Вообще Кромеръ дъйствовалъ со всегда свойственною ему энергіею и благоразуміемъ, и Гозій могь спокойно жить въ Римъ, зная, что его коадъюторъ сдёлаетъ все, что только можно, на благо католицизма въ вармійской епархін. Притомъ же въ вармійской епархіи давно уже водворились іезунты, и кардиналь зналь, что они делають свое дело. Брунсбергская іезунтская коллегія процебтала: какъ-бы въ вознаграждение за оказанныя Гозимъіезуитскому ордену благодізнія, начальство ордена снабжало брунсбергсвую воллегію самыми лучшими учителями. Своимъ отличнымъ состояніемъ брунсбергская коллегія привлекала въ свои ствны юношей не только изъ Варміи, но и изъ Польши. Епархіальная семинарія, подъ руководствомъ іезунтовъ, также процвѣтала и готовила въ своихъ ствнахъ истинно - католиче-СВИХЪ КАНДИЛАТОВЪ СВЯЩенства<sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> Ibid., 403.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Eichhorn, II, 470—474. Диятельность Мартина Кромера по управлению варийскою епархіею въ бытность кардинала Гозія въ Рими подробно описана г. Валевскимъ (Walewski, Marcin Kromer Warczawa 1874, str. 59—162).

Но не всегда приходили въ Римъ отрадныя въсти изъ вармійской епархін. Въ бурное время безкоролевій, особенно втораго, когда Пруссія съ Данцигомъ во главѣ противилась признанію Баторія королемъ, не разъ нарушалось здёсь мирное теченіе церковной жизни. Въ 1577 г. не желавшіе подчиниться Баторію данцигцы, поддерживаемые датчанами, нацали на фрауенбургскій кассаральный костель, ограбили его и отняли у капитула большую сумму денегь. Извёстіе объ этомъ сильно огорчило вардинала Говія. Онъ немедленно обратился въ Баторію съ просьбою-заставить данцигцевъ возвратить награбленное; съ тою же просьбою онъ обратился къ нунцію Лауро, враковскому епископу и обоимъ короннымъ канцлерамъ. Просьбы его не были однако же удовлетворены <sup>1</sup>). Но особенно много огорченій доставляли кардиналу его "ковлища" (такъ Гозій обывновенно называеть въ своихъ письмахъ эльбингцевъ). Еще въ бытность Гозія въ Польше, водворились, какъ мы знаемъ, језунты въ Эльбингъ. Когда Гозій убхалъ въ Римъ, положение эльбингскихъ ісвуитовъ, бывшее и при немъ не особенно завиднымъ, стало еще хуже: језунты опять стали подвергаться открытымъ нападеніямъ и оскорбленіямъ, воторыя городскія власти оставляли безнаказанными. Но особенно ухудшилось ихъ положение по смерти Сигизмунда Августа, и изунты, считая свою жизнь въ опасности, обратились къ городскому магистрату (31 дек. 1572 г.) съ просьбою защитить ихъ отъ оскорбленій народной черни. Но вмѣсто просимой защиты магистрать предложиль језунтамъ, какъ противозаконно вторгшимся въ Эльбингъ, оставить городъ, объявивши, что ихъ до сихъ поръ терпѣли въ городѣ лишь изъ уваженія къ королю и время безкоролевья считають самымъ удобнымъ временемъ въ возстановлению своихъ нарушенныхъ правъ. Когда іезунты медлили послёдовать этому совёту, магистрать выпроводиль ихъ полицейскимъ порядкомъ изъ города<sup>2</sup>).

Извѣстіе объ изгнаніи іезуитовъ изъ Эльбинга повергло кардинала Гозія въ великое горе. Такъ какъ тогда не было въ Польшѣ короля, у котораго можно было бы искать защиты, кардиналъ просилъ своего сосѣда куявскаго епископа пособить его горю: Гозій желалъ, чтобы всѣ возстали поголовно противъ

33\*

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Eichhorn, II, 474-475, Walewski, 144-154.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Eichhorn, II, 405-406; Walewski, 120-121.

нарушителей общественнаго мира, возвратили въ Эльбингъ насильственно изгнанныхъ изъ него истинныхъ служителей Божінхъ и подвергли виновныхъ въ этомъ преступленіи примёрному наказанію <sup>1</sup>). Желаніе Гозія, конечно, не исполнилось. Впрочемъ, онъ самъ вскорѣ отказался отъ него. Отъ избраннаго въ короли Генриха онъ уже не требовалъ наказанія эльбингцевъ, а только возвращенія въ Эльбингъ іезуитовъ, такъ какъ королю — онъ понималъ это — неудобно было начинать царствование репрессалиями. О возвращении изунтовъ хлопоталъ въ Париже секретарь Гозія Решка, посланный имъ туда для извёстныхъ намъ цёлей. О томъ же просилъ Гозій Кариковскаго и папскаго нунція Лауро<sup>2</sup>). Въ кратковременное свое царствование Генрихъ не успълъ исполнить просьбы кардинала Гозія. Въ наставшее затёмъ безкоролевье еще менёе можно быдо надбяться на возвращение језунтовъ въ Эльбингъ. Гозій теперь уже не думаль о всеобщемь возстании противь Эльбинга. Онъ только просилъ Яна Костку, какъ мальборгскаго старосту, имъвшаго власть надъ Эльбингомъ, поискать такихъ путей, которыми бы іезуиты могли возвратиться въ Эльбингъ и опять пропов'єдывать въ немъ, какъ и прежде, слово Божіе закаментьлымъ козлищамъ. "Вы не можете, писалъ онъ Косткъ, оказать мнѣ большей услуги, и не столько мнѣ, сколько Господу Богу, не можете ни въ чемъ больше, какъ именно въ этомъ, доказать, что Ваша Милость любите меня и рады видёть меня довольнымъ"<sup>3</sup>). Вступленіе на престолъ Стефана Баторія не произвело никакой перемёны въ дёлё эльбингскихъ іезунтовъ. Хотя Гозій постоянно осаждаль своими просьбами о возвращеніи ихъ въ Эльбингъ Стефана, а также разныхъ духовныхъ и свътскихъ сановниковъ, ему не суждено было видъть вторичнаго водворенія іезуитовъ въ Эльбингь 4). Гозій такимъ образомъ до самой кончины своей не свелъ счетовъ съ своими непокорными козлищами.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Hosius Carncovio, Romæ, 29 febr. 1573 (D l u g., II, 1676).

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Hosius Carncovio, Romæ 16 oct. 1573 (Dług., II, 1677 – 1678); Eichhorn, II, 477.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Grabowski, II, 278, Гозій Косткв, 9 авг. 1574 г.

<sup>4)</sup> Grabowski, II, 269—270, Гозій Двялынскому, воеводѣ Хелиннскому 279 — 281, Гозій Косткѣ; 281 — 283, тотъ же тому же; Carncovius, Hosius Carncovio (Dług., II, 1680); Eichhorn, II, 477—483.

До сихъ поръ мы видёли кардинала Гозія, хотя и въ Римё, но живущаго польскою жизнью. Что же касается его римской жизни, римскихъ занятій, то хотя главною цёлью поёздки его въ Римъ было извёстное намъ дёло о барскомъ наслёдстве, онъ постоянно занятъ былъ дѣлами, соединенными съ его кардинальсвимъ саномъ. Онъ принималъ самое деятельное участіе во всёхъ совёщаніяхъ, происходившихъ въ консисторіи, гдѣ безъ него не обходилось ни одно важное дёло. Кромѣ обычныхъ консисторскихъ занятій, онъ участвовалъ въ разныхъ конгрегаціяхъ, или комписсіяхъ, разработывавшихъ тё или другіе вопросы по указанію папы, такъ что иногда буквально быль завалень работою. Онь напр. быль предсёдателемь конгрегаців, назначенной для улаженія возникшаго между папою и императоромъ столвновенія по поводу возведенія первымъ тосканскаго герцога въ эрцгерцоги. Онъ былъ назначенъ папою также въ члены весьма важной конгрегации, учрежденной имъ для наблюденія за приведеніемъ въ исполненіе тридентсвихъ опредёленій въ разныхъ странахъ и для решенія могущихъ возникнуть при этомъ недоумъній. По смерти Пія V Гозій участвоваль въ избраніи папы Григорія XIII 1). Новый папа, вскорѣ по вступленіи на престолъ, почтилъ кардинала Гозія высшимъ знакомъ своей милости; онъ возвель его въ санъ Poenitentiarius Major (въ 1573 г.). Гозій долго противился возведенію его въ этотъ санъ. Папа лично явился въ виллу Субіаво, гдъ тогда проводилъ лъто Гозій, и упросилъ его согласиться на принятіе новаго сана<sup>2</sup>).

Въ послѣдніе годы своего пребыванія въ Римѣ Гозій, вообще не обладавшій крѣпкимъ здоровьемъ, часто болѣлъ. Въ началѣ 1579 г. онъ началъ сильно страдать болѣзнью желудка. Не обращая на нее вниманія, онъ продолжалъ свои обычныя занятія и даже постился въ теченіе всего великаго поста: врачамъ, совѣтовавшимъ ему употреблять скоромную пищу, онъ отвѣчалъ, что онъ и соблюдаетъ-то строгій постъ для того именно, чтобы долго жить, такъ какъ для этого нужно почитать отца и мать, а отецъ, это Богъ, установившій пость, а мать-церковь, опредѣлившая времена поста. Болѣзнь продол-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Eichhorn, 11, 454-460.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid., 466-470. Rescius, lib. III, c. II, p. 325-326.

жалась и весною и усилилась еще больше оттого, что Гозій, не смотря на наступившіе жары, долго не убзжаль изъ Рима. Не смотря на убъжденія друзей, онъ не хотълъ убхать изъ Рима раньше праздника св. апостоловь Петра и Павла (29-го іюня). Лишь 11-го іюля прибыль онь въ загородную виллу Капраницу. Первые дни онъ чувствоваль себя вообще хорошо. Но болѣзнь вскорѣ возвратилась: у Говія пропаль сонъ и аппетитъ, силы упали. Папа, узнавъ о болѣзин Гозія, прислалъ ему апостольское благословеніс и просиль его возвратиться въ Римъ для болѣе успѣшнаго леченія; но общій упадовъ силъ и лѣтніе жары не дозволили Гозію воспользоваться совѣтомъ папы. Вниманіе св. отца ободрило кардинала. Между тёмъ болёзнь усиливалась. Къ желудочнымъ болямъ присоединилась страшная боль въ правой ногъ. Когда боль становилась особенно невыносимою, кардиналъ, вспоминая о папъ Піъ V, взываль: "Ты умножаешь, Господи, страданіе, умножь и теривніе". Всв усилія врачей, воторыми окружили Гозія его друзья-кардиналы, жившіе по сосёдству съ Капраницей, остались безплодными. Дни жизни Гозія были уже сочтены. Гозій умираль окруженный заботливыми попеченіями близвихъ къ нему людей. Мёстный епископъ установиль во всёхь церквахъ ежедневную молитву о его выздоровления. Гозій умираль въ полномъ сознанія: онъ постоянно повторялъ слова церковныхъ молитеъ. 5-го августа 1579 г. послѣ исповеди и принятія св. таинъ онъ скончался на 76 году жизни <sup>1</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Rescius, lib. III, c. XIX-XX, p. 377-413.

## ЗАКЛЮЧЕНІЕ.

Решка, присутствовавшій при послёднихъ минутахъ жизни кардинала Гозія, разсказываеть въ написанной имъ біографіи Гозія, между прочимъ, слѣдующее. Когда іезуитъ Оливеръ, читая у постели Гозія за чась или два до его смерти изв'єстную евангельскую исторію объ отреченіи ап. Петра, вставилъ свое замѣчаніе, что кардиналъ ни разу въ своей жизни этого не сдѣлалъ, -- Гозій поднялъ руки къ небу и со слезами проговориль: Christe Fili Dei vivi, Tu scis, quod ego Te nomenque Tuum non negavi. Tuum enim hoc esse beneficium lubens agnosco agoque. Tibi hoc nomine summas gratias. Absit a me, absit ab animo meo, ut Te negare unquam voluerim '). Если въ этихъ словахъ кардинала Гозія на мъсто "отъ Тебя и отъ имени Твоего" мы подставимъ "отъ папы и отъ папства" (что на языкъ Гозія было одно и тоже), то въ этихъ предсмертныхъ словахъ мы найдемъ върное опредъление смысла всей долголётней и многотрудной жизни этого выдающагося польскаго церковно-историческаго дбятеля, данное имъ же самимъ по окончаніи жизненнаго пути своего. Отъ папы и папства кардиналъ Гозій, действительно, на всемъ своемъ жизненномъ пути не отступилъ ни разу, ни на одинъ шагъ, -- не только самъ не отступиль, но и польскую жизнь, вступившуюбыло на новый путь, круто повернулъ на старую дорогу. А между тёмъ онъ жилъ въ такое время, когда отречься отъ папы, отступить отъ Рима было такъ легко въ Польшѣ, когда отъ него отрекались и отступали даже собратья Гозія — епископы польскіе.

Со вступленіемъ на польскій престоль Сигизмунда Августа, совпадающимъ съ началомъ общественной дѣятельности вардинала Гозія, протестантство, широко, хотя и въ весьма неопредѣленныхъ, неустановившихся формахъ распространившееся въ Польшѣ еще въ предыдущее царствованіе, быстро стало

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Rescius, Vita Hosii, lib. III, c. XX, p. 412-418.

слагаться въ болёе или менёе компактныя въроисповёдныя группы, смёло и отврыто устремилось въ бой съ старою вёрою. Ему улыбалось счастье побёды въ этомъ бою. Его вдохновляла сладкая мечта легкаго и быстраго сооруженія на развалинахъ одряхлёвшаго католичества новой, истинной, апостольской церкви. На польскій престоль взошель долго жданный, давно желанный король, им ввшій за собою реформаціонное прошлое. Въ теченіе цёлаго ряда годовъ высшая государственная власть находилась въ рукахъ человъка, если и неперешедшаго отврыто на сторону нововърія, то несомнѣнно, особенно въ первую половину своего царствованія, симпатизировавшаго въ душѣ новымъ идеямъ и стремленіямъ своего вѣка и во всякомъ случаѣ вовсе нерасположеннаго исполнять неразорванные еще древніе и новые вровавые статуты противъ еретиковъ, а если и отряхавшаго иногда пыль съ изданныхъ его отцомъ девретовъ и воспроизводившаго ихъ содержание въ своихъ указахъ, то дёлавшаго это лишь для проформы, для отвода глазъ, или въ угоду неотвязчивымъ агентамъ римской куріи. Протестантовъ онъ вовсе не считалъ еретиками: глава литовскаго протестантства, "архіеретикъ" Николай Радзивиллъ Черный быль его довъреннымъ другомъ. Высшія государственныя должности раздаваль онъ одинаково и католикамъ, и протестантамъ, нисколько не стёсняясь ихъ религіозными убъжденіями, и даже по преимуществу протестамъ по той простой причинъ, что большинство магнатовъ, обывновенно занимавшихъ въ Польшё эти должности, принадлежали тогда въ разнымъ протестантскимъ исповъданіямъ. Чрезъ это польскій сенать бывалъ въ царствование Сигизмунда Августа наполненъ наполовину, а иногда и болёе, протестантами, и всякій разъ, какъ приходилось Сигизмунду Августу рёшать неодновратно постуцавшую на сеймъ тажбу увлевшейся реформаціонными идеями посольской избы съ католическимъ духовенствомъ или, что одно и тоже, съ ватолическою частью сената, большинство, а иногда и всё голоса свётскихъ сенаторовъ, этихъ оффиціальныхъ совётниковъ польскаго короля, оказывались на сторонъ ръшенія ся согласно съ желаніями избы. Но что особенно давало силу реформаціи въ Польшѣ, что особенно могло сулить ей здёсь блестящую будущность, это съ послёднихъ еще годовъ предыдущаго царствованія начавшееся объединеніе религіозно-реформаціонныхъ стремленій польскаго общества съ соціально-реформаціонными стремленіям польской шляхты, объелинение двла польскаго протестантизма со всею шляхетскою программою внутренней государственной и общественной реформы. Вслёдствіе этого объединенія даже ватолическая шляхта вь посольской избе охотно становилась, особенно въ первую половину царствованія Сигизмунда Августа, на сторону своихъ протестантскихъ товарищей, потому что борьба, которую они вели, была не просто борьба съ католическихъ духовенствомъ, какъ таковымъ, а скорбе съ сословіемъ магнатовъ, существование котораго въ его тогдашнемъ statu quo не мирилось съ тенденціями шляхетской теоріи государства. Такимъ образомъ посольская изба, бывшая въ царствование Сигизмунда Августа квинть-ессенцією реформаторскихъ соціальныхъ стремленій польской шляхты, реализировавшей ихъ въ это царствованіе энергичнъе и успътнье, чъмъ вогда-либо прежде, стояла на сторонѣ религіозной реформы. Въ избѣ, въ средѣ тогдашнихъ передовыхъ польскихъ общественныхъ двятелей, реформація находила себѣ безкорыстныхъ и вліятельныхъ защитниковъ, могучихъ двигателей ся дъла. Не только въ тъхъ сферахъ, отъ которыхъ зависвло решение высшихъ вопросовъ внутренней государственной политики, нашла реформація сочувственный пріемъ и сильную поддержку. На сторонѣ ся былъ цвътъ тогдашней польской интеллигенции. Реформаціонныя начала по самому свойству эпохи имѣли въ Польшѣ ши. рокое культурное значение, исполнили въ ней великую задачу просвѣщенія. Успѣхи реформаціи въ Польшѣ были успѣхами польскаго слова, польской поэзін. Подъ ся знаменемъ мы видимъ лучшихъ тогдашнихъ польскихъ поэтовъ, писателей, ученыхъ, составляющихъ гордость польскаго народа. За высшими государственными сановнивами, за передовыми общественными двятелями, за представителями интеллигенція невольно увлевалась реформаціей масса польской шляхты, переходившей въ новую въру по самымъ разнообразнымъ побужденіямъ отъ чистаго, безкорыстнаго увлеченія идеею до простой погони за модой или даже своекорыстнаго разсчета получить теплое мбстечко по службѣ по протекція пана - протестанта. Шляхтѣ, перешедшей въ протестантство, вторила, хотя и не всегда, шляхта, оставшаяся вёрною старинё, особенно когда дёло шло о привиллегіяхъ доблестнаго рыцарства, нарушенныхъ или якобы нарушенныхъ католическою іерархіею. Вообще польское нововѣріе, нашедшее столько приверженцевь и союзниковъ въ разныхъ слояхъ польскаго общества, преиставляло собою во второй половинѣ XVI вѣка во многихъ отношеніяхъ весьма солидную силу, съ воторою старой върв приходилось считаться, и весьма серьевно считаться. Опасность для нея была тёмъ больше и серьезние, что реформація нашла себи въ Польши союзниковъ даже тамъ, гдѣ ихъ всего менѣе можно было ожндать. Не говоря уже о томъ, что многія лица тогдашней польской католической јерархіи — дѣти эпохи возрожденія наукъ, питомцы гуманизма-своимъ несоответствовавшимъ обстоятельствамъ премени поведеніемъ, игнорированіемъ врага, преслёдованіемъ своихъ личныхъ интересовъ, погонею за свётомъ съ его радостями и успёхами, или же безтактною борьбою съ реформаціей, облегчили ся успёхи, играли, часто сами того не сознавая, роль невольныхъ союзнивовъ польскаго протестантства, --- не говоря уже объ этомъ, были въ эту эпоху въ средѣ польскаго духовенства и по преимуществу епископата, сознательные, активные союзники, если не протестантства, то реформы религіозной вообще. Сильно сказавшееся тогда въ Польшть національно-реформаціонное направленіе, стремившееся къ умиротворенію польской религіозной жизни посредствомъ созданія въ Польшѣ національной церкви, находило себѣ сочувственный откликъ въ нъкоторыхъ польскихъ епископахъ, мечтавшихъ сохранить въ этой преобразованной церкви свое унаслёдованное оть прежнихъ вёвовъ высовое положеніе виёстё съ тёмъ возвратить въ нее оторвавшихся отъ нея въ протестантство чадъ. Въ продолжение пълаго ряда годовъ на гитенскомъ архіепископскомъ престолѣ сидѣлъ человѣкъ (Уханскій), искренно преданный идеѣ національной церкви, съ изумительнымъ упорствомъ стремившійся въ созванію національнаго собора, какъ первому начальному акту совданія національной церкви, -- челов'єкъ, который не только не спасалъ ватоличества въ Польшъ въ наставшіе для него трудные дни, но отъ котораго приходилось еще спасать его върнымъ сынамъ Рима.

Мечта польской реформаціи сломить вёковое господство католичества въ Польшё и водрузить на ней свое побёдное знамя - 523 -

кой широкой рёкой разлилась реформація по польскимъ областямъ, что въ шляхтѣ--главной сферѣ своего распространенія-брала очевидный перевёсь надъ католичествомъ даже въ численномъ отношении. Подъ напоромъ волнъ реформации легко разрывались плотины, которыя то тамъ, то здёсь сооружало католическое духовенство. Польская католическая іерархія съ теченіемъ времени лишена была даже почти совершенно всякихъ средствъ сооружать эти плотины, вогда шляхта отняла у нея одну изъ главныхъ ся прерогативъ — судъ налъ сретиками. Послѣ этого роли перемѣнились. Съ переходомъ протестантства въ наступательное положение, католичеству приходилось думать уже лишь объ отражении ударовъ, сыпавшихся на него со всёхъ сторонъ и поражавшихъ его на разныхъ пунктахъ. Ограничение экономическихъ привиллегий польскаго духовенства, сперва ограничение, а потомъ и совершенное (по крайней ибръ de facto) уничтожение духовной юрисдикции de haeresi, отказъ платить духовенству десятины, все это въ сравнительно короткій промежутокъ времени обрушилось на польское духовенство. А между тёмъ, отхватывая у католичества все большія и большія территоріи, протестантство утверждалось, укрѣплялось на польской землё. Три главныя протестантскія исповёданія, сформировавшіяся въ Польшё, лютеранское, реформатское и богемское соединялись въ одинъ союзь для болёе дружной борьбы съ католичествомъ. Польскіе протестанты совокупными усиліями изгоняли изъ Польши антитринитаріевъ, произведшихъ пагубныя раздёленія въ протестантскомъ лагер'я. Почти непрерывный рядъ побъдъ протестантства надъ католичествомъ завершился въ безкоролевье по смерти послёдняго Ягеллона знаменитою варшавскою религіозною конфедераціею, гарантировавшею каждому поляку религіозную свободу. Въ соблюдении этой вонфедерации торжественно влялись одинъ за другимъ вновь избранные польскіе вороли Генрихъ Анжуйскій и Стефанъ Баторій.-Повидимому, все предвъщало польскому протестантству свътлую будущность. И однако польское протестантство погнбло даже сворве, чемъ можно было того желать самымъ завлятымъ врагамъ его. Уже въ послъдніе годы Снгизмунда Августа почва начала уходить у него изъ - подъ ногъ. Въ самый моменть подписанія варшавской конфедераціи, когда польское протестантство было повидимому на вершинѣ своего могущества, грозный призракъ католической реакціи явно носился надъ нимъ. Гдѣ же причина этого на первый взглядъ страннаго явленія? Гдѣ причина смерти польскаго протестантства? Причина смерти польскаго протестантства — въ немъ самомъ: оно умерло естественною смертью, происшедшею отъ внутренней болѣзни, отъ внутреннихъ пораженій его организма, которыя съумѣла растравить и сдѣлать неизлечимыми получившая и отъ него не мало ранъ противная сторона.

Эта послёдняя, въ сравнении съ протестантствомъ, была во второй половинѣ XVI вѣка очень слаба. Говоря вообще, ее образовала вся та масса польскаго народа, которая устояла въ ватоличествѣ. Масса эта была весьма велика. Польское крестьянство, унаслёдовавшее отъ прежнихъ вёвовъ польской исторической жизни горькую долю почти полнаго рабства, осталось за чертою того реформаціоннаго вихря, который бушеваль въ XVI въвъ въ шляхетской Польшь. Реформаціонныя идеи имъли также малое распространение въ той части польской шляхты, воторая была победнее, потемнее, особенно въ той, которая по условіямъ своего быта приближалась въ врестьянству. Конечно, не вся богатая и образованная шляхта, не всё польскіе магнаты увлечены были потокомъ реформаціи. Но въ общемъ, тогда вакъ на сторонъ реформаціи были знатность, богатство, образованность, на сторонъ католичества оставалось почти лишь то, что было въ польскомъ народъ бъднаго, темнаго, забитаго, мало или вовсе не вкушавшаго плодовъ западноевропейской цивилизации. На сторонѣ этого послѣдняго было одно преимущество: оно представляло собою хотя и мертвую, но вомпактную массу, оно представляло собою силу, которая при извёстныхъ условіяхъ одною своею массою могла раздавить противника. Но эта сила могла быть направлена, и въ ту и въ другую сторону; эта масса могла быть обработана и такъ, и иначе. На сторонѣ католичества было, пожалуй, еще одно преимущество-привязанность массы въ стадинѣ, въ вѣвами сложившемуся строю, въ въръ отцовъ и дъдовъ. Но и только. Активнаго содействія въ борьбѣ съ реформаціей католичеству нельзя было ждать ни отъ польскаго врестьянства, жившаго почти въ совершенномъ рабствъ, за своею египетскою работою не имѣвшаго иногда и въ праздничные дни минуты свободной иля мысли о Богѣ, ни отъ оставшейся върною старинѣ польской шляхты, воторая, если и являлась иногда защитницею интересовъ католицизма, то лишь при сильномъ внёшнемъ подстрекательствь. О содыйствін пановь-католиковь, хотя и занимавшихъ высшія государственныя должности, тоже не много можно свазать: отдёльные случаи этого содёйствія не имёли важныхъ послёдствій въ общемъ ходъ дёла. Остается духовенство. Хотя нѣкоторые польскіе ксендзы не устояли вь общемъ реформаціонномъ потокѣ, увлекшемъ за собою польское общество, хотя нѣкоторые изъ нихъ даже открыто перешли въ протестантство, стали энергичными его пропагаторами и впослёдствіи играли выдающіяся роли въ его судьбѣ, но въ общей массъ своей польское духовенство, какъ низшее, такъ и капитульное, и это послѣднее по преимуществу, осталось вѣрнымъ католичеству. Не смотря на всё его недостатви, на низость умственнаго и нравственнаго уровня значительной части его, оно все-таки было силою, на которую можно было опереться въ борьбѣ съ реформаціею, а въ польсвихъ капитулахъ того времени не мало было даже-можно сказать безъ преувеличенія — нравственно здоровыхъ и умственно сильныхъ людей, способныхъ поспорить съ лучшими протестантскими силами. Но и духовенство, чтобы быть действительною силою, нуждалось въ руководителѣ, въ иниціаторѣ. Эта послѣдняя роль, по самому существу дѣла, выпадала на долю польскаго епископата, независимо отъ своего церковнаго значенія занимавшаго высокое общественно - государственное положение въ Польштв. Но тогдашній польскій епископать въ общемъ своемъ составѣ оказался ниже выпавшей на его долю исторической задачи. За немногими исключеніями польскіе епископы первой и значительной части второй половины XVI въка играли въ великой драмѣ, разыгравшейся тогда въ Польшѣ, какія-то неважныя, второстепенныя, а подчасъ даже жалкія и смѣшныя роли. Нёкоторымъ изъ нихъ даже приличнёе было-бы находиться въ противномъ лагерѣ. Вообще же большинство тогдашнихъ епископовъ вовсе не годилось для роли иниціаторовъ: оно способно было лишь идти по теченію, способно было идти спасать католичество лишь вслёдъ за другими. Къ счастью римской куріи, эти другіе были въ Польшё, хотя и не въ большомъ

количествѣ. То на той, то на другой васедрѣ появляются непрерывно эти истинные поборники католичества. По мфрф силь своихъ спасають они католичество, гдб только могуть, собирають и формирують уцёльвшія католическія дружины, во главѣ ихъ выступаютъ, когда только могутъ, противъ врага, ведуть съ этимъ врагомъ борьбу и въ своихъ епархіяхъ, и при королевскомъ дворѣ, и въ сенатѣ, и на сеймахъ, и на синодахъ. Къ концу царствованія Сигизмунда Августа такіе люди все чаще и чаще появляются на епископскихъ каеедрахъ. Они, въ союзъ съ агентами Рима, и спасали тогда католичество въ Польше, спасали, конечно, не своими личными силами, а духомъ иниціативы, умёньемъ найтись среди окружавшей ихъ обстановки, извлечь изъ современныхъ обстоятельствь всю возможную для своего дёла пользу. Но дёятельность каждаго изъ этихъ людей въ отдёльности была или непродолжительна по времени, или не общирна по сферѣ распространенія, или же не особенно замѣтна по свонмъ послѣдствіямъ. Одна личность рельефно выступаеть въ ряду этихъ людей. Это-личность вармійскаго епископа Гозія.

Во все почти продолжение царствования Сигизмунда Августа Гозій быль истиннымь вождемь польсваго ватоличества въ его борьбѣ съ реформаціей, хотя онъ, если позволительно такъ выразиться, поступилъ въ ряды польской католической арміи добровольцемъ. Въ великой драмъ, разытрывавшейся въ Польше во второй половине XVI века, Гозій играль (можно сказать безъ преувеличения) роль перваго, главнаго борца польскаго католичества, хота онъ жилъ въ сторонѣ отъ собственно-польской сцены, на которой шла эта драма, хотя онъ былъ епископомъ, не входивщимъ даже въ составъ собственно-польской митрополіи. Въ теченіе цёлаго ряда годовъ прусскій городъ Гейльсбергъ былъ центромъ, въ которому шли изъ всёхъ областей рёчи посполитой нити польскаго католичества. Сюда обращали свой взоръ польскіе епископы, когда черныя, грозныя тучи покрывали польскій небосклонъ, когда страшная гроза висбла надъ польскою церковью, готовая ежеминутно разразиться надъ нею со всёми своими разрушительными послёдствіями. Сюда обращены были, сюда стремились изъ Польши сердца върныхъ католиковъ, которые, содрогнувшись при мысли объ ужасныхъ послёдствіяхъ нависшей надъ Польшею

грозы, чаяли отъ вармійскаго епископа слова ободрёнія, утешенія, спрашивали у него сов'втовъ и указаній, искали защиты и поддержки. Сами примасы польскаго воролевства --гнёзненскіе ерхіепископы обращались за совётами и указаніями къ епископу Гозію, почтительно приглашали его на свои провинціальные синоды, считали нужнымъ прежде созванія провинціальнаго синода узнать мнёніе о немъ вармійскаго епископа. Епископы, основательно или неосновательно попавшіе въ Рим'й на подозр'вніе въ приверженности къ новымъ идеямъ, считали нужнымъ оправдываться во взведенныхъ на нихъ обвиненіяхъ предъ своимъ гейльсбергскимъ сосъдомъ, зная, что Римъ повъритъ Гейльсбергу. Не даромъ же св. отецъ приказывалъ своимъ агентамъ испрашивать во всемъ совѣта у вармійскаго кардинала, недаромъ онъ назначалъ и отзывалъ ихъ по указанію вармійскаго епископа, недаромъ самый умный и даровитый римскій агенть въ Польшев Коммендони во время своего перваго двухлётняго пребыванія въ Польше вель такую оживленную корреспонденцію съ вармійскимъ кардиналомъ и два раза лично побывалъ въ самомъ Гейльсбергв. Въ Гейльсбергь летвли со всёхъ концовъ речи носполнтой, отъ свътскихъ и духовныхъ лицъ, письма съ донесеніями о всёхъ важнёйшихъ событіяхъ польской церковной жизни, такъ что въ Гейльсберге всегда хорошо знали, что ублается въ самыхъ отдаленныхъ уголкахъ Польши. Гейльсбергъ съ своей стороны не оставался въ долгу. Изъ него тоже летбли въ разные концы Польши письма съ совбтами. наставленіями, увъщаніями, одобреніями, ободреніями, иногда выговорами, даже угрозами, и къ примасамъ, и къ епископамъ, и къ каноникамъ, и къ королю, и къ королевѣ, и къ придворнымъ чинамъ, и въ воеводамъ, каштелянамъ и инымъ правительственнымъ лицамъ, и къ польскимъ панамъ, и къ простымъ шляхтичамъ. Эта корреспонденція была тёмъ могучимъ рычагомъ, воторымъ Говій изъ Гейльсберга невримо направляль теченіе польской церковной жизни, тою широкою сётью тонкихъ, почти невидимыхъ проволокъ, по которымъ духъ Гозія проникалъ въ самые укромные уголки польской земли. — Впроченъ, Гозій и лично довольно часто появлялся въ Польшт. Онъ присутствовалъ часто на польскихъ провинціальных синодахь. Въ нихъ принималь онъ самое двятель-

ное участіе, — оживлялъ, ободрялъ упавшихъ духомъ ревнителей католичества, вдохновляль ихъ своею энергіею и своею решимостью для борьбы съ реформаціей, издаваль вмёстё съ ними спасительныя для ватоличества постановленія, составляль для нихъ professio fidei. Но хотя Гозій не щадилъ на синодахъ ни трудовъ своихъ, ни усилій, труды его тутъ часто не приносили плодовъ, а усилія разбивались о непреодолимыя препятствія. Вообще, что касаются провинціальныхъ синодовъ, то не столько важна положительная дёятельность на нихъ кардинала Гозія, сколько отрицательная, имбвшая цблью не допустить созванія въ Польшѣ провинціальнаго синода. Возможность превращенія провинціальнаго синода въ національный соборъ представляла собою въ шестидесятыхъ годахъ XVI вѣка такую серьезную опасность, что самъ бывшій папскій легать на тридентскомъ соборѣ сталь откладывать съ году на годъ принятіе польскимъ духовенствомъ его опредѣленій, только бы затормозить созваніе въ Польшѣ провинцівльнаго синода, на которомъ должно было совершиться это принятіе. Какъ ни желалъ созванія синода польскій примась, къ какимъ средствамъ ни прибегалъ онъ для осуществленія своего желанія, Гозій въ союзъ съ агентами римской куріи одержаль надь нимь верхь, и вь теченіе болье чемъ патнадцати леть не видела Польша провинціальнаго синода. — Еще съ большими опасеніями относился Говій къ польскимъ сеймамъ, гдё на польское духовенство падало тогда нанболёе ударовъ, и ударовъ, тёмъ болёе сильныхъ и опасныхъ, что они наносились оффиціальными представителями польскаго общества. Когда Гозій бываль дома, въ своей епархін, онъ всегда почти присутствоваль на сеймахъ. Даже тогда, когда кардинальство поставило его въ затруднительное положение относительно приличествующаго ему, какъ кардиналу, мёста въ сенатё, онъ все-таки прібзжаль на сеймъ. хотя оффиціальнаго участія въ немъ не принималъ, т. е. не засёдаль въ сенать. Въ тъхъ наконецъ случаяхъ, когда какія либо обстоятельства не позволяли ему лично прибыть на сеймъ, онъ старался иными путями достигнуть цёли: онъ въ такихъ случахъ обыкновенно забрасывалъ письмами и короля, и епископовъ, и папскихъ нунціевъ, и свётскихъ сенаторовъ-католиковъ, и въ особенности коронныхъ канцлеровъ и подканц-

леровъ, королевскихъ секретарей и другихъ лицъ, которыя такъ или иначе могли имъть вліяніе на сеймъ. Если обобщить результаты деятельности Гозія на сеймахъ, то нельзя назвать ее вполнъ успъшнозо: противъ общаго теченія и Гозій, при всемъ своемъ рвеніи на пользу католичества, часто не могъ ничего сдёлать. Все-таки онъ на сеймахъ въ союзё съ агентами Рима успёль отразить не мало ударовь, направленныхъ на духовенство, и ударовъ весьма опасныхъ, которые при извъстныхъ условіяхъ могли нанести ватоличеству въ Польшъ неивлечимыя раны, съумълъ ослабить силу другихъ, предотвратить ихъ опасныя послёдствія. Но не въ этомъ главная заслуга Гозія для католичества въ Польшѣ. Не имѣя въ своемъ распоряжении силъ и средствъ для автивной борьбы съ реформаціей, не имѣя ихъ иногда даже для отврытой пассивной обороны, онъ умълъ ловко эксплоатировать въ свою пользу слабыя стороны враговъ. Оть него не укрылись внутренніе раздоры въ протестантскомъ лагерѣ, порожденные разностію протестантскихъ исповёданій. Кромё трехъ главныхъ исповёданій-лютеранскаго, реформатскаго и богемскаго-во второй половинъ XVI въка появилось въ Польшъ великое множество разныхъ крайнихъ сектъ, отрицавшихъ основные догматы христіанства: какъ бы послё долгаго сна духовнаго настало въ Польшѣ такое богопочитаніе мысли, что почти не было въ Европѣ такой нелёпости, которая не нашла бы себъ послёдователей въ Польшѣ. Взанмные раздоры главныхъ протестантскихъ исповѣданій, ожесточенная, непримиримая вражда безчисленныхъ антитринитарскихъ сектъ и между собою и съ главными протестантскими исповёданіями, превратились съ теченіемъ времени въ постоянную, почти ежедневную ръзню. Свътлый дучъ надежды озарилъ лицо предводителя польскаго католичества, когда возвратившись изъ Тріента онъ увидёль, вакую рёзню, какую междуусобную войну отврыли польскіе протестанты послё относительно небольшаго періода дружной діятельности и блестящихъ побёдъ своихъ надъ старою вёрою. Онъ радовался, любовался этою рѣзнею, приговаривая: bellum haereticorum рах est Ecclesiae. Онъ изъ всёхъ силъ старался поддержать ее, продолжить, усилить, разжечь, довести до того, чтобы противники, какъ онъ выражался, перегрызли и пожрали другъ друга. Напрасно пытались на сеймахъ болѣе дальновидные

34

протестанты изгнать изъ Польши антитринитаріевъ, удалить изъ организма польскаго протестантства этотъ смертельно поражавшій его внутренности ядъ: кардиналъ Гозій, а съ нимъ вивств, по его слову, и польсвіе епископы открыто становились въ сенатъ на сторону антитринитаріевъ, громко требовали и для нихъ свободы слова и дъйствія, если ужь она предоставлена протестантамъ. Когда же польскимъ протестантамъ удавалось получить отъ короля направленные противъ антитринитаріевъ указы, Гозій и его друзья-единомышленники забрасывали короля, королевскую канцелярію и разныхъ государственныхъ сановниковъ просьбами о неприведении въ исполненіе этихъ указовъ — и опять начиналась у польсвихъ иновърцевъ старая ръзня. Напрасно усиливались болёе благоразумные представители трехъ главныхъ протестантскихъ исповѣданій устроить соединеніе воедино разрозненныхъ протестантскихъ силъ, напрасно торжествовали они достигнутое наконецъ послѣ долгихъ трудовъ и усилій сандомірское соглашеніе: Гозій видёль слабыя стороны ихъ соглашеній и союзовъ, всюду и всегда говорилъ и писалъ, что всѣ они-чистѣйшій обманъ, мыльный пузырь, и такъ какъ въ его словахъ было не мало правды, легко дискредировалъ ихъ въ общественномъ мнѣніи, а протестантство лишалъ хотя бы то внѣшняго, формальнаго единства. У Гозія было въ рукахъ и другое-не менёе дёйствительное-средство дискредировать въ глазахъ польскаго общества всёхъ вообще протестантовъ. Отрицаніе поляками-антитринитаріями, вышедшими изъ нёдрь протестантства, самыхъ основъ христіанской религіи, та страшная сатурналія мысли, которая овладёла тогда нёкоторою частью польскаго общества и въ которой часто не было пошалы самымъ дорогимъ исвоннымъ върованіямъ христіанства, была на руку Гозію. Указывая рукою на эту отвратительную сатурналію, на это открытое, безпардовное поруганіе основныхъ истинъ ученія Христова, онъ не переставалъ твердить, что это-созрѣвшіе наконецъ плоды реформаціи, что это-логически-необходимыя послёдствія отдёленія отъ католической церкви. Онъ не переставалъ грозно вопить, голосомъ пророка въщать, что въ эту страшную антитринитарскую пропасть неминуемо упадеть каждый, вто только хоть разъ уклонился отъ единой истинной католической церкви. А между твмъ такъ заботливо охраняемые и

удерживаемые Гозіемъ въ Польшѣ антитринитаріи продолжали среди междоусобной рёзни свои вакханаліи, и чёмъ дольше шло время, тёмъ возмутительнёе становились онё. Польская религіозная мысль, точно молодой звёрь, сорвавшійся съ цёпи, безъ оглядки, безъ удержу неслась впередъ, забиралась въ непроходимыя дебри, въ непролазныя болота. Дальше идти становилось невуда. Почти все, что чтитъ, во что въруетъ, на что смотрить съ надеждою человичество, было попрано, поругано. Путь, по которому промчалась въ своей бъшеной скачкъ польсвая религіозная мысль. быль одинь лишь путь отрицанія, разрушенія, уничтоженія. Много силь, много энергія растратила она въ этой скачкъ, а въ результать не получилось ничего, вром'я разрушенія. Первый пыль начиналь проходить. Чувствовалось всеобщее утомление. Разбушевавшияся страсти унимались, возбужденное чувство успоконвалось. Раздумье брало человѣка. Разумъ освобождался изъ-подъ гнета нахлынувшаго на человѣка сильнаго порыва чувства. Холоднымъ, безпристрастнымъ взоромъ окидывалъ онъ путь, въ немного лётъ пройденный польскою заблудившеюся въ дебряхъ антитринитарства мыслью, и горькое разочарование овладевало человекомъ. Жутко и стыдно становилось ему за свои увлечения. Въ душу закрадывалось раскаяніе; а разъ оно закралось-ярый антитринитарійобрѣтенная уже овца для католичества. Онъ не пойдетъ уже въ лагерь лютеранъ или реформатовъ, которые не съумѣли его у себя удержать. Онъ прямо пойдетъ съ повинною къ католическому кзендзу, ему раскроеть свою душу, ему повѣдаеть свои увлеченія — гръхи, и у него попросить исцеленія. Самъ патріархъ польскаго католичества и въ неразрывномъ единеніи съ нимъ пребывающіе отцы-пастыри ватолическаго стада съ распростертыми объятіями выйдуть на встрёчу блудному сыну, съ радостію, со словомъ всепрощенія примуть въ свои объятія раскаявшагося грёшника. Много такихъ заблудшихъ овецъ возвратилось уже въ великое стадо римскаго пастыря въ послёдніе годы жизни кардинала Говія, и возвращеніе въ католичество началось съ этихъ именно наидальше забредшихъ овецъ. Съ нихъ началась, въ ихъ душъ зародилась впервые католическая реакція. Скоро и върно угадаль Гозій, что въ Полыпъ начинаеть вѣять новымъ духомъ. Лишь только повѣяло реакцією, лишь только повазались первые-слабые еще-симптомы

34\*

ея, прибыли въ Польшу, по его призыву, всемірные реакціонеры, братья основаннаго для спасенія ватоличества ордена језунтовъ. Безъ шума прибыли они въ Польшу, безъ шума стали по ней разселяться, безъ шума, совсёмъ даже незамётно взяли въ свои опытныя руки дальнъйшее направление спасительной реакціи, съ каждымъ годомъ усиливавшейся. За реформаціонною горячвою началась въ польскомъ обществѣ горачка реакціонная, не уступавшая въ силѣ и заразительности первой. Одна за другой падали ся жертвы: въ лоно католичества возвращались и антитринитарія, и лютеране, и реформаты: раскаявались и стремились загладить, отмолить свои грёхи люди, мечтавшіе о созданіи польской національной цервви: оставляли дёло протестантства польскіе магнаты-сенаторы, лаже тё изъ нихъ, которые прежде были самыми ревностными защитниками интересовъ протестантовъ; отдалялись отъ протестантства лучшія интеллевтуальныя, литературныя польсвія силы, несшія свои таланты въ жертву уже не реформаціи, а возродившемуся католичеству, рвалась связь религіозно-реформапіонныхъ стремленій польскаго общества со шляхетскою реформаторскою программою; пріободрились, полною грудью вздохнули упавшіе было духомъ в'врные сыны католической церкви. Въ послёдніе дни жизни Гозія реакціонная горячка была уже въ сильнъйшемъ развитін, и умирая кардиналъ Гозій могъ уже читать отходную польскому протестантству, могь уже торжествовать начало реставраціи католичества въ Польшѣ, могъ наслаждаться мыслью, что онъ не только самъ не отрекся отъ папы и папства, но и спасъ еще для него Польшу.

Для того, чтобы понять смыслъ дбятельности этого недюжиннаго человъка, для того, чтобы понять внутреннюю основу его беззавътнаго служенія идеъ, олицетворявшейся для него въ папствъ, нужно прежде всего вспомнить, что кардиналъ Гозій жилъ въ эпоху возрожденія католичества, въ эпоху духовнаго обновленія и самоочищенія папства. Онъ жилъ тогда, когда на престолъ ап. Петра не сидъли уже болъ атеисты, убійцы, воры, клятвопреступники, прелюбодъи, когда на немъ появились люди, достойные всякаго уваженія по чистотъ и святости жизни, когда 'папство не жаждало земныхъ наслажденій, не поддавалось обаянію мірской власти въ такой мъръ, какъ раньше, когда оно стремилось владычествовать надъ совъстью людей, когда св. отецъ стоялъ во главѣ католическаго миссіонерства, искоренявшаго еретичество въ Европѣ прививкою сѣмянъ католицизма къ невоздѣланной почвѣ юныхъ натуръ, когда іезуитство подъ видомъ ученія Христа еще не проповѣдывало того нравственнаго уродства, которымъ опозорило себя столѣтіемъ позже это орудіе обновленнаго папства. Только это нравственно возродившееся католичество могло такъ увлечь даровнтую натуру, что она всецѣло принесла ему самое себя въ жертву. Только духовно обновившееся папство могло найти себѣ въ Гозіѣ такого беззавѣтнаго борца за идею, какимъ онъ выступаетъ предъ нами во всю свою жизнь.

Кардиналь Гозій быль однимь изъ типическихь представителей возрожденнаго ватоличества. Среди польсваго духовенства XVI вѣка, которое далево не могло похвалиться чистотою своихъ правовъ, вармійскій епископъ представляль пріятное исключение, и, еслибы намъ нужно было охарактеризовать его, какъ человѣка, однимъ словомъ, мы не колеблясь ни менуты назвали-бы его благочестивымъ. Если тольво было возможно, совершаль онъ свои обычныя молитвы въ костель, превлонивъ волёна предъ алтаремъ. Мессу читалъ или слушалъ онъ только въ костелів. Если по болівзни онъ не могъ находиться въ востель, предпочиталь вовсе ся не слушать, не желая допустить противнаго церковнымъ постановленіямъ совершенія ея въ частномъ домѣ. Въ праздничные и восвресные дни самъ совершалъ мессу, что было въ средъ тогдашняго польскаго епископата далево не зауряднымъ явленіемъ, и наканунѣ ся совершенія цёлый день постился. За столомъ его раздавалось назидательное чтеніе или шель разговорь о богословскихъ предметахъ. Въ соблюдение постовъ Гозій былъ строгъ до врайности, просто неумолимъ: сколько ни старались, напр. въ Тріентв, друзья Гозія, сами даже папскіе легаты уговорить его во время тяжкой болёзни принять скоромную пищу, давая ему отъ имени напы и всего вселенскаго собора разрѣшеніе отъ поста, у него быль одинь отвёть, что онь вёруеть не въ мясо животныхъ, а въ Бога<sup>1</sup>). На Гозія никогда не упала ни одна тёнь нецёломудренной жизни. Дёла милосердія, самая широкая благотворительность были его обычнымъ, любимымъ занятіемъ. На.

<sup>1</sup>) Rescius, libr. III, c. XVI, 355-358; ibid., c. XV, p. 353.

свой счеть воспитываль онь молодыхь людей, особенно подававшихъ надежду, что они сдёлаются хорошими слугами католической церкви. Домъ его всегда отврыть быль для нищихъ: онъ радовался, вогда ихъ много являлось за милостыней. Онъ былъ благотворителемъ даже выше своихъ средствъ <sup>1</sup>). Вообще Гозій въ своей частной жизни производить впечатлёніе благочестиваго, набожнаго, религіознаго человёка. Какимъ мы видёли его въ дётствё, въ юношескіе годы, такимъ онъ является предъ нами и въ зрѣломъ возрастѣ. Еще враковскимъ студентомъ взявшійся за перо для полемики съ Лютеромъ, онъ не выпускаль его уже изъ рукъ во всю свою жизнь. Еще тогда посвятившій первый плодъ своего ума Богу, онъ принесъ на алтарь католической церкви всё свои богатыя умственныя дарованія, отдаль въ жертву ученой защить католичества значительную часть своей жизни. Еще въ дётскомъ возрасте проявившееся въ немъ религіозное настроеніе, еще въ тв ранніе годы сказавшаяся въ немъ религіозная восторженность осталась на всю жизнь харавтеристическою чертою его личности. Религіозная восторженность въ Гозів съ годами усиливалась, переходила по временамъ въ религіозный энтузіазмъ: Решка напр. разсвазываеть, что въ Тріентв въ великую пятницу ночью, когда всё спали, Гозій ушелъ въ находившуюся внё города доминиканскую церковь и тамъ цёлыхъ два часа распростертый на полу молился объ единстве ватолической цервви, объ обращении еретивовъ и успѣшности собора<sup>2</sup>). Еще въ дѣтствѣ сказавшееся въ немъ подъ вліяніемъ житій святыхъ аскетическое направление осталось въ немъ навсегда. Ежедневныя долгія молитвы, строгій пость, не удовлетворяли кардинала Гозія. Онъ подвергалъ себя бичеваніямъ, которыя производилъ или самъ, или чрезъ близвихъ къ нему лицъ. Особенно сильно бичеваль онъ себя въ великую пятницу. въ воспоминание бичеванія Спасителя <sup>3</sup>). Ничто такъ не прельщало Гозія, какъ мученическій вінець. Когда онъ узналь объ осворбленіяхь и насиліяхъ, которымъ подверглись іезунты въ Эльбингв, онъ, по

<sup>a</sup>) Ibid., lib. II, c. XVI, p. 183-186.

<sup>4)</sup> Rescius, lib. III, c. XIV, p. 345-347.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Ibid., lib. III, c. XIII, p. 342-343.

словамъ Решки, казалось, завидовалъ имъ; онъ жаловался, что не удостоился претерпъть такое же поношение ради Христа<sup>1</sup>).

Безупречная нравственная жизнь, строгое благочестие, глубовая религіозность, доходившая до восторженности, до энтузіазма, аскетическіе подвиги, бичеванія, — все это какъ нельзя болёе годилось для той роли, которую суждено было съиграть кардиналу Гозію въ Польшѣ. Общепризнанная тогда учоность кардинала Гозія, общеевропейская его слава, какъ литератур-. ной знаменитости тогдашняго католичесваго міра еще усиливала блескъ того безукоризненно-чистаго. ничъмъ не запятнаннаго костюма, въ которомъ являлся Гозій на сценѣ польской исторической жизни въ своей роли правственнаго, духовнаго обновителя польскаго католичества. По условіямъ тогдашней, не только польской, но и вообще западноевропейской жизни этоть костюмъ былъ единственнымъ, въ которомъ онъ могъ явиться съ надеждою на какой-либо успёхъ предъ тогдашнимъ міромъ, требовавшимъ отъ духовенства прежде всего нравственной чистоты. Съ одной стороны, стальной кольчуги Гозія, сотканной изъ благочестія, набожности, аскетизма, не могли пробить протестантскія стрёлы, наносившія въ вёкъ реформаціи такъ много ранъ католическому духовенству, не имѣвшему на себѣ такой кольчуги. Съ другой стороны, нравственная безупречность Гозія, какъ человѣка, признанная за нимъ даже его врагами, — окружавшій его въ глазахъ католиковъ ореолъ почти святости, ореолъ подвижника, человъка не отъ міра сего, сильно импонироваль на массу, ослёпляль ее своимъ блескомъ, заставляль ее преклоняться предъ величіемъ его духа. Окруженный этимъ ореоломъ, Гозій могь действовать съ авторитетомъ человѣка, у котораго за словомъ стоитъ дѣло,---Съ авторитетомъ безкорыстнаго борца за ндею, котораго нельзя было упревнуть въ какихъ-либо постороннихъ побужденіяхъ. Въ присутствін такого человѣка какъ-то неловко чувствовала себя посредственность, презванная служеть той же едев, но вывсто того служившая самой себь, своимъ мелкимъ личнымъ интересамъ. Въ присутствія Гозія польскіе епископы, занятые большею частью своими личными дёлами, только и думавшіе-что объ удовлетворении своего тщеславія, корыстолюбія и тому подобныхъ невысокопробныхъ вещей, не решались обнаружить

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Ibid., lib. II, c. XX, p. 202-203.

своихъ истинныхъ намёреній, показать своихъ настоящихъ физіономій: они поневол'я вторили Гозію, одобрали его предложенія, полнисывали его professio fidei, издавали въ его духѣ постановленія, реформировали польское духовенство, шли за нимъ на борьбу съ реформаціей, по его слову отстаивали антитринитаріевъ. Напротивь, что было въ польскомъ духовенствѣ сроднаго Гозію по духу, устремляло свои взоры въ Вармію, тануло его въ себѣ въ Польшу на синоды и сеймы, радовалось каждому появленію его на польской землів, устрояло ему торжественныя встрвчи и оваціи, чутво прислушивалось въ важдому его слову, сердцемъ воспринимало это слово и по всей Польштв, по самымъ укромнымъ уголкамъ его разносило. Только въ своей непробиваемой кольчугъ могъ Гозій такъ смъло, такъ авторитетно выступать на синодахъ и сеймахъ, какъ это онъ дёлалъ, нисколько не боясь вражьнах стрёль. Только окруженный ореоломъ своего духовнаго величія, могъ онъ говорить такимъ смѣлыма, рышительныма языкома не только съ польскима примасомъ, но и самимъ воролемъ, вакимъ онъ говорилъ.

Если умственный и нравственный обликъ кардинала Гозія, какъ человѣка, былъ наиболѣе подходящимъ для его роли, то съ другой стороны Гозій обладалъ въ достаточной степени и другими качествами, дѣлавшими изъ него хорошаго практическаго дѣятеля, хорошаго борца за идею папства не въ теоріи только, но и въ практической жизни.

Среди той сатурналіи мысли, которая господствовала въ польскомъ обществё второй половины XVI вёка, гдё всякій считалъ себя ключемъ къ тайнамъ бытія, — среди этого богопочитанія мысля, которое неизбёжно вело въ концё концовъ къ разочарованію, въ охлажденію энергіи, къ утомленію, къ горькому сознанію, что въ числё боговъ было много ложныхъ кумировъ, — среди этой сатурналіи и богопочитанія мысли много уже значило имёть и чувствовать подъ собою твердую почву, много уже значило просто знать, во что вёруешь и что отрицаешь. Гозій среди этого тумана, разстилавшагося по польской землё, ясно и раздёльно видёлъ, на чемъ онъ стоить, что онъ защищаетъ, куда онъ идетъ, онъ хорошо зналъ и свою вёру, и всё еретическія отъ нея отступленія, всё эти, какъ онъ ихъ звалъ, "діавольскія вёрки". А зная это хорошо, онъ не могъ уже споткнуться, какъ постоянно спотыкались нетвердые въ ٩

въръ его соотечественники, даже нъкоторые изъ епископовъоффиціальныхъ столновъ правов'йрія. Гозій шель въ своей цёли по хорошо ему извёстной, хотя и негладкой, дорогѣ, не дозволяя себь никакихъ уклоненій въ сторону, никакихъ компромиссовъ съ противною стороною. Національно-реформаціонное, или либеральное направление въ польскомъ католичествё, въ воторому примкнузи нёкоторые епископы съ Уханскимъ во главъ, было для Гозія такою же ересью, какъ и само протестантство. Не было той силы, такихъ средствъ, такихъ доводовъ и аргументовъ, которые заставили-бы кардинала сдёлать хоть одну, хоть самую малую уступку этимъ-по его терминологія-вознямъ діавольскимъ. И Гозій былъ правъ, не поддаваясь никакимъ доводамъ, не соблазняясь никакими блестящими перспективами, какія ему сулили въ будущемъ провозвъстники идеи національной польской церкви, не позволяя себя обмануть никакими "общими разсужденіями о дёлахъ въры", нивавими "соглашеніями съ отщепенцами, никавими вообще собраніями, могущими превратиться въ національный соборь. Національный соборь съ участіемъ свётскихъ людей, особенно въ Польшѣ, гдѣ папы и шляхта имѣли такую силу и въ довершенію всёхъ бёдъ недавно стремились въ освобожденію, или-по врайней мёрё — облегченію зависимости отъ Рима, быль бы пожалуй въ Польштв болев опаснымъ для католичества шагомъ, чёмъ провозглашение равноправности протестантовь съ ватолнками. Гозій быль слишком в дальновидень, чтобы не видёть, какая страшная, зіяющая пропасть разверзалась подъ римскимъ католичествомъ въ Польшѣ на національномъ соборѣ, направляемомъ рукою Уханскаго. Національный соборь быль уже измёною принципамъ истиннаго католичества. Неуднительно, что Гозій не согланался ни на вавія уступын въ пользу примирительнаго направленія, искавшаго компромисса между католичествомъ и реформаціей Онъ сворбе способенъ былъ вдаться въ противоположную врайность. Ни за что, напр. не соглашался онъ дозволить своимъ эльбингскимъ "козлищамъ" причащение подъ двумя видами, хотя онъ самъ признаваль, что въ существъ дъла причащение подъ однимъ или подъ двумя видами-дъло безразличное: требование причащенія подъ обоими видами, доказываль онь, лишь одно изъ дёль хитрой тактики дьявола, начинающаго обыкновенно съ

неважныхъ, несущественныхъ вещей, постепенно и незамътно переходящаго къ болёе важнымъ и существеннымъ и оканчивающаго совершеннымъ отдёленіемъ отъ церкви. Въ пылу полемиви онъ соглашался лучше на переходъ католивовъ въ антитринитарство, даже въ магометанство, чёмъ въ протестантство, говоря, что это, по крайней муру, послудовательно. Въ своей полемивѣ съ противниками онъ такъ далеко иногда заходиль, что, переступаль всякія границы приличія. Протестантскому ученію онъ не соглашался даже дать безразличнаго самаго по себѣ названія "вѣра"-fides, а предпочиталъ обзывать его "върка-fidicula", да еще часто съ прилагательнымъ "дьявольская" — diabolica. Лютера называль онь эйслебенскимь антихристомъ, Кальвина-женевскимъ; всъхъ вообще протестантовъ не соглашался называть не только евангеликами, но даже христіанами. Протестантскіе храмы были для него синагоги антихриста, бъсовскія капища, капища Веліала, протестантсвіе духовные-"служители сатаны". Въ пылу полемиви онъ дозволяль себе злыя шутки на счеть своихь противниковь: о протестантахъ, возстававшихъ противъ индульгенцій, онъ говорилъ, что теперь свѣтъ сталъ такой, что ludzie wola rozpusty, niż odpusty (т. е. люди предпочитаютъ распущенность отпущенію грѣховъ). Полемизируя въ защиту чистилища, онъ говориль, что впрочемъ, кто не желаеть попасть въ чистилище, можеть себъ и прямо идти въ адъ 1).

Твердо стоя на строго-ватолической почвѣ, не допуская оть нея никакихъ уклоненій, сознательно служа одной опредѣленной идеѣ—идеѣ папства, чуждаясь всего, что такъ или иначе посягало на ея цѣльность, неприкосновенность, кардиналъ Гозій былъ неутомимъ въ своемъ беззавѣтномъ служеніи этой идеѣ. Вся жизнь его—борьба за эту идею. Въ этой борьбѣ онъ не зналъ отдыха, но и не чувствовалъ, казалось, утомленія: не даромъ онъ самъ уподобляетъ себя евангельской вдовицѣ, умолившей неумолимаго судью.

Съ упорствомъ въ преслъдовани разъ поставленной цъли соединялась въ Гозій неистощимая изобрътательность въ средствахъ къ достижению этой цъли, удивительное умънье нахо-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Grabowski, II, 316, Hozyusz do Ledzkiego, 28 oct. 1568.

дить пути, ведущіе къ ней. Этимъ уміньемъ Гозій, дійствительно, можетъ похвалиться, и это умънье едвали не болъе всёхъ другихъ качествъ Гозія принесло пользы его дёлу. Одной ревности по въръ, одного упорства въ преслъдовании своей цёли туть было еще слишкомъ недостаточно: это хорошо доказали сами папсые нунціи, изъ конхъ нѣкоторые (особенно Алоизій Липпомано), руководимые въ своей деятельности одною слёпою ревностью, безъ знанія польской жизни, безъ умёнья оріентироваться въ ней, болѣе вредили, чѣмъ помогали дѣлу. Хотя ревность по въръ проникала все существо кардинала Гозія, она не ослбиляла его въ такой мфрб, чтобы въ борьбе съ реформаціей онъ терялъ голову, сбивался съ толку. Рядомъ съ религіознымъ воодушевленіемъ жилъ въ Гозій и даже умёрялъ иногда его религіозные порывы житейсвій, практическій сиысль разсчетливость положительнаго человѣка, все взвѣшивающаго, всему дающаго цёну, умёющаго, когда нужно, сдержать себя, умѣющаго выждать время. Съ впечатлительнымъ полякомъ въ Гозів какъ-то уживался практическій немець. Сама жизнь такъ распорядилась, что Гозій прошелъ хорошую жизненную школу, изучилъ заблаговременно еще въ Краковѣ въ бытность свою королевскимъ секретаремъ все, что ему потомъ нужно было знать для успётнаго выполнения своей исторической задачи. Гозій, действительно, досконально зналъ свое отечество зналъ поляковъ, зналъ дворъ, пановъ, шляхту, духовенство. Онъ зналъ, что неръшительнаго Сигизмунда Августа не сдълаешь строгимъ католикомъ, что его нерътительность -- еще меньшее изъ золъ, и въ то время какъ протестанты за одну руку тянули его въ себъ, онъ хоть и не надъялся увидъть его усерднымъ ватоликомъ, тянулъ его за другую руку, непрестанно тянулъ его въ себъ: вороль влялся и божился, что онъкатоликъ и умретъ католикомъ. Онъ зналъ, что реформаціонное движение въ Польшѣ-панско-шляхетское увлечение, онъ зналь, что панскую бользнь и лечить нужно панскими средствами, онъ зналъ, что нужно только принадлежность въ протестантству сделать признакомъ политической неблагонадежности и вмёстё препятствіемъ къ блестящей государственной карьерѣ, и не одинъ пылкій панъ-протестанть перемѣнить въру, иному Богу поклонится. Послъдующая исторія подтвердила върность разсчетовъ Гозія; она весьма убъдительно доказала, что пути, по которымъ шелъ Гозій къ своей цёли, привели прямо къ Риму, прямо къ св. отцу, т. е. къ прямой своей цёли. А это—наилучшее доказательство разсчетливости и практическаго смысла Гозія,—наилучшая аттестація знанія Гозіемъ польской жизни и умёнья оріентироваться среди нея.

Карлиналу Гозію тёмъ легче было заслужить эту аттестацію, тімь легче было одержать верхъ въ борьбі съ реформапіей, что онъ не стёснался въ выборь средствъ веденія борьбы. На этомъ пунктѣ онъ сходился съ своими сподвижникамиіезунтами. Благочестивый кардиналь, трактовавшій реформацію, какъ дёло рукъ врага рода человёческаго, посёявшаго раздоры между братьями, и проливавшій обильныя слезы при видѣ страшнаго раздвоенія, внесеннаго имъ въ нѣдра единой католической церкви, какъ-бы и не замёчалъ, кому онъ подражаеть, не только пропов'ядуя, что bellum haereticorum pax est Ecclesiae, но и собственными руками свя и разжигая раздоры между своими противниками, хотя-бы то и ad majoren Dei gloriam. Самъ кардиналъ Коммендони, весьма искусившійся въ свяніи всяческихъ раздоровъ, въ затруднительныхъ обстоятельствахъ прибъгалъ въ помощи вармійскаго кардинала, просиль его пособить ему поссорить примаса съ епископами. Отказывавшій протестантамъ въ имени евангеликовъ и не соглашавшійся называть ихъ иначе, какъ еретиками, ревностный по въръ Гозій забываль, какая великая пропасть между ученіемъ любви и мира и непрестанною пропов'язью о пресл'я довани еретиковъ за религіозныя убъжденія. Въ своей общественной деятельности Гозій, нисколько не стёсняясь, на каждомъ шагу нарушалъ одну изъ основныхъ заповъдей Великаго Учителя — "Воздадите Кесарева Кесареви, а Божія Богови". Идея папскаго всемірнаго господства до такой степени проникала все его существо, что кромв нея онъ ничего не видель, кромв служенія ей онъ ничего не зналь. На все онъ смотріль савозь призму папизма. Онъ бывалъ въ восторгв, когда ему удавалось оказать такую или иную услугу ему. Угрозою лишенія должностей и изгнанія изъ вармійскаго княжества, подчиненнаго ему въ гражданскомъ отношенія, заставилъ онъ членовъ брунсбергскаго городскаго магистрата причаститься подъ однимъ видомъ и отъ этого успѣха, отъ этого подвига на пользу католичества онъ не зналъ себя отъ радости, которою спешиль подблиться съ своими римскими друзьями. За нежеланіе причаститься подъ однимъ видомъ онъ лишиль должности усерднаго, добросовъстнаго (по суду самого Гозія) чиновника, и не только не вилёль въ этомъ смёшенія Кесарева съ Божінмъ, но въ письмѣ къ королю еще прямо заявлялъ, что онъ, если бы оставиль его на службе, поступиль бы вопреки своей совести и своему сану. Въ увлечении своею излюбленною идеею Гозій способенъ былъ даже сдёлаться фанатикомъ, переставаль быть доступень общечеловеческимь чувствамь. Добродушный Гозій, котораго Решка никогда не видълъ въ его домъ сердитымъ 1), вогда онъ мнилъ ся службу приносити папѣ, сповойно, хладновровно отвергалъ валающуюся у него въ ногахъ женщину, умоляющую его-не лишать ся мужа должности и не изгонять его изъ Варміи изъ-за причащенія подъ двумя видами. Онъ не находилъ словъ, чтобы достойно восивть вровавую ворчинскую вонфедерацію и другія этого рода хартіи, узаконявшія смерть еретиковъ, и не находиль достаточно сильныхъ выражений, чтобы заклеймить позоромъ варшавскую генеральную конфедерацію, гарантировавшую въ Польше свободу совёсти. Гозій не стёснялся даже прибёгать къ инсинуаціямъ, если онѣ могли помочь католичеству. Любимою темою, которую онъ развивалъ всюду, гдѣ только могъ, и на сеймахъ, и въ частныхъ бесёдахъ съ воролемъ, и въ своихъ письмахъ, была политическая неблагонадежность протестантовъ, которыхъ онъ прамо называлъ бунтовщиками. Кардиналь Гозій во всю свою жизнь никавь не могь примириться съ мыслью, что въ польской столицѣ открыто совершается некатолическое богослужение. Въ своихъ письмахъ онъ не переставаль просить всёхь, власть имёющихь, положить запреть на вравовскую протестантскую вирку, или какъ онъ выражался, разрушить синагогу антихриста. Когда уличная чернь, предводимая вравовскими студентами, вняла навонецъ его слову, онъ пришелъ въ неописанный восторгъ отъ безобразнаго разграбленія протестантской святыни, оть этого гнуснаго, мерзкаго проявленія религіознаго фанатизма. Онъ отказывался понять, за что туть можно наказывать совершителей этого преславнаго дёла. Онъ видёлъ въ немъ лишь высовій образецъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Rescius, libr. III, c. XII, p. 334.

религіозной ревности, достойный всякаго подражанія. Какойбы то ни было миръ съ иновърдами былъ для него немыслимъ, совсёмъ даже непонятенъ: вёротернимость, не говоря уже о равноправности не-католиковъ съ католиками, звучала въ его ушахъ, какъ самый нелёпый абсурдъ, съ которымъ примириться на его языкѣ значило отречься отъ католичества. Когда избранные въ польскіе короли Генрихъ Анжуйскій и Стефанъ Баторій торжественно поклялись въ соблюденіи варшавской религіозной конфедераціи, онъ, поставленный лицомъ къ лицу съ совершившимся фактомъ, не остановился даже предъ извращеніемъ основныхъ правственныхъ понятій, предъ исваженіемъ смысла слова Божія. Въ свонхъ письмахъ въ этимъ воролямъ онъ довазывалъ, что исполненіе данной ими присяги для нихъ нисколько необязательно, такъ какъ действительность присяги зависить оттого, что думаль въ моменть принесенія присяги дававший сс. и высказываль надежду, что они не возьмуть себѣ за образецъ Ирода, исполнившаго данную имъ Иродіадѣ влятву, а послёдують примеру царя Давида, который не убиль Навала, хотя и поклялся его убить. Вообще предъ судомъ чистой нравственности благочестивый вардиналъ Гозій оказывается далеко не безупречнымъ. Въ выборѣ средствъ для борьбы съ реформаціей, въ выбор'в путей спасенія католичества въ Польштв, кардиналь Гозій часто, самъ того не понимая, отрекался отъ чистаго ученія свангелія, отступаль отъ заповъдей Христовыхъ: если, по его предсмертнымъ словамъ, онъ въ своей жизни ни разу не отрекся отъ Христа и Его имени, то только съ своей точки зрвнія. Но неодобрительная съ точки зрѣнія чистой правственности неразборчивость въ средствахъ борьбы съ противниками, вызванная и подсказанная кардиналу Гозію самымъ ходомъ жизни, сослужила веливую службу тому дёлу, которое кардиналь Гозій считаль цёлью своей жизни и воторое было его историческою задачею. Вновь наставшая для Польши послё періода реформаціонныхъ увлеченій истинно-католическая жизнь, принявшая вскорь ультрамонтанско-језунтскую окраску, ведеть свое начало отъ кардинала Гозія, и католическая Польша можеть по праву считать его своимъ патріархомъ.



## ВАЖНЪЙШІЯ ОПЕЧАТКИ.

| CTPAH. CTPORA. |                                       | ▲. | HAUETATAHO.                             | сяздуеть четать.                      |
|----------------|---------------------------------------|----|-----------------------------------------|---------------------------------------|
| 1              | снязу                                 | 12 | велъдованія                             | нэслёдователя                         |
| 3              | ,                                     | 3  | ищетъ                                   | ескаль                                |
| 10             | ,                                     | 4  | dedine                                  | decline                               |
| 14             | сверху                                | -  | Odzodzenie                              | Odrodzenie                            |
| 15             | снизу                                 | 7  | ПО                                      | къ                                    |
| 16             | , , , , , , , , , , , , , , , , , , , | 6  | wzgedem                                 | względem                              |
| 16             | ,                                     | 5  |                                         | początków                             |
| 27             | >                                     | 19 | болве                                   | eme dorte                             |
| 27             | ,                                     | 13 | которое                                 | которое бы                            |
| 28             | сверху                                | 13 | гервинскою                              | червинскою                            |
| 28             | •                                     | 13 | преимущества                            | имущества                             |
| 28             | снизу                                 | 14 | предатъ                                 | примасъ                               |
| 28             | ,                                     | 5  | IÎ,                                     | II, 183                               |
| 31             | >                                     | 8  | to                                      | te                                    |
| 31             | ,                                     | 7  | gózzr                                   | górze                                 |
| 31             | 2                                     | 6  | brazią                                  | bracią                                |
| 32             | сверху                                | 3  | всвяъ                                   | свонхъ                                |
| 32             | снизу                                 | 5  | myjaśnienia.                            | wyjaśnienia                           |
| 33             | ,                                     | 17 | сввернымъ воятествомъ                   | свверскимъ княжествомъ                |
| 33             | >                                     | 11 | warmiaścy                               | warmińscy                             |
| 33             | >                                     | 8  | Sa                                      | Są                                    |
| 33             | >                                     |    | ime                                     | inne                                  |
| 39             | сверху                                |    | усађан                                  | умван                                 |
| 39             | снизу                                 | 1  | expediter                               | expediret                             |
| 40             | •                                     |    | virtutibus                              | virtutis                              |
| 52             | сверху                                | 16 | церкви                                  | части                                 |
| 71             | 2                                     | 9  | Кравовскій                              | Краковскій                            |
| 72             | снизу                                 | 1  | <sup>2</sup> ) Ibid., 424, Cracoviae, 9 | <sup>2</sup> ) Zakrzewski, 226 - 227; |
|                |                                       |    | apr. 1525.                              | Theiner, II, 423, Cracoviae,          |
| -              |                                       | 40 | •. •                                    | 3 nov. 1524.                          |
| 73             | свержу                                |    | occultasin                              | occultas in                           |
| 73             | снизу                                 | 3  | Theiner, 11, 423, Cracoviae,            | Theiner, II. 426, Cracoviae,          |
| 70             |                                       | 0  | 3 nov. 1524                             | 9 apr. 1525                           |
| 79             | 2                                     | 2  | Sórnicki                                | Górnicki                              |
| 80             | >                                     | 16 |                                         | HOM                                   |
| 80             | >                                     | 1  | S                                       | 5                                     |
| 84<br>95       | сверху                                |    | ad haeresin                             | de haeresi                            |
| 85<br>86       | >                                     |    | Гольтанскаго                            | Гольшанскаго                          |
| 86             | •                                     |    | Казингикъ                               | Козминчикъ                            |
| 87             | снизу                                 | 15 | Kroszewski<br>Испанія                   | Kraszewski                            |
| 90             |                                       |    |                                         | Италія                                |
| 90             | 2                                     |    | онъ поставленъ былъ                     | они поставлены были                   |
| 90<br>92       | •                                     |    | ero                                     | вхъ                                   |
| 92<br>92       | •                                     | 14 | пришедши<br>Тириорорій                  | перешедши                             |
| 93             | снизу                                 |    | Турповскій                              | Турновскій                            |
| 95             | ,                                     | 6  |                                         |                                       |
| 109            | ,                                     | 10 | Гурпицкаго                              | Гурницкаго                            |
| 103            | ,                                     | 10 | наговорить                              | наговаривать                          |

۴

| CTPAI             | I. CTPORA. | НАПЕЧАТАНО.          |
|-------------------|------------|----------------------|
| 110               | сверху 21  | удержать             |
| 117               | свезу 2    |                      |
| 120               | 5          |                      |
| 133               | , 11       |                      |
| 134               | 10         |                      |
|                   |            | -                    |
| 144               | сверху 9   | Deus                 |
|                   |            |                      |
| 151               | сверху 19  |                      |
| 155               | снизу 8    |                      |
| 157               | сверху 10  | почитатели           |
| 158               | 5 8        |                      |
| 160               | снизу З    | Cauors               |
| 161               | сверху 9   |                      |
| 161               | снизу З    | Гербенштейнъ         |
| 166               | сверху 5   | Новскаго             |
| 173               | снвзу 1    | diderunt             |
| 174               | CBCPXY 9   |                      |
| 175               | снизу 12   | 4) Ibid.             |
| 175               | , 10       | <sup>2</sup> ) Ibid. |
| 175               | , 3        | qnoirundam           |
| 176               | , 1        |                      |
| 178               | , 6        | aboundanced          |
| 180               | , 10       | •••                  |
| 181               | , 7        |                      |
| 185               | . 4        |                      |
| 187               | сверху 1   |                      |
| 187               | сназу 21   |                      |
| 187               | · 13       |                      |
| 187               | , 18       |                      |
| 189               | , 18       |                      |
| 192               |            |                      |
| 194               |            |                      |
|                   |            |                      |
| 199               |            |                      |
| <b>202</b>        | 5 19       |                      |
| 205               | снизу З    |                      |
| 210               |            |                      |
| 211               | сверху 1   |                      |
| 211               |            | Тенгинскому          |
| 221               | сверху 23  |                      |
| 224               | » 7        |                      |
| 224               | сниву 1    | -,                   |
| 232               | ວ່ 7       | вакъ луть вспослѣд   |
|                   |            |                      |
| <b>234</b><br>236 | сверху     | большею<br>1554      |

не дозволяли епископамъ введеніе почитателя его въ то же время онъ Санокъ Razoe Герберштейнъ Носковскаго dixerùnt Бржововъ <sup>2</sup>) Ibid. ') Ibid. quorundam sporządzonej 397 odszczepieństwa zgronadreniu Dyarunsz sejmu JOBRON распространенію Пинчовъ прошовицкій Сломницъ окружавшей **KOSMHERE** корабельщиковъ протекція въ письмв Тенчинскаго Фричъ Тенчинскому RAINUCKARO польскому 1, 260. ствін какъ лучъ надежды на вовможность накотораго разръшенія его трудной задачи. Во время этого чутешествія нунцій, кажотся, подматиль вражду канетудовъ къ епископамъ, которую впоследствия большою 1556 168 Puteus производить продолжнаъ Babilonem кульискаго 3) 4 4) Dzienniki, 164-166.

СЛЪДУЕТЪ ЧИТАТЬ.

<sup>8</sup>) Ibid., 262 – 263, Hosius Dantisco, Cracoviae, 29 iu-

его удержать

nii 1548.

Maciejowski Hosio

et

CMBABE OTHOCHTCE Deus <sup>3</sup>)

| напе | TAP | HO. |  |
|------|-----|-----|--|

п

236 3 1554 . 240 снизу 1 1868 244 2 Pureus э 7 произвести 246 сверху 14 ) 247 продолжалъ 247 снизу 16 Babulonem 249 кульскаго сверху 16 <sup>9</sup>j 256 3 снизу 256 2 зý . 4) Ibid., 1, 8 256 3

ш

|             |                 |         | `                                |
|-------------|-----------------|---------|----------------------------------|
| -           | I. CTPOR.       | A.      | НАПЕЧАТАНО.                      |
| 257         | сверху          |         | repeneckaro                      |
| 257         | снязу           | 10      | корганской                       |
| 257         | )               | 6       | 1, 3                             |
| 258<br>259  | сверху          | 4       | Бадзанѣвъ, Котонга<br>Vol. leg., |
| 259<br>261  | снизу<br>,      | 1<br>2  | Theiner,                         |
| 263         | ,               | ĩ       | 559                              |
| 263         | ,               | 2       |                                  |
| 264         | >               | 2       | braterska powracają cymna        |
| 264         | >               | 1       | jatrzących                       |
| 265         | )               | 1       | Kamaińskiego                     |
| 274         | сверху          | 13      | коргинскую                       |
| 277         | ,               | 3       | rozkaziemy<br>Sagellowym         |
| 277         | •               | 5       | Sageacowym<br>skogda             |
| 280         | снизу<br>сверху | 7       | skazżą<br>устранидась            |
| 281         | CBCPAJ          | 6       | интендантъ                       |
| 282         |                 | 15      | выдавшихся                       |
| 283 g       |                 | 10      | Пинговъ                          |
|             | на др.          | стр     | ).                               |
| 286         | снизу           | 3       | zgromadza                        |
| 295         | сверху          |         | ۶)<br>                           |
| 297         | و               | 3       | CYNOBCRIĤ                        |
| 306<br>306  |                 | 2<br>12 | wyniosto<br>Фригемъ              |
| 310         | ,<br>,          | 18      | •                                |
|             | снизу           | 9       | гряндіознов                      |
| 312         | •               | 2       | addia                            |
| 315         | ,               | 1       | 4) Albertrandi et caet.          |
| 316         |                 | 1       | <sup>1</sup> ) Eichhorn et caet. |
|             |                 |         |                                  |
| 317         | сверху          | 12      | a parte                          |
| 318         | •=•F=1          | 12      | Тріестъ                          |
| 320         | снязу           | 1       | czewca                           |
| 324         | сверху          | 20      | Парговъ                          |
| • • • •     | и на р          | (p. 0   | стр.                             |
| <b>3</b> 30 | снизу           | 2       | <sup>8</sup> ) Ibid. et caet.    |
|             |                 |         |                                  |
|             |                 |         |                                  |
| 331         |                 | 2       | 1) Ibid. et caet.                |
|             |                 |         |                                  |
|             |                 |         |                                  |
| 332         |                 | 2       | Kadom                            |
| 333         | сверху          | 8       | вновъры                          |
| 333         | cacpaj          | 14      | но                               |
| 334         | ,               | 19      | Ленгицъ                          |
| 335         | >               | 3       | rawista                          |
| 337         | •               | 2       | roztowę                          |
| 839         | •               | 10      | прасовскимъ                      |
| 341         | "               | 4       | Сепницкій                        |
| 343         | снязу           | 13      | rozprawi<br>Anuna                |
| 345<br>349  | 3               | 13<br>9 | Фрига.<br>легитинаціи            |
| 349<br>350  | ,               | 10      | Sch ine                          |
| 351         | сверху          | 3       | ad                               |
| 351         | ••••••••        | 11      | shca                             |
| 351         |                 | 12      | icy                              |
| 35 <b>3</b> | `>              | 4       | уступить                         |
|             |                 |         |                                  |

СЛЛДУЕТЪ ЧИТАТЬ. червинскаго корчинской 1, 41 Бодзанты, Котовча Vol. leg., 1, Theiner, II, 1559 Moroni braterską powracającym na jątrzących Kamerińskiego ворчинскую rozkazuiemy Jagellowym skarżą устранядась интендентъ выдававшихся Пинчовъ zgromadzą ŋ сулеовскій wyniosło Фриченъ CAMORO грандіозное oddział <sup>4</sup>) Eichhorn, II, 212–213. Albertrandi, I, 51, Warszawa, 5 lut. 1564; ibid., 52,7 lut. 1564. a patre Тріентъ 20 czerwca Парчовъ <sup>3</sup>) Ibid., 201, Lwow, 9 wrześ-7) 101a., 201, Lwow, 9 wrześ-nia 1564; ibid., 203 – 205, Łuch, 7 paźd. 1564; ibid., 222, Lwow, 12 list. 1564.
4) Ibid., 209 Lwow, 30 paźd. 1564; ibid., 229, Radymno, 22 list. 1564; ibid., 230– 233, Radom, 3 grud. 1564; Eichhorn, II, 223–226. Radom иновърцы ВИ Ленчицъ zawisła rozmowę **БDBROBCRMB** Сенницкій rozprawy Фрича легитимацін Jch ... one od chcą iey уступить десятины

é

| <b>CTPA</b> | H. CTPORA.     | HAURMATARO.                          | слъдуетъ читать.                     |
|-------------|----------------|--------------------------------------|--------------------------------------|
| 356         | сверху 1       | przyjawszy słusznę przy-<br>najmnies | przyjąwszy słuszne przy-<br>najmniej |
| 368         | » 10           |                                      | augendis                             |
| 871         | » 1(           | съ                                   | въ                                   |
| 380         | сняву З        | 319                                  | 322                                  |
| <b>386</b>  |                | Cytrobcromy                          | Сушковскому                          |
| 391         | •              | COCTORROGL                           | COCTORIOCE ()                        |
| <b>394</b>  | сверху         | Говія                                | <b>Fosit</b>                         |
| 396         | · 1            |                                      | fingunt                              |
| 407         |                | aby postęża                          | (Anmeia Cloba)                       |
| 409         | , 9            |                                      | ленчицкій                            |
| 417         | • 7            |                                      | Grabowski                            |
| 419         |                | свътской                             | частной                              |
| 425         |                | ′Фиргей                              | Фирлей                               |
| 435         |                | градскія                             | гродскія                             |
| 439         | 5 9            |                                      | тотъ                                 |
| 439         |                | тотъ                                 | этотъ                                |
|             | снизу (        |                                      | религіознаго                         |
| 449         | сверху 14      | HECOLASIANN                          | Hecoltgchmm                          |
| 449         | сниву .        | в редигіозномъ: миръ                 | религіозномъ мирв                    |
| 455         |                | Видентія                             | Berentig                             |
| 457         | _              | • Отправившись                       | оправившись                          |
| 464         | <b>&gt;</b> (  |                                      | узнали                               |
| 466         |                |                                      | Fredro                               |
| 481         |                | белбскаго                            | <b>Geascra</b> ro                    |
| <b>488</b>  |                |                                      | ощущеній приблаженія                 |
| 502         |                | не католикамъ                        | Heratojeran's                        |
| 512         | > 1            | в страдзскій                         | сърадзскій                           |
| 519         | снизу 23       | agoqne.                              | <b>ago</b> que                       |
| 520         | <b>&gt;</b> 1( | протестань                           | протестантамъ                        |
| 522         | свержу 10      | выегона                              | ненало                               |

,

÷

•

•

I۲

٠.



.....

.

-

DN-65-778 WIDENER LIBRARY Harvard College, Cambridge, MA 02138: (617) 495-2413 If the item is recalled, the borrower will be notified of the need for an earlier return. (Non-receipt of overdue notices does not exempt the borrower from overdue fines.) WIDENER AUG 1 8 2006 BOOK DUE Thank you for helping us to preserve our collection!

Обм. 270670

. . . . . . .

.

•

, · · ·

•

.

