## ПРЕОСВЯЩЕННЪЙШІЙ

# ЕПИСКОПЪ ОЕОФАНЪ,

### бывшій ВЛАДИМІРСКІЙ и СУЗЛАЛЬСКІЙ.

БІОГРАФИЧЕСКІЙ ОЧЕРКЪ.

Се благочестіе есть премудрость: а еже удалятися оть зла, есть выдыніе. Iob. 28, 28.

Проф. Ивана Корсунскаго.

#### MOCKBA.

Типографія А. И. Снегиревой. Остоженка, Савеловскій пер., соб. д. 1895.

## ПРЕОСВЯЩЕННЪЙШІЙ

# ЕПИСКОПЪ ОЕОФАНЪ,

### бывшій ВЛАДИМІРСКІЙ и СУЗДАЛЬСКІЙ.

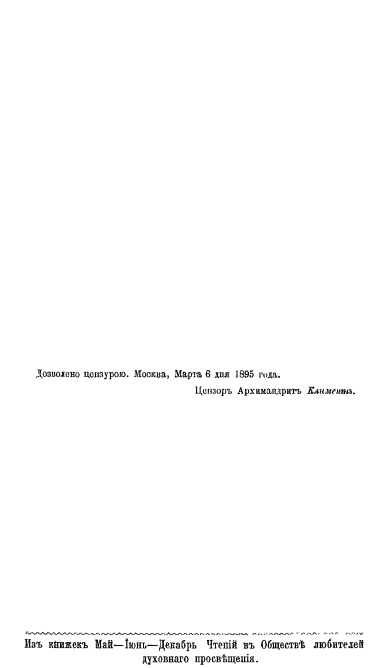
БІОГРАФИЧЕСКІЙ ОЧЕРКЪ.

Се благочестіе есть премудрость: а еже удалятися от зла, есть въдъніе. Іов. 28, 28.

Проф. Ивана Корсунскаго.

МОСКВА.

Типографія А. И. Снегиревой. Остоженка, Савеловскій пер., соб. д. 1895.



#### ОГЛАВЛЕНІЕ.

|                                               | Страницы. |
|-----------------------------------------------|-----------|
| Вступленіе                                    | 1—2       |
| § 1. Начальный періодъ жизни и воспитаніе     |           |
| преосвящ. Өеофана (1815—1841 гг.)             | 2-20      |
| § 2. Первые годы служебной дѣятельности       |           |
| на поприщѣ учебно - воспитательномъ (1841 —   |           |
| 1847 гг.)                                     | 21 - 32   |
| § 3. Дальнъйшее служение—на Востокъ и въ      |           |
| Россіи—по духовно-учебному въдомству (1847—   |           |
| 1857 rr.)                                     | 32 - 48   |
| § 4. Служеніе въ должности ректора СПетер-    |           |
| бургской духовной академіи (1857 — 1859 гг.). | 4969      |
| § 5. Преосвященный Өеофанъ, какъ епископъ     |           |
| Тамбовскій (1859—1863 гг.)                    | 70-113    |
| § 6. Служеніе преосв. Өеофана на каседрѣ      |           |
| Владимірской (1863—1866 гг.)                  | 114-158   |
| § 7. Пребываніе въ Вышенской пустыни (1866—   |           |
| 1894 rr.)                                     |           |
| § 8. Пустынные подвиги преосвящ. Өеофана.     | 188-216   |
| § 9. Учепо - литературная д'ятельность прео-  |           |
| священнаго Оеофана. Его писанія               | 217 - 251 |
| § 10. Путь ко спасенію, какъ основа всѣхъ     |           |
| писаній преосв. Өеофана и выраженіе его соб-  |           |
| ственнаго жизненнаго пути                     | 251-270   |
| § 11. Характеристика преосвящ. Өеофана        | 270 - 282 |
| § 12. Послъднее время жизни, кончина и по-    |           |
| гребеніе святителя Өеофана                    | 282-292   |
| Заключение                                    | 292-294   |

# Преосвященнъйшій епископъ Ософанъ, бывшій Владимірскій и Суздальскій.

Біографическій очеркъ.

Се благочестие есть премудрость: а еже удалятися от зла, есть въдиние. Іов. 28, 28.

Въ своемъ сочиненіи: «Мысли на каждый день года» въ Бозъ почившій 6 генваря текущаго года преосвященныйшій беофань говоритъ между прочимъ. «Блаженъ человъкъ, который, искренно возлюбивъ путь въры и добродътели, стыдится поблажать влеченіямъ чувственности, -- котораго не могутъ уклонить отъ праваго пути никакія угрозы, ни даже смерть, -- который любить всёкь, какь своихъ родныхъ, -- котораго умныя очи ясно различаютъ добро и зло, -который всегда зрить Бога предъ собою, и со страхомъ и трепетомъ служить Ему всёми дёлами своими» 1). Эти слова ближе всего и болъе всего примънимы къ самому же преосвященнъйшему Феофану. вся жизнь котораго была направлена къ тому, чтобы осуществлять на себъ и въ себъ идеалъ истинно благочестиваго и боящагося Господа. Отъ юности возлюбиль онъ путь въры и добродътели, обнаружилъ стремление къ уединенному бесъдованію съ Богомъ и взяль на себя иго Христово, отказавшись отъ радостей міра сего и въ чинъ иноческомъ сталъ подвизаться ради умерщвленія плоти и воспитанія духа; и во всю жизнь ничто не уклонило его отъ избраннаго пути праваго Онъ подлинно любилъ всёхъ, какъ родныхъ своихъ, бывъ строгъ лишь къ себъ самому, къ немощамъ же другихъ всегда от-

<sup>1)</sup> См. подъ 6-мъ числомъ октября. Москва, 1882. Стр. 72.

носясь благоснисходительно, всякому нуждающемуся помогалъ вещественно или духовно, соотвътственно потребности нуждающагося. кто бы онъ ни былъ, сродникъ или чужой, знаемый или соверщенно не знакомый. Его умныя очи, просвътленныя благодатию свыше, даруемою возлюбившимъ Бога и всецвло предавшимъ себя Ему, ясно различали добро и зло, и посему онъ не только самъ неуклонно стремился дёлать первое и удаляться отъ послёдняго, но и другимъ ясно, благожелательно и вийсти настойчиво указываль тоть же путь стремленія къ добру и удаленія отъ зла и устно и особенно въ многочисленныхъ своихъ нисаніяхъ. Онъ всегда старался такъ жить и приствовать и по истине тако жило и действовало, како бы постоянно зрълъ Бога предъ собою, со страхомъ и трепетомъ служа Ему всъми силами богато одаренной души своей, съ непощадъніемъ тълеснаго состава. За такое же благочестіе и удаленіе отъ зла Госнодь исполниль его глубокой премудрости и многообъемлющаго въдпия, отъ которыхъ, какъ отъ неисчерпаемаго источника, напаяемы были и напаяются въ изобиліи души многихъ, весьма многихъ, не только на всемъ пространствъ православной Россіи, но и далеко за предълами ея, особенно же на православномъ востокъ, такъ что онъ является по истинъ свътиломъ въ міръ (Филип. 2, 15) и учителемъ Церкви. И блаженнымъ во истину мужемъ мы признаемъ его, когда умными очами ближе приникнемъ къ чертамъ духовнаго образа его и съ возможною обстоятельностью разсмотримъ жизнь и дъятельность его 1).

## § 1. Начальный періодъ жизни и воспитаніе преосв. Өеофана (1815—1841 гг.).

Всяко древо доброе плоды добры творитъ. Мато. 7, 17.

«Даровитость съ трудолюбіемъ дають полезныхъ и великихъ дъятелей». Преосв.  $\Theta eo \phi an \sigma$ . «Мысли на каждый день года».

Преосвященнъйшій Өеофанъ, въ міръ Георгій Васильевичъ Гово-

<sup>1)</sup> Кром'в полвившихся со времени кончины преосв. Өеофана и досел'в вы періодической печати (вы Церковных Вподомостях, Церков. Впостники, Душеполезномь Чтени, Трудах Кеев, дух. академии и др.) св'ёдёній о жизни и д'ялельности его, вы настоящемы нашемы очерків мы пользовались и развыми другими источниками, какы печатными же, такы и рукописными, доселів не изданными.

ровъ, родился 10 генваря 1815 года 1), въ селъ Чернавскъ, Елецкаго убзда, Орловской губерніи. Отецъ его, Василій Тимовеевичъ Говоровъ, былъ священникомъ при Владимірской церкви этого большаго седа, бывшаго нъкогда городомъ 2) Будучи родомъ также изъ Ордовской губерни (изъ села Фашни, Малоархангельского ужива). отецъ Василій и супругу, по имени Татьяну Ивановну, имълъ также родомъ изъ этой губерніи (она была дочь священника изъ села Паниковца, Елецкаго ужзда). Онъ быль человжкъ весьма выдающийся по своему уму и образованю, окончивъ курсъ наукъ съ званіемъ студента въ Съвской духовной семинаріи 3), и по окончаніи въ ней курса, быль при ней же оставлень въ качествъ сеніора, на каковой должности прослужилъ два года; а за тёмъ, въ самомъ началё истекающаго стольтія, епископомъ Орловскимъ и Съвскимъ Досинеемъ былъ рукоположенъ во священника съ назначениемъ на праздное мъсто къ означенной Владимірской села Чернавска церкви. Какъ человъкъ, выдълявшійся въ средъ другихъ своихъ собратій по священству и умомъ, и образованиемъ, и строго-благочестивою жизнію, отецъ Василій немного спустя по назначении на священническое мъсто набыль благочинымъ и нъсколько десятильтій пробыль въ этой важной и отвътственной должности. Въ Чернавскъ же, или въ большемъ или меньшемъ отдаленіи отъ Чернавска, вообще въ той же Орловской губерніи, въ Елецкомъ и другихъ убздахъ, было (и доселъ еще осталось) много и болъе или менъе близкихъ сродниковъ преосв. Өеофана, изъ коихъ нъкоторые получили извъстность въ томъ или другомъ отношеніи. Таковы, прежде всего, сродники изъ покольнія самого отца В. Т. Говорова, который имъль многочисленное семейство, состоявшее изъ четырехъ сыновей и трехъ дочерей, въ числъ коихъ Г. В. Говоровъ былъ далеко не изъ первыхъ по

<sup>1)</sup> См. о семъ въ примъч. къ статъъ о преосв. Өеофанъ, помъщенной въ № 12 *Перков. Въдомостей* за 1894 годъ. Этимъ исправляются ошибки и недоразумъня относительно числа мъсяца и года рожденія почившаго святителя, встръчающілся въ некрологахъ его

<sup>2)</sup> Село Чернавскъ расположено на двухъ ръкахъ,—Сосив и Чернавкъ и кромъ упомянутой Владимірской имъетъ еще Покровскую и Илтницкую церкви.

<sup>3)</sup> До 1825 года канедральнымъ городомъ Орловско-Съвской епархіи быль городь Съвскъ, нынъ убздный, имъющій, вмысто семинаріи, духовное училище.

старшинству лътъ. Старше его въ семействъ о. Василія были двъ дочери последняго: Любовь Васильевна и Евдокія Васильевна, изъ которыхъ первая была за мужемъ за Владиміромъ Никитичемъ Макриновымъ, сващенникомъ села Козаки, Елецкаго же увзда, въ 25 верстахъ отъ Чернавска, а вторая выдана была за мужъ за Гаврила Никифоровича Переверзева, священника села Ольшанова, Ливенскаго увзда 1). Следовавшіе за тёмъ братья: Иванъ Васильевичъ и Семенъ васильевичь были только на немного старше Георгія Васильевича (впоследстви преосв. Ософана), вместе съ нимъ учились дома, за тъмъ въ училищъ и въ семинаріи. Изъ нихъ Семенъ Васильевичъ въ семинаріи же будучи и скончался, а Иванъ Васильевичъ, по окончани курса въ семинаріи, поступиль во священники въ помянутое село Ольшаное на мъсто о. Г. Н. Переверзева, переведеннаго, при содъйствім преосв. Өеофана, въ Чернавскъ, на мъсто скончавшагося въ 1839 году о. В. Т. Говорова. Младшими Г. В. Говорова были братъ последняго Гавриилъ Васильевичъ и сестра Анна Васильевна. Изъ нихъ Гавріилъ Васильевичъ 2), по окончаніи курса въ семинаріи, быль не долгое время также священникомъ въ селъ Ольшановъ, куда поступилъ на мъсто брата своего Ивана Васильевича, скончавшагося довольно рано; Анна же Васильевна, оставшаяся по смерти родителя 13 или 14 лътъ, когда ей исполнилось 16 лътъ, при со--дъйствіи того же преосв. Өеофана, вообще принимавшаго самое живое и сердечное, заботливое участіе въ судьбъ своихъ родныхъ и въ устроеніи ихъ положенія, была устроена выдачею въ замужество за Александра Захаровича Крутикова, человъка, пе смотря на семинарское лишь образованіе, имъ полученное, весьма замічательнаго.

<sup>1)</sup> Одинъ изъ сыновей Г. Н. Переверзева Иванъ Гавриловичъ окончилъ курсъ въ С.-Петербургской дух. академи, въ которую поступилъ при содъйствіи преосв. Өеофана, бывшаго въ то время (1857—1859 гг.) ректоромъ ея, и нынъ состоитъ, въ санъ протоіерея, законоучителемъ Тамбовской классической гимназіи, поступивъ въ Тамбовъ въ наставники тамошней духовной семинаріи въ то время, когда епископомъ въ Тамбовъ былъ преосв. Өеофанъ.

<sup>2)</sup> Сынъ Гаврінла Васильевича, оставшійся послів смерти его 4-хъ лівть и, можно сказать, воспитанный преосв. Өеофаномъ, Алексій Гаврінловичъ Говоровъ, ныні состоящій судебнымъ приставомъ при Московскомъ Окружномъ суді, еще не разъ будеть упомянуть въ нашемъ настоящемъ очеркі.

Онъ былъ однимъ курсомъ (по семинаріи) моложе преосв. Өеофана и по окончаніи семинарскаго курса быль экзаменаторомъ поступавшихъ на причетническия мъста Женившись на Аннъ Васильевной, онъ преосв. Евламшемъ, епископомъ Орловскимъ, былъ произведенъ во священники въ село Семеновское, Елецкаго убада, въ 1842 году, а въ 1852 году, по резолюціи архіепископа Смарагда, перемѣщенъ въ село Чернавскъ, къ Владимірской же церкви, на мъсто скончавшагося о Гавріила Переверзева, и прослужиль здісь, сперва въ санъ священника, а потомъ и въ санъ протојерея до самой кончины своей, последовавшей въ 1883 году. Онъ быль человекъ ума замечательнаго, начитанности обширнъйшей и жизни строгой, обладая къ тому же и вившностно представительною; его всв уважали, и не удивительно, что онъ пользовался и довъргемъ начальства: по представленію Елецкаго духовнаго правленія, онъ назначенъ былъ (преосв. архіепископомъ Смарагдомъ) на должность благочиннаго и состоялъ въ этой должности 17 лътъ; былъ дъятелемъ въ борьбъ съ расколомъ и на поприщъ проповъдничества, и т. д. Плодомъ его проповъднической дъятельности явилось собрание словъ, поучений и ръчей, напечатанное, при содъйствии преосв. Өеофана, въ С.-Петербургъ въ 1858 году 1).

Въ семъъ родителей и въ кругу сродниковъ протекли первые годы жизни Георгія Васильевича Говорова; семейныя черты отразились на складъ всей природы отрока и вліяніе семейства—на перво-

<sup>1)</sup> Кромъ того, по предложению преосв. Өеофана, о. А. З. Крутиковъ составиль еще кругь катихизических поученій, уже одобренный преосвященнымъ въ рукописи для напечатанія, но въ рукописи же истребленный пожаромъ въ 1872 году Вообще съ преосв. Өеофаномъ о. Александръ постоянно находился въ живыхъ сношеніяхъ до самой своей кончины и вель съ нимъ общиравищую переписку по разноподнайшимъ вопросамъ. Преосв. Өеофанъ весьма уважаль его и также пользовался его совътами и указаніями. По смерти о. Александра, преосв. Өеофанъ такъ отзывался о немъ: "о. Александръ былъ върный пастырь и очень умный человъкъ". Не получивъ самъ академическато образованія, о. Александръ даль таковое встмъ тремъ сыновьямъ своимъ, изъ коихъ одинъ (Николай) нынъ состоить священникомъ въ г. Ельцъ, а остальные два служать преподавателями въ духовно-учебныхъ заведеніяхъ. Изъ нихъ Ивану А. Крутикову мы и обязаны глубокою благодарностію за доставленіе сообщаемых вами здъсь свъдъній о роднихъ преосв. Өеофана и о первихъ годахъ жизни ero.

начальномъ его воспитании, также какъ и начальное образование получиль онь подъ руководствомъ родителей 1). Унаслёдовавъ отъ отца умъ, отъ матери Георгій Васильевичъ унаследоваль свой нравственный складъ, уподобляясь ей и наружностію. При сильномъ. возвышенномъ умъ, онъ обладалъ нъжнымъ, любящимъ сердцемъ, и вообще имълъ много женственнаго въ своей природъ; былъ кротокъ, скроменъ и впечатлителенъ 2), и то, какъ онъ самъ впоследстви характеризоваль дётей, виднёе всего было въ немъ самомъ. «У дътей что видимъ? — писалъ онъ въ одномъ случав. - Ввру полную, не разсуждающую, послушание безпрекословное, любовь искреннюю, безпопечение и покой подъкровомъродителей, живость и свъжесть жизни, съ подвижностію и желаніемъ научаться и совершенствоваться» 3). Подъ умнымъ и руководственнымъ взоромъ отца, подъ нъжною, любовно согръвающею попечительностию матери и при строго - благочестивой, искренно - религюзной и высоко - нравственной настроенности всего семейства родителей протекли первые годы дътства Георгія Васильевича, развился до извъстной степени умъ его, утвердились въ его сердце и воле начала нравственности и насаждены въ немъ добрыя съмена въры, послушания и смирения. Въ 1823 году, когда ему было 8 лътъ съ небольшимъ отъ роду, онъ, по прошенію родителя, опредёлень быль въ Ливенское духовное училище, откуда въ 1829 году переведенъ былъ въ Орловскую духовную семинарію. Какъ въ училищь, такъ и въ семинаріи Г. В. Говоровъ учился съ полнымъ успъхомъ, соревнуя товарищамъ, въ числъ которыхъ по семинарии быль, напримъръ, извъстный про-

<sup>1)</sup> Со сторовы матери у преосв. Өсофана меньше было родныхъ имъвшихъ значене въ его жизни. Изъ нихъ можно упомянуть только самого родителя Татіаны Ивановны, священника села Паниковца, который былъ крестнымъ отцемъ Г. Г. Говорова, и священника Покровской церкви села Чернавска о. Авраамія Попова, дочь котораго Анна была его крестною матерію. Кромъ того его нянчила въ дътствъ и ухаживала за нимъ еще жена брата отца его Гавріила Тимоесевича Мареа Никифоровна, жившая въ томъ же сель Чернавскъ при В. Т. Говоровъ виъстъ съ мужемъ своимъ, не учившимся нигдъ и помогавшимъ брату въ хозяйствъ.

<sup>2)</sup> Въ этомъ отношени онъ очень близовъ былъ въ своимъ сестрамъ, которыхъ и любилъ искренно и заботился о нихъ и ихъ потомствъ братски и отечески.

<sup>3)</sup> См. стр. 241 "Мыслей на каждый день года по церковнымъ чтеніямъ изъ слова Божія". Москва, 1881.

фессоръ Московской духовной академіи Е. В. Амфитеатровъ († 1888). Его живо интересовали всъ науки; но особенный интересъ возбудили въ немъ уроки психологіи, которую увлекательно преподавалъ Е. А. Остромысленскій, такъ что Г. В. Говоровъ, не смотря на то, что постоянно быль въ числъ самыхъ лучшихъ учениковъ, ради этихъ уроковъ, самъ пожелалъ остаться на повторительный курсъ въ философскомъ классъ. Вслъдствіе этого онъ окончиль курсъ наукъ въ семинаріи уже только въ 1837 году. Но какъ въ училищный, такъ и въ семинарский періодъ образованія Г. В. Говорова семейный характеръ не переставаль отражаться на его воспитании и семейное вліяше на него не прекращалось. И прежде всего, одновременно съ нимъ, только въ разныхъ классахъ, учились родные братья его, раньше упомянутые. За темъ, на все каникулы онъ отправлядся изъ Ливнъ и Орла на родину и тамъ проводилъ время въ кругу родныхъ, навъщая и старшихъ замужнихъ сестеръ и родныхъ своей матери. Вмъстъ и въ связи съ тъмъ добрыя качества болже ранняго, до-школьнаго періода его воспитанія, съ теченіемъ времени, все болье и болье развивались и укрыплялись въ Онъ отличался отъ своихъ сотоварищей не только успъхами въ учени, но и примърнымъ поведениемъ, и въ поведени обнаруживая особенности, предуказывавшія тотъ складъ жизни, характера и наклонности, который потомъ отличалъ его и во всю остальную жизнь. Конечно, главнымъ образомъ въ семинарии обнаружились эти особенности. Въ противоположность обыкновеннымъ, зауряднымъ юношамъ, съ ихъ пылкостію, живостію чувствованій, движеній воли и проч., съ ихъ общительностію, жаждою развлеченій, легкомысліемъ и т. п., Г В. Говоровъ во время обученія въ семинаріи обнаружиль особенную склонность кь уединенію, кь упорному труду; серьезности взгляда на жизнь и вещи, кротость, молчаливость и религіозную настроенность. Такъ уже на первомъ году обученія своего въ семинаріи, по семинарскимъ въдомостямъ, онъ отмъченъ быль какъ «отличающійся склонностью къ уединенію и трудолюбію», какъ «назидательный въ обращеніи съ товарищами и подающій собою примъръ трудолюбія и благонравія»; далье на второмъ году рекомендованъ былъ слъдующимъ образомъ: «склоненъ къ уединенію, кротокъ и модчаливъ» 1), и т. д. Вмёстё съ тёмъ уже тогда

<sup>1)</sup> См. статью В. П. Рыбинскаго въ *Трудахъ Кіевской духов. академіи* за 1894 г. № 3, стр 422, приміч. 4.

онь заявиль свое глубокое, впоследстви все более и более возраставшее, благоговъніе къ памяти святителя Тихона Задонскаго, совершивъ съ теткою своею Мареою Никифоровною и другими родными 100-верстное путешествие на богомолье въ Задонскъ Воронежской губерии, гдъ почиваютъ мощи святителя, въ то время эще не открытыя. Очевидно, такимъ образомъ, что уже тогда опъ стремился къ осуществленію въ себъ того, о чемъ послъ самъ писалъ, касаясь юношескаго возраста, именно, что «какъ въ естественной жизни юношъ предлежитъ трудъ образованія себя, такъ И ховной»; — что «это — время борьбы и подвига надъ искоренениемъ страстей и насажденіемъ добрыхъ расположеній и под. 1). Но такъ накъ и по естественному ходу вещей и по его же словамъ, «юноша живеть надеждами, почему и изъ побуждений ему свойственнъе несомнънная надежда достиженія совершенства» 2): то и еще въ семинаріи питалъ надежды на достиженіе совершенства и въ образованіи ума своего и въ насажденіи добрыхъ расположеній на мъсто испореняемыхъ борьбою и подвигомъ страстей, неизбъжно проявляющихся въ греховной природе человека, особенно въ кипучую пору юношескаго возраста. Съ отличнымъ успъхомъ окончивъ курсъ наукъ въ семинаріи, Г. В. Говоровъ посланъ былъ, для подученія высшаго богословскаго образованія, въ Кіевскую духовную академію, въ 1837 году.

Кіевъ быль, конечно, гораздо дальше отъ родины Г. В. Говорова, нежели Орель и Ливны; стало быть и отъ семейства и отъ семейнаго вліянія Г. В. Говоровъ сталь дальше, отправившись въ академію. Съ другой стороны, и само по себѣ академическое образованіе, при томъ образованіе именно въ Кіевской духовной академии того времени и на той степени развитія, на которой онъ уже стояль при поступленіи въ нее, вводило его въ совершенно иной міръ, въ иной кругъ вліяній. Годы его ученія въ Кіевской академіи (1837—1841) пали на ту эпоху въ исторіи послѣдней, которую можно вполнѣ назвать Иннокентіевскою; ибо въ бытность Говорова на такъ называемомъ младшемъ курсѣ (1838—1839) прямо дѣйствоваль въ качестев ректора академіи и въ санѣ епископа-викарія

<sup>1)</sup> Преосв. Өеофана, *Письма о христіанской жизни*, вып. 3-й стр. 153 Спб. 1860.

<sup>2)</sup> Тамъ же, стр. 154.

Кіевской митрополіи, а въ бытность его на старшемъ курсъ (1839— 1841) близко стояль къ ней въ качествъ епископа-викарія, продолжая свое на нее вдіяніе, знаменитый Иннокентій (Борисовъ) 1), впоследствій архіепископъ Херсонскій. Инновентій обладаль дивною способностію неотразимо вдіять и воздійствовать на всіхъ окружающихъ его и высоко поднимать духъ воспитываемыхъ. Особенное внимание обращаль онъ на способность студента быстро схватывать умомъ предметъ, ясно, ръчисто излагать свои о немъ мысли, умънье скоро и вмъстъ толково, обстоятельно ръшить данный просъ, менъе давая цъны трудолюбію и кропотливости въ ученой работъ, нежели этимъ качествамъ. По этому и на экзаменахъ, едва скажетъ студентъ два-три слова изъ билета, онъ тотчасъ начинаетъ ему дълать возражения, давать разнаго рода вопросы, переходя отъ одного предмета къ другому по соприкосновенности ихъ между собою, и т. д. И относительно домашнихъ, внъ-влассныхъ студентовъ ректоръ иногда вдругъ присылалъ своего келейника студенческія комнаты съ темами для сочиненія или пропов'єди и съ требованіемъ по возможности скоръе выполнить работу. Выигрывалъ въ оцънкъ своей успъшности при этомъ тотъ, кто скоръе и лучше выполняль работу 2). Это, безъ сомивния, весьма сильно способствовало развитию умственныхъ дарований, быстроты соображенія и дара слова, поощряло даровитыхъ, держало всёхъ студентовъ въ постоянномъ умственномъ напряжении и, такъ сказать, наэлектризовывало ихъ, особенно въ виду живаго и блестящаго примъра всего этого въ самомъ ректоръ, предъ умомъ, красноръчіемъ и другими необыкновенными способностями котораго невольно преклонялись не только студенты, но и сами наставники Впрочемъ это, нъсколько одностороннее и опредълявшееся личными особенностями богато одаренной природы самого вліяніе послъдняго въ академіи умфрялось и уравновъщивалось влія-

<sup>1)</sup> Иннокентій, еще будучи ректоромъ академіи, изъ архимандритовъ въ 1837 году хиротонисанъ былъ во епископа Чигиринскаго и только въ 1841 году выбхалъ изъ Кіева, бывъ назначенъ во епископа Вологодскаго. Скончался въ 1857 году въ санъ архіепископа Херсонскаго.

<sup>2)</sup> Сообщаемъ объ этомъ по слышаннымъ нами лично воспоминаніямъ покойнаго высокопреосв. Никандра архіепископа Тульскаго († 1893), учившагося въ Клевской дух. академіи въ 1835—1839 годахъ и слъдовательно бывшаго на курсъ старше преосв. Өеофана.

ніями другихъ, также достойныхъ всякаго уваженія, хотя и не обладавшихъ такими особенностями, лицъ, призванныхъ къ ближайшему воздъйствію на ходъ жизни академической, на ея характеръ и направленіе. Таковъ, за времи обученія преосв. Өеофана въ академіи, быль, прежде всего, самь первостоятель церкви Кіевской и главный начальникъ академіи митрополить Клевскій и Галицкій Филаретъ Амфитеатровъ), извъстный своимъ строгимъ благочестиемъ и подвижничествомъ столько же, сколько и строгостію православнаго образа мыслей, не допускавшаго никакого вольномыслія, и стио правилъ жизни и действования 1). Таковъ, за темъ, былъ, и въ особенности для Г. В Говорова, преемникъ Иннокентія по ректорству въ академіи (съ 10 октября 1839 г.) архимандритъ (а съ 8 марта 1841 года, на мъсто же Иннокентія, епископъ Чигиринскій) Іеремія, скончавшійся въ 1884 году на покой въ сани Нижегородскаго, отличавшійся личными качествами, къ которымъ ближе всего подходили свойства и качества Г. В. Говорова, съ юныхъ льтъ отмътившій себя глубокою религіозностію и бывшій строгимъ аскетомъ 2) Таковъ же, далъе, былъ архимандритъ Димитрій (Муретовъ), впоследствіи также архіепископъ Херсонскій († 1883), сперва профессоръ, съ 4 февраля 1838 г. инспекторъ, а съ 24 апръля 1841 года и ректоръ академіи, человъкъ и высокихъ умственныхъ дарованій, и любвеобильнаго сердца, и высокой духовной жизни и витстт замізчательнаго трудолюбія. Такимъ образомъ Г. В. Говоровъ, если кротостію нрава и трудолюбіемъ, которыми отличался еще до поступленія въ академію, не могъ стоять особенно высоко въ мивніи ректора Иннокентія, то и въ глазахъ последняго не могъ не выдаваться своими замечательными умственными дарованіями, благодаря которымъ скоро, легко и отлично писалъ сочиненія и проповъди, а равно и другими добрыми качествами, а тъмъ, что не особенно высоко цъниль въ студентахъ Иннокентій, могъ заслужить и дъйствительно заслужилъ высокое одобрение дру-

<sup>1)</sup> Извёстно издавна ходячее сравнение его, какъ "Филарета блаючестивато" съ "Филаретомъ мудрымъ", митрополитомъ Московскимъ, между тъмъ какъ Иннокентія уже въ то время, при уважении въ его необыкновенному дару краснорфчія, не совстиъ безъ основанія, упрекали въ свободомысліи. Филаретъ Кіевскій скончался въ 1857 году.

<sup>2)</sup> О преосв. Іеремін см. *Чтенія въ Общ. Люб. Дух. Просв.* за 1890 г. ч. III. отд. 2, стр. 1 и даж.

гихъ, упомянутыхъ нами, вліятельныхъ въ академін, лицъ 1). Аккуратно и отлично выполняя и срочныя, обыкновенныя, рядовыя академическія упражненія и не срочныя, не въ рядъ задаваемыя умственныя работы, Говоровъ не поступался и усвоенными въ семинаріи нравственными качествами своими какъ по исполненью студенческих обязанностей всякаго рода, такъ и вообще, въ жизни и въ поведени своемъ «Мы учились вмъстъ, — говориль о немъ внослъдстви товарищъ его по академіи, скончавшійся въ 1882 году митрополитъ Московскій Макарій, — и цикто лучше его только по скромности своей онъ ТОТЪ не громко своего сочинения <sup>2</sup>). Г. В. Говоровъ отъ природы не обладалъ сильнымъ голосомъ для произношения; тихий нравомъ, онъ и говорияъ тихо. По этому, не блистая молніею среди студентовъ въ блестящее Инновентиевское время, онъ свътилъ тихимъ, согравающимъ и ровнымъ єватомъ, болае продолжительно и плодотворно дъйствующимъ, нежели блескъ ярко свътящагося, но и скоро исчезающаго метеора. Это не значить однако же, чтобы Говоровъ не любилъ и тъхъ наукъ, въ которыхъ можно было дъятелю и блистать, —чтобы онъ и въ нихъ не преуспъвалъ изрядно. Изъ црофессорскихъ въдомостей того времени видно, что онъ постоянно рекомендуемъ былъ, какъ студентъ обладающий весьма хорошими способностями, отличающійся постояннымъ усердіемъ и оказывающій отличные и весьма хорошіе успахи 3). Изъ тахъ же вадомостей оказывается, что самыми любимыми предметами его научныхъ занятій въ академіи были предметы богословскіе и въ особенности Св. Писаніе и церковное краснортчіе. Св Писаніе въ то время преподаваль въ Кіевской академіи молодой и даровитый баккалавръ, впоследствій члень С -Петербургскаго духовно-цензурнаго комитета архимандритъ Фотій (въ міръ Григорій Щиревскій), а церковное красноръчіе — весьма извъстный и глубоко-уважаемый профессоръ Я. К. Амфитеатровъ († 1848 4), авторъ «Гомилетики» и «Бесъдъ объ отно-

<sup>1)</sup> Къ тому же не забудемъ, что въ отношени къ Г. В Говорову собственно ближайшее влияне Иннокентия могло имъть силу лишь на 1837—1839 годы его обучения въ академии, когда Иннокентий быль ректоромъ.

<sup>2)</sup> См. Церков. Въдомости за 1894 г., № 8, стр. 251 "Прибавленій".

<sup>3)</sup> См. въ помянутой стать В. П. Рыбинскаго въ *Трудахъ Кіев. Дух.* академии за 1894 г., № 3, стр. 421—422.

<sup>4)</sup> Яковъ Космичъ Амфитеатровъ былъ сродникъ въ Бозъ почившаго митрополита Кіевскаго Филарета.

шени Церкви къ христіанамъ», получившихъ извъстность и за границей чрезъ переводъ ихъ на иностранные языки; главными же преподавателями богословскихъ предметовъ въ собственномъ и тъсномъ смысль, по обычаю того времени, были начальствующия въ академии лица, т. е. ректоры и инспекторы последней. И уже изъ приведенных в сейчась рекомендацій, которыми отмічали Г. В. Говорова эти и другіе наставники, видно, что онъ былъ усерднымъ и внимательнымъ ихъ слушателемъ. Но мы можемъ указать и ближайшіе плоды его вниманія и успъховъ въозначенных наукахъ. Въодномъ изъ своихъ «Писемъ о христіанской жизни» преосв. Өеофанъ, раскрывая мысль о томъ, съ какою цёлію, наряду съ пріятнымъ въ природъ и жизни встръчается человъку и непріятное, съ утъхами посылается ему и скорбь, стъснение, говорить слъдующее: «Въ объясненіе на это припомнились мит слова дорогаго нашего наставника Я. К. Амфитеатрова Случилось мит ходить съ нимъ по рощъ. Я будто миноходомъ спросилъ: Зачемъ это есть такія неровности между предметами природы и воздушными явленіями и неровности непріятныя. Вотъ пріятный цвътъ, а сбоку крапива или дурманъ.. и на небъ то свътло, то пасмурно? - Экой ты чудакъ! отвъчалъ онъ. Эти неровности-великое дело въ экономіи промышленія Божія о нашемъ спасени. Милосердый Богъ говорить тебъ самъ: слъдовало бы, чтобы потъ никогда не стирался съ лица твоего, изможденнаго и утомленнаго, но Я даю тебъ иногда вкусить радость жизни, позволяю просвътлиться очамъ твоимъ, открыту быть челу твоему и являться улыбит на устахъ твоихъ, чтобъ не потерялъ ты надежды и не паль въ отчаяніе; слёдовало бы, чтобъ земля только тернія и волчцы произращала тебъ, но вотъ Я цовелъваю иногда землъ давать тебъ все обильно въ наслаждение, чтобъ ты не потерялъ увъренности, что есть еще возможность возвратить потерянное блаженство; слъдовало бы въ воздухъ надъ главою твоею и вокругъ тебя быть только бурямъ съ громами и молніями, но вотъ ты нер'ядко видишь ясное солнце съ пріятною прохладою утра и съ восхитительною тишиною вечера, чтобъ ты помниль, что небо не совствиь заключено для тебя, что объятія Мои простерты къ тебь и Я готовъ принять тебя въ небесныя обители. Такъ вотъ зачъмъ оставлены и внъ рая нъкоторыя пріятности въ природъ, а не затъмъ, чтобъ изъ сихъ крупицъ составлять веселый пиръ на всю жизнь, или изъ сихъ обломковъ строить на землъ храмъ счастія!» 1). Въ этомъ восноминани видно и уважение ученика къ учителю и благотворное вліяніе послъдняго на перваго, и пытливый умъ перваго, и серьезный тонъ отношеній последняго къ первому, съ глубоко-религіознымъ и высоко-правственнымъ направленіемъ ихъ бесёды. Далее, не безъ основанія, конечно, самъ же преосв. Өеофанъ, при всей скромности своей, будучи уже ректоромъ С.-Петербургской духовной академіи, выпустиль въ печать проповёдь свою, относящуюся къ поре обучения его въ Клевской духовной академіи, именно къ 1840 году, когда онъ былъ на старшемъ курсъ. Мы разумъемъ «Слово на Вознесеніе Господне, » на текстъ: И ти (Апостолы) поклонищася Ему (возносящемуся Господу) и возвратишася въ Герусалимъ съ радостію вемикою (Лук. XXIV, 52) Въ этомъ словъ молодой проповъдникъ, пость объясненія непонятнаго, повидимому, явленія, что апостолы радуются, когда нужно было бы скорбъть имъ о разлукъ съ возлюбденнымъ Учителемъ и послъ указанія, въ объясненіе сего, на то, что тогда апостолы разумёли и разсуждали уже не по обычному человъческому разумънію и разсужденію, какъ то было съ ними до воскресения Христа Спасителя, раскрываетъ силу и значение вознесенія Господня какъ для самаго вознесшагося Спасителя, такъ и для всего міра видимаго и невидимаго, равно какъ и для рода человъческаго собственно 2). Въ проповъди молодаго вити ясно обнаружились и богословствующій, глубокій, самородный, свободный отъ подражанія кому бы то ни было изъ пропов'ядниковъ, хотя и въ извъстныхъ, школою данныхъ, формахъ проявившийся умъ питомца академіи, имъвшей такого знаменитаго проповъдника, какимъ былъ упомянутый Иннокентій, и обширное, также глубокое знакомство съ св. Писаніемъ и св. преданіемъ (писаніями св. отцевъ и учителей церкви, кругомъ богослужебныхъ пъснопъній, и проч.), и умънье свести во едино разнообразіе мыслей и чувствованій, вызванныхъ

<sup>1)</sup> Письма о христанской жизни, вып. 2, изд. 2-е, стр. 116—118. Спб. 1862. Проповёди преосв. Иннокентія (Борисова) и Я. К. Амфитеатрова преосв Өеофанъ не только самъ читаль и изучаль, по и сродникамъ сво-имъ рекомендоваль и дарилъ.

<sup>2)</sup> См. Слова С.-Петербургской духовной академіи ректора архимандрита Өеофана, стр. 137 и дал. Спб. 1859. См. его же Слова на Господскіе, Богородичные и торжественные дни, издан. Авон. Русск. Пантех. мон., стр. 169—179. Москва, 1883.

воспоминаніями о празднуемомъ событім, и назидательность и другія высокія качества, которыми и впоследствіи отличались проповеди преосв. Өеофана. Для примъра вотъ отрывокъ изъ разсматриваемой проповъди, именно изъ того мъста, гдъ проповъдникъ разсуждаетъ о значеніи вознесенія Господня для всего міра видимаго и невидимаго. «О значеніи вознесенія Господня въ семъ обширномъ отношеніи, -- говоритъ онъ, -- мы и помыслить бы не могли съ своимъ слабымъ, сокращеннымъ и долу преклоненнымъ соображениемъ, если бы не руководствоваль насъ, на семъ пути благоговъйнаго созерцанія славы возносящагося Господа, апостоль Павель, который, имън умъ Христовъ, измѣрилъ всю глубину, высоту и широту силы вознесенія Христова. Сшедый, говорить онь, той есть и восшедый превыше вспохъ небесь, да исполнить всяческая (Еф. 4, 10): Яко въ Немь благоизволи (Отецъ) всякому исполнению вселитися: и тъмг примирити всяческая въ Себъ, умиротворивъ кровію Креста его, чрезъ Него, аще земная, аще ли небесная, — благоизволи — возглавити всяческая о Христъ, яже на небесъхъ и яже на земли въ Немъ (Еф. 1, 10) То есть, по ученю Апостола, вознесениемъ Своимъ Господь восполниль вселенную и возглавиль въ Себъ все, что на небъ и что на земив. - Высоко и тапиственно учение сіе. Понять его вполив и объяснить можеть только тоть, кто имбеть умь, подобный уму апостола Павла. Съ своей стороны осмеливаемся только присовокупить следующія мысли, коими думаемь хоть сколько нибудь приблизиться къ божественному апостольскому ученю - Природа представляетъ непрерывную цёпь существъ, которая начинается съ низшихъ классовъ и простирается до самаго царства чистыхъ духовъ. Цълость сей цъпи, а слъдовательно и цълость всей природы требуеть того, чтобы каждый классь существь жиль и дёйствоваль соотвътственно своему мъсту — своей природъ и назначенію: ибо только въ такомъ случай можетъ оставаться ненарушимымъ стройный чинъ ея. Когда человъкъ палъ, сдълался преступнымъ, сталъ жить не такъ, какъ следовало жить человеку, и потому выдвинулся, тавъ сказать, изъ своего мъста, на которомъ поставила его Премудрая десница Творца: тогда стройный чинъ природы нарушился, одно звено изъ непрерывной цёпи ея существъ выпало, и во вселенной открылась извоторая пустота. — Сынъ Божій сошель съ неба, облекся въ человъка, снизшелъ до глубины его паденія, очистиль его, освятиль и въ Себъ самомъ вознесъ въ тотъ чинъ, въ которомъ онъ стоялъ и въ которомъ долженъ стоять, по своей природъ. Симъ дъйствіемъ безконечной благости Божіей, паденіемъ открывшаяся пустота во вселенной снова восполнена, нарушенный порядокъ ея возстановленъ, прерванная цель снова возсоединена. Сіюто сокровенную силу Вознесенія открываеть Апостоль, когда говорить: сшедый, той есть и возшедый превыше всьхь небесь, да исполнить всяческая: яко въ Немь благоизволи (Отецъ) всему исполненію вселитися». И затёмъ, раскрывая значеніе вознесенія Господня для рода человъческого собственно, для насъ самихъ, проповъдникъ, указавъ на первый изъ плодовъ его для насъ-наше возвеличение, взываетъ: «Пойте же всъ человъки побъдную пъснь Христу, возшедшему со славою на небо и спосадившему насъ одесную Бога Отца!» (Кан. пъснь 1), указавъ на вознесение, какъ «несомнънное упованіе спасенія нашего», ссылается на слова св. Епифанія Кипрскаго 1) и наконецъ, по перечислении другихъ плодовъ того же вознесенія: подаянія намъ встхъ Божественныхъ силь, яже къ животу и благочестію и утвержденія надежды нашей, пропов'єдникъ заключаетъ свое «слово» следующимъ образомъ. «Такъ, братія, прославление и воцарение Господа, исполнение и возглавление горняго и дольняго, возвышение, примирение, освящение и украпление ищущихъ спасенія людей, -- вотъ тъ славные плоды вознесенія Господня, которые воздвигаютъ нынъ и небо и землю, ангеловъ и человъковъ къ прославлению и благодарению Господа вознесшагося и къ изъявлению взаимной радости о Немъ. «Дадимъ убо Богу величіе, воскликнемъ побъдную пъснь Ему, ликуемъ, воспоемъ, рукоплещемъ Ему! Богъ нашъ восходитъ отъ земли на небо, ангелы и архангелы привътствуютъ Его тамъ, какъ своего Зиждителя и Владыку» (Пъснь 8). 2). Но откровеннымъ лицомъ славу Божию взирающе, воодущевимся, ради сей же славы, ревностію къ тому, чтобы и самимъвъ тотъ же образъ преображаться отъ славы въ славу (2 Кор 3, 8). Спосажденнымъ во Христъ на небесныхъ, гдъ естественнъе пребывать и

<sup>1)</sup> Проповѣдникъ приводитъ слова св. Епифанія и при этомъ ссыдается на "Восьресное Чтеніе" за 1839 г. № 7 (въ немъ имѣетъ въ виду слово на Вознесеніе Господне). Журналъ этотъ основанъ былъ, какъ извѣстно, Иннокентіемъ Херсонскимъ въ бытность его ректоромъ Кіевской академіи, издаваемый при сей академіи.

Здѣсь обращаеть на себя вниманіе русскій переводъ церковной пѣсни.

мыслію, и чувствомъ и хотъніемъ, какъ не тамъ, гдъ вознесшійся и спосадившій насъ въ Себъ Господь нашъ Іисусъ Христосъ? Аминь 1)

Самъ проповъдывавшій сіе, своею мыслію, своимъ чувствомъ и хотънемъ уже давно навыкъ витать и пребывать «на небесныхъ» Его нравственный образъ, его поведение во время обучения въ академи, также какъ и успъхи, представляются въ самыхъ привлекательныхь, возвышенныхь чертахь. Академическая инспекція, во главъ которой за то время (1837—1841 гг.) стояли также достойные всякаго уваженія и отличавшіеся высокою и строго-подвижническою жизнію люди, каковы, по началу, короткое время (до 24 декабря 1837 года), архимандритъ Григорій (Миткевичъ), скончавшійся въ 1881 году въ санъ архіепископа Калужскаго, за тъмъ, долъе всего (1838—1841), упомянутый раньше архимандрить Димитрій и наконецъ съ 24 апръля 1841 года і ромонахъ Іоанникій (Горскій), скончавшійся въ 1877 году въ санъ архіепископа Варшавскаго, постоянно отмечала Говорова, какъ студента «весьма спромпаго», «честнаго поведения», выдающагося среди товарищей своихъ «благонравіемъ, исправностію въ отношеніи своихъ обязанностей, любовію къ Богослуженію» и какъ «подающаго примъръ другимъ» 2) Всъ эти качества и добрыя стороны нравственнаго образа и поведения Говорова, на сколько служили дальнъйшимъ развитиемъ и усовершенствованіемъ тёхъ качествъ и сторонъ, которыми онъ отличался уже въ семинаріи, на столько же естественно указывали путь, къ которому, очевидно, съ юности подготовляль себя онъ, т е. путь жизни иноческой, полнаго отреченія отъ міра. Къ тому же во время обученія его въ академіи случилось въ семейной жизни его домашняго очага обстоятельство, которое еще болье порвало его связи съ міромъ. Въ 1838 году скончалась его мать, а въ следующемъ 1839 году и родитель его. Тогда онъ, при содъйствіи любившаго его ректора академии архимандрита Гереміи, ходатайствовавшаго въ пользу него предъ Орловскимъ епархіальнымъ архіереемъ, устроилъ желаннымъ образомъ положение сиротствующаго семейства своего роди-

<sup>1)</sup> См. стр. 142—151 упомянутаго изданія 1859 года и стр. 172—179 Авонскаго изданія 1883 года.

<sup>2)</sup> Статья Рыбинскаго въ Трудахъ Кіевской Духовной Академии за 1894 г., № 3, стр. 422.

тельскаго дома 1) и за тъмъ свободно могъ приступить въ осуществленію зав'єтной мысли о вступленіи въ иноческій чинъ. Октября 1 дня 1840 года, следовательно въ праздникъ Покрова Пресвятыя Богородицы, онъ решиль вверить себя покрову Приснодевы и посвятить Богу девственную жизнь свою, подавъ академическому начальству прошение о пострижении въ монашество, въ коемъ писаль между прочимъ. «имъя постоянное усерде къ занятию богословскими предметами и къ уединенной жизни, я, чтобы соединить то и другое на предлежащемъ мит служени церкви, положилъ обътъ посвятить жизнь свою монашескому званю 1). Согласно этому прошеню и съ разръщения академического и высшого духовного начальства, въ следующемъ 1841 году 15 февраля Г. В. Говоровъ, которому тогда только что исполнилось 26 авть отъ роду, и быль постриженъ въ монашество съ именемъ Өеофана, что значитъ, Богомъ явленнаго. Чинъ пострижения совершенъ былъ въ Свято-Духовской Церкви Кіево-Братскаго монастыря (въ которомъ помъщается и самая академін) ректоромъ академім архимандритомъ Іереміею. Около того же времени пострижены были въ монашество и нъкогорые другие изъ воспитанниковъ академии. Послъ пострижения эти молодые ученые иноки, вчетверомъ, отправились, по воспоминаниямъ самаго преосв. <del>Ософана, въ Кіево-Печерскую давру къ извъстному своимъ</del> строгимъ благочестиемъ и подвижничествомъ старцу, иеросхимонаху Пароенію, духовному совътнику митрополита Кіевскаго Филарета и духовнику митрополита и Давры, умному молитвеннику, для того, чтобы испросить его благословенія и совъта на новую жизнь во Христъ. Старецъ встрътилъ ихъ такими словами: «вотъ вы ученые монахи; набравши себъ правилъ, помните, что одно нужнъе всего: молиться и молиться непрестанно умомъ въ сердце Богу, -- вотъ чего добивайтесь» 1). Эти слова старца—подвижника глубоко запали въ

<sup>1)</sup> Именно устроено было такъ: на мѣсто родителя Г. В. Говорова въ Чернявскъ переведенъ изъ Ольшанаго зять его о. Гавріилъ Переверзовъ (котораго преосв Өсофанъ любилъ за его смирене и часто бывалъ у него въ Ольшаномъ, когда былъ семинаристомъ) съ обязательствомъ содержать сироту – дочь покойнаго Анну до ел совершеннольтия, а въ Ольшаное поступилъ сынъ покойнаго же Ив. В. Говоровъ. Свъдъне о семъ сообщилъ намъ сынъ Анны Васильевны И. А. Крутиковъ.

<sup>2)</sup> См. въ той же стать в Рыбинскаго.

<sup>3)</sup> См. Душеп. Чтене за 1894 г., № 3, стр. 521—522. О значени, какое

душу новопостриженнаго инока Өеофана, котораго высоко поднялъ духомъ и самый чинъ постриженія въ монащество съ его строгими обътами и умилительными пъснопъніями, коими постригаемый всецьло предаваль себя въ объятія Отча. Дальнъйшая жизнь его въ иночествъ ясно показывала постоянное и особенно усиленное стремленіе къ возможному осуществленію словъ старца-умнаго молитвенника о модитвъ. Вскоръ по пострижени въ монашество, и именно 6 апръля того же 1841 года инокъ Ософанъ, тъмъ же Гереміей, въ то время уже епископомъ Чигиринскимъ, викаріемъ Кіевской митрополін, въ Большомъ Успенскомъ соборъ Кіево-Печерской лавры, рукоположенъ былъ въ іеродіакона, а 1 іюля, имъ же, въ Кіево-Софійскомъ соборъ, - въ і еромонаха Такъ, чрезъ принятіе иноческаго чина, отецъ Ософанъ посвятилъ себя окончательно вожделънному уединенію для бесёдованія съ Богомъ въ молитвё и для спасенія своей души, а чрезъ рукоположение въ священный санъ первыхъ степеней священства, прямо съ академической скамым, предназначаемъ былъ на служеніе церкви для спасенія и душъ многихъ другихъ людей.

Все это было съ нимъ еще до окончанія академическаго курса. Между тёмъ, и въ самое то время, какъ совершалась столь существенная перемёна въ жизни молодаго студента, онъ должепъ былъ довершать и свое ученіе въ академіи писаніемъ курсоваго сочиненія и выпускными экзаменами, дабы получить учепую степень. Темою для курсоваго сочиненія онъ избралъ вопросъ, разрёшеніе котораго потребовало отъ него приложенія къ дёлу свёдёній въ области одного изъ самыхъ любимыхъ его предметовъ,—Св. Писанія. Именно, онъ написалъ сочиненіе, подъ заглавіемъ: Обозрпніе подзаконной религіи, и, какъ исполнительный во всемъ, представилъ его въ надлежащій срокъ. Сочиненіе было вполнё одобрено наставникомъ предмета и академической конференціей, а за тёмъ, въ числё другихъ сочиненій такого же рода, отослано было въ Св. Синодъ на утвержденіе воспитанпиковъ въ присужденныхъ имъ конференціею

имълъ о. Парееній въ духовномъ совъть Кіевскаго митрополита Филарета, см. напр. въ письмахъ последняго къ упомянутому преосв. Іереміи, въ Уменіях от Обш. люб. дух. просо. за 1886 г, ч. Ш, отд. 3, стр. 107. Самъ преосв. Өеофанъ также не разъ съ уваженіетъ упоминаетъ объ о. Пареенів въ своихъ сочиненіяхъ. См. напр. его Письма о христіан. жизни; вып. 1, стр. 28, 32 и др. Изд. 2. Спб. 1860

степеняхъ. Святъйшій Синодъ, по обычаю лътъ предшествующихъ, отдаль эти сочинения, на прочтение и высшій судь, своему сочлену, знаменитому іерарху того времени, святителю Филарету, митрополиту Московскому, еще путешествовавшему тогда ежегодно, вмъстъ съ соименнымъ ему Кіевскимъ митрополитомъ Филаретомъ, въ Петербургъ, на засъданія Св. Синода 1). Раньше его прибывшій въ Петербургъ въ 1841 году митрополитъ Кіевскій Филаретъ отъ 16 сентября сего года изъ Петербурга писалъ къ викарію своему, епископу Чигиринскому Гереміи, въ качествъ бывшаго ректора академіи Кіевской заинтересованному судьбою курсовых в сочиненій студентовъ ея: «сочиненіями студентовъ здёсь очень довольны; не знаю, что скажеть Московскій владыка. Впрочемь степени Московской академіи прошедшаго курса утверждены очень милостиво >2). Какъ бы во вниманіе къ тому, съ своей стороны, и къ соисканію степеней студентами Кіевской академіи прибывшій вскорт послт Кіевскаго митроподита въ Истербургъ святитель Московскій, вообще строгій, какъ извъстно, цънитель, отнесся также милостиво. Вчастности, о сочинени теромонаха Феофана, вышеупомянутомъ, онъ далъ следующій отзывъ. «Сочиненіе сле заключаеть въ себъ столько свъдъній и соображений о законъ Моисеевомъ, что онъ служатъ достаточнымъ свидътельствомъ познаній сочинителя, дающихъ ему право на степень магистра», и кромъ того отмътилъ, съ одной стороны, «способность сочинителя» писать хорошія сочиненія, а съ другой, въ особенности, его «стремленіе къ идеальнымъ соображеніямъ» 3). Иначе сказать, мудрый и проницательный взоръ святителя Московскаго, при всей строгости взгляда последняго не сочиненія вообще, не могъ не замътить и далъ другимъ замътить, какъ даровитость отца Өеофана, такъ и его трудолюбіе. Последствіемъ такого одобрительнаго отзыва было то, что теромонахъ Өеофанъ быль поставленъ въ спискъ однимъ изъ первыхъ магистровъ, имън товарищами своими

<sup>1) 1841—1842</sup> годъ быль уже последнимь годомь этихь путешествій. Въ 1842 году оба митрополита—Филареть Клевскій и Филареть Московскій возвратились на свои епархіи и боле не вызываемы были въ Петербургъ для присутствовавія въ Св. Синодъ.

<sup>2)</sup> Чтенія въ Обш. моб. дух. просвъщенія за 1886 г., ч. Ш, отд. 3, стр. 93.

<sup>3)</sup> Собраніе митній и отзывовь митроп. Москов. Филарета пзд. преосв. ърхієписк. Тверскимъ Саввою, томъ дополнит. стр. 102, 103. Сиб. 1887.

по курсу таких выдающихся дёятелей недавняго прошлаго, какъ первенецъ курса, весьма даровитый и высоко-нравственный, но къ сожалёнію рано сошедшій съ поприща жизни и дёятельности профессоръ Кіевской духовной академіи Андрей (въ монашествъ Михаилъ) Монастыревъ († 1846 г.), упомянутый выше высокопреосвященнъйшій Макарій (въ міръ Михаилъ Булгаковъ), митрополитъ Московскій и др.

Такъ последняя стадія школьнаго воспитанія преосв. Өеофана, духовная академія, давъ завершительное образованіе его уму въ богословскомъ направленіи, дала полную твердость и его религіознонравственному укладу, завершивъ его развитіе съ этой стороны приведеніемъ его къ чину равноангельскаго житія иноческаго. Послёднимъ обстоятельствомъ опредълилось и его отречение отъ міра, какъ мы замъчали выше. Но это отречение не было и не могло быть безусловнымъ, особенно въ его положении. И ближе всего, онъ не могъ отречься отъ попеченія о сродникахъ своихъ и въ монашествъ, памятуя слово апостола: аще кто о своих, пачеже о присных не промышляеть, впры отверглся есть, и невърнаго горший есть (1 Тим. 5, 8). Между прочимъ въ то время, какъ онъ держалъ выпускные экзамены въ 1841 году, его навъстили въ Кіевъ родныя: тетка Мареа Никифоровна, сестра Анна и племянницы Переверзевы, которыхъ всёхъ онъ приняль съ любовію, а сестрё подариль и книгу: «Толкованіе на 5 главъ Евангелія отъ Матеея» митрополита Кіевскаго Филарета, съ надписью: «отъ любящаго брата любезной сестръ» 1) и какъ о ней, такъ и о другихъ родныхъ не переставалъ заботиться и послъ, уснокоиваясь лишь тогда, когда ему удавалось что либо сдълать въ пользу ихъ и для нихъ. А за тъмъ, самое образованіе, имъ полученное призывало его къ дъйствованію въ міръ и среди, а не внъ міра. И продолжительный періодъ воспитанія его приготовидь въ немъ «великаго и полезнаго дъятеля» на поприщъ служенія церкви и отечеству. Дальнъйшая самостоятельная дъятельность его, бирочемъ, не исключала, какъ увидимъ, продолженія его самовоспитанія и самообразованія, въ видахъ дальнъйшаго всесторонняго усовершенствованія, достиженія въ мюру возраста исполнения Христова (Еф. 4, 13).

<sup>1)</sup> Сообщение И. А. Крутикова.

# § 2. Первые годы служебной дѣятельности на поприщѣ учебновоспитательномъ (1841—1847 гг.).

«Разумная тварь ничего разумные сдълать не можеть, какь всесовершенно предаться Промыс у Божію, пре нудро, благостно и праведно все устрояющему, — предаться безвозвратно, на жизны и смерть, на время и вычность». Преосв. Өеофань, «Мысли на каждый день года».

Какъ одинъ изъ самыхъ лучшихъ воспитанниковъ Кіевской духовной академіи и при томъ какъ монашествующій, іеромонахъ Өеофанъ вскоръ же по окончании академическаго курса и даже еще до утвержденія въ ученой степени получиль назначеніе по службъ. Онъ прямо назначенъ былъ исправляющимъ должность ректора Кіево-Софійскихъ духовныхъ (приходскаго и уваднаго) училищъ, при чемъ ему поручено было и преподавание латинского языка въ высшемъ отдъленіи сихъ училищъ. Это назначеніе состоялось въ августъ 1841-го же года. Ибо отъ 16-го сентября сего года митрополитъ Кіевскій Филареть, прибывшій въ Петербургь въ концъ августа, писалъ изъ Петербурга викарію своему вышеупомянутому епископу Іереміи: «Назначеніе студентовъ академіи на міста різшено до моего прівздв; о ректорв Софійскаго училища ввроятно уже получено предписаніе. Покорнъйше прошу васъ особенно обратить вниманіе на сіе новое училище и о всъхъ нуждахъ его мнъ сообщать ваши мысли 1). И преосв. Іеремія, знавшій и полюбивній о. Өеофана еще съ академіи, не оставляль его своимъ отеческимъ руководствомъ въ первомъ опытъ его самостоятельной дъятельности и на поприщъ учебновоспитательномъ, административномъ, хозяйственномъ и т. д. Но преданнаго молитвъ, идеально настроеннаго инока тяготили многія, особенно же хозяйственныя и административныя попечения въ устройствъ новаго училища; а тутъ еще приспъло время заботы объ устройствъ достигшей совсршеннольтія родной сестры (Анны) — сироты И вотъ Господь, не оставляя върнаго раба своего помощію свыше,

<sup>1)</sup> См. Чтенін въ общ моб. дух. просв. 1886 г. III, отд. 3, стр. 92—93.

помогъ ему устроить благополучно дёло семейное и вскорё избавитъ его отъ тъхъ попеченій. Въ декабръ 1842 года онъ перемъщенъ быль на должность инспектора и профессора логики и цсихологи (любимаго съ семинаріи предмета) въ Новгородскую духовную семинарію. Такъ началась для него скитальческая жизнь, въ виду которой самъ онъ впослъдствии уподоблялъ себя «шару, безъ треска катающемуся туда и сюда, по направленію сообщаемых вему ударовъ». Ибо едва исполнилось два года со дня назначенія его (7 декабря 1842 г.) въ Новгородскую семинарію, какъ онъ, бывъ утвержденъ въ степени магистра богословія, получиль новое назначение Декабря 13 дня 1844 года геромонахъ Өеофанъ назначенъ былъ на должность баккалавра по канедръ нравственнаго и пастырскаго богословія въ С.-Петербургскую духовную академію, въ которой помянутый выше товарищъ его по Кіевской академін іеромонахъ Макарій того же числа, мъсяца и года опредъленъ былъ на должность инспектора, и такимъ образомъ два товарища стали служить воспитанію юношества въ одномъ и томъ же духовно-учебномъ заведении Новая должность, избавляя о. Өеофана отъ заботъ хозяйственныхъ и административныхъ, болъе соотвътствовала его наклоиностямъ и характеру Впрочемъ и эта должность вскоръ осложнидась для него возложениемъ новыхъ обязанностей Марта 22 дня следующаго 1845 года на него возложены были обязанности помощника инспектора академии, а 3 ноля того же года онъ назначенъ быль членомъ комитета для разсмотрънія конспектовъ наукъ семинарскаго образованія, одновременно съ другимъ баккалавромъ, јеромонахомъ Ізанномъ, впослъдствіи епископомъ Смоленскимъ († 1869), и собственно въ видахъ установденія ясности въ этихъ конспектахъ. Назначеніе состоялось вслідствіе распоряженія оберъ-прокурора Св. Синода, графа Н. Л. Протасова, еще за нъсколько лътъ предъ тъмъ задумавшаго преобразованіе духовно-учебных заведсній въ особомъ направленія, при чемъ въ отношении къ семинаріямъ собственно имълось въ виду частю ввести новыя науки (патрологію, медицину, сельское хозяйство и др.), частію и прежнія науки приспособить къ цёли церковно-практической. Само собою разумъется, что и эта новая обязанность, также какъ и обязанности помощника инспектора, требовавшія иногда примъненія строгости къ дълу воспитанія, совершенно не сродной кроткому отъ природы иноку, не были по душъ ему и, также какъ и самая баккалаврская должность, при томъ въ шумномъ Петербургъ

при формализмъ, который тогда господствоваль и требовался во всемъ, относившемся до исполненія какихъ бы то ни было обязанностей, не всегда способствовали ему свободно возноситься духомъ въ міръ горній, къ которому болте всего и встми своими силами тяготтла душа его. Какъ честный всегда, онъ, конечно, старался честно относиться и въ возложеннымъ на него обязанностямъ и исполнять ихъ за послушаніе. Ревностное исполненіе этихъ обязанностей, засвидътельствованное академическимъ начальствомъ, имъло послъдствиемъ своимъ то, что о. Өеофанъ по началу удостоенъ былъ благословенія Св. Синода, а затімь и званія соборнаго ісромонаха. Онь хорошо сознаваль умомь своимь и ясно высказываль, что «истинная доброта не чуждается, гдъ должно, строгаго слова но оно въ устахъ ея никогда не имъетъ горечи обличенія и укора 1) и такъ старался дъйствовать въ воспитательномъ отношеніи къ студентамъ академін; не менте ревностно онъ относился и къ лекціямъ по канедрт придавая имъ характеръ возвышеннъйшаго истинно-христіанскаго, строго-православнаго въ святоотеческомъ духъ ученія нравственнаго, такъ ясно, полно и убъдительно изложеннаго и раскрытаго потомъ въ «Письмахъ о христанской жизни» (изд. 1860 и дальн. год.), въ «Пути ко спасенію» (1869 г.) и другихъ его сочиненіяхъ: по обязанности продолжалъ проповъдывать и слово Божіе съ церковпой канедры, и т. д. Но все же сердце его, горъвшее любовин къ уединенному бесъдованію съ Богомъ и къ попеченію только о единомъ на потребу, особенно въ виду начальственныхъ требований того времени, преследовавшихъ более формализъ и внешность, показную сторону, нежели внутреннее достоинство и возвышенивишія стремленія въ исполненія всёхъ этихъ обязанностей, не удовлетворялось такими условіями служебной д'ятельности Къ тому же ректоромъ Петербургской академіи въ 1844—1847 годахъ продолжаль быть епископъ Винницкій Аванасій (Дроздовъ) 2), очень слівно исполнявшій всь требованія оберь-прокурора Св. Синода графа Протасова относительно формализма во всемъ, и только по прибытіи на м'єсто его. въ февралъ 1847 года, бывшаго ректора Московской духовной академіи архимандрита Евсевія (Орлинскаго), въ мартъ того-же года

<sup>1)</sup> Мысли на каждый день года по числамь мысяцевь, стр. 57. Москва, 1882 г.

<sup>2)</sup> Скончавшійся въ 1876 году въ сант архіепископа Астраханскаго.

рукоположеннаго во епископа Винницкаго, человъка искренняго и добросердечнаго по природъ, у о. Өеофана могло быть нъсколько легче на душъ. Этимъ объясняются слъдующія характерныя строки письма о. Өеофана отъ 3 марта 1847 года въ своему духовному отцу и рукоположителю, не разъ упомянутому епископу Іереміи: «Преосвященнъйшій Владыко, милостивъйшій мой отецъ и благодътель! Простите Господа ради, я все докучаю вамъ, то своимъ непотребствомъ, то, можеть быть, заносчивыми предпріятіями. Говорю, можеть быть. Ибо они не выдуманы, а лежать на душт, нудять и томять; не стихають, а все ростуть — ростуть. Но, Господи, имиже судьбами, устрой о мей вещь. Ученою должностію начинаю тяготиться до нестерпимости. Пошелъ бы въ церковь, да тамъ и сидълъ». И далъе, въ исполнение требования преосв. Іеремии на книги, добавляетъ: «Съ сею почтою посылаются вниги: старца Паисія 1),-и отца архимандрита Отроча Тверскаго монастыря Платона. Всъ ихъ считаю очень высокими и многополезными. Особенно первую. Тамъ ученіе о молитвъ такъ изложено, какъ я нигдъ еще не видалъ. А въ послъднихъ-главнъйший догматъ - общение съ Господомъ Іисусомъ Христомъ преимущественно изъясняется». Въ заключение къ тому присоединяетъ: «Наконецъ и о. ректоръ прибылъ. Завтра будутъ его нарекать (4-го). А въ воскресенье—на Марію Египетскую—рукоподагать. Онъ очень тихъ и сердеченъ. Слава Богу! Что устроитъ Онъ съ нами чрезъ него? Простите Господа ради, и помолитесь обо мнъ » 2). Новый отець ректорь, архимандрить, а потомъ епископъ Евсевій, скоро узналъ, оцънилъ и полюбилъ о. Өеофана; но и онъ не могъ не видъть, какъ много несроднаго душъ послъдняго было въ его положени при академіи. «Воспитатель, —писаль позже преосв. Өеофанъ, — долженъ пройти всъ степени христіанскаго совершенства, чтобы впоследствіи въ деятельности уметь держать себя, быть способнымъ замъчать направленія воспитываемыхъ, и потомъ дъйствовать на нихъ съ теривнемъ, успвшно, сильно, илодотворно. Это должно быть сословие лиць чистейшихь, богоизбранныхь, святыхь.

<sup>1)</sup> Старецъ Паисій Величковскій, изъ Молдавскаго Нямецкаго монастыря, можетъ быть почитаемъ истиннымъ первоначальникомъ такъ называемаго старчества у насъ въ Россіи, такой обильный плодъ принесшаго въ Козельской напр. Введенской Оптиной пустыни (почившіе старцы Леонидъ, Макарій, Амвросій).

<sup>2)</sup> Чтенія въ общ. моб. д. просв. за 1887 г., ІІІ, отд. 3, стр. 31. 32.

Воспитаніе изъ всёхъ святыхъ дёлъ самое святое... Надобно такъ расположить духъ учениковъ, чтобы у нихъ не погасло убъждение, что главное у насъ дъло есть Богоугожденіе, а научность есть придаточное качество, случайность, годная только на время настоящей жизни. И потому никакъ не должно ставить ее такъ высоко, и въ такомъ блестящемъ видъ, чтобы она занимала все внимане и поглощала всю заботу. Нътъ ничего ядовитъе и гибельнъе для духа христіанской жизни, какъ эта научность и исключительная объ ней забота. Она прямо ввергаетъ въ охлажденіе, и потомъ можетъ навсегда удержать въ немъ»... 1) Вотъ почему и самъ онъ, не вполнъ удовлетворяясь обязательною, формальною постановкою учебно-воспитательнаго дъла даже въ своихъ рукахъ по академіи, - а онъ, безъ всякаго сомнёнія, старался осуществить въ себё идеаль наилучшаго, имъ же самимъ изображенного въ приведенныхъ сейчасъ словахъ воспитателя, — темъ более, что многое въ этомъ деле не отъ него самого завистло, такъ рвался душею высвободиться изъ этого тягостнаго положенія, дабы охлаждаемое ученостію сердце могло чаще и чаще, или, по возможности, даже постоянно согръваться общеніемъ со Христомъ. Вотъ почему и самое исполнение долга служения, обязанностей, прямо на него возложенныхъ, онъ старался расположить и направить, по возможности, въ духъ созданнаго его прекрасною душею идеала восцитателя, питая свой умъ инщею исключительно духовною, словомъ Божимъ и святоотеческими, особенно аскетическаго содержанія, писаніями и въ томъ же духѣ читая самыя лекціи свои. Ибо, находя ядовитою и гибельною для духа христіанской жизни только имъющую для настоящей жизни значение научность и только о ней исключительную заботу, преосв. Өеофанъ отнюдь не считаль ядовитою и гибельною научность вообще. Онъ самъ писалъ послъ: «Кто предается умственнымъ занятіямъ и все время употребляетъ на умноженіе познаній, тотъ не можетъ быть укоряемъ въ томъ, что нерадить объ общественной пользъ. Добываемыя имъ свътныя понятія о всемъ сущемъ и бывающемъ, делаясь потомъ достояніемъ общества, указывають ему върнъйшіе пути къ общему благосостоянію, а властямъ доставляють твердыя начала къ учрежденію и храненію общаго порядка и безопасности» 2). И его собственныя писанія ясно показывають, витстт съ возвышеннымъ ихъ направленіемъ

<sup>1)</sup> См. въ Дущеп. Чтеніи за 1894 г., № 3, стр. 523.

<sup>2)</sup> Мысли на каждый день года по числамь мъсяцевь, стр. 82. 83.

по духу, и глубину научную, и обширное знакомство съ научнымъ матеріаломъ всякаго рода.

Къ разсматриваемому нами періоду служебной дъятельности іеромонаха Өеофана изъ писаній его относится нісколько проповідей и одинъ трактатъ, подъ заглавіемъ: «Что потребно покаявшемуся и вступившему на добрый путь спасенія?», кром'в сотрудничества въ издаваемомъ при С.-Петербургской духовной академіи журналъ: «Христіанское Чтеніе». Изъ проповъдей, одна, именно «На Воздвиженіе Честнаго Креста Господия», произнесена была еще въ 1843 году, следовательно, когда о. Өеофань быль еще въ Новгородской семинаріи. Она сказана на текстъ: Якоже Моисей вознесе змио въ пустыни, тако подобаеть вознестися Сыну человъческому, да всякг въруяй вт онь не погибнетт, но имать животъ въчный (Іоан. 3, 14 — 15) и разсуждаетъ о тайнъ Креста Христова, поучая сей тайнь, «чтобъ видьть, какъ течетъ изъ него (креста) истинная жизнь». Проповъдникъ раскрываетъ мысль о томъ, что Господь нашъ Іисусъ Христосъ, Крестомъ упразднивъ смерть, дароваль намь вь немь животь вённый, и что поэтому всякий желающій пріобщиться сего живота должень подъять нікоего рода свой крестъ. Въ этомъ онъ видитъ въ сокращении все учение о жизни, даруемой Крестомъ 1). Проповъдь, какъ и первая, раньше разсмотрънная (на Вознесение Господне), изобилуетъ и глубокими богословскими мыслями, и текстами св. Писаніи, и словами церковно-богослужебныхъ пъснопъній; но она еще глубже той входить въ разсмотръніе сущности жизни духовной, которую, очевидно, переживаль самъ проповъдникъ. «Человъкъ по падени, -- говоритъ онъ, -- сталъ двойствень. Въ него вошель иной законь, дъйствующій въ удъхъ его и противовоюющь закону ума, и пленяющий его закономъ гръховнымъ, вошло какъ бы иное лице, иной человъкъ, у котораго есть и своя голова-гордость, и свои руки-корыстолюбіе, и свое чрево-плотоугодіе; сей пришлый человікь стісниль собою прежняго человъка, подавилъ прежнюю нату истинную жизнь. Потому, чтобы возстановить и воскресить сію жизнь, надлежить умертвить того чуждаго человька, который всьмъ завладьль въ насъ, сталь душею всей нашей дъятельности. Желающій спастись долженъ по-

<sup>1)</sup> См. по упомянутому раньше изданію 1859 года стр. 236 и Авонскаго изданія 1883 года, стр. 263.

губить сію душу, по заповъди Спасителя (Мар. 8, 35). И дъйствительно, всъ губящіе ее чрезъ внутреннее распятіе, и только они одни, и начинаювъ жить истинно по духу. Изъ креста, на коемъ совершается распятие гръховнаго человъка, - изъ него собственно и источается для каждаго, силою благодати божественной, наша духовная жизнь Ибо когда гръховный человъкъ будеть пораженъ во главу - гордость, тогда вийсто ея въ духй водворится смиреніе; когда пригвоздять руки его-корыстолюбіе, тогда місто его заступить нестяжательность, когда пребіются голени-плотоугодіе, тогда родится вижсто его целомудрие, когда наконецъ произено будетъ самое сердце его — самолюбіе, тогда дастся боголюбезное самоотверженіе. Самоотвержение съ смиренномудріемъ, нестяжательностию и целомудріемъ, составляють первые начатки, первыя стихи образующейся духовной жизни, которой послъ остается только давать свободу и благопріятстворать, чтобы она возрасла, украпилась и пришла въ полноту. Ибо чемъ более умерщвляется грехъ, темъ более оживаетъ духъ, чёмъ рёшительнёе и безжалостнёе самораспинаніе, тёмъ вёрнъе и благоуспъшнъе возрастание истинаой жизни, по степенямъ ея, коими восходить она отъ силы въ силу, пока дойдеть до мъры полнаго своего возраста». И за тъмъ, какъ испытавший такую жизнь самъ, проповъдникъ - аскетъ приглашаетъ къ ней слушателей, говоря: «Такъ истиннымъ жизнь приходитъ отъ Креста. Жаждая жизни, поспъшимъ на живоносныя воды, источаемыя Крестомъ. Да не устращають нась въ семъ спасительномъ дъя болъзненныя скорби крестоношенія. Правда, прискорбно крестное шествіе івъ слъдъ Спасителя: но съ Нимъ соединены высокія утъщенія. Труденъ путь ведущий къ жизни. но есть для идущихъ тамъ и надежныя подкрышения. Тоть же самый Кресть Христовь, который есть основание и начало нашего оживления чрезъ крестъ внутренний, будетъ для насъ и утъшеніемъ и помощію. Кто возлюбить его и сею любовію перенесеть какъ бы въ свое сердце, тотъ непрестанно будетъ и наслаждаться его сладостію, и преисполняться его силою. Того не смутять волны помысловь и похотствованій: Кресть Христовъ, подобно жезлу Моисееву, пресъчеть сіе море, и доставитъ ему безбъдное прехождение. Того не поколеблютъ ни внутрениня болъзни сердца, разстающаюся съ любезными ему вещами, ни внъшнія озлобленія неправды: цілебная сила Креста Господня съ избыткомъ усладитъ горести души, какъ нёкогда древо, положенное Мои-

сеемъ въ источникъ, отъяло горечь у водъ его. Пусть обыдутъ его всъ враги спасенія и жизни: всесильный Кресть Христовъ отразить и поразить ихъ, какъ поражало враговъ Израиля воздвижение рукъ Моисея. Но, что всего желательное, на того онъ низведеть благословеніе Божіе на всё благія начинанія и труды его, какъ Іаковлево крестное возложение рукъ на Ефрема и Манасію низвело на нихъ и потомство ихъ обильныя блага; -- низведетъ благословеніе, съ коимъ всякое доброе и полезное предпріятіе будетъ совершаться дегко, успъшно, многоплодно, отъ котораго будетъ онъ процвътать въ церкви Божіей, какъ кринъ сельный, какъ древо при источникъ водъ. Еже буди всъмъ намъ благодатію Господа нашего Іисуса Христа, ради насъ подъявшаго Крестъ и имъ насъ оживившаго. Аминь» 1). Не менте глубоко объемлеть свой предметь и столь же близко изследують духовную, внутреннюю жизнь произнесенное въ следующемъ 1844 году, и все еще въ Новгородъ, на Паску слово, исходящее изъ словъ церковной пъсни: Воскресение Твое, Христе Спасе. Ангели поють на небеей, и нась на земли сподоби чистымь сердцемь Тебе славити. Начавъ слово, въ соотвътствие первой половинъ этой церковной пъсни, указаніемъ на свътлые, радостные плоды воскресенія Христова, которое Ангели поють на небеси, пропов'єдникъ приглашаетъ и слушателей: «Пріндите возрадуемся Господеви. составимъ пъснь Спасителю-Богу нашему!». Но обращаясь къ человъку и сравнивая его съ ангелами, проповъдникъ невольно приходить къ мысли о невозможности для перваго, въ его состоянии гръхопаденія, воспъвать Бога такъ, какъ поють ангелы. «Какія же чувства, - говорилъ онъ, - должно возбудить намъ въ своемъ сердиъ. чтобы изъ сліянія ихъ могла образоваться пъснь, достойная славы Воскресшаго Господа», подобно тому, какъ Давидъ псалтирью какъ бы настроиваль, возбуждаль себя къ пъснопънію и славословію въ честь Бога? Отвътомъ на этотъ вопросъ служатъ для проповъдника слова пъсней церковныхъ, воспъваемыхъ въ самый праздникъ Пасхи: «Очистимъ чувствія»; -- «Тецыте и міру проповъдите» и «Воскресеніе Твое поемъ и славимъ» и проч., т. е., стало быть, чувства такія: «ненависть ко всей нечистоть страстей и гръховь, ревность о славъ воспресшаго Господа и всецълое въ Немъ упокоеніе». Эти

<sup>1)</sup> См. въ издании 1859 года стр. 240-243 и изд. 1883 года стр. 265-267.

три стецени состоянія внутренняго въ человъкъ - христіанинъ, которыя и въ другихъ своихъ проповедяхъ и писаніяхъ не редко, большею или меньшею полнотою и ясностію, раскрываетъ преосв Өеофанъ, уже и въ разсматриваемой проповъди раскрываются весьма ясно и сравниваются съ низшимъ, среднимъ и высшимъ тонами хорошо настроенной Псадтири. Заключение, естественно, - то, что «только душа, исполненная всеми сими чувствами, составляеть нынь въ себь стройную, ангельскую пъснь Воскресшему. Вперивъ внимательную мысль въ венный образъ Воскресшаго, она восприемлетъ Его чистымъ сердцемъ въ соразмърной полнотъ и цълости; облекшись какъ бы въ сей чудный образъ, она не хочетъ уже иначе и являться міру, какъ въ Немъ, и ходитъ по землъ, какъ подобіе Воскресшаго; а чрезъ упокоеніе въ Немъ восклоняется отъ земли, становится въ хоръ ангеловъ и съ ними, по подобію небесных силь, Христосъ воскресе изъ мертвыхъ, смертю смерть поправъ и сущимъ во гробъхъ животъ даровавъ. Аминь» 1). Такой же почти тонъ звучить и въ проиовъди на день Благовъщенія Пресвятыя Богородицы, произнесенной уже въ Петербургъ въ 1845 году и напечатанной первоначально въ Христанском Утеніи за 1846 годъ ч. І, стр. 463—479, безъ обозначенія имени автора. Эта проповъдь исходить изъ словъ припъва праздника: «Благовъствуй, земле, радость велю, хвалите небеса Божію славу. Въ ней проповъдникъ, по естественному теченію мыслей говоря о радости, задается вопросомъ о томъ, какою радостію позволительно намъ, въ состояніи нашего паденія, радоваться, и указывая на то обстоятельство, что благовъщение всегда почти совершается, какъ празднество, въ предблахъ поста, времени плача и сътованія, утверждаеть, что мы и дъйствительно, по своей гръховности, имъемъ право радоваться только дозволенною намъ Богомъ радостію, радостію Благовъщенія, т. е. радостию о нашемъ спасеніи отъ гръха чрезъ родившагося отъ Дъвы Христа, радостию объ устроеніи Царствія Божія на земль, объ основани Церкви Христовой, спасающей насъ таинствами и другими своими установленіями. Для полноты же этой радости нужно общеніе каждаго изъ насъ съ тъломъ Церкви Христовой, а чрезъ сіе и

<sup>1)</sup> Тамъ же, по изданию 1859 года стр. 105—113 и по изданию 1883 года стр 531—841.

со Христомъ. Этой радости вполнъ достаточно, чтобы не увлекаться и не обольщаться призрачными привременными радостями земными, придуманными грёховнымъ помысломъ человёческимъ и свидётельствующими лишь объ ослъплении падшаго человъка. «О Госпори!въ заключение взываетъ проповъдникъ. - Когда же наконецъ избавимся мы отъ ослъпленія! — Соломонъ вдавался въ удовольствія ложныя, когда въ себъ самомъ носилъ источникъ истинныхъ наслежденій-Богомъ дарованную мудрость; но познавши опытно, что все на землъ есть одно крушение духа, тотчасъ все оставилъ обратился въ истинъ. - Позволимъ, братія, и о себъ надъяться, что въ насъ ослъщление только отчасти, только на время. Господь милосердый не попустить (Рим. 11, 25) намъ на всегда оставаться въ семъ дымъ, въ семъ чаду и опьяненіи чувственномъ. Пробудимся, Богъ дастъ, и опять познаемъ и исповъдуемъ истинную радость: и тогда уже радости нашей никто не отниметь у насъ -Только, братія, скръпимъ сію надежду, до времени, по крайней мъръ однимъ видимымъ дёломъ благочестія: будемъ благоговёйно взирать на нашу Св. Церковь, честно хранить ея уставы, неуклонно ходить въ постановленіяхъ. Тогда не забывающій дъла и труда любве (Евр. 6, 10) Богъ и за это одно помилуетъ насъ и отъ внёшняго, дёйствіемъ Духа Своего, пригедеть къ внутреннему. Пусть себъ преступное и богопротивное суемудріе изобрѣтаетъ свое служеніе безъ Церкви и ея благообразнаго чина въ св. постахъ, въ праздникахъ, въ священнослужении. Останемся лучше въ смиренной части людей, иреданныхъ Церкви, безъ отмънъ и нечестивыхъ мудрований: все еще будемъ при семъ, хоть одною частію, на сторонъ истины, будемъ заключены внутри мрежи Апостольской.-И пусть мы непотребны: можеть быть наконець Богь скажеть кому нибудь насъ: заколи и лжов (Дъян. 10, 13). Въ семъ чаяніи будемъ чаще обращаться къ Преблагословенной-Радости нашей - съ молитвою, да постить нась, и положить благая въ сердцахъ нашихъ, какъ и Ей первой принесена благая въсть съ престола Божія. Аминь > 1). И тольшо слово «на Рождество Пресвятыя Богородицы и день рожденія Великаго Князя (впоследствій Наследника Цесаревича) Николая Александровича, произнесенное въ 1844 году въ Новгородъ,

<sup>1)</sup> См. тамъ же, по изданию 1859 года, стр. 69—83 и по изданию 1883 годаст. 87—96.

сказанное на текстъ Блажент языкт, смуже есть Господь Богь его, люди яже избра въ наслыдіе Себь (Псал. 32, 12), имветь болье политический оттьнокъ, изображая благодьянія Божип къ русскому православному народу, излагая условія полученія этихъ благодъяний и указывая средства къ обезпечению за нимъ милости Божией и на будущее время 2). Но за то въ помянутомъ раньше трактатъ о томъ, «что потребно покаявшемуся и вступившему на добрый путь спасенія» еще съ большею обстоятельностію, нежели въ разсмот ренныхъ сейчасъ проповъдяхъ, раскрываются основныя положенія истинно христіанской аскетики, при чемъ въ частности указывается, что «покаявшемуся и вступившему на добрый путь спасенія потребно: 1) предать себя руководителю на пути семъ; 2) обложить себя правилами, какъ что дълать; 3) быть готову на труды и скорби ибо вступилъ на тъсный и прискорбный путь, 4) и чтобъ выдержать все, горъть духомъ, или имъть горячую ревность о спасени и богоугождени». Въ этомъ трактатъ видно, кромъ опытнаго изучения жизни духовной, особенно глубокое и широкое знакомство автора съ святоотеческою, преимущественно аскетическою литературою. Творенія св. Іоанна Ліствичника, Петра Дамаскина (въ Добротолюбіи), Іоанна Кассіана и мн. другихъизъ древнъйшихъ, и св. Нила Сорскаго, Паисія Величковскаго и другихъ изъ новыхъ во множествъ частныхъ случаевъ приводятся въ болъе или менъе значительныхъ по объему выдержкахъ, весьма тщательно подобранныхъ и сгруппированныхъ. Весь трактатъ можетъ быть признаваемъ преднамфренную обработку одного изъ отделовъ лекцій по нравственному богословію, читанныхъ о. Өеофаномъ въ академіи. А то, что въ первомъ отдёлё трактата говорится о первомъ видё руководства—иерковномъ пастырство  $^{1}$ ), относится и къ богословію. Первый же отдёль трактата болёе пространно и изложенъ о. Өеофаномъ <sup>2</sup>), хотя и остальные три отдёла менёе про-

По изданію 1859 года стр. 285—297 и по изданію 1883 года стр. 244—253.

<sup>1)</sup> См. стр. 52 и дал. разсматриваемаго сочиненія преосв. Өсофана по Асонскому 2-му изданію (Москва, 1889). При этомъ считаємъ нужнымъ замѣтить, что при самомъ заглавіи сочиненія указано, что оно "писано въ 1847 г."

<sup>2)</sup> Именно первый отдёль: "Жизнь подъ руководствомь" занимаеть, по указанному сейчась изданію, стр. 3—81; второй отдёль. "Жизнь по пра-

странно, но не менъе тщательно изложены и обработаны авторомъ.

Такъ завершился первый періодъ служебной дѣятельности преосв. Өеофана на поприщѣ учебно-воспитательномъ. Его душа, какъ мы видѣли изъ словъ его собственнаго письма, тяготѣла къ міру высшему, болѣе идеальному, нежели какой окружалъ его въ академіи. И вотъ въ томъ же 1847 году, къ которому относится это письмо, для него представился благопріятный случай къ выходу изъ тяготившаго его положенія ученаго монаха. Разумѣемъ служеніе на востокѣ, въ Іерусалимѣ.

## § 3. Дальнѣйшее служеніе—на Востокѣ и въ Россіи— по духовноучебному вѣдомству (1847—1857).

Востокъ христіанскій, съ его главнымъ центромъ, Іерусалимомъ, изъ котораго впервые возсіяль и свёть Христовъ, просвёщающій всъхъ, издавна обращалъ на себя внимание всего христіанскаго міра. Съ самыхъ первыхъ временъ христіанства начинается паломничество во святую землю для цоклоненія містамь, освященнымь стопами Господа Іисуса Христа и Его Апостоловъ; а со времени завоеванія святой земли иновърными, начинаются разнообразныя попытки, если не къ отнятію ен у иновърныхъ, то къ охраненію святыхъ мъстъ отъ пораганія и къ облегченію положенія какъ тамошнихъ христіанъ, такъ и паломниковъ. Одною изъ самыхъ видныхъ попытокъ такого рода служать крестовые походы среднихъ въковъ. Вчастности православная Русь почти съ самыхъ первыхъ временъ существованія въ ней христіанства обращала свои взоры къ православному востоку, откуда и для нея возсіяль свъть Христовъ. И еще по древнимъ былинамъ русскіе тогда же начали свое паломничество во святую землю, чтобы

> «Святой святынъ помолитися, Господню Гробу поклонитися, Во Ердань—ръкъ искупатися».

виламъ", — стр. 82—92; третій: "Путь тъсный и прискороный", — стр. 92—101 и наконець четвертый: "Ревность о спасеніи", стр. 102—107.

Но такъ какъ христіанство по времени раздёлилось на разныя исповъдания, не только несогласныя, а и враждебныя одно другому, для которыхъ однако же святая земля одинаково была дорога, то времени крестовыхъ походовъ, совпавшаго съ временемъ окончательнаго отдёленія отъ восточной церкви, западных в христіанъ, началось и между различными христіанскими общинами соперничество изъ-за обладанія святыми мъстами Іерусалима и Палестины. Къ соперничеству чисто религіозному естественно примъщиваться стало и соперничество политическое, такъ какъ одно правительство и государство считало себя повровительствующимъ одному, другое - другому христіанскому исповъданію. Россія издавна, особенно со времени паденія Византійской имперіи, считала себя естественною покровительницею восточнаго православнаго исповъданія, и къ ней сами православные сыны востока всъхъ національностей обращались обыкновенно для защиты своихъ правъ отъ притеснений со стороны иноверныхъ исповъданій. И между тъмъ какъ до 1840 года положеніе дълъ на востокъ сохраняло почти неизмънно тотъ видъ, какой имъло оно съ конца среднихъ въковъ, съ 1840 года, именно со вступленіемъ въ силу и дъйствіе протестантской общины, инославная пропаганда усилилась и положение такъ называемаго восточнаго вопроса обострилось. Правительства западныхъ державъ, особенно въ виду побъдоносныхъ войиъ Россіи съ Турціей, насторожили свое вниманіе къ востоку, и Россія, съ своей стороны, также должна была усилить свое вниманіе къ нему. Между прочимъ, съ цълію ознакомленія съ настоящими нуждами православія въ Палестинъ и Сиріи еще въ 1843 году посланъ былъ туда извъстный путешественникъ по востоку архимандритъ Порфирій (Успенскій), скончавшійся въ 1885 году въ санъ епископа Чигиринскаго. О. Порфирій постиль въ 1843-1846 годахъ не только Палестину и Сирію, но и другія православныя страны восточныя (Константинополь, Египетъ, Синай, Авонъ) и потому вернулся въ Россію (въ октябръ 1846 года) обогащенный опытнымъ знакомствомъ съ востокомъ. Въ это время Русское правительство, озабочиваемое усилениемъ инославной пропаганды въ Палестинъ и положениемъ поклонниковъ изъ русскихъ, число коихъ съ каждымъ годомъ все болње и болње увеличивалось, ржшило учредить Герусалимъ духовную миссію, въ видъ представительства при Герусалимскомъ православномъ патріархъ, но безъ всякаго политическаго значенія, а лишь съ поклонническимъ характеромъ. Въ этомъ смыслъ для бу-

пущей миссии составлена была и инструкція, въ которой изображено было, что цёль назначенія миссіи состоить въ томъ, чтобы «1. Имъть въ Іерусалимъ, какъ дъйствительномъ центръ православнаго исповъдания на востокъ, представителей русской церкви и образецъ нашего благолъпнаго богослужения; 2. Преобразовать мало по малу само греческое духовенство, возвысить оное въ собственныхъ его глазахъ столько же, сколько и въ глазахъ православной паствы и 3. Привлечь къ православію и утвердить въ ономъ тѣ мѣстные народные элементы, которые постоянно колеблются въ своей въръ, подъ вліяніемъ агентовъ разныхъ исповъданій и слишкомъ легко отступають отъ православія, всл'ядствіе недов'ярія къ греческому духовенству и неблагоразумного поведения сего последняго. 1) Столь возвышена и заманчива была цёль учрежденія миссіи. Во главь ея быль поставлень упомянутый о Порфирій, человъкь замъчательнаго ума, несокрушимой энергии и опытно, какъ мы сказали, знакомый съ востокомъ, а въ сотрудники ему приглашены были паставники и воспитанники С.-Петербургской духовной академии и семинарии. На приглашение добровольно, именно въ виду возвышенности цёли, вызвались последовать за архимандритомъ Порфиріемъ баккалавръ академіи іеромонахъ Өеофанъ и воспитанники семинаріи Соловьевъ и Крыловъ. Составъ этой вольной дружины окончательно образовался по окончанім учебнаго года, въ концъ іюня 1847 года. Отъ 28 іюля сего года ректоръ С.-Петербургской духовной академіи епископъ Евсевій писаль къ другу и товарищу своему, профессору (впоследствіи протоїерею и ректору московской духовной академіи А. В. Горскому. «Отецъ Порфирій, вашъ землякъ, 2) опять тдетъ въ Іерусалимъ; въ сопутствии ему нашъ баккалавръ, товарищъ здёшнему о инспектору, 3) 1ером. Өеофанъ, и еще два воспитанника изъ семинарии, -- подъ видомъ богомольцевъ; а цъль-- тамъ остаться и образовать миссію. Не спросиль я; можеть быть заёдуть и къ вамъ. Всъ ъдутъ не принужденно. О. Өеофанъ прекрасный монахъ и аскетъ. Отправятся, кажется, около половины августа. 4) Такъ и дъй-

<sup>1)</sup> См. Православный Палестинскій сборникъ. Т. І. Вып. 1. В. Н. Хитрово, "Православіе во св. земль", стр. 75—76. Спб. 1881.

<sup>2)</sup> И с. Порфирій и А. В. Горскій были родомъ Костромичи, первый сынъ псаломщика, а послъдній—священника изъ самаго г. Костромы.

<sup>3)</sup> Архимандриту Макарію (Булгакову), по академіи Кіевской.

<sup>4)</sup> Прибазл. къ твор. св. отц. за 1886 г, ч. XXXVII, стр. 731.

ствительно предпеложено было по началу; но потомъ накоторыя обстоятельства задержали миссію въ Петербургъ до половины октября, когда она, подъ руководствомъ о. архимандрита Порфирія, и выбыла оттуда, для следованія на югь, къ месту своего назначенія. Въ январъ слъдующаго 1848 года о. Порфирий съ своими спутниками прибыль въ Константинополь, а въ февральтого же года и въ Іерусалимъ. Такъ началось служение јеромонаха Ософана на востокъ, соединенное съ совершенно новыми обязанностями, занятиями и труцами, полное совершенно новыхъ впечатлёній, встрёчъ и разныхъ предметовъ вниманія, какъ въ самомъ Іерусалимъ и Палестинъ, такъ и при путешествияхъ по ея окрестностямъ и въ Египетъ, предпринятыхъ о. Порфиріемъ, вмъстъ съ его спутниками, въ разное время Іерусалима и продолжавшееся на этотъ разъ до 1854 года, когда Крымская война, составлявшая, какъ извъстно, одинъ изъ важнёйшихъ моментовъ въ решении восточнаго вопроса, заставила Россію, въ видахъ успокоенія притязательности враждовавшихъ противъ последней западныхъ державъ, отозвать на время свою миссію изъ Іерусалима. Хотя миссія въ своихъ дъйствіяхъ очень стъснена и стъсняема была и самою инструкцею, ей данною, и столкновеніями съ интересами греческаго духовенства, представителей инославныхъ исповъданій и магометанскихъ властей, и наконецъ едва пе постоянными препятствіями со стороны свілскихъ представителей Россіи на востокъ и самаго русскаго министерства иностранныхъ жить: однако въ шестилътний періодъ своего пребывания на востокъ она весьма много принесла и пользы дёлу православія, интересамъ России и наукъ богословской, церковно-исторической и др. Въ самомъ дълъ, уже самая инструкція, составленная кабинетнымъ образомъ, безъ опытнаго знакомства съ мъстными условіями положенія дёль на востокъ, заключала въ себъ противоръчія, ибо, при всей возвышенности упомянутыхъ цълей учреждения Іерусалимской миссии, она въ тоже время строго вичняла последней въ обязанность «не придавать себъ иного характера, кромъ поклочнического, не виъщиваться ни въ чемъ въ дъла греческаго духовенства, ограничиваться предложеніемъ совътовъ въ случат надобности, не вмъшиваться въ житейскія дъла нашихъ поклонниковъ и вообще всячески стараться не возбуждать подозржній иностранных агентовь, дабы не подать повода къ толкамъ о какихъ либо скрытныхъ намъреніяхъ Россіи» 1). Другія отно-

<sup>1)</sup> См. въ упомянутой стать В. Н Хитрово въ Правосл. Палестин. Сборникъ т. I, вып. 1, стр. 76.

шенія и прецятствія были также не менте сттснительны для миссіи, которая, испытавъ нъсколько неудачь въ исполнени предпріятій, клонившихся къ пользамъ православія, и интересовъ Россіи и ея престижа на востокъ 1), по неволъ съузила свою дъятельность тамъ, ограничивъ ее поклонническимъ подвижничествомъ, всестороннимъ ознакомленіемъ съ востокомъ и учеными трудами. Само собою разумъстся, что главное руководство во всемъ этомъ, также какъ и иниціатива, принадлежали о архимандриту Порфирію. Всъ прочіе члены миссіи, въ томъ числъ и о. перомонахъ Оеофанъ, какъ послушные сыны, следовали ему, какъ своему отцу или, въ подвижничествъ, старцу, во всемъ и вездъ. Такъ, напримъръ, вотъ всъ они вчетверомъ, подъ водительствомъ уже знакомаго съ мъстностію о. Порфирія, въ 1850 году, совершають путешествіе въ Египетъ и по Египту. Спокойствіе въ политическомъ мірѣ способствуетъ ихъ путешествію. Они посъщають Александрію, Каиръ и другія мъста и монастыри Египетскіе, плавають и по морю и по Нилу, бестдують и съ патріархами — Александрійскимъ православнымъ и Коптскимъ, и съ иноками и съ мірянами, подробно осматриваютъ вст достопримъчательности тамъ церковныя и гражданскія, изучаютъ древности и быть современный Египта, при чемъ о. Порфирій то самъ просматриваетъ древнія рукописи, книги и проч., выписывая изъ нихъ нужное, а то спутникамъ своимъ поручаетъ дълать что либо изъ этого и вообще вездъ и во всемъ привлекаетъ ихъ къ участію въ своихъ постенняхъ, бестдахъ и занятияхъ, иногда впрочемъ и по ихъ просьбъ, ради удовлетворенія ихъ любознательности, посъщая тъ или другія мъста. «Спутникамъ моимъ захотълось посмотръть на разныя Египетскія и Греческія древности, собранныя въ дом'в бывшаго консула Австрійскаго г. Лаурена, — говорить о. Порфирій въ описания этого своего «Иутешествія по Египту» — Не пошель бы я съ ними, еслибъ не было близко. Посътившему Оивы не такъ-то хочется видёть какте-нибудь обломки, отрывки, куски древняго ваянія. Но надлежало послушаться друзей, и т д. 2). И они подлинно были вездъ и во всемъ накъ друзья вмъстъ испытывали и радости и скорби,

<sup>1)</sup> См. тамъ же, стр. 77 и дальн.

<sup>2)</sup> См. архим. Порфирія Успенскаго, Путешествіе по Египту и въ монастыри св. Антонія Великаго и препод. Павла Өшейскаго, въ 1850 году, стр. 26—27. Спб. 1856 г. Срав. стр. 33 и др.

при чемъ скорби бывали едва не приближавшія ихъ къ смерти, какъ напримъръ во время заставшаго ихъ въ путешествіи страшнаго пустыннаго вътра (Хамсина), съ песками и палящимъ зноемъ Египта 1). «Пребываніе наше въ Каиръ, — говоритъ о. Порфирій въ другомъ мъстъ того же Путешествія, — было сколько пріятно, столько и полезно. Всъ мы, подобно пчеламъ, выработывали тамъ сотъ. болъе или менъе благовонный, смотря по качествамъ цвътовъ, нами находимыхъ.

Г. Соловьевъ рисовалъ разные виды и дёлалъ снимки съ иконъ, портретовъ и картинъ древнихъ; прочіе по моимъ указаніямъ переписывали любопытныя статьи изъ греческихъ рукописей; и я прилежно работалъ перомъ 2). Или еще, говоря о Коптской литургіи, пишеть: «Съ разсвътомъ заблаговъстили къ объднъ. Всъ мы пошли въ соборную церковь. Монахи 3) чинно стояли у ствнъ ея, опираясь на костыли свои. Я съ о. Ө. 4) вошелъ въ алтарь, чтобы наблюдать ходъ объдни» 5), и т д. А вотъ ръчь о плодахъ пребыванія въ монастыръ препод. Павла Онвейскаго; «Вечеръло. Я воротился въ свой станъ. Ночь была свътлая и тихая. Луна, ученица солнца, занималась своимъ дёломъ, отливомъ Чермнаго моря. Наши проводники варили себъ кофе и разговаривали по своему. Я съ о. Өеофаномъ полго прогуливался близь своего кочевья и разсуждаль съ нимъ о томъ, что непремънно въ здъшнемъ мъстъ подвизался преподобный Павель Опвейскій. Сличеніе этого мъста б) сь житіемъ сего угодника Божія поселяло въ обоихъ насъ твердую увъренность, что мы видъли и почтили первую колыбель монашества. Въ помянутомъ житіи сказано, что Павелъ нашелъ у одной горы пещеру, которой устье заслонено было вътвями дикаго финичия, и что она находилась близь родника воды, протекавшаго малое пространство, и терявшагося въ землъ не далеко отъ своего истока. Въ самомъ дълъ, естественная пещера, включенная въ монастырскій храмъ апокалипсическихъ старцевъ, находится цодлъ скуднаго источника. Дерево, у ней срублено:

<sup>1)</sup> Тамъ же, стр. 64-65. 170-172 и дал.

<sup>2)</sup> CTp. 100.

<sup>3)</sup> Дъло было въ монастыръ св. Антонія Великаго.

<sup>4)</sup> Т. е. съ отцемъ Өеофаномъ (Говоровымъ).

в) Тамъ же, стр. 133.

<sup>6)</sup> Именно мъста теперешняго монастыря препод. Павла Онвейскаго.

но за то другія дикія финичія, закрывающія своими верхними и нижними вътвями другие состдние источники внъ обители, живо напоминали намъ, что подобнымъ образомъ пріосѣнялась и заслонялась и пещера Павлова. Въ жити преподобнаго Павла упомянуто, что когда св. Антоній, по откровенію свыше, пошель изъ своей пещеры отыскивать жилище сего праведника, то достигь до него въдва дня.-И мы оттуда же добхали сюда въ два дни. - Эти в рные признаки не оставляли въ насъ и тъни сомнънія о подлинности мъста подвиговъ и успенія человъка Божія, носившаго хитонъ финиковый Намъ пріятно было находиться на этомъ мѣстѣ; и радость наша увеличилась еще болье, когда мы надъ самымъ теменемъ сосъдней горы увидъли двъ звъзды рядомъ Онъ напоминали намь Павла и Антонія Любуясь яркимъ свътомъ ихъ, мы говорили другъ другу: и въ насъ доджень сіять свъть Христовь» 1). И они особенно, какъ старъйшіе представители нашей духовной въ Герусалимъ миссии, подлинио жили и дъйствовали на востокъ такъ, что о нихъ смъло можно было сказать: свътъ Христовъ, возсіявшій на востокъ, сіяль и въ нихъ. «Архимандритъ Порфирій, —писалъ за то время одинъ изъ лучшихъ знатоковъ нашихъ палестинскихъ дълъ, -- своимъ пастырскимъ поведеніемъ пріобръдъ лично къ себъ и къ своимъ сотрудникамъ истинное и глубокое уважение, память о себъ онъ оставиль прекрасную» 2).

Отозвание Герусалимской нашей миссіи, вслёдствіе начавшейся въ 1853 году Крымской войны, состоялось 3 мая 1854 года, и вмёстё съ архимандритомъ Порфиріемъ,—начальникомъ миссіи, посему, долженъ быль вернуться въ Россію и сотрудникъ его геромонахъ Өеофанъ, за свои труды и заслуги по званію члена миссіи возведенный въ 1855 году въ санъ архимандрита 3). По возвращеніи въ Россію отецъ Өеофанъ быль назначенъ снова на должность по духовно-

<sup>1)</sup> См. тамъ же, стр. 256-258.

<sup>2)</sup> Статья В. Н. Хитрова въ *Правоса. Палест. Сборникъ* т I, вып. 1, стр 80—81. Какъ на одинъ изъ случаевъ обнаружения почтения къ о арх. Порфирію и о. 1ером. Өеофану можно указать на приемъ, оказанный имъ въ разныхъ мъстахъ Египта и между прочимъ въ монастыръ св. Антония Великаго въ 1850 году, о чемъ см. въ упомянутомъ *Путешестви* архим. Порфирія по *Египту*, стр. 183. Срав. также стр. 26, 35, 67 и дал и др.

<sup>3)</sup> Въ тоже время и также за труды и заслуги по управлению миссию архим. Порфирий быль Высочайше пожаловань орденомь св. Владимира 3-ей степени.

учебному въдомству, и на этотъ разъ, въ С.-Петербургскую же духовную академию баккалавромъ по канедръ каноническаго права, на мъсто извъстнаго канониста, архимандрита Гоанна, впоследстви епископа Смоленскаго († 1869 г.) Это назначение состоялось 12 апръля 1855 года Но не прошло и полгода со времени этого назначения, какъ (12 сентября того же года) архимандрить Өеофанъ получиль новое назначение, -- на должность ректора Олонецкой духовной семинарии. Однако и здъсь ему послужить долго не пришлось Въ началъ 1856 года Крымская война кончилась, и сношенія Россіи съ востокомъ православнымъ возобновились и оживились. Какъ знакомый уже съ востокомъ, о. архимандритъ Өеофанъ отъ 21 мая 1856 года былъ назначень на должность настоятеля нашей посольской церкви въ Константинополъ. Съ юныхъ лътъ навыкши послушанию и «всесовершенно предаваясь промыслу Божію, премудро, благостно и праведно все устрояющему» 1), онъ смиренно повиновался распоряженію высшаго начальства, и отправляясь въ дальній путь, библютеку свою пожертвоваль въ пользу семинарии Олонецкой, которою дотолъ управляль, за что ему преподано было благословение св. Синода, по доведени о томъ до свъдънія последняго. Однако не долго на этотъ разъ пришлось о. архимандриту веофану служить на востокъ рищъ его по Кіевской духовной академіи, уже извъстный намъ Макарій, въ то время епископъ Винницкій и ректоръ С.-Петербургской духовной авадемии, 1 мая 1857 года быль назначень на самостоятельную архіерейскую канедру Тамбовскую, и за его выбытіемъ изъ Петербурга освобождалась между прочимъ важная и отвътственная должность ректора академіи. Не легко было, особенно въ ту пору новых в ввяний на Руси, наступивших в съ новымъ царствованіемъ въ Бозъ почившаго Государя Императора Александра Николаевича, избрать подходящее лицо на эту должность, и первенствующему члену Св. Синода, митрополиту Новгородскому и С.-Петербургскому Григорію, очевидно, хотълось видъть на этой должности лице, съ одной стороны, не обремененное обязанностями викарнаго епископа, а съ другой, -- строгаго направления по образу мысли и жизни. Таковыми, въ числъ другихъ, особенно могли быть на виду и указываемы были два кандидата: ректоръ Московской духовной академіи

<sup>1)</sup> Преосв. Өеофана, Мысми на каждый день года, расположенныя по числамь мисяцевь, стр. 14. Москва, 1882.

архимандритъ Евгеній) и настоятель Посольской церкви въ Константинополъ архимандритъ Өеофанъ. Въ этомъ смыслъ святитель Фидарегъ, митрополитъ Московскій, имъя въ виду колебаніе митроподита Григорія въ выборъ между сими двумя кандидатами, писаль отъ 22 мая означеннаго 1857 года викарію своему епископу Дмитровскому Алексію (Ржаницыну): «странно подлинно колебаніе Петербургское. Особенно Өеофана скоро ли можно достать? и будетъ ли онъ соотвътственъ академів, послъ того, какъ шелъ путемъ, не къ ней ведущимъ 2)? Впрочемъ Господь да устроитъ полезное. Мы спокойно останемся съ тъмъ, что соглащались уступить по требованию > 3). Яснъе о томъ же предметъ пишетъ отъ 24 мая того же года викарій С.-Петербургской митрополіи епископъ Ревельскій Агавангель къ профессору Московской духовной академіи, упомянутому выше А. В. Горскому: «На мъсто преосвящ. Макарія предполагали назначить, дъйствительно, отца Евгенія. По крайней мъръ такъ мнъ говорили. И признаюсь вамъ, душевно я радовался этому назначение 4). Съ отъвздомъ преосвящ. Макарія это предположеніе измвнилось. Стали имъть въ виду о. Өеофана, архимандрита восточной миссіи Навопросъ, отъ чего произощиа эта перемъна, слышаль я, что о. Евгеній отказался отъ здъшняго мъста. Какъ пріятно было назначеніе его сюда, такъ прискорбно было видъть случившуюся перемъну. Не знаю, нравится ди этотъ поступокъ о. Евгенія отцу нашему, преподобному Сергію, или нътъ; только не могу не дозволить себъ воззрънія на Моисея, Исаію, Іеремію и проч. Высота ихъ, конечно, можетъ быть не доступна для нашей немощи; но однако о встхъ великихъ лицахъ и событіяхъ сказано, что они образи намь быша. Вирочемъ не см'вю входить въ разсуждение о поступкъ, который, можетъ быть, имъетъ особенную цену въ очахъ Божіихъ. Во всемъ да будеть воля Божія. — Дёло объ о. Өеофанъ окончательно еще не ръшено» 5)! — Ско-

<sup>1)</sup> Сахаровъ-Платоновъ, скончавшійся на покож въ 1888 году въ санъ епископа Симбирскаго.

<sup>2)</sup> Т. е. путемъ аскетическимъ и путемъ служенія на востокф.

<sup>3)</sup> Письма митр. Моск. Филарета къ архиеписк. Твер. Алексію, стр. 156. Москва, 1883. Очевидно, митрополита Филарета изъ Петербурга просили уступить ректора академіи Московской архимандрита Евгенія.

<sup>4)</sup> Преосв. Агаеангелъ самъ былъ питомцемъ Московской дух. академіи и нъкоторое время сослуживцемъ отца Евгенія.

<sup>5)</sup> Письмо изъ неизданныхъ доселъ. Мы имъли его въ подлинникъ, изъ архива А В. Горскаго въ библютекъ Московской дух. академіи.

ро однако и окончательно ръшено было это дъло. Указомъ Св. Синода отъ 13 ионя 1857 года архимандритъ Өеофанъ назначенъ былъ на должность ректора С.-Петербургской духовной академии.

Обозръвая пройденное десятильтие служения отца беофана, посвященное не столько учебно-воспитательной даятельности, сколько интересамъ отечественной и вселенской церкви на востокъ, мы полжны признать, что и оно, какъ разсмотрвниый раньше періодъ исключительно учебно воспитательной дъятельности его, было болъе праугото--кет синспол схишиенсишоо смедогом смишиенской сменетия тельности, нежели вполнъ самостоятельнымъ и совершительнымъ. Самая второстепенность положенія о. Өеофана въ большую часть времени этого десятильтия, т. е. съ 1847 по 1854 годъ болье тому же прауготовительному, нежели совершительному виду деятельности способствовала. Даже въ короткіе сроки начальственной деятельности ректора Олонецкой духовной семинарии и настоятеля Посольской Константинопольской церкви архимандрить Өеофань болже знакомился съ кругомъ дёль, лицъ и предметовъ, подлежавшихъ его вёдёню и управлению, нежели управляль ими. «Не собирай другихъ сокровищъ, кромъ мудрости, добродътели и благочестія, --писалъ онъ самъ. - Это - единственное благо, котораго не отнимаетъ никакая перемъна счастия 1). И онъ именно и преимущественно такимъ собираніемъ занимался въ разсматриваемое десятильтіе, особенно же во время служенія на востокъ 2), который онъ искренно полюбиль. По ве итоональтейд ото своинтемби смицив отони эн и им эж умоте это собственно время; но за то много видимъ подготовленнаго въ это время для будущей учено-литературной деятельности. Между прочимъ собственно во время служенія на востокъ преосв. Өеофанъ такъ основательно, практически и ознакомился съ греческимъ языкомъ, какъ это видно въ его последующихъ переводныхъ трудахъ. Тамъ же онъ собралъ особенно много перловъ мудрости святоотеческой и главнымъ образомъ аскетической письменности, самъ будучи строгимъ аскетомъ.

Вся учено-литературная дъятельность архимандрита Өеофана за

<sup>1)</sup> Мысми на каждый день года по числамь мъсяцевь, стр. 28.

<sup>2)</sup> См. напр., кром'я раньше приведенных случаевъ, указане на это въ другой книгъ преосв. Порфирія Успенскаго: "Второе путешествіе въ Синайскій монастырь въ 1850 году", стр. 50. Спб. 1856.

1847—1857 годы заключается почти исключительно, по прежнему, въ проповъдяхъ и въ аскетическихъ трудахъ Изъ аскетическихъ трудовъ на первомъ мъстъ должно поставить переводный трудъ, вышедшій отдільною книжкою уже въ 1891 году, подъ заглавіемъ Митериконь. Собраніе наставленій аввы Исаги всечестной инокинть Сеодорь Издание Абонскаго русскаго Пантелеимонова монастыря. Москва. Происхождение этого труда и отношение его къ разсматриваемому нами тецерь періоду распрываеть самъ преосв. Оеофанъ въ следующихъ словахъ предисловія къ книге «Въ бытность мою въ Герусалимъ попалась мнъ на глаза въ библіотекъ о. архимандрита (потомъ преосвященного) Порфирія, рукописная книга наставленій аввы Исаін всечестной монахин'в  $\theta$ еодор'в, надписанная имъ $^1$ ) Митериконъ и пріобрътенная на Авонъ. Пересмотръвъ сію книгу, я пришель къ мысли, что хорошо бы было познакомить съ нею нашихъ благоговъйныхъ инокинь, для которыхъ прямо назначенныхъ книгь у насъ не имъется. Въ сей мысли я ръшился перевесть ее. и перевель тамъ же въ Герусалимъ Переводъ этотъ быль посланъ въ редакцию Воскреснаго Чтенія, и напечатанъ въ семъ журналѣ въ 1853—1859 годахъ, откуда теперь извлеченъ и издается особою книжкою -Въ книгъ различаются три отдъленія: въ первомъ содержартся три посланія аввы Исаіи къ инокинъ Оеодоръ о внъшнемъ чинъ (уставъ) уединеннической жизни; во второмь-наречения св. женъ подвижницъ, кои составляютъ собственно Митериконъ, въ третьемъ-наставленія самого аввы Исани о внутренней жизни, подобающей уединенницамъ. — Наставленія направлены къ безмолвствующимъ; но могутъ идти и вообще къ инокинямъ, ревнующимъ о совершенствъ въ иноческой жизни: иноконя въ келліи тоже есть уединенница, если живетъ съ разумомъ - Переведено не все, но не по моему произволу, а по состоянію рукописи — Существеннаго впрочемъ ничего чрезъ это не теряется. — Подлинная рукопись находится въ Публичной библютекъ, вмъстъ съ другими книгами преосвященнаго Порфирія. Рукопись эта 1450 г.»<sup>2</sup>) Въ этомъ предисловін указываются и существенныя черты содержанія переводнаго труда и характеръ его аскетический. Въ «Воскресномъ Чтеніи» онъ печатался, начиная съ №№ 44 и 49 года XVII (1853—1854) и кончая № 32

<sup>1)</sup> Т. е. преосв Порфиріемъ.

<sup>2)</sup> Митерикон, стр. 3-4. Москва, 1891.

года XXI (1858—1859), т. е. собственно пачиная съ 1854 и кончая 1858-мъ годомъ, но частямъ. Къ сказанному въ предислови мы можемъ добавить еще то, что въ заплючающихся въ книгъ наставленіяхь находится много такихь наставленій, которыя назидательны и для мірянъ, ревнующихъ объ истинно-христіанской жизни. Такъ напримъръ вотъ въ числъ «достопамятныхъ изречений» значащееся подъ № 133 «Сказывала опять блаженная Өеодора авва мой !Icaiя говорилъ о последнемъ днё всякаго христіанина: какой страхъ и трепетъ п какую нужду увидимъ мы, когда душа будетъ разлучаться сь тыломы Тогда приступять къ намы воинства противныхъ силъ, -начальники тьмы, міродержители зла, и, какъ бы по какому праву, будуть покушаться взять душу, представляя всё грёхи, содёланные ею отъ юносги въ выдёнии или невыдёнии; напротивъ же сихъ злыхъ силь будуть стоять ангелы божим и выставлять ея покаяние и добрыя двил - Разсуди же, вь какочь страчь и трепеть будегь душа стоя посреди ихъ, пока кончится судъ и изыдетъ последнее о ней опредвление! Если она окажется достойною, то демоны посрамятся, и божественные ангелы восхитять ее въ небесныя селенія на не скончаемое веселе, по писанному. яко встью веселящихся жилище у Тебе. Тогда исполнится слово Писанія отбъже печаль и воздыханіе; тогда внидеть она, избывь оть страха, вь неизреченную славу и радость, какъ повелитъ праведный и великій Судія. - Если же окажется, что душа та жила въ нерадени, то--о горе! -- она услышитъ страшный оный гласъ да возмется нечестивый, да не узрить славы Господней Тогда-то постигнеть ее день гивьа, день скорби и нужды, день тымы и мрака, день злый и лютый, о коемъ говорить Давидъ: въ день иот избавить по Господь. Но душу, жившую въ нерадъни, не избавить Господь въ день тотъ лютый Тогда предана будетъ бъдная душа та во тьму кромъшную и въ огнь въчный, гдъ и будеть мучиться во въки нескончаемые. Такъ говорить мнъ авва мой Исаня со многими слезами и великою болъзнию сердца»<sup>1</sup>). А гакое общее значение еще болъе возвышаетъ достоинство разсматриваемаго переводнаго труда, дышащаго и вообще духомъ святоотеческаго разумънія жизни истинно-христіанской и ея высокихъ задачъ, наилучшимъ осуществлениемъ коихъ является жизнь иноческая

<sup>1)</sup> *Митериконь*, стр. 88-90 Срав. также на стран. 85-86, на стр. 90 (изреч. 134) и др.

Между тъмъ какъ служение свое на востокъ архимандритъ Өеофанъ ознаменовалъ трудами по изученію послёдняго и ознакомленію съ нимъ русскаго общества, 1) непродолжительный срокъ (1855-1856 гг ) служенія своего на учебно-воспитательномъ поприщъ, онъ ознаменоваль, какъ и прежде, проповъдническою дъятельностно Именно за это время онъ произнесъ-въ Петербургъ и Петрозаводскъ нъсколько проповъдей, изъ коихъ напечатанными мы имъемъ три, - одну - изъ произнесенныхъ въ Петербургъ и двъ-изъ произнесенныхъ въ Петрозаводскъ. Первое - изъ произнесенныхъ въ Петербургъ есть слово въ день Сошествія Святаго Духа или въ день Пятьдесятницы, исходящее изъ словъ степенна 4-го гласа: Святымь Духомь всяка душа живится и чистотою возвышается, свытлыется Тройческими единствоми священнотайны. Въ этомъ словъ проповъдникъ, указавъ на животворящее дъйстве Св Духа въ природѣ человѣка отъ сотворенія міра и доселѣ, раскрываетъ тайну и порядокъ этого дъйствия собственно въ человъкъ, на основани приведенныхъ сейчасъ словъ церковной пъсни, иначе сказать представляеть «иуть, коимъ Духъ Божій ведеть пріемлющихъ Его къ предназначенному совершенству и вмісті очертаніе лиць не по плоти ходящих, но по Духу (Рит 8, 4)» и самъ же сокращенно описываеть сей путь въ такихъ словахъ: «Начало всему-покаяне, въ коемъ духъ нашъ обращается къ Богу и воспламеняется ревностио о Богоугождении и спасении, средина-труды и подвиги въ очищени сердца отъ страстей насаждениемъ въ немъ добродътелей, конецъ, — священнотайное Богообщеніе» Изъ этого за тъмъ естественно выводится у проповъдника въ заключении и соотвътствующее назиданіе, которымъ впрочемъ полно и раскрытіе главнаго предмета проповъди. 2) Такъ даже радостный и торжетвенный день Пятидесят-

<sup>1)</sup> Къ трудамъ подобнаго рода можно отнести еще такіе, какъ прибавленія. напр., ко 2-му выпуску писем о христіанской жизни (извлеченія изъ патериковъ обители св. Саввы Освященнаго, что близь Іерусалима) и под Срав. о семъ предисловіе къ отд'яльному изданію этихъ извлеченій, подъ заглавіемъ: Сборникъ аскетическихъ писаній, извлеченныхъ изъ патериковъ обители св. Саввы Освященнаго что близь Іерусалима. Авонское изданіе. Москва, 1891 г.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. Слова С.-Петербург. дух. академии ректора архим. деофана, стр. 165—176. Спб 1859 и его же Слова на Господскіе, Вогородичные и торжественные дни, Авонскаго изданія 1883 года, стр. 179—187,

ницы архимандрить Өеофанъ сдълалъ днемъ, учащимъ о покаяніи. Покаянію же по преимуществу онъ учить и въ остальныхъ изъ напечатаныхъ процовъдей своихъ за разсматриваемый періодъ, именно въ словъ на Новый 1856 годъ и въ словъ на Великій Пятокъ того же 1856 года, когда проповъдникъ былъ вь Истрозаводскъ. Истекшій 1855-й годъ, какъ извъстно, унесъ съ собою жизнь Монарха Россіи, который, на себъ испытавъ печальное дъйствіе бунта декабристовъ 1825 года, всею силою своего замъчательнаго и дальновиднаго ума, исполненнаго любовю къ России сердца и своей желъзной воли, во все 30-лъте своего царствованія, старался оградить не только Россію но и Европу отъ того революціоннаго начала, которое было въ основъ и бунта декабристовъ. Съ кончиною этого великаго Мочарха, — разумъемъ Государя Императоря Николая Навловича, - последовавшею неожиданно въ самый разгаръ Крымской войны и со вступлениемъ на престолъ Августъйшаго Сына его, Императора Александра Николасвича, одного изъ благостнёйшихъ монарховъ, кромъ того, что всъ мъры приняты были для прекращения убійственной войны Крымской, наступило время, во многомъ противоположное времени царствованія Николаевскаго Повъяль духъ свободы во всемъ, дошедшей постепенно до несдержанности въ границахъ какого бы то ни было ограждения и между прочимъ свободы въ воздействи западнаго тлетвореннаго влияния на духъ русскаго общества, не менъе сильномъ, нежели какимъ было воздъйствие его и во времена царствованія Александра Павловича. И воть эту, при наступлепіи 1856 года еще не вполнъ проявившуюся, но уже замътно показывавшуюся на горизонтъ будущаго сторону дъла ближе всего долженъ быль имъть въ виду нашъ проповъдникъ покаянія, встръчая новый 1856 годъ проповъдно съ церковной канедры, при искреннемъ желани истиннаго блага отечеству, т. е. упрочения въ немъ въры и благочестія, съ отгнаніемъ невърія и нечестія, которое какъ то всегда на Руси, шло болъе съ запада. Его проповъдь эта не имъетъ въ основани своемъ какого либо текста св. Писанія или церковной цъсни, но начинаясь, съ мысли о прошедшемъ годъ и о наступившемъ новомъ, размышлениемъ о временномъ и времени вообще, посвящена разсуждению о настоящемъ, прошедшемъ и будукакъ самихъ по себъ, такъ и въ отщемъ въ ихъ значени ношени къ человъку и міроправленію Божественному, при чемъ и настоящее, и прошедшее и будущее учать насъ покаянію, почему

проповъдь и заключается словами: «жизнь наша на земль есть эпитимія. А тому, кто несеть эпитимію, что свойственно? — Сѣтовать, сокрушаться и плакать о гржхахъ своихъ, 1) Вторая проповъдь, въ Петрозаводскъ же сказанная и въ томъ же 1856 году, именно проповъдь на Великій Иятокъ еще болье, самымъ предметомъ воспоминанія этого дня, вызывала проповідника на слово покаянія Она также не исходить отъ текста, а прямо начинается съ указанія на значеніе священнодъйствія, совершаемаго въ Великій Пятокъ, и приглашая слушателей къ подражанию Іосифу Ариманейскому, Никодиму и женамъ, окружившимъ съ любовно и попечениемъ тъло Господа Інсуса по сняти его со Креста, призываетъ къ размышлению о язвахъ Божественнаго Страдальца и къ разсуждению о томъ, что въщаетъ къ намъ кровь Его, вопиощая наче крове Авеля. Согласно такому вступлению проповёдникъ въ самомъ изложени раскрываетъ способы нашего сострадания Божественному Страдальцу, нашего сораспятія Ему, состраданія и сораспятія дъятельнаго, а не мечтательнаго, сострадания и сораспятия не на словахъ, а на дълъ Этихъ способовъ проповъдникъ указываетъ три. первый — твердое намърение, по раскаянии во гръхахъ, не гръшить болье и идти неуклонно путемъ правды, второй - терпъливое несение креста своего т е воздагаемыхъ на каждаго долгомъ христіанина обязанностен и наконецъ третій-живое общеніе страстемъ Господа «Въ первомъ способъ полагается только начало сораспятію, во второмъ оно деятельно подготовияется, въ третьемъ совершается самымъ дёломъ» 2) Такимъ образомъ это не есть ли тоже, что мы видъли раньше въ проповъди на день Пятидесятницы въ указани троякаго пути, «коимъ Духъ Божий ведетъ приемлющихъ Его къ предназначенному совершенству и очертанія лицъ не по плоти ходящих, но по Духу»?

Какъ отголосокъ служения архимандрита  $\theta$ еофана на востокъ, наконецъ можно разсматривать и писанныя имъ въ 1876—1877 году «три

<sup>1)</sup> См. тамъ же, изд. 1859 г. стр. 1—13 и изд. 1893 г. стр. 3—11.

<sup>2)</sup> См. тамъ же, по изданію 1859 года, стр. 84—104 и по изд. 1883 г. стр. 127—140 И эта и прежде ея разсмотрѣнная проповѣдь напечатаны были въ Христианскомъ Чтени 1859 годъ въ части І-й и именно—"Слово на новый годъ" на стр. 3—13. а "Слово въ Великій Пятокъ" на стр. 336—350, безъ подписи имени автора. Еще одной проповѣди, по нашему мнѣню того же періода (Сименно 1856 года), мы коснемся послѣ, пр.: обозрѣніи слѣдующаго періода.

письма по восточному вопросу», какъ илодъ оцытнаго знакомства его съ востокомъ. Эти письма цисаны были къ состоявшему вицеконсуломъ въ Варив А. В. Рачинскому и нацечатаны въ Православномь Обозрънии за 1877 годъ (ч. І, стр. 602—609). Вънихъясно обнаруживаются и подлинно основательное знакомство автора съ востокомъ въ различныхъ отношеніяхъ (не только въ церковно-религлозномъ, но и въ политическомъ, этнографическомъ, бытовомъ т д.), и его искренній, горячій патріотизмъ, и его особенное сочувствіе къ страдавшимъ подъ турецкимъ игомъ братьямъ славянамъ и та правдивость и откровенность, которая всегда такъ отличала и отличаетъ его описанія вообще, какъ всегда отличала его душу и въ личныхъ сношенияхъ. Такъ напримъръ, воодушевляя Россію и братьевъ-славянъ къ войнъ и считая послъднюю лучшимъ исходомъ даже въ томъ случав, если бы она оказалась не удачною, преосв. Өеофанъ пишетъ «Если ничего изъ всего начатаго не выйдетъ?!! Похорохорились, и то дай сюда Будетъ точь въ точь, какъ около Герусалима часто возстаетъ деревня на деревню, вниманія не обращая на сидящаго въ Іерусалимъ губернатора. Шумъ, гамъ, ружья заряжены... Хорохорятся, а по сторонамъ посматриваютъ, не покажется ли кто съ какой-либо стороны, въ качествъ примирителя Является; а бываетъ, часто сама же какая-либо деревня смастерить его. Начинаются мировыя предложения... Деревни слушать не хотять. Проходить такъ день, другой... слышно. могъ говорить только знакомый съ бытомъ Па-Такъ лестины. Или, выражая желаніе скортишаго сверженія ига турецкаго славянами, преосв. Өеофинъ пишетъ: «Турки-не туземцы. И не слъдъ имъ въчно сидъть на чужихъ хребтахъ. И гадкий народъ! Ну-послалъ ихъ Богъ въ наказаніе, какъ на насъ Монголовъ. Гиввъ Божій не въченъ... Смилуется надъ нашими.. и сдуетъ ихъ, какъ мякину съ тока. 1) И затъмъ, указывая способъ, какъ, по его мнъню, слъдовало бы вести войну въ Турціи, чтобы поскорте дойти до Царьграда и овладтть имъ, преосв.  $\theta$ еофанъ говоритъ: «Исповъдую гръхъ свой, что взядся не за свое дъло, излагая все сіе. Но меня сильно занимають эти мысли вотъ уже сколько времени. 2) Очевидно, и прежде, въ бытность свою настоятелемъ Константинопольской посольской церкви, преосв. Өеофанъ не разъ проводиль эти мысли. Ибо и въ одномъ

<sup>1)</sup> Правосл. Обозр. 1877, I, 609.

<sup>2)</sup> Тамъ же, стр. 603.

изъ разсматриваемыхъ теперь трехъ писемъ онъ самъ упоминаетъ въ одномъ своемъ письмъ по вопросу о начальныхъ фазахъ грекоболгарской распри, писанномъ въ 1857 году къ покойному архіепископу Херсонскому Иннокентію «Спрашиваете о письмѣ моемъ, можно ли его пустить въ ходъ Ничего не имъю сказать противъ. Посмотрите только, нътъ ли ръзкихъ суждени о грекахъ Эти строки или опустите, или выправьте, смягчая рёзкость» 1). О патрютизме же его и сочувстви идет славянства и братьямъ славянамъ могутъ служить свидетельствомъ хотя бы следующия строки, которыми епископъ-затворникъ взываетъ къ необходимости освобождения страждущить братій. «Если въ Божіихъ есть намъреніяхъ тенерь же дать льготу братьямъ нашимъ, то конечно Онъ не оставитъ дать о томъ свидътельство среди людей же Охватившее насъ воодушевление 2) не есть ли Божие въ насъ дъиствие? И сознавая это, не должны ли вмъстъ сознать, что этимъ движениемъ Богъ говоритъ намъ: вамъ поручаю освободить этихъ страждущихъ? Можемъ отказаться; богъ ни кого не нудить. Но будемъ ли мы безвинны, не внявъ Божимъ мановениямъ Вогъ напдетъ и без ь насъ исполнителей Его воли. А намъ стыдъ, если еще не болъе что Оставляющий брата самь будеть оставлень вы чась нужный Всв такія мысли прямо ведутъ къ решенію: хочешь, не хочешь, а ступай воевать, мать Русь православная» 3).

Но вотъ съ востока архимандритъ Феофанъ въ 1857 году, какъ мы замъчали, снова призванъ былъ дъйствовать на Руси православной, и уже до конца своей жизни не возвращался на востокъ, свътя послъднему лишь съ свъщника, на Руси поставленнаго.

<sup>1)</sup> Тамъ же, стр. 602. Срав. о грекахъ еще стр. 604-605.

<sup>2)</sup> Письмо, изъ котораго извлекаются эти строки, писано было отъ 8 января 1877 года; а не забудемъ, что это было время самаго разгара движенія на Руси въ пользу славянъ подвластныхъ Турціи и страдавшихъ подъ ся пгомъ Весною того же 1877 года, какъ извъстно, движеніе это и разрышилось открытіемъ военныхъ дъйствій Россіи противъ Турціи въ защиту славянъ

<sup>3)</sup> Правосл. Обозр. 1877, I, 607.

## § 4. Служеніе въ должности ректора С.-Петербургской духовной академіи (1857—1859).

«Программа начальствующихъ всёхъ родовъ растворяй строгостъ власти кротостію, старяйся любовію заслужить любовь, и бойся быть страшилищемъ для другихъ».

Преосв Өеофанъ. «Мысли на каждый день года».

Въ трудную пору призвалъ Богъ архимандрита Өеофана къ дъйствованию въ важной и отвътственной должности начальника одного изъ немногихъ на Руси высшихъ разсадниковъ духовнаго просвъщенія, — С -Петербургской духовной академіи. Мы уже отмътили мимоходомъ характеръ духа, который повъяль на Руси послъ кончины Государя Императора Николая Павловича Этотъ духъ свободы, легко переходившій у многихъ въ духъ вольномыслія, среди широкаго движенія къ реформамъ всякаго рода, охватившаго собой всю Россио по любвеобильному почину самого Царя-Освободителя Государя Императора Александра Николаевича, (которыи, проводя эти реформы въ жизнь сеоего возлюбленнаго народа, имъль самъ, конечно, возвышеннъйшія намъренія), особенно ясно, а въ иныхъ случаяхъ даже и ръзко выразившийся въ свътской литературъ эпохи реформы, заразительнъе всего могъ дъйствовать на умы юнаго покольнія, еще не окръпшие мыслию и убъждениемъ, а между тъмъ по самой живости природы юноши болъе склонные къ воспріятію этого новаго духа, нежели духа того режима, который господствоваль лаевское царствование. Само собою разумъется, въ особенности учащаяся молодежь подвергалась опасности безъ оглядки подчиниться вліянію этого духа свободы. И волненія учащейся молодежи въ высшихъ и даже нъкоторыхъ среднихъ свътскихъ учебныхъ заведенияхъ столицъ и нъкоторыхъ провинціальныхъ городовъ, имъвшія мъсто въ означенную эпоху, наглядно показывали дъйственность новаго духа, силу его вліянія, уже чредъ это самое обнаруживавшаго свою таетворность. Ибо, вижсто исполненія прямыхъ своихъ обязанностей по воспитанію и обученю наукамъ, восцитанники этихъ заведеній выступали на поприще д'йствованія, имъ еще не принадлежавшее по праву, не ръдко съ политическою окраскою дъйствованія, уже совсёмъ не приличествовавшею учащимся. Волненія между воспитанниками свътскихъ учебныхъ заведений коснулись и воспитанниковъ духовно-учебныхъ заведений Не остались они чуждыми и воспитанниковъ С.-Петербургской духовной академии. Еще въ концъ 1857 года святитель Филаретъ, митрополитъ Московскій писаль къ оберъ-прокурору Св. Синода, графу А П Толстому. «Смущаютъ насъ не разъ въстями, то о журналь, то о книгь, въ которыхъ будетъ укоризненно и насмъщливо изображаемо духовен ство, подобно какъ въ извъстныхъ «Губернскихъ очеркахъ» 1) И то, что въ свътскихъ книгахъ свътскихъ чиновниковъ и разнаго рода людей выставляють порочными и безразсудными, и притомъ сверуъ въроятія, очень вредно: несравненно вреднъе будетъ, если такъ же поступать будутъ съ духовенствомъ. Видъ литературы въ настоящее время предлагаетъ проницательному начальству вопросъ: нътъ ли соумышления, которое старается все уважаемое въ обществъ привести въ презръние и поколебать убъждения въры и нравственности, чтобы легче превратить все въ демократический хаосъ... Пишу сте, не о томъ заботясь, чтобы сохранить свою братью отъ уязвленія насмъшкою. По воль Божіей, мы стерпимь. Забота — объ охраненіи втры, нравственности. общественнаго порядка и сцокойствія» 2). Опасенія мудраго и проницательнаго святителя, къ сожаивню, сбылись. Отъ осмвяния светскихъ чиновниковъ и разнаго рода людей свътская литература скоро перешла и къ осмъянию духовенства, его застоя, образованія, маперъ и проч., также духовныхъ семинарій, академій, постановки въ нихъ учебно-воспитательнаго дъла и т. д. Все это писалось въ журналахъ и книгахъ, которые съ живымъ интересомъ прочитываемы были молодежью, учившеюся и въ духовно-учебныхъ заведенияхъ, и, само собою разумъется, не могло не волновать ee. Между прочимъ С.-Петербургской духовной академии волнение обнаружилось въ октябръ 1858 года и не стояло безъ отношенія къ волненіямъ и неблагопріятнымъ движеніямъ учащейся молодежи въ С.-Петербургскомъ университетъ и нъкоторыхъ тамошнихъ же гимназіяхъ и другихъ свътскихъ учебныхъ зеведеніяхъ. Инспекція же С.-Петербургской духовной академіи за то время не была устойчивою, довольно бы-

<sup>1)</sup> Извъстнаго писателя, уже умершаго, М. Е. Салтыкова-Щедрина.

<sup>2)</sup> Собр. мнюн. и отзыв. Филарета митр. Моск. т. IV, стр. 296—297. Срав. 367—368 и др. Москва. 1886.

стро менялась. Бывшій съ 1855 года инспекторъ академіи архимандритъ Кириллъ (Наумовичъ), котораго Митрополитъ Филаретъ ре комендоваль на мъсто зрхимандрита Өеофана въ Константинополь въ 1857 году 1), не согласившись занять этотъ постъ, въ томъ же 1857 году осенью получиль назначение на должность начальника Герусалимской миссіи, съ возведеніемъ въ санъ инспекторскую должность въ академи послъ него временно исправляль одинь изъ баккалавровъ (перомонахъ Валеріанъ), пока 13 ноября того же 1857 года не назначенъ былъ на нее архимандритъ Викторинъ (Любимовъ). Но и онъ, послѣ упомянутыхъ студентами академии, долженъ былъ оставить мъсто. Увъдомлявши о семъ митрополита Московскаго Филарета и просивший его рекомендовать кого либо на мъсто Викторина оберъпрокуроръ Св. Синода, графъ А. П. Толстой получилъ отъ святителя Московского отвътъ (въ письмъ отъ 10 октября 1858 года), коимъ прямо указывалось на университетъ какъ на худой примъръ «своемудрствованія», обнаружившагося между студентами академін и на мъсто Викторина рекомендуемъ былъ въ числъ другихъ инспекторъ Винанской духовной семинарии архимандритъ Епифаній (Избицкій) 2), который и быль опредълень на должность инспектора C -Петербургской духовной академии.

Среди такихъ-то обстоятельствъ и при такомъ-то сотрудничествъ выступилъ на дѣло руководствованія этимъ высшимъ разсадникомъ духовнаго просвѣшенія архимандритъ Феофанъ, и въ этомъ, какъ во всемъ, подчиняясь мановеніямъ Промысла Божія и повинуясь волѣ начальства. Бывъ назначенъ на должность ректора академіи, онъ вмъстѣ съ тѣмъ, по примъру предшественника своего, товарища по Кіевской академіи, епископа Макарія (Булгакова), долженъ былъ принять и должность профессора по кафедръ догматическаго богословія; но и въ виду многосложности занятій по ректорской должности и по другимъ уважительнымъ причинамъ онъ вскорѣ же отказался отъ профессорской должности. Ибо, кромѣ административныхъ и другихъ заботъ по ректорской должности, нелегкихъ особенно въ то тревожное время, архимандритъ Феофанъ долженъ былъ еще нести небезтрудныя обязанности блюстителя за преподаваніемъ Закона Божія въ свѣтскихъ

 $<sup>^{1)}</sup>$  Письма м. Филарета къ Высоч. Особамъ и другимъ лицамъ, изд. архиеписк. Твер. Саввою, П, 47. Тверь, 1888  $^{2)}$  Тамъ же, стр. 63 $-65^{\circ}$ 

учебныхъ заведенияхъ столицы и ея окрестностей 1), предсъдательствоваль въ учрежденномъ при академии Комитетъ по изданию Византійскихъ историковъ въ русскомъ переводъ, а съ 1858 года, когда было оффиціально возобновлено дёло перевода св Писанія на русскій языкъ, началъ состоять предсёдателемъ и въ Комитетъ по сему дълу, при академи же учрежденномъ Все это и другое. сопряженное съ новымъ его положениемъ, очень озабочивало его А между тъмъ приближалось время празднованія 50-лътняго юбилея ввъренной ему академии, которое должно было доставить ему новыя заботы. Опасаясь за спокойствие академии въ виду предстоящаго юбилея и уже имъя опытъ нарушения этого спокоиствия между студентами ея въ октябръ 1859 года, архимандритъ Өеофанъ, какъ послушный сынъ и заботливый начальникъ, сообщилъ свои онасенія митрополиту Новгородскому и С -Петербургскому Григорію, и старецъ-митрополитъ самъ прибылъ въ одинъ изъ воспресныхъ дней, въ ноябръ означенного 1858 года, въ академическую церьовь къ объднъ, послъ которой, обратясь къ собравшимся въ академическій заль студентамь убъждаль ихь остаться върными своему воспитанію и призванію, не увлекаясь ложными внушеніями, навъваемыми со стороны людей неблагонам вренных в 2) Ректоръ академіп, который и самъ въ разныхъ случаяхъвысказываль и внушалъ студентамъ и другимъ слушателямъ своего времени тъже мысли 3), послъ этого посъщенія митрополита, сталь дъйствовать увъреннъе и быть спокоцнее на слете предстоящаго юбилея. Юбилей должень быль состояться 17 февраля 1859 года. Для академи С - Петербургской празднование этого юбилея должно было представляться тъмъ знаменательнъе, что въ то время здравствовали еще лица, бывшия такъ или иначе прикосновенными къ академи въ самое первое время по открытіи ея въ 1809 году, и именно, прежде всего, съ открытія академіи баккалавръ и съ 1812 года ректоръ ея маститый митрополить Московскій Филареть, а за тёмь, воспитанники 1-го курса ея (1809—1814 гг.) упомянутый митрополить Григорій, архіспис-

<sup>1)</sup> Также по примъру своихъ предшественниковь въ ректорской должности.

<sup>2)</sup> См И. А. Чистовича, С.-Петербургская духовная академія за посмоднія 30 мють (1858—1888 гг.). стр. 9 Спб. 1885

<sup>3)</sup> Объ этомъ мы скажемъ при характеристикъ учено-литературной дъ ятельности архим Оеофана за разсмартиваемое время.

скоиъ бывший Рязанскій Гаврииль, протопресвитеръ В. И. Кутневичь и протогерей Г. П. Павскій, не говоря о воспитанникахъ последующихъ за 1-мъ старъйшихъ курсовъ. По испрошени Высочайшаго соизволения на празднование юбилея, въ генваръ 1859 года начались дъятельныя приготовленія къ празднованію, а въ первой половинъ февраля митрополить Григорій поручиль инспектору академіи архимандриту Епифанію отправиться въ Москву для приглашенія митрополита Филарета на юбилейное торжество 1). Святитель Московскій, по немощи и по другимъ причинамъ, уклонился отъ личнаго участия въ торжествъ, но послалъ съ инспекторомъ, въ благословение дорогой ему по прежнимъ (1809 — 1819 гг.), многимъ и неутомимымъ, трудамъ академии, икону Божией Матери и привътственное послаще, въ которомъ молитвенное выражалъ желане, да продлитъ Господь лёта академіи, «въ благодати и мире, да умножатся плоды ея-плоды любви къ истинъ, яже по благочестно, къ премудрости не міра сего, но Божіей, къ ученю не только знанія, но наиначе къ учению жизни, наконецъ плоды ревности подвизаться за православіе и служить спасеню душъ 2). Съ своей стороны ректоръ академии архимандритъ Өеофанъ приготовилъ къ юбилейному торжеству приличествующее слово для церковной канедры, которое и произнесъ за литургиею. Наканунъ юбилея въ академической церяви совершена была всенощная и послъ нея паннихида, съ возглашеніемъ въчной памяти, поименно, благоустроителямъ академіичленамъ Комитета 1808 года о преобразовании духовныхъ училищъ 3) и Коммиссіи духовныхъ училищъ во время преобразовани академіи, почившимъ митрополитамъ С - Петербургскимъ, а также всёмъ покойнымъ начальствующимъ лицамъ и наставникамъ академии и, общимъ

<sup>1)</sup> См. о семъ у И. А. Чистовича, въ уном. соч. стр. 9 и въ *Иисьмахъ митр. Моск. Фитар. къ архим. Антонио* IV, 167. Москва, 1884. Архим. Епифаній быль изъ магистровъ Московской духовной академіи.

<sup>2)</sup> См. у Чистовича, въ помянут. сочинения, стр. 11. Сн. Духов. Бестьду за 1859 г. ч. 5, стр. 290

<sup>3)</sup> Членами сего Комитета, подписавшими "докладъ о усовершении духовныхъ училищъ" были: Амвросій (Подобъдовъ) митрополитъ Новгородский, Өеофилактъ (Русановъ) епископъ Калужский, оберъ священникъ Іоаннъ Державкнъ—изъ духовныхъ, а изъ свътскихъ оберъ-прокуроръ св. Сунода князъ А. Н. Голицынъ и статсъ-секретарь М. М. Сперанский.

именованиемъ, всъмъ почившимъ студентамъ академии 1) Въ самый день юбилея, 17 февраля, въ 10 ч утра въ академической церкви началась Божественная литургія, которую совершиль первенствующій члень Св. Синода, митрополить Новгородскій и С -Петербургскій Григорій, а въ благодарственномъ Господу Богу молебствій по окончани литурги приняли участіе, сослуженіемъ митрополиту Григорію, слёдующія лица архіепископъ Казанскій Аванасій 2) и Харьковскій Филаретъ 3), епископъ Тверски Филовей 4), протопресвитеры В Г. Бажановъ в) и В. И Кутневичъ († 1865), протогереи Г. П. Павскій († 1863), И. В. Рождественскій 6), И М. Наумовъ 7) и М. И Богословскій <sup>8</sup>) Послів многолітія державному Покровителю духовнаго просвъщенія, Государю Императору Александру Николаевичу и всему Августьйшему Дому, провозглащена была въчная память въ Бозъ почившимъ Государямъ Александру I и Николаю I, подъ покровительствомъ которыхъ Академія начала и совершила большую часть своего пятидесятильтія Затьмь возглашено было многольти святьйшему Суноду и митрополиту Григорию, а почившимъ митрополитамт. Амвростю, Михаилу, Серафиму, Антоню, Никапору и всъмъ скончавшимся начальникамъ, наставникамъ и воспитанникамъ академии въчная память. Наконецъ возглашено многольтие С -Петербургской духовной академи, и здравствующимъ бывшимъ и настоящимъ ея наставникамъ и воспитанникамъ. - По обончании ли тургім веж присутствующіе перешли въ зало собранія Когда собранные здёсь заранёе воспитанники академін пропели тропарь Днесь

 $<sup>^{1}</sup>$ ) См у Чистовича, въ упом. соч. стр. 9-10

<sup>2)</sup> Магистръ VI курса С-Петербургской духовной академи (выпуска 1825 года), скончавшися въ 1868 году на покож.

<sup>3)</sup> Магистръ Московской духовной аладемии, въ то время присутствовавший въ св Синодъ († 1866 г.).

<sup>4)</sup> Магистръ Московской же академии, бывший въ свое время инспекторомъ и С.-Петербургской духовной академии, скончавшийся въ 1882 г

въ санъ митрополита Киевскаго.

5) Магистръ V курса (1823 г.) Спб. академи, скончавшийся въ 1883 году.

<sup>6)</sup> Магистръ XII курса той же академии (1837 г.), скончавшийся въ 1892 году.

<sup>7)</sup> Магистръ Ш курса (1819 г.) той же академии.

<sup>3)</sup> Магистръ IX гурса той же академія (1831 г.). Преосв. архіспископъ Гавріилъ, бывшій въ то время на покоъ, не присутствовать на юбилейномъ торжествъ. Въ 1862 г. онъ и скончался.

благодать святаго Духа насъ собра, секретарь конференции, ординарный профессоръ Е И. Ловягинъ прочиталъ указъ св Синода на имя митрополита Григорія о Высочайшихъ наградахъ служащимъ въ академии по случаю юбилея, при чемъ оказалось, что ректоръ академін архимандрить Өеофанъ Всемилостивъйше пожалованъ былъ орденомъ св Владиміра З.й степени. По прочтеніи указа и по пропъти студентами тропаря Спаси Господи люди Твоя, секретарь конференци прочиталь помянутое выше письмо Филарета митрополита Московскаго на имя митрополита Григорія съ привътствіемъ по случаю юбилея академін 1) Послъ того проф. И. А. Чистовичь (+ 1893) прочиталъ предварительно просмотрѣнную митрополитомъ Григоріемъ историческую записку объ академіи за прошедшее пятидесятилътіе, а проф. В. Н Карповъ-ръчь о направленіи и цъли духовнаго образованія и объ участій, какое принимаеть въ немъ С.-Петербургская духовная академія. Торжество юбилейное удостоили своимъ участіємъ многія высокопоставленныя свътскія особы, съ Его высочествомъ принцемъ Петромъ Георгиевичемъ Ольденбургскимъ во главъ. Послъ акта всъ посътители торжественнаго собранія были приглашены къ завтраку, который приготовленъ былъ въ жилыхъ студенческихъ комнатахъ Здёсь за завтракомъ и послё него воспитанники старшихъ курсовъ, начиная съ 1-го, соединились въ дружеской беседе съ воспитанниками 22-хъ последующихъ курсовъ, воспоминая время пребыванія въ академіи, бывшихъ начальниковъ и наставниковъ, учение и занятия, бывшия радости и горе 2).

Соотвътственнымъ всему изложенному объ академическомъ юбилет и состояни академіи было по содержанію и самое юбилейное «слово» ректора ея архимандрита деофана. Ясходя изъ текста. Воз выстите трубнымъ гласомъ во всей земли вашей... и освятите льто, пятидесятое льто (Лев. 25 гл.), оно начинается словами проповъдника. «Нынъ совершилось пятидесятильтие сего святилища ду-

<sup>1)</sup> Полный тексть этого привътственнаго письма можно читать въ Духов Бестодо за 1859 г. ч. 5, стр. 289—290 и у Чистовича, въ памянутомъ сочинение его, стр. 11.

<sup>2)</sup> См. описание юбилея тамъ же, т. е въ Духов. Бесподо за 1859 г. ч. 5 стр. 287—292 и у И. А. Чистовича (современника и соучастника события) вь иомянутомъ его трудъ, стр 9—12. Поливе о томъ же юбилев можно читать въ особой, изданной по сему случаю брошюрв Пятидесятильные С.-Петербуриской духовной академии 17 февр. 1859 г.

ховнаго просвъщения. И вотъ не по шумному гласу трубы, а по влечению духа любви и признательности собрались мы нынъ сюда всь, чтобъ освятить день сей благодарственнымъ Господу Богу моленіемъ и изъявленіемъ взаимнаго сорадованія и соутвшенія. Такъблагодареніе Господу, вложившему мысль и благословившему труды--учредить и воздвигнуть сле заведение, и хранящему его досель во благо намъ! -- Благодареніе и всёмъ избраннымъ орудіямъ Его благаго о насъ попеченія благодареніе въ бозѣ почившимъ Государямъ Императорамъ-Александру Благословенному и Николаю Первому, съ молитвою о упокоении душъ ихъ! - Благодарение и нынъ благополучно царствующему Благочестивъйшему Государю Императору Александру Николаевичу, изливающему и на насъ свои милости!-Благодареше Святьищему Правительствующему Суноду, отечески пекущемуся о всемъ, касающемся насъ! Благодареніе всёмъ благодётельствовавшимъ и благодътельствующимъ намъ, всъмъ трудившимся и трудящимся ради насъ, всъмъ желающимъ намъ добра и сорадующимся ему! - Всъ мы глубоко сознаемъ, какъ достойно и праведно такое благодарение Потому излишне было бы изображать или возбуждать си чувства И что можно сказать въ семъ отношеніи, чего всякій не зналъ и не чувствовалъ бы сильнъе всякаго слова?-Но, братіе и отцы, --продолжаеть за тёмъ проповёдникъ свое слово, переходя отъ случая для слова къ самому главному предмету слова, -- не одному сердцу пища-празднество наше. Въ немъ есть и уроки намъ. Въ Ветхомъ Завътъ, при узаконени освящения пятидесятаго лъта, посяв:-вострубите.. освятите, присовокуплено:-и да отыдеть кійждо въ притяжаніе свое, и кійждо во отечество свое отыдите (Лев. 25, 10). То есть-тамъ пятидесятое лъто было временемъ уравненія правъ собственности и личной свободы, или возстановле ніемъ предначертаннаго и учрежденнаго прежде порядка, подвергшагося измъненіямъ по какимъ либо случайностямъ, -- слъдов. временемъ суда и расправы: разбирали прошедшее и заготовляли теченіе дълъ на будущее. – Не тоже ли должно сдълать и намъ? – Да! – И намъ надобно просмотръть свое прошедшее, чтобы видъть, не возмущень ли тамъ какимъ нибудь образомъ предначертанный намъ порядокъ ученій, — и обратиться къ будущему, чтобы заблаговременно приготовиться, какъ должно, встрётить то, что имбемъ тамъ встрётить. — Сдёлаемъ же это!». — И обращаясь къ прощедшему въ истекшемъ интидесятилътии существования и дъятельности академии, проповъдниъ находитъ, что измъпеній предначертаннаго уставомъ 1808 — 1814 годовъ порядка, сколько нибудь значительныхъ, не было 1), и потому, въ виду толковъ свътской литературы своего времени, говорить «Что же это? - Застой? - Да, часто слышится это слово, безъ разбора обращаемое намъ въ укоръ -Единственный, можетъ быть, укоръ, которымъ можетъ хвалиться укоряемый! Ибо въ ученіяхъ человъческихъ то и слава наукъ, когда она поновляется отъ времени до времени, и въ повторяющихся поновленіяхъ представляеть движение къ лучшему, совершеннъйшему, къ своему образцовому разміру и развитно Тамъ такая измінчивость, можеть быть, добрый признакъ, -- по крайней мёрё, неизбёжный удёль. Не то въ учени, главнымъ образомъ преподаваемомъ здёсь и пасъ характеризующемъ. Какъ учение Божественное, оно должно всегда пребывать единымъ и неизмъннымъ, какъ неизмъненъ и въченъ самъ Богъ». Прибавленіями, изм'яненіями и подобнымъ могутъ хвалиться христіанскія общества, отпадшія отъ единства истинной Церкви Бежіей, каковы паписты и протестанты, —и пусть они хвалятся, а намъ «да не будетъ хвалитися развъ ревностио — таковымъ же и хранить наше учене, каково оно было въ пачалъ, —въ похвалу Церкви Божлей въ день Христовъ, — страшась грознаго суда, изреченнаго Апостоломъ: аще мы, или Ангель съ небесе благовъстить амь паче (не сказаль. противное, по-паче, т. е. что нибудь еще, кром' благов вствованнаго, что нибудь бол ве того) еже благовыстихомь вамь, анавема да будеть (Гал 1,8)». И далье, обращаясь къ истории академіи, въ ней находить ясное подтверждение сказаннаго о ней въ общихъ чертахъ, какъ должнаго. «Болъе двадцати отрожденій 2) дало наше заведеніе въ это пятидесятильтіе, и благодареніе Господу, если и последния у насъ таковы же по духу, какъ и первыя, не представляя ин излишествъ, ни недостатковъ, не уклоняясь ни на десно, ни на шуе. -Такъ ли это? -Вотъ мы всъ здъсь -и

<sup>1)</sup> Протасовская реформа 1840 года, внесшая нѣкоторыя измѣненія въ программу духовныхъ семпнарій и училищъ, почти не коснулась духовныхъ академій.

<sup>2)</sup> Т. е. курсовъ, четырехгодичныхъ какъ и нынѣ, но въ то время выпускаемыхъ чрезъ два года, за исключениемъ І-го, который проучился въ академіи съ 1809 по 1814-й годъ и ІІ-го, который выпущенъ былъ въ 1817 году, а за тѣмъ ІІІ-й выпущенъ былъ въ 1819 году, IV-й въ 1821 и т. д. Въ 1859 году оканчивался ХХІІІ-й курсъ.

первые и последние; все, предстоя Богу въ союзе мира, свидетельствуемъ, что всъ единъмъ духомъ напоихомся (1 Кор. 12, 13), кромъ развъ тъхъ, иже от насъ изыдоша, но не быша от насъ Мы последніе учимся у первыхъ, первые руководять, остерегають, держатъ насъ въ должныхъ предълахъ 1). Такъ-единая истина переходить изъ пятидесятильтия въ пятидесятильтие, изъ рода въ родъ, изъ въка въ въкъ. -- Если же есть сомивне, не вошло ли къ намъ что новое, не предана ли у насъ истина въ плънъ суемудрію, - этой незаконной свободъ умствовать, ни съ чтиъ не соображаясь и ничемъ не ограничиваясь, - вотъ мы всё открыты другъ другу-всё вивств разсудимъ и возвратимъ истинв свое, да отыдеть она въ притяжаніе свое и во отечество свое, ибо всь одинаково знаемъ, что необузданая свобода науки есть плънъ истины. Свяжемъ науку, да свободною навсегда пребудеть единая истина Божія». Между тъмъ какъ прогрессъ является характерною чертою человъческихъ учения, «относительно нашего ученія свыше изречено стойте .. неподвижни пребывайте. - Если что остается намь, то только утверждаться и утверждать другихъ. -- Въ этомъ отношении и нашему учению своиственно движене-разширене, но не въ области истины, а въ области обладаемыхъ истиною и покорныхъ ей». Такимъ образомъ проновъдникъ естественно взываетъ къ усиленю миссіонерской и проповъднической дъятельности въ питомцахъ академіи. Такая дъятельность особенно благовременна теперь, когда «духъ лжи» съ Запада широкимъ потокомъ вливается и къ намъ, выражаясь въ лжевърін, невърги, индефферентизмъ, вольномысли и под., когда усилился и «домашній врагъ, состоящій въ заговорѣ съ врагами внѣшними 2) и подготовляющій имъ дорогу-разъединеніе цаствы съ пастырями, не знать какъ образовавшееся, но начавшее высказываться уже печатно-съ одной стороны, - и все болъе и болъе разширяющееся развитіе стихій духа мірскаго, противнаго духу Христову, - съ другой... Ни для кого не тайна, что наше время, -- говоритъ далъе проповъдникъ, -- есть время какого-то броженія, похожаго на разложеніе

<sup>1)</sup> Припомнимъ появление старца митрополита Григорія, магистра І курса, въ ноябръ 1858 года среди студентовъ академіи для вразумленія и остереженія ихъ отъ увлеченія новымъ теченіемъ неблагопріятствованнимъ въковъчной истинъ.

<sup>2)</sup> Т. е. идущими съ запада, — напизмомъ и вольномыслемъ.

(химическое) стихій въ вещественномъ міръ. Но какъ послъднее всегда, говорять, сопровождается своего рода соединеніями, мало замътными подъ видимыми нестройными движеніями стихій: такъ своего рода соединенія духовныя должны происходить и ныні -- среди насъ». И словами посланія св. Ап. Павла къ Тимовею изобразивъ времена люта, съ примънениемъ ихъ къ настоящему времени, призываетъ словами того же Апостола (2 Тим. 1, 7-13; 2, 2. 3-4) къ ревностному проповъданию слова Божія, истины Христовой. «Воспроповъдуемъ, братіе, въ храмахъ и домахъ, въ общихъ собраніяхъ и частныхъ бесъдахъ, устно, письменно, печатно, -- говоритъ онъ. Да будемъ трубами непрестанно гласящими, но внятными. Бросимъ раздъление, тайно проходящее въ рядахъ пашихъ; составимъ братскій союзъ, сосредоточимъ силы, устремимъ ихъ всѣ на одно. Истина сама за себя стоить; огласимъ ею слухъ всёхъ, и она сама привлечетъ ихже предувъдъ Отецъ нашъ небесный Только поведемъ сіе дъло такъ, чтобъ никто не могъ сказать намъ по правдъ: врачу, исиълися самь -Такъ вотъ къ какому уроку, -заключаетъ свое слово проповъдникъ, -- привело насъ ваше празднество. И естественно. Наше заведение приготовляеть пастырей и наставниковъ для пастырей. Слъд. наше торжество есть торжество пастырства не въ видимомъ блескъ безъ силы, и не во внъшнихъ преимуществахъ, а во внутренней силъ ихъ слова надъ душами пасомыхъ, когда всякій пастырь можеть сказать: овцы гласа моего слушають, т. е. свой умъ и волю покоряють его слову, свои понятія слагають по его ученію, свою жизнь устрояють по его совътамь, и свои сомнънія ръшають его вразумленіями. А всего этого какъ достигнуть? Не иначе какъ чрезъ проповъдь слова; ибо у насъ одно это орудіе. Возмите во внимание еще одно обстоятельство. Торжество наше совпало съ такимъ временемъ, когда овцы гласно начали возставать на пастырей Что же значить наше торжество? — Последняя вспышка жизни или краска на лицъ умершаго? Нътъ, это призывъ къ тому, чтобы пастырство действительно явилось и стало торжествующимъ, возревновало о семъ торжествъ, ему свойственномъ, - обнаруживающемся не во внъшнемъ преобладаніи, а во внутренней власти надъ душами, --это призывъ къ усиленной дъятельности -- стоять не за свои права (пусть возмуть всё и оставять одну свободу не стёсняясь говорить по пастырски), а за дъло Божіе, ввъренное намъ, -- дъло храненія и распространенія истины Божіей на земль, силою слова, немолчно проповъдуемаго. Мы—свъть міра: будемъ свътить. Мы—соль: да не обуяемъ! Аминь». 1)

Не долго однакоже послъ юбилейнаго торжества пробылъ архимандрить Өеофань въ начальственной должности ректора С.-Петербургской духовной академии. Скоро отъ пастырства, къ которому онъ взываль въ своемъ юбилейномъ словъ, для него открылся путь къ архипастырству Его предмъстникъ въ должности ректора академи епископъ Тамбовский Макарій (Булгаковъ) въ 1859 году 18 априля перемъщенъ на канедру Харьковскую, а на его мъсто въ Тамбовъ, слъдовательно прямо на самостоятельную архіерейскую каоедру, назначенъ архимандритъ Өеофанъ. 2). Мая 29 дия состоялось наречене его во енископа Тамбовскаго и Шацкаго, а 1 іюня и хиротонія, которая происходила въ Троицкомъ соборъ Александро-Невскои Лавры и которую совершали митрополить Григорий, архиепископъ Черинговский Филареть и епископы Тверский Филовей и Ревельский Агавангелъ. При наречени во епископа архимандритъ Овофанъ произнесъ рѣчь, въ которой, высказавъ по случаю новаго назначения своего извъстныя слова; «благодарю и приемлю и ни мало вопреки глаголю» и тъмъ выразивъ и благодареніе за честь и смиренную покорность воль Божіей въ предстоящихъ трудахъ новаго высокаго служенія, бросаеть взглядь и на пройденный дотоль путь служенія своего церкви и отечеству. «Частыя и неожиданныя перемъны въ моемъ служеніи, и въ началь и особенно въ последнее времи, -говориль онъ, - пріучили быть безмолвио покорнымъ всякому назначеню, подобясь шару, безъ треска катающемуся туда и сюда, по направлению сообщаемыхъ ему ударовъ. - И Богъ не оставлялъ своею помощю. -- Пусть теперь неизвастность новаго будущаго положенія и служенія болье, нежели смущаеть. Но какъ и въ будущемъ ветмъ будетъ править таже десница, которая милостиво хранила въ прошедшемъ; то, съ преданностию повергаясь въ руцѣ Бога живаго, благонадежно успокоиваюсь въ святой воль Ero». 3).

<sup>1)</sup> Слова С.. Петербуріской духовной академии ректора архим. Өеофана, стр. 15—27. Спб. 1859. Тоже слово напечатано и въ помянутой юбилейной брошюрь.

<sup>2)</sup> И предшественникъ его епископъ Макарій и большинство другихъ епископовъ его времени обыкновенно начинали свое архіерейское служеніе въ званія викарія, что, конечно, ниже званія епархіальнаго архіерея.

<sup>3)</sup> См. Духов. Беспду за 1859 г. ч. 6, стр. 326. См. Слова преосв. Өеофана къ Тамбовской паствъ, вып. 1, стр. 1866. Спб. 1.

Подлинно десница Всевышняго милостиво хранила въ прошедшемъ върнаго раба Божія архимандрита Өеофана и за его покорность волъ Божіей и върное служение истинъ и добру, не оставляла его благодатною помощію Особенно трудно было служеніе его въ должности ректора академін, по причинамъ, выше изъясненнымъ, а изъ юбилейнаго слова архимандрита Өеофана еще болъе выясняющимся. Не напрасно онъ говорилъ въ этомъ словъ. «бросимъ раздъление, тайно проходящее въ рядахъ нашихъ. Тъ признаки заражения духомъ времени, духомъ вольномыслія, которые указывали мы выше въ самой академін, не смотря на мітры, какія принимаемы были къ уничтоженію ихъ, продолжали существовать не только въ 1858 мъ, но и въ 1859 году «Увы»! — писаль отъ 10 генваря 1859 года святитель Московскій Филареть. -Зараза свътскихъ училищъ едва ли не переходить въ духовныя. Слышу изъ върнаго источника, что между студентами Пет-рбургской и Кіевской академій есть секретная переписка. 1) Этимъ движениемъ духа времени въ России вообще и проявленіемь его въ С-. Петербургской духовной академіи въ частности опредъляется по преимуществу учепо-литературная дъятельность ректора сей академии архимандрита Өеофана за періодъ его ректорства, являющаяся уже гораздо болъе плодовитою, нежели какою она была за время предшествовавшее назначению его на эту должность. Въ этомъ отношении прежде всего обращаетъ на себя внимание изданная архимандритомъ Өеофаномъ еще около половины 1858 года брошюра, подъ заглавіемъ: Предостережение от увлечения духоми настоящаго времени. Спб. 1858 80 min Стр. 82. Въ составъ содержания этой брошюры входять І. Письмо духовнаго отца къ смущенному ръчами вольнодумцевъ (стр. 3-19), И. О прогрессъ (стр. 21-43); II. О возрождении (стр. 44 - 73); IV 0 св. храмъ (стр. 73 - 82) Первая изъ этихъ составныхъ частей представляетъ собою статью. первоначально напечатанную въ издаваемомъ при С.-Петербургской духовной академ:и журналь христіанское чтенге за 1858 г. ч. І. стр. 343 — 352; а последнія три суть проповеди, въ разное время произнесенныя архимандритомъ Өеофаномъ въ течение первой половины 1858 года, и именно первая, о прогрессъ, представляетъ собою «слово въ день восшествія на престоль Государя Императора

<sup>1)</sup> Письма митр. Моск. Филарета къ намъстнику Серпевой Лавры архим. Антонго, IV, 153. Москва, 1884.

Александра Николаевича», произнесенное 19 февраля 1858 года, другая, о возрождении, -- «слово въ день рождения Его Величества», произнесенное 17 апръля того же года и третья, о св. храмъ, — «слово на освящение придъла св. Великомученицы Екатерины въ С.-Петербургскомъ канедральномъ Истакіевскомъ соборъ, произнесенное въ семъ соборъ нъсколько позже тъхъ 1). Изъ нихъ первая и вторая проповъди напечатаны, ранбе появленія ихъ въ составб содержанія помянутой брошюры, въ христианском чтени за 1858 г. ч. І, стр. 207-220 и 353-370, а третья—въ Духовной бестять за 1858 г. т. II, стр. 381—388. <sup>2</sup>). Всё эти составныя части содержанія разсматриваемой брошюры написаны живо и дышатъ горячею ревностю по истинъ и славъ Божіей, проникнуты глубокимъ знаніемъ потребностей и недуговъ современной написанию ихъ жизни и основательно опровергають заблуждение того времени. И именно «Письмо духовнаго отца къ смущенному речами вольнодумцевъ», которыя, бывъ исполнены невъргя возмутили тишину въры того, къ кому писано было письмо. разстроили духъ его, охладили сердце и отвлекли отъ молитвы, успокопваетъ смущеннаго, показывая признаки лжи, отсутствия истины въ словахъ и дъйствіяхъ вольнодумцевъ, не признающихъ ничего священнаго, и утверждая смущеннаго рёчами ихъ въ истинё и благонастроенности чрезь призывание его а) къ возгръванию въ себъ всей силы убъжденія, что «мы стоимъ въ истинъ, что все исповъдуемое нами отъ мала до велика есть непреложно върно и все скръплено печатию воли Божией», — б) къ простому исповъданию своей въры безъ употребленія усилій для опроверженія лжеумствованій вольнодумцевъ и в) къ сосредоточению внимания на своемъ сердцъ и его благонастроенности. Далье, слово «о прогрессь», какъ показываеть уже самый предметь его, имъеть въ виду одно изъ самыхъ больныхъ мъстъ того времени, - усиленное стремление вцередъ, къ всевозможнымъ усовершенствованіямъ или, употребляя модное тогда слово, — «прогрессъ». Бывъ произнесено въ день восшествия на престоль Государи Императора Александра Николаевича, самое на-

<sup>1)</sup> Освященіе главнаго престола Исаакіевскаго собора совершилось 30 мая 1858 года, а освященіе прид'ала во имя св. великомученицы Екатерины—1 іюня того же года.

<sup>2)</sup> Здѣсь же, на стр. 371—380 напечатано слово митроп. Григорія, произнесенное по освященій послѣдняго предѣла (во имя св. Александра Невскаго) въ Исаакіевскомъ соборѣ, 8 іюня того же 1858 года.

чало царствованія котораго уже возвіщало о предстоявших реформахъ, улучшенияхъ, усовершенствованияхъ разнаго рода, и исходя изъ словъ Высочайшаго манифеста, обнародованнаго вскоръ по восшествін на престоль сего Государя Императора, которыми выражалось «первое живъйшее желание Монарха-«свъть спасительной въры, озаряя умы, укръпляя сердца, да сохраняеть и улучшаеть болъе и болће общественную нравственность, — сей върнъйший залогъ порядка и счастія», это слово, опровергая ложныя понятія о прогрессъ, устанавлеваетъ истинное понятіе о томъ, въ чемъ можетъ и должно состоять развитие и совершенствование. Не есть истинное преуспъяніе (прогрессъ) то, что охлаждаеть къ въръ и отчуждаеть отъ церкви, что доводить до нарушения уставовъ въры и церкви и даже до желанія и требованія перемінь и отмінь вы нихь, и что можеть затмить въ умъ нашемъ свътный ликъ въры и вытъсняетъ изъ памяти всякое помышление о нашемъ концъ и назначении. Истинное преуспъяние, истинной прогрессъ-въ томъ, что бы всъми силами стараться и стремиться достигнуть во мъру возраста исполненія Христова (Еф. IV, 13) 1). Слово «о возрожденія», исходя изъ текста аще кто во Христь, нова тварь (2 кор. 5, 17), говоритъ по сему объ истинномъ возрождении, къ которому всегда стремился падшій родъ человіческій и которое возможно только во Христі, источникъ всякой жизни. Оно подробно разсуждаеть о томъ, «какъ совершалось истинное возрождение человъчества, какого свойства возрождение, какимъ хвалятся наши учители и что за тъмъ слъдуетъ дълать намъ». 2) Само собою разумъется, важнъе всего ръщеніе сего посл'ядняго вопроса. Для этого «поставьте, -- говорить проповъдникъ, — съ одной стороны возстановительныя божественныя учрежденія, съ другой — потребности нашей общечеловъческой жизни, и увидите, какъ однъ могутъ наитствовать другія и, насыщая ихъ, созидать и возращать новую благодатную жизнь, во всей ея полнотъ и во всемъ тълъ отечества нашего. Ибо чего бы мы ни искали, на все найдемъ въ нихъ върное руководство и указание началъ самыхъ прочныхъ». 3) И далъе раскрываетъ эту мысль въ отношени къ просвъщеню, къ навыку въ доброй общеполезной дъятельности во всёхъ видахъ ея и во всёхъ положенияхъ семейномъ, общест-

<sup>1)</sup> Предостережение. стр., 42.

<sup>2)</sup> Tamb me, crp. 47.

<sup>3)</sup> Тамъ же, стр. 55-56.

венномъ и т. д., - къ удовлетворенію требованіямъ вкуса, и проч Наконецъ, слово «о св. храмъ», или, какъ означенъ предметъ этого слова въ поздивишемъ его издании, «объ устроении въ себв каждымъ духовнаго храма по образцу видимаго», разсуждаетъ именно объ этомъ предметъ. т. е. о томъ, что бы свет мы, единъ ко единому придагаясь и всё единымъ духомъ исполняясь, составляли изъ себя единую святую церковь, не имущую скверны или порока, составляемую и счинъваемую приличнъ по дъйству въ мъръ единыя коеяждо части». 2) Такъ всъ составныя части содержания «Предостереженія» послёдовательно п въ различныхъ видахъ проводить одну мысль, ведуть къ одной цёли и дышать однимь духомъ, составляя нъчто цълое Появление сего сочинения въ свътъ было весьма благопотребно, и искренно радъвшие о благъ церкви и отечества люди отъ души привътствовали это появление. 2) Между прочимъ намъстникъ Троице-Сергіевой Лавры архимандритъ Антоній послаль экземпляръ этой книжки и знаменитому святителю Московскому Филарету. Митрополить Филареть посему оть 23 иоля 1858 года писаль ему: «благодарю за книжку. Предостережение. Учение въ ней хорошо но обличения иныя неопредъленныя и догадки бездоказательно поставлены не на пользу, какъ напримъръ, что сатана послъ тысячетэнихь из и отатандантан фином из инчаль шестнадцатаго въка. Правду ли говорю? > 3) Последнее замъчание строгаго ценителя касается одного мёста въ слове о возрождении, где архимандритъ Өеофанъ, говоря объ эпохъ возрождения наукъ и искусствъ, высказываетъ такія мысли: «Образовалось общество гуманистовь, которое чрезъ письменность и школы стало водворять начала древней языческой образованности повсюду и во всемъ-въ наукахъ, испусствахъ, жизни частной, семейной и общественной,со всёмъ его растлёниемъ, гордынею и своенравиемъ и неразлучною съ ними неприязнію къ Христіанству и Христу Спасителю. Ученіе и жизнь, льстящія поврежденной природь, понравились и были приняты. Дъйствовавшія прежде Божественныя истины и правила жизни иными оставлены совствь, другими удержаны только во витшишихъ

<sup>2)</sup> Тамъ же, стр. 77.

<sup>1)</sup> Цензурное одобрение сего сочинения къ печати даваль, вижстю съ архимандритомъ Өеодоромъ (Бухаревымъ) и наставникъ архим. Өеофана по академіи, раньше упомянутый нами архимандритъ Фотій (Щиревскій).

<sup>1)</sup> Письма митр. Филар. къ архим. Антонію, ІУ, 108 Москва, 1884

формахъ Болъе смълые подавали голосъ съ требованиемъ новаго порядка, и онъ началь водворяться господственно. (Это къ концу XV и началу XVI въка — тысячу лътъ связанъ былъ сатана). И воть этотъ-то называется тамъ пышнымъ именемъ возрожденія!» 1) Поставленныя въ скобахъ слова, очевидно, относятся къ языческому духу, возстановленному гуманистами въ классицизмѣ послѣ того, какъ онъ побъжденъ быль духомъ Христовымъ. Архимандритъ Антоній, въроятно, въ отвътъ на письмо святителя Московскаго. писалъ, что либо въ защиту автора «Предостереженія» и его толкованія, потому что отъ 6 августа того же 1858 года митрополитъ Филаретъ снова писалъ ему: «Книжка Предостережение, точно добраго духа. но не для того, чтобы толковать тысящельтія узъ сатаны. Вы указываете на время арганства, какъ на время еще не связаннаго сатаны, и на произшествия съ 16 въка, какъ на время уже развязаннаго сатаны. Но во время мнимаго тысящельтія жестокости магометанства, иконоборства, нестроенія и вънжкоторыя времена позор ныя дъла папства означаютъ ли время связаннаго сатаны?» 2). Такъ даже строгій судъ святителя Московскаго находиль книжку: «Предостережение» написанною въ «добромъ духъ» и содержащею въ себъ «хорошее учене», не одобряя въ ней лишь частности весьма незначительныя Содержащіяся въ этой книжкъ проповъди, вмъсть съ другими изъ прежнихъ и нёсколько позднёйшихъ, архимандритъ Өеофанъ въ 1859 году издалъ въ особой книгъ, подъ заглавіемъ: Слова С -Петербуріской духовной академіи ректора архимандрита Өеофана Спб. 1859. 8° стр 327 3) Въ этой книгъ, кромъ прежнихъ, нами въ свое время разсмотрънныхъ, относящихъ въ 1840-1856 годамъ, и кромъ сейчасъ упомунутыхъ изъ разсматриваемаго теперь нами періода, къ этому же періоду и вообще ко времени до возведенія пропов'єдника въ санъ епископа относятся сл'єдующія проповъди двъ проповъди въ день восшествия на престолъ Государя Императора Александра Николаевича (стр. 45-57 и 59-68)  $^{4}$ ), слово въ день рождения Великаго Князя Константина Николаевича

<sup>1)</sup> Предостережение, стр 51-52.

<sup>2)</sup> Письма м. Моск. Филар. къ архим. Антонгю IV, 109.

<sup>3)</sup> Цензороваль эту книгу опять архим. Фотій

<sup>4)</sup> Одну изъ нихъ можно видъть и въ упомянутомъ раньше Асонскомъ издании 1883 года, стр. 70—79 и въ *Христиан. Чтени*и за 1859 г. ч. I, стр. 246—253. Произнесена въ Исаакіев. соборъ.

(стр. 153—163), слово въ день св. Пятидесятнины (стр. 177—185) 1), слово въ день тезоименитста Великія Княгини Ольги Николаевны (стр. 187—193), слово въ день священнаго вънчанія и цомазанія на царство Государя Императора (стр. 203—216)<sup>2</sup>), слово въ день перенесенія мощей св. благовърнаго вел. кн. Александра Невскаго и тезоименитства Государя Императора Александра Николаевича (стр, 217-233) 3), два слова на память преподобнаго Варлаама Хутынскаго (стр. 245—257 и 259—272) 4), слово въ день св. благов. вел. кн. Александра Невскаго (стр. 273-283) 5). слово въ XXVII недълю по Пятидесятницъ (стр. 299-320) и слово въ ХХХІ недълю по Пятидесятниць (стр. 321-327). Изъ нихъ нъкоторыя, какъ можно судить по встречающимся тамъ и сямъ указаніямъ, относятся несомнённо или къ 1858 или къ 1859 году, каковы именно: изъ 1858 года, — слово въ день Пятидесятницы 6), и слово въ день перенесенія мощей св. Александра Невскаго и тезоименитства Государя Императора Александра Николаевича 7) и изъ 1859 года, кромъ раньше упомянутаго юбилейнаго слова, еще слово въ день восшествія на престолъ Государя Императора Александра Николаевича, заключающееся въ издании 1859 года на стр. 45—57; 3)

<sup>1)</sup> Это слово напечатано и въ томъ же Аюон. изданіи, на стр 187—103 м въ Христан. Чтени за 1858 г. ч. І, стр. 429—436.

 $<sup>^2)</sup>$  Это слово также напечатано и въ Авонскомъ издани 1883 года, стр. 224-233.

<sup>3)</sup> Это слово напечатано и въ томъ же издани, стр. 233—244 и въ *Христ. Чтени* за 1858 г. ч. П, стр. 203—215.

<sup>4)</sup> Эти два слова напечатаны въ Авонскомъ изданіи, подъ заглавіемъ: Небесный надъ нами покровъ святых и уроки оть лица ихъ во дни празднственнаго чествовангя ихъ. Слова Епископа Өеофана. Стр. 84 — 93 и 93—103. Москва, 1833.

<sup>3)</sup> См это слово и тамъ же, стр. 103—111 и въ *Христи Чтени* за 1858 г. ч. П, отр. 391—399.

<sup>6)</sup> См о семъ указаніе въ упомянутомъ Авонскомъ изданіи 1883 года. стр. 193.

<sup>7)</sup> См. указаніе тамъ же, стр. 244.

<sup>8)</sup> Указаніе см. тамъ же, стр. 79. Указаніе годовъ произнесенія пр опо вёдей въ семъ изданіи, по сообщеню А.Г. Говорова, дёлаль самъ преосв. Өеофанъ Пользуемся настоящимъ случаемъ, чтобы засвидѣтельствовать нашу глубокую благодарность А.Г. Говорову за его любезное разълсненіе нѣкоторыхъ недоумѣній нашихъ касательно хронологіи писаній прсосв. Өеофана и ихъ появленія въ свѣтъ печатію.

другія же могуть принадлежать и времени предшествующему, быть можеть, періодамь раньше разсмотрённымь 1). Во всякомь случав, въ нихъ болъе важно, конечно, содержание, а не время произнесенія. А онъ, также какъ и раньше разсмотрънныя проповъди, то глубоко затрогиваютъ вопросы религюзно-нравственной жизни, то представляютъ живое отношеніе къ вопросамъ современной проповъднику мысли и жизни, особенно эпохи царствованія Государя Императора Александра Николаевича, съ обличениемъ ея недуговъ, съ предостережениемъ отъ увлечения духомъ времеми и подоб. Такъ, напримъръ, слово въ день восшествія на престолъ Государя Императора, произнесенное въ 1859 году, разсуждая о благоденстви народа, которое составляетъ предметъ попечений и Государя и Правительства, и объ условіяхь этого благоденствія, саключающихся въ томъ, чтобы въ народъ не охладъвала ревность ко св въръ и богоугодной жизни, пространно излагаетъ мысль о препятствияхъ къ выполненію этих условій Въ числь этих препятствій первоенеправильное понятіе о въротерпимости, второе - неправильное направленіе дъятельности народа, его заботъ желаній и проч Стремление всёхъ лицъ, отъ которыхъ такъ или иначе зависитъ направденіе народной мысли и жизни и должно состоять, согласно выражен ному въ первомъ манифестъ 1'осударя Императора Александра Николаевича желанію 1), въ возможномъ устраненіи этихъ препятствій и въ охраненіи св. вёры и богоугоуной жизни въ народё. Такимъ образомъ это слово имъетъ политическій оттънокъ; а другое слово въ тотъ же день, судя по упоминанию въ немъ имени Государя Императора Александра Николаевича, произнесенное или въ 1856 или въ 1857 году (върнъе всего въ 1856 году, когда 19 февраия архимандрить Өеофанъ былъ еще въ России), имъетъ главнымъ предметомъ своимъ изображение восхождения къ престолу небесному по образу восхождения на троны земные и доказываеть

<sup>1)</sup> Такъ напр. слово въ день св. благов. вел. кн. Алаксандра Невскаго, заключающимся въ немъ упоминаниемъ о молебстви по случаю прекращения холеры (стран 279 взд 1895 г.) указываетъ на свое произнесение во всякомъ случаъ во время раньше вступления провъдника въ должность ректора академи, разумъть ли при этомъ холеру 1848 года или 1854 г.

<sup>1)</sup> Желаніе это подлинными словами манифеста указано было въ разсмотрънной выше проповъди на тотъ же день 1858 года. Въ настоящей проповъди (стр. 57 изд. 1859 года) оно излагается вкратцъ

мысль, что «крестный путь есть единственный путь къ небесному вънчаню, - скорои - лучшее училище благочестия и совершенства для имфющихъ возсфдать на престолахъ въ царствф Христовомъ> (стр. 66 изд. 1859 г.). Или слово въ день рождения Великаго Князя Константина Никонаевича, исходя изъ текста: всяка душа властемь предержащимъ да повинуется (Рим. 13, 1), говоритъ о повинони, какъ главной обязанности и общественной и христіанской жизни, и не смотри на эту последнюю черту, все по преимуществу соблюдаетъ харектеръ проповъди политической, а слово вь день тезоименитства Великой Княгини Ольги Николаевны, имъя въ виду празднованіе въ этоть день (11 іюля) памяти блаженныя Великія Княгини Российския Ольги, говорить о великомъ даръ святой въры, котораго Господь сподобиль нась чрезъ блаженную Ольгу и даже входи въ историю вёры на Руси въ предкахъ нашихъ, призываетъ главнымъ образомъ къ подражанию этой вфрк и къ сохранению ея. Еще болъе, еще глубже входить въ тайники жизни религюзно-нравственной, съ намеками и на недуги современной жизни, слово въ день перенесенія мощей св. Александра Невскаго и тезоименитства Государя Императора Александра Николаевича, разсуждающее о дуль міра сего въ противоноложность духу иже от Бога. Въ немъ такъ живо и сильно, яркими чертами описывается духъ міра сего, какъ духъ вражды на Бога, духъ взаимнаго между людьми охлаждения, раздёленія и враждованія, духъ всестороннихъ похотствованій и духъ гоненія и преследованія всего святаго, цебеснаго и божественнаго, какъ въ немногихъ проповъдяхъ и самого преосв. Өеофана и другихъ. Съ другой стороны въ немъ слышится такой горячій, одушевленный призывъ къ борьбъ съ этимъ духомъ, такъ ясно указываются способы и пути кь борьбъ побъдоносной, что явно проповъдникъ выступаль на церковную канедру какъ самъ бывши уже опытнымъ борцемъ въ этомъ дълъ А проповъди на память преподобнаго Варлаама Хутынскаго глубоко поучительны съ иныхъ сторонъ. Одна изъ нихъ (первая) на примъръ преподобнаго, по житю его, представляеть образь наилучшаго христіанскаго воспитанія и поведенія отъ начала жизни до смерти, другая, также на его примъръ, показываеть, что только скорбными подвигами и суровымь житиемь, тернистымъ путемъ лишеній и трудовъ достигается спасеніе и наслъдіе царства небеснаго. Глубокое нравоученіе, наконець, заключають въ себъ и слова на ХХУП и ХХХІ недъли по Пятидесятницъ, изъ коихъ первая сказана на текстъ Облецътеся во вся оружія Божія, яко возмощи вамъ стати противу кознемъ діавольскимъ: яко нъсть гаша брань въ крови и плоти, но къ началомъ и ко властемъ, и къ міродержителемъ тмы въка сего, къ духовомъ злобы, поднебеснымъ (Ефес. VI, 11 12), а вторая, болѣе этой краткая, представляетъ собой бесѣду на евангельское повъствованіе (Лук. 18, 35—43) о слѣпцѣ Іерихонскомъ и поучаетъ слушателей о томъ, что и теперь единственное прибѣжище въ скорбяхъ и нуждахъ, исцѣленіе въ недугахъ душевыхъ и тѣлесныхъ есть Христосъ и основанная имъ на землѣ Церковь.

Проповъди архимандрита Өеофана уже за разсматриваемый періодъ его ректорства въ академии, отличаясь прежними и даже болъе прежняго высокими внутренними и внъшними качествами стали привлекать многихъ нарочитыхъ слушателей изъ любителей проповъдничества и знатоковъ дъла въ обрзованиомъ класст (въ числт свидттелей сего можно назвать покойнаго Н. В. Елагина). Еще болъе стали онъ привлекать къ себъ внимание и нарочитыхъ слушателей и обыкновенныхъ посттителей храмовъ Божнихъ въ последующее время епископскаго служения преосв. Феофана. - Равнымъ образомъ, если въ разсмотрънный періодъ ректорства архимандритъ Өеофанъ и въ своей начальственной деятельности, по воспоминаниямъ учившихся за то время въ академии Петербургской, «растворяль строгость власти кротостію, старался любовію заслужить любовь и боялся быть страшилищемъ для другихъ 1), хотя это и особенно трудно было въ то тревожное время, и въ своихъ проповъдяхъ того времени особенно часто, заботливо и внупительно говорить о любви Божјей къ напъ и о необходимости для насъ нокаяннаго духа, смиренія, кротости и любви 2). то тъмъ болье все это проявиль онь на высшей степени своего священнаго служения церкви и отечеству, -- епископской.

<sup>1)</sup> Преосв. Өеофана, Кратки мисли на каждый день года, распространенныя по числамь мысяцевь, стр. 30. Москва, 1882.

<sup>2)</sup> См. напр по изданію 1859 года стр. 5, 9, 13, 40, 47, 67, 87 и дал. 6, 268 и дал. 307 и дал. 316, 318 и мн. др.

## § 5 Преосвященный Ософанъ, какъ епископъ Тамбовскій (1859—1863).

«Дѣло правительственной власти, которая, по Апостолу, отъ Бога, — расширять власть Божію надъ душами въ своей области. Для сего она сама, прежде всѣхъ, должна сознавать и ощущать эту власть надь собою, и открыто воздавать ей славу, честь и покорность».

Преосв Өеофанъ. «Мысли на каждый день года».

Въ упомянутой выше ръчи своей при наречени во епискона Тамбовскаго и Шацкаго архимандритъ Өеофанъ, изъявляя и благодарность за высокую честь, даруемую ему въ семъ наречени, и всецълую покорность воль Божіей, сказавшейся въ немъ, кромъ приведенныхъ уже словъ изъ этой ръчи, говорилъ еще слъдующее, обращан рычь къ собору архипастырей, во главъ которыхъ былъ митрополитъ Григорій. «Благодарю и пріемлю, и нимало вопреки глаголю. Что другое могъ бы я сказать на дёло, уже решенное совттомъ вашего святвищества и утвержденное Высочайшею волею?— Не подумайте однакожъ, что произнося слова си, я скрываю подъ ними недугъ самоувъренности и самонадъянности... Нътъ безсиле свое, знаю высоту и тяготу возлагаемаго на меня служенія; но знаю и то, что не безопасно съ своими замыслами вмізши ваться въ устроение пути жизненнаго, особенно наперекоръ изволенью Божью, върою видимому въ опредълении церковной и предержащей Власти. Потому, въ тъснотъ отъ обою, при словахъ сихъ одно содержу въ умъ и сердив: буди воля Божія! - Господу въдомы слабости мои, — и однакожъ Онъ попустилъ состояться избранию и утверждению. Чего ради?-въдомо Ему сдиному; по есть упование, что Начный и совершить -Такая увъренность только и успокоиваетъ мятущуюся совъсть. Ибо это, доброе, по Апостолу, дъло (епископство) издали, можетъ быть, и бываетъ желательно; но когда приходится стать съ нимъ лицемъ къ лицу, оно поражаетъ страхомъ, кости сокрушающимъ. — И невольно исторгается изъ груди: буди воля Божія! > Произнесши затъмъ приведенныя нами раньше слова о прошедшемъ своемъ, научившемъ его покорности волъ Божіей, и снова выражая эту покорность, новонареченный продолжаеть: «Эти страшливыя мысли нисколько однакожъ не умаляють чувствъ благодарности къ Вамъ, богоизбранные предстоятели святой церкви нашей, -- за то, что, снисходительно смотря на мое недостоинство, благоволили сопричислить и меня къ лику проходящихъ высшее служение въ сей Церкви. Не скрываю, что не чуждо было бы тайнымъ желаніямъ сердца, если бы на мою долю выпало такое мъсто, гдъ бы я свободно могъ предаться занятіямъ по сердцу, или, если уже нельзя миновать сего жребія, по крайней мірь дана была возможность навыкнуть деламь пастырского служенія подъ чьимь нибудь опытнымъ руководствомъ. - Но когда, помышляя о мит болте, нежели сколько есмь, Вы указываете мнъ обширнъйшее поприще для дъятельности 1), конечно, въ надеждъ, что множайшій плодъ принесу во спасеніе свое и другихъ: то не могу безъ благодарности вспомнить о семъ незаслуженномъ довъріи - Возмогу ли только оправдать надежды ваши, а паче ожиданія и обязательныя требованія Церкви?—Достанеть ли знанія, благоразумія, искусства-и руководить спасаемыхъ, и вести порядокъ дёлъ внёшняго управленія? Желаніе дёйствовать во благо есть когда бы и дёла соотвётствовали сему желанію! — Господь дасть благодать и даръ духа, но и духъ можно угашать бездъйствіемъ или неправильнымъ дъйствованіемъ. - Да не будетъ сего, сыновне прошу, приложите къ вашимъ благожеланіямъ, въ которыхъ не сомнъваюсь, и молитву къ Господу, чтобъ даруемая Имъ благодать не тща была и во мнв, и вашимъ совътомъ научите, какъ возгръвать даръ, имъющій сообщаться мнъ возложениемъ рукъ вашихъвъ похвалу всёмъ намъ въ день Христовъ 2). Это глубокое смиреніе, эта всецівлая покорность волів Божіей, это тайное желаніе высшихъ подвиговъ добродътели, это упованіе на благодатную помощь Божію, какъ единственный якорь спасенія въ предстоящемъ трудномъ дълъ служения поистинъ высокаго, какія выразились въ ръчи назначеннаго во епископа Тамбовскаго, одушевляли его и въ самомъ прохождени епископскаго служенія, которое на Тамбовской

<sup>1)</sup> Здёсь именно и разументся то, что мы выше замечали, т. е. что преосв. Өеофанъ прямо назначенъ быль на самостоятельную архіерейскую канедру, не бывъ викаріемъ.

<sup>2)</sup> См. Слова преосв. Өеофана къ Тамбовской паствю въ 1859—1860 годахъ, стр. 5—7. Спб. 1861. Срав. ту же рѣчь въ показанномъ раньше мъстъ Духовной Беспды за 1859 годъ, ч. VI.

епархіи продолжалось четыре слишкомъ года. Получивъ власть епископскаго служенія отъ Бога и глубоко сознавая это, онъ въ этой власти не преимущество свое личное видёлъ, а настоятельную обязанность свою— «разширять власть Божію надъ душами въ своей области», самъ прежде и болёе всёхъ сознавая и ощущая власть Божію «надъ собою и открыто воздавая ей славу, честь и покорность» 1), а вмёстё съ тёмъ и любовь Божію отпечатлёвая въ своемъ любвеобильномъ отеческомъ попеченіи объ этихъ, ввёрепныхъ его власти, душахъ.

Нареченіе архимандрита Феофана состоялось 29 мая 1859 года, а 1 июня того же года совершилась и хиротонія его во епискоца, какъ мы замъчали раньше. Въ началъ слъдующаго іюля мъсяца епископъ Өеофанъ прибыль на свою новую паству и 5 июля, въ день памяти великаго подвижника русской церкви преподобнаго Сергія Радонежскаго чудотворца, вступиль въ общение съ своею паствою посредствомъ слова съ церковной канедры. Вотъ главний и черты содержанія этого знаменательнаго для всей последующей архипастырской дъятельности преосвященнаго Өеофана и его отношений къ новой паствъ слова. «Во имя Бога, въ Троицъ попланяемаго — Отца и Сына и Св. Духа, -- такъ началъ онъ это слово, -- привътствую васъ, Богомъ мнъ ввъренная паства, апостольскимъ привътствиемъ, -- въ желаніи благодати и мира: Благодать вамь и мирь да умножатся, какъ два источника всякаго блага душевнаго и тълеснаго да исполняется умъ вашъ въдъніемъ Бога и всякой истины, отъ Hero исходящей, съ соотвътственными тому чувствами и расположениями; сердце ваше да разверзается къ братолюбію и всякому благотворенію, и вов начинанія ваши да обращаются ко славъ Единаго Бога... воздуха благораствореніе, земли плодородіе и все, ко временному вашему благоденствію потребное, да даруеть вамъ щедродательная милость Божія, — аще благоволить. — О всемъ семъ — непрестанная къ Богу грашная молитва моя. Ибо мы уже не чужие другь другу Въ часъ нареченія, еще не въдая васъ, я уже вступиль въ общеніе съ вами, давъ обътъ Богу и св. Церкви, — вамъ принадлежать заботою, трудами и даже сею жизнію. Въ равное возмездіе сотворили, какъ полагаю по увъренности въ христіанской совъсти вашей, нъчто по-

<sup>1)</sup> Краткія мысли на каждый день года, расположенныя по числам мт-сниев, стр. 65. Москва, 1882.

добное и вы, опредъливъ себя на внимание и, въ нужномъ случат,--на послушание моему немощному слову и дёлу по въръ въ любви. А нынъ сей взаимный союзъ, основанный на взаимномъ самопожербезкровной освященъ приношениемъ жертвы шемуся за насъ Господу, отъ Коего, ради сего, и да низыдетъ всякое благословение на наше начавшееся сопребывание Съ сей минуты у насъ и добро и зло общи, и это не на время только, но и на въчность; ибо сопребывание сіе, хотя началось во времени и на время, но запечативно характеромъ, выходящимъ за предвиы времени, потому что, будучи сопряжено со взаимными обязательствами, свыше опредъленными, и въ день суда оно послужитъ въ оправдание или осуждение наше. Въ этомъ довольно, кажется, побуждения къ тому, чтобъ ходить намъ другъ предъ другомъ, какъ предъ дицемъ Бога, со всъмъ вниманиемъ и добросердечиемъ, со взаимными благожеланіями, въ молитвъ другъ о другъ, и во взаимномъ другъ другу содъйстви, со страхомъ и тренетомъ свое спасене содъвая». Послъ этихъ общихъ указаній на предстоящія взаимныя отношенія между имъ, какъ архипастыремъ, и ими, какъ его паствою, проповъдникъ переходить къ необходимымъ частностямъ и подробностямъ. «Думаю, впрочемъ, -- говоритъ онъ, -- что нътъ нужды раскрывать предъ вами взаимныя наши обязательныя отношенія. Вы уже не въ первый разъ вступаете въ нихъ $^{1}$ ; а мнъ позвольте напомнить объ нихъ себъ самому про себя. Объ одномъ только считаю нужнымъ предложить вамъ съ нъкоторою подробностію на первый разъ, именно начертать образъ здраваго ученія Христіанскаго, которому надобно внимать, яко свътильнику, сіяющему во тьмъ человъческихъ мнъній и заблужденій, и которому я буду слідовать въ моемъ посильномъ служени слову истины. Выслушайте, что исповъдую, чему учить и въры во что искать буду по долгу пастырства, и по сему судите, кто нашъ и кто чуждъ намъ, съ къмъ общиться и кого убъгать должно, чему следовать и чего удаляться надобно. Не новое что и не свое будеть предложено, а то, что издревле предано намъ, какъ св. законъ въры и неизмънное правило жизни». И далъе, по примъру превнихъ св. отцевъ и учителей церкви, новый Тамбовскій архипастырь предлагаетъ исповъдание православной въры христіанской во

<sup>1)</sup> Тамбовская епархія существуєть съ 1682 года, какъ самостоятельная и до преосв. Өеофана имъла уже 14-ть архіереевъ.

всвую основных чертахь ея системы и въ связи съ основными правилами жизни и нравственности, убъждая слушателей держаться этой въры старой, не новой, «какъ держались ея отцы наши, и за то оставили намъ ясные следы своей богоугодности, отъ нихъ же есть и такъ усердно чтимый и славимый всею православною Россіею Сергій Радонежскій, котораго нынь память совершается. За тымь естественно убъждаеть слушателей бъгать «новинь въдълахъ въры и благочестия и блюстися «оть лживыхъ пророковъ, которые приходять въ одеждахъ овчихъ, внутрь же суть волцы хищницы», которыхъ потомъ и перечисляетъ по видамъ лжеучения ихъ, чтобы новая паства его могда понять, «кто нашъ и кто не нашъ, — на чьей сторонъ истина и гдъ ложь», и чтобы слъдовала заповъди Апостола: не всякому духу въруйте, но искушайте духи, аще отъ Бога суть (1 Іоан. 4, 1). Заключеніе: «Бого же Господа нашего Іисуса Христа, Отеиг славы, да дасть вамь духа премудрости и откровенія къ познанію Его, - просвъщенна очеса сердца вашего, яко увъдрии вамь, кое есть упование звания E10, и кое болатство славы достоянія Его во святыхь, и кое преспъющее величество силы Его въ насъ върующихъ по дъйству державы кръпости Его (Ефес. 1, 17. 18. 19). Аминь» 1). Такъ вступилъ новый Тамбовскій архипастырь въ духовное общение съ своею первою паствою; въ такихъ чертахъ намътиль, если можно такъ выразиться, программу своего будущаго дъйствования среди этой паствы и отношения къ ней. «Въ часъ нареченія давъ объть Богу и св. Церкви, —Тамбовской паствъ «принадлежать заботою, трудами и даже сею жизню», онъ подлинно всего себя посвятиль на служеніе благу и спасенію своей новой паствы, быль для нея и благопопечительнымъ начальникомъ, и ревностнымъ учителемъ, и истиннымъ святителемъ, и заботливымъ отцемъ и вообще былъ ангеломъ своей церкви, дълилъ съ нею радости и горе и не щадилъ силъ своихъ и здоровья, ради блага и спасенія ея.

Много заботъ, трудовъ, разнаго рода столкновеній, даже огорченій предстояло преосвященному Өеофану на его новой паствъ. Епархія Тамбовская была далеко не изъ маленькихъ. Въ ней одного бълаго духовенства за то время было священниковъ съ протогереями 1172,

<sup>1)</sup> Преосв. Өеофана, Слова въ Тамбовской паствъ. вып. 1 (годы 1859 в. 1860), стр. 8—14. Спб. 1861.

діаконовъ 681 и причетниковъ и діаконовъ на причетническихъ вакансіяхъ 2148 Кромъ того было нъсколько сотъ монашествующихъ обоего пола въ мужскихъ и женскихъ монастыряхъ, а среди населенія много было сектантовъ и раскольниковъ. Между тъмъ, съ другой стороны, время вступленія преосв. Өеофана въ управленіе Тамбовской епархією совпало съ самою горячею порою реформъ прошлаго царствованія, изъ которых главною была реформа крестьянская, естественно и последовательно вызывавшая собою и гія реформы, касавшіяся не только гражданскаго, но и церковнаго быта, не только органовъ свътской, но и духовной власти. Такъ, ближе всего, освобождение крестьянъ отъ кръпостной зависимости, улучшение ихъ быта въ различныхъ отношенияхъ, возвышение уровия ихъ умственнаго развития уже само собою привлекало и силы духовенства къ участю во всемъ этомъ, побуждало и духовенство заботиться о народномъ образовании, а для сего послъдняго оглядываться и на пробълы своего собственнаго образования, возвышать уровень последняго. Короче сказать, первейшая, по заповеди Спасителя: шедше научите вся языки, крестяще ихъ во имя Отца и Сына и Святаго Духа, учаще ихъ блюсти вся ечика заповъдахъ вамъ (Мате. 28, 19. 20), обязанность учительства, должна была теперь стоять на первомъ планъ въ его дъйствовани среди народа. Новый архипастырь Тамбовскій лучше всёхъ понималь это и на нее въе всего обратилъ вое вниманіе, въ себъ самомъ подавая живой примъръ ревиостнаго учительства. Цълыхъ два, при томъ довольно большихъ по объему, выпуска его словь къ Тамбовской пастви 1), содержащих въ себъ, за исключениемъ ръчи, произнесенной въ Нетербургъ по наречении во епископа Тамбовскаго и Шацкаго, 109 словъ, служатъ яснымъ доказательствомъ его ревности къ проновъданію слова Божія. И особенные какіе либо случаи, какъ напр. оскящение храма, посъщение того или другаго мъста во время путе шестія по епархіи и под , и праздники, и просто намфреніе развить рядъ какихъ либо спасительныхъ мыслей и раскрыть рядъ истинъ, имавали него пораждением чт проповржанию сторя Рожіи и давати

<sup>1)</sup> Выпусъ 1-й, содержащій въ себѣ слова за 1859 и 1860 годы, вышельвъ свѣть въ 1861 году въ Спб. и заключаеть въ себѣ 326 страницъ, а выпускъ 2-й, содержащій слова за 1861—1863 годы. вышель изъ нечати въ Москвѣ въ 1867 году и заключаеть въ себѣ 220 страницъ.

ему обильный матеріаль для сужденія и назиданія, для руководства пасомыхъ на пути ко спасенію. Такъ напримірь, едва онъ вступиль на Тамбовскую паству, какъ приспъло время для освящения храма въ женскомъ Сухотинскомъ Богородицкомъ монастыръ. Это обстоятельство даеть ему поводъ сказать тамъ глубоко-назидательное слово объ уготовления сердца своего во всегдащий духовный храмъ Господу. 1) Это было 8 иоля 1859 года За темъ день рождения Государыни Императрицы Маріи Александровны 27-го того же іюля даетъ ему случай говорить о воспитании въ духъ Христіанскомъ, которое составляло главный предметь материнскихъ попеченій въ Бозъ почившей Государыни Императрицы. 2) Далье, праздникъ Успенія Пресвятыя Богородицы 15 августа того же года архипастырь Тамбовскій встрътилъ въ Саровской обители, - и вотъ это обстоятельство представляеть ему благопріятный случай говорить о смерти и о достойномъ приготовлени къ ней тамъ, гдв собрались люди, дебровольно предавшиеся подвигу самоумерщвления 3) и т. д. Или вотъ благопопечительный архипастырь рёшиль дать подчиненнымъ ему пастырямъ образъ слова, а пасомымъ-уроки о наслъдовани живота въчнаго (Лук. 10, 25), --и плодомъ этого решения являются къ ряду произнесенныя иять поученій «о пути ко спасенію, 4) и т. п. А между тъмъ, чтобы расположить и духовенство своей епархии къ ревностному проповъданию слова Божия, святитель Өеофанъ, кромъ поощрения прилежавших добры пресвитеровь, особенно въ словы и ученіи, наградами, оказаль ему содъйствіе и облегченіемь труда въ семъ дълъ. Именно, въ 1862 году онъ сдълалъ распоряженіе, чтобы, для руководства священниковъ, «дабы они всегда имъли подъ руками, что читать въ церкви прихожанамъ въ назиданіе,» при «Тамбовскихъ Епархіальныхъ Вёдомостяхъ», въ приложеніи къ нимъ, постепенно печатаемъ быль «Сборникъ краткихъ ученій изъ святыхъ отцевъ», съ особою нумерацією страницъ, такъ чтобы онъ по времени могъ составить особую книгу в). — Но того, чтобы духовенство, съ одной стороны имъло добрую почву, на которую могло съ цользою стять стмя слова Божія, а съ дру-

<sup>1)</sup> Слова къ Тамб. Паствп, I, 15-20

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же, стр. 21-26

<sup>3)</sup> Тамъ же, стр. 27-31.

<sup>4)</sup> Tamb me, ctp. 59-81.

<sup>3)</sup> Тамбов. Епарх. Впдомости за 1862 годъ.

гой и само могло съ честію, пользою и достоинствомъ исполнять свою обязанность учительства, нужно было архинастырю озаботиться поднятіемъ уровня развитія и образованія и самой паствы и самого духовенства. Съ этою цълію онъ съ первыхъ же льть своего архипастырства началь всячески стараться объ умножени способовъ образования въ простомъ народъ. Открытие церковно-приходскихъ школь по епархіи, поощреніе и священниковь, открывавшихь школы при церквахъ, и обывателей, жертвовавшихъ на открытие школъ и построение церквей, -- этихъ древнъйшихъ училищъ благочестия, -денежныя средства, и т. п., были ясными следами выражения его заботъ о семъ. А въ 1862 году онъ издалъ и особое распоряжение по епархіи съ правилами для сельскихъ церковно-приходскихъ училищъ 1). За тъмъ, кромъ дъятельныхъ поцечений о мъстныхъ духовно-учебныхъ заведеніяхъ (духовной семинаріи и училищахъ духовныхъ), ихъ внутреннемъ и внъшнемъ благоустройствъ, преспъяни въ учебномъ отношении и проч. 2), преосв. Өеофанъ возъимълъ благую мысль объ учреждении училища и для дввицъ духовнаго званія, такъ называемаго теперь епархіальнаго женскаго училища, дабы не только сыновьи, но и дочери духовенства могли приносить пользу, ближе всего, семействамъ своихъ родителей, а за тъмъ и образованию народному, припося такимъ образомъ пользу и государству Для осуществленія этой мысли онъ приложиль все истинно отеческое попечение и все архичастырское влияние свое. Когда же увидъль обезпеченнымь начало добраго дъла учреждения таковаго училища, то сдълалъ о томъ формальное предложение св. Синоду, и св. Синодъ еще въ 1862 году 7/2ь февраля, «вполнъ раздъляя предположение Его Преосвященства о необходимости учреждения г. Тамбовъ училища для дъвицъ духовнаго званія, опредълилъ. «испросить Высочайшее соизволение какъ на покупку у г. Мигриной для означеннаго училища дома съ землею и строениями, такъ и на укръпленіе за училищемъ жертвуемой г.-ю Рындиною 80 десятинъ земли и за тъмъ поручить преосвященному Өеофану поступить по закону о кръпостныхъ актахъ. 3). Къ сожалънію, самому преосв. Өеофану

<sup>1)</sup> См. № 4 Тамбов. Епарх. Въдомостей за 1862 годъ.

<sup>2)</sup> См. напр. № 43 тъхъ же Впдомостей за 1861-1862 годъ.

<sup>3)</sup> См № 49 Тамб. Епарх. Въдомостей за 1861—1862 годъ. Изъ тъхъ же Въдомостей видно, что госпожа Рындина пожертвовала и денегъ значительную сумму на устройство училица. Были и други пожертвования,

не судилъ Господь дожить до открытия училища. Уже преосвященный 6 августа 1863 года подаль въ св. Синодъ рапортъ о возможности открытия сего училища и вслъдствие этого рапорта Синодъ указомъ своимъ опредълилъ открыть оное. однако самое открытие состоялось уже по отбытии преосв. Өеофана изъ Тамбова во Владиміръ.

Проведеніе реформъ прошлаго царствованія въ жизнь нуждалось, и для предварительнаго обсуждения и для принятия мёръ къ дальнтишему ихъ развитію и приложенію къ дёлу, въ гласности, которая и благодари общему разширению правъ и свободы во получила широкое развитие въ нашемъ отечествъ. Число повременпыхъ и другихъ изданий весьма увеличилось. Появляться стали, кромъ столичныхъ, и провинціальные органы повременной печати. Въ соотвътствіе этому усилилась необходимость въ умпожении органовъ и печати духовной, также не только столичной, но и провинціальной. Стали появляться «Епархіальныя Вёдомости.» Преосв. Өеофанъ, живо относившійся къ запросамъ и требованіямъ современной жизни, также ясно созналь необходимость основания мъстнаго органа повременной печати, - и воть, по его ходатайству предъ св. Синодомъ, съ 1 іюля 1861 года стали выходить въ свъть  $T a_{M-1}$ бовскія Епархіальныя Видомости, двумя книжками въ місяцъ, при Тамбовской духовной семинаріи, подъ редакцією ректора Семинаріи архимандрита Геннадія (нынъ пребывающаго на поков въ санъ епископа, бывшаго Сумскаго) и подъ цензурою инспектора семинарии архимандрита Сергія и протојерея Іоанна Москвина Сотрудничали въ нихъ наставники и многія лица изъ городскаго и сельскаго духовенства епархіи, по началу безплатно. Поміщаль въ нихъ свои проповъди и другія статьи также преосв. Өеофанъ. 1) Бывъ начаты изданіемъ съ половины года, Тамбовскія Епархіальныя Вёдомости цервый годъ изданія своего имъли нумерацію, простиравшуюся непрерывно до половины 1862 года (1861—1862 годъ), текъ что съ 1 іюля 1862 года начался второй годъ изданія (№№ 1, 2 и т. д.); но

между прочимъ отъ бывшаго въ 1841—1857 годахъ епископомъ Тамбовскимъ преосв. Николая (Доброхотова), въ количествъ 1348 рублей, о чемъ, равно какъ и другихъ пожертвованіяхъ на тоже дѣло, преосв. Өеофанъ своевременно доносилъ св. Синоду.

<sup>1)</sup> Такъ напр. см. проповъди его въ Тамб. Епарх. Въдомостяхъ за 1863 г. и статью: "Душа и Авгелъ— не тъло, а духъ" за 1867—1868 годы,

ведши порядокъ втораго года въ такомъ родъ до конца 1862 года, издатели съ 1 генваря 1863 года начали новую нумерацію и послътого пошла уже погодная, столь обычная почти для всъхъ подобныхъ изданій повременныхъ, нумерація

Много было и другихъ заботъ Тамбовскому архипастырю, какъ, напримъръ, по устроению храмовъ Божихъ, по благоустройству монастырей и жизни иноческой въ епархии, по внъшнему благоустройству и ведению дълъ консистории 1) и т. д. Труды святителя Өеофана были неустанные, заботливость о паствъ и дълахъ епархильнаго управления истинно-отеческая, растворяемая любовию къ паствъ и ревностию о славъ Божией, архипастырское попечение его простиралось на всъхъ и на все, подлежавшее его въдъню. По истинъ онъ весь принадлежалъ своей паствъ, ея благу и спасению, для себя лично, для отдыха оставляя изумительно мало времени.

Не напрасно, вступая въ духовное общене съ своею паствою, преосв. Өеофанъ рѣшилъ дѣлить съ нею и радости и горе, и «добро и зло». Четырехлѣтнее управлене его Тамбовскою епархіею ознаменовано было и скорбными и радостными событіями. Изъ скорбныхъ и заботливыхъ, жгучею болью въ его любвеобильномъ сердцѣ отзывавшихся, событій того времени можно указать, съ одной стороны, на прискорбное дѣло о безцорядкахъ въ Дивѣевскомъ женскомъ общежитіи (монгстырѣ), а съ другой,—на бѣдствія жителей г. Тамбова и многихъ мѣстъ Тамбовской епархіи отъ пожаровъ, наводившихъ нанику на всѣхъ.

Дивъевское общежите, основанное блаженныя памяти старцемъ Саровскимъ Серафимомъ, котораго глубоко чтилъ преосв. Өеофанъ, 2) принадлежало собственно къ области епархіи Нижегородской и отстоитъ лишь на не много верстъ отъ мужской обители Саровской, принадлежащей къ Тамбовской епархіи. Виною безпорядковъ въ Дивъевскомъ общежити, возникшихъ въ концъ 40-хъ и началъ 50-хъ годовъ настоящаго столътия былъ іеромонахъ Іоасафъ, считавшій себя ученикомъ и послъдователемъ старца Серафима и потому какъ бы имъвшимъ право на влияніе въ обители Дивъевской, гдъ однако

<sup>1)</sup> По представление преосв. Өеофана, самое здание Тамбовской Духовной Консисторіп перестроено было.

<sup>2)</sup> См о старцѣ Серафимѣ у преосв. Өеофана Письма о христианской жизни, вып. 1. стр. 28, 121 и др. Спб. 1860 Изд. 2-е.

онъ преследовалъ свои интересы, далеко не соответствовавшие высшимъ интересамъ общежитія Дивъевскаго и матеріальнымъ выгодамъ его, а въ нъкоторыхъ отношенияхъ дъйствование Іоасафа было даже и не безъ вреда для нравственности сестеръ Дивъевскаго общежитля. Между тъмъ, какъ вводитель старчества, а также съ помощию которыхъ происковъ, Іоасафъ пріобрёлъ вліяніе и на самого преосвящениаго Нижегородскаго Нектарія, который имъль его духовникомъ своимъ. Желая, вмъсто не нравившейся ему игумении Елисаветы Ушаковой, поставить въ игумении свою избранивцу Гликерию Лодыженскую, за которую изъ 500 сестеръ стояли только 40, тогда какъ въ пользу прежней игумени были 400 сестеръ, Іоасафъ воспользовался своимъ вліяніемъ на преосв. Нектарія, чтобы провести въ игумени Гликерію Это, главнымъ образомъ, въ связи съ другими обстоятельствами, и произвело безпорядки въ общинъ, длившіеся довольно долго. Дъло доходило не только до центральнаго управленія по духовному в'вдомству, но и до самого Государя Императора Св. Синодомъ приглашенъ былъ святитель Московскій Филаретъ въ качествъ руководителя дъла въ пути къ наилучшему и болъе иълесообразному его ръшенію. Митрополить Филареть, конечно, не могъ одобрить дъйствій іеромонаха Іоасафа и въ этомъ смыслъ писалъ и въ св. Синодъ, и къ оберъ-прокурору св. Синода графу А. II. Толстому и къ преосв. Нектарью, предлагая высшему духовному начальству, въ виду продолжавшагося неповиновенія преосв Некторія распоряженіямъ св. Синода объ отмънъ неправильныхъ выборовъ игуменіи Гликеріи, изъять на время изъ его въдънія Дивъевскую общину и передать ее въ управленіе Тамбовскаго епископа Өеофана, къ которому владыка Московскій также писаль по дълу о безпорядкахъ въ Дивъевской общинъ. Дъло и ръшено было согласно митнію мудраго и многооцытнаго святителя Московскаго 1). О последующемъ владыке Московскому писалъ проссв.

<sup>1)</sup> Подробности Дивъевскаго дъла можно читать въ Собрани мнюний и отзывовъ митр. Моск. Филарета, изд. преосв. архіениск. Твер. Саввою, т. IV, стр 308. Москва. 1886 и особенно въ т. V, стр. 187—199; срав. также стр. 41—42, 86—89, 94, 106—107, 113—118, 121—123, 134—136, 142—144, 171—172 и др. Москва, 1887—1888. Срав. также Письма митр. Филарета въ архим. Антонію, ч. IV, стр. 310. 311. 318; также 96, 124, 139, особенно 282 и др. Москва, 1884; Письма его же къ Высочайшимъ Особамъ и другимъ лицамъ, изд. архіписк. Твер. Саввою, ч. ІІ, стр. 98—99, 105 и др. Тверь, 1888.

Өеофанъ, которому временно подвъдомымъ былъ Дивъевскій монастырь съ конца 1861 года «Преосвященный Өеофанъ писалъ ко мить о Дивтевскомъ понастырт, — читаемъ въ цисьмт митрополита Филарета въ оберъ-прокурору св. Синода графу А. П. Толстому отъ 8 генваря 1862 года. — Я отвъчалъ ему, что я исполнялъ временное поручение св. Синода; и что оно уже кончено; и совътовалъ ему обратиться къ владыкъ Новгородскому, и къ вамъ Но не отлагаю сказать вамъ нужное изъ его письма. Возстановленіе начальшицы Елисаветы 1) объявлено только 17 ноября. Нъкоторыхъ сестеръ нътъ въ обители, и предшествовавши начальницы не объявляють, гдё онё. То есть не повинуются и скрывають посланныхъ для происковъ, чтобы не помъшали проискамъ 2). Сборщицы Гликерінны проживають въ Петербургь, возмущають благочестивыхь, и монастырю не доставляють ничего изъ сбора. Елисавета, принимая монастырь, не нашла денегь ничего. Строитель Саровскій 3), озабоченный клеветою, хотъль прекратить всякия сношения съ Дивъевскимъ монастыремъ и всякое пособіе ему, вслудствіе чего 500 сестеръ замерзли бы безъ Саровскихъ дровъ. Благодарение щенному Өеофану, который присовътовалъ строителю не оставить безъ помощи бъдствующихъ Вамъ покажется невъроятно, что Гликерія и ея партія такъ недобросовъстны. Но это видно было и при следствии. Гликерія, не умен писать и боясь, чтобы за это не быть отръшенною отъ начальства, не посовъстилась подписаться подъ одною бумагою чужою рукою такъ, какъ бы сама писала Следовадователи открыли подлогъ Будьте, св. Синодъ и вы, человъколюбивы; не умедлите умиротворить монастырь, чтобы не померли съ голода, и чтобы мятежная партія не произвела новаго позора». 4) Само собою разумъется, что дъло Дивъевское не могло не огорчить такого любителя строго- иноческой жизни и добросердечнаго архипастыря, какимъ былъ преосвященный Өеофанъ. Еще болъе удручали его любвеобильное сердце пожары, особенно сильно свиръпствовавшіе,

<sup>1)</sup> Ушаковой, выше упомянутой.

 $<sup>^{2}</sup>$ ) Объ этихъ проискахъ см. также  $\mathit{Hucьмa}$  м. Филарета къ Антонио IV, 324.

<sup>3)</sup> Іероманахъ Серафимъ, бывшій строителемъ съ 1858 по 1868 годъ.

<sup>4)</sup> Письма митр Филарета къ Высочайшимъ Особамъ и друг. лицамъ, II, 106-107. Срав. также его Письма къ архим. Антоню IV, 323-324.

на ряду съ другими народными бъдствіями (засухою и проч.), въ 1860 году.

Вступая въ общение съ Тамбовской цаствою, преосв. Өеофанъ, какъ мы припомнимъ, объщалъ возносить непрестанную къ Богу молитву не только о духовномъ преуспъяни своей паствы, но и о всемъ, ко временному ея благоденствию потребномъ, и какъ строги аскетъ молитвенникъ и святитель Божій, безъ сомнінія, горячо молился Однако, быть можетъ, и потому, что не вст въ средт паствы его были достойны того, чтобы услышана была молитва его, и по особымъ намфреніямъ Промысла Божія, Господу Богу угодно было посътить его паству весьма тяжкими бъдствиями. Особенио чувствительны были бъдствия отъ страшныхъ пожаровъ, начавшихся въ первой половинъ августа 1860 года и пожиравшихъ домы и имущество жителей какъ самого губернского города Тамбова, такъ и многихъ увадныхъ городовъ и селеній. Въ Тамбовъ жители, изъ опасенія новыхъ пожаровъ, особенно губительныхъ при засухъ, и въ подозръніи поджигателей, выносили свое имущество изъ домовъ и были въ постоянномъ страхъ. Въ уъздномъ городъ Борисоглъбскъ, четырьмя опустошительными пожарами, истреблено полгорода. Не щадили пожары и тихихъ пристанищъ иноческой жизни. Въ такомъ прискорбномъ положени епархи святитель Өеофанъ явился истиннымъ ангеломъ-утъщителемъ своей паствы и въщимъ истолкователемъ воли Божіей, проявлявшейся въ этихъ народныхъ бъдствіяхъ. Не ограничиваясь Тамбовомъ, онъ посвтилъ и значительную часть епархии, пострадавшую отъ сихъ бъдствий, словомъ назидания и утъщения вливая цълительный бальзамъ въ удрученныя скорбію души. «Что мнъ сказать вамъ и о чемъ начать говорить съ вами? — такъ началь онъ первое свое «слово по случаю пожаровъ» въ самомъ Тамбовъ, 14 августа означеннаго 1860 года, въ 12-ю недълю по Пятидесятницъ, на 4-й день послъ двухъ большихъ пожаровъ. - Горестно положение наше, велика скорбь! Отяготъла на насъ рука Господия! Мало ли времени томитъ насъ засуха? Но не прошла еще эта бъда, какъ напала другая -- пожаръ. Еще и думать мы не начинали о томъ, какъ оправиться отъ сего пожара, какъ напалъ другой. Еще не кончился этотъ, какъ повсюду прошла злая въсть о непрерывности пожаровъ, -и изгнала насъ изъ домовъ своихъ. Нашъ городъ нынъточно Іовъ, котораго тъснили одно бъдствіе за другимъ, пока, лишивъ всего и покрывъ ранами, не выбросили вонъ изъ города. И вотъ,

какъ тотъ вит города сидълъ на гноницъ, - такъ нынъ у насъ всъ почти вынеслись изъ домовъ и живутъ на пустыряхъ, прибрежьяхъ и изсохшихъ потокахъ, какъ пчеды, выгнанныя изъ ульевъ удушающимъ дымомъ. Вотъ до чего дошли мы! Кажется бы, - довольно испытанія. Но и еще рука Господня высока. - Все, что можеть зависьть отъ предусмотрительности человъческой, сдълано 1), и, -- благодарение Господу!-опасность уже не такъ грозна, какъ было въ началъ. Но все же покои еще не возвращается къ намъ, чувство безопасности не приходить и благонадежие не осъняеть духа нашего. Что же бы еще надлежало намъ сдълать, чтобы Господь возвратилъ намъ покой нашъ? - Предложу вамъ одно сравнение, и вы сами догадаетесь, что надо намъ сдёлать, чтобъ Господь принялъ тяготеющую надъ нами руку Свою. Когда учитель, поднявъ руку, начинаетъ грозить, вст ученики, знающие за собою что либо не должное, тотчасъ исправляють свои вольности. Не возстановится порядокъ, -- не опустить учитель грозящей руки своей. Но что жизнь наша, какъ не училище благочестия, и кто учитель въ немъ, какъ не всепопечительный Господь?» 2). Далье, -понятно, -какое вытегало изъ сравненія назиданіе слушателямъ исправленіе житія съ покаяніемъ, воть что требовалось прежде всего для возвращения милости Божией. И далъе, при болъе или менъе измънявшихся обстоятельствахъ положенія города и губерніи, подобнымъ же образомъ дъйствоваль архипастырь Тамбовскій. Такъ уже на другой день послё произнесенія сейчасъ приведеннаго перваго слова, следовательно въ праздникъ Успенія Богоматери, наканунт котораго быль еще небольшой пожаръ, но за то и дождь прошелъ, преосв. Ософанъ на Успенскомъ кладбищъ говорилъ новое слово, которое началъ слъдующимъ образомъ. «Вотъ уже Господь началь являть къ намъ милость Свою посланіемъ дождя. Благодареніе благосердому его снисхожденію къ намъ!-Пора бы и намъ возникнуть къ благонадежию и успокоиться. Но вчерашній, хотя не большой пожаръ, подновиль страхъ нашъ, и мы снова мятемся ожиданіемъ внезапной бізды, — ни къ кому и ни къ чему не имъемъ довърія, и въ каждомъ незнакомомъ лицъ продолжаемъ встръчать недоброжелателя себъ Отъ того у насъ и празд-

<sup>1)</sup> Учреждена военная стража по всему городу; сверхъ того каждый домъ обязанъ быль имъть своего стража денно-ночнаго.

<sup>2)</sup> Преосв Өеофана, Слова къ Тамбовской паствъ, вып. І. стр. 218 и дал

никъ не въ праздникъ, - такъ что исполнилась надъ нами пророческая угроза: превращу праздники ваша во жалость и вся пысни ваша вт плачь (Амос. 8, 10)». Отсюда процовъдникъ дълаетъ повороть къ предмету слова--о чемъ плакать?-- «Что жъ? -- говоритъ онъ. -- И давайте плакать... Мы и собрадись нынъ на мъсто плача. Се поле, орошенное слезами! И кто изъ жителей города пе проливалъ ихъ здъсь?!-Такъ, по сродству, придите, восплачемся предъ Господомъ, сотворшимъ насъ, подобно Израильтянамъ, оплакивавшимъ Іерусалимъ на ръкахъ Вавилонскихъ! — Не оскорбится симъ Матерь Божія! Она Сама, думаю, не безъ скорби взираетъ нынъ на сіе мъсто, которое въ прежніе годы кипъло многолюдствомъ въ день сей, — а нынъ такъ пусто — и это не по охлаждению усердия, а все изъ тъхъ же опасеній и страха. - Придите же, - восплачемся! Но о чемъ плакать? У палъе излагаетъ предметы плача, - о томъ, что житіе наше здісь полно біздь и скорбей, то грізахь своихь и наконецъ будемъ плакать «и такъ, чтобы только цлакать, чтобъ только съять слезами, въ чаянии, не придется ли пожать намъ радостию, какъ объщаеть пророкъ Давидъ (Псал. 125, 5)» 1). Третье слово, при продолжени страховъ по прежнему, проповъдникъ-архипастырь посвящаетъ глубокому и вмъстъ художественному изъяснению причины того, что Господь посъщаетъ насъ бъдствиями по временамъ. Слово произнесено было 16 августа, следовательно въ праздникъ Спаса Нерукотвореннаго Образа. Проповъдникъ и сравниваетъ Господа съ художникомъ - ръзчикомъ или скульпторомъ, который отръзываетъ, отсъкаетъ, очищаетъ ненужное въ избранномъ для художественнаго произведения матеріаль, чтобы вышло опо соотвътствующимъ его идећ. «Бъдами, какъ ударами молота, одно за другимъ отсъкаетъ въ насъ все излишнее и противное тому образу, въ который онъ хочетъ возвесть насъ». Въ этомъ изъяснении крылся глубокий и обильный источникъ утъщенія для страдавшихъ отъ бъдствій жителей 2) — Слово четвертое святитель начинаеть уже еще болье утышительными выраженіями въ виду того, что жители стали убираться въ домы и если были небольшіе пожары, то они подавляемы были въ самомъ своемъ началъ. Слово произнесено было 21 августа, въ 13-ю недълю по Пятидесятницъ. «Благодарение Господу!-говоритъ въ на-

<sup>1)</sup> Тамъ же, стр. 223-226.

<sup>2)</sup> Тамъ же, стр. 226-231.

чалъ его проповъдникъ. — Спокойствіе начинаетъ остиять городъ нашъ, домы приемлютъ своихъ жильцовъ и течение делъ не встръчаетъ уже препятствий за отсутствиемъ делателей 1) Покушения огия, после неоднократныхъ неудачъ, почти прекратились, благодаря бдительности о́люстителей общественной безопасности— и всегдашнихъ и нарочно на сей случай учрежденныхъ. Нареченные члены 2) теперь безпрепятственнъе могутъ озаботиться залечиваниемъ нанесенныхъ намъ ранъ, сколько позволять то средства Такъ, - благодареніе Госноду! -- мы въ благихъ надеждахъ! -- Но все еще не совсвиъ вошли мы въ обычный порядокъ, - все еще остаемся не безъ страховъ п смущеній». Соотвътственно этому и въ словъ своемъ, призывая слушателей къ терпъню, призываетъ ихъ и къ молитвъ о томъ, чтобы Господь ослабиль имъ скорбь и успокоиль отъ страха 3).-Слово пятое, произнесенное чрезъ недълю, именно 28 августа, когда, хотя и были незначительныя вспышки пожаровъ, однако, будучи скоро подавляемы, уже не вселяли прежняго страха въ жителяхъ, поселившихся окончательно въ домахъ своихъ, уже радостно-благодарными выраженіями звучало въ устахъ процов'ёдника, ясно, самыми событими показывавшаго слушателямь, что не отвергь ихъ Господь до копца, а только, какъ чадолюбивый отецъ, наказываль, вразумляль ихъ бывшею скорбію і) —По успокоеніи стольнаго города своей епархіи, Тамбовскій архипастырь рішиль угішить и боліве или менье отдаленныхь отъ него жителей. Въ началъ сентября онъ постиль г. Кирсановъ, гдт не было пожаровъ въ самомъ городт, но въ Кирсановскомъ девичьемъ монастыре быль небольшой пожаръ. Это подало поводъ святителю, въ градскомъ соборъ, 3 сентября,

<sup>1)</sup> Ранће чиновники, по случаю пожаровъ, сами стерегли свои дома и пе являлись на службу.

<sup>2)</sup> Назначена была коммиссія изъ лицъ всёхъ сословій для изследованія причинъ пожаровъ и для открытія способовъ помощи пострадавшимъ отъ нихъ.

<sup>3)</sup> См Слова къ Тамб. паствъ, I, 231—234.

<sup>4)</sup> Тамъ же, стр. 235—238. При этомъ святитель указалъ на особенное чудо милости Божіей къ храму Стефановскому въ Тамбовъ, гдъ имъется чудотворная икона Богоматери, бывшему въ большой опасности во время пожара, но спасенному предстательствомъ Царицы небесной послъ того, какъ, по совершени молебна съ водосвятіемъ, совершенъ былъ съ ея чудотворною иконою крестный ходъ вокругъ церкви и вътеръ, дувши на храмъ, поворотилъ на погорълыя мъста, гдъ огню уже не было новой пищи.

сказать слово (6-е, по случаю пожаровъ) предостережения жителямъ, члобы они не думали, что по причинъ ихъ достоинства въ сравнени съ другими пощадилъ ихъ Господь отъ пожаровъ 1), а въ дъвичьемъ монастыръ, 4 сентября, произнести слово (7-е) и успокоенія и назиданія, - усповоенія, ибо все же быль въ обители пожаръ, но и пожаръ былъ не великъ, попортилъ лишь одинъ изъ корпусовъ, уничтоживъ крышу на немъ, и скоро нашелся въ городъ благотворитель (Кирсановский купецъ В. С. Сосульниковъ), предпринявший исправление попорченнаго пожаромъ, - назидания, - въ томъ, сестры обители, встревоженныя пожаромъ, воспользовались обстоятельствомъ, какъ урокомъ къ испытанию, къ дознанию того, не осталось ли въ нихъ, давшихъ объты нестяжанія, общенія съ единымъ Богомъ и проч., привязанности къ тленному, вещественному, житейскому<sup>2</sup>). — Слово осьмое, 10 сентября, преосв. Өеофанъ произносиль въ соборномъ храмъ упомянутаго выше несчастнаго города Борисогитьска, которому нужно было особенно сильное уттьшеше въ виду особенно великаго обдетвия отъ разъяренной огненной стихии. И святитель подлинно всею силою своего, благодатию помазаннаго, слова утъщаетъ жителей этого города, указывая на то, что не безъ промысла Божія совершилось съ ними столь несчастие и что симъ несчастиемъ Господь ведетъ ихъ къ покаянио и исправлению жизни, но и успокоивая ихъ сладостною мыслию, что «не до конца гиввается Господь и пе въ въкъ враждуетъ. Поразилъ, -и исцълитъ» 3). — Между тъмъ, возвратившись въ Тамбовъ изъ путешествия по епархіи, святитель узпаль, что и тамъ бъдствия еще не прекратились: пожары и засуха еще продолжались; и потому въ первую же свою службу по возвращении изъ епархии, именно 18 сентября, въ 17-ю недълю по Питьдеситницъ, онъ произнесъ слово (9-е и последнее по случаю пожаровъ), которое такъ и началъ «По возвращеніи моемъ, я над'ялся найти васъ вполн'ь успокоенными и въ первое мое служение праздповать вмъстъ съ вами совершенное прекращение всъхъ вашихъ бъдъ; но вотъ не удостоенъ такого утъшенія! — Много видълъ я страждущихъ въ другихъ городахъ и весихъ, и чаяль облегчить сердце нікоторою хотя отрадою, увидівь начатки

<sup>1)</sup> Слова къ Тамб. паствъ I, 238-243.

<sup>2)</sup> Тамъ же, стр. 243-247.

<sup>3)</sup> Тамъ же, стр. 248-251

ватело Аспокоенія и оправченія, но водя опиде подновчене Аласшнеся было страхи и тревоги Посему прилично намъ нынъ жаловаться словами пророка, доколь, Господи, взываемь, и Ты не слышишь? — Вопіемъ къ Тебъ обидимы, и не избавляешь? — Вскую являешь очамъ нашимъ одни труды и болъзни и даешь видъть одни бъды и песчастия (Аввак. 1, 2 3)?-- И добро бы одно настоящее наше было такь мало утъшительно! - Вотъ и будущее наше омрачается засухою Въ такомъ горестномъ положени что же остается дълать? Остается только взывать съ сокрушеннымъ сердцемъ. «Боже, милостивъ буди намъ гръшнымъ!» Молитва сердця сокрушеннаго и смиреннаго не будеть уничижена и привлечеть милость Божно 1) И дъйствительно, по замъчащю современниковъ, вечеромъ того же дня, въ который произнесена была эта последняя проповедь, пошель дождь и продолжался долгое время, а съ нимъ прекратились и бъдствы отъ пожаровъ и засули Жители успокоились 2). - Но не словомъ только, а и дъломъ принималъ участие въ народномъ бъдствіи сердобольные святитель Среди потерпъвшихъ отъ пожаровъ было мнего и лицъ духовенстьа, которое уже прямо подлежало его въдънио и ближайшему попечению. Всябдствие неоднократныхъ рапортовъ преосв Өеофана св Синодъ въ 1861 году выдаль значительныя пособія изт. духовно-учебныхъ капиталовъ многимъ лицамъ духовенства Тамбовской епарми, потерпъвшимъ отъ пожаровъ 3). Такъ многимъ обязана эта епархія преосв. Өеофану въ годину бъдствія отъ пожаровъ и засухи

Но не одпими бъдствіями и скорбями испытываль Господь и Тамбовскую епархію и ея любвеобильнаго архипастыря Скорби растворяемы были и утъщеніями. Величайшимь изъ этихъ утъщеній было, и особенно для самого преосв. Өеофана, совершившееся во дни его архіерействованія на Тамбовской каведръ открытіе мощей святителя Тихона Задонскаго, котораго издавна такъ глубоко чтиль преосв. Өеофанъ, получившій теперь утъшеніе, въ числъ не многихъ архіереевь, принять ближайшее участіе въ торжествъ открытія святыхъ мощей его. Эго открытіе совершилось въ день блаженной кончины святителя Тихона 13 августа 1861 года. Для участія въ семъ торжествъ св. Синодъ по началу (указомъ отъ 20 июня 1861 года)

<sup>1)</sup> Тамь же, стр. 252—255.

<sup>2)</sup> См. тамъ же, стр. 255, примвч.

<sup>3)</sup> Tano Enapx. Впдо поети за 1861—1862 годъ.

опредълилъ назначить слъдующихъ архіереевъ первенствующаго члена своего, митрополита Новгородскаго и С.-Петербургскаго Исидора, архіепископа Воронежскаго и Задонскаго Іосифа и епископа Курскаго и Бългородскаго (нынъ Митрополита Московскаго и Коломенскаго) Сергія; а за тъмъ, по особому Высочайшему повельнію, чрезъ оберъпрокурора св. Синода графа А П Толстаго сообщениому, и преосвященный беофанъ епископъ Тамбовскій и Шацкій быль присоединенъ къ тъмъ тремъ јерархамъ и 10 августа означеннаго 1861 года отправидся въ Задонскъ на открытіе мощей столь чтимаго имъ отъ юности святителя Тихона, бывшаго епископа Воронежскаго и Елецкаго 1). Для участія же въ торжествъ открытія мощей святителя, по особому приглашению, прибыло въ Задонскъ духовенства, отъ протогереевъ съ архимандритами до причетниковъ, свыше 300 человъкъ; а народа собралось до 250,000 человъкъ всъхъ званій и возрастовъ обоего пола. Въ субботу 12 августа, на канунт дня открытія св. мощей, по совершеніи однимъ изъ архіереевъ Божественной литурги въ Богородицерождественской церкви Задонскаго Богородицкаго монастыря, гдъ почивали мощи святителя Тихона, всъ четыре перарха съ сослужащими изъ прочаго духовенства совершили предъ находящеюся въ той же церкви чудотворною иконою Владимірскою Божіей Матери молебенъ съ водоосвящениемъ За тъмъ въ чась по полудни последоваль крестный ходь изъ градскаго собора въ монастырь, гдъ въ соборномъ Богородицкомъ храмъ его встрътила монашествующая братія, послів чего всів четыре архіерея, приложась къ св иконамъ, въ алтаръ облачились въ полное архиерейское облачение. Между тъмъ духовенство стало въ порядкъ, подобающемъ для общаго крестнаго хода; архіерей же, вышедъ изъ алтаря и ставъ посреди церкви, роздали духовенству и народу свъчи и, по предначинательномъ мольтвословии, первенствующимъ архиереемъ (митрополитомъ Исидоромъ) съ колънопреклопениемъ прочитана была молитва ко Господу Інсусу Христу о благословени къ неосуж-

<sup>1)</sup> Объ этомъ Особомь Высочайшемъ повельши и о времени отправления преосв. Өеофана въ Задонскъ см. № 7 Тамбовскихъ Епархиальныхъ Въдомостей за 1861—1862 годъ. Срав. тамъ же, № 3: Срав. Также "Воспоми панія А. Г. Говорова въ Душепо г. Чтеніи за 1894 годъ №№ 5—6, стр. 63. А. Г. Говоровъ, родной илемянникъ преосв Өеофана, также быль съ послъднимъ, въ качествъ носителя посоха его, на открыти мощей святи теля Тихона.

денному совершению открытия честныхъ мощей угодника Его. За симъ, при протяжномъ пъни 50-го исалма начался общий крестный эодъ изъ Богородицкаго собора, западными дверьми, по южной сторонъ его, въ Богородицерождественскую церковь, въ которой съ 1846 года подъ спудомъ почивали мощи святителя Тихона. По вшествін въ эту церковь, быль пропъть псаломь 33 и (Благословлю Господа на всякое время); первенствующий архіерей совершиль каждение церкви и присутствующихъ въ ней, за тъмъ всъ архиереи и священнослужители, назначенные къ несению честныхъ мощей, стали вокругъ раки; первенствующій, окропивъ св. водою гробъ, лентіоны и покровъ для св мощей, прочиталь съ кольнопреклоненіемъ молитву къ святителю и чудотворцу Тихону о милости ко всемъ, съ върою къ нему прибъгающимъ. По прочтени молитвы, архиереи и архимандриты подняли крышу съ тумбою металлическаго надгробія; первенствующий сняль печать и шнурь, опоясывавший гробъ; прочие архіерен подложили подъ оный лентіоны и съ сослужащими подпяли гробъ при громогласномъ возглашении всего духовенства: Господи по им гуй, каковое возглашение повторялось, доколъ мощи не перенесены были на средину церкви. Послъ сего возложены на гробъ покровы и сверхъ нихъ архіерейская мантія святителя Тихона Воздавъ благоговъйное чествование новоявленному чудотворцу земнымъ поклонениемъ и начавъ молебное пъние ему, архиереи, при протяжномъ пъни священнослужителями предначинательнаго молитвословія и трисвятаго, кадили св. мощи, по чину святительскому, а при пъни тропаря святителю Тихону, какъ архиереи, такъ и всъ сослужащіе, вновь поклонились ему до земли, и по возглашеніи первенствующаго: «съ миромъ изыдемъ», начался крестный ходъ около алтаря и съверной стороны Богородицкаго собора. Когда рака св. мощей поставлена была на возвышении среди собора, молебное пъніе святителю Тихону продолжалось. Посл'в же молебна, на которомъ возглашено было многолътие Царствующему Дому, св. Синоду и проч., началась малая вечерня, совершенная уже безъ участія архіереевъ, разоблачившихся въ это время. Въ 6 часовъ по полудни, того же 12 августа началось всенощное бдёніе, которое совершали опять всв четыре архіерея, въ сослуженій избранныхъ лицъ изъ духо--венства. Послъ первой канизмы мъстный высокопреосвященный архиепископъ Іосифъ произнесъ слово. Послъ ивнія четырехъ стиховъ Хвалите имя Господне, архіерен съ сослужащими, приступивъ

ко гробу святителя, сдёдали три земныхъ поклона со всёмъ предстоящимъ народомъ, послъ чего первенствующий отперъ гробъ и открыль св. мощи, которыя находились въ особомъ гробъ, безъ грыши. Архіерей съ сослужащими вынули внутренній гробъ со святыми мощами изъ внъшняго гроба, который былъ отставленъ въ торону и цосль помъщень быль подъ балдахицомъ, нарочито приготовленнымъ въ особомъ мъстъ; а св. мощи въ внутрениемъ гробъ были поставлены на срединъ церкви. Архіереи съ сослужащими и со встить предстоящимъ народомъ, воздавъ новоявлениому святителю хвалу троекратнымъ поклонениеть до земли, запъли величание святителю Тихону и, по пропътіи ему величанія, всь четыре архіерея кадили св. мощи съ четырехъ сторонъ, также св. алтарь, иконы и предстоящихъ, по чину, и послъ пъли окончательный стихъ новоявленному святителю Тихону. По прочтени Евангелія прикладывались къ св. мощамъ архіерен, духовенство и народъ, при чемъ всъ четыре архіерея помазывали духовенство и народъ освященнымъ елеемъ Служба совершалась медленно и длилась долго. - На другой день, 13 августа, Божественную литургію совершали въ томъ же храмъ всъ четыре архіерея. На маломъ выходъ св. мощи внесены были въ алтарь и поставлены на горнемъ мъстъ, лицемъ къ (в. престолу. Архіерен стали по сторонамъ св. мощей, какъ сослужаще. На литургіи высокопреосвященнъйшій Исидоръ произнесъ знаменательное и назидательное слово 1). По окончании литургии св. мощи были вынесены изъ алтаря и поставлены на приготовлениомъ для нихъ мъстъ посреди собора. Предъ св мошами начато молебное пъне святителю Тихону и за тъмъ совершенъ былъ крестный ходъ вокругъ монастыря, при колокольномъ звонъ въ монастырѣ и въ градскомъ соборъ. Иослъ крестнаго хода св. мощи поставлены были на приготовленное для нихъ мъсто, на лъвой сторонъ собора, подъ балдахиномъ. Первенствующимъ архіереемъ прочтепа была предъ ними съ колънопреклонениемъ молитва святителю Тихону, а по отпусть и многольтіи, къ св. мощамъ прикладывались какъ духовныя.

<sup>1)</sup> См. это слово въ *Христанскомъ Чтени* за 1861 г ч. II, стр. 43—48. Это же слово потомъ напечатано было и въ Собрании словъ и ръчей владыки митрополита Исидора.

такь и свыския лица. Посль того архиерен разоблачились и въ мантияхъ вышли изъ собора, въ которомъ начались затъмъ молебны новоявленному чудотворцу, по желанию многочисленныхъ богомольцевъ 1).

Высокія, умилительныя минуты, за время торжества открылія св. мощей святителя Тихона, переживали всъ участники торжества. По сообщенію перваго изъ нихъ, владыки митрополита Исидора, передаваемому въ одномъ изъ писемъ митрополита Московскаго Филарета, «когда на всенощной предъ величаниемъ открыли раку. въ переполненной народомъ церкви сдълалась такая тишина благоговънія, что летящую муху можно было бы слышать. Много было исцеления 2). За тъмъ «во время несенія св. мощей около монастыря, — по тому же сообщеню и тъмъ же лицемъ передаваемому, -- народъ не былъ близко допускаемъ, чтобы не затруднилъ шествія но стоялъ кругомъ и на всъхъ возвышенностяхъ съ горящими свъчами въ безмолвии и бросалъ на путь св мощей холсты, платки, деньги и проч въ такомъ множествъ, что толстый слой вещей на пути затруднялъ ноги несущихъ» 3). Такова была сила въры и благоговънія къ новоявленному святителю и чудотворцу Тихону Можно себъ представить, ками высовия чувства при этомъ наполняли душу того архипастыря, который отъ юности, какъ мы замъчали, питалъ къ сему святителю глубокое благоговъніе, который глубоко изучаль его творенія и часто съ тэкимъ же глубокимъ благоговънемъ упоминаетъ его имя въ своихъ писаніяхъ и рекомендуетъ его творенія ищущимъ душенолезнаго чтенія и нуждающимся въ наставленій по части духовной жизни 4). «Невозможно описать радости преосвященнаго по этому сдучаю! -- пишетъ о преосв. Өеофанъ въ отношении къ его участию въ открытіи мощей святителя Тихона также бывшій съ нимъ тогда въ Задонскъ родной племянникъ его А Г. Говоровъ. — Онъ часто

<sup>1)</sup> См Православное Обозръне за 1861 годъ, т VI, стр. 130—134. Срав. Воронежскія Губерискія Выдомости за то же время, Тамбовскія Епархгальныя Видомости за 1861—1862 г. № 7 н др.

<sup>2)</sup> Письма митр. Моск. Филарета на архимандр. Антонно, IV, 305.

<sup>3)</sup> Тамъ же, стр. 306. Срав. Прав. Обозр. за 1861 г т. VI, стр. 134—135 и др. О чудесахъ см. еще въ Христ. Чтени за 1861 г. ч II, стр. 425—439.

<sup>4)</sup> См. напр. преосв Өеофана, Письма о Христіонской жизни, вып. 3, стр. 10 и дал, 325 и дал. и др. Сиб. 1860. — Вып. 4, стр. 30. Сиб. 1860 и другія.

говаривалъ мив. что еще съ ранней юности онъ глубоко чтилъ память святителя Тихона и ходилъ съ своей родины въ городъ Задонскъ пъшкомъ на поклонение святителю» 1). Участие въ торжествъ открытія мощей новоявленнаго чудотворца — святителя послужило какъ бы особымъ благодатнымъ освящешемъ его собственнаго святительскаго служенія, которое за тъмъ, по возвращеніи къ своей паствъ, онъ продолжалъ съ прежнею и даже большею противъ прежняго ревностію.

Въ числъ многихъ сторонъ архипастырской дъятельности преосв. Өеофана на Тамбовской канедръ весьма видное мъсто занимаетъ его дъятельность учено-литературиая. Къ этому періоду принадлежатъ, собственно говоря, два капитальныхъ труда преосв Өеофана, это еї о Письма о христганской жизни и Слова къ Тамбовской паствъ, первыя по времени своего изданія, а послёднія частію и по времени изданія, а главное, — по времени составленія своего — Письма о тристіанской жизни, вышедшія въ свёть въ 4-хъ выпускахъ (вып 1, стран. 281; вып. 2, стр 558; вып. 3, стр 609 и вып 4, стр. 372+III), въ малую осьмушку, первымъ изданиемъ въ 1860 10ду <sup>2</sup>), въ Петербургъ, писаны были въ разное время до 1860 года къ одной изъ почитательницъ преосв. Ософана княгинъ П С. Лукомской, хотя имя последней нигде въ нихъ не упоминается; собраны же и обработаны для печати въ 1859 году, съ отсъченіемъ въ нихъ всего, не имъвшаго значения общаго, и съ присоединениемъ къ нимъ тъль приложений и прибавлений разнаго рода, изъ коихъ нъкоторыя составлены уже прямо на Тамбовской каоедръ, какъ напримъръ проповъди, вошедшія въ составъ ихъ. Содержаніе всъхъ четырехъ выпусковъ слъдующее: Вып 1 Письма о христіанской жизни (числомъ 37, съ страницы 1 по 131), съ отдъльными статьями: Объ исправлени сердца (стр. 135—157), Оборьбъ со гръхомъ (стр. 159—237) и О благодати всесвятаго Духа (стр. 239—281) 3).—Вып. 2. Инсьма о христіанской жизни (числомъ 62, стр. 5-161), сь прибавленіемъ а) нъсколькихъ проповъдей преосв. Өеофана (стр. 162-236) 1) и

<sup>1)</sup> Указываем в страницы по изданию второму. Спб. 1860.

<sup>2)</sup> Душепол. Чтене за 1894 г., №№ 5-6, стр. 63.

<sup>3)</sup> Цензурная помъта 1-го изданія относится къ 1859—1860 году

<sup>4)</sup> Именно здёсь заключаются проповёди, произнесенныя преосв. Өеофаномъ въ Тамбовё во дни пріуготовительные къ днямъ покаянія, начиная съ недёли мытаря и фарисея, и въ самые дни покаянія и причащенія, кончая субботою первой нелёли великаго поста.

б) разныхъ статей, извлеченныхъ изъ отечниковъ (стр. 239-558)  $^{1}$ ). Изд. 2-е. Спб. 1862. — Вып. З Письма о христіанской жизни (числомъ 25), гдъ объясняются общія основныя понятія о христіанской жизни и деятельности, именно: о лиць, действующемъ по христіански; объ отличительныхъ чертахъ христіанскихъ дъйствій; о добродътели христіанской и гръхъ, съ ихъ последствіями (стр. 5 - 304) <sup>2</sup>), съ прибавленіями: А) О началѣ христіанской жизни (стр. 307 — 379) и Б) Подробное указание дъйствий христіански-благодатной жизни и жизни грѣховной на всѣ способности человъка (стр. 381-609). Изд. 1-е. Спб. 1860. Вып 4. Инсьма о христіанской жизни (числомъ 20), представляющія собой изображение въ порядкъ обязательныхъ для христіанина чувствъ, расположений и дълъ (стр. 5-305), съ прибавлениемъ объ обязанностяхъ христіанъ относительныхъ (семейственныхъ, церковныхъ и граждан скихъ, стр. 309-372). Изд. 1-е. Сиб. 1860.-Какъ уже изъ этого общаго указанія содержанія Писемь о христіанской жизни видно, они заключають въ себв цвлую систему христанскаго нравоученія, что особенно должно сказать о трехъ послёднихъ, къ тому же и обширивишихъ по объему, выпускахъ ихъ, такъ что гораздо позже ихъ изданные, какъ особые, труды преосв. Өеофана путь но спасенью (краткий очеркъ аскетики). 1-е изр. Спб. 1868—1869 и Начертание христинского правоучения (Москва, 1891), представляютъ собою, - первый, - лишь прикладную или заключительную часть къ симъ «Письмамъ», а послъдний — сокращение и передълку ихъ. Они суть какъ бы отголосокъ академической двятельности преосв. Өеофана по канедръ нравственнаго и пастырскаго богословія, какъ мы о томъ и замъчали въ свое время. О происхождении ихъ самъ авторъ, въ виду возбужденнаго ими въ обществъ интереса, съ свойственною ему всегда скромностию говорить следующее: «Пишете, что Иисьма читаются не безъ охоты з). Дивно! Что тамъ находятъ? Всячески надо отнести это къ добротъ читающихъ, а не къ достоин-

<sup>1)</sup> Подробное оглавлене этихъ статей приложено въ концѣ выпуска.

<sup>2)</sup> Уже изъ этой общирности настоящихъ писемъ, по сравнению съ письмами 1 и 3 выпусковъ можно видъть, что онъ писаны и обработываемы были съ нарочитою цълю, не какъ обыкновенныя письма. Тоже самое доджно сказать и о письмахъ слъдующаго, 4-го выпуска.

<sup>3)</sup> Такъ какъ это говорится въ 1-мъ письмѣ 2-10 выпуска, то рѣчь, очевидно, о 1-мъ выпускѣ Писемъ.

ству книги. Какъ ощ притомъ не подумалъ кто о писавшемъ болье, нежели сколько есть Было время, когда миж надобно было заняться учениемъ о подвижничествъ. Встрътились тогда два-три лица, довольно знакомыя съ симъ предметомъ Они и меня познакомили съ нимъ Такъ, иное слышалъ, иное читалъ, иное самъ придумалъ. Вотъ и всв источники! — А иной не знать что можеть подумать» 1). Но къ письмамъ, какъ мы видъли, присоединяются у преосв Өеофана драгоцфиныя приложенія, или прибавленія. Эти последнія составились также, по ходу мыслей самыхъ писемъ, изъ матеріала, отчасти давно сбработаннаго авторомъ. Такъ, напримъръ, о прибавленияхъ ко 2-му выпуску, следующихъ за проповедями, напечатанными по желанию издателя «Писемъ» и той особы, къ которой они писаны 2), опять самъ авторъ говоритъ «Въ монастыръ св. Саввы освященнаго 3) мит случилось пересмотрыть множество книгь, озаглавливаемыхъ. *Патерикъ — Опечникъ.* Это большею частію сборники статей, извлеченныхъ изъ писаній св отцевъ Читалъ старецъ святаго отца и записываль для памяти, что особенно казалось ему хорошимъ; читаль другаго и тоже дълаль, и т. д. Таково происхождение почти всъхъ сихъ отечниковъ. Но между статьями, входящими въ составъ ихъ, много оказалось такихъ, коихъ писателями должно признать самих ь же старцевъ Саввинской обители. Что въ нихъ написано, то надо признать плодомъ не изученія, а опыта. Я буду присылать ихъ вамъ статью за статьею 4). Прочитывайте! Вотъ ужь туть совсъмъ не то, что ваши письма! в). Въ «письмахъ о христіанской жизни» не трудно усмотръть, при внимательномъ чтени ихъ, осповную идею, ихъ проникающую, идею богообщения; но это богообщение есть уже последняя стадія того длиннаго пути спасенія, который въ общихъ чертахъ уже изображаемъ былъ преосв. Өеофаномъ и раньше, въ разсмотрънныхъ нами въ свое время его писаніяхъ, и который слагается изъ покаянія, исправленія жизни и борьбы, подвига, предварительных в къ Богообщению стадій истинно-христіанской жизни. Со стороны характера Писемь, какъ учено-литературнаго произведенія, въ нихъ, кромъ уже извъстныхъ намъ свойствъ писаній того же

<sup>1)</sup> Письма о христ. эсизни вып. 2, стр. 5. упом. издавія

<sup>2)</sup> Тамъ же, стр. 160-161; срав. стр. 162 примъч.

<sup>3)</sup> Въ Палестинъ, въ пустынъ, не вдалекъ отъ Герусалима.

<sup>4)</sup> Такихъ статей, вь приложени ко 2-му выпуску, имъется 17-гь.

<sup>5)</sup> Письма о Христ. жизни, II, 6.

автора. ясности, простоты и др, видна особенно замѣчательная глубина психологическаго анализа и оригинальность постановки дьла, совершенно свободной отъ господствовавшихъ тогда схоластическихъ пріемовъ изложенія подобнаго рода предметовъ. И не удивительно, что эти «Письча», съ самаго начала своего появленія въ свѣтъ возбудившія живой интересъ въ читателяхь, до послѣдниго времени нѣсколько разъ издаваемы были (одно изъ послѣднихъ изданій—изданіе 1880 года) 1)

На сколько «Письма о христанской жизни» имъють общий, настолько же сгова къ Тамбовской паствъ сохраняють по преимуществу мъстный интересъ. Слова эти изданы въ двухъ выпускахъ, и именно одинъ изъ нихъ, первый, обнимающий собою слова 1859 и 1860 годовъ, съ присовокупленемъ и ръчи, произнесенной въ Петербургъ, при наречени во епископа, какъ мы въ свое время замъчали, вышелъ въ С -Петербургъ въ 1861 году, а второй, содержащий слова 1861—1863 годовъ въ Москвъ въ 1867 году (хотя разсматриванъ и одобренъ былъ С -Петербургскою же духовною цензурою). Нъкоторыя изъ заключающихся въ темъ и другомъ выпускъ 2) проповъдей напечатаны были еще частно въ Христанско из чтени, 3) частно въ Тамбовскихъ Епаругальныхъ Въдомостяхъ 4), частно вошли въ составъ «Писемъ о христанской жизни», какъ мы видъли 5), частно же, паконецъ, изданы гораздо позже Авонскими инокам въ

<sup>1)</sup> Такъ именно въ полномъ ихъ видъ, какъ они вышли въ свётъ еще въ 1860 году. Позже, въ 1891 году Анонцами они изданы были пе въ полномъ видъ, безъ приложения ко 2-му выпуску, издавнаго отдъльно, и безъ 3-го и 4-го выпусковъ. А объ интересъ, какой возбудили "Письма", можно судить потому, что уже въ 1860 году, выпускъ 1-й, а въ 1862 году и въъ выпуски вышли вторымъ изданіемъ.

<sup>2)</sup> Впрочемъ самыя пзданія 1861 и 1867 года словя преосв. Өсофана къ Тамбовской паствю въ печати не именуются выпусками І и ІІ-мъ, а мы такъ будемъ означать ихъ для отличія одного отъ другаго. Въ печати они называются словами къ Тамбовской паствю 1859 и 1860 годовъ (вып. І) и просто словами къ Тамбовской паствю (вып. ІІ).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Напр. слово при вступлени на Тамбовскую паству и на освящение храма въ Сухотинскомъ монастыръ, въ *Христиан итеніи* за 1859 г. ч. Ії, стр. 203 и дал. и 305 и дал.

<sup>4)</sup> Напр. за 1863 годъ, слово по освящени крама въ селъ Өедоровскъ, произнесенное 18 сентября 1862 года

<sup>5)</sup> Эты проповъди см въ 1 вып. с 1065 ко Тамб пастеп, стр. 82-119.

сборникахъ подъ разпыми заглавіями 1) Содержаніе «Словъ къ Тамбовской паствъ весьма разнообразно. Преосв. Өеофанъ, кромъ того, что быль человъкъ чрезвычайно живой, отзывчивый и, какъ обладавшій замічательнымъ даромъ краснорічня, пользовался всякимъ случаемъ, чтобы дать наставление своей наствъ, какъ то могли мы видъть уже и на приведенных выше словах по случаю пожаровъ, витсть съ тымь быль архипастырь, глубоко проникнутый сознаніемъ главивищаго долга архипастырства - проповъдания слова Божія во спасение душъ, ввъренныхъ его попечению и управлению, дабы чрезъ то возможно болъе «расширить власть Божію надъ» этими «душами», старался быть встьит вся, по Апостолу, да всяко нъкія спасеть. По сему въ этихъ «словахъ» мы находимъ слова и на разные случан, какъ напр. на освящение храмовъ 2), на погребение разныхъ лицъ 3), на пострижение въ монашество 4) и проч, и на праздники Господскіе, Богородичные и святыхъ, и на царскіе дни 5), встръчаемъ проповъди, произнесенныя при посъщении епархии 6) и под. съ одной, и нарочитыя проповъди, произнесенныя къ ряду съ извъстною цълю съ другой стороны, каковы, кромъ вышеуказанных проповъдей по случаю пожаровъ, пять словъ со пути ко спасенію (І, 59-81), четыре бесёды по руководству книги: «Пастырь» св. Ермы (II, 1-18 и 22-27) и под Глубокоо знаніе всёхъ

<sup>1)</sup> Напр а) Слова на Господские, Богородичные и торжественные дни Москва, 1883; Пять поучений о пути ко списению. Изд 2-е. Москва, 1888, в. О покаянии, причащении святыть Христовыхъ тачин и исправлении жизни. Слова преосвященнаго Өгофана во святую четыредесятницу и приготовитсьныя къ ней недъли. Изд. 3-е. Москва, 1889; г) Напомичание всечестнымъ инокинямъ о томъ, чего требуеть отъ нихъ иночество Слово епископа Өсофана. Москва, 1892, д) Четыре бесъды по руководству книги. «Пастырь» св. Ермы Изд. 2-е. Москва, 1892, е) Небесный надъ нами покровъ святыхъ, и уроки отъ лича ихъ во дни праздиственнаго чествованія ихъ. Слова спископа Өсофана. Москва, 1893; ж) Наши отношентя къ храмамъ. Слово епископа Өсофана. Москва, 1893; з) На разные случаи. Слово епископа Өсофана. Москва, 1893 Въ этихъ издавіяхъ, кромѣ словь къ Тамбовской, есть и стова къ Владимірской наствѣ.

<sup>2)</sup> Болће всего. Наир. I, 15, 32, 51, 195, 199, 256: II, 108, 112, 117 и др.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) II, 41, 151 и 182.

<sup>4)</sup> I, 204 и 313.

<sup>5)</sup> Всъ такія слова собраны въ Абонскомъ изданіи 1883 года.

<sup>6)</sup> См напр 1, 37, 184, 196, 208 Ил. 94, 185, 194 п др

движений сердца человѣческаго и его духовныхъ потребностей, опытное знакомство съ духовною жизню, общирныя познанія въ области
и св писанія Ветлаго и Новаго Завѣта, и твореній святоотеческилъ и наукъ естественныхъ, историческихъ и другихъ и иныя высокія достоинства отличаютъ слова преосв Феофана къ Тамбовской
паствѣ, при необыкновенной ясности, живости и простотѣ изложенія долженствовавшія чрезвычайно сильное производить впечатлѣніе
на слушателей Опи и производили такое вгечатльніе, какъ видио
изъ многихъ свидътельствъ и указаній 1) и какъ о томъ засвидътельствовалъ самъ преповѣдникъ при прощаніи съ Тамбовскою
паствою.

Но прежде нежели перейти къ этому прощаню, мы бросимъ хотя кратын взгладъ на обыденную, такь сказать, жизнь преосв. Өеофана въ Гамбовъ. Онъ имълъ тамъ пребывание вы Казанскомъ монастыръ, гдъ при немъ братии числилось 27 человъкъ Льтомъ же онь пріъзжаль на архіерейскую дачу верстахъ въ 2-хъ или 3-хъ отъ Тамбова, гдъ былъ у нэго двухь-этажный каменный домъ съ домовою церковію, при этомъ домі быль прекрасный цвітникь и большой фруктовый садь, не вдалекь протекаетъ рычка, а за нею быль лысь. Въ разсматриваемое нами время преосв. Өеофанъ вызвалъ къ себъ на житье родного племящника своего по брату, Алексъя Гавриловича Говорова, которому тогда (въ 1860 году) только что исполнилось 9 лътъ и который, какъ очевидецъ, описываетъ обыденную жизнь преосв. Өеофана. «Преосвященный, - говорить, по воспоминаніямь, А. Г. Говоровъ, — велъ очень простои образъ жизни и одъвался просто. Ежедневнымъ домашнимъ костюмомъ служилъ ему подрясникъ, а поверхъ-полурясокъ изъ черной шерстяной материи На головъ носилъ фіолетовую камилавку безъ крепа Съ крепомъ камилавка надъвалась тогда, когда приходилось принимать кого-нибудь изъ посторончихъ.

<sup>1)</sup> Припомнымь, напр, то обстоятельство, что указанныя выше проповъди изъ Тамбовскихъ вошедшия въ составь содержания 2-го выпуска "Писемъ о христанской мизни", начечатаны здъсь именно по желаню тъхъ, кому опъ правились "Вамь желагельно было имъть проповъди, смышанныя вами",—иншеть самъ преосв. Өеофань къ княгинъ Лукочской,—и посываеть ихъ ей какъ "подаровъ ко дню ея Ангела", также какъ и издатель "Писемъ", испрашивая позволеніе автора напечатать илъ, руководится соображеніемъ, что "иные не безь удовольствія прочтугь ихъ". См Письма о хр. жизни II, 160 и 162.

Объдалъ всегда въ часъ и кушалъ мало, никогда не ужицалъ. Чай пиль два раза въ день утромъ послѣ ранней объдни и въ пять часовъ по полудни. Объдалъ и пилъ чай и я вмъстъ съ ничъ. При этомъ за утреннимъ чаемъ онъ заставлялъ меня вслухъ читать какую либо книгу священияго содержанія и самъ объясняль мив прочитанное. За объдомъ и вечернимъ чаемъ всегда мнъ что-нибудь разсказываль изъ священной истории или изъ области светскихъ наукъ. Преосвященный любилъ заниматься астрономіей и почти ежедневно лътомъ въ ясную погоду по вечерамъ производилъ наблюденія надъ небесными світилами носредствомъ довольно большаго телескопа Я долженъ быль находиться при немъ и слушать его объяснения «Небеса повъдають славу Божно», говориль онъ Преосвященный зналъ много рукодълій — столярное, ръзное по дереву, токарное по дереву и послъднему обучалъ и меня. Слышалъ я также отъ него, что въ семпнарии онь самъ шилъ себъ одежду Самоучкой выучился онъ живописи и фотографии, и я имбю отъ него въ благословение мить собственноручно написанныя имъ иконы, которыя и храню, какъ драгоцъппъйшую святыню 1) образъ Казанской Божіей Матери — точная копія съ чудотворной иконы, что въ Вышенской обители, 2) св Варвары великомученицы 1) и 3) Спасителя несущаго крестъ 2) Преосвященный непрерывно пребывалъ въ молитвъ и трудахъ. У него была прекрасная библютека, которая пополнялась вновь выходившими изданиями Только на короткое время выходилъ онъ на прогулку вь садъ при архиерейскомъ домћ, а въ лътнее время позволяль себъ иногда прокагиться куда нибудь и почти всегда браль меня съ собою. Онъ горячо любиль природу, восхищался ею и во всемь видёль слёды премудрости Творца 3), что старался внушить и мнв» 4). Кромъ А Г. Говорова, въ Тамбовъ къ преосв. Феофану на короткое время прівзжали и другіе родные, какъ-то о А. З. Кр утиковъ и его супруга, сестра преосв. Феофана Анна Васильевна, о. Владимиръ Макриновъ, другая сестра преосв Феофапа Любовь Васильевна и тетка его Мароа Никифоровна. Владыка всъхъ ихъ

<sup>1)</sup> Ангела супруги А Г. Говорова.

<sup>2)</sup> Всъ эти иконы преосв. Өеофанъ вирочемъ присталъ къ А Г. Говорову уже изъ затвора въ 1870-хъ годахъ

<sup>3)</sup> Припомнимъ его бесъду съ проф Н. К Амфитеатровымъ, въ свое время упочянутую нами

<sup>1)</sup> Душепол. итенге за 1894 г. №№ 5-6, стр. 62-63.

принималь ласково, съ любовию, дълаль имъ подарки-рясами подрясниками, полсами, а Мареф Никифоровнь сверут того даль 25 р. Въ Тамбовъ же у преосв. Өеофана были и другие родственники его, и владыка всъхъ ихъ принималъ весьма радушно 1) —Всегда ласковый, симпатичный и привътливый, онъ и съ представителями Тамбовской паствы, какого бы кто сана, положения возраста ни быль, всегда обращался любовно, съ искреннею о всъчъ благонопечительностью, съ величайшимъ смиренемъ и кротостью, ье только не былъ «страшилищемъ для другихъ», но и наобороть, съ примфрнымъ терпъніемъ, благодушіемъ и списходительностію сносиль оскороленія, какія бывали ему иногда со стороны низшихъ членовъ клира, свисходиль къ пемощамъ и необразованю нѣкоторыхъ изъ приходившихъ съ нимъ въ соприкосновеще, всегда прощалъ и не помниль зла, а помниль только доброе, если же кого, по закону справедливости, нужно было наказать выговоромъ отъ него, какъ Епархіальнаго Начальника, то онъ поручалъ это дълать ключарю, чтобы не нарушить закона любви, который быль господствующимъ въ его характеръ и дъйствовани - Что удивительнаго, по этому, если такой любвеобильный архипастырь, въ свою очередь, пользовался общею дюбовию своей наствы, въ четыре года его пребывания на Тамбовской канедръ вполнъ сроднившейся съ нимъ? Что удивительнаго, если взаимная любовь архипастыря и паствы не допускала и мысли о возможности скорой разлуки между ними? Когда предшественникъ его преосв. Накарія въ 1859 году оставляль Тамбовскую паству, то всв жители плакали, сокрушались и говорили, что никогда не забудуть его «А я скажу вамь, -- замътиль на это преосв. Макарий, - что забудете меня очень скоро, если къ вамъ будетъ назначенъ епископъ деофанъ Это-замъчательным человъкъ 2). Между преосв. Өеофаномъ и подчиненными ему установились чисто семейныя отношенія, при чемъ онъ быль истиннымъ, чадолюбивымъ отцемъ въ этомъ большомъ семействі, заботился о призрыни сирыхъ, о благоустройствъ несчастныхъ, ближе всего въ семьяхъ духовенства, также какъ и о благополучіи всёхъ остальныхъ членовъ своего большаго духовнаго семейства и т. д., болье же всего имьль по-

<sup>1)</sup> Изъ неизданнаго письма И. А. Крутикова къ составите во настоящаго очерка

<sup>2)</sup> См. Перков, Въдомости за 1894 г. № 8, стр 250—251 "Пвирбаленій"

печение о внутрениемъ ихъблагоустроении: о распространении истиннаго просвъщения, объ украшении хромовъ Божихъ, о процовъдани слова Божия, объ устроени внутренней жизни иноческихъ обителей и проч. По этому-то, въроятно, когда въ центральномъ управлени духовнаго въдомства ръшено было преосв. епискона Владимірскаго Iустина, согласно его прошенію, уволить на покой въ 1863 году и на его мъсто рекомендованъ былъ, какъ вполнъ достойный, преосв. Өеофанъ, бъла съ чьей либо стороны просьба не разлучать послъдняго съ его возлюбленною Тамбовскою паствою: ибо отъ 4 ионя означеннаго 1863 года святитель Филаретъ, митрополитъ Московскии, на запросъ о мити его по этому дтлу, писаль оберъ-прокурору св. Синода генералъ-адъютанту А П. Ахматову следующее: «Мысль о переведении преосвященнаго Өеофана не трудно оставить, если есть затруднение отдёлить его отъ Тамбовской епархии. Но довольно ли удобно древней и общирной Владимірской епархіи дать архіерея прямо изъ архимандритовъ? Изъ архимандритовъ данъ быль ей покойный преосващенный Пароеній: но онъ предъ тъмъ служиль въ Мосьвъ, гдъ многому удобнъе научиться, нежели въ губерни, и гдъ онъ видълъ управление Платона, Августина и Серафима» 1). Однако отдёлить преосв. Өеофана отъ Тамбовской паствы все же понадобилось, и разлука его съ возлюбленною, первою паствою, должна была состояться. Іюля 22 дия 1863 года Государь Императоръ повельть соизволиль Өеофану, епископу Тамбовскому и Шацкому, быть епископомъ Владимірскимъ и Суздальскимъ 2) и согласно сему Высочайшему повелёнию послёдоваль указъ св. Синода о томъ, чтобы на мъсто уволеннаго на покой епископа Густина 3) перевести епископа Өеофана, «настоящимъ своимъ служеніемъ снискавшаго потребную опытность для управленія столь обширною епархією», какова

<sup>1)</sup> Письма митр. Моск. Филарета къ Высоч. Особ. и друг. лицамъ, П, 185. Преосв. Парееній (Чертковъ) назначевъ былъ въ епископы Владимірскіе 21 августа 1821 года. Скончался въ 1853 году въ санъ архіепископа Воронежскаго

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. № 17 Тамбовскихъ Епарх. Въдомостей за 1863 г.

<sup>3)</sup> Густинъ Михайловъ, съ 1850 года епископъ Владимірсьій, по увольнени на покой въ 1863 году, скончался въ 1879 году. См отзывъ митр. Моск Филарета о немъ въ понянутыхъ Письмахъ м. Фил. къ Высоч. особ. П, 165.

была Владимірская 1) Нужно ли говорить, какою скорбію сопровождалась предстоявшая разлука архипастыря съ своею паствою? Съ тихою скорбію и всегдашнею покорностію, повинуясь воль Божіей, выразившейся въ этомъ перемъщеніи на новую канедру, преосв. Өеофанъ какъ бы мало по малу сталъ подготовлять и паству къ таковой разлукъ и себя самого. Частыя священнослужения и общение въ словъ проповъди были его и ея истинною отрадою въ предстояршей разлукъ. Уже 6 августа, въ день Преображения Госполня, и 11 августа, въ 12-ю недълю по Пятидесятницъ, проповъдуя слово Божие съ церковной канедры, преосв Неофанъ какъ бы собираль во едино мысли объ истинно-христіанской жизни и строго-православномъ учении, съ которыхъ и началъ свою проповъдь въ Тамбовъ и которыя развиваль въ последующихъ своихъ проповедяхъ, чтобы та кимъ образомъ дать своей наствъ ньчто въ родъ послъдняго завъта предъ прощаніемъ 2) А проповёдь въ праздникъ Успенія Богоматери 15 августа онъ даже и началъ такими словами, которыя указывали на близость разлуки «Хотя могъ бы сказать, что не обинунся сказываль вамъ всю волю Божію, и самъ и чрезъ другихъ; но опасаясь, не осталось ли что неоконченнымъ, не хочу пропустить и нынъшняго дня безъ поученія, тъмъ паче, что опъ подаеть поводъ къ мысли хоти общей, но очень утёшительной и близкой къ обстоятельствамъ нашимъ, именно - о намфреніяхъ Божихъ въ устроени нашей земной участи». И развивъ мысль о томъ, чтобы мы, какъ созданные Богомъ на дъла благая, не пропускали ни малъйшаго случая дълать добро, въ какомъ бы ни были положении, проповъдникъ заключаеть свое слово такъ «сознавши цънность всякаго нашего положения на землъ предъ очами Божінми, -- и усновоясь всецило относительно временной своей участи въ воли Божіей, будемъ благодушно тещи путемъ опредъленной намъ жизни, заботясь только о томъ, чтобы сдълать все добро, ожидаемое отъ насъ Господомь, не пропуская ни одного случая, и Милосердый Господь воздастъ намъ по всей широтъ нашего усердія въ работаніи Ему, не стъсняясь долею, какая выпала намъ здъсь, на землъ. Благослови, Господи, всёмъ намъ настроиться такъ. Аминь» 3). Наконецъ 18

<sup>1)</sup> N 18 Tамбов. Eпарx. Bндомостей за 1863 годъ.

<sup>2)</sup> Слова пъ Танб паствъ П. 199-210.

<sup>3)</sup> Тамъ же, crp. 210-213

августа паступилъ и самый день разлуки, прощанія преосв. Өеофана съ Тамбовскою паствою, день последняго его служения среди нея и слова къ ней съ церковной канедры «Се совершено последнее мое у васъ служеніе и последнее мое — къ вамъ обращаю слово. говориль онъ въ этотъ день послъ литургии, обращаясь возлюбленной паствъ. — «Недолго я наслаждался любовію вашею, но и за то благодареніе приношу Господу и добротъ вашей, за эти недолгіе дни покойной среди васъ жизни. Всеправящая десница Божія, сведши насъ вмісті, такъ сочетала души, что можно бы и не желать разлучения. Но какъ тому же Господу угодно было такъ положить на сердцъ тъмъ, въ рукахъ коихъ сіи жребіи перемінь, то надобно благодушно покориться опредъленіямъ Божимъ. - Но скоро вышло изъ устъ моихъ слово: какть Богъ по сердцу положитъ, но ему надлежало выдти, - и жалъя о раздучени, не жалью о сказсиномъ Ибо это и значить ввергать участь свою въ руки Божи, -- самое безопасное хранилище и самое мощное носило. Потому, какъ самъ я говорю, такъ и васъ прошу произнести отъ сердца буди воля Божія! — Азъ убо теку по написанному о мнъ. Васъ же предаю Боюви, и слову благодати Его, могущему наздати и дати вамь наслыдие во освященных всыхь (Дъян. 20, 32) 1). Слово благодати въдомо вамъ. О чемъ и была наибольшая забота моя, какь не о томъ, чтобъ не обинуясь сказать вамъ всю волю Божію (Дъян. 20, 27)?— Благодарю васъ отъ сердца, что за немощь плоти моейвы не уничижили немощнаго слова моего, но усердно внимали слышанному. Ваше внимание утъщало и ободряло меня. И молю Господа, да сохранить Онъ въ васъ навсегда си искреннія ваши чувства къ своимъ пастырямъ, коихъ свидътелемъ былъ и я въ краткое время служенія моего среди васъ». И далье, приглашая слушателей къ постоянному вниманію своимъ архипастырямь, какъ проповедующимь истину, православное учение и. наоборотъ, внушая имъ удаляться отъ «гласовъ чуждыхъ, идущихъ отъ инуды», особенно въ ту смугную эпоху броженія умовъ онасно дъйствовавшихъ на слухъ кроткихъ овецъ стада Христова, на вопросъ. чего же держаться въ такомъ случав? отвичаетъ «скажу

<sup>1)</sup> Эти слова взяты, какъ извъстно, изъ трогалельной до высшей степени прощальной бесьды св. Апостола Павла съ Ефессиими пастырями,

вамъ то, что всегда говорилъ, возмите православный катихизисъ, изучите его, напечативите въ умв и сердцв истолкованныя тамъ истины и держитесь ихъ неуклонно Съсимъ не многословнымъ, но многообъятнымъ знапіемъ вы будете просвіщенные всіхъ просвіщенныхъ и мудръе всъхъ мудрыхъ, и смъло отвергнете всяксе учение противное ему. И сле есть преимущественное завъщание, которое предаю вамъ, или паче повторяю завътъ св. Божией Церкви, всегда въ ней чранимый и передаваемый изъ рода въ родъ». Тоже и въ отношени къ добродътели, въ руководство къ которой архипастырьпроповъдникъ приводитъ изречения изъ посланий св. Ап. Павла къ Рим. 12, 1. 2, 9—15. 17—18; 13, 8, 14, 10. 13; Еф 5, 3 и дальн и др., называя это «второю половиною завъщанія» своего. А за тъмъ, передавая ихъ покрову и заступлению благодати Божіей и увтривъ ихъ, что если соблюдено будетъ завъщание сие, то «обрътено будетъ ими Царство Божіе, которое внутрь ихъ есть», разлучавшийся съ паствою архипастырь произнесъ следующия слова: «Остается сказать и еще одно слово: простите. Вы въдаете, каковъ и былъ у васъ. По мъръ силъ моихъ, и заботился являть себя исправнымъ, но какъ человъкъ могъ ошибаться и падать. Простите, Господа ради, если кого оскорбилъ чемъ, онеправдовалъ или соблазниль. Нъкогда всъ мы предстанемъ предъ судилищемъ Христовымъ и должны будемъ дать отчетъ за сей, хотя краткій, срокъ нашихъ взаимныхъ отношеній. Очистимъ убо себе взаимнымъ всепрощепіемъ. Простите меня, а мнъ и прощать некого и нечего; ибо кромъ добра ничего не видълъ отъ васъ и въ васъ. Прошу не оставлять меня и въ молитвахъ вашихъ къ Господу, да поможеть мит новое поприще безъ порока прейти, неискущенну отъ злыхъ. Примите, наконецъ, отъ меня и обычное, но многознаменательное благословеніе: Благодать Господа нашего Іисуса Христа и мобы Бога и Отца и причастіє Святаго Духа буди со встыи вами (2 Кор. 13, 13). Аминь 1). Такъ простился преосв. Өеофанъ съ своею первою паствою, и вскорт же послт того, искренно оплакиваемый всёми, отправился изъ Тамбова, чтобы еще потрудиться ради Господа и спасенія ближних на новомъ, общирнъйшемъ поприщъ.

<sup>1)</sup> Слова къ Тамб. паствъ, П, 214-22...

## § 6. Служеніе преосв. Өеофана на каведрѣ Владимірской (1863— 1866 гг.).

«Виноградникъ Божий—одинъ отъ начала міра, и назначеніе дёлателей его одно было, есть и будеть до скончанія вёка—приносить Господину винограда плодъ—спасенныя души. Это—задача христіанской іерархіи».

Преосв. Өсофанг. «Мысли на каждый день года».

Эту мысль преосв. Өеофанъ высказалъ въ объяснение притчи о виноградникъ (Лук. 20, 9-18). «Притча о виноградникъ, - говоритъ -шартот оте-илемийц ; авоноры окитаваескитья стеменови-,-ино няя ея іерархія. А такъ какъ она не соотвътствовала своему назначеню, то совершился приговоръ надъ нею. взять у ней виноградникъ и отдать другимъ. Эти другие были сначала св. апостолы, потомъ ихъ преемники — архіерен со встмъ священствомъ». И далте, высказавъ приведенную сенчасъ мысль о «виноградникъ Божлемъ» и о задачь христіанской ісрархіи въ немь, продолжаеть: «Въ какой мъръ исполняется она-всъ мы видимъ. Что же сказать на это? Во многомъ-слава Богу!-но во многомъ-многомъ нельзя не пожелать лучшаго. Это особенно касается проповъди слова Божия. Гдъ-гдъ слышится проповъдь? а между тъмъ это единственный са довый ножъ въ рукахъ дълателей винограда Божія. Какъ бы и надъ нами не исполнилось: придеть господинь винограда и погубить дълатели сія, и вдасто виноградо инъмо. Но какъ бы сами не ворвались эти иные, и непогубили не только дёлателей, но и самый виноградъ»... 1) Такъ понималъ задачу пастырства и архицастырства преосв. Өеофанъ, и мы видъли по Тамбовскому періоду его пастырскаго служенія, какъ ревностно онъ старался осуществлять эту задачу съ перваго и до носледняго, можно сказать, дня пребыванія своего на канедръ Тамбовской. Еще ревностите сталь онъ относиться къ ней по перемъщении своемъ на канедру Владимирскую. Какъ бы предчувствуя непродолжительность пребыванія своего въ должности епархіальнаго архіерея, слёдовательно обязательнаго дёла-

<sup>1)</sup> Мысли на каждый день года по иерковным итеніямь изь слова Божія, стр. 441—442. Москва, 1881 Срав тамъ же, стр. 148.

теля въ виноградникъ Божіемъ, онъ торопился этимъ дѣланіемъ, чтобы и въ короткое время принести Господину винограда возможно болье обильный плодъ, —возможно большее число спасенныхъ душъ, для чего съ особенною ревностію проповѣдывалъ спасительное слово Божіе Въ меньшій по числу лѣтъ періодъ своего пребыванія на каедрѣ Владимірской (1863—1866 гг.) въ сравненіи съ числомъ лѣтъ бытности епископомъ Тамбовскимъ преосв. Феофанъ произнесъ проповѣдей гораздо больше, нежели въ Тамбовской епархіи. 1) Свое намѣреніе этимъ преимущественно способомъ пользоваться для спасенія и приведенія спасенныхъ душъ къ Богу—онъ заявилъ съ самаго вступленія своего на новую паству, которая уже знала его съ хорошей стороны по слухамъ изъ Тамбова, знала его и какъ проповѣдника по изданіямъ его проповѣдей Петербургскихъ и Тамбовскихъ, изданныхъ въ Петербургѣ,

Изъ Тамбова преосв. Өеофанъ выъхалъ въ концъ августа 1863 года, а во Владиміръ на Клязьмъ прибылъ 31 августа. 2) «Увольнене преосвященнаго Іустина на покой — первоначально въ Борковскую пустынь, а потомъ по его просьбъ въ Боголюбовъ монастырь — состоялось еще въ іюлъ, — писано было изъ Владиміра въ одинъ изъ Московскихъ духовныхъ журналовъ. — Съ какимъ сожалънемъ провожали преосвященнаго Іустина, съ такимъ же нетерпъніемъ ожидали вст новаго владыку, потому что слухи о немъ изъ Тамбова приходили къ намъ весьма благопріятные. Вскорт по прівздъ, преосвященный Фефанъ произвелъ впечатліне на здітшнее общество своими проповъдями. Каждое служеніе свое онъ сопровождаетъ архипастырскою бестрою. 3) Его слово овладъваетъ вниманіемъ слушателей до того, что даже при слабости его голоса 4) слышно послъднему нищему у перковнаго порога; ртчь такъ общепонятна, что привлекаетъ множество слушателей изъ простаго народа

<sup>1)</sup> Между тъмъ какъ отъ четырехлътняго слишкомъ періода Тамбовскаго мы имъемъ (въ печати) лишь 110 проповъдей, отъ менъе нежели трехлътняго періода Владимірскаго до насъ осталось 138 проповъдей.

<sup>2)</sup> См. объ этомъ сообщение изъ Владимира въ Православномъ Обозрънги за 1863 годъ, т. XII, стр. 86 "Извъстий и Замътокъ".

<sup>3)</sup> Сообщение изъ Владимира писано было въ октябръ 1863 года.

<sup>1)</sup> Преосв. Өеофанъ, какъ мы уже отчасти знаемъ изъ сказаннаго раньше, издавна отличался слабостію голоса при произношенія, и это-то онъ называлъ немощію своего слова при прощаніи съ Тамбовской пастьюю.

Постоянный проповъдникъ изъ ученыхъ священиковъ (изъ двухъ, о коихъ мы писали въ февралъ, 1) остался уже одинъ), а иногда и чередные проповъдники, по распоряженію преосвященнаго, говорятъ свои поученія за всенощнымъ бдѣніемъ при архіерейскомъ же служеніи». 2) Мы помнимъ, какъ еще на 50-лътнемъ юбилеъ С-Петероургской духовной академіи преосв Феофанъ взывалъ къ необходимости проповъданія слова Божія особенно въ виду новыхъ потребностей времени, возникшихъ съ новымъ царствованіемъ. Не забыли мы, конечно, и того, какъ сильно поднималъ онъ значеніе проповъди слова Божія въ бытность свою епископомъ Тамбовскимъ. Еще настойчивъе выражалъ онъ сознаніе этой необходимости, еще выше сталъ онъ поднимать это значеніе со вступленіемъ на каеедру Владимірскую, болъе Тамбовской обширную и по пространству и по народонаселенію, 3) и въ различныхъ отношеніяхъ болъе той вызывавшую потребность въ проповъданіи слова Божія

Прибывъ во Владиміръ 31 августа 1863 года, новый епископъ Владимірскій и Суздальскій на другой же день, 1 сентября, и вступиль въ духовное общение съ своею паствою чрезъ процовъдь, произнесенную послъ литургии. «Первое совершивъ съ вами священнодъйствіе, - говориль опъ въ этой проповъци, первое мое обращаю къ вамъ слово. -- И что скажу вамъ? -- Еслибъ говорить все, что можно и желательно, то и конца не было бы собесъдованию Дадимъ лучше свободу теченію мыслей, и что изберется изъ многаго, то возьмемъ себъ въ урокъ и на память о нынъшнемъ днъ. -- Се всеправящая десница Божія указуеть мнъ пастырское среди васъ служение, — и даетъ вамъ во мив настыря, а мив въ васъ — паству. Благословимъ Господа такъ благоводившаго о насъ!-Что до васъ, то вы, конечно не имъете другихъ обязательныхъ побуждений къ благодарению, кромъ общей заповъди-о всемъ благодарить. Я же въ новомъ моемъ назначении вижу особенную ко мнъ милость Божию, по преизбытку немощей моихъ умножающую благодать свою на миъ.

<sup>1)</sup> Срав. о семъ сообщеніе въ томъ же *Правосл. Обозрънии* за 1863 г., т. X, стр. 106 "Извъстій и Замътокъ."

<sup>2)</sup> Правосл. Обозръне за 1863 г., т. XII, стр. 86-87.

<sup>3)</sup> По отчетамъ за 1864 годъ, напримъръ, Владимірская губернія (н епар. хіл) считала въ своемъ народонаселеніи 1254960 душъ обоего пола. См. Владимірскія епархіальныя Въдомости за 1865 годъ, № 5.

Въдая долгое во Христъ пребывание новой моей паствы, 1) великіе труды подъятые ею въ служеніи Господу, а паче великіе Божін дары, изліянные на нее въ прославленіи святыхъ ея мужей, въ нетлівныхъ мощахъ, чудотворныхъ иконахъ и неоднократно бывшихъ чудесныхъ благодъяніяхъ Божінхъ, 2) и вхожу какъ бы въ рай благодати, какъ бы въ готовое жилище Божіе, и исполняюсь благонадежіемъ на скорую помощь мит въ подъятіи трудовъ пастырства. Теперь пусть немощна молитва моя, ее восполнять просіявшіе здісь святые, нынъ на небъ у престола Божія предстоящіе, кои обычно о васъ молясь, и меня да примуть подъ милостивый покровъ свой. Пусть не богать я мудростію діятельною, ее замінять долголітнимъ опытомъ установившеся среди васъ спасительные порядки жизни Пусть безсильно слово мое въ созиданію душъ вашихъ, -вивсто его будутъ назидать васъ долгіе ряды предковъ вашихъ, спльныхъ въ въръ и благочестін, громче всякаго слова проповъдающихъ о спасительномъ пути. Приводи все сте на память, какъ не возблагословлю Господа, вступая въ небезъотвътное духовное общение съ вами! У Но не для того это говорю я, какъ бы такъ выражается архипастырь — проповъдникъ, дълая ограничение высказанныхъ мыслей, чтобы предаться покою, ибо для всикаго архипастыря имъеть значение слово Апостола Павла къ Титу: да недокончанная исправиши (1, 5), хотя, съ другой стороны, и въ ръшимости слъдовать этому слову «не подразумъвайте самонадъянных объщаній. Все отъ Бога - и начинаніе и исполненіе. Ему въ молитвахъ предадимъ души наши, Его мановеніямъ внимая и отъ Него чая укръпляющей помощи, безъ жалънія однакожъ и своихъ силъ. Это законъ одинаково неотложный и для меня, и для васъ. Между тъмъ есть и общія начертанія дъйствій, кои сами собою тъснятся во вниманіе и всегда, тъмъ паче въ подобныхъ нынъшнему случаяхъ. Ихъ много можно перечислить. Не буду однакожъ обременять вашего вниманія многимъ; укажу главнъйшее и нужнъйшее». И за тъмъ, первъе и болъе всего, призываетъ паству къ единодушію и единомыслю, къ

<sup>1)</sup> Огкрытіе Владимірской епархи относится къ половинъ XII въка.

<sup>2)</sup> Во всёхъ этихъ отношеніяхъ Владимірская епархія имѣетъ значительное преимущество по сравненію съ Тамбовскою. Такъ уже въ самомъ Владимірскомъ Успенскомъ соборѣ почиваютъ мощи святыхъ князей: Авдрея Георгіевича Боголюбскаго, сына его Глѣба и Георгія Всеволодовича; находятся чтимыя иконы Богоматери. Владимірская, Максимовская и др.

преспънню въ христинской жизни по слову Апостола (Филип. 3, 13, 14), а не въ смыслъ установившагося въ свътской литературъ понятія о прогрессъ 1), постепенно все болье и болье утверждаясь въ въръ и благочестіи, чтобы достигнуть въ семъ ДО степени совершенства. «Такъ, не уклоняясь ни на десно, ни шуе, - говоритъ далъе процовъдникъ, - идите царскимъ путемъ, указаннымъ св. Православною Церковію, яже есть столпъ и утвержденіе истины — Вотъ къ чему мы пришли, — говорить онъ послё того. — И не намфренно будто въ словъ нашемъ обозначились начала върованія и жизни христіанской. Это и полагаю я въ основаніе, на которомъ потомъ буду назидать, если Господь не оставитъ меня своею благсдатною помощію. Помогите и вы мнъ вашимъ вниманіемъ къ слову моему и вашимъ послушаніемъ. Копечно, вы уже такъ давно стоите въ въръ, что, можетъ быть, не требуете, да кто учить вы, довольны суще и другихъ научить. но это не снимаетъ съ меня обязанности говорить, а съ васъ обязанности слушать. Я беру на совъсть опасливое слово Апостола. горе мнъ, аще не благовъствую, и постараюсь по силъ моея сказывать вамъ всю волю Божою 2), а вы постарайтесь узнать сио волю, и узнавши исполнять во всей широтъ предписанія и по всей силъ вашего усердія, да будете овцы гласа пастырева, слушающім и по немъ идущім, а я на дёлё пастырь, глащающій своя овцы по имени, и изгоняющій ихъ нельностно на пажити слова и благодати. Даруй Господи, чтобъ отъ васъ никогда не была отнята похвала усерднаго вниманія и послушанія, какъ отъ меня-непрерывнаго учения и руководства. Въ заключение помолимся, братие до благословитъ Господь сіе новое лъто нашей жизни и да даруетъ намъ во взаимномъ внимании другъ ко другу дружелюбно пройти уреченное нашему сожитию время во славу Божую и общее встхъ насъ спасене. Покровъ Матери Божіей, молитвы всёхь святыхь, здёпочивающихь, да осёняють нась, и непрестанно согръвая да возбуждають на труды и укръпляють въ нихъ. Аминь.» 3)

Такъ вступилъ въ общеніе съ паствою Владимірскою ея новый арчипастырь. Не напрасно онъ призывалъ покровъ Матери Божіей

<sup>1)</sup> Срав. рапьше разсмотрѣнное изъ С -Петербургскаго періода слово-по прогрессѣ "

<sup>2)</sup> Припомнимъ подобное въ словъ на прощание съ Тамбовскою паствою.

<sup>31</sup> Преосв. Өеофана, Слова въ Владимирской паство, стр. 1—6. Губ. г. Владимиръ, 1869.

и молитвы святых, мёстно чтимых и въ епархіи почивающихъ на предстоящие труды Трудовъ предстояло не менте, какъ и на Тамбовской паствъ и, какъ по единству задачи архипастырскаго служенія, такъ и въ виду требованій того времени, во многомъ общихъ съ трудами, подъятыми архипастыремъ на кафедръ Тамбовской. Преосвефефанъ, какъ и всякій преосвященный епархіальный, долженствовалъ быть не только архипастыремъ, но и высшимъ администратоторомъ епархіи. Поэтому онъ необходимо долженъ былъ иещись не только о спасеніи душъ, ему ввъренныхъ, но и о правпльномъ, законосообразномъ и цълесообразномъ, движепіи дълъ епархіальнаго управленія, которое, въ свою очередь, приходило неръдко въ естественное и необходимое соприкосновеніе съ управленісмъ гражданскимъ, съ интересами мірскими и общегосударственными.

Первымъ и главнъйшимъ предметомъ попечения заботливаго архипастыря Владимірской епархіи было, какъ онъ и самъ заявляль въ словъ при вступлени на паству Владимірскую, спасение ввъренныхъ ему душъ и ближе всего, чрезъ назидание, посредствомъ проповъди и слова Божія. Мы уже замьчали и отъ себя и со словъ Владимирскаго корреспондента, какъ ревчостенъ былъ въ этомъ отпошени преосвященный Өеофанъ. Дъйствительно, почти не проходило ни одного его служенія, - а служенія его были часты, - чтобы онъ не говорилъ на немъ проповъдь. И предметы проповъди его были также весьма разнообразны, какъ и въ бытность его архинастыремъ Тамбовской паствы, но всё они вели неуклонно къ одной цъли, - спасению ближнихъ. Случаи къ произпесению прополедей также были различны. На нъкоторые изъ нихъ мы еще будемъ имъть поводъ указать дальше Подобно некоторымъ Тамбовскимъ, некото рыя Владимірскія пропов'єди развивають одну тему, бывъ произнесены за ибсколько пріемовъ подъ рядъ, какъ напримъръ проповъди на педбли и дни трюди постной, и изданныя потомъ Авон-кими иноками, вмёстё съ пёкоторыми Тамбовскими проповёдями, отдёльно, нодъ заглавиемъ: О покаяніи, причащеній святых Христовыхъ таинь и исправлени жизни. Слова преосвященнаго Феофана во святую четыредесятницу и приготовительныя къ ней недъли (Изд. 3 е. Москва, 1890). Въ свою очередь, случаи, по которымъ произнесены были преосв. Өеофаномъ тъ или другія проповъди, указываютъ на обширность его архипастырской дёятельности, хотя, само собою разумъется, не обнимають и не могли обнимать всей этой дъятельности; ибо не все же въ этой дъятельности представляло и удобство и возможность для произнесения слова съ церковной каоедры.

За проповъдническою, по тъсной свизи съ ней, слъдуетъ дъительность миссіонерская. Этогъ видъ дъятельности нашелъ въ преосв. Өеофанъ, естественно, также весьма ревностнаго поборника Епархія же Владимірская къ тому много представляла и удобствъ и случаевъ. Въ ней было много мъстъ, зараженныхъ расколомъ. Особенно много было раскольниковъ въ Гороховецкомъ, Владимірскомъ, Муромскомъ и Вязниковскомъ убздахъ. Правительство, озабоченное мыслію о просвъщени народа, избавлени его отъ суевърій, предразсудковъ и прочихъ духовныхъ недуговъ, какъ средствомъ для сей цъли, воспользовалось давнимъ, но въ разсматриваемому времени заглохшимъ учреждениемъ, православными церковными братствами. Въ 1864 году особое Высочайше утвержденное присутствие по дъламъ Православного Духовенства, по соглашению министра внутрешимъ дъль съ Оберъ-прокуроромъ Св Синода, выработало «осповныя правила для учреждения православныхъ церковныхъ братствъ. По этимъ правиламъ «1. Православными церковными брагствами именумотся общества, составляющияся изъ православныхъ лицъ, разнаго званія и состоянія, для служенія нуждамъ и пользамъ православной церкви, для противодъйствія посягательствамъ на ея права со стороны иновърцевъ и раскольниковъ, для созидания и украшения православныхъ храмовъ, для дёль христинской благотворительности, для распространения и утверждения духовнаго просвъщении. 2. Братства учреждаются при церквахъ и монастыряхъ, съ благословения и утвержденія Епархіальнаго Архіерея. З. Каждое братство имфетъ свой уставъ», и т. д. 1). Эти правила, внесенныя въ Комитетъ министровъ и одобренныя последнимъ, Высочайше утверждены были 8 мая 1864 года и за тъмъ, при указъ Св. Синода, были разосланы по епархіямъ къ свъдънію и руководству. Получивъ ихъ, преосвященный Өеофанъ сдълалъ распоряжение чрезъ Консисторию о томъ, чтобы дать знать о нихъ всему духовенству епархіи, съ приглашеніемъ къ составленію такихъ братствъ изълицъ, которыя «особенно имъють благотворное вліяніе на другихь; и преимущественно въ мъс-

<sup>1)</sup> См. В гадим ректя Епархіальния Видомости за 1865 годъ, № 3.

тахъ полныхъ раскола» 1) Это распоряжение консисториею издано было 28 августа того же 1864 года, а между тъмъ уже 30 августа преосв. Өеофанъ, при посъщении епархіи, въ Вязниковскомъ соборъ, произнося проповъдь «въ день перенесенія мощей св. благовърнаго Великаго Князя Александра Невскаго и тезоименитства благочестивъйшаго Государя Императора Александра Николаевича» и говоря въ ней о великихъ трудахъ и заботахъ Государя на благо отечества, говориль и сie. «Воть и объ этомъ Государь Императоръ промыслилъ. Видитъ онъ, что невъріе и расколъ пагубны, -и что остерегать себя взаимно отъ нихъ легче вамъ самимъ, - и дълаетъ распоряженіе, чтобъ всюду составлялись братства, -- при другихъ благихъ цъляхъ, и въ защиту въры отъ невъргя и раскола. — Вотъ когда дойдуть до васъ положения о семъ, поспъшите устроить такое братство, - и дай Богъ вамъ такую ревность, чтобъ пе только между вами, но чтобъ и во всемъ увздв вашемъ не осталось ни одного раскольника и невтра. — О, когда бы сіе сбылось! — сбылось не въ вашемъ только одномъ убядъ, но и во всей губерніи нашей и во всей России! — Тогда бы было у насъ истинно пресвътлое торжество 1 » 2) Особенно прочное гитадо свиль себт расколь въ большомъ селъ Мстеръ, Вязниковскаго уъзда Прибывъ въ это село прямо изъ Вязниковъ, преосв Өеофанъ здёсь 31 августа сказалъ нарочитую проповъдь миссіоперскаго, противораскольническаго характера. «Давно искаль я случая, — такъ началь онъ свою проповёдь, — поговорить съ лицами, чуждающимися св. церкви, — единой спасительницы нашей, чтобы видъть, какъ они о чемъ думаютъ, и тъмъ воспользоваться къ вразумлению ихъ. — Вчера 3) долго мы толковали. Жалости дос тойно ихъ омраченное невъріе и темпое нехотъніе видъть силу спасенія тамъ, гдъ заключиль ее Господь Послушайте, пожальйте объ нихъ и помолитесь, да вразумятся слъпотствующіе умомъ, и умягчатся упорные сердцемъ. Они сами видятъ, что у нихъ многаго не достаеть такого, что составляеть существенное условие спасения, недостаеть священства и таинствь, безь которыхь не возможно

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Тамъ же, стр. 145.

<sup>2,</sup> Слова къ Владимирской паствю, стр. 416. Владиміръ, 1869.

<sup>3)</sup> Стало быть 30 августа (1864 г.), между тёмь какъ того же 30 августа преосв. Өеофанъ говориль проповёдь въ Вязникахъ. Такъ ревностно всегда дъйствовалъ святитезь Өеофанъ, какъ скоро дёло касалось спасенія душъ, его попеченію ввёренныхъ

быть церкви и совершиться спасенью». И далье, обличивъ ученіе раскольниковъ о церкви и о спасении, съ указаниемъ на благоразуміе единовърцевъ («благословенныхъ христіанъ»), ревностный архипастырь — проповъдникъ, предостерегая православныхъ отъ увлеченія раскольническимъ ученіемъ, уб'вждаетъ ихъ быть твердыми въ въръ православной, — единствеино-спасительной и пребывать неуклонио на лонъ матери церкви православной 1). И вотъ, благодаря такому горячему призыву и почину ревностнаго о спасении душъ архипастыря, въслободъ Истеръ тогда же начало организовываться противораскольни. ческое братство, подъ наименованиемъ «Богоявленскаго православнаго братства въ слободъ Мстеръ», имъвтаго, кромъ этой главной цълиборьбы съ расколомъ, цёлно еще и дёла храстіанской благотворительности и распространение духознаго просвъщения и удаление изъ общества православнаго педуговъ нравственныхъ, каковы ложь, обманъ, пьянство, распутство и т  $\mu$ . 2). 14 октября тего же 1864года последовало и открытіе этого Братства Преосв. Өеофанъ быль почетнымъ попечителемъ его. Дъятельное участие приняли въ немъ и гражданскія начальствующія лица въ губерніи губернаторъ А. П. Самсоновъ, покровитель братства, и преемникъ его П. А. Шатохинъ, почетный попечитель братства. Наиболже ревностнымъ дъятелемъ последняго въ среде местныхъ жителей быль временно обязанный крестьянинъ А. К. Голышевъ, учредитель братства и попечитель Въ члены Братства вступили въ короткое время многія лица изъ разныхъ мъстъ Вдадимірской губерніи съ искреннъйшимъ желаніемъ содъйствовать тэмъ или инымъ способомъ цэлямъ Братства, и въ короткое же время, благодаря дёятельности ближайшихъ участниковъ его и такому содъйствію, оно стало приносить уже благіе илоды, не смотря на ограниченнность средствъ своихъ на первыхъ поражь существования его: оно способствовало улучшенію приходскаго училища въ слободъ Мстеръ, а по времени въ ней братствомъ оргянизовано было и особое женское училище; способствовало оно улучшению и мъстныхъ храма и богадъльни при немъ; оказало помощь по сбору пожертвованій на покупку дома для женскаго духовнаго училища въ г. Владиміръ и т п.; въ отношеніи же къ расколу собственно Братство на первыхъ же порахъ, кромъ усиленія

<sup>1)</sup> Слова нь Владимирской пастеп, стр. 416-422.

<sup>2)</sup> Владимир. Епарх. Въдомости за 1865 г., № 23.

дъла проповъди, стало зорко наблюдать за открытыми раскольническими молельнями, чтобы не производилось въ нихъ громогласнаго пънія и раскольнических службъ, останавливало публичныя раскольническія погребенія, служащія соблазномъ для православныхъ, прекращало наруганія раскольниковъ надъ обрядами св православной церкви и т. д. 1) Преосв Өеофанъ съ самаго начала существованія Мстерскаго братства приняль въ немъ живбищее и дъятельнъйшее участие. Еще до открытия его, когда оно только получало свою организацию, преосвященный писаль къ учредителямъ его-«Утъшительно мнъ было встрътить такое между вами единодушное намъреніе, во благо святому дълу спасепія своего и вашихъ, объщающее не мало благихъ плодовъ и въ заключение призывалъ на учреждаемое Братство благословение Божіе и предавалъ предстоящее дъло его благодати Божіей. «смиренно молю, да утвердить она братство ваше, и да пребудеть всегда съ вами, внушая вамъ благое, и спасению его споспъществуя своими промыслительными дъйствіями» 2). И попечителю (Голышеву) владыка писалъ: «Господь благословитъ и утвердитъ его (братство) во вся роды во славу имени своего и въ отраду православному христіаискому народу Призываю благословение Божие на васъ и дело ваше» 3). За тёмъ и по открыти Братства, кроме денежныхъ пожертвованій и расположенія другихъ нъ таковымъ пожертвованіямъ, кромъ принесенія ему въ даръ иконы (Покрова Пресвятыя Богородицы), преосв. Өеофанъ преподавалъ совъты братству, содъйствоваль въ нуждахъ его, оказываль ему свое покровительство и утъшаль его, когда раскольники наносили ему оскорбленія Для борьбы же съ расколомъ преосв. Өеофанъ высылаль изъ Архіерейскаго дома во Мстеру нарочитаго миссіонера (г. Іоанна Успенскаго) 4).

Въ своей дъятельности спеціально просвътительной преосв. Өеофанъ дъйствовалъ съ неменьшею ревностію и широтою взгляда. Онъ по заповъди Апостола (1 Тим, 5, 17), сугубыя чести сподобляль тъхъ пресвитеровъ, которые и вообще прилъжали добрю, а

<sup>1)</sup> Тамъ же, стр. 1323 и дал.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Crp. 1325.

<sup>3)</sup> Tamb æe.

<sup>4)</sup> См. тамъ же стр. 1324 Іоаннъ Успенскій послів сділался священникомь и досель священствуєть въ сель Драчевкі Муромскаго убада.

особенно которые трудились въ словъ и учении 1). Церковно-вриходскія школы и духовно-учебныя заведенія епархіи, какъ на Тамбовской канедръ, такъ и во Владиміръ составляли предметъ самыхъ усериныхъ заботъ, самыхъ нежныхъ, истинно-отеческихъ попеченій. Такъ онъ уже въ помянутомъ словъ своемъ на праздникъ 30 августа 1864 года дълаетъ горячий призывъ къ содъйствио Государю Императору въ Его заботъ о «распространеніи просвъщенія, чрезъ обученіе дътей — мальчиковъ и дъвочекъ» 2). А между тъмъ еще при его предшественникъ, преосв. Іустинъ и заботами сего преосвященнаго началось всесторониее благоустройство того вертограда ученія, изъ котораго могли бы выходить наставники и для низшихъ школъ, въ томъ числъ и церковно-приходскихъ училищъ, особенно въ виду готовившагося тогда преобразованія духовно-учебныхъ заведеній. Но до прибытия преосв. Өеофана на каоедру Владимирскую дёло шло какъ-то вяло. «Обсуждение новаго устава, проэктированнаго для духовныхъ семинарій, —писаль одинь изъ Владимірцевъ въ Москву въ концъ октября 1863 года, - доселъ шло у насъ медленно и не правильно. Не смотря на предложение оберъ-прокурора св. Синода, которымъ приглашаются къ обсужденю устава всв наставники семинаріи и изъ духовенства не служащия при семинапаже рии лица, — экземпляры новаго устава (въ числъ трехъ) раздаваемы были у насъ только лицамъ, извъстнымъ педагогическою дъятельностно, изъ нихъ нъкоторые написали свои замъчания, а другіе, кажется, ограничились только прочтеніемъ напечатанныхъ тетрадей, Преосвященный Өеофанъ, вскоръ по прівздъ во Владиміръ, далъ предложение о. ректору 3) составить постоянный комитетъ для обсуждения устава. 7-го сентября было первое собраніе; въ немъ присутствовали, кромъ начальствующихъ и всъхъ наставниковъ семинарии, начальствующие Владимирскаго убеднаго училища и законо-

<sup>1)</sup> О наградать духовенства Владимірской епархіп, по представленюї пресв. Өеофана, за пропов'вданіе слова Божія, за открытіе церковныхъ школъ и под. можно вид'ять во многить м'всталь т'яхъ же Владим Епарх. Впдомостей, напр за 1865 г. № 5, стр. 250;—№ 7, стр. 365;—№ 14, стр. 747—748; 1866 г. № 10 и др.

<sup>2)</sup> Сгова къ Владимър. патсвъ, стр. 412.

<sup>3)</sup> Ректоромъ Владимірской семинарін въ то время быль архимандритъ Алексій (Новоселовь), впослідствин епископъ Екатеринославскій, скончавнійся въ 1880 году въ званін члена Московской Синодальной конторы.

учитель мъстной гимназии. Чтобъ окончить дъло въ возможно скоръйшемъ времени, положено было собираться въ комитетъ, составившийся въ квартиръ о. ректора и подъ его предсъдательствомъ, каждодневно отъ 5 до 7 часовъ по полудни, исключая дней праздничныхъ, воскресныхъ и предшествующихъ праздникамъ, - и приступить прямо къ чтенно устава; къ дополнительнымъ же статьямъ его, равно и къ журналу Петербургскаго Комитета, обращаться въ случать надобности. Теперь обсуждение уже кончено остается только обработать черновые протоколы засъданий и нереписать ихъ. Не ръшаясь до времени передавать результаты нашихъ совъщаний, коснемся только вившней стороны этого дела. Въ нашемъ комитет в обсуждение происходило такъ избранный для редакции протоколовъ наставнивъ читалъ въ собрани одинъ за другимъ §§ устава, по прочтени каждаго \$, присутствующе свободно высказывали свои мнъпія, - эти мивнія по достаточномъ ихъ развити объединялись и записывались въ протоколъ противъ того \$, который вызвалъ замъчания. Случалось и то, что, при обсуждения важнъйшихъ статей устава, кто-нибудь изъ присутствующихъ читалъ свое мижніе, предварительно изпоженное на бумагъ. Такія мития тоже подвергались обсужденю и запосились въ протоколъ не иначе, какъ вследствіе общаго на нихъ согласія. Жаль, что въ следующемъ заседанін протоколь предыдущаго не только пе подписывался членами комитета, но и не прочитывался во всеульшание. Оттого теперь комитету предстоить трудъ снова провфрить протоколы въ общемъ собрани и исправить некоторыя мивнія. Въ начале октября комитеть нашь предметовъ 1) обучения, и проч., но все сле пусть проходить какъ бы мимо васъ, поверхъ васъ, не касаясь и не колебая глубины обязательнаго для васъ настроенія и духа». И соотвътственно этому далъе въ самомъ словъ излагаетъ архипастырь проповъдникъ уже знакомую намъ отъ петербургскаго періода его деятельности мысль

ченъ на чреду служения въ С.-Петербургъ, почему исправление ректорской должности преосв. Ософаномъ поручено было инспектору игумену Аркадию, а инспекторской—архим. Митрофану. См. Владимир. Епарх. Въдомости: за 1865 г.. № 3.

<sup>1)</sup> Напр. медицина и сельское хозяйство, введенныя въ семинари оберъпрокуроромъ Св. Синода графомъ Н. А. Протасовымъ въ 1840-хъ годахъ, въ 1860-хъ годахъ исключены были изъ программы семинарскаго образования.

о прогрессъ въ современномъ его понимани и въ истинномъ поилти о немъ, но только съ болъе частнымъ примъненіемъ его къ призваню воспитанниковъ семинаріи 1)

Но если въ дёло благоустройства мёстной духовной семинаріи преосв Феофану суждено было войти какъ завершителю только того, что почти закончено было уже до него, то въ отношении къ другому предмету заботъ его въ области дъятельности духовно просвътительной, - къ устройству училища для девицъ духовнаго званія ему принадлежало во Владимірской епархіп и начинаніе, и исполнение и за вершеніе дела Даже первые плоды сего благаго дела судиль Господь ему увидъть и утъшиться ими. Дъло объ учрежденіи женскаго епархіальнаго училища преосв Өеофанъ пачалъ прямо по прибытін своемъ на канедру Владимірскую, какъ бы подъ неостывшимъ еще впечатлъниемъ не вполнъ законченнаго подобнаго дъла въ Тамбовъ. Тоть же корреспонденть, который въ последней половинь октября 1863 года сообщалъ о семинарии Владимирской, въ томъже сообщени писалъ и следующее· «Мы слышали, что купленъ домъ для училища дъвиць духовиаго званія. По какъ поведено будеть діло объ училищь и когда оно можеть открыться, это остается еще неизвъстнымъ > 2). Однако, съ божіею помощію и съ помощію щедроть благотворителей, дъло устройства таковаго училища удалось преосв Өеофану посътилъ г Оберь-прокуроръ св Синода 3), проважавший чрезъ Владиміръ, и спрашивалъ членовъ о ходъ занятій При семъ онъ хотя и выразиль желаніе, чтобы при обсужденій новаго устава никто не ственился высказывать свое мивне, посовътоваль ближе держаться стараго устава 4), который въ нёкоторыхъ статьяхъ, и но нашему общему мнвнію, лучше вновь проектированнаго в Самъ

<sup>1)</sup> Преосв. Өеофана, Слова къ В гадимирской паствъ, стр. 75-80

<sup>2)</sup> Правосл. Обозръние 1863, XII, 89. Предшественникъ преосв Өеофана епископъ Густинъ устроплъ было пріютъ для сиротъ - дъвицъ духовнаго званія, но зданіе этого пріюта было уничтожено пожаромъ и чрезъ то пріють прекратиль свое существованіе.

<sup>3)</sup> Генералъ-адъютантъ Алексей Петровичъ Ахматовъ (Оберъ-прокуроръ Св. Спнода въ 1862—1865 гг. скончался въ 1870 году).

<sup>1)</sup> Т. е. устава 1808—1814 годовъ, въ послъдней редакции котораго больщое участие принималъ Филаретъ, митрополить Московскій, котораго глубоко чтилъ А. П. Ахматовъ

<sup>5)</sup> Правосл. Обозръние за 1863 г., т. XII, стр. 87—88 "Известий и Замътовъ".

преосвященный деофань также съ живостю следиль за кодомъ занятій комитета, давань ему въ нужныхъ случаяхъ замъчанія и совъты, поощряль ревность членовь его и т. д. Новый уставъ этотъ, какъ извъстно, будучи вновь переработанъ, и при томъ въ особомъ направлении, при оберъ-прокуроръ Св Синода графъ Д. А. Толстомъ, введень быль въ дъйствие уже въ 1867 г. (въ среднихъ и низшихъ духовно-учебныхъ заведенияхъ), когда преосв Өеофанъ уже не былъ епархіальнымъ архіереемъ. Но еще при немь была забота объ устранени одного изъ препятстви къ воз можно болье скорому примънению его; именно препятствие это состояло въ недостаткъ средствъ денежныхъ, и забота была объ изыскани таковыхъ средствъ, при чемъ епархіальнымъ архіереямъ предложено было озаботиться изысканіемь или усилещемь итстныхь на то средствъ. Забота сля стала для нихъ тъмъ обязательнъе съ тъхъ поръ, какъ въ 1866 году Государь Императоръ Александръ Николаевичь всемилостивъйше соизволиль на отпускъ изъ Государственнаго Казначейства ежегодно по 1,500,000 рублей 1) спеціально для уведичения средствъ содержанія духовно-учебныхъ заведений Преосв. Өеофанъ также принималъ мъры къ помянутому изысканию и усиленио мъстныхъ гредствъ» 2). хотя и не дожилъ до окончательнаго ръщения дъла о редакции новыхъ уставовъ духовно-учебныхъ заведеній. За то ему принадлежить честь довершенія одного изъ важныхь, касающихся того же предмета даль, начатаго его предшественникомъ преосв. Іустиномъ. Разумбемъ открытие общежития для учениковъ Владимірской духовной семинаріи (на 150 человъкъ). Оно состоялось въ первый же годъ бытности преосв. Өсофана епископомъ Владимірскимъ и Суздальскимъ. Въ концъ октября 1863 года раньше упомянутый корреспонденть между прочимь писаль изъ Владиміра въ Москву: «Постройка каменнаго трехъ - этажнаго корпуса для помъщенія сироть и бъдныхъ воспитанниковъ семинарім, начатая

<sup>1)</sup> Собственно въ 1866 году было отпущено 300,000 руб., въ 1867 году 600,000 руб. и такъ далъе съ постепеннымъ увеличениемъ отпускаемой суммы ежегодно на 300,000 р., пока въ 1870 году она не достигла  $1^{1}/_{2}$  милліона рублен. Съ 1870 года ежегодно отпускается пособие изъ Государственнаго Казвачейства въ послъднемъ размъръ.

<sup>2)</sup> См. для сего *Владимір. Епарх. Вподомости* за 1865 г № 21, часть неоффиц., стр. 1212 и дал;—1866 г. № 10, стр. 500 и дал. и др.

въ 1860 году 1), уже окончена и освидетельствована строительною коммиссиею. Переходъ въ новое здание, въ которомъ назначены также квартиры для ректора, инспектора и эконома, имфетъ быть въ непродолжительномъ времени» И къ этому корреспондентъ добавляетъ. «Что ни писали бы противъ бурсацкой жизни, но въ экономическомъ отношении за бурсою остаются несомивнныя выгоды. До сихъ поръ сироты получали денежное жалованье (отъ 2 до 4 руб. въ мъсяцъ), которое весьма недостаточно, чтобы безбъдно содержаться на квартирахъ, потому что половину жалованья (2 руб.) нужно отдать за квартиру, а другую приходится раскладывать на столь, одежду и обувь. Въ бурсъ семинаристы ъдятъ мясо, а въ квартирахъ не употребляють мясной пищи въ теченіе всего учебнаго года не только сироты, но и дъти, имъющія отцовъ-сельскихъ священниковъ. Помъщение въ корпусъ также несравненно чище и удобнъе, нежели въ семинарскихъ кваргирахъ, гдъ и тъсно, и сыро, и грязно Поэтому не мудрено, что найдутся желающе поступить въ корпусъ и взносомъ денегъ» 2). Такъ дъйствительно и оказалось въ послъдстви. Открытие общежития последовало ноября 3 дня, въ воскресенье, въ недълю ХХІУ-ю по интидесятницъ, и сопровождено было архіерейскимъ служеніемъ въ семинарской церкви, послъ коего и совершено было освящение новаго «корпуса для казеннокоштных». Но этому случаю преосвященный <del>О</del>еофанъ не преминулъ въ семинарской церкви сказать назидательное слово, которое началь слъдующимъ образомъ. «Наконецъ высшее наше духовно-учебное заведеніе > принимаетъ окончательное свое устройство. — Прославимъ Господа, благоволившаго такъ! Благословимъ щедроты подавшихъ способы. Возблагодаримъ поднявшихъ труды въ ходатайствъ на начало, и въ заботахъ по приведенію къ доброму концу начатаго, -и помолимся усердно, да благословить Господь сей первый шагъ новой вашей жизни и да не отвратить никогда лица своего отъ сей обители мудрости и милосердія во все время стоянія ея. — Пусть часть только васъ, питомцы, вступаетъ отнынъ въ новое положение; но положение сіе таково, что не останется безъ вліянія на остальныхъ питомцевъ, а отъ всъхъ питомцевъ не можетъ не перейти и

<sup>1)</sup> Преосв. Іустина былъ епископомъ Владимірскимъ съ 1850 года

<sup>2)</sup> Правосл. Оббэртніе за 1863 годь, т. XII, стр. 88 "Извівстій и Замінтовь".

на начальниковъ вашихъ и наставниковъ; — такъ что справедливо день сей надо назвать началомъ новой жизни сего заведения. - Желаю вамъ всего добраго въ семъ новомъ поворотъ хотя обычной уже жизни, обычныхъ вашихъ трудовъ и занятій, желаю сего всёмъ, и вамъ — начальники съ наставниками, и вамъ — питомцы. — Но и съ вашей стороны тоже ожидаю одного благого желанія, - желанія крупкаго — соотвътствовать видамъ и намъреніямъ многопопечительной о васъ Церкви нашей. - Вы питомцы церкви. Явите же себя церковниками не по имени только, но паче по духу и настроению ума, сердца, характера. - Церковь что есть? - Столпъ и твердыня, по слову Апостола. Отличительная черта ея есть твердость и неизмённость въ началахъ въдънія и въ правилахъ жизни и освященія черты отпечатить въ себт паче всего попекитесь, не страшась упрека въ неподвижности со стороны тахъ, кои мятутся въ вихръ помышленій и влаются всякимъ вътромъ ученія, въ достоинство себъ вмёняя срамную подвижность мнёній и достойное укора непостояніе жизни. Подобныя нынъшней, небольшія перемъны во внъшней жизни вашей пусть не раздражають въ васъ позыва къ измъненіямъ и во внутреннемъ вашемъ духъ и настроении. Какія большія иногда бывають волны на морё? Но, говорять, - эти колебанія происходять только на поверхности, не касаясь самаго тъла водъ, низшіе слои коихъ остаются неподвижными. Вотъ и у васъ неизбъжны свои движенія и переміны: переміны поміщенія, какь теперь, переміны, въ иное время, начальниковъ 1) и наставниковъ, перемёны методовъ и предметовъ 2) обученія, и проч., но все сіе пусть проходить какъ бы мимо васъ, поверхъ васъ, не касаясь и не колебая глубины обязательнаго для васъ настроенія и духа». И соотвътственно далье въ самомъ словъ излагаетъ архипастырь-проповъдникъ знакомую намъ отъ цетербургскаго періода его діятельности мысль о прогресст въ современномъ его понимании и въ истинномъ поня-

<sup>1)</sup> Т. е. во Владимірской епархіи, по сравненію съ низшими духовиоучебными заведеніями (духовными училищами) сей енархіи.

<sup>2)</sup> Такъ ректоръ семинарии архим. Алексій въ концъ 1864 года назначенъ на черту служенія въ С.-Петербургъ, почему исправленіе ректорской должности преосв. Өеофановъ поручено было инспектору игумену Аркадію, а инспекторской—архим. Митрофану. См. Владимір. Епарх. Видомости за 1865 г., № 3.

ти о немь, но только съ болъе частнымъ примънениемъ его къ прияванию воспитанниковъ семинари  $^{1}$ ).

Но если въ дъло благоустройства мъстной духовной семинарии преосв деодану суждено было войти какъ завершителю только того, что почти закончено было уже до него, то въ отношения къ другому предмету заботь его въ области дъятельности духовно-просвътительной, - къ устройству училища для дъвицъ духовнаго званія ему принадлежало во Владимірской епархіи и начинаніе и исполненіе и завершение дъла. Даже первые плоды сего благаго дъла стдилъ Господь ему увидеть и утешиться ими. Дело объ учреждении женскаго епархіальнаго училища преосв. Өеофанъ началъ прямо по прибытіи своемъ на канедру Владимірскую, какъ бы подъ неостывшимъ еще впечативниемъ не вполнъ законченнаго подобнаго дъла въ Тамбовъ. Тоть же корреспонденть, который въ последней положине онтября 1863 года сообщаль о семинаріи Владимірской, нь томъже сообщени писаль и слёдующео: «Мы слышали, что куплень домь для училища дъвицъ духовнаго званія. Но какъ поведено будетъ дъло объ училищъ и когда оно можеть отпрыться, это остается еще неизвъстнымъ 2). Однако, съ божією помощию в съ помощію щедроть благотворителей, дело устройства таковаго училища удалось преосв. Өеофану совершить довольно скоро. Въ началъ 1865 года не только дъло объ устройствъ его приведено было къ благополучному концу, и ходатайство преосвященнаго Өеофана объ открыти лища было уважено св. Синодомъ. Высочайшее утверждение опредъленія Св. Синода о семъ последовало 20 іюдя 1864 года. Февраля 11-го состоялось открытіе училища въ купленномъ у. г. Соленикова за р. Лыбедью домъ, и освящение устроенной при немъ церкви, которое совершаль самь преосв. Өеофань, произнесший при семь

<sup>1)</sup> Напр. медицина и сельское хозяйство, введенным въ семинаріи оберьпрокуроромъ Св. Синода графомъ Н. А. Простаковымъ въ 1840-хъ годахъ, въ 1860-хъ годахъ исключены были изъ программы семинарскаго образования.

<sup>2)</sup> Преоси. Өөөфана, Слова къ Владимирской пастев, стр. 75-80.

<sup>3)</sup> Правосл. Обозрание 1863. XII, 89. Предшественных преосв. Ософанаспископъ Густинъ устромиъ было пріють для спротъ-дівнить духовнаго званя, но зданіе атого пріюта было уничтожено пожаромъ и чревъ топріють прекратиль свое существованіе

приличное случаю слово съ церковной каеедры, обращенное къ воспитанницамъ, которыхъ на первое время помѣщено было въ училищъ 40, съ обезпеченемъ содержанія ихъ, какъ сиротъ, на счетъ
Попечительства, основаннаго архіепископомъ Владимірскимъ Парфеніемъ Въ этомъ словъ преосвященный беофанъ дѣлаетъ краткое и
весьма удобопонятное для дѣтей наставленіе о томъ, какъ держать
себя въ храмъ и въ отношеніи къ храму, чтобы достойными быть
покрова и заступленія отъ Господа и Матери Божіей, во имя Введенія которой во храмъ устроена была и церковь домовая въ училищъ,
въ верхнемь этажъ послъдняго. 1) И послъ не разъ бесъдовалъ съ
перковной каеедры въ училищной церкви любвеобильный архипастырь,
и въ особенности по причащеніи дъвицъ училица въ посты, великій

<sup>1)</sup> См. Слова къ Владим. паство, стр. 558. Срав. Владимір. Епарх. Вположни на 1865 г. № 5. Преосв. Ософанъ составиль также и особую молитву, читанную вь заключение молебна, при освящени училища 11 февраля. Текстъ этой превосходной молитвы, обращенной ко Христу и Бого матери, можно видеть въ томъ же собранів Слов нь Влидимірской пастев, стр. 561-562 Вотъ самыл выраженія этой молитвы: Господи Інсусе Христе, Боже нашъ, Самъ благоволившій преуспѣвать возрастомъ и разумомъ и благодатью у Бога и людей, и во время Твоего на землъ служенія спасению нашему повельний невозбранно приступать къ Тебъ малымъ дътямъ, благослови дътовоспиталище сіе, во славу имени Твоего устроенное и утверди его въ роды и роды, -- умудри тъх., комиъ ввърлется воспитаніе, разверзи умы воспитываемыхъ къ принятію спасительных ученій и сердца ихъ благоправіемъ украси, Ангеловъ Твоихъ Хранителей посли, да вседяють въ сердца ихъ всякое благопомышление и благорасположение, отъ всяваго же вреднаго прираженія, могущаго укрыться отъ ока назираюшихъ, охраняютъ и ограждаютъ во дви и въ нощи, да тако видимо и невидимо питаемы и руководствуемы безвредно возрастуть и плодъ добраго житья и благихъ дълъ христіанскихъ принесутъ Пресвятому имени Тво ему.-Матерь Божія Пречистая! Тебі візомъ путь спасительнаго воспитанія, Тобою пройденный; Теб'є в'ядомъ трудъ воспитанія Тобою понесенный. Помоги намъ, молимся Тебъ!-Въ объятияхъ своихъ носившая Христа Господа, обыми детища сін невидимыми объятіями Твоими и всемъ намъ милостива буди Тебъ посьятили ми храмъ сей. Тебъ дергаемъ въърить и училище наше.-Пріими его подъ милостивый материнскій нокрожь Свой! Посвщай, вразумий, охраний, предотвращай, да Твоею помощю благоусившно и Богоугодно совершается здась всегда святое дало христіанскаго воспитанія дітищь, предназначаемых въ номощницы дізлателямъ нъ вертоградъ св. Церкви Сына Твоего, Господа нашего Інсуса Христа. - Ему же со Отцемъ и Святымъ Духомъ честь и слава во въки въковъ. Аминъ".

и Успенскій, при чемъ съ свойственною ему простотою изложенія, удобопонятностью для маловозрастныхъ слушательницъ и ясностью раскрываетъ тайну Богообщенія въ причащеніи и плоды причащенія, также какъ и высокія требованія отъ причащающихся. 1) Но вотъ, по истечени перваго же полугодія со времени открытія училища для дъвицъ духовнаго званія благопопечительный о нихъ архипастырь самолично произведъ и экзаменъ учащимся въ семъ училищъ по всьиъ предметамъ, пройденнымъ только что начавшими въ немъ ученіе малютками—дъвицами. Экзаменъ произведенъ быль 12 ноля 1865 года, въ присутствии всёхъ членовъ училищнаго совета и наставниковъ училища, хотя и не имълъ характера публичнаго экзамена. Не смотря на то, что дъти поступили въ училище почти безъ всякой предварительной домашней подготовки, едва умъли только чатать, онт на экзамент вполнт удовлетворительно отвтали на вопросы преосвященнаго Феофана изъ Катихизиса, Церковнаго Устава, Св. Исторіи (по мысли самого преосвященнаго, преподаваніе священной исторіи велось по картинкамъ, изображающимъ сію исторію въ лицахъ и дёйствіяхъ) и ариометикъ; по чистописанию и церковному ценю также обнаружили достаточныя знанія. По испытаніи въ знанім предметовъ обученія, преосвященный перешель въ залу, гдв на столахъ разложены были детскія рукоделья, кушанья, приготовленныя ихъ руками и разставлены самопрялки съ гребнями. На послъднихъ дъвицы тутъ же и показывали свое искусство прясть, а предъ тёмъ одна изъ нихъ хорошо продекламировала извёстное стихотворение князя Одоевскаго.

> «Ну, подруженьки скоръе! Солнце красное взошло; За работу мы дружнъе! Пока время не ушло», и т. д.

Изъ своихъ рукодълій воспитанницы поднесли преосвященному склеенную въ формъ книжки коробочку, довольно аккуратно и изящно отдъланную. Уже по выходъ изъ залы преосвященный вздумалъ неожиданно испытать воспитанницъ еще въ знани русской грамматики. Онъ не затруднились, бойко отвъчая и по этому предмету. Преосв. Өеофанъ очень доволенъ былъ успъхами воспитанницъ

<sup>1)</sup> Слова нь Владимирской пастев, стр 571-574, 618-620, 676-680.

и всёмъ видённымъ въ училищё и оффиціально потомъ выразилъ свою благодарность начальницѣ училища (А. И Березовской) и всему личному составу послёдняго <sup>1</sup>)

Духовно-учебныя заведения того времени, въ своей постановив и въ преобразовани, къ которому они готовились, отражали на себъ общий духъ реформъ того же времени Говоря извъстную уже намъ отчасти проповъдь свою въ Вязниковскомъ соборъ 30 августа 1864 года и призывая св благовърнаго князя Александра Невскаго въ помощь тезоименитому его Государю Императору Александру Николаевичу, преосв Өеофанъ говорить между прочимъ: «Благочестивъйшему Государю нашему нужна особенная свыше помощь: - ибо предпринимаетъ и еще многое сдълать А кто много дълаетъ, тому нужно и вразумление руководящее, и сила украпляющая! - Молитесь же усердиве». 2) И подлинно нужна была молитва усердная. Ибо чъмъ далъе шли реформы въ жизнь, тъмъ болъе удалялось осуще ствленіе ихъ отъ благихъ началъ, положенныхъ въ основаніе ихъ въ благочестивомъ сердцѣ любвеобильнѣйшаго Монарха. Предвидя это, прозорливый архипастырь - проповъдникъ и старался возможно болъе приближать слушателей къ этимъ самымъ началамъ, т. е. къ вкрв и благочестью, которыя возвъщены были Государемъ Императоромъ въ самомъ первомъ Его Манифестъ по восшестви на престолъ. 3) По этому то архипастырь Владимірскій и въ пропов'єди 30 августа 1864 года проводить мысль, что всё благія начинанія, всъ реформы Государя Императора не будуть имъть силы, если мы сами не постараемся «содъйствовать заботамъ Государя о насъ и сами себя не будемъ дълать достойными небеснаго водительства, чрезъ смиренную покорность Богоучрежденному на землъ порядку, обнимающему труды ума и дъла жизни», а равно и чрезъ привнесеніе во всё эти труды и дёла основь вёры и благочестія, коими сильны были наши предки, тъмъ болъе, что въ настоящее время эти основы все болье и болье ослабьвають, вслыдствие распространяю-

<sup>1)</sup> Подробности свёдёній объ экгаменѣ см. въ *Владимір. Епарх* Видомостих за 1865 г. № 15 отд. неофиціальный а выраженіе благодарности см. тамъ же, 1866 г. № 13, стр. 740—741 отдёла офиціальнаго

<sup>2)</sup> Слова къ Владимір паствъ, стр 411.

<sup>3)</sup> Припомнимъ проповъди съ напоминаниемь этого возвъщения изъ Петербургскаго периода дъятельности преосв. Ософана.

щагося невърія. 1) Еще яснье туже мысль высказываеть архипастырь-проповъдникъ въ словъ на день Рождества Богородицы и рожденія Наслъдника Цесаревича Николая Александровича 8 сентября того же 1864 года. «На кръпкомъ возсъля престоль, -- говорить онъ здёсь, - Благочестивъйший Государь по всёмъ частямъ вводить преобразованія и новые порядки Плоды отъ нихъ, всего вфрибе, пожнеть во всей полноть грядущее царствование. — И воть наслъдіе Наследнику отъ царствующаго Родителя. - Но что приготовить ему и чъмъ срътить его долженъ народъ?-Излишне говорить,-что народъ долженъ войти въ духъ и форму новыхъ порядковъ; ибо это совершится и помимо желаній. - Ніть, - не то. Народъ долженъ сохранить себя тёмъ же народомъ русскимъ и въ этомъ срътить будущаго Царя. - Наслъде Наслъднику отъ народа - неизмънность коренныхъ стихий его жизни. - По непреложной участи жизни нашей, царствованія чередуются, а Государство все одно и тоже По неизмънному закону времени измъняются порядки и роды дъятельности народной, -- но народъ -- дъйствующій -- долженъ пребыть однимъ и тъмъ же народомъ. - подобно тому, какъ организмъ нашъ и ростеть и многообразно дъйствуеть; -- но все онъ одинъ и тотъ же есть отъ рождения до смерти. Горе царству, когда измёнчивость войдеть въ духъ народа Оно будеть тогда подобиться волнению морскому, вътры возметаему и развъваему (Іак. 1, 6). — Издавна охарактеризовались у насъ коренныя стихи жизни русской, -и такъ сильно и полно выражаются привычными словами: Православие, самодержавие и народность. Вотъ что и надобно сохранять. - Когда ослабъють или измънятся сін начала, русскій народъ перестанеть быть русскимъ Онъ потеряетъ тогда свое священное трежъ-цвътное знамя». И далъе, обстоятельно разъяснивъ каждое изъ этихъ началъ и раскрывъ то, чъмъ въ жизни, особенно современной портится каждое изъ нихъ, даеть соответствующия наставления о томь, какъ избежать этой дорчи. 2) Наконецъ подобныя же мысли проводить святитель Өеофанъ и въ проповъди въ день святителя Николая Чудотворца и тезоименитства Наследника Цесаревича, 6 декабря того же 1864 года. Указывая въ современной жизни нашего отечества на признаки благочестия, любви въ престолу и отечеству и проч, архипастырь - про-

<sup>1</sup> Слово ка Владимир. паство, стр. 411—416.

<sup>2)</sup> Слова по Владимір, паство, стр. 432—434.

повъдникъ находитъ нужнымъ сдёлать и нѣкоторыя предостереженія, потому что, какъ говорить онъ, «вѣдь оружіе готовятъ и учатъ воевать противъ врага во время мира». Вотъ эти указанія и предостережянія «Слава Тебѣ, Господи!—читаемъ въ разсматриваемой проповѣди.—Въ настоящее парство ваніе, одно за другимъ, вводятся новыя учрежденія, одно другаго благодѣтельнѣе.—Подъ вліяніемъ ихъ будущая Россія обновится, яко орляя исность. Но, по образу бытія текущаго міра, къ добру всегда у насъ примѣщивается зло —И вотъ тутъ-то смотрѣть надобно и смотрѣть, чтобъ, если уже нельзя безъ зла, по крайней мѣрѣ оно было такъ мало, что не могло бы вредить добру.—Не связываютъ нынѣ у насъ мысли,—и не пеленаютъ ее, какъ дитя —Это не означаетъ разрѣшенія—думать какъ хочешь, а побужденіе самостоятельно дойти до того, какъ думать должно. Норма же, какъ думать должно, уже предначертана,—и отступать отъ ней не дается разрѣшенія.

Между темъ, можно не понять сего благого намеренія, — и дать уму просторъ — ни чемъ не стесняться — ни земнымъ, ни небеснымъ. — Позывъ на это очень соблазнителенъ и способенъ распрестраняться быстрве всякаго повътрія. — А зла отъ него — бездна. Нътъ злве силы, -- какъ мысль, ничемъ необуздываемая. Вотъ и смотреть на добно, чтобъ необузданность мысли не охватила всъхъ, - и если ужъ нельзя безъ сей язвы, - развъ бы уже кто-кто подвергался ея заразъ -- Указываются нынж и покровительствуются новые способы къ разширенію благосостоянія каждаго лица и целыхь обществь. Это не означаеть, что поставляется въ общегодный законь: душе, яждь, щи и веселись: - а только предначертывается довести насъ до того, чтобъ намъ легче и скоръе можно было удовлетворить житеискимъ дотребностямъ и потомъ больше имъть времени на попечение о душъ и приготовление ея къ въчной жизни. Между тъмъ и это благое намърение можетъ быть не понято Можно пристраститься къ однимъ благамъ земнымъ, а къ другимъ высшимъ потерять вській вкусь и цозывъ. Отсюда чувственность необузданная, - язва гибельная подобно цервой, но еще болье ся соблазнительная. Воть и надо смотрыть, чтобы страсть въ однимъ чувственнымъ наслажденіямъ не охватила встхъ-и уже если нельзя искоренить ее у встхъ-чтобъ она гдтгдъ прорывалась робко, какъ недозволенное исчадіе, а не ходило поднявъ голову по стогнамъ града. - Дается нынъ часть самополеченія и самоуправлення намъ самимъ. Это не означаеть, что дается

позволеніе: дѣлай все, что душѣ твоей угодно; а только дается знать не все же васъ нянчить, пора вамъ и самимъ о себъ подумать и себя устроять, -по общему олнакожь изъ одного центра исходящему начертанию — которое всъ частныя заботы и труды на правляетъ къ одному, и объединяетъ все тъло государственное --Между тъмъ и это благое намъреніе можеть быть не понято. Опыты самоуправдения по указанной формъ могутъ родить позывы на самоуправство безъ всякихъ ограниченій — Позывъ этотъ тоже способекъ увлечь многихъ, — и даже обобщиться, — и потомъ разрушительно обнаружить свое требованіе и силу свою — Вотъ и надобно смотръть, чтобъ не проникла къ намъ необузданная свобода дъйствий, — и если уже нельзя совсёмъ заглушить ее у всёхъ, то всячески не давать ей разширяться-окръпнуть до сознания своей силы - Пусть териется въ ничтожествъ, передъ огромнымъ большинствомъ охотно подчиняющихся одною волею начертываемому устройству. — Всё си опасности конечно еще впереди, не придуманы однакожъ онъ нарочно, съ натяжкою, а не избъжны почти, если небудемъ внимать «И далъе, указавъ на печальный примфръ французскаго народа, револющею конца прошедшаго столътія весьма испорченнаго и доселъ еще не поправившагося, процовъдникъ-архипастырь взываетъ къ духу ревности по въръ и правдъ государственной, какъ единственному условію, при которомъ Господь можеть предотвратить и отъ русскаго народа такую опасность» Будемъ молиться, -- въ этомъ смыслъ заключаетъ онъ свою проповъдь, - чтобъ Господь исправилъ насъ. чтобъ самъ воздвигъ дъятелей, способныхъ уврачевать настоящия наши немощи и предотвратить судущія.— Къ сему прибавимъ и свое небольшое содъйствіе, именно видишь зло, — не поддавайся злу; но попекись удержать отъ него даже и ближняго своего - Если всякій начнетъ отклоняться отъ зла: злу не будетъ мъста между нами. Добро же тогда воцарится само; ибо ему предопредълено царствовать въ насъ 1) Но отъ такого воцаренія, особенно въ то время, къ которому относится проповъдь прессв. Оеофана, было еще далеко. Наоборотъ, проницательному взору людей благомыслящихъ, какимъ, безъ сомнънія быль архипастырь—проповъдникъ, болье представдялись на видъ грозивщія опасности. «Не подумайте, —поэтому говориль онъ въ той же проповъди, обращаясь къ слушателямъ, --что

<sup>1)</sup> Слова къ Владимір. паствів, стр. 516 - 519

выставлять ихъ на видъ заставляетъ привычка къ стариннымъ пріемамь нравоучения. - и что зловредность ихъ есть мечта меланчолии, привыкшей на все мрачно смотръть изъ келейнаго уединения. Можно посмотрите» и увидите 1) И дъйствительно, Россия скоро потомъ увидела исполнение вещихъ словъ прозорливаго святителя; увидъла какъ постепенно росло зло, пока не окончилось въ 1881 году цареубийствомъ. И еще въ бытность святителя Өеофана на канедръ Владимирской послъдовало первое покушение на жизнь Царя-Освободителя. Разумъемъ покушение 4 апръля 1866 года Ужасъ по поводу злодъйскаго покушенія сего, объявшій сердца всёхъ Россіянъ и въ томъ числъ Владимірцевъ, получившихъ о томъ извъстіе на другой же день послъ покушения, смънился живъйшею благодарностью ко Всевышнему за чудесное спасенье драгоцинной жизни Помазанника Божия отъ угрожавшей опасности, и 6-го же апръля, по сему случаю въ большой Крестовой церкви архиерейскаго дома преосвященнымъ Өеофаномъ собориъ съ градскимъ Владимірскимъ духовенствомъ совершено было благодарственное Господу Богу моленіе. Таковыя же моленія совершаемы были и по всей епархіи по мірт получения свъдъния о покушении и распоряжения о молении 2). Но и этого мало. Ободренный примъромъ другихъ епархій и представителей гражданского въдомства, начавшихъ посылать въ Петербургъ адресы съ выраженіемъ върноподданическихъ чувствъ по сему случаю, преосвященный неофанъ посладъ на имя Оберъ-Прокурора св. Синода графа Д. А. Толстаго письмо следующаго содержания: «По цервому извъстію о покушеніи на священную особу Государя Императора, духовенствомъ ввъренной мнъ Владимірской паствы торжественно вознесены были благодарственныя молебствія къ Господу Богу. явнымъ провидъщемъ Котораго спасена драгоцънная жизнь возлюбденнаго Монарха, защитника и благодътеля Церкви православной и ея служителей Съ благоговъніемь пріемля знаменіе неизреченной милости Божлей, явленное 4-го сего апръля въ чудномъ избавленіи Его Величества отъ руки дерзкаго злодвя, духовенство Владимірской епархии просило меня повергнуть въ стопамъ Его Величества чувства безпредъльной радости о Его спасении, и испреннъйшее увъреніе, что оно всегда возноситъ и непрестанно будетъ возносить смиренныя и

<sup>1)</sup> Тамъ же, стр 518.

<sup>2)</sup> Владимир. Епарх. Въдомости за 1866 годъ, № 8.

теплыя молитвы о здравии и спасении возлюбленнаго своего Монарха, и вмъстъ съ симъ ходатайствуетъ, чтобы, въ молитвенно-благодар ственное воспоминание о чудесномъ спасении священной и драгоцён ной жизни Царя Благодътеля, было разръшено ему учредить во Владимірскомъ училищё для дёвиць духовнаго званія стипендію для воспитанія одной сироты изъ священнослужительскихъ дътей Владимірской енархіи, для чего и открыть по епархіальному духовенству подшиску, и самую стипендію наименовать стипендіею 4-го апръля, а вивств съ твиъ, -- тамъ, гдв поливали мощи Св Благовърнаго Великаго Князя Александра Невскаго 1), небеснаго покровителя Благочестивъйшаго Государя, -въ бывшемь Рождество-Богородицкомъ монастыръ, что нынъ Архіерейскій домъ, - совершать акабистъ св. Благовърному Князю Александру Невскому, въ день когда избавлена отъ опасности драгоценная жизнь Благочестивълшаго Государя нашего. именно въ каждый понедъльникъ въ 4 часа 2). - Соединяя мои молитвы и чувства безпредёльной радости о чудномъ спасеніи драгоцівнной жизни Помазанника Божія съ ствами и прискренними желаніями всего духовенства Богомъ ввъренной мит паствы, я покоритише прошу Васъ, милостивый Государь, принять на себя трудъ, -- общія наши чувства и желанія повергнуть нь стопань Его Величества, нашего Всемилостивъншаго и Возлюб меннаго Государя». На это письмо отъ Оберъ-Прокурора Св Сунода полученъ быль отвътъ, коимъ онъ извъщалъ преосв. Өеофана, что Государь Императоръ повельть соизволиль благодарить за сте изъявление чувствъ и желаний  $^{1}$ ) — Но все же въ бытность преосв. Өеофана епископомъ Владемірскимъ зло только начиналось на Руси. Главное внимание и правительства и народа было обращено на реформы разнаго рода и примънение ихъ къ жизни. Одною изъ таковыхъ реформъ была земсная реформа. Высочайше утвержденное въ 1 день Января 1864 года «Положеніе о губернскихъ и уъздныхъ земских учреждениях. коммъ упрочивались начала самоуправления на Руси, въ 1865 году введено было въ дъйствие и во Владимір-

<sup>1)</sup> По основани Петербурка въ началъ прошедшаго стольтія туда перенесены были и эти св. мощи и сь тъхъ поръ почивають тамъ въ Александроневской Лавръ Перенесене сихъ мощей совершилось въ 1723 году по указу Императора Петра I.

 $<sup>^2</sup>$ ) Покушение на жизнь Государя Императора совершено было въ  $4^1/_2$  часа по полудни.

ской губерніи, именно съ 4 мая сего года. Начальникъ губерніи для сего открыль «Владим рский особый временный губернский комитеть. учрежденный для мъстныхъ распоряжении по введению въ дъяствіе положения о земскихъ учрежденіяхъ». Преосв. Ософанъ, какъ высшій начальникъ духовной части въ губерини, также не остался безучастнымъ къ этому новому дълу Такъ, въ первомъ же заседаніи означеннаго комитета, 4 мая, послъ того какъ совершенъ молебенъ, для начала зачятий его, было первъе всего читано письмо преосв. Өеофана на имя начальника губерни, следующаго содержанія «Богъ да благословить начало трудовъ Вашихъ по учреждению, объщающему намъ такъ много добра, и да сохранить Онъ въ васъ и сотрудникахъ ващихъ и во все время ващихъ занятій тотъ духъ, съ навимъ вы приступаете въ нимъ. Въ благословение вамъ будетъ вручена о. протојереемъ 1) икона Божјей Матери, именуемая Максимовскою, изображающая явление Божией Матери митрополиту Максиму, которымъ онъ быль воодушевленъ на подъятие трудовь при возстановлении въ нашихъ странахъ церковныхъ порядковъ, разстроенных в нашествіемъ Монголовъ» 2). Кромѣ того и въ оффиціальном в органт епархіальнаго управленія, въ Владимірских Епар $x_{1}a_{1}$  выналь B выпомостяхь, не безь сонзволения, конечно, преосв. Өеофана, напечатаны были какъ самое «Положене» учрежденияхъ, такъ и статьи, посвященныя раскрытию смысла и значения его и тъхъ или иныхъ сторонъ его 3),

Кстати и о самых этих «Въдомостях». Все, болъе и болъе распространявшаяся въ то время гласность, то правильно, а часто вкривь и вкось судившая обо всемъ, требовала, и въ противовъсъ ложнымъ суждениямъ неблагонамъренной свътской повременной нечати, и ради положительныхъ интересовъ духовенства и духовнаго вообще, расширения предъловъ ея и въ области духовной Мы видъли уже какъ, въ удовлетворене этой потребности, преосв беофанъ въ Тамбовъ основалъ епархиальныя въдомости. Прибывъ во Владимиръ изъ Тамбова и не нашедши тамъ духовнаго органа печати, онъ съ самаго же начала задумалъ основаніе таковаго органа. Уномянутый нами въ свое время Владимірскій корреспондентъ въ

<sup>1)</sup> В гадимирскія Епарх. Выдомисти з г 1866 г., № 11; см. № 8 н № 9.

<sup>2)</sup> Каседральнымъ О М. Надеждинымъ.

<sup>3)</sup> См. Владимир Enapx. Впдомости 1865 г. № 11; стр. 579 примвч.

<sup>4)</sup> Cm тамъ же 1865 г . № 1, 11 и джинн. и эа 1866 г. № 10 и др.

октябръ же 1863 года, слъдовательно вскоръ по прибыти преосв. Өеофана во Владимиръ, писалъ оттуда въ Москву, что съ 1864 года предполагалось тамъ издавать духовный журналъ «Названія Духовнаго журнала, который предполагають издавать съ будущаго года знаемъ. Иниціатива Владиміръ, -- говоритъ онъ, -- мы еще не этого дъла принадлежитъ преосвященному веофану. Издание, сколько намъ извъстно, будетъ ежемъсячное и состоять изъ следующихъ отдъловъ истолкование Св. Писания; церковная история; церковное богослуженіе и археологія, библіографія и смісь которая нится, должно быть, внутрениею корреспонденциею епархии, по текущимъ дъламъ и вопросамъ. Для этого журнала преосвященный намфренъ завести свою типографію Наше изданіе, если только оно состоится, точно также какъ и Харьковскій Духовный Дневникъ 1), болте или менте должно разъяснить вопросъ: что полезнте для епархіи и что успъщнъе пойдетъ въ провинціи — изданіе ли епархіальных в відомостей, или духовнаго журнала? Намъ кажется, издание духовнаго журнала будеть затруднительнее для провинціальной епархіи, нежели изданіе епархіальныхъ въдомостей. Впрочемъ само дъло прасноръчивъе скажетъ за себя, чъмъ всякія предположенія» 2). Но до этого дъла, собственно говоря, дъло и не дошло. Предположенный къ изданию съ началомъ 1864 года во Владиміръ духовный журналь не только въ 1864-мъ, но и послътого не быль тамъ издаваемъ, а вмъсто того, указомъ Св Синода на имя преосв. Өеофана отъ 21 сент. 1864 г, разрѣшено было издавать Владимірскія Епархіальныя Видомости, которыя и стали выходить въ свътъ съ 1865 года по примъру многихъ и другихъ, около того же времени начавшихъ свое существованіе провинціальныхъ въдомостей епархіальныхъ, въ обычномъ формать и объемь, съ обычнымъ числомъ (24) книжекъ въ годъ и съ обычною такимъ повременнымъ изданіямъ программою, въ которую впрочемъ входили во Владимірских собственно Епархіальных Видомостях почти всь ть дёлы, кеторые предположены были для духовнаго журнала. Кромъ части оффиціальной, въ которой пом'вщаемы были обычныя св'ядънія

<sup>1)</sup> Тавъ въ корреспонденціи. Но здісь очевидная омибка или опечатка: Харьковскій журналь того времени назывался Духовный Вюстникь, а не Духовный Внесникь.

<sup>2)</sup> Правосл. Обозр. 1863, XII, 89—90.

изъ области правительственныхъ распоряжений и епархіальнаго управденія, о перемівнахъ по службів и проч., въ нихъ была часть неоффиціальная съ очень обширною программою, въ которую входили статьи и по Св Писанію и твореніямъ святоотеческимъ, и нальныя статьи догматическаго, нравственнаго и общаго духовнолитературнаго содержанія, и дучшія изъ поученій и бесёдъ Владимірскаго духовенства, и мъстная исторія и статистика, и извъслія о современныхъ событияхъ и воспоминания о лицахъ болъе или менъе историческихъ, и вообще церковно историческия статьи, и назидательныя размышленія, и педагогическія статьи, и общеполезныя свъдъня изъ наукъ естественныхъ и проч. 1). Самъ преосв. Өеофанъ съ живымъ и дъятельнымъ сочувствиемъ относился къ своему дътищу, и мы видимъ много проповъдей его, помъщенныхъ въ Владимирских Епархиальных Въдомостях <sup>2</sup>). Вов эти проповеди вошли потомъ въ составъ полнаго изданія его проповъдей, произнесенныхъ во Владиміръ и Владимірской епархіи, вышедшаго въ свъть во Владиміръ же, въ 1869 году.

Въ числъ особыхъ событій времени, вызывавшихъ преосв. Ософана на особую же, усиленную дъятельность, кромъ вышеуказанныхъ, за время его служенія на Владимірской канедръ, преимущественное вниманіе обращають на себя такія важныя въ жизни государства русскаго событія, какъ безвременная кончина Наследника Престола, Цесаревича Великаго Князя Николая Александровича 12 апръля 1865 года и последовавшее затемъ объявление Наследникомъ Престола Великаго Князя Александра Александровича, нынъ благополучно царствующаго Государя Императора. По тому и другому случаю преосв. Өеофанъ не только дёлаль соотвётствующія распоряжения по епархии, но и произносиль проповёди съ церковной канедры. Сюда относятся, во первыхъ, ръчь «предъ паннихидою по усопшемъ Государъ Цесаревичъ и Великомъ Князъ Николаъ Александровичь 13 апрыля 1865 года и, во вторыхь, рычь «предъ прочтеніемъ манифеста о новомъ Наслідникі — благовірномъ Государів Цесаревичь и Великомъ Князъ Александръ Александровичь, 28 апръля

<sup>1)</sup> См. подробное изложение программы *Владимирскихъ Епархиальныхъ* Въдомостей въ ихъ № 1 за 1865 годъ.

<sup>2)</sup> См. напр. этп *Впдомости* за 1865 годъ въ №№ 1, 4—8, 10 и др., за 1866 г. №№ 2, 3 и др.

того же года. Въ первой онъ живо, сердечно выражаетъ скорбь объ утрать, понесенной Августьйшими Родителями усопшаго и всею Россіею въ лицъ подававшаго блестящія надежды бывшаго Наслъдника Цесаревича и подветъ утъпеніе въ благой участи усоннаго на необ, но вибств даеть и наставление, урокъ, извлекаемый изъ этого события 1). Съ кончиною бывшаго наслъдника престола гослъдовала перемъна въ наслъдіи царскаго вънца, измъненіе въ порядкъ госуларственной жизни. «Но когда, - по слову архипастыря проповълника. - такое значительное измънение въ нашемъ государствъ промыслительно допущено или совершено въ періодъ существенныхъ у насъ изміненій. то нельзя не поставлять перваго въ связи съ последнимъ. Кто внаетъ, что было бы безъ сей перемены, и что еще будеть въ следствие ея? Всяко, однакожь, симъ печальнымъ и, можно сказать, грознымъ событиемъ не дается ли намь вразумительный урокъ: смотрите, осторожные измышийтесь. Измынийтесь къ дучшему во вившнемъ бытв, какъ покажется вамъ дучше, но не покушантесь измынять того, что вашего же ради въчнаго блага свыше учреждено среди васъ Вотъ смотрите надлежить человъку единого умрети, пото из же судь. Оправдание на судъ одно -въ Господъ, Спасителъ нашемъ; а съ Нимъ въ общены бывають только върожо въ Него и жизнию по въръ, зръющею силою св. таинствъ, подъ влиниемъ всъхъ молитвенныхъ и освятительныхъ чиновъ св. церкви Воль это все и оставьте неизмъннымъ. Се единственный нуть въ блаженной кончинъ и къ справданию на судъ, дающему входъ въ блаженную въчность. Кто не согласится, что подобное напоминание, и напоминание въ сильномъ, какъ видите, тонъ очень для насъ благовременно? все стади у насъ измънять, и такъ раздражили позывь из измененіямь, что очень иногіе стали изменять и св. въръ. Пошли невърте, разслабленте правовъ и холодность въ церкви, -- это отчуждение отъ предметовъ стольно дорогихъ Господу. И воть нынь говорить канъ бы Господь: вы отвергаете то, что мит дорого, и Я беру у васъ то, что вамъ дорого, - дорогаго вамъ Наследника Престола. Вразумитесь же, продолжимъ уромъ Господень. - вразумитесь и не будьте какъ конь и мескъ, и из же нъсть разума» 2). Вторая ръчь еще болье знаменательна въ виду сопоста-

<sup>1)</sup> Слова къ Владимірской паствъ, стр 611-614.

<sup>2)</sup> Тамъ же, стр. 613-614 Манифесть о кончинъ бывшаго-Наслъдичка

вленія предшествующаго печальнаго воспоминанія (о кончинть бывшаго наследника) съ последующимъ радостнымъ, утешительнымъ объявленіемъ о новомъ Наследникъ. «Кто помнитъ, чтобъ у провозглашенія Наслъдника Престола было когда отнимаемо у насъ обвеселяющее дъйстве, какъ нынь? Да не подумаетъ однакожъ кто, что въ этомъ есть какое либо печальное предзнаменование. Напротивъ, тутъ такъ ясно печатлъется указаніе свыше на мирный исходъ печали и мирное воцарене радости. Манифестъ нынвшній - что радуга при Нов! Припомните, что тогда было. Еще следы потопа такъ были повсюдны на землъ. Но принесъ Ной жертву Богу, и Богъ изрекъ милостивое опредъленіе, что потопа не будетъ болье, что отселъ будетъ чередоваться день и ночь, весна и лъто, съятва и жатва И знамение завъта сего, говоритъ Господь, дугу мою полагаю во облацъ. Постигла насъ скорбь, сокрушались мы и сокрушаемся, молились мы и молиися, - и вотъ указывается намъ провозглащеніе новаго Наследника Престола, какъ бы радуга, предвозвещающая минованіе скорби и скорое наступленіе желаемыхъ и чаемыхъ утъшеній. — Не знаю какъ въ другихъ мъстахъ, а въ отношеніи къ намъ я вижу подтвержденіе добрыхъ указаній въ этомъ непридуманномъ совпадении провозглашения новаго Наслъдника съ празднованиемъ Преполовенія-дня, радостно встрівчаемаго и весело провождаемаго. Мы исходимъ на воды, коими утоляется жажда; Господу взываемъ: жаждущую душу мою благочестія напой водами, и Господа провозглашающаго слышимь: жаждай да грядеть по Мнв и да пість. Такъ и готова при этомъ нарисоваться въ умъ картина имъющихъ изойти оть Государя Цесаревича въ будущемъ его царствованіи благодътельныхъ учрежденій, коими, какъ обильными водами, будеть утоляться наша жажда, всякая потребность житейская, гражданская, промышленная, ученая, художественная, паче же религіозная. По крайней мъръ не сильно ли это оживить наши надежды и утвердить покой? И даруй Господи, чтобы всё сыны Россіи успокоительно основались нынъ на сихъ благихъ желаніяхъ и ожиданіяхъ и новаго Наслъдника приняли сердцемъ открытымъ, окруживъ его любовью и

Престола, данный въ Ницт 12 апръля 1865 года, извъщалъ и о переходъ правъ престолонаслъдія къ новому Наслъднику престола. Текстъ этого манифеста напечатанъ былъ и въ *Владим. Епарх. Въдомостияхъ* за 1865 г.№ 9.

молитвами» 1) Молитвою о ниспосланія всяких благь новому Наследнику Престола и новымь успокоеніемь въ радостной надеждё на Него оканчивается речь 2) архипастыря, прозорливымь окомъ видёвшаго уже въ то время сокровенную за завёсою будущаго тайну царствованія тогдашняго Наследника Престола, а нынё благополучно царствующаго Государя Императора Александра Александровича, съ великими благодеяніями, отъ него изліянными на народъ русскій, съ чудесно спасающею Его силою Божіею и съ прочими успокоительными знаменіями его царствованія.

Межцу тъмъ какъ особыя событія въ жизни государственной условливали собой деятельность архипастыря Владимірскаго въ томъ ея объемъ и видъ, въ какомъ изобразили мы ее сейчасъ, со стороны жизни церковной епархія Владимірская нуждалась въ рядовой и еще болъе усиленной, неутомимой его дъятельности. Полагая главною задачею своею, въ качествъ јерарха русской церкви, какъ мы видъли выше, спасеніе ввъренныхъ ему душь, преосв, беофанъ не ограничивался однимъ стольнымъ своимъ городомъ, Владимиромъ, но и по всей епархіи Владимірской искаль, если можно такъ выразиться, души, нуждавшияся въ спасеніи. Это исканіе ближе всего, и опредъляло собой для него необходимость посъщений епархіи или путешествій по епархіи. Въ бытность свою епископомъ Владимірскимъ преосв. Өеофанъ посътилъ весьма многіе города и селенія своей епархии и во многихъ изъ нихъ совершалъ священнослужения и проповъдывалъ слово Божіе. Прибывъ на Владимірскую канедру уже въ началъ осени 1863 года, онъ, естественно, только съ началомъ лътняго времени 1864 года могъ начать свои посъщенія епархіп и постиль многи города и селенія. Такъ онъ прежде всего, послъ того какъ справилъ весение праздники до недёли всёхъ святыхъ включительно въ стольномъ городъ, во вторникъ же недъли всъхъ святыхъ 16 июня означеннаго 1864 года посътилъ городъ Судогду и здъсь въ соборъ, по совершени литурги, говорилъ проповъдь, въ которой, воспользовавшись текстомъ чтеннаго въ тотъ день Евангелія: внемлите же от лживых пророк, иже приходять къ вамъ во одеждахь овчихь, внутрь же суть волиы хигиницы (Мато. 7, 15). предостерегаеть отъ современных лжеучителей и кривотолкователей,

<sup>1)</sup> Слова къ Владим паствъ, стр. 615-616.

<sup>2)</sup> Тамъ же, стр. 616 и дал.

особенно изъраскольниковъ, которыхъ въ тёхъ мёстахъ было много 1) Затъмъ 18 июня въ четвергъ преосв Өеофанъ быль уже въ г. Муронь и эдьсь, въ соборь, также говориль проповъдь. Но такъ какъ Муромъ есть одинъ изъ древнъйшихъ городовъ русскихъ, славенъ своими историческими и частью священно-историческими преданіями, то преосв Өеофанъ, имъя это въ виду и постановку проповъди далъ иную. Взявъ за основаше ея слово апостольское къ върующимъ: потщитеся, братів, ваше званів и избринів извъстно сотворити (2 Петр. 1, 10), онъ говорить: «Это обстоятельство пришло мнъ на мысль, при посъщении града вашего. Вижу избытокъ мылостей Божінхъ къ вамъ, сравнительно съ другими градами, явленный въ даровани вамъ сильныхъ защитниковъ, ходатаевъ и помощниковъ, нетлънныя мощи коихъ почивають среди васъ 2). - Богъ приближается къ вамъ, — еда туне?! — Еда туне, современно почти съ началомъ гражданского быта вашихъ предковъ, одинъ князь исходитъ отселъ, чтобъ просіять нетлівність мощей чрезь пріятіє візвца мученическаго близъ матери всъхъ градовъ русскихъ 3); -- другіе оттуда приходять сюда, чтобъ здёсь подобнымъ нетлёніемъ дечь въ основаніе новой жизни града?-Не могу не видъть, и вамъ не указать, въ семъ особеннаго вашего избранія Божія, не за тёмъ, чтобъ возгордить мысль вашу, а за тъмъ, чтобъ, напомнивъ вамъ особенность избранія и соединенныя съ темъ особенныя отъ васъ ожиданія избравшаго, - возбудить въ васъ ревность, удалнясь отъ дълъ ничтожныхъ, только едика суть честна и едика доброжвальна, помышлять. Не удерживаю себя потому сказать потиштеся, братіе, и вы — ваше звание и избрание извъстно сотворити» 4). На следующий день, въ пятницу 19 іюня, святитель Өеофанъ говоритъ проповъдь въ Муромскомъ Спасскомъ мужскомъ

<sup>1)</sup> См. Слова по Владимирской пасть, стр. 336—342, при чемъ преосв. Өеофанъ прямо именуеть одного изъ представителей такъ называемой Вълокриницкой раскольнической ісрархіи Амвросія (по вопросу о священствъ), стр. 340—341.

<sup>2)</sup> Далъе преосв. Өеофанъ въ проповъди и упоминаетъ ихъ, какъ напр. св. князя Петра и супругу его Февронію, князя Константина и чадъ его и др.

<sup>3)</sup> Т.-е. Кіева.

<sup>)</sup> Слова къ Владим. паствъ, стр. 342 и дал. Нравоучение отсюда понятно

монастыръ, при чемъ, имъя въ виду устройство монастыря, такъ сказать, на краю пропасти, то есть слишкомъ «близко къ міру», а слъповательно и къ соблазнамъ, искушениямъ, отсюда и выводитъ мысль о необходимости борьбы съ соблазнами, искущеніями особенно ция посвятившихъ себя подвигу иночества 1). Далъе мы видимъ архипастыря — путешественника въ Гороховецкомъ убздъ. Находящіяся въ этомъ убадъ Святозерская женская обитель и село Нижній-Ланцехъ послужили также мъстами для съянія съмени слова Божія архипастырю-пропов'єднику. Въ той обители онъ говорилъ проповъпь 26 іюня, а въ Нижнемъ Ландехъ на следующий день 27 іюня Въ обители, еще не давно начавшей свое существование, преосвящ. Өеофанъ, естественно, счелъ нужнымъ дать хотя краткій «урокъ иночествования, призывая подвижниць сего последняго къ труду, взаимному согласію и устроенію своихъ мыслей, подобающему принявшимъ на себя сей подвигъ 2); а въ означенномъ селъ, извъстномъ благочестиемъ своихъ жителей, архипастырь - проповъдникъ, имъя въ виду это обстоятельство, но не упуская изъ виду и того, что невдалекъ отъ этого села есть не только раскольники, но и «коноводы ихъ», предостерегаеть слушателей отъ увлеченія въ раи слышавъ, что въ селъ Ландехъ препполагалось завести библютеку, предлагаетъ между прочимъ прюбръсти въ нее и книги, направленныя къ обличеню раскола 3). - Постивъ за темъ городъ Шую, святитель Ософанъ въ своей проповъди, произнесенной въ тамошпемъ соборъ, обратилъ вниманіе на другое обстоятельство, по видимому случайное, и изъ него выводить назидание слушателямъ. «Не въ первый вступаю я градъ въ настоящій повздъ мой, - говоритъ въ самомъ началъ слова архипастырь-проповъдникъ, -- но въ первомъ вашемъ градъ встръчаю полное радушие, простотою въры и непринужденною искренностію растворенное. Избытокъ утъщенія отъ сего разръщаетъ языкъ мой на похвалу вамъ и благожеланія». Но само собою разумъется, не эти похвала и благожеланія, а предостережения и наставления, столь необходимыя и во всякое, а особенно въ то тревожное время, составляютъ главную часть содержа-Іюля 3 дня преосв. Өеофанъ совершалъ освящение иня слова.

Тамъ же, стр. 346 и дал.

<sup>2)</sup> Tame me, crp. 350-353.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Тамъ же, стр. 75.353—3

Крестовоздвиженскаго храма въ селъ Ивановъ Шуйскаго уъзда и при этомъ опять говорилъ проповъдь, въ которой, также похваливъ искреннюю въру и благочестіе нелицемърное жителей села, учить о важности храма Божія для всей жизни человъка. «Благодътельно,говорить онъ, -- устроение училищь, больниць, воспитательныхъ домовъ, мъстъ общенія взаимнаго, и проч. Устроеніе храма благодътельнъе паче всъхъ ихъ: ибо храмъ есть и училище, и больница, и воспитательный домъ, и мъсто общения духовнаго» 1). Послъднимъ мъстомъ въ этотъ повздъ, которое святитель путешественникъ ознаменоваль словомъ процовъди съ церковной каоедры, быль Суздальскій женскій Ризположенскій монастырь, гдт онт 10 іюля, вт день преподобнаго Антонія Кіево-Печерскаго, служиль литургію и говориль проповёдь, въ коей инокинямъ поставлялъ въ образецъ жизни иноческой преподобнаго Антонія 3). Вернувшись за тімь во Владимірь и пробывъ тамъ большую часть мъсяца августа, ревностный архипастырь снова въ концъ августа отправился въ путешествіе по епархіи, причемъ посетиль отчасти уже известныя намъ места въ г. Вязникахъ и Вязниковскомъ убодъ, а частію и иныя мъста въ Меленковскомъ и Муромскомъ убздахъ, въ самомъ г. Муромъ и г. Ковровъ, вездъ проповъдуя слово Божіе 4) и вернувшись въ Владиміръ уже въ началъ сентября.

Если во время своихъ путешествій по епархіи преосв. Өеофанъ, проповъдуя слово Божіе, затрогивалъ по временамъ, какъ мы видъли, не только обще-церковные, но и обще-государственные вопросы въсвоихъ проповъдяхъ, то все же при этомъ его духовный кругозоръ съуживался болъе мъстными, нежели общественными интересами. Еще болъе частный характеръ имъла домашняя жизнь и дъятельность святителя, хотя и она, исходя изъ разнообразнъйшихъ, и частнаго и общаго характера, поводовъ и побужденій, и простираясь не только на частные же предметы и лица, окружающія архипастыря, но и на дъла обще епархіальныя, обще-церковныя и гражданскія, восходив-

<sup>1)</sup> См тамъ же, стр. 357-360.

<sup>2)</sup> Тамъ же, стр. 361. Далъе проповъдникъ съ этихъ сторонъ и разсматриваетъ храмъ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) См. тамъ же, стр. 365 и дал.

<sup>4)</sup> См тамъ же, стр. 387—426. Всё эти проповеди также касаются, кроме общихъ истинъ, преимущественно практическихъ, и раскола и обще-государственныхъ вопросовъ.

шія на разсмотръніе и разръшеніе его, такимъ образомъ неръдко выступала изъ рабочаго кабинета его, подъ воздействіемъ его мысли, уже съ характеромъ общимъ и общественнымъ. Но не этого, конечно, характера хотимъ мы здёсь коснуться, а более частнаго, какъ мы сказали, домашняго ея характера. Въ этомъ отношении, не говоря о порядкъ вседневной жизни архипастыря, который наблюдаемъ былъ и во Владиміръ такъже или почти такъ же, какъ и въ Тамбовъ, по свидътельству очевидца — сожителя владыки 1), мы обратимъ вниманіе особенно на одно обстоятельство, вызвавшее преосв. <del>Феофана даже на слово проповъди съ церковной каоедры. Разумъемъ</del> устроеніе храма во имя Рождества Христова при архіерейскомъ домъ, составлявшаго уже съ самаго прибытія преосв. Өеофана во Владиміръ, предметъ самыхъ усердныхъ заботъ его. Прежній храмъ былъ ветхъ и былъ сломанъ. Благодаря стараніямъ преосвященнаго, усерпю его почитателей и любителей благольния храмовь Божихь въ короткое сравнительно время храмъ крестовый былъ заново передъланъ и «сталъ много общирнъе и свътлъе, безъ столбовъ внутри. Храмъ очень нравился преосвященному» 2). Освящение этого храма совершено было самимъ преосвященнымъ 2 февраля 1866 года, при чемъ владыка не преминулъ сказать приличествующее случаю слово. Это слово имъетъ предметомъ своимъ выяснение внутреннъйшаго значенія храма, но его начало касается и исторіи построенія самаго крестоваго храма «Благодареніе Господу, вложившему въ насъ желаніе и подавшему намъ способы обновить храмъ сей, - такъ начинаетъ свое слово архипастырь-проповъдникъ. - Въдомо вамъ, сколько нужень быль такой храмь, въдомо также и то, какъ свыше силь нашихъ было удовлетворить сей нуждъ. И вотъ однакожъ все уровнялъ Господь: дёло спелось и такъ скоро пришло къ концу, къ общему всъхъ насъ утъщенію. Слава Тебъ Господи, благодъющему намъ не по достоинству нашему. - Когда только началось храмозданіе сіе, помню быль ходь съ Боголюбскою иконою Божлей Матери. Проходя мимо, я мысленно поручаль Владычицъ Богородицъ начатый трудъ и молилъ ее, скорую всемъ и во всемъ помощницу, благо-

<sup>1)</sup> А. Г. Говорова. См. Душепол. Чтеніе за 1894 г. №№ 5—6, стр. 64

<sup>2)</sup> Тамъ же. Архісрейскій домъ во Владимірѣ помѣщается въ стѣнахъ Рождествена или Рождественскаго (Рождества Богородицы) монастыря, обращеннаго въ каеедру Владимірскихъ архіереевъ указомъ 1744 года 16 іюля.

поспъшить намъ душеспасительно совершить его во славу рождшагося отъ Нея Господа, и ея Самой. Въруемъ, что эта незаслуженная благопоспъшность устроенія храма сего есть плодъ Ея Материнскаго о насъ попеченія, и понуждаемся благодареніе принести и Ей Пречистой Владычицъ Богородицъ, - не смотря на худобу нашу не лишившей насъ своей помощи. - Не могу умолчать и объ избранныхъ орудіяхь Божіей къ намъ милости-нашихъ благодътеляхъ.-Благодарю всёхъ, кои помогали намъ достояніемъ, трудомъ и совётомъ. Господь да воздастъ вамъ вмъсто земныхъ-небесная, вмъсто временныхъ--въчная, — и да благословить Онъ васъ во всёхъ собственныхъ вашихъ трудахъ и начинанияхъ. Въ каждое богослужение будеть возноситься здёсь усердная о всёхь къ Богу модитва, которая, въримъ, въры ради вашей, не будетъ безплодна для васъ. Съ такими чувствами принимаемъ иы храмъ сей, какъ даръ Божій» 1). На другой день, 3 февраля того же 1866 года освященъ быль самимъ же преосвященнымъ Ософаномъ и придълъ въ честь Иверскія иконы Божіей Матери въ той же Крестовой церкви архіерейскаго дома, чрезъ что довершилось, къ утёшенію преосвященнаго, благоустроение сей церкви 2).

Но получивший еще въ Клевъ завътъ—молиться и молиться, еще въ первые годы своего служения на учебно-воспитательномъ погрищъ горъвший желангемъ, отръшившись отъ всего почти сторенняго, кромъ молитвы, сидъть въ церкви и молиться, наконецъ и при самомъ наречени во епископа не скрывший тайнаго стремления бытъ на такомъ мъстъ, гдъ бы ему можно было «свободно предаться занятиямъ по сердцу» преосвященный деофанъ, и честно исполняя обязанности своего архіерейскаго служенія, не могъ не тяготиться многимъ въ исполненіи этихъ обязанностей. Онъ былъ по истинъ архиереемъ Божіимъ, святителемъ, ревностно заботился о спасеніи паствы и своемъ, любилъ устроеніе храмовъ Божіихъ ради той святой пъли, которой они служатъ и которая ведетъ также къ спасенію душъ, съ полнымъ усердіемъ, при всякомъ болъе или менъе удобномъ случаъ проповъдывалъ слово Божіе, а въ своемъ личномъ характеръ, ученіи, дъйствованіи и отношеніяхъ былъ во истину «пра-

<sup>1)</sup> Слоза къ Владимірской пастеп, стр. 621.

<sup>2)</sup> См. тамъ же, на стр. 626 и дал. проповъдь, при семъ произнесенную Преосв. Өеофаномъ.

вило въры и образъ кротости, воздержания учитель», былъ исполненъ любви безпредъльной и проч. Но кромъ всего этаго и кромъ молитвы, къ которой такъ прилежала душа его, ему нужно было, какъ архіерею епархіальному, заниматься часто вовсе не сродными его сердцу дълами, какъ напр. полному безсребреннику, нестяжательному иноку заботиться о сбережении и ростъ капиталовъ церковнаго имущества 1), кроткому любвеобильному—заниматься кляузными консисторскими дълами, подвергать виновныхъ наказаніямъ и под Къ тому же епархія Владимірская, какъ мы отчасти и зам'вчали раньше, была весьма общирна и представляла гораздо болье сложности для управленія ею, нежели епархія Тамбовская. По статистическимъ свъдъніямъ за 1864 годъ, собраннымъ Владимірскою духовною консисторією, во Владимірской губернім значилось всёхъ жителей разцыхъ въдомствъ, званій и состояній, обоего пола 1.254.960, въ томъ числъ духовнаго въдомства 9.541 мужскаго и 11.434 женскаго пола, крестьянъ 518. 263 мужескаго и 578.638 женскаго пола и раскольниковъ 3.891 мужескаго и 5.166 женскаго пола; по метрическимъ книгамъ родившихся 61.703, умершихъ 49.004 и браковъ совершено было 11.241; монастырей мужских штатных 2 класса, 2, 3 класса 7, ваштатныхъ 4, пустыней 6; женскихъ 1 класса 2, 2, класса 3, 3 класса 3, итого мужскихъ 20 и женскихъ 8; монашествущихъ же 467 мужескаго и 659 женскаго пола; православныхъ церквей и соборовъ, каменныхъ и деревянныхъ 1.152, часовень таковыхъ же 261, единовърческихъ церквей 4, часовня 1; училищъ учрежденныхъ отъ духовенства 270, въ нихъ учащихся 2.970 мальчиковъ и 322 дівочки, не считая въ томъ числь училищь разныхъ въдомствъ свётскихъ (Палаты Государственныхъ имуществъ, удёльной конторы, городскихъ думъ и т. д. 2). Не легко было управлять такою епархіею, тэмъ болье, что управление было и не безъ непріятностей. Поэтому преосвященный беофанъ все болье и болье утверждался въ мысян объ удаленіи на покой отъ дёлъ епархіальнаго управленія и объ избраніи такого міста для жительства на поков, гав бы онъ могъ «свободно предаться занятіямъ по сердцу», т. е. модитвъ и богомыслю. Къ тому же побуждало его и разстроивавшееся отъ

<sup>1)</sup> См. напр *Владимір. Епарх. Въдомости* за 1865 г., №№ 12 и 13 въфиціальной части указы св. Синода.

<sup>2)</sup> Сы. Владимир. Епарх. Выдомости за 1894 г. № 5.

многихъ трудовъ и подвиговъ здоровье. А между тъмъ еще въ бытность на Тамбовской канедръ онъ облюбоваль себъ такое мъсто для покоя-Вышинскую пустынь, со которой часто вспоминаль въ Тамбовъ и во Владиміръ, - говорить о немъ жившій съ нимъ тогда племянникъ его А. Г. Говоровъ, -и не разъ говорилъ мнъ, что нътъ мъста лучше, какъ Выша» 1). Сюда-то и устремилась мысль преосв. Өеофана, когда онъ задумалъ удалиться на покой. Въ этомъ смыслъ онъ послалъ въ св. Синодъ прошеніе, и св. Синодъ указомъ отъ 5 июля 1866 года далъ знать Владимирской Консистории 1-е), что преосвященный Өеофанъ, епископъ Владимірскій и Суздальскій 17-го іюня сего года, согласно его прошенію, но разстроенному здоровью, уволенъ отъ управленія Владимірскою епархією, и 2-е, что на мъсто его на канедру Владимірской епархіи перемъщенъ архіепископъ Волынскій Антоній 2). Немного было нужно, чтобы преосвященный Өеофанъ, получивъ увольнение на покой, устроилъ о бывшемъ домъ своемъ и приготовился къ отъёзду на Вышу. Іюля 24 дня назначено было и состоялось прощание его съ Владимирскою паствою. Это было въ воскресный день, и вотъ какъ описываетъ прощаніе сіе очевидецъ событія и даже участникъ его. «Въ 9 часовъ утра, - говорить онъ объ этомъ днё прощанія 24 іюля, - на обычный благовъстъ къ поздней литургии, Владимірцы начали стекаться въ величественный соборъ Успенскій въ большомъ многолюдствъ Всъ знали, что идутъ въ послъдній разъ видеть и слышать архипастыря любимаго, и потому всё шли съ предварительнымъ грустнымъ настроеніемъ сердца. Преосвященный, имфвшій обычай пріфзжать къ богослуженіямь по первымь ударамь колокола, на этоть разъ изволиль прибыть въ соборъ нъсколько поздиве обыкновеннаго, какъ бы желая доставить возможность и запоздавшимъ видъть и слышать все сполна благолъпнъйшее священно-служение божественной литургіи, которую совершали теперь со владыкою шестеро сослужащихъ». По заамвонной молитей владыко произнесъ прощальное слово, давно уже передъ тъмъ не бесъдовавъ съ своею паствою на церковной каседръ. «Ко времени произнесения сей прощальной бесъды святителя уже собралось и облеклось въ священныя облаченія для

<sup>1)</sup> Душепол. Чтеніе за 1894 г. №№ 5-6, стр. 64.

<sup>2)</sup> Владимір. Епарх. Видомости за 1866 г. № 13. Антоній (Павлинскій) скончался и погребень во Владимірь въ 1878 году.

предстоявшаго молеб(твія 1) все здъшнее градское духовенство, и всв мы, и всв предстоявшіе во храмв старались возможно ближе стать къ святители, въ последній разъ благовествовавшему предъ нами Глубочайшая тишина во время бесёды святителя, прерываемая лишь тихими рыданіями, исходивщими изъ груди сердецъ чувствительныхъ, дали намъ возможность разслушать каждое слово прощальной беседы архипастыря. Вотъ она, -эти умилительно - наставительная бестда. «Уже приходить къ концумое почти трехъ-латнее среди васъ и съ вами служение, — и я понуждаюсь сказать другое на прощаніе. Долго молчаль я и воть на какой случай припідось прервать молчаніе Случай для вась, можеть быть простой и обыкновенный, а для меня очень знаменательный. Что будетъ впереди, кто опредълить? Но, обращаясь назадъ и проходя мыслю все отъ начала моего сюда прибытия до настоящаго времени, преисполняюсь чувствомъ благодаренія къ щедрому, Благоподателю, - за всё Его милости, не по моему достоинству на меня изліянныя. Число сихъ милостей я могъ бы указать, но мъры ихъ спредълить не умъю. Удивилъ еси, Господи, щедроты Твоя на мив недостойномъ, преизобильною благодатію Твоею, на покаяніе меня призывая. — Благодареніе возношу и Пречистой Владычицъ Богородицъ и свитымъ Божнимъ, въ семъ храмъ почивающимъ и по всей епархія славимымъ, что щадили меня, не смотря на большія немощи мои и молитвами своими не допускали милости Божіей преложиться на гнівь -- Вірую также, что не малою частью вашей любви и молитвамъ вашимъ обязанъ я такимъ милостивымъ небеснымъ покровомъ. И благодарю васъ за то; благодарю васъ за все добро, вами мнъ явленное, за ваше благорасположеніе, за ваше вниманіе къ немощному слову моему, за ваше благоговъйное стояне во храмъ, коимъ всегда утъшался, за вашу ревность къ благолъщю храмовъ, за вашу готовность на всякое добро. - Милостивый Господь да укръпитъ въ васъ и да умножить си добрыя расположения ваши, - чтобъ, украшаясь ими, вы всегда составляли вънецъ похваления для церкви Христовой. - Не попеняйте на меня, Господа ради, что оставляю васъ. Отхожу не ради того, чтобъ вынужденъ быль васъ оставить. Ваша доброта не

<sup>1)</sup> Владыка,—по сообщеню того же очевидца — изъявилъ желаніе, чтобы градское духовенство принесло вмѣстѣ съ его преосвященствомъ благодарственное Господу молебствіе за 10, что сподобилъ святителя три года послужить Ему на паствѣ нашей.

допустила бы меня перемънить васъ на другую паству. Но, какъ ведомый, ведусь на свободное отъ заботъ пребываніе, ища и чая лучшаго, какъ это сродно естеству нашему. Какъ это могло образоваться, не берусь объяснять. Одно скажу, что кромъ внъшняго теченія событій, опредъляющих на дъла, есть внутреннія изміненія расположеній, доводящія до извістных рішимостей, есть кромі вижшней необходимости необходимость внутренняя, которой внемлеть совъсть и которой не сильно противоръчить сердце. Нахолясь въ такомъ положени, объ одномъ прошу любовь вашу, оставя сужденія и осужденія сдёланнаго уже мною шага, усугубьте молитву вашу, да не отщетить Господь чаяни моего и даруеть мив, хоть не безъ трудовъ, обръсти искомое мною. — И я буду молиться о васъ, - буду молиться, чтобъ Господь всегда ниспосылалъ вамъ всякое благо, улучшалъ благосостояние и отвращалъ всякую бъду, паче же чтобъ устрояль ваше спасение. -- Спасайтесь и спаситесь о Господъ! Лучшаго пожелать вамъ не умъю. Все будеть, когда спасены будете. — Путь спасенія вамъ въдомъ, въдомо и все спасительное устроеніе Божіе! - Въ семъ отношеніи довольно вамъ напомнить слова Апостола Павла: О Тимовее! предание сохрани. Сохраните, что Господомъ и святыми Его Апостолами предано церкви и что одно покольніе христіанъ передаетъ другому Напомнить о семъ вамъ понуждаюсь того ради, что нынё много лживыхъ ученій ходить между нами, — ученій растлительныхъ, подрывающихъ основы вёры, разстроивающихъ семейное счастие и разрушающихъ благосостояще госупарства. Поберегитесь ради Господа, отъ сихъ учени. - Есть камень, коимъ испытываютъ золото. Испытательнымъ камиемъ да будеть для вась св. учение, издревле проповъдуемое въ церкви. - Все несогласное съ симъ ученіемъ отвергайте, какъ зло, какимъ бы титдомъ благовиднымъ опо ни прикрывалось... Вы только это соблюдите, а все прочее уже само собою приложится вамъ. За чистотою вфры последуеть осенение благодати. Благодать съ верою созиждуть святыми и непорочными сердца ваши. Чистые же сердцемъ Бога начинають эрть еще здъсь, — узрять Его несомнъпно тамъ, и будуть въчно зръть и блаженствовать въ семъ зръніи. - Это небольшое напоминаніе прошу принять, какъ послёднее зав'ящаніе; — и большимъ чъмъ обременять внимания вашего не буду. Все знаете сами. Поревнуйте только стать върядъ тъхъ ублажаемыхъ, коихъ указалъ Господь въ словъ своемъ: сія въсте, но блаженни есте, аще творите я. - За тъмъ - простите! Простите, если кого оскорбилъ, обидёль, онеправдоваль, или чёмь соблазниль - Господь Богь благодатію Своею да простить и помилуеть всёхь нась!-И еще прошу не забывайте меня въ молитвахъ вашихъ. Аминь» 1). Эта краткая, но подлинно умилительная бесёда въ нёкоторыхъ своихъ чертахъ напоминаетъ прощальную бесёду того же архипастыря съ Тамбовскою паствою, но только представляется еще болье трогательною, нежели послёдняя. въ ней все дышеть послёднимъ, заключительнымъ архипастырскимъ словомъ къ паствъ; не напрасно удалявшійся въ пустынное уединение святитель и краткое наставление, заключающееся въ бесъдъ сей, назвалъ «послъднимъ завъщаніемъ» и такъ настойчиво, повторительно просиль паству молиться о немъ, какъ дълаютъ удаляющиеся не только съ одного поприща на другое въ жизни сей, но и со встиъ изъ міра сего для перехода въ міръ горній. Не удивительно поэтому, что и не одни лишь знавшіе о цъли удаленія святителя слушатели, а и всё любивше его какъ Пастыря во истину добраго, слушали эту прощальную беседу съ особенно напряженнымъ вниманіемъ и грустнымъ настроеніемъ. «Весьма многие изъ предстоящихъ въ храмъ, - описываетъ разсматриваемое событіе современникъ-очевидецъ и участникъ его, - во все время бесъды Владыки обливались обильными слезами 2). По окончании Божестенной литургии и благодарственнаго молебствія, пишущій сім строки 3) осмълился — по предварительномъ во время причастна испрошени у его преосвященства согласія и благословенія — произнести ему отъ лица паствы Владимірской следующую речь: «Еще недавно срътали мы тебя на семъ священномъ мъстъ, какъ Ангела Божія, пришедшаго къ намъ съ священнымъ словомъ мира Евангельскаго, пасти врученную тебъ Христомъ паству Владимірскую. Но не прошло еще полныхъ три года боголюбезнаго среди насъ пребыванія вашего

<sup>1)</sup> Слова къ Владимір пастви, стр. 682—684. По этому изданію мы приводили тексть бесёды, который напечатань и въ N 15 Владимір. Епарх. Видомост., по съ нёкоторыми видоизмёненіями его.

<sup>2)</sup> Да приметь сін слезы нашего о тебѣ глубокаго сожалѣнія, — говорить тоть же свидѣтель-очевидець, — твоя святиня и любовь, святитель незабвенный, какь малый дарь возмездія сердечнаго за твои о насъ любвеисполненныя попеченія! И да воспомянутся наши слезы по тебѣ въ день воздаянія всеправеднаго въ похвалу и честь твоего св. служенія въ виноградникѣ Христовомъ Святой Церкви".

<sup>3)</sup> Тогда священникъ, а послъ протогерей Н. И. Флоринскій.

преосвященства, какъ уже насъ оставляеть ты, пастырь, священнъйшій!... Твоя собственная воля, слъдуя внутреннему гласу Божію въ освященномъ духъ твоемъ, хотя и не безъ соизволенія властей, увлекаетъ ваше преосвященство въ давно возлюбленное сердцу твоему пустынное уединение о Господъ. И вотъ мы искренно и глубоко скорбимъ о наставшей разлукъ съ безцъннымъ нашимъ архипастыремъ, -- скорбимъ не менте, святитель Христовъ, какъ древле скорбъли пресвитеры Ефесскіе, когда въ послъдній разъ видълись съ блаженнымъ Апостоломъ языковъ, въ продолжение трехъ лътъ свято потрудившимся у нихъ въ благовъстіи Христовомъ (Дъян. ХХ, 37. 38). И можно ли намъ не сокрушаться и не горевать? Наученные отъ цедовъ и отцевъ взирать на архипастырей темъ взоромъ, какимъ учатъ смотръть на нихъ слово Божіе и Церковь, т. е. какъ на истинныхъ преемниковъ апостоловъ, сихъ первыхъ въ церкви архіереевъ, по Христъ-Архіерев въчномъ, мы вполнъ понимали, что ты святитель, не только быль преемникь престола апостоловь, но и нравовъ апостольскихъ причастникъ Истинно ты былъ для церкви Владимірской живымъ образомъ Христовымъ 1) не по сану только іерарха, но и по іераршескому житію твоему.-Нашу скорбь по вашемъ преосвященствъ увеличиваетъ то обстоятельство, что ты собственнымъ изволеніемъ оставляешь насъ. Намъ отсюда предполагается, что не довольно обръда твоя святыня въ насъ, въ нашихъ нравахъ и жизни, такого, на чемъ можно было бы вашему преосвященству успокоить съ любовію свой прозорливый взоръ. Древле нъкто изъ св. архипастырей 2), вскоръ по возведении своемъ на престоль святительскій, сошель сь онаго въ уединеніе потому единственно, что замётиль, какъ мало хотели следовать правиламъ св. Евангелія люди врученной ему паствы. Воспоминая живыя наставленія и бестим къ намъ вашего преосвященства о евангельскомъ совершенствъ, которое при семъ изображалъ ты намъ собственною благочестивою жизню, —и повёряя съ оными нашу жизнь, мы замёчаемъ, что многаго и въ насъ недостаетъ для совершенства истин-

<sup>1)</sup> Мысль объ епископъ въ церкви св. Игнатія Богоносца. *Примъчаніе* о. Н. И. Флоринскаго.

<sup>2)</sup> Св. Исаакъ Сиріанинъ О чемъ см. Кратк. свъд. о жизни св. Исаака и о словахъ его, помъщенное при его словахъ подвижническихъ въ русск. переводъ. 1854 г. Москва. Стр III и IV. *Примпчаніе* того же Н. И. Флоринскаго, составителя описанія прощаня преосв. Өеофана съ паствою.

ныхъ учениковъ Евангелія. И вотъ намъ думается что эти несовершенства, это наше малое послушание Пастыреначальнику Христу, заставили ваше преосвященство, благочестивый архипастырь, оставить насъ, какъ непокорныхъ. Но сими нашими слезами, какія проливаемъ о тебъ, умоляемъ твою святую любовь, владыко святый, да простишь намъ всю виновность нашу и да возвысишь о всёхъ насъ св. мольбы къ престолу милосердія Боговладыки Христа, чтобъ не погубилъ насъ во гръхахъ нашихъ, но чтобъ далъ еще намъ время для покаянія, для просвётленія нашихъ мыслей и понятій, для очищенія сердець, для исправленія и улучшенія нашихъ нравовъ.-Прости, преосвященнъйшій владыко, прости, безцэнный архипастырь церкви Владимирской и благослови ее и насъ всъхъ-ея служителей благословеніемъ архипастырскимъ! И отходя отъ насъ тъломъ твоимъ, не отступай отъ насъ Твоею благочестивою душею; но выну намятствуй, --просимъ и умоляемъ-выну поминай насъ въ святыхъ твоихъ молитвахъ, -- насъ, которые почтемъ священнъйшею для себя обязанностію — сохранить навсегда въ душахъ нашихъ напечатлъвшійся твой образь и возносить къ престолу благодати Христовой святое имя вашего преосвященства. Прости и благослови!» Изъ этого можно видъть, каковъ быль святитель Өеофанъ, какъ архипастырь и какія установились отношенія между нимъ и паствою. «По произнесеніи ръчи и окончаніи молебствія, — продолжаетъ описаніе прощанія тоть же очевидець-участникь, --- когда протодіаконь провозгласилъ многолътіе его преосвященству, мы заплакали снова, представивъ въ мысляхъ своихъ, что если кто изъ насъ и будетъ столь счастливъ, чтобъ узръть снова свътлый ликъ архипастыря нашего у удостоиться принять его благословение въ его пустынномъ уединеніи, то многіе не увидять уже въ своей жизни никогда добраго сего святителя. И тъмъ усерднъе возсылали мы ко Всевышнему молитвы о томъ, чтобъ сохранилъ драгоценную жизнь іерарха въ вожделенномъ миръ и продлилъ ея дни на многія лъта, — если уже не для утъшенія паствы Владимірской, то для блага всей святой церкви Православной. Подлинно, зная достоинства преосвященивйшаго Оеофана, которыхъ въ немъ такъ много, мы питаемъ самыя искреннія и душевныя надежды, что бывшій нашъ архипастырь, и сошедши съ престода святительскаго въ давно любезное и желанное его преосвященству безмолвіе о Господъ, не останется безъ обильнаго плодоприношенія отъ многихъ дарованій своихъ естественныхъ

и благодатных въ сокровищницу св. православія. Но какъ въ древности св. Исаакъ Сиріанинъ, а въ недавнее время св. Тихонъ Задонскій, — оба, пребывая на безмолвіи послѣ трудовъ святительскихъ, услаждали Церковь Христову драгоцѣнными для нея на вѣки писаніями и сими трудами своими обезсмертили въ христіанствѣ свою святую память, которую прославилъ Самъ дивный во святыхъ своихъ Богъ, — такъ да процвѣтетъ въ лѣтописяхъ дней св. церкви и возлюбленное имя отшельника-іерарха нашего, дондеже облечется вѣчнымъ безсмертіемъ небеснымъ отъ Отца свѣтовъ 1).

Такими благожеланіями сопровождала паства Владимірская своего архипастыря въ его пустынное уединеніе, на Вышу. Это благожеланія, какъ увидимъ изъ последующаго, имели пророчественное значеніе во многомъ, если не во всемъ. Такія же благожеланія, въ соединеніи съ глубокимъ сожальніемъ объ оставленіи архипастыремъ паствы и съ исчисленемъ его заслугъ для последней и личныхъ достоинствъ его, высказываемы были повсюду во Владимірской епархіи и въ последующіе дни прощанія съ преосв. Өеофаномъ, пока онъ находился въ предълахъ сей епархіи. Праздникъ св. Бориса и Глъба, 24 іюля, быль не послъднимь днемь служенія преосв. Өеофана во Владиміръ. По просьбъ духовенства Владимірскаго, владыка отслужилъ Божественную литургию въ соборъ еще разъ 27 іюля. По окончании литургии и молебна все Владимирское духовенство отправилось въ покои преосвященнаго, чтобы тамъ еще и искреннъе проститься съ нимъ. При этомъ канедральный протојерей н. М. Надеждинъ произнесъ также задушевную прощальную ръчь; а 28-го іюля, послъ того какъ владыка отслужиль въ 6 ч. утра напутственный молебенъ въ своей домовой церкви, имъ же и устроенной, не менъе сердечную ръчь сказаль ему экономъ архіерейскаго дома ісромонахъ Моисей 2). Послъ молебна владыка прямо отправился въ путь на Вышу, провожаемый духовенствомъ и множествомъ народа, изъ Владиміра, чрезъ Боголюбовъ монастырь, г. Вязники и Муромъ, при чемъ принималъ встръчи, привътствін и выраженія сожальнія объ оставленіи имъ паствы, а въ Вязникахъ благочинный, священ-

<sup>1)</sup> Владимір. Епарх. Въдомости 1866 г. № 15.

<sup>2)</sup> Текстъ объихъ этихъ ръчей см. тамъ же. Въ ръчи о. Моисея между прочимъ охарактеризованы и высокіе подвиги иноческой жизни преосв. Өеофана, равно какъ и заслуги его для епархіи Владимірской.

никъ Василій Богородскій произнесъ и цёлую рёчь также весьма умную и сердечную 1). Съ своей стороны оставившій паству святитель, такою же сердечностію отвічая встрічавшимь и провожавшимь его, удаляясь въ пустынное уединеніе, распорядился не только о болъе обширномъ дому своемъ, - церкви Владимірской, но и о болъе тъсномъ кругъ присныхъ своихъ, домашней церкви своей, одного изъ племянниковъ своихъ (А. Г. Говорова) взявъ съ собою на Вышу 2), а другаго (Н. А. Крутикова), окончившаго курсъ въ Орловской духовной семинаріи по первому разряду, направилъ, для довершенія образованія, въ Московскую духовную академію, поручивъ его вниманію о. ректора сей академіи протоіерея А. В. Горскаго, которому, по сему случаю, писалъ нарочитое письмо въ предпоследній день пребыванія своего во Владиміре, отъ 27 іюля 1866 года 3) Настроенный на мысль о предстоящемъ пути на Вышу, преосв. Өеофанъ и письмо это заключилъ словами: «Се отъъжзаю. Помолитесь» 4). - Да, святитель отъёзжалъ, и на долго, чтобы въ тиши уединенія гортть и самому непрестанною молитвою къ Богу, на подобіе свъчи.

<sup>1)</sup> См. Владим. Епарх. Впдом. 1866, № 16.

<sup>&</sup>lt;sup>2)</sup> См. Душепол. Чтеніе 1894, №№ 5 и 6, стр. 64. Путь этотъ совершали они на лошадяхъ.

<sup>3)</sup> Шисьмо это досель не издано и хранится въ архивъ А. В. Горскаго въ библютекъ Московской духовной академіи.

<sup>4)</sup> Въ томъ же письмъ къ А. В. Горскому, а въ началъ письма преосв. Өеофанъ благодаритъ А. В. Горскаго за исполненіе просъбы его, преосв. Өеофана, по дълу замъщенія учительскихъ вакансій во Владимірскомъ духовномъ училищъ. При письмъ онъ послалъ ему свои книги: Проповъди (изд. 1859 г.) и "Письма о Христ. жизни".

## § 7. Пребываніе въ Вышенской пустыни (1866—1894 гг.).

Се удалихся быгая, и водворихся въ пустыни. Чаяхъ Бога спасающаю мя отъ малодушия и отъ бури. (Псал. 54, 8. 9).

Пустычнымь непрестанное Божественное желанге бываеть, міра сущимь суєтнаго кромь. Антифонь воскр. 1 гласа.

«У внимательнаго монаха скоро зръетъ внутреннее тяготъне къ Богу, ради ръшительнъйшаго самопожертвовання и отръшення отъ всего, ради большей возможиости
пребывать въ себъ и ради многопитання духомъ молитвы.
Посему внимательный скоро восходитъ здъсь къ безмолвію, уединенію ума и отходитъ на покой». Преосв. Өеофанъ, Путь ко спасенню.

Когда въ 1841 году, вскорт по пострижени въ монашество, инокъ веофанъ, вмъстъ съ другими новопостриженными иноками — студентами 1), въ Кіево-Печерской Лавръ представлялся святителю Филарету митрополиту Кіевскому, то послъдній, какъ самъ бывшій глубоко-опытнымъ въ подвижнической жизни, обратился ко всъмъ новопостриженнымъ инокамъ студентамъ съ слъдующими словами наставленія: «Храните больше всего чистоту души и тъла: это должно
быть вашимъ главнымъ отличіемъ отъ прочихъ людей; если сохраните вашу чистоту, Господь Іисусъ Христосъ вселится въ вашемъ
сердцъ, и тогда вамъ больше ничего не нужно, ничто не поврецитъ
вамъ, ничто не обременитъ васъ. Для сего будьте трезвы, воздерживайтесь не только отъ хмъльныхъ напитковъ, но и отъ многояденія, во всемъ наблюдайте умъренность. Предайте себя въ волю
Божно, совершенно предайте. Не думайте о возвышенияхъ, не позволяйте мечтамъ входить въ голову; не оскорбляйтесь, если возвы-

<sup>1)</sup> Въ дополнение къ прежде сказанному мы сообщимъ, что въ числъ этихъ новопостриженныхъ были уже упомянутые, въ свое время. Макарий Булгаковъ) и Михаилъ (Монастыревъ)—изъ товарищей преосв. Өеофана.

шаютъ человъка, по вашему мнънію, недостойнаго. Будьте тамъ, гдъ поставять; будьте довольны тъмъ, что дадуть. Върьте, что добраго монаха Богъ никогда не оставитъ. это невозможно, невозможно! Молитесь какъ можно чаще, всегда молитесь, если можно, имъйте Господа Бога въ сердцъ и на устахъ, и-Онъ будетъ съ вами всегда» 1). Изъ равсмотръннаго доселъ періода жизни преосв. Әеофана мы видёли, какъ строго, усердно и искренно относился къ этому наставленію онъ исполненіемъ его на всёхъ путяхъ жизни своей, также какъ и къ согласному съ нимъ, хотя и болъе краткому, завъту отца Пареенія. Но не всё пути жизни, на которые доселе ставила его рука Провидънія, представляли удобства къ совершенному, всестороннему исполнению этого наставленія, особенно же въ отношении къ молитвъ, къ которой такъ тяготъза душа и самого преосв  $\theta$ еофана. Невозможно было всегда, вепрестанно модиться архипастырю, обремененному множествомъ дълъ епархіальнаго управленія, находившемуся на поприщъ служения архіерейскаго въ одной изъ обширнъйшихъ епархій, какою была чапр. епархія Владимірская. Не возможно было также всегда соблюсти и того спокойнаго, возвышеннаго настроенія духа, которое подобало для того, чтобы Господь вселился и обиталь въ немъ, чтобы исполнены были такія правила подвижническаго житія въ иночествъ, какъ: «непрестанно молись, пребывай въ безмолвій, если хочешь сохранить сердце свое отръотъ всвя вещей» 2), или. бъгай шума мірскаго, люби безмолые, восприми кротость и терпъне», и проч. 3). Такъ напримъръ даже открыто, во время богослужения архиерейскаго, случались иногда обстоятельства, требовавшия отъ преосв. Одофана не столько мирно-любовнаго, сколько властнаго слова укора и вразумленія. Мы имъемъ въ виду случай, бывшій въ недълю православія въ 1865 году во время служенія преосв Ософана на гаседръ Владимірской, когда предъ совершеніемъ литургіи, уже по выходъ преосв.

<sup>1)</sup> Свящ. Оглоблена, Баккалавръ Кіевской дух. академии іером. Михаиль Монастыревъ стр. 26 — 27. Кіевъ, 1861. См. въ Трудахъ Кіев. дух. академии за 1894 г. № 6, стр. 255.

<sup>2)</sup> См. преосв. Өеофана, *Письма о христиан. жизни*, вып. 2, прибавл., стр. 306. Изд. 2-е. Спб. 1862.

<sup>3)</sup> Тамъ же, стр. 340 и др.

Өеофана на средину храма съ духовенствомъ для совершенія положеннаго въ сей день обряда торжества православія въ соборъ, при множествъ народа, поднялся сильный шумъ и крикъ, такъ что даже полиція не могла ничего сдёлать для возстановленія порядка, и уже самъ преосвященный долженъ быль прибъгнуть къ слову увъщанія, чтобы возстановить и поддержать этотъ порядокъ 1), а въ следуюшую (2-ю) недёлю поста, во время служенія въ томъ же соборь. обратиться въ народу съ такими словами проповеди: «шумъ бывшій здъсь въ прошлое воскресенье, подаетъ миж поводъ напомнить вамъ о благоговъйномъ стоящи въ храмъ Божнемъ. Не того ради хочу сказать объ этомъ слово-другое, чтобъ обличить кого, потому что изъ техъ, кто виноватъ, можетъ быть никого нетъ ныне здесь съ нами, -- а если и есть кто, давно върно осудилъ самъ себя и обличилъ. - Но того ради, чтобъ не пропустить этого случая безъ замъчанія и не навесть кого либо на мысль, что это ничего. - Какъ ничего?! Положите, что вошель бы сюда тогда какой нибудь невъръ, или раскольникъ, или лютеранинъ и католикъ. Что подумалъ бы онь объ насъ? И такъ это-то православные, сказаль бы онъ въ себъ! Такъ это-то церковь православная! -- Собрадись они сюда всъ-большіе и малые, и свътскіе и духовные, - православіе свое торжествують, а какой туть безпорядокь! — Что же это у нихь за въра? — Подумавъ такъ, соблазнился бы, — и послъ ужь не говори ему о святой въръ нашей православной. - И выходить, что въ день торжес тва православія, мы посрамили православіе и мать свою св. церковь православную. И оправдаться печемь. - Что насъ было много, это не оправдание. Въдь это когда на рынкъ много собирается народу, неизбъжно быть щуму и говору. А въ церкви -чъмъ больше людей, тъмъ невозмутимъе должна быть тишина и глубже молчание» 2), и проч. Все это и подобное побудило преосв. Өеофана, какъ мы видъли, послъ немногихъ лътъ служенія въ должности епархіальнаго архіерея, удалиться на цокой отъ дёль таковаго служенія. Многіе истинные любители и подвижники иноческой жизни изъ епархіаль-

 $<sup>^{1}</sup>$ ) См. о семъ воспоминание очевидца въ Душеполези. Чтении за 1894 г. № 7, стр. 462.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Преосв. Өеофанъ, *Слова въ Владимир. паствъ*, стр. 254 п дал. Владимиръ, 1869.

ныхъ преосвященныхъ искренно вожделъвали такого покоя, но не многіе достигали его. Даже такой многодъятельный святитель, какъ митрополить Московсиій Филареть, не разь, особенно въ минуты нарушенія душевнаго нокоя, взываль. кто дасть ми кримь яко голубинт? и полещу и почію (Псал. 54, 7), именно въ этомъ смыслъ желанія пустыннаго уединенія 1). Но его сильный теоретическій и практическій умъ, его долговременная административная опытность и глубокая мудрость были слишкомъ нужны Россіи, чтобы ему легко было достигнуть этого покоя. Святитель же Өеофанъ, высоко аскетическое настреение котораго и ръшительное нерасположение къ занятіямъ мірскими дълами слишкомъ хорошо были извъстны, безъ труда получилъ увольнение отъ дълъ епархиальнаго управления согласно его прошенію, и по прибытіи въ Вышенскую пустынь, могь съ чувствомъ душевнаго покоя воскликнуть се удалихся былая, и водворихся въ пустыни. Чаяхъ Бога спасающаго мя отъ малодушгя и отг бури

Еще въ бытность свою епископомъ Тамбовскимъ преосвященный деофанъ облюбовалъ, какъ мы замёчали, Вышенскую пустынь и не разъ тогда и послё говорилъ, что нётъ ничего лучше, нётъ ничего краше этой пустыни. И дёйствительно, какъ внутреннее благоустройство этой обители, такъ и самое географическое положеніе ея не оставляли желать ничего лучшаго для такого, съ одной стороны, любителя и опытнаго знатока иноческой, и пустынной и общежительной, жизни, а съ другой глубокаго знатока и цёнителя природы внёшней, какимъ былъ преосвящ деофанъ. Эта пустынь находится верстахъ въ 25 ти отъ уёзднаго города Шацка, Тамбовской губерни и расположена, если обратиться къ ней по направленію пути отъ Шацка, на правомъ берегу рёки Выши, впадающей въ рёку Цну. На этой послёдней рёкё, на полпути отъ Шацка, находится большое село Конобёево, за которымъ, если, опять скажемъ, направляться

<sup>1,</sup> См. Сочиненія митр. Филарета т. ІІ, стр. 347. Москва, 1874 и т. ІУ, стр. 199. Москва 1882; срав. т. ІІІ, 424 и дал. Первая пропов'ядь изъ указанных здісь произнесена въ эпоху бурваго возстанія на Святителя Московскаго въ 1824 году, а вторая послі таковаго же возстанія въ 1842 году. Срав. о семъ наше изслідованіе: Сеятителя Филареть, митр. Московскій. Его жизнь и длятельность на Московской каведрю и пр. стр. 53 и дал. и стр. 175 и дал. Харьковъ, 1894.

изъ Шацка въ пустынь, на 5 верстъ идетъ сосновый лъсъ, а за нимъ, какъ отъ Шацка до Конобъева, опять поле версты на 4, и отсюда открывается прекрасный видъ на пустынь, расположенную также въ сосновомъ бору, изъ котораго она выдъляется своими колокольнями и золотыми главами Церквей. До 1625 года Вышенская пустынь находилась на 8 верстъвыше на той же ръкъ, а въ означенномъ году перенесена на настоящее мъсто всябдствіе насилій, которыя обитель претерпъвала отъ Мордвы. И на новомъ мъстъ обитель долгое время находилась въ бъдственномъ положении по бълности и другимъ причинамъ, пока не благоустроилъ ее уже въ нынъшнемъ столъти назначенный въ нее изъ Саровской пустыни игуменомъ Тихонъ, прослужившій въ качествъ настоятеля пустыни цълыхъ 44 года и скончавшійся 7 іюня 1844 года; послів него и въ томъ же духъ управляль обителью игумень Герасамъ, скончавшийся 16 февраля 1862 года, а послъ о. Герасима и доселъ состоитъ попечительнымъ начальникомъ ея, сперва въ санъ игумена, а потомъ въ санъ архимандрита ставленникъ преосв. Ософана отецъ Аркадій. При игумент Тихонт, кромт многосторонняго благоустройства, внтыняго и внутренняго, которое онъ далъ пустыни, процевтанію последней, по устроенію Божію, много способствовало одно исключительное обстоятельство, именно прославление чудесами иконы Казанской Божіей Матери, принесенной въ даръ обители монахинею Московскаго монастыря Миронією, вывезшею ее вибстб съ другииъ имуществомъ своимъ изъ Москвы, подвергшейся разоренію отъ французовъ въ 1812 году, и въ предълахъ Тамбовской губерніи чудесно спасенною отъ смерти предстательствомъ Царицы Небесной. 1) Съ тъхъ поръ икона эта стала быть въ особенномъ почитаніи не только мъстномъ, но и общемъ. Ежегодно она обносится по городамъ и селеніямъ Тамбовской губерній для поклоненія, подобно тому, какъ Иверская икона въ Москвъ, Коренская въ Курской губерніи и другія въ другихъ мъстахъ православной Россіи. Особенно въ тяжкие холерные,

<sup>1)</sup> Срав. о семъ обстоятельное описание въ брошюрѣ, подъ заглавіемъ: Сказанге о чудотворной иконт Казанской Божгей Матери, находящейся въ Вышенской пустыни, Шацкаго упъда, Тамбовской губерніи. Тамбовъ 1893, также въ Прибавл. къ Церков. Въдомостямъ за 1894 г. № 8, стр. 244 и пал.

голодные и другие годы съ върою принимаемая жителями, она не разъ спасала г. Тамбовъ и разныя мъста Тамбовской губернии, благодатною силою и предстательствомъ Царицы Небесной, отъ бъдствий Въ Тамбовъ св. пкона обычно встръчаема бываетъ саминъ преосвященнымъ Тамбовскимъ и мъстными властями гражданскими, не говоря о массахъ простыхъ православныхъ. Съ другой стороны п въ самую Вышенскую пустынь, для поклонения ей, ежегодно стекается масса богомольцевь изъ разныхъ месть Россійской Имперіи, что также, конечно, способствуетъ улучшению положения обители въ матеріальномъ отношеніи, ея вившнему благодівню. Но дороже всего то, что обитель Вышенская, и въ долгие годы бъдственнаго своего съ внъшней стороны положенія, и въ немногіе годы своего внъшняго благосостояния строго хранила и доселъ хранитъ пустынные иноческие уставы и обычаи свои, завъщанные ей первыми подвижниками и твердо поддержанные и даже-усиленные игуменомъ Тихономъ, питомцемъ также образцовой въ этомъ отношени Саровской пустыни. Уставъ этотъ-въ строгомъ и собственномъ смыслъ общежительный, при чемъ вст доходы идутъ въ общую монастырскую казну, а монахамъ дается все потребное: келія, трапеза, одежда и проч., но денегъ на руки не дается; за то въ общим даются имъ книги священныя и святоотеческихъ твореній, съ которыми монахъ можетъ проводить свободное отъ службы время. Порядокъ жизни иноковъ пустыни и богослуженій, въ ней совершаемыхъ, таковъ: въ 3 ч. утра утреня, совершаемая по уставу обители студійской, вся, безъ пропусковъ, также и литургія, съ воспъваніемъ всьхъ стиховъ псалмовъ 102 («Благослови душе моя Господа») 145 («Хвали душе моя Господа»), следующихъ за всликою эктеніею, равно и всехъ антифоновъ, при помощи канонарха. Послъ поздней литургіи слъдуетъ трапеза, состоящая изънемногихъ (двухъ--трехъ) и простыхъ блюдъ, ири чемъ читается житие святаго дня. За трапезою следуетъ кратковременный отдыхъ, а въ 4 ч. по полудии вечерня, за которою, кромъ обще-положенныхъ пъснопъній и молитвъ, совершаются особыя молитвословія устава и правила монашескаго, состоящія изъ каноновъ Спасителю, Божіей Матери и Ангелу Хранителю, съ земными поклонами, на которыхъ должны быть всё монахи, не обязанные особыми послушаніями 1). Пустынная жизнь обители и порядки ея сохраня-

<sup>1)</sup> См. Церков. Впдомости за 1894 г. № 8 статью о Вышенской пустыни.

ются досель, не смотря на нъкоторыя, привзошедшія впосльдствіи, не вполнь благопріятныя строгому уединенію условія, какъ напр. заселеніе близь лежащихъ мъстностей крестьянами, стеченіе богомольцевь и людей пришлыхъ, въ числь коихъ бываютъ, конечно, люди и далеко не расположенные уважать строгіе ипоческіе уставы и порядки, и под. Но все это, по милости Божіеп, не нарушало и не нарушаетъ общаго строя жизни обители.

Эту-то обитель и избраль мъстомъ покоя своего святитель веофанъ. Бывъ уволенъ отъ управления Владимирскою епархиею 17 имия 1866 года, онъ назначенъ былъ управляющимъ Вышенскою пустынею въ качествъ настоятеля ея Но его душа жаждала возможно полнаго уединенія, къ которому онъ стремился, если мы припомнимъ, съ юныхъ лътъ, а между тъмъ настоятельство сопряжено было съ многими заботами, несродными съ этимъ его стремленіемъ, каковы: хозяйственная часть, наблюденіе за внёшнимъ теченіемъ и порядками жизни обители и т. п. Поэтому въ сентябръ того же 1866 года преосв. Өеофанъ просилъ Св Синодъ уволить его отъ управления обителію и исходатайствовать ему пенсію, но вмъстъ съ тъмъ «предоставить ему право служить, когда пожелаетъ, оставить за нимъ какое-либо вліяніе на монастырскія власти, безъ вившательства въ дъла монастырского управления и занимаемый имъ флигель оставить за нимъ съ темъ, чтобы обитель какъ приспособила этотъ флигель къ помещению его, поправляла что каждогодно потребуется и отопляла, такъ и помогала ему, преосвященному, въ добывании нужнаго къ трапезъ или даже и доставляла всю трапезу». Св Синодъ, опредъленіемъ отъ 19-28 сентября 1866 года, согласно этому прошению, постановиль: 1) уволить преосвященнаго епископа Өеофана отъ управленія Вышенскою пустынею; 2) предоставить ему право служенія, когда пожелаеть, 3) подчинить ему по церковно-служебной части братью Вышенской пустыни такъ, чтобы оби совершали съ нимъ церковныя службы по его назначенію; 4) представить въ его распоряжение занимаемый имъ флигель, обязавъ пустынь приспособить, ремонтировать, отоплять оный и исполнять желане епископа относительно трапезы и 5) назначить ему пенсію въ 1000 рублей со дня увольненія на покой отъ управленія Владимірскою епархіею (т. е. съ 17 іюня 1866 г.) 1). Флигель, о которомъ здёсь

<sup>1)</sup> Душепол. Чтеніе за 1894 г. № 3, стр 526-527.

упоминается, находится на южной сторонь, близь ограды монастырской. Онъ не большой, въ два этажа, по семи оконъ въ каждомъ по фасаду; преосвященный занималь верхній этажь, деревянный, а въ нижнемъ, каменномъ помъщается монастырская просфорня и двъ братскія келліп 1) (а раньше здъсь помъщалась прислуга преосвященнаго), въ срединъ втораго этажа находится не большой балконъ; келейникъ преосв. Өеофана, Евлампій, помъщался также въ верхнемъ этажъ. Въ этомъ-то скромномъ, и съ 1866 года досель почти не измънившемся съ наружной и внутренней стороны помъщени провель святитель деофань цълыхь 28 лъть, довольствуясь самымъ малымъ во всёхъ отношеніяхъ со стороны тёлесной жизни, но за то годъ отъ году все болъе и болъе совершенствуясь и возвыщаясь въ жизни духовной. Обстановка его жизни и помъщенія была самая простая, чуждая не только роскоши, но даже и обыкновенныхъ удобствъ. Ствны деревянныя, безъ обоевъ, нъсколько потемнъвшия отъ времени. Мебель и прочее все простое и ветхое: шкафъ съ угольникомъ изъ простаго дерева, коммодъ, столъ простой, складной аналой, жельзная кровать складная, диванъ изъ березоваго дерева съ жестянными сидъньями и все прочее-простое и дешевое и какъ по началу было сдълано, такъ и осталось до кончины святителя. Некоторыя вещи изъ обстановки самодельныя; ибо, какъ мы отчасти знаемъ и какъ увидимъ изъ дальнъйшаго, преосв. Өеофанъ занимался и разнаго рода рукодъльями 2). На Вышу преосв Өеофанъ прибылъ съ племянникомъ своимъ, не разъ упомянутымъ А. Г. Говоровымъ и по началу, въ качествъ настоятеля, помъстился съ нимъ въ настоятельскихъ покояхъ, но за тъмъ, когла отдёланъ былъ для него помянутый выше флигель, онъ переселился туда. Желая полнаго уединенія, преосв. Өеофанъ вскоръ же по переселеніи на Вышу устроиль этого племянника, бывшаго еще юно-

<sup>1)</sup> Въ числъ помъщавшейся здъсь братіи быль и о. 1еромонахъ Амвросій, духовникъ преосв. Өеофана, который часто призываль его къ себъ на верхъ для совъта, стуча для сего палкою по полу.

<sup>2)</sup> См. Душелол. Чтенге 1894 г. № 4, стр. 698. Считаемъ нужнымъ замътить, что нъкоторыя, сообщаемыя нами о жизни святителя-затворника свъдънія, не имъвшіяся досегь въ печати, мы получили отъ лиць, бывшихъ въ Вышенской пустыни на погребеніи владыки и распрашивавшихъ о немъ отъ ближайшихъ свидътелей и очевидцевъ, а равно и видъвшихъ самую обстановку жизни святителя на мъстъ.

шею, у одной изъ почитательницъ своихъ въ Москвъ, помянутой раньше, княгини П. С. Лукомской, при чемъ также способствоваль поступленію его для образованія въ Московскую семинарію въ 1867 году, по переведеніи изъ Владимірской семинаріи, гдѣ, по отбытіи преосв. Өеофана изъ Владиміра, ему уже не представлялось удобствъ учиться 1). Воспитавшійся и досель не отлучно бывшій при немь, этотъ племянникъ его, впрочемъ и послъ того прітажаль къ нему на Вышу въ вакаціонное время ежегодно; бывали тамъ у преосвященнаго и другіе сродники его, и онъ вськъ съ любовію принималь. Равнымъ образомъ и въ уединеніи, оставаясь въ обители, онъ по временамъ торжественно служилъ на первыхъ порахъ въ Казанскомъ соборъ, или стоялъ въ церкви среди братіи обители; принималъ къ себъ посътителей, бесъдовалъ съ приходящими, выходиль изъ келліи открыто на прогулку и под. Въ 1871 году мы видимъ его совершавшимъ даже освященіе храма на Екатерининскомъ заводъ Е. Д. Нарышкина, при чемъ преосв. Ософанъ произнесъ превосходное слово о значенім храма вообще и вчастности новосозданнаго храма 2). Но вотъ съ 1871 года онъ задумалъ предаться полному затвору, и племяннику своему не велълъ болъе пріъзжать къ нему 3). Даже для совершения богослужения онъ устроиль себъ малую церквицу въ описанномъ выше флигель, отдъливъ для сего часть наибольшей изъ комнатъ, - гостинной, и тамъ совершалъ всъ службы церковныя одинъ, безъ сослужащихъ, при чемъ самый алтарь, вмъсто иконостаса, отделень быль оть остальной части церкви простою занавыскою изъ дешевой матеріи, и въ самыя келліи свои, кромъ келлейника (и то, впрочемъ, безъ зова со стороны святителя-затворника къ нему не появлявшагося), духовника и настоятеля обители, являвшихся къ нему по временамъ, никого не принималъ 4). Такъ съ послъ пасхальныхъ дней 1872 года и до послъднихъ минутъ жн-

<sup>1)</sup> Срав. о семъ письмо преосв. Өеофана къ ректору Моск. Дух. семпнаріи архим. Никадиму (Бѣлокурову) отъ 27 іюля 1867 года въ Душепол-Чтеніи за 1894 г., №№ 5—6, стр. 401—402. Архим. Никодимъ скончался въ 1877 году въ санъ епископа Дмитровскаго.

<sup>2)</sup> Слово это см. въ Тамбов. Епарх. Въд. за 1871 г., № 11.

<sup>3)</sup> См. о семъ воспоминанія самаго А. Г. Говорова о преосв. Өеофап'в въ Душеп. Чтеніи за 1894 г. №№ 5—6, стр. 64.

<sup>4)</sup> Исключеній преосв. Өсофанъ-затворникъ ни для кого не ділаль. Въ

зни своей, т. е цълыхъ 22 года преосв. Өеофанъ провелъ въ полномъ затворъ. И только въ 1878-1879 годахъ бользнь глазъ побудила его, или лучше, вынудила на время покинуть свою келлію въ затворъ съ цълію вытезда, для совъта съ врачами, сперва (въ 1878 г.) Тамбовскими, а потомъ (въ 1879 г.) Московскими Въ этомъ смыслъ онъ еще отъ 24 апръля 1879 года писалъ своему племяннику А. Г. Говорову о себъ «Въ Тамбовъ вздилъ не лъчиться, а узнать, что въ глазу. Нашли катаракту. Ей надо зръть съ годъ, и потомъ снять ее операцією. Тогда ужъ въ Москву надо, 1). Усиленныя и долговременныя занятія чтеніемь и писаніемь, при не шадъніи своего здоровья вообще, произвели эту бользнь глазную, о которой рапъе того, именно отъ марта того же 1879 года, преосв. Өеофанъ тому же А. Г. Говорову писалъ «Я писалъ В. Т-нь, чтобы развъдала о глазъ. Не стала бы она ужасаться. Тутъ ничего нътъ ужаснаго и скорбнаго. Просто, ослабълъ глазъ. Чай въдь ужъ и годы 2). И катарактъ, если онъ это на глазу, не есть вешь необычная. Его можно и не снимать. Прокоротаю въкъ и съ однимъ глазомъ 3). И за тъмъ отъ 29 марта· «я уже писалъ тебъ, что у меня правый глазъ сталъ слабъть. Опасаясь пропустить время для изличенія начинающейся бользни, я вздиль въ Тамбовъ. Тамъ опредвлили, что зачался катарактъ Ему надо созрвть-годъдругой; потомъ операція сниметь нарость. Насчеть глаза я совершенно усповонися. Буду ждать и поменьше утруждать глаза 4) Предположенный приводъ въ Москву состоялся въ последней поло-

<sup>1886</sup> году Вышинскую пустынь посѣтили Его Императорское Высо гество Великій Князк Сергій Алексаняровичь съ Его Августѣйшею Супругою о чемъ срав. въ Владимір. Епарх. Въдомостях за 1886 г. № 22, стр. 564. Сін Высочайшія особы, также не видавъ лично преосв ⊖еофана и получивъ отъ него заочно въ благословеніе пкону Казанскую Вышенскую Божіей Матери и нѣкоторыя книги его сочиненія, въ свою очередь, при милостивомъ цисьмѣ, нодарили ему свои портреты, которые у преосвященнаго всегда занимали видное мѣсто въ его кабинетѣ, до самой копчины святителя.

<sup>1)</sup> См. Дутеп Чтене за 1894 г., № 7, стр. 472.

<sup>2)</sup> Преосв. Өеофану въ то время шель уже 65-й годъ отъ роду.

<sup>3)</sup> Душеп Чтеніе за 1894 г.; № 7, стр. 470.

<sup>4)</sup> Tamb жe, crp. 470-471.

винъ августа того же 1879 года Находившийся при страдавшемъ болъзню глаза преосв. Өеофанъ за это время безотлучно племянникъ его А. Г. Говоровъ сообщаетъ, что по прівздів въ Москву «Преосвященный остановился въ дом'є Абонскаго монастыря на Большой Полянк'є и строго приказаль мић никому не говорить о своемъ пребывани въ Москвъ. Въ это время онъ посътилъ въ Москвъ только одного митрополита Макарія, своего бывшаго товарища. За то въ сопровожденін меня, авонскаго монаха о. Владиміра и своего келейнаго монаха Евламиня, ходиль пешкомъ въ Кремль на поклонение св. мощамъ и Московскимъ святителямъ. 1) Вернувшись изъ Москвы (гдё катарактъ, какъ не созравший еще, такъ и не быль снять, по совату извастнаго глазнаго врача, доктора Крюкова) снова въ любимое уединение свое на Вышу, святитель Феофанъ продолжалъ свою затворническую жизнь, пробывъ въ полномъ затворъ до самой кончины своей въ 1894 году и все это время поддерживая съ живыми людьми, кромъ раньше упомянутыхъ трехъ лицъ (духовника, настоятеля обители и келейника), сношения только письменныя. Какъ прежде, такъ и теперь, въ полномъ затворъ, его безграничная любовь простиралась на всъхъ, и на сродниковъ и на стороннихъ, и письма его во множествъ изъ Выши направлялись въ разныя сторопы обширной Россіи, простираясь неръдко и за предълы послъдней. Въ нихъ онъ объ однихъ выражаеть отеческую заботу, другихь наставляеть, вразумляеть, инымъ отвъчаетъ на тъ или другіе, главнымъ образомъ духовнаго характера, вопросы, техъ утешаеть въ скорбяхъ, иныхъ предостерегаеть отъ увлеченія разнаго рода заблужденіями, предъ иными раскрываетъ тъ или другія истины умозрительныя или практическія дъятельныя, истины въры или жизни христіанской, и т. д. Если бы собрать всъ, часто очепь пространныя, письма преосв. Өеофана къ роднымъ и разнымъ стороннимъ лицамъ, писанныя за одно время пребыванія его на покот въ Выщенской пустыни и доходящія до постриних чнец его жизни. то чаже и независимо от напелатанних в посель. 2) иль нихъ составился бы не одинь томъ довольно большаго объема, а нъсколько томовъ такого же объема. И прежде всего

<sup>1)</sup> Тамъ же, №№ 5-6, стр. 65: "Воспоминаніе о преосв. Өеофанѣ—затворникь близкаго родственника (А. Г. Говорова).

<sup>2)</sup> Разумбемъ частію уже упомянутыя раньше письма по восточному во-

преосв, Өеофанъ, и находясь въ пустынномъ уединеніи, не оставляль своими отеческими попеченіями своихь сродниксвь по плоти, со многими изъ нихъ переписывался и вообще всячески о нихъ заботился. «Владыка, — пишеть одинь изь такихь сродниковь его, также получавший письма отъ преосв. Өеофача, -- всегда интересовался судьбою своихъ родныхъ, особенное участіе принималь въ важныхъ случаяхъ ихъ жизни, и какая нужна помощь-оказывалъ тужь пору-деньгами ли, совътомъ ли, или ходатайствомъ. Все это дълалъ старательно и чрезвычайно спъшно, и до тъхъ поръ не успокоивался, пока не успъваль какъ нибудь помочь Если самъ не могь сдёлать что нибудь, то просиль другихь, имёющих возможность. 1) Вообще преосв. Феофанъ желаль знать положение всёхъ родныхъ; если съ къмъ непосредственно не списывался, то стороною отъ другихъ узнавалъ, даже распращивалъ. Благопріятную матеріальную обстановку для нихъ, какъ живущихъ въ мірѣ, считалъ необходимою для того, чтобы жизненный ихъ путь не быль стропотенъ; и потому самъ старался устроить оную. Но тутъ же давалъ знать, чтобы они не забывали единаго на потребу, -спасенія души, которое должно надъ всвиъ господствовать -- Если же начиналъ съ къмъ переписку, то самъ ръдко отставаль, по нужнымъ случаямъ охотно и скоро отвъчаль стороннимъ, особенно своимъ духогнымъ дътамъ. 3) Хотя нъкоторое понятіе о перепискъ его съ родными и сторовними можно составить уже по тому, что досель напечатано изъ этой переписки, напр. въ Душеполезномо Чтенги и въ Письмахо

просу, напечатанныя въ *Православномъ Обозрънг*и за 1877 годъ, частію же другія, печатанный въ *Душеполезномъ Чтенг*и и отдёльно изданныя каковы:

<sup>1)</sup> Письма о духовной жизни. Спб. 1872. (Изд. 1-е. Москва, 1892); 2) Письма къ разнымъ мицамъ о разныхъ предметахъ въры и жизни, Изд. 2-е, Москва, 1892 и др.

<sup>2)</sup> Такъ въ другомъ изъ неизданныхъ досель писемъ преосв. Өеофана къ прот. А. В. Горскому, писанномъ въ 1871 году, преосв. Өеофанъ выражаетъ п благодарность за участіе къ его племяннику, учившемуся въ Моск дух. академіи (И. А. Крутикову), и просьбу о наставлении послъдняго и на будущее время. Письмо пзъ архива А. В. Горскаю и хранится въ библіотекъ Москов. дух академіи.

<sup>3)</sup> Изъ неизданнаго письма И. А. Крутикова къ составителю настоящаго очерка, писаннаго въ май 1894 года.

къ разнымъ лицамъ о разныхъ предметахъ въры и жизни. Такъ, напримъръ, ищетъ спасенія одна особа женскаго пола и прося наставления о семъ у преосв. Өеофана, пишетъ ему письмо. Преосв. Өеофанъ отвъчаетъ ей: «Пишете: говорила съ духовнымъ своимъ отцемъ и сказывала ему о себъ разное. Онъ прямо мнъ сказалъ, что я горда и тщеславна. Я ему отвътила, — что я совсъмъ не горда, но терпъть не могу приниженности и угодничества. - Отпъли прекрасно. Вы не давайте себя имъ въ обиду, чтобъ знали, что за васъ голою рукою нельзя хватать. Вишь выдумаль называть какь, да еще въ глаза?-Тецерь и я вамъ приговорю: на что же лучше доказательства, что вы горды, какъ отповъдь ваша? Она не плодъ смиренія. И за чёмъ вамъ поперечить такому приговору? Если онъ не идетъ къ вамъ, бъды отъ этого нътъ; а если идетъ, вы же отклоняете его, то отъ этого не мало бъды; потому что, не признавая за собою худа, не будете стараться исправить его, и оно засядеть у васъ на всегда», и т. д. 1) Или вотъ еще письмо. «Васъ занялъ вопросъ о въчности мученій. Доброе дело! Но стали вы объ этомъ разсуждать и набрались недоумений, не умея решить которыя, начали колебаться и въ самой въръ въ этотъ догматъ. Вамъ думается, что коль скоро есть недоумёния противъ какого либо догмата вёры, то ему и върить нечего, потому что иначе въра будетъ будто неразумною, а слиною, — будеть не вира, а суевиріе. По этой причини у васъ въ головъ собрался большой шумъ. Не желая въ чемъ либо цогрътить противъ въры, вы ищите вразумленія. — Съ удовольствіемъ готовъ исполнить ваше желаніе, — и какъ у васъ вся путаница произошла отъ того, что боясь обличения въ слепой вере, вы взялись за разсуждение умовое, которое и завело васъ въ накрывшій васъ туманъ: то сначала и скажу вамъ слово-другое о въръ слъпой и неслъпой, и о томъ, въ какой степени надо довърять своему уму въ предметахъ вёры». И далее святитель-уединенникъ разсуждаетъ сперва о сей въръ, а затъмъ и о въчности мучений, какъ одномъ изъ предметовъ въры. 2) Или вотъ еще одному лицу преосв. Өеофанъ подаетъ утъшеніе: «Пишешь:» я нахожусь въ несчастномъ положеніи, и считаю себя близкимъ къ погибели. Я иміль не большое состояніе; но въ настоящее время ничего не имъю, даже дневной

<sup>1)</sup> Письма къ разнымъ лицамъ о разныхъ предметахъ въры и жизни, стр. 301. Изд. 2-е. Москва, 1892.

<sup>2)</sup> Тамъ же, стр. 3 и дал.

пищи, и - семейство мое терпитъ нужду и изнурение. Мнъ думается, что Господь насъ оставиль не слушаеть нашихъ молитвъ и прошеній. И невольно приходить на мысль, что свящ. Писаніе какъ будто насъ обманываеть. По слабости человъческой боюсь, какъ бы не принять смерть насильственную Буду ли я виновенъ въ моей крови? Потому что я раньше прошу у Господа, чтобы Онъ не погубиль души моей. -- Самъ и готовъ бы еще терпъть, но семейство мое стражотбиваеть всякое теривине. Жена и двти малольтиня изъ-за меня негоднаго страдають. Пусть бы создатель меня одного наказаль, а ихъ оть страданія избавиль.—За что страдаю?—Догадываюсь, что за гръхи. По торговымъ оборотамъ были неправды-крупныя»,которыя и перечисляешь. — «Или, можеть быть, я не умъю найти своего таланта?-И не знаю, какъ устропться. Думаю пойти куда въ услужение..., хоть самъ имълъ слугъ». —Я нарочно прописываю почти все твое письмо; потому что въ немъ самъ ты отчасти уже намекаешь на то, откуда тебъ слъдуетъ заимствовать утъщение и воодушевление къ терпънію и чъмъ хотя сколько нибудь помочь бъдъ. Ангелъ хранитель подсказываеть это тебъ, но видно, что и врагъ не дремлеть, а покушается то омрачить твой умъ неправыми помыщленіями, то ввергнуть въ отчаяніе. Почему первое мое тебъ слово: перейди сознаніемъ на добрую сторону, и ея держись, отгоняя не добрыя навъянія вражіи. - Было, говоришь, состояніе, а теперь ничего нътъ, даже хлъба насущнаго. - Вто можетъ сказать, что это не горестно?-Крайне горестно. Но помяни Іова, -- воодушевись. Ты конечно не столько потеряль, сколько онь. Тамь легче теба усвоить то, что онъ говориль и чувствоваль. Господь даде, Господь отъять. Якоже Господеви изволися, тако и бысть. Возстанови же и укръпи убъждение въры, что все бывающее бываеть по изволению Госнова, и покорись Его ръшенію. - Положиль Господь дать тебъ не большое состояние и далъ. Ты пользовался имъ до времени и жилъ въ довольствъ. Теперь Онъ опредълиль взять отъ тебя данное и оставить ни при чемъ. Прими и это решение, какъ принималъ первое, -- благопокорливо: Господь Владыка всего. Какъ хочетъ, такъ и распоряжается всёмъ. Говори же въ сердце своемъ. такъ изволися Господеви! Буди благословенно имя Его!-Въ отношеніц въ имуще ству мы у Господа-приставники, а Онъ-хозяинъ. Одного къ одному приставляеть, другаго къ другому, и перемъняеть приставниковъ, какъ находить лучшимъ. Былъ ты приставленъ къ немногому, а теперь

отставленъ. Потери немного. Можетъ быть, Владыка всего приставить тебя къ другому чему Іовъ и все потеряль, и самъ сталь ни къ чему не гожъ, а все не падалъ духомъ. Ты же еще на ногахъ и здоровъ, а растерялся и руки опустилъ. Скоръе тебъ слъдуетъ думать, что Владыка отставиль тебя отъ этого приставничества только на время, чтобы дать другое, нежели, что Онъ совсемь бросиль тебя. Потерпи немного, —и опять получишь что либо. — Легко, скажешь, говорить. потерпи; но какъ терпъть-то?! Бсть надо, а нечего. Съ голоду умремъ. - Ну. это ты немного увеличиваещь свою бъду. Когда общи голодъ, тогда конечно умирають съ голоду; а когда кругомъ вст въ довольствт, какь умереть съ голоду?--Проси. Никто не откажетъ въ кускъ хльба и въ другомъ, безъ чего жить нельзя.-Стыдно?—Что дълать? Смирись, когда смириль тебя Господь Смиреніемъ расположишь другихъ еще въ большему состраданію. И коекакъ устроишься А тамъ Господь пошлетъ и лучшее что. -Ты говоришь, что готовъ бы поити въ услуги. И прекрасно. Иди, не стыдись А если и жена можеть тоже сдёлать, еще лучше Ни одного положенія неть низчаго. Низко одно-быть неисправнымь и въ чемъ либо не върнымъ. И водовозъ и дровосъкъ-почтенны, и пользуются въ самомъ дълъ почетомъ, когда, какъ слъдуетъ, работаютъ. - Вотъ у тебя обезпечение небольшое будеть. А при этомъ теривть уже не совсемъ будетъ несносно. Покажите уменье служить, заслужите довъріе, - получите большія порученія, и большее будете имъть обезпеченіе. А тамъ, можеть быть, соберетесь на столько, что сможете цачать опять прежнія свои діла. А ты руки опустиль и голову повъсилъ, и твердишь : «Господь насъ оставилъ, Господь насъ не слушаеть > . — Господь никогда не оставляеть, а только даеть разныя положенія и состоянія и перемъняеть ихъ для иныхъ Если бы Господь тебя оставиль, то тебя уже не было бы и на свътъ. . 1) 0 томъ, будто лучше покончить съ собою, я и говорить не буду. Неявпость этого сама собою очевидна. Конечно ты въруешь въ будущую жизнь. Разсуди же! — Ты самъ себя произвольно въ здравомъ умъ лишишь жизни, — и совершишь смертный грахъ, съ которымъ перейдешь и въ другую жизнь, не покаявшись: ибо когда тутъ ка-

<sup>1)</sup> Дальнейшія все въ томъ же родё, и почастямъ разбираются и опровергаются при семъ предположени и опасенія упавтаго духомъ страдальца.

яться? — Почему прямо и будешь осужденъ въ адъ. Какое же это будеть поправление своего положения? Убьешь себя, чтобъ избыть отъ бъды, -и за то попадешь въ безмърно большую бъду, въчную, неизменную. Пока туть бедствуешь, можешь питать надежду на томъ свътъ за это лучшей сподобиться участи; а на томъ свътъ ужъ не будеть такой надежды. Попадешь въ адъ, тамъ и останешься. — Воть какую внушаеть тебъ врагь поправку положения твоего горькаго! — А если будещь благодушно теривть, то и здёсь, можеть быть, поправишься, и на томъ свътъ милость встрътишь. Больше не имъю что сказать тебъ. - Благодушествуй же и терпи, помня слово Господа, что претерпъвшій до конца спасень будеть 1).—Сладя зорко, даже изъ затвора, за современною жизнью и мыслью, особенно съ церковной стороны, святитель Өеофанъ со всею ревностію сильнаго борца православія возстаеть на защиту последняго при первомъ появлени какого бы то ни было лжеученія, противнаго духу православія, предостерегая православныхъ всячески отъ увлеченія лжеученіями и давая первымъ въ руки орудіе для борьбы съ послёдними. Такъ извъстенъ рядъ убъдительнъйшихъ писемъ преосв. Өеофана, направленныхъ противъ пашковцевъ и основательно опровергающихъ заблужденія сихъ послёднихъ 2). Не щадить онъ и другихъ, подъ разными видами появлявшихся, въ значительной части и доселъ существующихъ, заблуждевій. Въ началъ 1883 года, на письмо одного изъ племянниковъ, въ коемъ последній просиль у него между прочимъ темъ для сочиненій, преосв. Өеофанъ отвъчалъ ему слъдующими словами: «Просите темъ. Темы легче ръшать, чъмъ задавать.— И я той мысли, что всего лучше писать о томъ, что падеть на сердце: ибо тамъ настоящій источникъ говоренія. — Если со внъ нуженъ толчекъ; то вотъ онъ: насъ събдаетъ протестантщина,-Пашковство, штунда... и под. 8)—все оттудя. Такъ берите разные пункты мудрованій сихъ, — и бейте ихъ безъ милости. — Писали вы о томъ, что есть истина, -и нашли, что она есть только въ ученіи

<sup>1)</sup> Тамъ же стр. 288-295.

<sup>2)</sup> См. преосв. Өеофана Письма къ одному мицу въ С.-Петербургъ по поводу появления тамъ новаго учителя выры. Спб. 1881. Срав. также въ его Письмахъ къ разнымъ мицамъ о разныхъ предметахъ въры и жизни стр. 40—79, 129—163 и др. Изд. 2-е. Москва, 1892.

<sup>3)</sup> См. также противъ Толстовщины въ письмѣ преосв. Өеофана къ г. корякину отъ 15 дек. 1893 г. въ Душепол. Чтенги за 1894 г., № 7, стр. 414.

Христовомъ. Идите далъе, — и ръшайте, гдж учение Христово. Ръшите такъ: въ словъ Божіемъ, понимаемомъ по учению устно преданному Апостолами и хранимому св. православною церковію, — съ дополненіями изъ сего послъдняго (преданія) и того, чего нътъ въ словъ Божіемъ. . — Этимъ положите камень — въ основу борьбы съ протестантами За тъмъ можете колотить ихъ очень успъшно во всемъ. — Читайте больше св. отцевъ и ихъ изучайте, — особенно первыхъ въковъ (3—4). Тамъ духъ Апостольскій. Запасшись симъ, вы можете смъло выходить на бой со встым. Въдь и у насъ много суемудровъ, которыхъ тоже надо бить. — Какъ станете заниматься учью неопустительно то сама учь натрапитъ васъ на то, чъмъ паче заняться и что написать 1).

До посвящения себя полному затвору, т. е. до 1872 года преосв. Өеофанъ жилъ въ Вышенской пустыни какъ рядовой инокъ, исполняя всв иноческие уставы и порядки: ходиль ко всвив службамъ Божимъ, въ великие праздники и воскресные дни самъ служилъ соборне, съ архимандритомъ и братією, литургію, быль въ полномъ послушаніи у настоятеля обители, и т. д., во всемъ представляя собою высокий образецъ для цодражанія. Когда онъ совершаль богослуженіе самъ, то своимъ благоговънемъ вселялъ глубокое благоговъне и въ сослужащихъ и въ присутствующихъ при богослужении. «Едва ли вто изъ насъ, иноковъ Вышенскихъ, -- говоритъ по восиоминанію о преоссв. Өеофанъ одинъ изъ нихъ, --когда либо слышалъ во св. алтаръ какое стороннее слово изъ устъ святителя Өеофана, кромъ послъдования богослужебнаго. И поученій онъ не говориль, но самое служеніе его предъ престоломъ Божимъ было живымъ поучениемъ для всъхъ. Бывало среди върующаго простаго народа только и слышны сердечные вздохи умиленія и возгласы: Господи, помилуй! 2) Равнымъ образомъ и когда онъ не священнодъйствовалъ самъ, а лишь посъщалъ

<sup>1)</sup> Изъ неизданнаго досель письма преосв. Өеофана къ не разъ упомянутому племяннику его И. А. Крутикову отъ 1 февраля 1883 года. — Письма преосв. Өеофана за предълы России, напр. на Авонъ, мы еще будемъ приводить въ свое время. Рядъ этихъ писемъ напечатанъ въ Ду-шеполез. Чтени за 1894 г.,  $\aleph$  9.

<sup>2)</sup> См. въ Душеп. Чтени за 1894 г., № 3, стр. 528. (Изъ Тамбов. Епарх. Въдомостей за 1894 г. № 6, стр. 112—113). Этотъ пнокъ Вышенскій есть болящій игуменъ Тихопъ, пребывающій въ пустыни Вышенской и сообщающій свои восноминанія о преосв. Өеофанъ препмущественно со словъ настоятеля пустыни, архимандрита Аркадія.

богослужение въ храмахъ обители Вышенской, то, по свидътельству того же инока, «стоняъ благоговъйно, тихо, пе озираясь никуда, бодренно, какъ воинъ предъ царемъ, такъ и онъ предъ Христомъ Паремъ небеснымъ, очи свои закрывалъ, ради собранности ума и сердца въ молитей; случалось, послё литургіи, подносившій владыкъ антидоръ стояль предъ нимъ минуту — двъ, и погруженный въ молитву богомолецъ открывалъ очи и бралъ поднесенное 1) — Но если по 1872 года жизнь святителя Өеофана болье или менье видна была для всёхъ, или, по крайней м'ёрё, для многихъ, то со времени посвященія имъ себя полному затвору эта жизнь сдёлалась по преимуществу сокровенною, не видимою для людей, а въдомою одному лишь Богу. Даже на прогулку, для пользованія свіжим воздухом в, преосв. Өеофанъ, за годы полнаго затвора, выходилъ (на балконъ при флигелъ своемъ) или выбажалъ (преимущественно въ лъсъ, близь Вышенской пустыни) такъ, что его никто не могъ видъть при этомъ Однако и о жизни святителя въ полномъ затворъ, частно по нъкоторымъ сообщениямъ его же самого, частію по свидітельству лицъ вышеупомянутыхъ, изръдка имъвшихъ доступъ въ нему, частію, наконецъ, по тому, что отврылось въ его келліяхъ по кончинъ его, можно передать нёкоторыя свёдёнія, при томъ именно съ внёшней стороны ея, о которой у насъ теперь собственно ръчь, а не съ духовной, о которой мы будемъ говорить потомъ. Мы помнимъ, что въ 1872 году устроилась въ келліяхъ святителя въ томъ флигелъ который онъ занималь, церквица, малый храмъ во имя Богоявления Господня. Въ этой-то церквицъ сътъхъ поръ святитель Феофанъ и совершаль богослужение или вычитываль, что нужно, въ урочные часы. одина, наедина съ Богомъ. Тамъ-то онъ, въ первые десять лать полнаго затвора каждый воскресный и праздничный день, а въ послёдиля одиннадцать лъть ежедневно, въ урочное время, обыкновенно порану, совершалъ и Божественную литургію, также одинъ, «въ сослуженіи святыхъ ангеловъ», по выражению упомянутаго Вышенскаго инока, для чего обывновенно келейникъ святителя Евлампій съ вечера наканунъ литургіи заготовляль все нужное для совершенія ея прос форы, церковное вино и проч, самъ же святитель облачался въ самое простое и легкое архиерейское облачение (имъя, напримъръ,

<sup>1)</sup> См. Душеп Чтеніе, тамъ жо, стр. 527—528; ен. Тамб. Епарх. Впдом. 1894 г., № 6, стр. 112.

митру вышитую мягкую, складную) На вопросъ одного изъ имъвшихъ доступъ къ святителю въ его затворъ, какъ онъ служитъ литургію, святитель отвъзалъ «служу по служебнику молча, а иногда и запою». Но когда другой почитатель-инокъ, имъвшій доступъ къ нему, выразилъ желаніе присутствовать при совершеніи имъ келейнаго богослуженія, чтобы пріобщиться изъ святительскихъ его рукъ, то святитель—затворникъ откломилъ исполненіе этого желанія 1). Въ церквицъ святителя, имъвшей самое простое устропство, въ алтаръ, близъ жертвенника, на стънъ найденъ былъ, по кончинъ святителя, привъшеннымъ мъшечекъ, весь наполненный записочками разныхъ лицъ яъ преосвященному съ просьбами помянуть въ своихъ молитвахъ у престола Божія имена ихъ и сродниковъ ихъ. Уже это одно показывало, что молитва святителя—затворника была не объ одномъ лишь своемъ личномъ спасеніи, но и о людехъ.

Рядомъ съ келейною церквицею преосв. Неофана быль его рабочий кабинетъ. Здъсь святитель, не сокращая, когда можно и нужно было, молитвеннаго подвига своего, особенно же умной молитвы, обыкновенно и по преимуществу занимался другими упражнениями, тъсно связанными съ его затворническою жизню и вытекавшими изъ пдеала таковой жизни. А въ чемъ именно состоями эти упражненія, о томъ свидітельствують, съ одной стороны, многочисленныя писанія, вышедшія изъ подъ пера святителя-затворника за время 1866 года и до года кончины его, а съ другой-разнаго рода рукодълія его, которыми онъ разнообразиль свои умственныя, духовныя занялия. О писанияхъ его мы еще будемъ вести ръчь. Тецерь же мы обратимъ внимание лишь на ту сторону дъла въ этомъ отношени, которая опять касается болье внышняго, нежели внутренняго въ сихъ цисаніяхъ Мы говорили выше о письмахъ святителя Өеофана; чтобы понять обширность его переписки, достаточно сказать, что онъ получалъ ежедневно отъ 20 до 40 писемъ отъ разныхъ лицъ (въ новый 1894 годъ онъ напр. получилъ 40 писемъ): и отъ

<sup>1)</sup> См. Душеп. Чтеме за 1894 г. № 3, стр. 535. 536 (см. Тамб. Епарх. Впдом. 1894 г. № 6, стр. 114). Однако настоятелю обители о. Аркадію однажды, нечаянно, выпало на долю счастіе увидёть святителя Өеофана въ его перквицё во время благогов'єйн'єйшаго совершенія призываны Святаго Духа на св. дары въ Таместв'є Евхаристи, — какъ с точъ сообщалъ составителю настоящаго очерка бывшій на погребеніи свягителя о. Симеонь І. Никольскій.

собратій по архіерейству, и отъ вельножъ, и отъ духовныхъ, и отъ свътскихъ, и отъ простаго званія людей, и отъ сродниковъ, и отъ многихъ пругихъ, имъвшихъ до него какую либо нужду, и онъ всъмъ спъшилъ какъ можно скоръе отвътить, соотвътственно потребности каждаго, при чемъ ипогда имъло мъсто и простое вложение денежной помощи Предъ праздниками Рождества Христова и Пасхи, получивъ пенсію, онъ почти всю ее разсылаль по почтв разнымъ бъднымъ и роднымъ, оставляя себъ лишь немногое на необходимыя потребы. Конвертовъ по 10-ти и болъе за разъ денежныхъ сдаваемо было на почту отъ имени преосв. Өеофана. А другимъ онъ разсылаль безмездно книжки свои, также соотвътственно потребности Святитель — затворникъ самъ первый былъ строгимъ исполнителемъ правила, которое предлагалъ другимъ къ исполненію, а именно. «не говори требующему помощи: приди завтра; сдълай для него сейчасъ, что можешь. И просить себя долго не заставляй: это похоже на торгъ» 1). И онъ спъшилъ съ помощію, вещественною ли то или духовною, ко всякому нуждающемуся. Но уже и письма преосв. Өеофана, какъ имъющія въ виду постоянно лишь единое на потребу, часто представляють собой цълые трактаты ученаго или популярнаго характера. А многія писанія преосвященнаго и прямо имъли такой характеръ. Въ пособіе своему замъчательному уму и памяти въ этомъ отношени преосв. Өеофанъ обладалъ обширною келейною библютекой, которую постоянно и пріумножаль, выписывая русскія и иностранныя книги и на это по преимуществу расходуя остававшияся отъ разсылки нуждающимся деньги изъ своей не большой пенсіи. По кончинъ его, въ его келлін, оказалось большое собраніе книгь разнаго содержанія 2): историческаго (всемірная исторія Шлоссера, исторія Россіи Соловьева и др.), философскаго (сочиненія философовъ. Гегеля, Фихте, Якоби, Ульрици и др.), естественно научнаго справочныя (курсы физики Любимова, Писарева и др.) (напр. Энциклопедический словарь, богословская энциклопедія на французскомъ языкъ въ 150 томахъ и др.) и т. д. И всъ онъ, или, по большей своей части, самымъ наружнымъ своимъ видомъ, показывали, что

<sup>1)</sup> Мысли на каждый день года по числамь мыснцевь, стр. 58.

<sup>2)</sup> Эти книги едва могли уложиться въ 33 большихъ ящика. А въ келляхъ почившаго онъ и на полкахъ, и на диванахъ, и на столахъ и даже на полу расположены были и въ кабинетъ, и въ залъ, и въ гостинной и даже въ передней.

не лежали въ келліяхъ святителя-затворника безъ употребленія, а были — одни въ болъе или менъе частомъ, другія въ постоянномъ почти употреблении, многія изъ нихъ имъють на своихъ поляжь и въ текстъ замъчания святителя, не ръдко пространныя, писанныя карандашемъ Ибо, какъ говоритъ самъ почившій, «и книги съ человъческими мудростями могутъ питать духъ. Это тъ, которыя въ природъ и въ истории указывають намъ слъды премудрости, благости, правды и многопопечительнаго о насъ промышления Божія... Богъ открываетъ себя въ природъ и истории такъ жа, какъ и въ словъ Своемъ И онъ суть книги Божи для тъхъ, кто умъетъ читать» 1). Не удивительно также, поэтому, что въ келлиять почившаго святителя — затворника овазались и учебныя пособія, относящіяся не къ однимъ лишь духовнымъ, но и къ свътскимъ наукамъ. телескопъ. два микроскопа, анатомическій атласъ, шесть атласовъ географіи и исторіи общей, церковной и библейской. Мы уже знаемъ его стремленіе къ изученію естественныхъ наукъ ради духовныхъ цёлей. «Хорошо уяснить себъ, -- писаль онъ, -- строение растеній, животныхъ. особенно человъка, и законы жизни, въ нихъ проявляющейсяведикая во всемъ этомъ премудрость Божія! Неизслёдимая»... 2) Но, какъ само собою понятно, у преосв Оеофана, какъ человъка истинно духовнаго, болъе всего было книгъ духовнаго содержания: изданія библіи, Симфоніи, толкованія на Библію, творенія св. отцевъ и учителей церкви вселенской (св. Василия Великаго, Григорія Богослова, Іоанна Златоуста, Исаака Сирина, аскетическія писанія, пълое изданіе Миня: Patrologiae cursus completus и др.) и русской (св. Нила Сарскаго, Димитрія Ростовскаго, Тихона Задонскаго и др.), богослужебныя книги, Чети-Минеи, прологи и т. д., почти всё духовные журналы, и проч. 3). Ибо «отъ чего многіе, —писалъ онъ, не разумьють бесьдь о духовных вещахь? По причинь отолствиія сердца (Мато. 13, 15). Когда сердце полно пристрастія въ земнымъ вещамъ, тогда оно ботъетъ, какъ сказано. уты, утолсть, расширъ. Въ этомъ видъ оно, какъ тяжелая гиря, долу влечетъ и приковываетъ къ землъ всю душу и съ ея умомъ. Тогда, вращаясь все къ

<sup>1)</sup> См. Дущепол. Чтеніе 1894 г., № 4, стр 699.

<sup>2)</sup> Tamb жe, crp. 698. 699.

<sup>3)</sup> Срав. тамъ же, стр. 699. Свъдънія о другихъ книгахъ мы имъемъ изъ устъ находившагося при описи ихъ студента Москов. дух. академіи священника С. І. Никольскаго.

кругу низкихъ предметевъ, и оно становится низкомыслицимъ и не можеть воспарять горъ, какъ обремененная пищею птица. Вращаясь же, не видитъ горняго, и весь складъ его противенъ ему... То совсёмъ безвёстная для него страна. Въ суммё своихъ попятій и опетовь не имжеть онъ ничего, къ чему бы могъ примънить тамошнее, чтобъ узръть его хоть зерцаломъ въ гаданіи. Отъ того ни самъ разсуждать о томъ не берется, ни другихъ разсуждающихъ слушать охоты не имбеть, и книгь, въ которыхъ пишется о томъ, въ руки не возьметъ. Не отъ того ли у многихъ вы встрътите иногда не одинъ журналъ свътский, а духовнаго ни одного, ни одной духовной книги, даже Евангелія $^{9}$ »  $^{1}$ ) Напротивъ, святитель  $\theta$ еофанъ, какъ имъвший и сердце облагодатствованное и утонченное къ воспріятію Божественнаго, и умъ высокопарившій надъ всёмъ низкимъ, земнымъ, и въ свътскихъ книгахъ, имъвшихся у него на ряду съ несравненно большимъ числомъ духовныхъ книгъ, видёлъ «книги Божи» и «умъль читать» въ нихъ то, что служило къ славъ Божіей.

Кромѣ писанія, преосв. Өеофанъ въ своемъ затворѣ занимался еще, какъ мы замѣтили, разнаго рода рукодѣліями. «Нельзя все духовнымъ заниматься, — писалъ онъ самъ: — надо какое-либо нехлопотливое рукодѣліе имѣть. Только браться за него надо, когда душа утомлена, и ни читать, ни думать, ни Богу молиться не способнэ 1). Въ виду этого, равно какъ и въ виду, съ одной стороны, наставленій, а съ другой, — примѣровъ св. отцевъ — подвижниковъ, святитель-затворникъ занимался живописью, рѣзьбою, токарнымъ, столярнымъ, переплетнымъ и другими мастерствами и во многихъ изъ этихъ занятій преуспѣвалъ изрядно. Въ келліи святителя, по кончинѣ его найдены были два ящика съ инструментами, токарными, столярными, переплетными, палитра для красокъ и кисти, фотографическій аппаратъ, станокъ для выпиливанія изъ дерева, верстакъ,

<sup>1)</sup> Мысли на каждый день года по церковнымь чтеніямь изъ слова Божія, стр. 212—213.

<sup>1)</sup> См Душепол Чтеніе за 1894 г. № 3 стр 538. Срав. въ Письмахъ о христанской жизни, вып. 1, стр. 67: "Есть лв у васъ какое рукодъле? Если нътъ, изобрътите Безъ рукодъля плохо. Читать и молиться (разумъю молитву, и во внъ выражаемую), нельзя непрестанне. А праздно сидъть, мысли блуждать начнутъ; такъ и надобно въ помощь себъ рукодъле изобръсть". Изд. 2-е. Спб. 1860.

токарные станки 1). «Безъ двла не должно быть ни минуты», инсалъ неодновратно святитель 2) Иначе «будетъ гръшная праздность» 3) «Богъ даль намъ дъятельныя силы, которыя и требують упражнения. У всякаго потому есть свои дъла и занятия. Они требуютъ вниманія, но съ другой стороны нравственное преспъяніе, важнъйшее всего другаго, требуетъ, чтобъ внимание всегда было въ Богъ Какъ согласить то и другое? Надо всъ дъла и занятия дълать, какъ дъла Божи, Богомъ на насъ наложенныя, и носвящать ихъ Богу. Тогда, дълая ихъ, не будемъ упускать изъ внимания Бога: ибо при семъ неизбъжна забота, какъ бы все двлаемое сдълать благоугодно Богу» 4). Такъ и самъ поступалъ святитель-затворникъ, даже въ рукоделияхъ Всё плоды этихъ его занятій «посвящены Богу». Такъ въ отношени къ живописи мы уже видбли раньше мимоходомъ иконы его работы, подаренныя имъ племяпнику А. Г. Говорову Изъ другихъ иконъ и картинъ, найденныхъ въ келлияхъ почившаго святителя, также многія его собственной работы, каковы. Распятіе, Воскресение Христово, Снятіе со Креста, Спаситель въ терновомъ вънцъ — на полотнъ, Образъ Спасителя во весь ростъ, Божией Ма-

<sup>1)</sup> Душеп. итение 1894, № 4, стр. 698. Есть основаніе думать, что живописи и рисованію святитель Өеофанъ выучнися еще будучи въ составъ Іерусалимской миссіи, когда ему пужно было дълать рисунки и снимки съ разныхъ предметовъ и памятниковъ древности для цълей научныхъ. Вотъ почему онъ такъ ревностно стремился къ открытію класса рисованія въ Олонецкой духовной семинарии въ бытность свою ректоромъ ея и самъ вызывался руководить этимъ классомъ, о чемъ см. въ Христ. итеніи за 1894 г. № 7—8, сгр. 80—81.

<sup>2)</sup> См. Письма къ разнымъ лицамъ о разныхъ предметахъ въры и жизни, стр. 457. Срав 450 и др. Москва, 1892.

<sup>3)</sup> Душен чтеме, 1894 г., № 4, стр 692 Вь этомъ смыслѣ преосв. Өеофанъ отъ 24 апрѣля 1874 г. писалъ своему племяннику, занимавшему должность судебнэго пристава при Московскомъ Окружномъ Судѣ, не разъ упомянутому А. Г. Говорову, слѣдующее: "Время свободное бываетъ, конечно. Куда его дѣвать? Читать надо полезныя книги и расширять кругъ здравыхъ понятій. Въ жизни это необходимо. Я бы тебѣ совѣтовалъ взяться за какое либо рукодѣле. Я не умѣю понять, какъ можно быть безъ какого-либо дѣла. Или голова работаетъ или руки. А пустопорожняго времени чтобы не было И скуки не будетъ. И мысли никакія въ голову не полѣзутъ"... См. тамъ же, стр. 572 Очевидио, что все это писалъ святитель въ виду собственнаго опыта.

<sup>4)</sup> Письма къ разнымъ лицамъ о разныхъ предметахъ въри и жизни, стр. 45 $^{\circ}$ .

тери во весь ростъ — на дсказъ, Богоявленіе — на полотиъ, Образъ святителя Тихона Задонскаго во весь ростъ, не много не оконченный, иконы св. Митрофана Воронежскаго 1) и др. Есть и портреты, напр. Серафима Саровскаго... Къ двумъ предметамъ особенно часто возвращалось художественное творчество почившаго: къ изображению святителя Тихона Задонскаго и Богоявленія. Такого же характера и другія произведенія, дёла рукъ святителя-затворника, какъ напр. деревянная ръзная панагія, съ деревянною цэпью, деревянный рэзной крестъ для ношенія на груди и т. п. 2). Мы сами имъли случай видъть экземпляръ переплетенной имъ самимъ книжки собственнаго сочиненія его — Толкованге послангя къ Галатамъ (Москва, 1875). Переплеть коленкоровый коричнераго цвъта; на передней сторонъ крышки его вытисненъ крестъ, а на задней-чаша. Работа не только приличная, но и изящная на видъ 3), хотя самъ преосв. Өеофинъ, смиренный всегда и во всемъ, и о такихъ, какъ и другихъ, рукодъліяхъ своихъ всегда отзывался скромно. Посылая напр., въ 1876 году, чрезъ племянника своего А. Г Говорова, сродникамъ его по женъ книжки, онъ пишетъ ему. «переплесть у насъ некому. Я и самъ переплетчикъ, да ужь очень плохой, не гожъ для Москвы» 4). Въ другой разъ, посылая ему иныя вещи своей же работы, пишеть (отъ 5 сентября 1873 года): «Насилу успъль я коечто сработать - и посылаю. Тебъ подчасникъ и большая книгоразръзка; прочее все твоей супругъ: подчасникъ, маленькая книгоразръзка, этажерка на рабочій ей столь для разныхь вещиць при работъ, подсвъщникъ со свъчею горящею - есть игольникъ: свъчу по-

<sup>1)</sup> Между прочимъ небольшую икону святителя Митрофана своей работы преосв. Өеофанъ въ 1888 году прислалъ, на молитвенную память, преосвященному Виталю, епископу Тамбовскому, по кончинъ котораго эта икона сродникомъ преосв. Виталия П. Ө. Полянскимъ, помощникомъ инспектора Московской духовной академии, передана въ академическую церковь, виъстъ съ письмомъ преосв. Өеофана, при коемъ препровождена была эта икона къ преосв. Виталю.

<sup>2)</sup> См. Душепол. чтенге за 1894 г., № 4, стр. 700 и 698.

<sup>3)</sup> Этотъ образчикъ переплета вниги — работы преосв. Өеофана мы видёли у студента Московской духовной академии священиика С. І. Никольскаго, учиствовавшаго въ погребени святителя-затворника; а о. С. І. Никольскій получилъ внигу эту отъ іеромонаха Вышенской пустыни Анастасія.

<sup>4)</sup> Душепол. чтение 1894, № 4, стр. 573.

вернуть-она снимется. А подсвъчничекъ съ чернымъ пьедесталомъобоимъ вамъ въ моленный уголъ. Потяни за шиильку. - и выйдетъ. На шпильку втыкать маленькія свёчки. Всё вещицы со склейками. Клей разсохнется, — и вещь разорится. Тогда распусти клею — и опять вставь, и вещь исправится. Чашечки подчасниковъ вертятся на винтъ. Если разслабнутъ, отодрать бархотку, и винтъ подвинтить. Если винтикъ развертитъ дырку, надо купить впитикъ немного потолще, и винтить. Крылья, что въ большой книгоразръзкъ, —вялы и могутъ сломаться. Поосторожней. Но если сломается, - распустить клею и приклеить, нисколько не подстригая разлома, а какъ есть -Икону пришлю чрезъ недълю или двъ. Пусть высохнеть хорошенько» 1). Такъ могъ говорить только близко знакомый съ дёломъ того или другаго искусства или ремесла и при томъ извъдавший на опытъ тъ или другія случайности и требованія дъла. Съ другой стороны, изъ этихъ немногихъ случаевъ можно видъть, какъ одухотворяемы были у преосв. Өеофана и занятія рукодёліемь, какь изь его рукь выходили не чувственность лишь тёшащія произведенія искусства или ремесла, а какъ бы «дъла Божии» все-произведенія, болье служащія единому на потребу, т. е. спасенію, нежели даже невиннымъ, видимому, удобствомъ житейскимъ. Не даромъ онъ и едва не всякое письмо свое, даже по обыкновеннымъ, обыденнымъ воп. росамъ (какъ напр. въ перепискъ съ родными), заключаетъ словами: «Спасайтесь!» «Милость Божія буди съ вами!» и под.

Такъ среди молитвенныхъ подвиговъ, въ церквицъ и келліи совершаемыхъ, среди разнаго рода умственныхъ занятій и рукодълій у святителя—затворника подлинно не проходило ни минуты безъ дъла. А за тъмъ уже не много времени оставалось на удовлетвореніе тълесныхъ нуждъ сна и бодрстованія. Такой великій подвижникъ духа, какимъ былъ святитель Феофанъ, не нъжилъ своего тъла продолжительнымъ сномъ, роскошными и многими яствами и проч.; напротивъ, онъ умерщвлялъ его всячески, по заповъди св. отцевъ—подвижниковъ, которую самъ же, въ русскомъ переводъ, предложилъ ревнующимъ о своемъ спасеніи. «Должно намъ смирять и истощать тъло свое воздержаніемъ, а не поблажать ему сластьми, чтобъ удостоиться нарства небеснаго» 2). Не затъйливъ былъ порядокъ обыденной жизни

<sup>1)</sup> Tanz me, crp. 574-575.

<sup>2) &</sup>quot;Весьма полезныя и душеспасительныя главы Леонтія іерея", радъ

святителя затворника, хотя и строго наблюдаемъ былъ. Обыкновенно, съ вечера, какъ замѣчено было раньше, келейникъ Евлампій заготовлялъ владыкѣ церковное вино и просфоры, равно какъ и облачение для служенія литургіи. По окончаніи литургіи, святитель легкимъ стукомъ давалъ знать келейнику о времени утрення го чая. Послѣ чая владыка занимался умственными работами, плодами которыхъ были его многочисленныя писанія и письма. Въ часъ дня былъ у него обѣдъ, за которымъ въ послѣдите годы святитель въ скоромные дни вкушалъ только по одному яйцу и по стакану молока. Въ четыре часа по полудни подаваемъ былъ чай, а ужина совсѣмъ не было ». Въ постные дни, конечно, еще болѣе усиливалось тълесное воздержаніе святителя подвижника, котораго питали и укрѣпляли только духовныя занятія и молитвенные подвиги

Что побудило святителя Феофана предаться полному затвору послё немногихъ лёть обычнаго пребыванія на покой въ Вышенской пустыни? — Бсзъ сомнёнія, главнымъ побужденіемъ къ тому служило искреннее, сознательное, выработанное долговременнымъ опытомъ жизни въ иноческомъ чинѣ, желаніе полнаго, совершеннаго отрёшения отъ міра и всего что въ мірѣ. Ободряющими же къ тому для него, какъ епископа, примърами могли служить такіе высокіе примъры, какъ—изъ исторіи церкви вселенской—примъръ св. Исаака Сирина, а изъ исторіи церкви Русской—примъръ столько чтимаго преосв Феофаномъ святителя Тихона Задонскаго 1). На эти примъры,

<sup>2-</sup>й, глава 30-я См. въ Письмахь о христанской жизни, вып. 2, стр. 518. Спб. 1862. Тоже самое и на стран. 145 пзданнаго Авонцами Сборника пекстическихъ писаній, извисивныхъ изъ патериковъ обители св. Савви освященнаго. Еписк. Өеофана. Москва, 1891. Много находится и другихъ подобныхъ наставленій въ писаніяхъ преосв. Өеофапа.

<sup>1)</sup> См. Душепол Чтене за 1894 г, № 4, стр. 701.

<sup>2)</sup> Кромѣ того, что уже не разъ было уноминаемо въ доказательство особенно глубокаго уваженія преосв. Өеофана къ памяти святителя Тихона, можно еще сказать, что онъ и самъ часто, въ своихъ писаніяхъ, ссылается на святителя Тихона и его мнѣнія и другимъ настойчиво совѣтуетъ читать его творенія, руководиться его мнѣніями и примѣромъ, и нод. См. для сего напр. Письма о христанской жизни, вып. 3, стр. 10 и 325; вып. 4, стр. 30 и др Срав также Душепол Утен. за 1894 г., № 3, стр 528—529 и 536 и др. Подобное же должно сказать и объ отношения преосв. Өеофана къ твореніямъ св. Исаака Сирина. См. для сего опять Письма о христ. жизни І, 5С, 67; II, 12, 61, 73 и мн. др.

если мы припомнимъ, и указываемо было преосв. Өеофану и другимъ, бывшимъ съ нимъ при прощания его съ Владимірской паствою, въ прощальной ръчи одного изъ пастырей этой паствы. Не даромъ однако самъ святитель Өеофанъ, оставивший епархіальное служеніе на 52-мъ году возраста и послъ долговременнаго искуса въ иноческой жизни, не сразу по удалени на покой посвятиль себя полному затвору, а лишь чрезъ шесть леть после удаленія въ Вышенскую пустынь. Онъ глубоко сознаваль высоту подвига затвора полнаго и потому какъ другихъ иноковъ предостерегалъ отъ поспѣшности въ исполнени желанія предаваться полному затвору, такъ и самъ не спъшилъ имъ. «Хотълось бы, говоришь, въ затворъ, --писалъ онъ въ одно время. — Раненько, да и пужды нетъ. Одинъ же живешь. Когда — когда кто зайдеть. А что въ церкви бываешь, это не разбиваетъ твоего одиночества, а утверждаетъ, или даетъ тебъ силу и дома проводить время модитвенно По временамъ можно день-другой не выходить, все съ Богомъ стараясь быть Но это у тебя и само собою бываетъ. Такъ нечего загадывать о затворъ. Когда молитва твоя до того укръпится, что все будеть держать тебя въ сердцъ предъ Богомъ, тогда у тебя и безъ затвора будетъ затворъ. Ибо затворъ что есть? То, когда умъ, заключившись въ сердцъ, стоитъ предъ Богомъ въ благоговънствъ, и выходитъ изъ сердца если чёмъ-либо заняться другимъ не хочетъ. Этого затвора ищи, а о томъ не хлопочи. Можно и при затворенныхъ дверяхъ по міру шататься, или цёлый міръ напустить въ свою комнату». 1) И въ другомъ случат приводить изъ области жизни иноческой печаявный примъръ поспъшности въ исполнени желани предаться затвору. 2) Въ немъ самомъ стремленіе къ полному затвору было, какъ мы сказали, искреннее, сознательное, выработанное долговременнымъ опытомъ жизни въ иноческомъ чинъ. Мы помнимъ еще въ 1847 году не вольно вырвавшееся у него желане сидъть только въ Церкви, т. е. сталобыть передъ Богомъ и предъ рукоположениемъ въ санъ епископский онъ не спрывалъ своего затаеннаго желанія получить місто, гді бы онъ «свободно могъ предаться занятіямъ по сердцу». И на различныхъ поприщахъ его общественнаго служенія жизнь его была по

<sup>1)</sup> Письма къ разнымъ лицамъ о разныхъ предметахъ въры и жизны, стр. 298—299. Изд. 2-е. Москва, 1892.

<sup>2)</sup> См. тамъ же, стр. 335 и дал.

истинъ кождениемъ предъ Богомъ. «Надо добиться того, чтобъ непрестанно ходить предъ Богомъ, со страхомъ и благоговъинствомъ-Ибо Онъ вездъ есть и во всемъ своемъ величи», - писалъ преосв. Өеофанъ 1) и въ своей собственной жизни подлинно постоянно добивался этого, памятуя наставление великаго подвижника иноческой жизни святителя Филарета, митрополита Кіевскаго, данное ему вмѣстъ съ другими молодыми учеными иноками по пострижении ихъ въ монашество и нами выше приведенное. Но не довольствуясь тъмъ, что представляло ему для сего служение общественное съ его разнаго рода отвлеченіями отъ всецвлаго посвященія себя на служеніе Богу, на исканіе единаго на потребу, онъ сперва удалился добровольно отъ дёлъ общественнаго служенія и водворился во пустыни, чая Бога спасающаго его отг молодуштя и отг бури, а затьмь, когда увидълъ, что, при общежительныхъ условіяхъ иноческой жизни въ пустыни Вышенской, все же многое препятствовало ему всецъло предаваться Богу и уединенно бесъдовать съ Нимъ единымъ, перешелъ къ полному затвору. Правда, бывали минуты, когда и онъ самъ допускалъ и другие внушали ему мысль о возвращении къ общественному служению въ звани епархіальнаго архіерея, въ виду полноты силь душевныхъ и тълесныхъ, которыми онъ еще обладалъ. Но скоро мысль о высокой цёли пустынножительства, -- о томъ, что и въ пустынномъ уединеніи онъ несеть особаго рода службу церкви, побъждала всякую мысль о возвращении въ міръ. Срав. для сего его письма отъ 4 гепваря 1875 года въ Воскресномъ чтении за 1894 г. № 31-32 cmp. 513 u др. Потому св. отцы наши, — писаль овъ самъ со словъ св. подвижниковъ востока христіанскаго, -- вселялись въ пустыняхъ, горахъ и пропастяхъ земныхъ, лаврахъ, монастыряхъ, келліяхъ, затворахъ, столпахъ, чтобъ, упразднясь отъ всего другаго, чрезъ совершенное терпъніе, послушаніе и отсъченіе воли своей очиститься отъ страстей и укрёпиться въ добродётели въ общежительныхъ обителяхъ или въ уединении и совершенномъ отшельничествъ воспитать добрые нравы и чувства, посредствотъ трезвенія, соблюдая умъ неразвлекаемымъ нечистыми помыслами, - въ надеждъ или темъ, или другимъ способомъ обрести Бога, ради котораго поднимали вей труды и подвиги, какъ тълесные такъ и душевные». 2)

<sup>1)</sup> Письма къ разнымъ лицамъ о разныхъ предметах в въры и жизни стр. 433. Срав также стр. 453. Москва, 1892.

<sup>2)</sup> Преосв. Өвофана. Сборникъ аскетическихъ писаній извлеченныхъ изъ

И какъ бы продолжая это въ приложени къ себъ самому, въ другомъ мъсть отъ лица тъхъ же подвижниковъ говоритъ: «При томъ я провожу дни въ пустынъ, такомъ мъстъ, гдъ благоволиль Господь пребывать въ пустынъ быль дубъ Мамврійскій, у котораго Богъ явился Аврааму; въ пустынъ небошественная лъствица видъна была Іаковымъ; въ пустынъ Израиль получилъ законъ и потомъ уже вошель въ землю обътованную, въ пустынъ Моисей видъль Бога: водворяясь въ пустынъ, Илія благоугодиль Богу, въ пустынъ Іоаннъ приготовленъ былъ на проповъдь покаянія; на Елеонъ, виъ града, удалился Господь молиться, научая и насъ уединенной молитвъ; въ пустынъ — тъсный и прискорбный путь, вводящий въ животъ; въ пустыняхъ, въ горахъ, вертепахъ и пропастяхъ земныхъ скитались пророки и праведники, и весь сонмъ пустыннолюбивыхъ отцевъ просіяль святостію на земль и славою на небъ. Въпустынь стремлюсь и я сдёдаться достойнымъ благъ, обётованныхъ мученикамъ и праведникамъ, да не ложно могу сказать. за словеса устень Твоих аз сохраних пути жестоки (Псал. 16, 4) Внъ града расцятый за насъ Господь и крестною смертію оживотворившій насъ да подастъ и миж терпжніе понести крестъ пустыни и терпжніемъ да привлечетъ къ Себъ Къ Нему стремлюсь, Его ищу и Отца Его и Всесвятаго Духа, да обрящусь върнымъ рабомъ Его въ день воздаянія всёмъ». 1) Заключая же эту речь снова въ виде наставленія, преосв. Феофанъ говоритъ: «Возгръвая въ себъ такія помышленія, ты тщательно и усердно совершишь начатое теченіе, даже до смерти подвизаясь за истину и отръвая терпъливо всякое злое помышление, по слову Апостола, который говорить: блюдите, брате, да не когда будеть въ нъкоемь оть вась сердие лукаво, исполнено невърія во еже отступити от Бога жива. Но утпишайте себе на всякь день, дондеже, днесь, наричается (Евр. 3, 12, 13), словомъ-днесь означая все время нашей жизни. Жительствуя такъ, брать, ты самь себя спасешь, и нась обрадуешь, и Бога прославишь. Ему слава и держава во въки въковъ. Аминь»2). Такъ во цатериковъ обители св. Савъи осоященнаго, что близь Герусалима, стр 96. Москва, 1891. См. письма о христ. жизни, чып. 2, стр. 422-423. Спб. 1862.

<sup>1)</sup> Тамъ же, по изданію 1862 года, стр. 451—452 и по изданію 1891 г. стр. 111—112.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же, по изданію 1862 года, стр. 452—453 и по изданію 1891 года стр. 112

истину и жительствоваль въ пустынѣ Вышенской святитель -- затворникъ во все многолѣтнее время своего въ ней пребыванія, молясь не только о себѣ, но и о другихъ, трудясь въ области духовной письменности уже прямо не ради себя, а ради ближнихъ и достигши того, о чемъ торжественно и велегласно поетъ святая церковь по отношенію къ пустынникамъ: Пустыннымъ непрестанное Божественное желаніе бываетъ, міра сушимъ суетнаго кромъ.

Въ чемъ именно состояли пустыпные подвиги святителя, его внутренняя жизнь, хождение предъ Богомъ, объ этомъ у насъ будетъ реть далъе.

## § 8. Пустынные подвиги преосвященнаго Оеофана.

Аще кто хощеть по Мит ити, да отвержется себе, и возметь кресть свой, и по Мит грядеть. Иже бо аще хощеть душу свою спасти, попубить ю и иже аще погубить душу свою Мене ради, обрящеть ю. Мато. 16, 24, 25.

Всякь подвизаяйся оть встхь воздержится. 1 Кор. 9, 25

Всегда радуйтеся: непрестанно молитеся. О всемь благодарите: сія бо есть воля Божія о Христь Іисусь въ васъ. 1 Сол. 5, 16. 17.

«Прежде всего пріобрѣти навыкъ къ безмолвію: безмолвіе родитъ подвижничество, подвижничество родитъ плачъ, плачъ родитъ страхъ, страхъ—смиреніе, смиреніе—благодушіе, благодушіе—любовь, а любовь содѣлываетъ душу здравою и безстрастною. Тогда познается, что человѣкъ не далеко отъ Бога. Желающему успѣшно пройти всѣ сіи степени преспѣянія должпо прежде всего прогнать многозаботливость, за тѣмъ устраниться отъ всякаго человѣка и уготовать себя на смерть, далѣе—пребывать съ териѣніемъ въ уединенной непрестанной молитвѣ и, разумѣвая, что удаляетъ его отъ Бога, отреблять то безъ саможалѣнія, и благость Божія вскорѣ подастъ ему все сіе».

Этими словами Св Писанія и святоотеческихъ твореній 1) объемлется весь собственно нравственный подвигъ пустынножительства преосв. Өеофана. его преспъянія въ духовной жизни, его неотходнаго стоянія предъ Богомъ. «Какъ достигнуть состоянія неотходно стоять предъ Богомъ? — говорить самъ онъ въ одномъ мъстъ своихъ писаний, и продолжаеть, отвъчая на сей вопросъ. Начинай хожденіемъ предъ Нимъ съ соответственными чувствами Отсюда придетъ страхъ Божий, который и доведеть тебя до искомой цели Это настоящий способъ, - духовный къ духовному состояню... Но съ имсденными приемами необходимо соединять и дъятельные: блюсти чистою, плоть утончать, въ молитвахъ пребывать, - все въ духт сокрушенія и смиренія съ благоговтинствомъ»2). Такъ, хожденіе предъ Богомъ, о коемъ говорено было нами раньше, святитель Өеофанъ представляеть какъ начало, какъ подготовительную стадио къ неотходному стояню предъ Рогомъ, являющемуся уже высшею степеню духовнаго состоянія. Безъ сомнінія, съ опыта собственнаго хожденія предъ Богомъ святитель Өеофанъ показывалъ образъ этого хожденія для одной души, искавшей его въ семъ руководства, когда въ своихъ еще Инсьмахь о христансьой жизни говориль следующее, въ наставленіе этой душъ. «Господь да укръпить вась въ усердін-молиться и молиться Молитесь не потому, что пріятно, а потому, что должно Болте всего навыкайте молитвт Інсусовой Пусть такъ навязнетъ на языкъ, чтобъ онъ сознательно и безсознательно твердилъ ее. Это не вдругъ. Вы, думаю, и не брались еще за сейтрудъ. Онъ тяжелъ на первый разъ. Но побъдите себя Помоги вамъ Господи!-Вашъ вопросъ изумилъ меня... Трудно объяснить его, какъ трудно объяснить, что есть день У васъ, кажется, есть небольшая ревность угождать Богу. А что до положения живота, то для мучениковъ было это самымъ дёломъ, а для насъ значитъ: не жалъя себя работать Господу. Въ этомъ смыслъ широкой — широкой!.. Отъ чего, напримъръ, вамъ не хочется встать вдругъ? Себя жаль. Отъ чего не

<sup>1)</sup> Приведенное сейчась мёсто изъ писаній преосв Өеофана завлючается во 2-мъ выпускѣ Писемъ его о христанской жизни, стр. 391—392; но какъ изреченіе, оно принадлежить св. отцамъ—подвижникамъ. Срав. Сборникъ аскетическ. писаній, извлеч. изъ патериковъ обители св. Савви Освящ., стр. 80—81 Москва, 1891.

<sup>2)</sup> Письма къ разн. личамъ о разныхъ предметахъ въры и жизни, стр 453

хочется стать на молитву? Себя жаль. Оть чего не хочется отказать себъ въ той или другой пищъ? Себя жаль... И много-много подобнаго. Тъло начинаеть кричать, какъ будто его ведутъ на висълицу. Вотъ кто одолъетъ его, тотъ животъ полагаетъ... и это можно каждую минуту, отказывая себъ, безъ жалости къ себъ. - Конечно, надо всячески хлопотать, чтобъ минута смерти была минутой блаженства; но бываетъ ли и будетъ ли она для всъхъ такою, этого угадать нельзя .. Потому со страхомъ и трепетомъ ожидать ее надобно. Благость Божія безпредъльна, - и не хочеть намъ бъды и муки; но что делать, когда мы делаемся недостойны ея? Что сделать съ темъ. кто говоритъ: отойди отъ меня; путей Твоихъ въдать не хочу? Кто лучше постигаль не умомь, а сердцемь благость Божно, какъ св. подвижники? Но страхъ смерти и суда не отходилъ отъ нихъ.-Слава Богу, что у васъ есть любовь къ Господу и желание угодить Ему. И да сохранить Онъ въ васъ сле благое чувство, сей огонекъ, дегкій конечно и задуваемый многими вітрами, и да сотворить возрасти ему въ пламень Серафимскій. Его-то паче всего берегите. Бъда, когда онъ погаснетъ. Тъма тмущая настапетъ и холодъ и всякое нестроение. Лучшая ему поддержка трудь добродьлания въ связи съ трудомъ молитвеннымъ. Тутъ весь путь спасенія. Кажется не многосложно и не трудно -Трудъ добродъланія обнимаеть: 1. Добрыя дна, какія Богь пошлеть, и какія кому встрётятся въ каждый день, съ просонокъ до засыпанія; 2. Добрыя расположенія: смиреніе, кротость, воздержаніе, милосердіе и проч.; З. Кръпкую, какъ смерть ръшимость и усердіе работать Господу всёмъ, до положенія живота. Все это вмість, совокупно. Первыя однь безь вторыхъ-плохо, и вторымъ безъ третьяго не такъ хорошо.-Есть?-Слава Богу. Нать? - Надобно приобрасть, устроить и вести трудъ добродъланія во всёхъ видахъ. Трудъ молитвенный вотъ въ чемъ состоить: умомъ въ сердив предъ Господомъ зрвть выну Господа, ходить предъ лицемъ Его, возносясь къ Нему и падая предъ Нимъ въ самоуниженіи непрестанно, и сидя, и ходя и бесъдуя. — Трудно? — Да,-не легко. За то и называется сіе трудомъ молитвеннымъ. А иные говорять, что легко... И какъ услышать о семь, тотчасъ подумають: ахъ, да это ничего, я такъ буду дълать. Не нужно ни поклоновъ, ни чтенія молитвъ, ни хожденія въ церковь, ни другаго какого труда тълеснаго при молитвъ. Умъ и сердце-они въ моихъ рукахъ. Ими и буду молиться. Добрый часъ! Вотъ и начинаютъ...

Но умъ разбъгается и мечтаетъ, сердце блажничаетъ, — и ничего не выходить. — Нътъ. При трудъ добродълания необходимъ трудъ подвига молитвеннаго, тълесно совершаемаго со вниманиемъ, — съ умомъ и сердцемъ. И Богъ, видя трудъ сей, дастъ молитву сердечную, легкую, сладостную, все услаждающую Воодушевитесь терпъніемъ и понудьте себя на трудъ. То, что вы говорите о разленени тела, это у Исаака Сиріанина называется покоемо тпола и ему онъ много зла приписываетъ, Оно такъ и есть. Видали ли вы электрическую машину? Если цъпь отъ цилиндра проведена къ землъ, то сколько ни верти колесо, электричество не будетъ ощутительно-все будетъ уходить въ землю. Такой же врагъ и покой тъла. - Прогоните его. Разсердитесь на тѣло и помучьте его немного. Помолитесь о семъи Господь поможеть. А зда въ этомъ поков много -Ваше время только то, когда вы у себя въ комнатъ Его потрудитесь распредълить такъ, чтобъ оно все принадлежало Господу, -- утрепите часы особенно. . отъ просонокъ до 12 ч.-Тутъ помъстите вашу утреннюю молитву. Лишь проснетесь, вставайте Не жалбите тела Если оно блажить хочетъ, разсердитесь и сгоните себя съ кровати. Хорошо, еслибъ сей часъ же и на молитву, чтобъ всъ думали, что вы еще спите. Вы уже знаете, что поклоны умиляють. Да, поклоны весьма важное дёло. Ими надо начинать-три, пять, десять ... пока посогръется сердце; ибо съ просонокъ оно всегда бываетъ вяло и холодно. Потомъ прочтите утреннія молитвы не спѣшно, со внима ніемъ, зря Господа предъ собою, чтеніе сопровождайте поклонами поясными или земными, смотря по движению сердиа; но чёмъ чаще, тъмъ лучше. Заключите чтене опять поклонами, моля Господа о томъ, въ чемъ чувствуете нужду, пока насытится сердце. Число поклоновъ, ежели нужно, опредълите себъ сами, а то такъ, сколько душъ угодно.. хоть сотню По совершеніи молитвословія, хорошо нъсколько времени провесть въ Богомыслін, - или въ твореніи модитвы Інсусовой. Сядьте, —или стоя и ходя — и говорите: Господи, Іпсусе Христе, Сыне Божій, помилуй мя... Говорите сію молитву по больше разъ... ужь не менъе сотни. Потомъ и днемъ, сколько можно чаще, творите сію молитву. И къ иконъ днемъ-то хорошо по чаще подходить и класть поклоны по усердію, пять, десять, и болье, съ молитвою. Господи помилуй, Боже милостивъ буди... вотъ и все И предъ сномъ такой же порядокъ, т. е нъсколько поклоновъ въ началь, молитвы на сонъ грядущимъ, ньсколько поклоновъ опять и,

по крайней мфрф сотню молитвъ Інсусовыхъ Какъ хорощо ходить въ церковь для воспитанія духа молитвеннаго! Все это знасте... Устройте же себя бывать чаще въ церкви за объднею, или вечернею, или какъ можете. Еслибъ всякой день и всё службы бырать въ церкви, то скоръе бы разверзся источникъ молитвы сердечной... Бывайте по крайней мірів по возможности. Къ сему молитвенному труду надобно приложить чтение слова Божія и Св. Отцовъ. Хорошо читать каждый день дневное Евангеліе и дневный Апостолъ. И сдёлайте такъ -- утромъ, посив молитвы Іисусовой Но читайте съ размышленіемъ, углубляясь въ силу словъ и, сколько можно, доводя до сердца. Хорошо, когда какое мъсто займетъ всю душу Съ нимъ можно ходить весь день, держа его въ памяти. Изъ Св. Отцовъ. св. Исаака Сиріанина, Ефрема, Макарія Египетскаго, Достопамятныя сказанія, Лъствицу, Варсонофія и Іоанна и др Изъ нихъ каждый день прочитывайте сколько нибудь. Много не надо читать... Прочитавши чтонибудь, жуйте то, пока дойдеть до сердца. И довольно. Воть вамъ признавъ полезнаго чтенія! Когда какое мъсто такъ займетъ, что всв мысли и внимание сосредоточатся въ немъ, это хорощо Всякое другое чтеніе есть праздное. По вечеру, или послів об'йда хорошо читать житія святыхъ дневныхъ. Для того подъ руками имъйте Четьминею — Есть ли у васъ какое рукодёліе? Если иётъ, изобрётите. Безъ рукодълія плохо. Читать и молиться (разумёю молитву, и во внъ выражаемую), пельзя непрестанно. А праздно сидъть, мысли блуждать начнутъ, такъ и надобно въ помощь себъ рукодъле изобръсть. Рукодъле продавайте и на милостыню раздавайте, прося Господа о помощи въ наукъ молиться Ему. Какъ распредълить молитву, чтеніе, рукодійліе, вамъ самимъ видніве Только такъ распредълите, чтобъ не было празднаго времени ни минуты. -- (Входя въ комнату, нъсколько поклоновъ, выходя тоже всякий разъ).-Кажется, все уже сказалъ. Господь да благословитъ васъ и вразумитъ. Помните только, что все дъло — сердце къ Богу горящее, и непрестанно въ сокрушения внутренно къ Нему припадающее. Надобно поболъть, понудить себя, помучить безъ жалости. А врагъ не спить, и все толкуеть: то не нужно, другое не надобно. Помощникъ ему нашъ умъ, или наше умничанье Господи помилуй насъ!» 1) Эти совъты, какъ совершать трудъ или подвигъ добродъланія вообще,

<sup>1)</sup> *Письма о христанской жизни*, вып. 1, стр. 59—68. 2-е. Изд. Спб. 1860.

повторяемъ убъждение, безъ сомнъния взяты съ опыта собственнаго внутренняго, келейнаго подвига святителя Феофана. Такъ, безъ сомнънія, и онъ самъ совершаль свое хожденіе предъ Богомъ, пока не достигъ неотходного стоянія предъ Богомъ. А подтвержденіе этого нашего убъждения мы отчасти уже и видъли при изображеніи внъшпей стороны пребыванія его въ Вышенской пустыни Указавъ въ приведенномъ тогда мъсть изъ св. отцевъ-подвижниковъ о цъли вселенія ихъ въ пустыню на предпринимаемые ими ради Бога «труды и подвиги, какъ тълесные, такъ и душевные», святитель Өеофанъ далъе, со словъ тъхъ же св. отцевъ-подвижниковъ, и перечисляетъ эти труды и подвиги, изъ коихъ, но сему, «тълесные суть: постъ, всздержаніе, бдініе, долулеганіе, служеніе, рукоділіе, повиновеніе, а душевные любовь, долготеривніе, кротость, молитва, и тому подобное» 1) Не есть ли это, въ сущности, съ одной стороны, то, что еще въ 1841 году внушаль ему, какъ новопостриженному иноку, будущему подвижнику опытный подвижникъ святитель Кіевскій Филареть, равно какъ и старецъ Пароеній, а съ другой, -то, что самъ преосв. Өеофанъ въ сейчасъ приведенныхъ словахъ, въ болъе обстоятельномъ изложении, давалъ въ наставленіе душть, искавшей его руководства на пути спасенія? Кратко, весь этоть трудъ или подвигъ келейный святителя можно выразить слёдующими не многими словами молитва, богомысте и добродилание. Этими тремя словами объемлются всё виды высокаго нравственнаго подвига пустынножительства его, - креста, который онъ добровольно понесъ на себъ, слъцуя стопамъ Божественнаго Крестоносца Христа.

Въ объяснение словъ Евангелія отъ Марка 1, 35. Изыде (Іисусъ) и иде въ пусто мъсто, и ту молитву дъяще, святитель-пустынникъ Вышенскій говорить въ одномъ мѣстѣ своихъ многочисленныхъ сочиненій: «Господь молится, какъ человѣкъ, или, дучше, какъ вочеловѣчившійся, человѣческимъ естествомъ. Его молитва—ходатайственная за насъ, а вмѣстѣ образовательная для Его человѣчества, которому надлежало входить ограниченнымъ путемъ въ обладаніе Божественнымъ. Въ послѣднемъ значеніи она для насъ образецъ и

<sup>1)</sup> Сборникъ аскетическихъ писаній, извлеченныхъ изъ патериковъ обители св. Саввы Освященнаго, что близъ Іерусальта, стр. 96, Москва, 1891. См. Письма о христианской жизни, вып. 2, стр. 423. Изд. 2-е Спб. 1862.

примъръ. Апостолъ Павелъ учитъ, что у пріявшихъ Духа Духъ молится, и, конечно, не Самъ отъ Себя, но возбуждая молитвенныя устремленія къ Богу въ духъ человъческомъ. И вотъ у насъ настоящая молитва, - молитва духодвижная. Но такова она на верхней ступеци. Путь къ ней-трудъ молитвенный у ищущихъ очищения и освященія. Уединеніе, ночь-приличнъйшая сему труду обстановка; самый же трудъ- множество поклоновъ съ сердечными воздыханіями. Трудись и трудись, лёность всякую отгнавши Сжалится над тобою Господь и подастъ тебъ духъ молитвы, который начнетъ дъйствовать въ тебъ такъ же, какъ дъйствуетъ дыхание въ тълъ. Начинай! Се нынъ время благопріятно» 1). Это было писано въ 1870 году, слъдовательно въ началъ почти пустыннаго молитвениаго подвига и самого преосв. Өеофанд. Тогда онъ еще, какъ мы припомедивъ, не предавался полному затвору и вмфстф съ рядовыми иноками Вышенской пустыни, для молитвы, посъщаль всъ службы Божи и самь открыто священнодействоваль. Но, безъ всякаго сомнешя, онь уже и тогда, памятуя завътъ старца Пареенія объ умной молитвы, вкусилъ сладость и этой послёдней молитвы, молитвы «духодвижной». Иначе не имълъ бы онъ той собранности мыслей, которую уже тогда наблюдаль, которую замічали вь немь другіе при посінцени имь Божественныхъ службъ въ монастырскихъ храмахъ Вышенской пустыни и ради которой онъ закрываль иногда свои очи во время совер шенія Богослуженія Хотя и все, по возможности, время суточнаго теченія, безъ сомивнія, святитель-молитвенникъ посвящаль молитвъ, во внъ выражаемой, или же умной, духовной, и такимъ образомъ вся жизнь его въ пустыни Вышенской были молитвеннымъ подвигомъ, въ исполнение заповъди Апостола непрестанно молитеся, однако. ближе и преимущественные всего утренніе и ночные часы употребляль онь на болве сосредоточенную молитву, — часы ночиаго уедине нія, по прим'тру Подвигоположника Христа Господа, согласно сейчасъ сказанному относительно Марк. 1, 35 и по слову Псалмопъвца: полунощи востахь исповыдатися Тебы о судьбахь правды Твоея (Псал. 118, 62), а часы утренше, по другимъ, также вполив уважительнымъ причинамъ, которыя самъ же преосв. Өеофанъ изъясняетъ въ другомъ мъстъ своихъ писаній и также имъя въ виду при-

<sup>1)</sup> Мысли на каждый день года по церковным и итентямь изъ Слова Божія, стр. 71--72 Москва, 1881.

мъръ молитвы Самого Господа Христа. Разумъемъ толкованіе тъхъ же словъ Евангелія отъ Марка 1, 35, полнъе приведенныхъ: Утро, нощи сущей зъло воставъ, изыде и иде въ пусто мъсто, и ту молитву дъяше. «Вотъ урокъ, — говорить преосв. Өеофанъ толкуя это мъсто, рано вставать и первые часы дня посвящать на молитву, въ уединени. Душа, обновленная сномъ, бываетъ свъжа, легка и способна къ проникновенію, какъ свъжій утренній воздухь; потому сама собою просится, чтобъ пустили ее туда, гдв вся ея отрада, предълицо Отца Небеснаго, въ сообщество Ангеловъ и святыхъ. Въ это время удобиве ей это дёлать, нежели послё, когда ужь налягуть на нее заботы дня. Все Господь устрояеть. Надо отъ Него принять благословение на двла, вразумленіе нужное и подкръпленіе необходимое. И спъши пораньше, пока ничто не мъщаетъ, на единъ, вознестись къ Господу умомъ и сердцемъ, и исповъдать Ему нужды свои, намъренія свои, и испросить Его помощь. Настроившись молитвою и богомысліемъ. съ первыхъ минутъ дня, цълый день потомъ проведешь въ благоговъинствъ и страхъ Божіемъ, съ мыслями собранными. Отсюда -- осмотрительность, степенность и стройность въ дёлахъ и взаимныхъ отношеніяхъ. Это награда за трудъ, на который понудишь себя въ утреннемъ уединении Это и для житейскихъ людей, стало-быть, мъра благоразумія, а не что либо чуждое ихъ цълямъ 1). Если даже для житейскихъ людей молитва утрепняя есть мёра благоразумія, то темъ болъе для подвижниковъ духа и особенно для подвижниковъ пустыннаго уединенія. Святитель Өеофанъ и въ этомъ самъ подаваль собою живой примъръ. Мы помнимъ, какъ часто, а въ последние годы жизни даже ежедневно святитель-затворникъ совершалъ не только утреннее келейное молитвенное правило, которое считалъ для себя уже безусловно обязательнымъ, но и Божественную литургію въ своей малой церквицъ. Такъ онъ поступалъ и въ отношени ко всъмъ службамъ церковнымъ въ суточномъ богослужени, совершая ихъ или вычитывая въ той же церквицъ, а когда по чему-либо не могъ эгого дёлать, то ограничиваль молитвою умною Інсусовою. Одинъ иновъ Вышенскій, больной и немогущій бывать въ храмъ Божіемъ, спрашиваль святителя, какь ему исправлять въ келліи правило свое молитвенное и за службы церковныя что исполнять, и получиль от-

<sup>1)</sup> Мысли на каждый день года по церковн. чтеніямь изь Слова Божія, стр. 274—275. Москва. 1881.

вътъ: «Заменяй читаемое и поемое за службами церковными молитвою умною Інсусовою, по четкамъ, какъ положено въ концѣ Псалтири и служебника, за каждую службу... И я такъ дёлаю... Когда не могу вычитывать по книгамъ церковнымъ всв службы, выполняю положенное въ уставъ церковномъ извъстное число молитвъ Інсусовыхъ 1). Уединенное, въ сослужении съ ангелами Божими, отправленіе Божественной литургін святитель Өеофанъ совершаль, въроятнъе всего, согласно предположению Вышенскихъ иноковъ, по чину Палестинскихъ и Авонскихъ отщельниковъ, знакомому для него опытно со времени его бытности на востокъ въ Миссіи, тъмъ болъе, что съ Авонскими старцами онъ и до кончины своей не прерываль письменныхъ сношеній 2). Что же касается до нощной молитвы, то безъ всякаго сомнёния святитель-подвижникъ и самъ ревностно исполняль то, чему наставляль и другихъ въ слёдующихъ словахъ объяснения стиха 62-го, Исалма 118-го «Полуногии востах». Разумбемъ это, какъ ночное бденіе, проводимое въ славословіи и молитвъ. Св. Аванасій пишеть «Не только день, но и ночь, даже самую средину ночи, когда овладъваетъ наиболъе пріятный сонъ, проводиль я, пъснословя Тебя и воспъвая праведныя опредёленія Твои». Такъ поступаль и Божественный Апостоль вмёстъ съ Силою, когда, пріявъ на себя раны и бичеванія, съ связанными ногами, растворядъ модитву съ пъснопъніемъ и пожаль плодъ сего прекраснаго бдёнія, потому что извёдаль на себі Божественную щедродательность». -- Къ этому подходять и слова св. Амвросія: «Не довольно днемъ молиться, -- надобно вставать и ночью, и въ полночь. Самъ Господь проводилъ ночи въ молитвъ, чтобы своимъ примъромъ возбуждать и тебя къ молитеъ. Прежде говорилъ Проровъ: помянух вз нощи имя Твое (ст. 55) а теперь говоритъ Помунощи востахь, - чтобы научить и тебя не ночью только, но въ самую полночь вставать на молитву. Можно помянуть ночью Бога и не встать; можно встать и не стать на молитву, -а онъ говоритъ: всталъ въ полночь и сталъ на молитву исповъдатися Богу. Въ это наиначе время надо молиться Богу и оплакивать гръхи свои, не только просить прощенія въ прошедшихъ гръхахъ, но молитвою

<sup>1)</sup> Тамбовскія Епарх. Видомости, за 1894 г, № 6, стр. 114, въ стать в: "Воспоминанія Вышенскаго инока".

<sup>2)</sup> Cm. тамъ же, стр. 115.

отвращать гръхи настоящие и предограждать себя отъ будущихъ, ибо въ ту пору много подступаетъ къ намъ искушеній. Тогда наипаче горитъ похоть плоти, и врагъ строитъ свои приманки, цъпляясь за нее. Тогда кровь бываетъ въ большемъ движени, а умъ, одолъваемый сномъ, теряетъ трезвенность свою Врагъ и подступаетъ свободно, и разбрасываетъ свои съти, чтобы запутать душу, отложившую осмотрительность. Нечистые духи обступають ее, окружають мракомъ и начинають внушать всякое непотребство, толкуя, что никто не видитъ, нътъ ни доносчика, ви свидътеля. Если умъ воспротивится, то вступаетъ съ нимъ въ споръ, представляя въ примъръ много святыхъ, которые согръщали, но потомъ испрашивали себъ прощенье я покрывали прежные гръхи. Такого рода исправления ненавидитъ врагъ, но, чтобы обольстить, объщаетъ это псправление. Когда же усиветь вызвать согласіе на гріжь, тогда видя, что оть самаго грвха душа удерживается уже не любовю къ добредьтели, а страхомъ суда и наказанія, натолковываеть ей разныя обманныя мысли, такъ что она и сама себъ начинаетъ уже говорить: кто мя впоить? Тма окресть мене, и стъны закрывають мя, - кого убоюся (Сир. 23, 25)? Не видитъ Вышній, не доходять до Него гржки наши, не смотритъ Онъ на наши гнусности. Така-то врема это удобно для искущенія. Разсмотри все это, и бодренно воспаряй тогда мыслю кь Богу, чтобы врагь, видя, что свётомъ пребывания твоего Богомъ заключенъ для него приступъ къ душъ твоей, бъжаль отъ тебя, и ты безъ соблазна перешелъ полночное время. Вставай же въ этотъ часъ на молитву, въ которой искуситель обыкъ ввергать насъ въ непотребства. Чъмъ больше опасность, тъмъ большую надо привлекать и помощь свыше. Она и готова, но только бодрствующему и молящемуся. Вставай же и возбуждай умъ свой. Не воздремлеть и Хрянящій тебя, если найдеть недремлющимь, но Самь возстанетъ, будучи возбуждаемъ бодренностію души твоей; повелить вътрамъ, и улягутся, и водворится тишина въ груди твоей, взволнованной бурею вражескихъ прираженій. Надо намъ въ эту пору вставать и потому еще, что Женихъ приходить въ полночь. Смотри же, чтобъ не засталъ Онъ тебя спящимъ. Надо вставать для славословія Господа и воспъванія благодарных в Ему пъсней; надо исповъдать судьбы Его въчныя, восписуя Ему все доброе, бывающее съ нами. Что ты на добромъ пути, это Его присуждение. Онъ хранить предающихъ себя Ему. И во всякое время такъ надо по-

ступать, — и ни днемъ, ни ночью, и ни въ какое другое время преставать славословить Бога». И всъ, желавшіе пресъчь въ себъ худое и водворить доброе, -- добавляеть теперь, послъ приведенія словъ святоотеческаго писанія, уже отъ себя преосв. Өеофанъ,любили посвящать полночь молитвъ, и вообще, большую часть ночи проводить въ бесъдъ съ Богомъ. Св. Исаакъ Сиріанинъ приписываетъ этому подвигу весьма великое значение въ пресижнии духовномъ, Почему же Пророкъ изъ всёхъ подвиговъ поминаетъ только объ этомъ? Потому, что онъ есть сокращенное представление всъхъ другихъ. Кто въ полночь не даетъ покоя тълу, тотъ будетъ ли покоить его въ другое время? Дастъ ли ему пищи въ сытость и питія вдоволь? Поблажить ли ему въ лівности на трудъ? Позволить ли ему омовенія, куренія и масти благовонныя? Пустить ли гулянья и развлечения? Вставанье въ полночь есть цвътъ на деревъ всъхъ тълесныхъ подвиговъ Равно молитва полночная есть сокращение всъхъ душевныхъ подвиговъ-трезвения, бодренности, внимания, богомыслія, углубленія въ словеса Божій, созерцанія тайнъ Божійхъ и всъхъ дълъ Его промышления, и всего прочаго, что обыкновенно дълаетъ душа, въ видахъ противленія гръху и страстямъ и къ насажденію въ себъ добродътелей. Объ этомъ только и помянуль Пророкъ, зная что кто такъ поступаетъ, тотъ видитъ, что за полунощнымъ бдёніемъ у него стоятъ и всё другія дёланія, свойственныя подвизающимся; цотому нечего было и поминать объ нихъ. По ходу же его наставительныхъ молитвенныхъ воззваній, надобно было коснуться сего предмета, какъ звена, совершенно необходимаго въ цвпи его уроковъ>1).

Такъ тъсно связанная съ мыслю о присутстви и вездъсущи Божиемъ непрестанная молитва святителя—затворника, совершаемая какъ подвигъ, наполняла все существо души его, была постоянно возгръваемымъ въ немъ пламенемъ любви къ Богу, ближнимъ и добродътели и была истиннымъ раемъ для отръшенной отъ всъхъ радостей міра души его, согласно святоотеческому изреченію, имъ же переведенному на русскій языкъ слъдующими словами. «Вогъ все наполняетъ и есть вездъ. Безсмысленъ тотъ, кто думаетъ, что око Божіе чего нибудь не видитъ. Напечатлъй въ сердцъ твоемъ

 $<sup>^{1}</sup>$ ) Псаломъ Сто осмнадцатый, истолкованный епископомъ  $\theta$ еофаномъ, стр. 222—225. Москва, 1880.

въру и въ душъ твоей убъждене, что Богъ присущь тебъ въ часъ молитвы твоей и внимаетъ милостиво прошеніямъ твоимъ. Въра несомивниая, надежда непоколебимая, любовь неугасаемая, суть рай души»<sup>1</sup>). Не даромъ особенно любимымъ чтеніемъ святителя <del>О</del>еофана было жите старца Серафима Саровскаго<sup>2</sup>). Онъ многому и отъ него учился въ пламенной молитвъ. Наставляя однажды въ молитвъ жаждавшую спасенія душу одной духовной дщери своей, онъ писаль ей. «Батюшка о. Серафимь научить. Помните, какь онъ однажды во время объдни обнять быль огнемь сердечнымь. Воть блаженное состояніе!-Оно возможно и въ насъ.-И небольшаго труда требуеть, -- только постояннаго. Вотъ и рай! -- Ищите и обрящете. Толцыте и отверзется вамъ. 3). Желая, чтобы и другіе им**ёли** этоть рай въ душъ, святитель Өеофань во многихъ своихъ писаніяхь учить молитвъ и о молитвъ, какъ то мы отчасти и видъли изъ выше приведеннаго 4). Но не довольствуясь этимъ частичнымъ, такъ сказать, и разбросаннымъ тамъ и сямъ ученіемъ о молитвъ в), свититель Өеофанъ рано задумалъ и совершилъ одно и цълостное дъло по тому же предмету, за которое, безъ сомивния, всегда благодарны ему будуть ревнующіе о благочестій вообще и о молитвъ въ особенности. Разумъемъ его большой трудъ, подъ заглавиемъ: Святоотеческія наставленія о молитью и трезвеніи или вниманіи въ сердит къ Богу и истолкованіе молитвы Господней словами

<sup>1)</sup> См. Сборникъ аскетии. писаній, извлеч изъ патериков обители св. Саввы Освященнаго, стр. 90. Москва, 1891. Сн. Письма о Христ. жизни, вып. 2, стр. 410 Изд. 2-е. Спб. 1862.

<sup>2)</sup> По свидътельству находившагося при описи книгъ библютеки преосв. Өеофана о. С. І. Пикольскаго, житие о. Серафима находилозь на столъ рабочаго кабинета святителя-затворника и имъло видъ книги весьма часто употребляемой.

<sup>3)</sup> *Письма о Христ. жизн*и, вып. 1, стр. 103.

<sup>4)</sup> Срав напр. еще также "Мысли на каждый день года по церковнымь итеніямь изъ слова Божія, стр. 178—179, 292, 383 д. п др.; Сборникь аскетии. писаній, извлеи изъ патериковь обители св. Саввы Осеяш. стр. 79 и дан. Сн. Письма о Христ. жизни, ІІ, 388 и дал. и др. ІЦІ, 38 и дал. и др.

<sup>5)</sup> Срав. впрочемъ также *четыре слова о молител*, произнесенныя преосв. Өеофаномъ еще на Владимірской каседрів и напечатанныя въ собраніи *словъ* его тъ Владимірской пастел (изд. во Владимірів на Клязьмів, въ 1869 году), на стран. 495—501, 501—506, 509—514 и 519—524, и впослівдствіи отдівльно (изд. 3-е Москва, 1891).

святых описвъ. Москва, 1881. 8°. Стр. 509. Въ этомъ трудъ переведены на русскій языкъ п собраны мысли о молитвъ п трезвеніи изъ твореній св Василія Великаго, св Іоанна Златоустаго, св. Ефрема Сирина, св. Іоанна Лівствичника, препод. Нила Синайскаго, св. Исаака Сиріанина (Сприна) и свв. Варсонофія и Іоанна и разныхъ также св. отцевъ и учителей церкви толкованія на молитву Гооподню 1). Въ предисловіи къ этому своему труду преосв. Өеофанъ такъ и говоритъ: «Предлагаемый сборникъ обязанъ своимъ происхожденіемъ следующему случаю. Некто изъ боголюбиевъ любящихъ внимать себъ и съ Богомъ молитвенно бесъдовать, разсказывалъ о себф, что онъ бывая выпужденъ иногда хлопотать много по хозяйству и по должности, всегда ослабъваетъ во вниманіи и охлаждается въ молитвъ. Какъ, говоритъ, ни скорбно это, но сладить съ собою не бываю я въ силахъ. Но потомъ, какъ только улучу свободное время, запираюсь въ своей комнатъ и, положивъ конецъ всъмъ дъламъ и хлопотамъ, только молюсь, читаю и размышляю о Богъ и вещахъ Божественныхъ. Милостивъ Богъ, -прежнее настроение мирное опять возвращается. Читаю и въ это время все только о молитвъ, то въ одной, то въ другой книгъ. Сказавъ это, онъ выразилъ желаніе, что хорошо было бы, когда бы все это собрано было въ одну не большую книжку. Тогда не для чего было бы рыться въ разныхъ книгахъ. - И се-собрано, хоть отчасти, но довольно достаточно для цели Побужденіемъ было не одно желаніе означеннаго боголюбца, по особенно то, что другие многие боголюбцы бывають въ подобныхъ же обстоятельствахъ, а книгъ тъхъ, въ которыхъ пишется о молитвъ, не имъютъ подъ руками, чтобъ почитать и возстановить въ себъ молитвенное настроение. Между тъмъ такое чтеніе есть наилучшее средство къ умиротворенію ума и отрезвленію сердца. Почитаеть, — и подогрветь желание молитвы. Помолится, пока теплится сердце, - и опять за чтеніе, чтобы, подогрѣвшись имъ, снова стать на молитву. Вотъ по какому поводу и побужденно-этотъ сборникъ и безъ того въ немъ всякій, желающій установиться въ молитвъ, найдетъ потребное къ тому наставление. Въ немъ все говорится о духъ молитвенномъ. Что же касается до правилъ и чина молитвословнаго, то для этого нътъ нужды въ особыхъ наставленияхъ.

<sup>1)</sup> Этотъ трудъ впоследствии повторенъ быль изданиемъ, именно 2-е издание его вышло въ Москвъ, въ 1880 году.

Эти правила и чины указаны въ Церкви, и исполняются всёми, даже и не такъ усердно внимающими молитвъ. Ходятъ въ церковь и дома молятся по мольтвеннивамъ. И неть никого, мало мальски себя помнящаго, кто бы не исправляль каждодпевно молитвъ, какъ-бы то ни было. При всемъ томъ нельзя однакожъ не дивиться, какъ такъ бываетъ, что цёлый вёкъ молимся, а молиться, какъ должно, все же не умъемъ. Предлагаемый сборникъ напомнитъ объ этомъ, изображая достодолжную молитву, а вто желаетъ достигнуть совершенства въ ней, чтобъ она и въ ero была достодолжною, того научить, какъ въ семъ усить. Вънецъ сборника составляеть толкование молитвы Госиодней. И его происхождение похоже на предыдущее. Нъсколько лицъ докучалидать изъяснение сей молитвы. По сознанию безсили хорошо своимъ умомъ и словомъ сдълать это, предположено собрать подъ каждое слово молитвы, что говорили о немъ св. Отцы, и предложить вниманию христолюбивыхъ молитвенниковъ. И предлагается. Такъ произошли двъ половины сборника. - Иной, можетъ быть, пожалъетъ, чго сборнику не дана какая нибудь система. - Объ этомъ была мысль. Но спрошенъ былъ одинъ изъ великихъ молитвенниковъ, святитель Божій, теперь уже блаженной памяти, - не лучше ли дать систему сборнику? Отвътъ полученъ такой не пдетъ къ сему дълу система. Система производится такими силами, которыя находятся совсёмъ въ другой области, нежели въ какой действуется молитва. Потому это будеть смъщение несродных стихий. Сборникъ составляется для пазиданія, а не для умствованія. Ищущему же назиданія не система нужна, а указаніе дёла. У него свой въ сердцё созидается молитвенный строй, -и всякое вычитанное указаніе тотчась въ сердців, а не въ годовъ находитъ свое мъсто. Система будетъ ему только мъщать, - и даже охлаждать дело молитвы. - Этому нельзя противоръчить — и сборникъ составленъ безъ системы. — Сопровождаемъ его желаніемъ, да дасть Господь всёмъ читающимъ найти въ немъ благопотребное для созиданія въ сердцё ихъ дука молитвеннаго»1).

Но молитва, чтобы она была успѣшною и истипною молитвою, должна быть соединяема съ добрыми расположеніями и добродѣланіемъ. «Настоящіе молитвенники, испрашився что либо въ молитвѣ,—говоритъ святитель Өеофанъ,—соединяють съ молитвою постъ, бдѣ-

<sup>1)</sup> См. стр. 3-4 по изданию 1881 года.

нія, лишенія всякаго рода и всякое благотвореніе, и при томъ просятъ не день, не два, а мѣсяцы и годы; за то и получаютъ. Имъ и подражайте, если желаете имѣть успѣхъ въ молитвѣ»¹). И во всякомъ случаѣ «стать съ истинною молитвою предъ Господа,—по словамъ того же святителя,—и простереть къ Нему прошеніе иначе нельзя, какъ исправивъ свои совѣстныя къ Нему отношенія 2. Какъ настоящій, истинный молитвенникъ, самъ святитель Феофанъ такъ и иоступалъ, немилосердо изгоняя изъ души своей все несовѣстное, случайно къ ней приражавшееся, и наполняя ее только богоугоднымъ въ проявленіи всѣхъ силъ ея и именно, со стороны ума, богомыслемъ въ общирномъ смыслѣ этого слова, со стороны сердца,—добрыжи расположентями и со стороны воли,—добродъланіемъ.

Какъ молитвенный духъ возгръвается, по слову преосв. Ософана, чтениемъ святоотеческихъ наставленій о молитвъ и трезвении, такъ и богомысле, помышление о Бога и далаха Божиха, возгравается и питастся чтеніемъ слова Божія, въ общирномъ смыслѣ понимаемаго, какъ не только Священнаго Писанія, но и всякаго писанія или составленнаго или читаемаго въ духъ Христовомъ. Въ этомъ смыслъ, какъ мы припомнимъ, святитель  $\theta$ еофанъ и другихъ наставляль 3) и самъ поступалъ, имън общирнъйшую, состоявшую не изъ духовныхъ только, но и изъ свътскихъ книгъ библютеку. Но средоточіемъ всего въ этомъ отношеніи, по его мивнію и для него самого въ его подвижнической жизни должно быть и было чтение слова Божія. «Вопрошавшему о томъ, какъ спастись, —читаемъ у преосв. Өеофана, — Госиодь съ своей стороны далъ вопросъ. вз законю что писано есть, како чтеши (Лук. 8, 17)? Этимъ Онъ показаль, что ва ржшениемъ всъхъ недоразумбній надобно обращаться къ слову Божію. А чтобъ и самыхъ недоразумьній не было, лучше всего всегда читать Божественное Писаніе, — читать со вниманіемь, разсужденіемь, сочувственно, съ придожениемъ къ сроей жизни и исполнениемъ того, что касается мыслей-въ мысляхъ, что касается чувствъ-въ чувствахъ и расположеніяхъ, что касается дёль-въ дёлахъ». Ибо

<sup>1)</sup> Мисли на каждый день года по церковн. итеніямь изъ слова Божія, стр. 165.

<sup>2)</sup> Tamb me, crp. 159.

<sup>3)</sup> См напр. раньше приведенное нами мъсто изъ Писемъ о христіан. жизни І, 66 п дал. въ наставлене душь, жаждавшей спасенія. Срав. также ІІ, 307, 342 и др.

«внимающій слову Божію собираеть свътлыя понятія о всемъ, что въ немъ и что около и что выше его; выясняет свои обязательныя отношения во всёхъ случаяхъ жизни, и святыя правила, какъ драгоцънные бисеры нанизываеть на нить совъсти, которая потомъ точно и опредъленно указываеть, какъ когда поступить въ угодность Господу; укрошаеть страсти, на которыя чтене слова Божія действуетъ всегда успокоительно. Какая бы ни водновала тебя страсть, начни читать слово Божіе, и страсть будеть становиться все тише и тише, а наконецъ и совсемъ угомонится. Богатящися ведениемъ слова Божія имфеть надъ собою столиъ облачный, руководившій Израильтинъ въ пустынв. 1). Наставляя такъ другихъ, святитель Өеофанъ не иначе и самъ поступалъ. Уже издавна, съ лътъ юномы знаемъ, прилежалъ онъ къ чтенію и пзученію шескихъ, какъ слова Божія, и книга Закона Божія не отступала отъ него во всю его жизнь потомъ. Отъ того-то и въ своихъ иногочисленцыхъ писаніяхъ онъ обнаружилъ такіе обильные плоды богомыслія вообще п изучения слова Божия въ частности. Всъ писанія его глубоко проникнуты духомъ слова Божія и святоотеческаго пониманія его. Отъ того-то, за тъмъ, и всъ другія писанія, писанія человъческія, онъ читаль и изучаль въ духъ слова Божія, какъ о томъ свидътельствують опять его собственныя писанія, изобилующія обширными п гдубокими познаніями не только въ области писаній тёхъ мужей, которые продолжали дело богодухновенных инсателей слова Божил. то есть, Св. Отцовъ и учителей Церкви, но и въ области писаний свътскаго характера: по части исторіи, естественныхъ наукъ и т. д. Въ числъ книгъ библютеки преосв. Овофана были, напримъръ, не только такія, какъ «Космосъ» Гумбользта или учебники физики, естественной исторіи и под, но и такія, какъ Дарвина, «О прои хождени видовъ», Фогта, «Исторія мірозданія» и «Человъкь и его мъсто въ природъ 2) и под., и святитель затворнить, какъ по всему заметно, и ихъ внимательно читаль; но осеняемый истиною

<sup>1)</sup> Мысли на каждый день года по церк. чтек. изъ слова Божія,  $\operatorname{ctp}$ . 414—416.

<sup>2)</sup> Заимствуемъ изъ спи ка, составленнаго, при производствъ охранительной описи, священникомъ С. І Никольскимъ, не разъ упсмянутымъ, которому и приносимъ нашу глубокую благодарность какъ за сообщение этого списка, такъ и за многія другія свъдънія касательно преосв. Өсофана.

слова Божія, онъ износиль изъ чтенія ихъ не то, что многіе выносять, не опытные въ богомысли, а то, что клонило къ той же истинъ, небоязнендо всоружаясь противь заблуждений, разсыпанныхъ въ такихъ сочиненияхъ и другихъ, предостерегая отъ этихъ заблужденій или, если не заблужденій, то безосновательных в предположеній. Такъ напримъръ въ одномъ мъстъ своихъ писаній онъ говоритъ. «Саддукеи имфли возражение противъ воскресения, которое казалось имъ неразръшимымъ; а Господь ръшилъ его нъсколькими словами. и при томъ такъ ясно, что всв поняди и признали саддукеевъ побъжденными истиною слова Его (Лук. 20, 27-40) Что тогда были сандукен, то нынъ невъры всъхъ сортовъ. Нагородили они себъ мно жество мечтательныхъ предположений, возвели ихъ въ неопровержимыя истины, и ведичаются твиъ, подагая, что ужь противъ нихъ и сказать нечего. На дълъ же они такъ пусты, что и говорить противъ нихъ не стоитъ. Всъ ихъ мудрованія-- карточный домъ. дунь, и разлетится По частямъ ихъ и опровергать нътъ нужды, а достаточпо отнестись къ нимъ такъ, какъ относятся къ снамъ. Говоря противъ сновъ, не доказываютъ несообразности въ составъ или въ частяхъ сна, а говорятъ только: это сонъ-и тъмъ все ръшаютъ. Точно такова теорія образованія міра изъ туманныхъ пятенъ, съ подставками своими-теорією произвольнаго зарожденія, Дарвиновскаго происхожденія родовъ и видовъ и съ его же послъднимъ мечтаніемъ о происхожденіи человъка. Все, какъ бредъ соннаго. Читая ихъ, ходишь среди тъней А ученые? Да что съ ними подълаешь? Ихъ девизъ не любо не слушай, а лгать не мъшай, 1). Съ другой стороны, напримъръ, въ своемъ извъстномъ и замъчательномъ трудъ Путь ко спасенію и именно въ первой его части, гдъ разсужденіе идеть о воспитаніи, преосв. Өеофань обнаруживаеть основательныя познанія въ физіологіи 2), а въ другихъ писаніяхъ-познанія по другимъ естественнымъ наукамъ, не говоря уже о познаніяхъ по гражданской истории и инымъ наукамъ свътскимъ (географія, математика и т. д.) Ибо, какъ писалъ онъ въ наставление одной душъ, искавшей его руководства на пути ко спасенію, «и книги съ человъческими мудростями могутъ питать духъ. Это тъ, которыя въ

<sup>1)</sup> Мысли на каждый день года по церк. итен. изг слова Божія, стр. 416—448. Москва, 1881.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См напр., по изданію 1868—1869 г., вып. І, стр 34 и дал. 68 и др.

природъ и въ исторіи указывають намъ слъды премудрости, благости, правды и многопопечительнаго о насъ промышленія Божія Такія книги читайте Богъ открываетъ Себя въ природъ и исторіи такъ же, какъ и въ словъ Своемъ. И они суть книги Божи для тъхъ, кто умъетъ въ нихъ читать»<sup>2</sup>). А самъ онъ, такъ наставлявший другихъ читать эти книги, лучше всёхъ наставляемыхъ умълъ въ ничъ читать то, что нужно и что клонило къ единому потребу. Исходъ изъ глубоко-назидательной и вполнъ върной мысьи о томъ, что главнъе всего въ человъкъ-его жизнь, а не теоретическия построения, а въ самой жизни-жизнь въчная и все, къ ней подготовляющее и ведущее, святитель Өеофанъ и для другихъ считалъ непреложнымъ закономъ и для себя имълъ кореннымъ убъждениемъ, «чтобы всякая, преподаваемая христианину, наука была пропитана пачалами христанскими, и при томъ православными, а потому, чтобы и всякія другія, издаваеныя для чтенія, книги пропитаны были тъми же началами. Онъ считалъ заблуждениемъ-намъренное разъединение въры и науки. Ибо «духъ у насъ одинъ, -го ворить онь. — Онъ же (духъ) принимаеть науки, и напитывается ихъ началами, какъ принимаетъ въру и проникается ею 1). Иропитанный самъ такими началами, исполненный самъ непрестаннаго богомыслія съ молитвою онъ, естественно, и на всв вещи вообще смотръль съ духовной точки зранія, соватуя и другимъ такъ же смотръть на нихъ «Надобно вамъ, - писалъ онъ въ одномъ изъ нисемъ своихъ, -- всъ вещи, какія бывають у вась на глазахъ, перетолковывать въ духовномъ смысль, и это перетолкование такъ набить въ умъ, чтобы, когда смотрите на какую вещь, глазъ видълъ вещь чувственную, а умъ созерцалъ вещь духовную. Напримъръ, видите вы пятна на бъломъ платьъ, и чувствуете, какь непріятно и жалко это встрътить. Перетолкуйте это на то, какъ жалко и непріятно должно быть Господу, Ангеламъ и Святымъ видъть пятна гръховныя на душъ нашей, убъленной созданіемъ по образу Божію, возрождениемъ въ купъли крещения или омытиемъ въ слезахъ покаянія Слышите вы, что малыя дёти, оставшись одни, поднимають бъготню, шумъ и гамъ. Перетолкуйте это на то, какой поднимается шумъ и гамъ въ душъ нашей, когда отходить отъ ней вниманіе къ

<sup>1)</sup> Душепол. чтене за 1894 г. № 3, стр. 532-543.

<sup>2)</sup> Aymen. Umenie 1894, № 3, ctp, 524.

Богу со страхомъ Божимъ. Обоняете вы запахъ розы или другой какой, и вамъ пріятно, но, попавъ на теченіе дурнаго запаха, вы отвращаетесь и зажимаете носъ. Перетолкуйте это такъ. всякая душа издаеть свой запахъ (Апостолъ говоритъ. мы благоухание Христово. 2 Кор 2, 15), добрая—хорошій, страстная—дурной... Это я говорю вамъ только для примъра, а всякая вещь можетъ порождать духовныя мысли, у одного-однъ, у другаго-другія Какъ найдете болье для себя пригожимъ, такъ и перетолкуйте все, васъ окружающее и могущее встрътиться кромъ того.. Когда это сдълаете, то всякая вещь будеть для вась, что книга Святая или что статья въ книгъ Тогда и всякая вещь будеть приводить вась къ мысли о Богъ, какъ и всякое запятіе и дъло. И будете вы ходить среди чувственнаго міра, какъ въ области духовной. Все вамъ будетъ говорить о Богъ и поддерживать ваше внимаше къ Нему 1). И въ этомъ святитель Өеофанъ опирался не на своемъ умствовани, а на учени и примърахъ св. отцевъ и учителей церкви, которые учили тому же, въ убъждения, что, кто сублаеть это для всего встреченнаго, тоть постоянно будетъ ходить какъ въ училище .. И светъ и тьма, и чедовъкъ и звърь, и камень и растение, и домъ и поле, и все-все до мальишаго будеть урокомъ ему; надлежить только истолковать себъ и укрыпиться въ томъ И какъ это спасительно!.. «Что ты плачешь?» спрашивали ученики у старца, увидъвшаго красивую, разряженную женшину. — «Плачу, отвъчалъ онъ, о погибели твари Божией разумной и о томъ, что не имъю такого радънія о дущъ во спасеніе, какъ она о теле на нагубу». Другой, услышавъ плачь жены на могилф, сказаль: «такъ христіанинъ долженъ плавать о грфхахъ своихъ <sup>2</sup>).

Такъ «настроившись молитвою и богомыслемъ, съ первыхъ минутъ дня, цёлый день потомъ проводилъ святитель-затворникъ «въблагоговъинствъ и страхъ Божнемъ, съ мыслями собранными. Издавна склонный къ идеальнымъ соображеннямъ, онъ всюду стремился созерцать и умными очами видълъ слъды Бога, въ Троицъ славимаго,

<sup>1)</sup> Aymen. Ymeme 1894, № 3, crp. 522—523.

<sup>2)</sup> Душеп. Чтепе 1894, № 3, стр. 532 Въ частности Правоставный катихизисъ, по мивню преосв. Өеофана, есть самое дучиее, какъ краткое и основанное на учени Св. Писанія и Св Предапія, руководство къ богомыслію. См тамъ же, № 7, стр. 406. Срав. стр. 405; также № 8, стр. 558 и дал. и др.

какъ премудраго Творца, всеблагаго Промыслителя міра и Спасителя человъковъ, созерцалъ тайны домостроительства спасенія и тамъ, гдъ обыкновенный умственный взоръ не усматриваль ихъ, во всемъ видълъ дъйствія промысла Божія и тайны царствія небеснаго. И такъ какт, по его же собственнымъ словамъ, «безъ собранности, безъ вниманія и самоуглубленія дёль Божінхь ни замётить, ни уразумёть нельзя 1), то онъ болъе всего заботился, и прежде всего въ себъ самомъ, о такомъ состояни внутреннемъ и о достижени его. Изьясняя слова Евангелія отъ Матеея 21, 13. храма Мой храма молитвы наречется: вы же сотвористе и вертепь разбойникомь, святитель Өеофанъ говоритъ. «встмъ извъстно, что храмъ требуетъ благоговъинства, собранности мыслей, углубленнаго богомыслия и стоянія въ присутствіи Божіемъ, —и однакожь кто исполняеть это? Въ храмъ идутъ съ желаниемъ помолиться, постоять въ немъ немного съ теплымъ усердіемъ; а потомъ мысли начинаютъ бродить, и въ головъ происходить торгъ еще шумнъе того, какой встрътиль Господь въ храмъ іерусалимскомъ. Отъ чего такъ? Отъ того, что пребывание въ храмъ есть отражение всей жизни. Какъ живутъ, такъ и въ храмъ себя держатъ. Храмъ вліяетъ и нъскольно поддерживаетъ духовныя движения, но потомъ обычное течение духовнаго строя беретъ свое Потому, если хочешь, чтобъ твое пребывание въ храмъ было достойнымъ стоянемъ предъ лицемъ Господа, подготовляйся къ тому жизню обычною: ходи, сколько можешь, въ молитвенномъ настроении. Этотъ трудъ доведетъ тебя до того, что и въ храмъ все время простоишь благоговъйно. Это же благоговъинство воодушевить тебя на благоговъинство и въ обычной жизни. Такъ пойдешь все выше и выше 2) Говоря такъ, святитель Өеофань опять говорить не иначе, какъ по собственному опыту, и такъ какъ мы уже видели, какъ, по свидетельству Вышенскихъ иноковъ, пребывалъ онъ въ храмъ Божлемъ, то не трудно себъ представить, до какой высоты самъ онъ достигь въ этомъ отношении, а его писанія служать яснымь подтвержденіемь этого. Поелику же, какъ во всемъ, такъ и въ этомъ, нужна была мъ-

<sup>1)</sup> Мысли на каждый день года по церкови. чтенгямь изь слова Божія, стр 231—232.

Мысли на каждый день года по церк. чтеніямь изь слова Божін, стр. 246—247.

ра, то и онъ всячески наблюдаль ее 3). Онъ зналь и самъ нарочито передаль другимъ въ руководство слова Діадоха епископа: «для ума злострадательно долгое упражнение въ молитвъ, ради тъсноты и сосредоточенности, требуемыхъ молитвою, богословствование же онъ съ радостію вдается, ради простора и свободы, предоставляемой ему въ этой области. Не должно позволять ему вступать на этотъ путь, или паче мёры воскрилиться на немъ радостю» 1) Тогда бы преобладало въ жизни направление идеальное, умозрительное, а не дъятельное, какъ тому слъдуетъ быть. Вотъ почему съ молитвою и богомыслемъ святитель — затворникъ соединяль самь и другимь внушаль соединять также и добрыя расположенія, добрую настроенность сердца, чувства съ одной, и добродълание, добродътель съ другой стороны. Мы помнимъ, что добрыя расположенія опе самь исчисляеть примерно вь следующемь порядке «смиреніе, кротость, воздержаніе, милосердіе и проч. » 2). А въ другомъ мъстъ онъ подобное же, если мы не забыли, называетъ, со словъ св. отцевъ — подвижниковъ, подвигами «Тълесные подвиги суть. постъ, воздержание и проч., а душевные любовь, долготерпъще, кротость, молитва и тому подобное 3). Называеть онъ это также добродътелью, опять со словъ св. отцевъ-подвижниковъ, при чемъ и относить ту или другую добродьтель къ той или другой изъ трехъ главныхъ силъ души уму, сердцу и волѣ, или по выражению св отцевъ, къ силъ разумной, къ силъ раздражительной и къ силъ вож делътельной, относя, напримъръ, къ первой силъ между прочимъ смирение, а ко второй, нами теперь разсматриваемой, человъколюбие, любовь, кротость, братолюбіе, состраданіе 1) Это, очевидно, въ смыслъ раньше сказаннаго, потому, что принадлежа дъйствительно, ближе всего, сердиу или силь раздражительной, эти расположения добрыя воспитываются и нуждаются въ воспитании съ цомощию

<sup>1)</sup> Онъ не забывать наставления о Пареения Киево-Печерскаго "предъ Богомъ приятенъ въсъ и мъра. См. письмо о. Пареения въ *Владимирск*. *Епарх. Видомостяхи* за 1870 годъ, № 24.

<sup>2)</sup> См. Письма о духовной жизни, стр 30. Спб. 1872 г.

<sup>3) &</sup>quot;Письма о Христ. жизни", стран. 62 вып. 1.

<sup>4)</sup> Тамъ же вып. 2, стр. 423.

 $<sup>^{5}</sup>$ ) Тамъ же, стр. 421-422. См соотвётствующее мёсто въ Сборнико аскетич писаній, изолеч. изъ патериков обители Св. Саввы освящ., стр. 95-96.

наго подвига, а следовательно нуждаются въ участи ума и воли и стало быть являются действительными подвигами добродетели 1). Сердце есть средоточе жизни «Жизнь-въ сердцъ,-говоритъ преосвящ. Өеофанъ, — и только исходящее изъ сердца можетъ воздъйствовать на токи жизни<sup>2</sup>). Вотъ почему постоянное требуется бодрство ваніе надъ сердцемъ, даже у подвижниковъ. «Вниманіе къ себъ, трезвение и бодрствование, - говорить преосв. Өеофань, - это единственные рычаги для поднятія дебелаго и падкаго на дольное естества нашего, 3). Такимъ постояннымъ вниманиемъ къ себъ, трезвеніемь и бодротвованіемъ святитель затворникъ действительно достигъ весьма значительной высоты воспитания въ себъ добрыхъ расположении. «Какъ изобразить кротость и смиренномудрае, украшавшия нашего святителя?-говорить, по воспоминаню о немь, одинь изъ Вышенскихъ иноковъ - Это быль по истинъ кроткий мужь, смиренномудрый ученикъ Христовъ. При всехъ своихъ истинныхъ добродътелихъ и высокихъ достоинствахъ, святитель нашъ почиталъ себя, кажется, ниже всехъ. Одинъ священникъ просилъ, чрезъ инока Вышенскаго, наставлены себъ у святителя, какъ ему поучать своихъ прихожанъ «Ну кто я такой, чтобъ давать другимъ наставленія, отвъчалъ смиренный учитель, пусть беретъ Св. Тихона творения и читаетъ въ церкви, и довольно съ него». Получая лично св. книжки отъ святителя, тотъ же инокъ говоритъ ему «Владыко святый! каьъ и читать ваши св. творенія и святоотеческія; ничего не вижу я въ себъ похожаго на то, что творили Божіи угодники... Ничего у меня нътъ добраго». — «Что же дълать? Я вотъ и книги составляю и пишу, отвъчаль владыка, а и у меня ничего нътъ!.. Все отъ милости Божіей! Надо смиряться. - Удостоенный особенной милости отъ святителя, входить къ нему лично, инокъ Вышенскій, изрёдка входившій, свидътельствуетъ предъ Богомъ: «Кротость и незлобіе святитель Өеофанъ проявлялъ истинно ангельскія, чисто младенческія... Чистая его душа и тело отъ юности посвящение Богу, кажется, вовсе никогда не знали сильных страстей и граховъ грубыхъ... Отъ слова до дъла далеко еще, прогони худую мысль, и дъла гръховнаго не будетъ... Съ такими гръхами (разумъя гръхи немощи, всъмъ срод-

<sup>1)</sup> Срав. Путь по спасению, ИІ, 61 и дал.

<sup>2)</sup> Мысли на кажд. день года по церк. чт., стр. 272.

<sup>3)</sup> Мысли на каждый оень года по церк чтен. изь слова Божія, стр. 309.

ной), говорить свититель, еще можно жить». Господь всемъ терпить, и гръхи всъхъ носитъ по Своей милости, и нашъ святитель никого никогда не осужданъ, не любилъ разбирать делъ человъческихъ и говорить о чемъ либо мірскомъ, суетномъ, тлівномъ. Однажды этотъ же инокъ, по духовной нуждъ своей, придя къ нему, увидавъ его ласковость и веселость, осмълился сообщить ему одну новость невинную изъ жизни монашеской. . Святитель вдругъ закрыль свои глаза, сидълъ какъ бы погруженный въ молитву, и ни слова не промолвилъ на эту новость. Прошло нъсколько минутъ, опомнился принесшій новость, что погр'єшиль, и св. владыка, открывь очи, началъ разговоръ, но по обычаю о единомъ на потребу, о спасени души, о немощахъ и неисправленияхъ, о томъ, какъ жить и благоугождать Господу.. Когда надо было прекратить беседу, то свититель даваль о семъ знакъ, погружениемъ внутрь себя молитвеннымъ вздохнувъ изъ глубины души скажеть: Господи помилуй! Боже нашь помилуй нась! И уйдеть, какъ бы весь, внутрь себя, предъ лице Сердцевъдца Господа. съ Которымъ привыкъ въ уединени бестдовать, отдавая Ему всс сердие; закроеть и очи и сидить молча. Тогда посттитель вставаль просилъ прощенія и благословенія, и уходиль. Молитвенное непрерывное устремление ума и сердца къ Богу усвоялось святителемъ съ юности и усвоено было вполнъ ... Нашъ святитель въ 27 лътъ уединения жилъ и дышалъ молитвою къ Богу Иначе не вынести такого уединенія безъ молитвы непрестанной. «Нудь себя на молитву, говариваль покойный богомолець, и Господь, видя твое усердие, съ какимъ добиваещься, просишь молитву, дастъ теб'в молитву въ сердце, она какъ бы вростеть и будеть, какъ ручеекъ, журчать въ сердцъ 1). Постничество, умерщвиение плоти было у святителя нашего совершениое. Онъ быль какъ бы проникнуть весь духовностию, и тъло свое питаль для того только, чтобы оно помогало лишь дуку его жить свободно, легко. Онъ оправдываль на себъ слово св. Апостола. имамъ-ношу сокровище духа премудрости и ума Христова въ скудъльномь сосудъ дегкой плоти (2 Кор. 4, 6. 7). Имен крепкую решимость жить въ духъ для Госцода, святитель нашъ, какъ истинно духовный человекь, всякую только премудрость духовную, Божно востязываль, а самъ ни отъ чего плотскаго, земнаго не востязы-

<sup>1)</sup> Это сравнение святитель Өеофанъ заимствоваль у о. Пареснія Кисво-Печерскаго. См. *Письма о дух. жизни*, стр. 146 и примъч. Спб. 1872.

вался (1 Кор. 2, 15 16). Иначе, подчиняясь хоть вь малой мере плоти и крови, онъ не могь бы виестить въ своемъ духе такой высокой премудрости Божіей, какая обитала въ немъ и выразилась въ столь многочисленныхъ богомудрыхъ твореніяхъ его» 1) Въ этомъ отзыве свободнаго отъ всякой предзанятой мысли, просто мыслящаго лица, при томъ инока, следовательно имеющаго понятіе о подвижнической жизни человека, какъ въ зеркале, видны черты правственнаго образа святителя-затворника, достигнутыя имъ путемъ долговременнаго вниманія къ сеое, трезвенія и бодрствованія надъ своимъ сердцемъ, — видны его добрыя расположенія, чистота гердца его, смиреніе, незлобіе, постничество и другія добродетели души и тела, — видно осуществленіе пдеала, начертаннаго ему, еще юному иноку, въ клееф, во времена студенчества, такими подвижниками, какъ святитель Клевсьій Филаретъ,, умный молигвенникъ старецъ Пароеній, святитель Іеремік и другіе

Въ связи съ добрыми расположениями въ святителъ Оеофанъ шли и добрыя дъла, очищая свое сердце, подвизался онъ и въ добродъ лани, упражнялся въ добродътели О немъ по истинъ можно сказать, что онъ дълаль добро ежедневио, съ просоновъ до засыпания. Ибо разв'в не доброе дъло самый молитвенный подвигь, который совершаль онь, не о себъ только монясь, какъ мы замъчали, но и о людяхъ, не только за живыхъ, но и за усопшихъ? Въ такомъ тепломъ молитвенникъ, какимъ былъ почивщи святитель-затворникь. отнюдь не празднымъ было слово: «богомолецъ», которое онъ часто прибавляль къ своему имени въ концъ писемъ къ разнымъ лицамъ А о молитвъ за усочшихъ онъ самъ въ одномъ мъстъ своихъ сочинений говорить: «Никто не полънится помянуть своихъ родителей, но поминать надо и вебхъ православныхъ христіанъ, и не въ этотъ только день 2), а во всякое время, на всякой молитеть. Сами тамъ будемъ, и понуждаемся въ молитей этой, какъ бёдный въ куске хлеба и чашъ воды. Помни, что молитва объ усопшихъ сильна общностно, тъмъ, что идетъ отъ дица всей церкви. Церковь дышетъ молитвою. Но какъ въ естественномъ порядкъ, при беременности, мать дышетъ, а сила дыханія переходить и на дитя; такъ и въ благодатномъ порядкъ Церковь дышетъ общею всъхъ молитвою, а сила молитвы пе-

<sup>1)</sup> Тамбов. Епарх. Въдомости за 1894 г. № 6, стг. 117-119

<sup>2)</sup> Рачь о поминовенной субботь предъ св. Пятидесятницею.

реходить и на усопшихъ, содержимыхъ въ лонъ церкви, которая слагается изъ живыхъ и умершихъ, воюющихъ и торжествующихъ. Не полънись же на всякой молитвъ усердно поминать всъхъ отшедшихъ отецъ и братій нашихъ. Это будеть отъ тебя имъ милостыня» 1). Далье, развъ не добрымъ дъломъ были самыя многочисленныя писанія святителя въ назиданіе и во спасеніе всёхъ православныхъ христіанъ? развъ не добрымъ дъломъ были его многочисленныя письма къ разнымъ лицамъ, при коихъ, какъ мы замъчали въ свое время, кромъ того, неръдко и прямо прилагалась вещественная, денежная ли то или книжная и под. помощь? «Милостивъ почившій святитель ко всёмъ беднымъ быль, кажется, безъ границъ, - говорить о немъ не разь упомянутый Вышенскій инокъ — «Ръдкая почта проходить, говориль сердобольный святитель одному иноку, чтобъ бъдные не писали и не просили Радъ помогать и, по возможности, помогаю. Бывало предъ праздниками Рождества Христова и Пасхи получитъ милостивый святитель свою пенсію, и разошлеть ее всю, себъ оставивъ только на выписку любимыхъ ему кпижекъ .. Конвертовъ по 10-ти и болъе денежныхъ приходилось сдавать на почтъ тому же иноку, по порученію св. владыки, и съ суммою немалою, вдовамъ и сиротамъ разнымъ горемыкамъ въ мірѣ 2). Итакъ проходило изъ года въ годъ во всю его уединенную жизнь на Вышъ, не говоря о разныхъ другихъ его дълахъ милости и помощи, въ другія времена. И книжки свои онъ всегда дарилъ и разсылалъ безмездно 5). «У меня нътъ продажныхъ . скажетъ бывало святитель, вотъ вамъ книжка» — Священникъ, бъдный, можетъ изъ моихъ книжекъ позаимствоваться, пусть скажеть, какія ему нужпы для учительства... Я могу удълить. «Однажды тотъ же инокъ просиль у почивщаго владыки двъ книжки его твореній для двухъ дъвочекъ женскаго епархіальнаго училища Владыка прислаль дві просимыя книжки и еще 58 мелкихъ брошюръ и при этомъ написалъ: «юнымъ въ епархіаль-

Мысли на кажд. день года по церк. чтен. изг слова Божгя, стр. 166—167.

<sup>2)</sup> Конечно, въ томъ числъ и нуждающимся роднымъ. А такъ какъ на все то, что разсылалъ милостивый святитель бъднымъ, конечно, далеко не кватило бы его небольшой пенсіи, то онъ разсылалъ безъ остатка и то, что ему присылали благотворители на поминъ думи и под.

<sup>3)</sup> Изъ печатаемыхъ другими книжекъ его онъ всегда выговаривалъ себъ дли этого сотню—другую экземпляровъ.

ное училище вотъ нъсколько мелочи... Пусть тамъ подълятся между собою». А сколько нашъ милостивецъ передалъ въ свое Вышенское училище юнымъ дъткамъ, учащимся своихъ богомудрыхъ книжекъ? Много, лишь бы читали и учились какъ жить по Божью, какъ училъ святитель Өеофанъ» 1). Какъ въ другихъ, такъ и въ случай святитель-затворникъ постуцаль вполнй согласно какъ въ нужныхъ случаяхъ училъ другихъ, напримъръ». какъ и чтиъ можешь, служи; случан на каждомъ шагу: голоднаго накорми, нагаго одёнь, страннаго въ домъ введи, больнаго посёти и даже походи за нимъ, и требующему всякой другой помощи не откажи. И не твлу только, но и душв другаго послужи: вразуми, совъть подай, книжку хорошую укажи, утёшь, подкрёпи. И слово есть могушественное средство помогать, вы немы душа выходить, и, сочетаваясь съ другою, силы ему придаетъ »2) Или еще: «всъ избытки разделяй съ нуждающимися это будеть тоже, что данное Богомъ возвращать Богу. Кто бъдному даетъ, Богу даетъ Истощая какъ будто богатство, таковый истинно богатветь, богатясь добрыми двлами, - богатъеть ради Бога, въ видахъ угожденія Ему, богатьсть Богомъ, привлекая Его благоволеніе, богатветь отъ Бога, Который върнаго вмалъ поставляетъ надъ многими; богатъетъ въ Бога, а не себъ, ибо не считаетъ себя хозяиномъ, а только приставникомъ и расходчикомъ, вся забота котораго состоитъ въ томъ, чтобъ удовдетворить всёхъ приходящихъ къ нему съ нуждою; а что либо особенно истратить на себя боится, считая это неправымъ употребленіемъ ввъреннаго ему достояния» 3) И дъйствительно, кромъ пенси, святитель-затворникъ получалъ изъ разныхъ мъстъ и источниковъ и иныя денежныя поступленія, въ видъ пожертвованій отъ развыхъ благотворителей на поминовение ихъ и сродниковъ ихъ и под. Ц онъ спъшилъ тотчасъ же, по требованиямъ нуждающился, разсылать эти деньги въ разныя мъста Россіи, какъ бы опасаясь пропустить случая сдълать возможное добро и задержать у себя хотя на малое время то, что не считаль онъ принадлежащимъ себъ. И относительно

<sup>1)</sup> Тамбов Епарх Въдомости за 1894 г. № 6, стр. 119—120. Вышенское училище, т. е. содержимое на средства Вышенской обители (устроено заботами настоятеля пустыни архим. Аркадія) находится въ деревнѣ Куплѣ, въ 2-хъ верстахъ отъ пустыни, здане каменное.

<sup>2)</sup> Мысли на каждый бень года по церк. чтен. изг Сгова Божгя, стр 245.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Тамъ же, стр. 425. Срав. стр. 204—205.

нуждающихся, не распрашиваль онь, кто они, что вынудило ихъ просить помощи и куда пойдетъ поданное или посланное 1) а прямо подавалъ или посылалъ ради Господа. дабы, по заповъди Спасителя, не знала шуйца, что творить въ этомъ отношении десница (Мато. 6, 3) и сдълавъ доброе дъло, забываетъ о немъ, такъ какъ, по его же словамъ, «у истинно-добраго помнится доброе дъло, пока не сдъдано; а когда сдълано, то и забыто» 2) Въ такомъ добродълани выразилась искрепняя и истипная любовь христіанская, истинная благотворительность святителя Өеофана какъ высшее иравственное проявление сей любви, «которая не любить рисоваться» 3). и которая, будучи истинною любовию къ ближнимъ, доходящею, по заповъди Спасителя, до положения души за нихъ (Іоан 15, 13), есть вивств и наилучшее выражение любви къ Богу, по слову Божно (1 Ioan 4, 20 21). Съ другой стороны, такъ какъ «любовь уничтожается беззаконіями (срав Марк 4, 38-39)» и «чёмъ больше греховъ. тъмъ меньше любви» 4), то раскрытие любви въ святителъ Өеофана. до той степени ея силы и искренности, на какой мы видимъ ее у него, уже само собою предполагаеть и очищение внутренияго въ немъ человъка до того состоянія, въ которомъ чистые сердцемъ становятся способными зръть Бога (Мато. 5, 8), очищение же внутренняго человъка, согласно выше сказанному, стоитъ въ тъсной связи съ просвътлъніемъ ума (богомысліе, богосозерцаніе), и такъ какъ, напротивъ, «внутренняя грфховность вся коренится на эгонамъ съ его исчадіями» 3), то «чтобъ имъть такую любовь», какую имъль святитель-затворникъ, надобно, по его же словамъ, «стать новымъ челов'якомъ, вмъсто эгоистическаго — самоотверженнымъ», каковымъ человъкомъ «человъкъ становится только во Христъ» 6). Такимъ образомъ любовь, которая, по Апостолу, есть соузг совершенства (Кол. 3, 14), и въ святителъ Феофанъ явилась во истину завершениемъ всего пустыннаго подвига его, подвига самоотверженія и крестонсшенія, который опъ добровольно приняль на себя ради Господа, подъявшаго крестъ за всъхъ насъ (Мато. 16, 24. 25), но заверше-

<sup>1)</sup> Тамъ же, стр. 229.

<sup>2)</sup> Тамъ же, стр. 317.

<sup>3)</sup> Тамъ же, стр 234. Срав. стр. 398.

<sup>4)</sup> Тамь же, стр. 305

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Тамъ же, стр. 306.

<sup>6)</sup> Тамъ же, стр 307--308

піемъ, достигнутымъ многольтнею невидимою бранію, внутреннею борьбою, безъ саможалжия, съ плотію, міромъ и діаволомъ, при помощи непрестаннаго трезвении и бодрствования, по заповъди Апотола трезвитеся, бодротвуйте, зане супостать вашь длаволь яко левь рыкая ходить искій кого поглотити (1 Петр. 5, 8), воздвигаетъ скорби, искушенія и проч. По ученію святителя Өеофана, только стотъ не испытываетъ нападеній діавола, кто ходить по вол'в его ибо въ такомъ случав діаволъ только направляеть его «на большее и большее эло, коль же скоро кто начинаетъ приходить въ себя и задумываеть начать новую жизнь по воль Божіей, тотчась приходить въ пвижение вся область сатанинская кто съ чёмъ спешитъ, чтобъ разсъять добрыя мысли и начинанія кающагося. Не успъють отклонить, - стараются помъщать доброму покаянію и исповъди; здъсь не успъють, - учитряются посъять плевелы среди плодовъ покаянія и трудовъ въ очищении сердца; не успъютъ худа внушить, - покушаются добро покривить; внутренно бывають отражаемы,—внёшно пападають и такъ до конца жизни. Даже умереть спокойно не дають; и по смерти гопятся за душою, пока не минуетъ она воздушныя пространства, гдф они витаютъ и держатъ притоны въдь это безотрадно и страшно»! Для върующаго ничего тутъ нътъ страшнаго, потому что бъсы только хлопочуть около боязливаго, а силы никакой не имъютъ. Трезвенный молитвенникъ стрълы изъ себя на нихъ пускаетъ, и они далеко держатся отъ него, не смъя подступить и боясь испытаннаго пораженія > 1). А такимъ трезвеннымъ молитвенникомъ и пребылъ святитель затворникъ, непрестанно державшій свой умъ, сердце и волю такъ, какъ бы зръль предъ собою Бога выну (Псал. 15, 8), и лишь какъ истинный побъдитель плоти, міра и діавола говорилъ. «Самъ Спаситель во всю жизнь имълъ гдж главу подклонить; и кончилъ ее на крестъ, - съ какой же стати имъть лучшую участь последователямъ Его? Духъ Христовъдухъ готовности все терпъть и благодушно нести все ској бное. Утъшность, гоноръ, пышпость, довольство чужды его исканій и вкусовъ. Путь его лежить по безплодной, безотрадной пустынь. Образецьсорокольтнее странствование Израильтянъ по пустынъ. Кто же слъдуеть этимъ путемъ? Всякій, кто за пустынею зрить Ханаанъ, ки-

<sup>1)</sup> Мысли на каждый день года по церковным чтен из Слова Божгя, стр 332--333.

пяцій медонъ и илеконъ. Во время странствованія своего и онъ получаетъ манну, но не отъ земли, а съ неба, не тълесно а духовно. Вся слава-внутрь > 2). Или. «есть иныя утёхи, иное довольство, иной почеть, - духовныя, душъ сродныя Кто ихъ найдеть, тоть не захочеть вижшинихь; да не только не захочеть, а презрить и возненавидить ихъ ради того, что они заграждають духовныя, не даютъ видъть ихъ, держатъ душу въ омрачени, опьянени, въ призракахъ. Отъ того такіе вседущно предпочитають нищету, прискорбность и безвъстность, чувствуя себя корошо среди нихъ, какъ въ безопасной какой нибудь оградъ отъ обажнія предестями міра» 3). Вотъ чъмъ объясняется тотъ рай души, о которомъ говорено было выше. и понятна теперь будеть та постепенность пустыннаго подвига святителя, которую онъ самъ изобразилъ приведенными въ свое время словами одного изъ восточныхъ пустынножителей: «Прежде всего пріобрати навыкъ къ безмолвію; безмолвіе родитъ подвижничество, подвижничество родить плачь, плачь родить страхъ, страхъ-смиреніе, смиреніе благодушіе, благодушіе плобовь, а любовь соділываеть душу здоровою и безстрастною. Желающему успъшно пройти всь сін степени преспъянія должно прежде всего прогнать многозаботливость, затамъ устраниться отъ всякаго человака и уготовить себя на смерть, далбе - пребывать съ теритнемъ въ уединенной непрестанной молитвъ и, разумъвая, что удаляеть его отъ Бога, истребиять то безъ саможальня, и благость Божія вскорь подастъ emy Bce cie».

Переходимъ иъ разсмотръщю одного изъвидовъ пустыннаго подвига святителя  $\theta$ еофана, — его ученолитературной дъятельности.

<sup>1)</sup> Tamb me, crp 351-352.

<sup>2)</sup> Тамъ же, стр. 347

## § 9. Учено-литературная дѣятельнность преосвящ. Өеофана. Его писанія.

Вы есте свыть міра Мато. 5, 14. Духовный востязуеть убо вся, а самь той ни оть единаю востязуется. 1 Кор. 2, 15. Разумь премудраю яко потопь умножится Спрах. 21, 16.

«Писать—это служба церкви.» Преосв. Феофанъ. Письма «Въ твореніяхъ мужей мудрыхъ дивиться только слогу есть тоже, что въ цёлебныхъ растеніяхъ хвалить ихъ цвътъ и запахъ, а не врачебную силу»

Преосв. Феофанъ. Мысли на каждый день года.

Се благочестіе есть премудрость а еже удалятися от зла, есть выдонніе, — сказаль Господь челов ку устами Іова (Іов. 27, 28); и эта великая, въ полномъ смыслъ Божественная истина во всей своей силь оправдалась на святитель Өеофань, глубокое благочестие котораго и его настойчивое стремление къ удалению отъ зла намъ уже извъстно изъ предшествующаго. Какъ человъкъ, прошедшій всю школу, весь курсь училища благочестія, а потому сдёлавшійся человъкомъ вполнъ духовнымь, онъ пріобръль общирный, едва не всеобъемлющій кругозоръ; ибо духовный, по Апостолу, востязуеть ('ауахріуєї)  $\theta c s$ , то есть, какъ объясняеть самъ прессв.  $\theta$ еофанъ, «обсуждаеть, обозрѣваеть и опредъляеть вся: свою область духовную онъ востязуетъ, ибо въ ней пребываетъ, почему и знаетъ ее, какъ знають обыкновенно домъ, въ которомъ живутъ; и душевную обдасть востязуеть, и обозръваеть и понимаеть, ибо хотя онь не въ ней уже, но знаеть ее хорошо, потому что столько томился подъ игомъ ея, знаетъ всв извороты душевности, и все, на чемъ она опираетси и куда мътитъ, когда то или другое говоритъ, то или другое начинаетъ... Душевный же человъкъ не можетъ понять духовнаго ни съ какой стороны, ибо то, въ чемъ тотъ живетъ, для него невъдо-

мая земля». 1) Удаленіе же отъ зла, постоянное держаніе своего сердца въ чистотъ отъ гръховъ дало ему чистоту созерданія духовной области, чистоту ведёнія, ясность познанія, какъ въ чистомъ зеркалъ яснъе и върнъе отражаются предметы, нежели въ нечистомъ. «Свътильникъ тълу есть око (Лук 11, 34); а свътильникъ душъ есть умъ Какъ при пеповрежденности ока тълеснаго все вокругъ насъ-во внъшнемъ быту нашемъ, видно для насъ, и мы знаемъ, какъ и куда идти, и что дълать, такъ, при здравости ума, видно бываеть для насъ все во внутреннемъ быту нашемъ, въ нашемъ отношения къ Богу и ближнимъ, и въ томъ, какъ должно намъ держать самихъ себя Унъ, высшая сторона души, совивщаетъ чувство требования совъсти и чаяніе дучшаго, сравнительно со всёмъ обладаемымъ нами и вёдомымъ намъ. Когда умъ здравъ, -- въ душъ царствуетъ страхъ Божий, добросовъстность и несвязанность ничъмъ внъшнимъ; а когда онъ нездравъ, — Богъ забытъ, совъсть храмлетъ на объ плеснъ, и душа вся погрязаетъ въ видимое и обладаемое. Въ последнемъ случае у человека — темная ночь: попятія спутаны, въ дёлахъ нестройность, въ сердце безотрадная туча. Толкаютъ его соприкосновенныя обстоятельства и онъ влечется въ следъ ихъ, какъ щепка по теченю ручья. Не знаетъ онъ, что доселъ сдълано, что онъ есть теперь и чёмъ кончится путь его. Напротивъ, у кого умъ здравъ, тотъ, боясь Бога, ведетъ дъла свои съ осмотрительностью, слушаеть одного закона совъсти, дающаго однообразный строй всей жизни его, и не цогружается въ чувственное, воскриляясь чаяніемъ будущаго всеблаженства. Отъ этого у него взоръ на все теченіе жизни, со встии ея соприкосновенностями, ясенъ, и для него свътло все, якоже, егда свътильникъ блистаніемъ просвъщаетъ кого (Лук. 11, 42)». 2) По истинь, начало премудрости—страхъ Господень (Притч. 1, 7) и благочестие есть премудрость, а еже удалятися от зла есть въдънге Такъ именно и было въ святителъ Ософанъ. Ибо «иначе, — скажемъ словами инока Вышенскаго, но атом эн ано, и и и и и и и води и под не мароп

<sup>1)</sup> Преосв. Өеофана, Толкованіе перваго посланія св. Ап Павла пъ Кориноянамъ, стр. 103. Масква, 1882.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Мысли на каждый день года по церк. чтенгямь изъ слова Божгя, стр. 394—395. Орав. стр. 205 и др.

виъстить въ своемъ духъ такой высокой премудрости Божіей, какая обитала въ немъ и выразилась въ столь многочисленныхъ богомудрыхъ его твореніяхъ». 1)

Относящияся въ періоду пребыванія преосв. Ософана на Вышъ творенія его дѣйствительно весьма многочисленны и всѣ въ подлинномъ смыслѣ богомудры, всѣ — духовнаго содержанія. Они тянутся чрезъ весь этотъ, почти 28-лѣтній, періодъ, въ который, кромѣ того, святителемъ пустынникомъ Вышенскимъ завершены и изданы были многія творенія, писавныя въ прежніе періоды его жизни, каковы нѣкоторыя проповѣди его Тамбовскія, проповѣди Владимірскія, Путъ ко спасенно и другія.

Обозрѣвая писанія преосв. Өеофана, вышедшія изъ печати за 1866—1894 годъ, въ хронологическомъ порядкѣ, мы имѣемъ такой рядъ ихъ:

- 1) О совершенномъ обращении къ Богу от прелестей мгра и гръха. Слова преосвященнаго Өеофана Напечатаны въ Тамбовскихъ Епархильнихъ Въдомостяхъ за 1867 годъ, №№ 4—10 (съ 15 февраля по 15 мая) Оттуда вышли и отдъльно брошюрою, въ 1887 году вновь изданною въ Москвѣ (8°. стр. 50), а въ 1892 году, въ Москвѣ же, вышедшею вторымъ изданиемъ (8°. стр. 52). Здѣсь помѣщено 7 словъ преосв. Феофана, произнесенныхъ частію въ Тамбовѣ, частію во Владимірѣ. 2) Въ позднѣйшихъ отдѣльныхъ изданіяхъ брошюры (1887 и 1891 годовъ) къ сему сдѣлано прибавленіе, представляющее собой выдержку изъ твореній св. Исаака Сирина о мірѣ, въ виду оставшагося невыясненнымъ въ проповѣдяхъ опредѣленія понятія о томъ, что такое міръ (см. 2-е изд. 1892 г., стр. 50—52).
- 2) Никоторыя предостереженія православными христіанами. Также слова преосв. Өгофана (числоми VII). Напечатаны въ тъхъ же Тамбовских Епарх. Видомостяхи за 1867 годъ, №№ 12—18 (15 іюня—15 сентября). Эти слова въ 1893 году собраны также въ отдёльную брошюру, подъ заглавіемъ О православии, съ предостере-

<sup>1)</sup> Тамбов. Епарх. Въдомости за 1894 г., № 6, стр. 119.

<sup>2)</sup> См. Слова въ Владимирской паство, стр. 161—167, 170—188 и 189—200. Владиміръ, 1869 и Слова въ Тамбовской паство, вып. 2, стр. 125—131. Москва, 1867.

жениями от погръшений противт него. Слова епископа Өеофана, и изданы въ Москвъ Авонскими иноками. Слова эти, подобно предшествующимъ, также по большей части изъ произнесенныхъ во Владиміръ, а частю въ Тамбовъ 1).

3) Душа и Ангель не тъло, а духь. Это, полемическаго характера, изслъдование было первоначально напечатано въ  $\it Tamбовскихъ$ Епарх. Вподомостяхь за 1867 годъ, №№ 19-23 и 1868 г., №№ 1-3 и отсюда оттиснуто было отдёльною книжкою въ небольшомъ числъ экземпляровъ, а за тъмъ, по просьбъ редактора-издателя Домашней Бесподы В. И. Аскоченскаго 2), бывъ исправлено и дополнено самимъ авторомъ, перепечатано въ этомъ журналъ за 1869 г., въ выпускахъ 1--15 и 18-21 подъ заглавіемъ: «Душа и ангелъ не есть нъчто тълесное, а чистый духъ». Наконецъ въ 1891 году Авонскими иноками оно было напечатано въ Москвъ отдъльною книжкою, цодъ своимъ первоначальнымъ заглавіемъ. Душа и Ангелъ не тъло, а духъ. (Противъ брошюръ: Слово о смерти и прибавленге къ сему слову). 8° min. Стр. 210 Слово о смерти и Прибавление принадлежитъ перу извъстнаго аскета-ецископа Игнатія Брянчанинова, скончавшагося 30 апръля 1867 года. Вопреки этимъ брошюрамъ, преосв. Өеофанъ, на основани слова Божия, святоотеческихъ писаній и соображеній разума, доказываетъ мысль о совершенной безтълесности, чистой духовности естества ангеловъ и души человъческой. Сто же насается до явленій ангеловъ и душъ умершихъ, а равно и живыхъ людей, на которыя въ тъхъ брошюрахъ указывалось, какъ на подтверждение въ пользу мысли о тълесности естества ангеловъ и души, то для такихъ явленій и преосв. Өеофанъ предполагалъ нъкоторую тонкую, эеирную оболочку 3). Въ этомъ смыслъ онъ еще въ концъ 1869 года, когда его трактатъ:

<sup>1)</sup> См. Слова къ Владим. паствъ, стр. 113—120, 148—154, 254—259 и 524—539 и Слова къ Тамбовской паствъ, стр. 158—163 упомянутаго 2-го выпуска.

<sup>2)</sup> См. о семъ предпсловіе редактора-вздателя въ подстрочномъ примъчаніи къ началу статьи преосв Өеофана въ Домашней Беспдп за 1869 г., выпускъ 1.

<sup>3)</sup> Срав. иреосв. Өеофана письма о томъ, Что есть духовная жизнь и какъ на нее настроиться, стр. 51—52 Издание 2-е. Одесса, 1886.

Душа и Ангель не тъло, а дужь вышслъ лишь не задолго предътътъ въ свътъ отдъльною книжкою, посылая эту книжку въ Кіевъ къ своему старому знакомцу (по Владиміру), протоіерею Н. И. Флоринскому (перешедшему на службу въ Кіевъ), писалъ ему: «Споръ о душъ. Вся книга моя направлена къ доказанію, что естество души и ангела не можетъ быть вещественно. Но иное дъло естество, иное—образъ бытія. Кто не хочетъ принимать душу безъ оболочки: тотъ пусть допускаетъ сію оболочку, но мимо естества души, которое должно быть духовно. Допустивъ оболочку—тонкую, эеирную, получитъ форму и останется доволенъ 1)

- 4) О покаяни, причащени Св. Христовых таин и исправлени жизни. Слова иреосв. Өеофана во святую четыредесятницу и причотозительныя къ ней недъли. С -Петербургъ, 1863. 2-е изданіе. Спб. 1869. Изданіе 3 е (Авонское). Москва, 1890. 8°. Стр. 285—II. Этотъ большой сборникъ состоитъ изъ 50-ти проповъдей Тамбовскаго и Владимірскаго періодовъ. О состявъ, характеръ содержанія и цёли этого сборника можно получить поняти изъ составляеннаго самимъ преосв. Өеофаномъ предисловія къ нему.
- 5) Путь ко спасенто. (Краткій очерко аскетики). Заключительное прибавленіе въ Письмамо о христанской жизни. Выпусви І— ІІІ. Спб. 1868 1869. Этотъ трудъ, самый извъстный и популярный въ числъ сочиненій преосв. Феофана, доселъ выдержавшій уже семь изданій 2), первоничально, по крайней мъръ со 2-го выпуска его, быль печатанъ по частямъ въ Домашней Бестьдю за 1868 г., вып. 9—15, подъ заглавіемъ: Покакніе и обращение гръшника ко Богу (это совершенно тоже, что содержится въ выпускъ 2-мъ) и за тотъ же 1868 годъ, вып. 22—47, подъ заглавіемъ: Порядоко бого-угодной жизни (это совершенно тоже, что содержится въ выпускъ 3-мъ «Пути во спасенію»). Кромъ того, въ Домашней Бестьдю за 1869 годъ, вып. 2—16, были напечатаны, не вошедшія въ составъ

<sup>1)</sup> Воскресное Чтене за 1894 г., № 25, стр. 404.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Первое, помянутсе выше, изданіе, 8°. Стр. 112+121+164. Затёмъ уже въ 1879 г. вышло въ Москвъ 4-е, въ 1886 г. въ Одессъ 6-е и въ 1894 г., въ Москвъ, 7-е (Аеонекое). 8°. Стр. 392.

содержанія разсматриваемой книги, но принадлежащія также прессв. Феофану Пояснительныя статьи кь трактату: Порядокь Боюугодной жизни, подъ разными отдёльными заглавіями, какъ, напримѣръ: Зачьмь особое руководство къ христіанской жизни при заповыдяхь? или: Путь тьсный и прискорбный, и под. Уже при первомъ своемъ появленіи въ свѣтъ эти статьи возбудили живѣйшій
интересъ и глубокое уваженіе къ автору и удивленіе къ его духовной опытности, глубокому анализу психологическихъ явленій, ясности мыслей и проч. и вызвали множество письменныхъ заявленій
благодарности за эти статьи 1).

Въ свое время мы упоминали мимоходомъ, что «Путь ко спасенію», вмѣстѣ съ «Письмами о христіанской жизни» и нѣкоторыми другими сочиненіями преосв. Өеофана, отражаетъ на себѣ слѣды лекцій послѣдняго по кафедрѣ нравственнаго богословія въ С.-Петербургской дуковной академіи. Что это дѣйствительно было такъ, о томъ свидѣтельствуетъ самъ же преосв. Феофанъ неоднократно въ письмахъ своихъ. Такъ въ письмѣ къ присяжному повѣренному М. Р. Корякину отъ 21 марта 1888 года онъ говорить объ этой книгѣ своей: «Шлю вамъ книгу... Она писана больше 40 лѣтъ назадъ» 2). И еще яснѣе въ письмѣ къ тому же лицу отъ 16 июня того же 1888 года: «Прочитали Путь ко спасению?—Добрѣ. И еще прочитайте когда нибудь... Это мои уроки студентамъ С.-Петербургской академіи. Конспектъ пересмотрѣнъ съ о. архимандритомъ Игнатіемъ, — послѣ бывшимъ архіереемъ Брянчаниновымъ, и имъ одобренъ. Это было въ 46—7 годахъ» 3).

- 6) Совпость. Статьн, напечатанная въ Домашней Бесподъ за 1868 годъ, вып. 48-50. Характера также нравоучительнаго.
- 7) Пояснительныя и поучительныя, или, какъ пояже стало обозначаться, Поучительныя и пояснительныя замытки на 33-й псаломь. Этоть толковательно-назидательный трудь напечатань быль первоначально вь Тамбовских Епархіальных Впдомостяхь за

<sup>1)</sup> См. Домаши. Бестьду за 1863 г., вып. 9, стр. 213. См. тамъ же, вып. 22, стр. 561.

<sup>2)</sup> Душепол. итенге за 1894 годъ, № 7, стр. 413.

<sup>3)</sup> Душепол. чтеніе 1894 г., № 8, стр. 563. Тоже самое въ свое время увидимъ и въ одномъ изъ неизданныхъ писемъ преосв. Өесфана къ О. С. Бурачекъ.

1869 годъ, №№ 1 — 12; а затъмъ вышелъ и отдъльною книжкою, подъ заглавіемъ: Tридиать третій псаломъ. Москва, 1881. 8°. Стр. 110. Изданіе 2 е, Авонское, Москва, 1880. 8° Стр. 116. Это не столько ученое, сколько духовно-назидательное толкованіе, какъ и выясняетъ самъ авторъ въ предисловіи къ нему.

- 8) Разныя медкія статьи, пом'ющенныя въ Домашней Бестодъ за 1869 годъ и дальнъйшіе, подъ такими заглавіями, какъ: Сижу и думаю (вып 1);—Отвъть на вопрост (изъ письма къ редактору о спиритизм'в, вып. 43),—Разръшенге недоумъній (также изъ письма къ редактору, объ умиой модитвъ, вып. 44), и т. д.
- 9) Съ 20-го выпуска той же Домашней Бестьды за 1869 годъ началось печаташе отдъльных мыслей или афоризмовъ преосв. Өеофана, также цодъ разными заглавіями, какъ нацрим'тръ: Алфа и Омега (вып. 20), Обновление мира (вып. 21), - Судьбы мира (вып. 22); — и т д. Въ примъчани къ начальному изъ этихъ афоризмовъ: Альфа и Омега редакторъ-издатель Домашней Бесподы пишеть: «Благодаря высокому вниминю преосвященнъйшаго Өеофана въ нашему журналу, мы, съ настоящаго выпуска, будемъ помъщать его многодумные, духовно-созерцательные афоризмы. Это будеть непрерывный рядъ размышленій, по видимому, одиночныхъ, но имъющихъ тъсную связь между собою». Эти афоризмы продолжали быть печатаемы и въ 1870 году; а въ 1871 году приняли направление размышденій на каждый день года соотв'ятственно церковнымъ чтеніямъ изъ книгъ св. Писанія и именно въ этомъ последнемъ направленіи, начиная съ выпуска 6-го и кончая 52-мъ выпускомъ «Домашней Беседы» за 1871 годъ, съ присоединеніемъ къ размышленіямъ и слова на Рождество Христово, заимствованнаго, съ некоторыми сокращениями, произнесенныхъ въ Тамбовъ въ 1860 году 1). Такъ какъ эти размышленія им'вли не маловажное назидательное значеніе, 2) а редакція Домашней Бесподы не находила для себя удобнымъ печатать ихъ отдёльною книгою для выпуска въ свёть независимо отъ журнала и въ достаточномъ числъ экземиляровъ, то преосв. Өеофанъ еще отъ 3 іюля 1875 года писаль Авонскимъ инокамъ: «Аскоченскій предлагаль вамь печатать-Мысли на каждый день. Почему не отцечатать? Надо книжкою небольшаго формата. -- Въ 12-ю долю. --

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. Слова въ Тамбов. паствъ, вып. I, стр. 318 и дал.

<sup>2)</sup> Срав. лестный отзывь о нихъ редактора "Домашней Бесъды" къ началу ихъ въ 6 выпускахъ Домашней Бесюды за 1871 годъ.

Прибавлять ничего къ тому не нужно. Какъ есть, такъ слъдуетъ и печатать 1). Дъйствительно Мысли и напечатаны были отдъльною книгою указаннаго преосв. Өеофаномъ формата, подъ заглавіемъ: Мысли на каждый день юда по церковнымъ чтеніямъ изъ слова Божія. Изданіе Авонскаго Русскаго Пантелеимонова монастыря. Москва, 1881. Стр. 487.

- 10) Между тёмъ еще въ томъ же 1869 году преосв. Өеофанъ, съ одной стороны, по желанію Владимірцевъ, издалъ, подобно Тамбовскимъ, и Владимірскія свои проповёди, вышедшія въ свётъ подъ заглавіемъ: Слова къ Владимірской паствю. Владиміръ, 1869. 8°. Стр. УШ-684, 2) а съ другой въ Петербургскомъ духовномъ журналь Странникъ, за мёсяцы апрёль и май, напечаталъ статью, подъ заглавіемъ Притча о неправедномъ приставникъ, а за іюнь, другую: Обътованіе Господне оставляющимъ все царствія ради небеснаго. Эти двё статьи недавно изданы были Авонскими иноками въ видё отдёльной брошюры, подъ заглавіемъ: Разръшенге недоумьний при чтенги притчи о неправедномъ приставникъ (Лук. 16, 1—13) и обътованія тъмъ, кои все оставляють ради царствія Христова (Марк. 10, 29—30). Москва, 1893. 8°. Стр. 52.
- 11—12) Затъмъ въ слъдующемъ 1870 году, въ Домашней Бесподъ мы опять видимъ помъщенными, кромъ продолженія афоризмовъ и разныхъ мелкихъ статей подъ заглавіями: чувство въры (вып. 3);— Созерцание и дъяние (вып. 4);— Не труби предъ собою (вып. 11);— Истиная свобода (вып. 12);— Напрасный вопросъ (вып. 22), 3) и болье крупныя и послъдовательныя статьи, каковы: а) Уроки изъ дъяний и словесъ Господа Бога и Спаса нашего Гисуса Христа (вып. 5—8, 13—32) и б) Письма о духовной жизни (вып. 33 и дальн.). Изъ нихъ первая полагала собою начало тъмъ глубокимъ, разностороннимъ по содержанію и назидательнымъ размышленіямъ

<sup>1)</sup> Душеп. Чтеніе за 1894 г , № 9, стр. 114.

<sup>2)</sup> Собственно говоря за Вышенскій періодъ вышель въ світь и 2-й выпускь слові ко Тамбовской паство. Москва, 1867. 8°. Стр. IV+20+Ш. 1-й вып. Спб. 1861. 8°. Стр. 326.

<sup>3)</sup> Эта довольно значительная по объему (стр. 628—632) статья представляеть собой письмо къ №№ по поводу изданнаго еще въ 1845 году стихотворения В. И. Александровскаго:

<sup>&</sup>quot;Небо голубое Убрано звъздами" и проч.

преосв. Өеофана надъ Евангельскою историею, которыя по частямъ выходили и послъ, а заключились общирною, вышедшею въ свътъ уже въ 1885 году книгою, подъ заглавіемъ: Евангельская исторія о Богь Нынь, и проч. Что и самъ авторъ такъ понималь дело, объ этомъ могутъ свидетельствовать следующія слова письма его къ Абонскимъ инокамъ: «О евангеліяхъ — Я все прилаживался, что и какъ лучше. -- Случайно напалъ на мысль не толкование писать, а размышленія о Евангельской исторіи, по порядку событій: чему и положено начало-и печатается сіе въ Домашней Беспол подъ заглавіемъ. Уроки изъ дъяній и словесъ Госнода Бога и Спаса нашего Іисуса Христа. Можете догадаться, что сему дёлу конецъ оченьочень далеко. Послъ можно будетъ издавать отдъльно; но ждать этого долго Евангеліе съ толковыми примъчаніями издаеть инспекторъ Московской академии арх. Михаилъ 1) Печатается: скоро выйдетъ, если не вышло уже (вышло) 2). Что касается до второй статьи: Письма о духовной жизни, то она, бывъ начата въ Домашней Бестдт за 1870 годъ (вып. 33-51), продолжилась печатаніемъ въ ней и въ 1871 году (вып 2-5 и 10), а затемъ вышла въ свътъ и отдельною, довольно большою книжкою подъ темъ же заглавіемъ (Спб. 1872. 8° тт. Стр 292). Въ предислови къ ней авторъ говорить: «Предлагаемыя письма о духовной жизни составлены по поводу писемъ графа М. М. Сперанскаго, напечатаеныхъ въ Русскомо Архиот за 1870 годъ, въ январской книжкъ. - Я имълъ намъреніе представить картину духовной жизни въ разнообразныхъ ея отношеніяхъ. Письма Сперанскаго служили только поводомъ къ тому. Жедание было одно, чтобъ ревнующимъ о духовной жизни представить отчасти нъкоторыя нужныя указанія, а отчасти дать случай самимъ заняться темъ же предметомъ и обдумать ихъ поприложиме къ себе самимъ» 3). Въ 1882 году эти «Письма» вышли въ Москвъ новымъ изданіемъ (на иждивеніи Авонцевъ), а въ 1892 году 2-мъ изданіемъ (Анинскимъ же) Москва. 8° min. Стр. 253.

<sup>1)</sup> Скончался въ 1887 году въ санѣ епископа Курскаго. Разумѣется здѣсь его Томковое Евангеме. Кн. І. (Евангеме отъ Матеея). Москва, 1870. Послѣ вышли и дальнѣйшія кнпги его же Толковаго Евангемія (1871—1874) и Толковаго Апостола (1876). Послѣдній закончился впрочемъ лишь толкованіемъ соборныхъ посланій (1887).

<sup>2)</sup> Душеп. Чтеніе за 1894 годъ, № 8, стр. 106—107.

<sup>3)</sup> См. стр. III—IV изданія 1872 года.

13) Въ 1871 году, въ № 5 Тамбовскихъ Епархильныхъ Въдомостей (стр. 278-302) напечатанъ былъ новый, хотя сравнительно и небольшой по объему трудъ преосв. Ософана въ области Евангельской исторіи, очевидно примыкающій къ упоминутому сейчась труду: «Уроки изъ дъяний и словъ Господа», -- подъ заглавиемъ: Указанія, по которымі всякій самі для себя можеть составить изь четырехь Евангелий одну послыдовательную исторію Евангельскую. Къ концу статьи придоженъ планъ или «наглядный конспектъ Евангельской исторіи въ четырехъ параллельныхъ столбцахъ». Статья эта вышла и отдъльнымъ оттискомъ, при чемъ авторъ назначилъ продажу эклемпляровъ ея въ пользу Тамбовскаго училища для дъвицъ духоянаго званія 1). Посыдая нёсколько экземпляровъ ея къ покойному ректору Московской духовной академіи протоіерею А. В. Горскому въ 1871 году преосв. Өеофанъ писалъ ему: «Покорно прошу принять прилагаемыя при семъ книжки. — Указанія — шуточное діло страстной седмицы. Если бы кто изъ вашихъ подвергъ ихъ строжайшей критикъ, можетъ быть предметъ этотъ, -- не не нужный, -у насъ установился бы Очень важно, чтобы всё начертатели жизни Христа Спасителя следовали одному порядку, а не какъ немцы 2). Одинъ оттискъ Указаній потрудитесь передать племяннику 3). Въ заключеніе же самихъ «Указаній» авторъ говорить, что въ такомъ пменно порядкъ Евангельская исторія составлена прот. Богословскимъ 4); близокъ къ нему Гречулевичъ; 5) изъ иностранныхъ близка къ сему же исторія І. Христа нёмца Штольберга; 6) а прочія всё произвольны».

<sup>1)</sup> Въ пользу того же училища преосв. Өеофапъ жертвовалъ выручку отъ продажи и другихъ своихъ, главнымъ образомъ толковательныхъ трудовъ, особенно тъхъ, которые печатаны были первоначально въ "Тамбов. Епарх. Въдомостяхъ".

<sup>2)</sup> Изъ наставниковъ Моск. дух. академін въ то время однако никто пе ділалъ попытки подвергать критикъ брошкору преосв. Өеофана.

<sup>3)</sup> Т. е. И. А. Крутикову, тогда студенту Моск. дух. аксдемін. Письмо преосв. Өеофана изъ неизданныхъ. Хранится въ библіотекъ Моск. дух. аксдемін.

<sup>4)</sup> Михаиломъ Измайловичемъ, протопресвитеромъ (+1884), авторомъ Библейской исторіи.

<sup>5)</sup> Протојерей, виослъдствіи преосв. Виталій (+1885), авторъ "Сравнительнаго Обзора Четвероевангелія".

<sup>6)</sup> Gr. l. Stolberg, Geschichte der Religion Iesu Christi Tl. 1—15. Hamburg, 1811—1818.

- 14) Въ томъ же 1871 году, въ MM 9 и 10 Тамбовскихъ же Enap-хіальныхъ Bьдомостей помѣщена статья преосв.  $\theta$ еофапа. HIсстопсалме, въ которой, также какъ раньше псаломъ 33-й, изъясняются извъстные псалмы (3, 37, 62, 87, 102 и 142), входящія въ составъчитаемаго на утрени шестопсалмія.
- 15) Кромъ того уже въ томъ же 1871 году въ С.-Петербургъ вышло вторымъ изданіемъ составленное преосв. Өеофаномъ собраніе назидательныхъ святоотеческихъ статей, подъ заглавіемъ Востани спяй, и воскресни от мертвыхъ, и освътить тя Христосъ. Еф. 5, 14. Собрание святоотеческихъ писаний, направленныхъ къпробуждению человтка от сна пръховнаго для бодрствованія о Христь. Уже изъ этого подробнаго заглавія разсматриваемаго труда преосв. Өеофана 1) видны направленіе и характеръ содержанія его. Еще болье выясняется это изъ предисловія къ нему.
- 16) Въ томъ же 1871 году преосв. Ософанъ, еще не предававшийся тогда полному затвору, не уклонился отъ приглашения ссвятить церковь на заводъ г. Нарышкина и говорилъ тамъ проповъдь, напечатанную въ № 11-мъ Тамбовскихъ Епарх. Въдомостей за означенный 1871 годъ подъ заглавіемъ: Слово по освящении храма на Екатерининскомъ заводъ его превосходительства Еммануила Дмитрис-Нарышкина, 26 октября 1871 года сказанисе епископомъ Ософаномъ. Это слово, глубово входя въ побужденія къ созданю храма со стороны храмоздателя, разсуждаетъ о значеніи храма для души человъческой, предсгавляющей собою храмъ живаго Бога.
- 17) Наконецъ въ томъ же 1871 году начато было печатание въ Домашней Бесъдъ болъе враткихъ изреченій или афоризмовъ преосв. Өеофана, подъ заглавіемъ Апофоемы (изреченія), продолженное и въ слъдующемъ 1872 году (вып. 10—52). Эти изреченія затъмъ изданы были также отдъльною книгою, подъ заглавіемъ: Краткія мысли на каждый день года, расположенныя по числамы мъсяцевъ. Москва, 1882. 8° min. Стр. 94. (Изданіе Авонское. «Предлагаемыя

<sup>1)</sup> Мы имъли подъ руками третье, Авонское, издание этого труда. Одесса. 1886. 8°. Стр. V+165. Издание 4-е. Одесса, 1890. А что это—трудъ преосв, Өеофана, хотя и не подписанный его именемъ ни въ заглавіи, ни въ концѣ предпиловія, о томъ свидѣтельствовать могутъ нѣкоторыя письма самого преосв. Өеофана, папр., въ Душепол. Чтепи за 1894 г., № 7, стр. 463; также не изданное и у насъ подъ руками имѣющееся письмо его мъ О. С. Бурачекъ отъ 13 генв, 1882 года. и пр.

краткія мысли, — говорить въ предисловіи къ этому послёднему изданію авторъ, — были замёчены при чтеніи одной мпогосодержательной книги. — Потомъ онё были помёщены въ «Домашней Бесёдё», въ 1871 году, подъ заглавіемъ: Апофоегмы. Здёсь онё перечищены, дополнены и расположены по днямъ года». Это еще болёе одиночныя (и даже почти отрывочныя), нежели какъ упомянутыя выше «Мысли на каждый день года по церковнымъ чтеніямъ изъ слова Божія», но за то не менёе тёхъ глубоко содержательныя, часто весьма мёткія и остроумныя изреченія, нёсколько напоминающія собой изреченія древней (языческой и христіанской) мудрости, умосозерцательной и нравстверной, практической, не поддающіяся какому бы то ни было распланированію и потому стоящія какъ бы особнякомъ въчислё другихъ писаній преосв. Өеофана.

- 18) Въ 1872 году, кромъ продолженія разнаго рода мелкихъ статей, помъщавшихся въ Домашней Бесподъ, какъ и прежде, подъразными заглавіями, напримъръ Самоиспытание (послание ко всюмъ православнымъ Храстіана из, (вып 2), Самоисправление (вып. 3), Блажени милостиви (вып 4); Воцаренге Господа внутръ насъ (вып. 5) Областъ, исключающая прогрессъ (вып. 6), и т. д., положено было начало послъдовательному толкованію посланій св. Апостола Павла Именно, въ означенномъ году начало выходить въ ссътъ Толкованіе перваго посланія (св. Апостола Павла) къ Со гунянамъ, печатанное въ Тамбовскихъ Епархіальныхъ Въдомостяхъ за № 1872 годъ №№ 7, 9—12 и за 1893 годъ, №№ 1—4 и 6—8.
- 19) Въ 1873 году, опять кромѣ мелкихъ статей въ Домашней Беспдъ, каковы. Недъля сыропустная (вып. 7):—Сошествге св. Духа (вып. 21); Конеиъ мгра (вып. 22); Видъніе стариа (вып. 23); —Несеніе креста сеоего (вып. 25); Молитва—съяніе (вып. 26); и т. д. и въ Дутеполезномъ Чтеніи, № 3, стр. 356—358: Въяніе и разумъ, ¹) въ томъ же Душеполезномъ Чтеніи продолжено Беспдовательное толкованіе втораго посланія св. апостола Павла лъ Сомунянамъ (именно, въ Дутеп. Чтенги за 1873 г. №№ 1—8 ч І и ІІ)
- 20) Въ томъ же 1873 году, съ другой стороны, положено было начало и изследованию и переводу святоотеческихъ твореній Разу-

<sup>1)</sup> Это—отвътъ на запросъ о томъ, что такое "дъяніе и разумъ" въ великомъ канонъ св. Андрея Критскаго. Огвътъ дается въ томъ смыслъ, что это значитъ дъятельная и созерцательная жизнь.

мѣемъ напечатанный въ Tамбов. Eпарт. Bъдомостяхъ за 1873 г, N2N2 18—24 и 1874 г., N2N2 1—5 трудъ преосв.  $\theta$ еофана, подъзаглавіемъ Hъсьолько словъ о жизни и писаніяхъ святаю Антонія (великаго), вошедшій потомъ въ первую часть его же «Добротолюбія».

- 21) Къ тому же 1873 году относится трудъ преосв. Өеофана надъ составленемъ сборника, подъ заглавіемъ: Псалтирь, или Еогомысленныя размышлеция св. отца натего Ефрема Сирганина, вышедшій въ свётъ первымъ изданіемъ въ 1874 году, 4-мъ изданіемъ въ 1884 г., (въ Москвѣ) и 6-мъ, 1894 году, также въ Москвѣ (8° тіп. Стр. 306+VI). Что этотъ трудъ, не подписанный именемъ какого бы то ни было автора, принадлежитъ преосв. Өеофану и что составлене его относится именно къ 1873 году, объ этомъ, равно какъ и о характерѣ его состороны содержанія и изложенія, значенія внутренняго и внѣшняго вида изданія, и т. д. свидѣтельствуетъ, съ одной стороны письмо гамаго преосв. Өеофана къ Авонскимъ инокамъ отъ 24 октября 1873 года, напечатанное въ Душеполези. Чтенги за 1894 годъ, № 9, стр. 107—109, а съ другой—предисловіе къ самому сборнику.
- 22) Въ концъ 1873 года началось и на слъдующіе годы продолжилось печатаніе Толкованія посланія (св. ап. Павла) къ Галаталь, въ Душепол. Чтени за 1873 г., № 12, за 1874 годъ и окончилось за 1875 г. въ № 4.
- 23) За тъмъ съ 1874 года началось и на слъдующе годы продолжилось печатане толкованя на Псаломъ 118-й. Именно это печатаніе началось съ 1-го выпуска Домашней Беспды за 1874 годъ, продолжалось въ томъ же повременномъ изданіи за 1875 и за 1876 годы и окончилось въ 1877 году (вып. 37), подъ заглавіемъ: Псалмъ 118. Въ 1877 году толкованіе это вышло и отдъльною, довольно большою книгою, подъ заглавіемъ Исаломъ сто-осъмнадиатый, истолкованный епископомъ Өеофаномъ. Спб. 1877. 8°. Стр. 546. Отдъльное изданіе за тъмъ повторено было въ Москвъ въ 1880 и 1891 годахъ, съ портретомъ автора, въ разныхъ видахъ. Въ предисловіи къ толкованію Псалма авторъ раскрываетъ значеніе и основную мысль этого Псалма Новое изданіе "Псалма 118-го, исполненное, послъ Петербургскаго 1877 года, въ 1880 году, предпринято было племянникомъ преосв. Өеофана, уже извъстнымъ намъ А. Г Гогоровымъ. Изданіе 1891 года исполнено уже Авонцами.
  - 24) Въ 1874 году равнымъ образомъ началось и въ 1877 году

кончилось Толкованіе Посланія св. апостола Навта къ Ефесеямъ. Это Толкованіе печатано было бъ Чтенгяхъ въ Обществъ любителей духовнаго просвъщентя за 1874 г., ч. П., стр. 563, и затъмъ вышло отдъльною книгою изъ типографіи Л. Ө. и А. И Снегиревыхъ въ Москвъ въ 1879 году. 8° стр. П—429—IV. Иное изданіе того же труда потомъ вышло въ Москвъ же въ 1882 году (8° стр. 448—II), исполненное упомянутымъ А. Г. Говоровымъ и перепечатанное съ изданія 1879 года.

- 25-26) Между тыть въ № 6 Владимгрских Епархіальных Въдомостей за тоть же 1874 годь напечатана была статья преосв. Ософана подь заглавіемъ: Объть молчангя; а въ №№ 9 и 10 тых же Выдомостей и за тоть же годь напечатань быль его же отрывокъ изъ предположеннаго къ изданю «Добротолюбія», подъ заглавіемъ. Осолити, митрополита Филадельфійскаго, слово, въ которомь выясняется сокровенное во Христь дъланіе и показывается вкратир, въ чемъ состоить главное дъло монашескаго чина.
- 27) Въ Тамбовских же Епархіальных Въдомостях за тотъ же 1874 годъ, №№ 10-12, 14, 16 и 17 напечатано Краткое свъдъне о жизни св. Іоанна Кассіана и св. Іоанна Кассіана, авы Массилійскаго, Уставъ иноческаго общежитія, или порядокъ общественных монастырей, также подготовлявшіе собой матеріалъ для будущаго «Добротолюбія». То же и—.
- 28) Св. отна нашего Максима Исповъдника, Слово подвижническое въ вопросат и отвътатъ. Напечат. въ Тамб. Епарх. Въдомостят за 1874 годъ. №№ 19 и 20 и вышедщее отдѣльныт оттискомъ. Тамбовъ, 1874 8° стр. 33. Но до выхода въ свѣтъ 1-го тома Добротолюбія печатаны былъ еще слѣдующе толковательные и друге труды преосв. Феофана:
- 29) Толкованіе посланія Апостола Павла къ Филиппійца чъ,— въ Тамбовскихъ Епарх. Въдомостяхъ за 1785 г., №№ 1-4, 6-13, 15 м 16;
- 30) Толкованіе перваго посланія св апостола Павла къ Корин вянамъ, Душепол. Чтеніи за 1875 г. № 5-1876 г., № 11,
- 31) По прежнему, разныя медкія статьи въ Домашней Беспьда, подъ разными заглавіями, какъ-то: Новости для новаго года (1874 г., вып. 1); Мудрость человъческая и простота евангельская (1875 г., вып. 49); Духовное единеніе (вып. 50), и др
  - 32) По поводу издангя священных книгь Ветхаго Завъта въ

русскомъ переводъ, — въ Душеполезномъ Чтенги за 1875 годъ, № 11, стр. 342—352. Въ этой статъй преосв. Өеооанъ, въ виду значения, которое дано было еврейскому мазоретскому тексту по сравнению съ греческимъ переводомъ LXX толковниковъ въ только что изданномъ тогда по благословению св. Стнода рускомъ переводъ свящ, книгъ Ветхаго Завъта, настойчиво проводить мысль о томъ, что, согласно всегдашнему върованию и практикъ православной грековосточной церкви, должно было бы отдавать ръшительное предпочтение переводу LXX-ти предъ мазоретскимъ текстомъ, а потому на означенный русский переводъ, гдъ такого предпочтенія не отдавалось тому переводу, нужно смотръть, какъ на временное и скоро-преходящее явление въ церковной жизни нашего отечества. Эту мысль святитель Өеофанъ еще и въ началъ осени того же 1875 года высказываль въ частномъ письмъ къ В. И. Аскоченскому 1), а за тъмъ изложилъ ее и обстоятельно въ статьъ: Право-слово объ издании священных книгь Ветхаго Завъта въ русском переводъ, помъщенной въ Домашней бестов за тотъ же 1875 годъ, выи. 47 (отъ 22 ноября) За тъмъ, такъ какъ и та и другая статьи преосв Особана возбудили возражения со стороны профессоровъ академій — Московской — II И. Горско-Платонова 2) и С.-Петербургской — U. С. Якимова († 1885), преосв. Өеофанъ нашелъ нужнымъ защищать свою мысль печатно противъ возражавшихъ ему печатно же. Такой защитъ посвящены следующія, одинаковаго съ первыми двумя характера, статьи преосвященнаго: О нашемь домъ держаться перевода 70 толковниковъ, —въ Лушеп. Чтении за 1876 г., № 5; — Объ употреблении новаго перевода ветхозавътных писаній, тамъ же, № 9;—Бибмя по переводу семидесяти толковниковь есть законная наша Библія, въ Домашней Бесподо за 1876 г., вып. 20—24; — Ръшенге вопроса о мъръ православнаю употреблентя еврейскаго ныньшняго текста, по указанію церковной практики, — тамъ же, вып 2 « и пр. 3). Когда напечатана была лишь еще первая изъ всёхъ этихъ статей преосв. Өеофана, авторъ, посыкая оттискъ ея Кіевскому протогерею

<sup>1)</sup> См. о семъ въ примъчани В. И. Аскоченскаго къ статъъ преосв. Өеофана въ Дом. Беспол за 1875 г., вки. 47.

<sup>2)</sup> См. его статьи въ *Прасл. Обозръни* за 1875 г., № 11 (ноябрь) и за 1877 годъ, №№ 1, 2 и 4.

 $<sup>^3</sup>$ ) Срав. еще статью преосв. Өеофана въ *Церк. Въстичко* за 1877 г., Ne  $^3$  19 п 23

- Н. И. Флоринскому, какъ питомцу той же (Кіевской) школы, къ которой принадлежаль и самъ преосв. Өеофанъ и взгляды которой на настоящій предметь онъ защащаль 1), писаль ему отъ 23 ноября 1875 года: «Я послаль о. Митрофану брошюру маленькую, чтобъ переслаль къ вамъ. Извольте ратовать въ защиту Библіи по переводу LXX-ти противъ Библіи мазоретской. Совстив вст обмазаретились и опротестантились. Вста нтицевъ подняли на ноги,—а ттобуесловять, на чемъ свть стоитъ. Но у тта удержа нта ; а у насъ вта удержъ есть: это всегдашнее втоване. На него и надогнуть... а не такъ какъ протестанты, задравши рыло, не знатъ куда... Помилуй насъ Господи! Гибнетъ Православіе. У васъ тамъ штундисты, съ ствера нтыстина давитъ... Того и гляди, что вта испарится... Да чай уже и начала 2).
- 33) Письма къ Елецкой монахинъ Магдалинъ (Ивановой). Напечатаны, безъ имени автора, въ Странникт за 1876 годъ, ч. III, стр. 137—184.
- 34) Толкование втораю послания св. апостола Павла из Коринвянами Напеч. въ Душепол. Чтении за 1876 г № 12—1878 годъ № 5, откуда вышло и отдъльнымъ оттискомъ. Москва, 1878: 8° стр. 405.
- 35) Три письма по восточному вопросу. Напечат. въ Правосл. Обозрънии за 1877 г,  $\mathbb{N}$  3 (мартъ). Это—письма, которыя мы уже разсматривали въ свое время.

<sup>1)</sup> Извъстно, что и митроп. Кіевскій Филареть (Амфитеатровь) ипптомець Кіе ской же духовной академіи преосв. Димитрій і рхіепископь Херсонскій и другіе Кіевскіе защищали туже мысль, за которую стояль и преосв. Өеофань. См. о семь въ статьт нашей, помъщенной во ІІ томт Филаретовскаго Юбилейнаго Сборника, изданнаго въ 1883 году Московскимъ Обществомъ любителей духовнаго просвъщенія, стр. 389. Срав. также Прибавл. къ Твор. св. Оти. за 1885 г., ч. 35, стр. 212, и др. Самъ преосв. Өеофань потомъ писаль къ тому же о. Н. И. Флоринскому: "Относительно перевода Вибліи я совершенно такого же мнёнія, какъ дорогой мой наставникъ, высокопреосвященный Димитрій. И хорошо бы—приступить къ дѣлу... Начинайте съ Псалтири. Уже начата. Она напечатана въ трудахъ преосвящ. Порфирія. Нѣкія только фразы измѣнить и ноты прибавить не въ угоду еврейскому тексту". См. Воскресное Чтеніе за 1894 годъ №№ 37—38, стр. 622, Н. И. Флористинскій—магистръ Кіевской духовной академій выписка 1849 годъ.

<sup>2)</sup> Воскресное Чтеніе за 1894 годъ, № 33, стр 536.

36) Между тъмъ еще въ началъ 1875 года заготовлять началъ преосв. Өеофанъ матеріаль для Добротомобія, впервые явившагося въ печати лишь въ 1877 году. Такъ отъ 24 февраля 1875 года онъ писаль Аоэнскимь инокамь: «Спешу вась известить о будущемь Добротолюбін. Я чай вамъ писалъ, сколько листовъ заготовлено для перваго тома. Кромъ той брошюрки, что Антонія великаго содержитъ 1), есть еще рукописи—170 листовъ-письма о. Тихона 2). Въ книжку Антонія великаго 3) пошлю ихъ-50 или 60. Считайте посему, сколько выйдеть листовъ печатныхъ. Отцы приготовлевы вотъ вакіе: Антоній ведикій, Маварій Египетскій, Марко подвижнивъ, Исаія отшельникъ и Евагрій. Все, что приготовлено, должно войти въ одинъ томъ. Антоній великій съ ближайшими првемниками своими. — Вторую часть составляють-Пахомій великій-съ другими общежительниками. Туть будуть все уставы-Пахомія, Василія великаго, Кассіана, св. Венедикта, -- и нъкоторые мелкіе уставцы... сохранившиеся въ сборникахъ. Но этимъ не кончится Добротолюбіе, а пойдеть далье. . Въ какомъ порядкъ дъло тамъ пойдетъ, не знаю еще... Нилъ препопобиый. Лъствичникъ, Варсанофій и Іоаинъ, Доровей, Ефремъ Сиріанинъ, Исаакъ Сиріанинъ. Изъ всёхъ ихъ будетъ сдёлана выборка,въ какой нибудь системъ, думаю-о борьбъ со страстьми, или какъ придется. Это займетъ тома два, - если не болье. - Но и еще надо Филовея, Осодора Едесского, Іоанна Карпанского, Діадоха, Максима Исповъдника, т подобныхъ. Вще томъ. Осодора Студита татихизисы надо перевести-еще томъ. - Симеона Новаго Богослова, - и очень томъ. - Такъ вотъ какъ широко. Но когда все приготовить придется, не пророчу. - Я теперь крайне занять 4) - Въ этотъ по крайней мъръ годъ ни за что взяться не могу кромъ своего дъла.-Когда будете жхать въ Москву, извъстите. Рукопись будеть готова,-

<sup>1)</sup> Разумъется отдъльный оттискъ изъ *Тамб. Епарх. Въдомостей* за 1873 и 1874 годы статьи о св. Автонія, вышеуномянутой.

<sup>2)</sup> О. Игумена Тихона, Вышенскаго инока, о которомъ также упомянуто было раньше.

<sup>3)</sup> Авонцы желали издать и издали, помимо Добротолюбія, и особую книжку объ Антоніи Великомъ, подъ заглавіемъ: *Писамія св. Антонія Великаго*. Москва, 1883. 8°. тајога. Стр. 132 Срав. о семъ въ *Душеполези. Чтеніи* за 1894 г., № 9, стр. 111 въ письмахъ самого преосв. Өсофана.

<sup>4)</sup> Именно преосв. Өеофанъ занять быль толкованіемъ посланій Св. Ап. Павла. Об. этомъ см его собственное нисьмо въ Душепол. Чтеніи 1894 г. № 9, стр. 112.

и тотчасъ пришлю»<sup>1</sup>). Такъ и выщло Лётомъ того же 1875 года Авонскіе иноки прибыли въ Москву, а преосв. Өеофанъ заготовилъ имъ весь 1-й томъ Добротолюбія 2), даль обстоятельныя указанія относительно печатанія его и даже относительно заглавія 3), и проч. Въ течение последней половины 1875 и всего 1876 года производился наборъ и печатание и наконецъ Доброголюбие вышло изъ печати, подъ заглавнемъ. Добротомобие въ русскомъ переводъ, дополненное. Томъ І. Иждивенгемъ русского на Авонъ Пантелеимонова монастыря. Спб. 1877. 8° majore. Но за появлениемъ I тома выцускъ тома II-го по разнымъ причинамъ замедлился. Причины замедленія заключались частію въ упомянутыхъ крайнихъ недосугахъ преосв. Өеофана, частію же въ измінени плана самаго будущаго Добротолюбія въ новомъ русскомъ переводѣ 4). Именно, въ соотвѣтствіе составу греческаго Добротолюбія (Фідохадіа. 1782.), предположенные было въ составъ ІІ-го тома иноческие уставы преосв. Өеофанъ отложилъ къ концу всего Добротолюбія; а во второй томъ ввель другихъ св. Отцевъ-подвижниковъ. Но пока все это заготовлялось, при другихъ занятія Вышенскаго затворника — епископа, первое издание І тома Добротодюбія уже почти совсёмъ вышло изъ продажи, такъ что Асонскимъ инокамъ прицыссь одновременно со вторымъ томомъ печатать и второе изданіе І тома; а за тёмъ шло послёдовательно изданіе и следующихъ томовъ. Вообще все это огромное, драгоцънное, издание представляется въ слъдующемъ составъ и видъ: Томъ І. Добротомобге въ русскомъ переводъ, дополненное. Изданге второе. Москва, типографія И. Ефимова. 1883. 80 тајоге. Стр. VI-667-IV. Сюда вошли, какъ и въ нервомъ изданіи, следующия святоотеческія писанія, послів общаго «вступленія» и краткихъ изследованій о жизни и писаніях важдаго изъ св. отцевъ: св. Антонія Великаго; св. Макарія великаго; преподобнаго Аввы Исаіи отшельника, св. Марка подвижника и Евагрія монахя, -- очевидно согласно вышеизложенному предположенію самого преосв. Өеофана, составителя, хотя и не подписавшаго, по смиренію, своего имени

<sup>1)</sup> Дутеп. Чтеніе 1894, № 9, стр. 112—113.

<sup>2)</sup> Tamb me, ctp. 113-114.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Тамъ же, стр. 115.

<sup>4)</sup> Срав. о семъ опять письма самого преосв. Өеофана въ Душеп. Чтеніи за 1894 г., № 9, стр. 117—118, 119 и др.

даже послъ вступления въ Добротолюбие. - Т. П Москва, 1884 80 majore. Стр. IV-1810-IV. Сюда воший, послъ предисловія и въ сопровожденін, по прежнему, свъдъній о жизни и писаніяхъ того или другаго св. отца: св. Іоаннъ Кассіанъ, преп. Исахій пресвитеръ Іерусалимскій; преп. Нилъ Синайскій; св. Ефремъ Сиріанинъ; св. Іоаннъ Лъствичникъ, св. отцы Варсануфій и Іоаннъ; преп Авва Доровей в св. Исаавъ Сиріанинъ.—Т. III. Москва, 1888. 80 majore. Стр. YIII-+486+II. Содержание его; блаж. Діадохъ, епископъ Фотики въ Епиръ Илларійскомъ; преп. Іоаннъ Карпаоскій; блаж. Авва Зосима (Палестинскій); св. Максимъ Исповъдникъ; блаж. Авва Фалассій; св. Өеодоръ еписк. Едесский, преп. Өеодоръ (иной); преп. Авва Филимонъ; преп. Эсогностъ; преп. Филовей Синайский и Иля пресвитеръ и екдикъ. —Т IV. Москва, 1889. 8° majore. Стр. VI+653+ +XXXIII-II. Весь томъ состоитъ изъ наставленій инокамъ св. Осодора Студита, также съ предисловіемъ и предварительными о немъ и его писаніяхъ свъдъніями. Т. У. Москва, 1889—1890. 8 мајоге. Стр., 521-VI-II Завлючаеть въ себъ остальныя, промъ нъпоторыхъ, статьи греческаго Добротолюбія, а именно св. Симеона Новаго Богослова дъятельныя и богословскія главы; старца Симеона благоговъйнаго подвижническое слово; препод. Никиты Стиеата нъкоторыя писанія; также нікоторыя писанія св. Осолипта, митроп. Филадельфійскаго, св. Григорія Синанта, Никифора уединенника, св. Григорія Панамы, Калевота патріарха и его оподвижнека Игнатія Ксаноонуловъ; блаж. Каллиста патріарха главы о молитев; Каллиста Тиликуда о безмоленической жизин; разныхъ св. отцень о вышмании и молитвъ; блаж. Симеона Солунскаго о священной молитвъ; истолюваніе модитвы. Гогподи помидуй!; св. Симеона Новаго Богослова • въръ и о трехъ образахъ молятвы; изъ житія преп. Максима Капсокаливита объ умной благодатной молитев и наконецъ изъ житія св. Григорія Палемы о томъ, что всёмъ христіанамь надлежить мепрестанно молиться. - Такимъ образомъ все Добротолюбіе, для составления и издания своего потребовало не менъе 15-ти лътъ. Равво также, частію въ теченіе этого періода времени, частію посль, кышли въ свътъ и другие, тъсно связанные съ Добротолюбиемъ или по выдержкамъ изъ него или по соотношенію содержанія, труды преосв. веофана, отчасти имъ же самимъ предположенные въ вышеприведенномь письме его о будущемь Добротолюбіи. Эти труды легво будеть намъ отдичить въ ряду другихъ его трудовъ, къ продолжению хронологическаго перечия которыхъ мы теперь переходимъ.

- 37) Святоотеческия наставленія о трезвении и молитвт. Этоть, также довольно большой трудъ, прямо представляющий собою предположенную преосв. Өсофаномъ еще въ 1875 году выборку изъ Добротолюбія въ полномъ составъ сего последняго, первоначально печатань быль вы Тамбовских Епарх. Выдомостяхь за 1877 годы. **№№** 3—7, 9—12, 14, 16—18, 20;—1878 г., №№ 3—6, 9; 11, 13, 15, 18—22 и 1879 г., №№ 2, 4, 5 и 8. Къ понцу собранія наставленій о трезвеніи и молитвъ присоединено и святоотеческое же истолкование молитвы Господней. Отдельный оттискъ этого сборника вышель въ Тамбовъ въ 1878 году; но должно быть въ небольшомъ чисий экземплировъ; ибо вскорй же понадобилось новое его издание, которое предприняль и исполниль племянникь преосв. Өеофана, уже извъстный намъ А. Г. Говоровъ, выпустившій его въ свъть подъ инымы нёсколько заглавіемь, а именно: Святоотеческія наставленія о молитет и трезвеніи или вниманіи въ сердцт къ Болу и истолкование молитвы Господней словами святых отцевь. Москва, 1881. 8°. Стр. 509. Въ этотъ сборникъ, въ настоящемъ его видъ вновь первомотринный и редактированный самимъ преосв. Ософаномъ, вощим наставленія св. Василія Великаго, Іоанна Златоустаго. Ефрема Сиріанина, Іоанна Лъствичника, преп. Нила Синайскаго, Исихія пресвитера Іерусалимскаго, Филовея Синайскаго, св. Исаака Сиріанина и свв. Варсонофія и Ісанна, —все с молитвъ. Предисловіе къ нему, указывающее на поводъ къ составлению его, мы уже приводили раньше. Въ 1889 году Асонскіе инови выпустили его въ свётъвторымъ изданіемъ (Москва. 8°. Стр. 600-11).
- 38) Смова преподобнаю и богоностаю отна нашего Симеона Новаю Богослова, во переводъ со новогреческого. Напечатаны были первоначально, съ предварительными свёдёніями о жизни и пловиняхъ препод. Симеона, въ Душегом. Чтенги за 1877—1881 годы, откуда вышели и отдъльнымъ оттискомъ, въ 500 экземплярахъ 1). Вып. 1. Москва, 1879. Вын. 2. Москва, 1882. Изданіе второв выпустили въ свёть за тёмъ Авонцы. Москва, 1890—1892. Изъ 2-го выпуска

<sup>1)</sup> См. о семъ въ письмахъ преосв. Өеофана, въ Душеп. Чтении за 1894 г., № 4, стр. 575—576.

этого изданія Авонцы сделали извлеченіе и выпустили въ светь брошюрою подъ заглавіемъ. *О трехь образахь вниманія и молитев*ь. Москва, 1893. 8°. Стр. 15. Извлеченіе сделано изъ 68-го слова.

- 39) Опять медкія статьи въ Домашней Бесподо за 1877 тодъ, подъ разными заглавіями, какъ-то: Житейскій урокь (вып. 38); Върность обътованій Божьихь (вып. 39); Размиче Ветхаю и Новаго Завъта (вып. 40); Значеніе смерти въ домостроительствю спасенуя (вып. 41); Богь въка сею (вып. 42) и др.
- 40) Уто есть духовная жизнь, и какь на нее настроиться? Письма Москва, 1878. Ивдание 2-е. Одесса, 1886. 8°. Стр. 302. Еще когда, по изданів І-го тома Доброголюбія, Авонцы просили у нреосв. Ософана рукописи для II-го тома его, а у него она не была готова, онъ имъ писаль отъ 25 ноября 1877 года: «Если хотите печатать, - возьмите Письма о томь, что есть духовная жизнь, и како на нее наладиться. Они недавно кончены, и теперь рашаю, огдать ли въ какой журналь, или особо печатать Если возъметесь, вамъ отдамъ. И думкамъ конець. Писемъ всъхъ 80. Рукопись въ 19 съ небольшимъ пестилистовыхъ тетрадей. Выйдеть инижка порядочная. Печатать-безъ имени автора 1) И въ письмъ отъ 8 декабря того же 1877 года, послъ того какъ Авонцы согласились печатать «Письма»: «Сившите (печатаніемь); чтобы къ посту выніла (книжка). Тутъ есть говътельная часть. - И скорбе шлите мив обычные мои 200 экземпляровъ. — Письма писаны къ красавицъ, —не выдуманнов, а дъйствительной. Нъкоторыя только прибавлены для колноты, и нъкоторыя перетупеваны. Но фонь дъйствительный...- Письма были особенно направляемы на молодежь. Авось для вого нибудь в изъ красавцевъ пригодятся» 2).
- 41) Толнование послания св. ап. Павла нь Колоссаемь.—Въ Душепол. Чтении за 1879 годъ.
- 42) Толкованіє первых восьми главь послантя св. ап. Павма къ Римлянамъ. Москва, 1879.
- 43) Толкованге IX—XVI главъ св. апостола Павла къ Римлянамъ. Москва, 1879.
  - 44) Привътственное письмо преосв. Ософана на имя ректора Там-

<sup>1)</sup> Aymenos. Imenie 32 1694 r., № 9, crp. 119.

<sup>2)</sup> Тамъ же, стр. 120. Подобное же и въ нисъмакъ къ о прот Н. И. Флеринскому въ *Воскр. Чтені*и за 1894 г., № 64, стр. 551 я—къ О. С. Бурачекъ отъ 19 апрілн и 1 поля 1878 года.

бовской духовной семинаріи архимандрита Димитрія 1), по случаю стольтняго юбился ся. Напечатано въ Тамбов. Епарх. Въдомостяхъ за 1879 г.. № 22

- 45) Толковинге на посланге св. ап. Павла къ Филимону.—Въ Душепол. Чтении за 1880 г.,  $N \ge 1$  и 2.
- 46) Толкование пастырских посланій св. апостола Павла.—Въ Лушепол. Чтеніи за 1880—1882 годы.
- 47) Письма из разными лицами о разныхи предметахи выры и жизни.—Въ Душеполезноми Чтении за 1880—1882 годы. Объ этихъ нисьмахъ самъ предсв. Ософанъ отъ 21. октября 1892 года писалъ: «Письма из разными лицами только до 30 таковы, а потомъ пошли все къ одной особъ, образованной, энергичной, мудрой и върующей отъ всего сердца» 2). Отдъльною книгою «Письма» эти издалъ въ 1882 году въ Москвъ не разъ упомянутый А. Г. Говоровъ, а за тъмъ вторымъ изданіемъ выпустили въ свътъ Авонцы. Москва, 1892. 8°. Стр. 465—2. Въ видъ извлеченій изъ нихъ изданы Авонцами же, въ отръльныхъ брошюрахъ,—письмо 23-е, подъ заглавіемъ: Первых благовъстицию о воскресении Господи (москва, 1892. 8°. Стр. 23), т е. жены Муроносицы, и—письмо 86-е, подъ заглавіемъ: Примъры запивыванія добрико мысьей, приходящихь во время боюмыслія и несением.—нисьмы 162 (москва, 1892. 8°. Стр. 41).
- 48) Письма къ одному мису въ Санктпетербуръ по поводу появленъя тамъ новато учителя въры Печатаны были первоначально въ Душепол. Чтеніш за 1880 и 1881 годы; а потомъ отдъльною книгокі, въ Синодальной типографіи (Спб. 1881. 8°. Стр. 148). Письма эти направлены противъ Пашкова и его послъдователей, въ свою очередь стоявшихъ въ связи съ ученемъ извъстнаго Лорда Редстова. Еще отъ 3 марта 1880 года преосв. Феофанъ писатъ въ С.-Петербуръъ въ О. С. Бурачекъ: «У меня есть покорнъйшая просьба къ Евгенію Ст—чу, или Навлу Ст—чу 2), или къ обоимъ. Дъло вотъ

<sup>1)</sup> Нынв опископа Подольскаго и Брацлавскаго.

<sup>2)</sup> Ayuiên. Umenie 1894, № 7, ctp. 455.

<sup>3)</sup> Мы не разъ уже упоминали раньше, въ примъчанияхъ пмя Ольги Степановны Борачекъ и ея родителя Степана Онисимовича Бурачекъ. Въ настоящий разъ у преосв. Өеофана ръчь идетъ о сыновьяхъ С О. Бурачекъ Въгеніи и Павлъ Степановичахъ, изъ которыхъ Евг. Ст—чъ нахолится уже въ отставкъ, а Пав. Ст—чъ и доселъ занимаетъ почетное мъсто по морской службъ. Съ семействомъ С. О. Бурачка преосв. Өеофанъ искреннъй пе-

въ чемъ. Есть тамъ какой-то Пашковъ. - ученикъ Редстока и распространитель его ереси. - Беретъ на него лютость, но пронять его не чъмъ, потому что не знаю его суемудрія. Отъ писавшихъ о немъ я знаю нъсколько его фразъ; но чтобы цолно его понять, - надо бы побольше узнать. Вотъ мнъ и пришло на мысль попросить кого-либо изъ кавалеровъ, а то и обоихъ, чтобы развъдали. Сдълать это удобио. Въ гомъ Пашкова, кажется въ воскресенье вечеромъ, бываютъ такъ называемыя чтенія, гдѣ онъ, читая Евангеліе или еще что, разгиагольствуеть въ духъ своего мудрованія. Входь тогда всямь открыть. Такъ вотъ и забрались бы туда кавалеры для рекогносцировки Не разъ портиче походить, съ самимъ Пашковымъ завесть ръчь, - и выпытать. Онъ толкуетъ только: покайтеся и въруйте въ Евангеліе. - Но что за этою хорошею ширмою скрывается, того онъ не говоритъ. - Говоря о Спасителъ, къ себъ привлекаетъ... в когда увлечетъ, -- секту собъетъ. -- Настоитъ врайняя нужда, -- разоблачить его - А для этого надо его растребущить, надо вызвать сокровенныя его върованія. Воть плань для этого... Дъйствуеть кто либо изъ навалеровъ 1). Первое или и второе посъщене — слушательное. только дать себя замётить. Потомъ, какъ иные изъ приходящихъ обращаются къ нему съ вопросами, обратиться и себъ-съ какимъ либо простенькимъ, -- въ другой разъ помудренте .. и такъ далте .. И вытянуть такимъ образомъ его признанія. Напримъръ, онъ говоритъ найтесь. -- Можно спросить: а исповъдаться надо ли? -- Нужно ли получить разръшеніе? и под. Исповъдавшись надо ли причаститься?—Я полагаю, что онъ о тациствахъ худо понимаеть, — тавже о церкви, о святыхъ... Но все это у меня заплюченія отъ Редстока. Надо бы отъ него самого услышать. —Такъ вотъ моя просьба! Все услышанное, - придти домой и записать, а потомъ на Вышу при-

сощенся еще въ бытность свою баккалавромъ С -Петербургской духовной академін и вель дружескую переписку сначала съ самимъ С. О. Бурачкомъ, до самой кончны его (въ 1876 году, а потомъ съ семействомъ его, особенно же съ О. С. Бурачекъ, которой мы и приносимъ глубочайшую нашу благодариость за сообщеніе намъ писемъ преосв. Өеофана къ ея родителю, къ ней и къ другимъ членамъ семейства Степана Онисимовича (къ супругъ послъдняго, Елисаветъ Васильевнъ и сыновьямъ его, вышеупоманутымъ Е. и П. Степановичамъ), равно какъ и за другіе матеріалы историческіе, проливающіе свъть на жизнь и время преосв. Өеофана.

<sup>1)</sup> Подъ кавалерами и здъсь и выше разумъются вле тъже Е. и П. Степавовичи Бурачки.

слать, а Выша будеть книжки писать, или брошюрки, по услышанному, или одну книгу: Разоблаченный Пашковъ. Мнт думается, что задача сія очень не мудрена,—а много полезна.—Вотъ и прошу по корно о семъ кавалеровъ. И вы уговорите ихъ сдтлать это, всенепремтено. Разговоры весть безъ возраженій, будто искренно втрующему... а то зарядъ пропадаетъ» 1). Такъ, на основаніи свтдтній, добытыхъ изъ Петербурга отъ духовныхъ друзей, и составились на вышт замтательные по силт мысли, горячей ревности о православіи и доказательности въ опроверженіи лжеученія Пашкова означенныя Письма къ одному мицу въ Петербурго и проч. которыя, не смотря на характеръ писемъ, заключаютъ въ себт драгоцтинтъйшія стихіи для обличительнаго и догматическаго богословія.

49) Далъе между тъмъ какъ у преосв Ософана шло заготовление рукописныхъ матеріаловъ для упомявутаго выше Добротолюбія, а у Асонцевъ самос печатаніе его, производима была частію перепечатка прежнихъ трудовъ святителя-затворника, частію выборка изънихъ въ томъ или другомъ объемъ и видъ, частію же и дополненіе прежнихъ трудовъ новыми изданіями ихъ и новыхъ трудовъ, каковы:

Письма о христианской жизни,—въ новомъ издани И. Л. Тузова. Спб. 1880. При этомъ разница съ прежнимъ, въ свое время уже

<sup>1)</sup> Письмо, конечно, изъ неизданныхъ досель. Такого же характера и къ тому же предмету относятся письма преосв Ософана къ той же О. С. Бурачекъ отъ 27 марта 1880 г; отъ 21 апредя, отъ 18 мая, отъ 10 нолбря того же 1880 года и отъ 27 іюля 1881 года. Срав. также письмо преосв. Өеофана къ о Н. И. Флоринскому въ Воскр. Чтеніи за 1894 годъ, №Ж 37-38, стр. 623. Чтобы понять смыль обращенія преосв. Өеофана въ Е. и П. С. Бурачкамъ, -- людямъ свътскимъ и служившимъ во все не по части духовной, съ порученіемъ богословскаго характера, пужно им'ють въ виду, что покойный Степанъ Онисимовичъ съ своею достопочтенною супругою, будучи сами истинными, глубоко просвъщенными духовно и благочестивыми христіанами, и все семейство свое воснитали въ такомъ же духв. Выражениемъ духа С. О Бурачка можетъ служить журналъ "Маякъ", который издаваемъ былъ имъ съ 1840-го -по 1845 годъ и въ которомъ привималъ участіе, на ряду съ лучшими тогдашними духовными силами (напр. ночив шими товарищами своими о. Миханломъ Монастыревымъ и митрополитомъ Макаріемъ Булгаковымъ), и преосв. Өеофанъ; хотя, по смиренію, и не подписываль своего имени поль трудами своими въ "Маякъ". Ольга Степановиа Бурачекъ, до конца жизни его пользовалась его духовнымъ руководствомъ, выразившимся въ многочисленныхъ его къ ней инсьмахъ.

упоминутымъ, изданіемъ ихъ была та, что всё четыре части ихъ соединены были въ одну книгу обыкновеннаго (а не малаго, какъ прежде) формата іп 8° (стр. 424—II) и особо, съ своимъ счетомъ страницъ (353—II), въ ту же книгу соединены и всё прибавлена къ письмамъ;—что на изданіи, послё заглавія, выставлено имя автора и что письмамъ третьей и четвертой части даны каждому особое заглавіе, напр. «Христіанинъ долженъ сознавать себя христіаниномъ», — «долженъ быть распорядителемъ своихъ дёяній»; — «Образъ совершенія христіаниномъ дёлъ своихъ», и т. д., между тёмъ какъ разыше они обозначаемы были въ заглавіяхъ лишь римскими цифрами 1).

- 50) Что потребно покалешемуся и вступившему на добрый путь спасенія. Новое изданіе. Москва, 1882. Изданіе 2-е М. 1889. 8° min. Стр. 107. Объ этомъ изданіи мы говорили въ свое время
- 51) Пять поученій о пути ко спасенью Москва, 1882 8° Стр. 24. 2-е изданіе. М 1888. 8°. Стр. 31. Это извлеченіе изъ пропов'ядей Тамбовскаго періода, уже изв'єстныхъ намъ. См. Слова къ Тамб. паство, І, 59—81.
- 52) Слова на Господние, Богородичные и торжественные дни. Москва, 1883 8°. Стр 320—II. Это уже извъстная намъ выборка продовъдей изъ собрания 1859 года, Тамбовскихъ и Вдадимірскихъ.
- 53) Писантя святаю Антонтя Великтю. Москва, 1883. 8° maiore. Стр. 132. Отношеніе этого изданія къ «Доброчонюбію» намъ изв'єстно изъ вышесказаннаго.
- 54) Слови преподобнаго отца нашего азвы Исайи Отшельника. (Переводь ст греческаго). Москва, 1883. 8° maiore. Стр. 174—II. Тоже сокращенное извлечение изъ «Добротолюбия».
- 55) Умная модитва—долго міряно. Письмо. Кіевъ, 1883. 8°. Стр. 4. Извлеченіе изъ прежнихъ также сочиненій преосв. Өсофана. Срав. Домаши. Бестду за 1869 г., вып. 44 «Разръщеніе недоумъній» (объ умной модитвъ)
- 56) Четыре беспды по руководству книги: Пастырь. св. Ермы. Москва, 1884. Издане 2-е. М. 1892. 8°. Стр. 28. Изъ Слово по Тамб. паство II, 1—18 и 22—27.
  - 56) Евангельская исторія о Вот Сынь, воплотившемся нащего

<sup>4)</sup> О передачѣ изданія "Писемъ" Тузову см. письма преосв. Өеофана къ А. Г. Говорову въ Душеп. Чтеми за 1894 г., № 8, стр. 603.

риди спасения, въ послъдовательномъ порядкъ изложенная словами св евангелистовь, съ указангемь основаній, почему именно такой, а не другой избрань порядокь посльдованія евангельскихь событий одних за другими. Москва, 1885. 8°. maiore Стр. 72-XII-XI-242. Срав. рецензю Свящ. І. Соловьева на это сочинение въ Чтенлях въ Обществъ любителей духовнаго просвъщения за 1886 годъ, ч. II—III, стр 330 и дал. Эту «Евангельскую исторію», служащую, какъ мы замъчали раньше, завершениемъ работъ преосв. Өеофана надъ евангеліями, онъ ръшиль издать отдъльно, т е. независимо отъ предварительнаго печатанія въ журналахъ. Но съ нею случилась исторія, которую преосв. Өгофанъ излагаетъ самъ въ слёдующихъ словахъ письма къ 0 С. Бурачекъ отъ 10 генваря 1885 года: «Кажется, я иоминаль вамь, что составиль Евангельскую исторіюсловами Евангелистовъ. Цензура не осмедилась разрешить. - Рукопись въ Сунодъ. — Преосв. Леонтій 1) просматриваеть. . Жду ръшенія, которое должно вскоръ состояться. Объ этомъ не ведите ръчи съ преосв Леонтіемъ, а когда самъ заговоритъ — слущайте» 2). Ръщен е. конечно, последовало благопріятное и довольно скорое. Книгу печаталь А Г. Говоровъ.

57) Невидимая брань. Елаженной памяти стариа Никодима святогориа. Переводъ съ греческаго. Первоначально печатано было въ Душеполезномъ Утеніи за 1885 и за 1886 годы; а за тъмъ въ 1886 году издано было отдъльною книгою на иждивение Русскаго Афонскаго Пантелеимонова монастыря. Мосява. 8°. Стр, V+261. Въ 1892 году это издание было повторено Афонцами же. Извлечение изъ этой книги, и именно изъ части І, гл. 48, представляетъ собой брошюра: Какъ научиться молиться? Афонское издание. Москва, 1887; 8°. Стр. 30 Срав. указание на это именно учение о молитътъ изъ книго: Невидимая брань, въ письмъ преосв. Феофана къ М. Р. Корякину въ Душеп. Утении за 1894 г. № 8, стр. 565. «Невидимая брань,—иншетъ преосв. Феофанъ къ О. С. Бурачекъ отъ 11 августа 1886 года, — была уже на русскомъ. — Старецъ Никодимъ переладилъ ее не много. А на Вышъ переладилась она уже не не много.

<sup>1)</sup> Въ то время членъ св. Сунода, а потомъ митролодитъ Московскій († 1893), по С.-Пб. академи ученикъ пр. Өсофана.

<sup>2)</sup> Письмо изъ неизданныхъ. Упоминалъ преосв. Өеофанъ о Еванг-Исторіи въ письмъ отъ 1 авг. 1884. О ней же говорить онъ п въ письмахъ 2 нояб. 1885 г.; 17 генв. 1885 и въ другихъ письмахъ.

Забота была объ одномъ, - чтобъ все было ясно, - и чаталось гладко 1;. 58) Далье, кромъ выборки и перепечатки Аеонцами прежнихъ проповъдей преосв. Өеофана, подъ разными заглавиями, каковы: Четыре слова о молитет (Изд. 2-е Москва, 1889: Изд 3-е. М. 1893); Три слови о несени креста (Изд 2-е Москва 1890 Изд. 3-е М. 1893):—Напаминанге всечестнымъ инокинямъ о томъ, чего требусть оть нихь иночество (Москва, 1893); Наши отношенья нь храмамь (Москва, 1893; — Небесный надъ нами попровъ святыхъ, и уроки отъ лица ихъ въ дни праздиственнаго чествовангя ихъ (Москва. 1893), -Внутренняя жизнь сообще (Москва, 1893); - На разныя случан (Москва 1893), - Девять словь по случаю пожаровь въ Тамбовь и губернии Тамбовской (Москва, 1894), п др.; обращають на себы вниманіе следующія извлеченія и изъ «Добротодюбія» (тома У-го) Подвижническое слово старца Симеона Благоговъйнаго. (Москва, 1889. 8°. Стр. 27. Изд. 2-е И 1892 и Каллист патргарх и сподвижникь его Игнатий, Ксанфопулы. Москва, 1890. 8 maiore. Стр 134-IV

59) Къ 1890 году принадлежитъ переработка, а къ 1891 году издание нъкоторыхъ важныхъ трудовъ преосв. Ософана, составленныхъ въ прежнее время, частию оригинальныхъ, частію же переводныхъ-Таковъ, ближе всего, уме извёстный намъ изъ прежняго переводный трудъ, подъ заглавнемъ: Митериконъ. Собрание наставлений аввы Исаін всечестной инокинь Өеодорь. Москва, 1891. 8° міп. Стр. 197. Но еще болье того важны переработка и раздробленіе прежнихъ «Писемъ о христанской жизни», о чемъ отчасти мы также знаемъ изъ сказаниаго въ свое время (о Тамбовскомъ періодъ служения преосв. Өеофана) «У меня что? — писалъ преосв. Өеофанъ къ 0. С. Бурачекъ отъ 21 августа 1890 года — Только что кончилъ переладъ Писемъ о христанской жизни. — 3 и 4 выпуски будуть не въ видъ писемъ обычной систематической вниги, подъ новымъ названиемъ: Начертание христіанского правоучения. — Выпусть первый и второй останутся по старому письмами, и съ прежними прибавлениями, исключая аскетическихъ статей, — взятыхъ изъ отечниковъ обители св. Саввы, что близъ Іерусалима, - кои выйдутъ особою книжкою, подъ названіемъ: Сборникъ аскет. ст. и проч — Письма обоихъ выпусковъ и прибавленія въ одной книгъ изданы будутъ. - Три вниги:

<sup>1)</sup> Письмо также изъ неизданныхъ.

Пачертание, -- Письма, -- Сборнико-новыя по именамъ, -- добавляетъ съ обычною скромностью, и въ шутливомъ тонъ преосв. Өеофанъ, а по содержанію .. Помните поговорку горохъ жареный, горохъ пареный... и прочіе горохи до 12... Впрочемъ есть прибавки... въ началь Начертанія, - и порядочныя . - Все отослано Авонцамъ, кои теперь издають мои книги... и продають 1). И всё эти книги изданы были Авонцами, подъ слъдующими полными заглавіями: а) Письма о христанской жизни (Выпуски первый и второй, -- безь приложенія второго выпуска, которов издается особою книжкою). Епископа Өеофана. Москва, 1891. 8°. Стр. 253—II, при чемъ каждому письму дано особое заглавіе, напр. «о трудь и самопринужденіи», «о слезахь», «о преданіи себя въ волю Божію», и т. д. 2) За твиъ, изъ приложенія втораго выпуска «Писемъ», составились б) C борника аскепических писаній, извлеченних изг патериковг обители св. Савы Освященнаго, что близг Іерусалима. (Взять изг второго выпуска писемь о христіанской жигни, гдт онг составляеть особое прибивление къ нимъ). Москва, 1891. 8°. Стр. 166.—Наконецъ в) Начертание христинского нравоучения. (Это тоже, что тисьма о хриспизнской жизни, выпуски третій и четвертый, сь небольши чи передълкаты и насколькими прибавлентями, каких потребовала система праврученія). Москва, 1891. 8°. Стр. II+506+III Прибавленія; о которыхъ говорится и въ приведенномъ письмъ преосв. Өеобана въ О. С. Бурачевъ и въ самомъ заголоввъ *Начертанія*, по сравнению съ 3 и 4 выпусками «Писемъ о христіанской жизни», заключаются въ первой части «Начертанія» и изложены подъ заглавіемъ: «Основы христіанской жизни». -- Исторію первоначальнаго составленія «Писемъ о христіанской жизни», вощедшихъ въ составъ «Начертанія», уже отчасти извъстную намъ изъ прежняго, преосв. **Феофанъ** дополняеть следующими словами того же письма къ 0. С. Бурачекъ отъ 21 августа 1890 года: Начертание было составлено еще въ 46-7 годахъ. Степанъ Описимовичъ  $^3$ ) прочитавъ его, восхитился, - и воодушевилъ меня на преподавание Это мои академические уроки, какъ и Путь ко списению». И отъ 19 февраля 1891 г. къ той же 0. С. Бурачекъ преосв. Ософанъ писалъ: «Написавши

<sup>1)</sup> Письма изъ неизданныхъ досель.

<sup>2)</sup> Между тёмъ какъ въ изданіи Тузова (Спб. 1880) такія заглавія даны лишь письмамъ 3-й и 4-й частей ихъ.

<sup>3)</sup> Бурачекъ.

папечатанное теперь, - въ простой, а не въ формъ писемъ, - я давалъ просмотръть тетради Степану Онисимовичу. Прочитавши онъ прівхаль въ Академію 1), и расхвадилъ восхитительно. Для меня это было очень воодушевительно.-Съ того времени много прошло не дней и мъсяцевъ, а годовъ – 45 лътъ, – и во взглядахъ произошла большая перемвна. Найдется ди кто теперь, какъ Степанъ Онисимовичъ?! Въ С.П.Б. впрочемъ есть не одинъ терей Божий изъ числа слушавшихъ эти уроки. Найдутъ ли они что знакомое въ содержании книжки сей? — Сколько иныхъ впечатлёний имёли они, — и сколько думъ передумали о подобныхъ же предметахъ?-Не дивно, если не вспомнятъ. а на иное, можеть быть, и покосятся. Услышавь или увидъвь это, кричите за Степана Онисимовича: o tempora, o mores!» 2) — «Начертаніе», вопреки скромному отзыку автора его, не уступаетъ мучшимъ современнымъ курсамъ правственнаго богословія, а приведеніемъ руководственных указаній изъ аскетических писаній, житій святыхъ и пъснопъній православнаго христіанскаго Богослуженія, прославляющихъ добродътель, также какъ обиліемъ опытовъ духовной жизни, пережитыхъ самимъ писавщимъ, -- строгимъ подвижникомъ, даже значительно превосходить ихъ.

60) Древне иноческие уставы пр. Пахомія великаю, св. Васимя великаю, преп. Іоанна Касстана и пр. Венедикта. Собранные епископомъ Өеофаномъ. изданіє: Авонскаю русскаю Пантелеимонова монастыря. Москва, 1892. 8°. таюте. Стр. 653—VIII. Въ предисловім къ этому труду своему преосв. Өеофанъ прямо говеритъ, что первоначально изъ этихъ уставовъ предполагалось составить второй томъ Добротолюбія; а при этомъ раскрывается и исторія, характеръ и значеніе самыхъ уставовъ.

Такимъ образомъ Древніе иноческие уставы могуть быть разсматриваемы по всей справедливости какъ шестой томъ переведеннаго преосв. Өеофаномъ Добротолобія.

Въ 1892 году, въ письмъ къ племяннику своему И. А. Крутикову отъ 9 марта, преосв. Ософанъ сообщилъ: «Печатаютъ Асонцы Древню иноческие уставы... И симъ заключится мое печатальное дъло» <sup>8</sup>). Дъйствительно, все что вышло изъ печати съ именемъ преосв.

<sup>1)</sup> С.-Иетербургскую духовную

<sup>2)</sup> Письмо также изъ вензданныхъ.

<sup>3)</sup> Письмо изъ неизданныхъ.

Өсофана и вообще изъ принадлежащаго его перу въ 1893 и 1894 годахъ (до кончины его), было лишь повтореніемъ написаннаго имъ прежде, какъ-то мы уже и видели отчасти на указанной выше перепетаткт и выборкъ изъ проповедей его и изъ Добротолюбія. Подобнымъ же обравомъ въ это время вышла въ свътъ и объщанная преосвящен. Өеофаномъ еще въ 1875 году выборка изъ Добротолюбія, подъ за глапівнь. Изреченія св. отщевь объ охраненін души и тыла въ чистоть ивломудрия прошивы искушеній блудной страсти Взято изъ 2-го тома. Добротолюбія въ русскомъ переводъ епископа Өеофана, Москва, 1893. 16° Стр. 71.—Но уже и того, что написано было преосв. Өеофаномъ на Вышъ и исчислено нами, слишкомъ достаточно для того, чтобы судить, какъ много потрудился Вышенский свяжитель-затворнить на поприще учено-литературномь, нередко, по его собственному выражению, «денно-ночно» сидъвший надъ какою либо работою подобнато рода. Онъ какъ бы торопился возможно больше сдълать въ этомъ отношения до своей кончины. Не довольствуясь мъстнымъ органомъ повременной печати — «Тамоовскими Епархіальными В'Едомостями» и безпокоясь медлительностію ихъ въ печатании его трудовъ, онъ обращался, какъ им могли видъть изъ предыеструющаго, къ столичнымъ органамъ печати: — С.-Петербургскимъ-Домашней Бесъдъ», «Страннику» и др и Московскимъ «Душеномезному чтеню»; «Чтеніямъ въ Обществъ любителей духовнаго просвъщенія» и инымъ. Не довольствуясь повременными изданіями и не имъя возможности самъ изгавать свои писантя отгъльными кингами и брошюрами, онъ пользовадся для сего услугами другихъ издателей, изъ коихъ главными были — его племянникъ — не разъ упомянутый А. Г. Говоровъ и Авонскіе иноки (русскаго Пантеленмонова монастыря). А. Г Говоровъ несъ этотъ трудъ, изь любви и уваженія къ своему дядё и изъ желанія причести пользу обществу распространеніемъ его богомудрыхъ писаній, цізыхъ десять літь, начиная съ 1878 года и кончая 1888 годомъ, при чемъ любвеобильный дядя его снабжаль своего племянника-издателя и матеріальными средствами для нячала дёла изданія 1) и еще болые того дорогими руководительными указаніями, советами и правилами 2). Такъ А Г. Го-

<sup>1)</sup> См. о семъ собственное письмо преосв. Өеофана къ А. Г. Говорову въ Душеп. Чтеич за 1894 г., № 7, стр. 468.

<sup>2)</sup> См. его же, преосв. Өеофана, письма къ А. Г. Говорову въ томъ же

воровь издаль до 15-ти названій болбе или менье крупныхь учено-литературныхъ трудовъ своего дяди, изъ коихъ большую часть мы и упоминали выше съ упоминаніемъ имени издателя 1). За тъмъ. «въ 1888 году, - какъ пишетъ самъ А Г. Говоровъ въ своихъ воспоминаніяхь о преосв Ософань, - преосвященный пожелаль облегчить мит труды по изданю книгъ. Онъ нашелъ возможнымъ, чтобы я за условленную сумму уплачиваемыхъ мнё денегъ передалъ издание и продажу его сочинений русскому Авонскому Пантелеимонову монастырю, съ которымъ и совершено было мною по сему предмету 25 августа 1888 года особенное цисьменное соглашение 2). Опыты быстроты и аккуратности изданія и распрострапенія Авонцами книгъ духовнаго содержания преосв Өеофанъ видълъ еще гораздо раньше 1888 года, и при томъ на своихъ же сочиненияхъ. «Добрые Авонцы отпечатали, писалъ онъ напримъръ отъ 29 ноября 1878 года въ Киевъ имъя въ виду издание ими писемъ о томъ, Что есть духовная жизнь -- Какие молодцы они распространять книги! Я самъ не издаю, именно потому, что сядуть книги на плечахь. А у нихь онъ духомъ расходятся 3) И Аоэнцы, какъ мы уже и могли видъть изъ представленнаго выше перечня сочинений преосв. Өеофана, - весьма многля изъ нихъ и не разъ издавали и переиздавали. --При всемъ томъ многое не только изъ предположеннаго Вышенскимъ затворникомъ 4), но и изъ написаннаго не издано осталось до его кончины, какъ, папримъръ, Толкование на послание св. Ап. Павла въ Евреямъ, Иночество св. Василія великаго и устройство имъ монастырей в), Разъясненіе чина поканнія, Отвъть штундистамъ и др. 6)

Душеп. Чтени за 1894 г., № 4, стр. 575, 576; № 7, стр. 468 и дал., 471 п дал.; № 8, стр. 598 и дал. и др.

А. Г. Говоровъ быль такъ любезенъ, присладъ намъ въ письмъ подный списокъ этихъ изданій.

<sup>2)</sup> CM. Bb Aymen. Ymeviu sa 1894 r., №№ 5-6, crp. 65.

<sup>3)</sup> Воскресное Чтенге за 1894 г., № 34, стр. 551—552.

<sup>4)</sup> Такъ напр. по поводу предложенія С. О. Бурачка написать катихизись, преосв. Өеофанъ, смиренно уклоняясь отъ этого недегкаго дѣда, въ письмѣ отъ 29 апрѣдя 1875 года къ нему писалъ между прочимъ: "Протолкуемъ весь Новый Завѣть,—затѣмъ Псалтырь, — Притчи, Пророковъ.—И тогда уже катихизисъ". — Письмо изъ неизданныхъ. Срав. также письмо къ о. Н. И. Флоринскому въ Воспреси. Чтеніи за 1894 г., №№ 31 — 32, стр. 514.

в) Срав. Древне иноческие уставы и проч.

<sup>6)</sup> См. Душеп. Чтеніе за 1894 г., № 4, стр. 699 — 700. Мысль о наши-

Вобще не напрасно сказано: Разумъ премудраго яко потопъ умножится (Сирах. 21 16). Ръки премудрости и разнообразнаго въдънзя истекали отъ богопросвъщеннаго разума святителя Өеофана и все на духовную пользу церкви и общества, такъ какъ всъ писанія его, какъ мы могли видёть изъ представленнаго ихъ перечня, были именно духовнаго содержанія. Даже свъдьнія изъ наукъ свътскихъ, напр. историческихъ и естественныхъ сообщаются у преосв. Өеофана съ оттънкомъ духовнымъ. Такъ напримъръ это мы могли видъть на приведенныхъ въ свое время выдержкахъ изъ его писемъ по восточному вопросу. Относительно наукъ естественныхъ преосв. Өеофанъ подобнымъ же образомъ высказываетъ въ одномъ мъстъ своихъ писаній: «Хорошо уяснить себъ строеніе растеній, животныхъ, особенно человъка, и законы жизни, въ нихъ проявляющейся, -- великая во всемъ этомъ премудрость Божія! Неизследимая!.. 1).— Въ своихъ писанияхъ преосв. Өеофанъ является и проповъдникомъ, такъ какъ мы даже и за Вышенскій періодъ имфемъ не только перепечатку и переработку прежнихъ проповъдей его, но и одну по крайней мъръ, новую проповёдь, хотя нашъ проповёдникъ уже не былъ епархіальнымъ архіереемъ и жилъ въ епархіи, управлявшейся иными архіереями 2), — и истолкователемь источниковь богословія — св. Писанія и св. Преданія (святоотеческих писаній, богослужебных пъснопъній

саніи толкованія на посланіе къ Евреямъ преосв. Өеофанъ высказываль уже въ письмів къ О. С. Бурачекъ отъ 18 сентября 1891 года; равнымъ образомъ не напрасно и въ письмів къ одному изъ сродниковъ своихъ И. Д. Андрееву (ныні преподавателю Таврической дух. семинаріи) отъ 23 апрівля 1889 года, по поводу выбора темы изъ области древнихъ языческихъ вітрованій для сочиненія въ Московской духовной академіи, гдів тогда сродникъ этотъ обучался, онъ предлагаетъ ему "лучше разсматривать, что есть въ писаніяхъ пророческихъ. Они далеко не разъяснены и не ра занализированы… На правосланый ладъ это намъ предлежитъ сдівлать". Письмо изъ неизданныхъ доселів и обязательно сообщено, въ числів другихъ писемъ преосв. Өеофана, составителю настоящаго очерка И. Д. Андреевымъ, которому за сіе и приносимъ глубочайшую благодарность.

<sup>1)</sup> Что есть духовная жизнь. и проч., стр. 271. Одесса, 1886.

<sup>2)</sup> Тамбовскою епархією, къ которой принадлежить Вышенская пустынь за 1866—1894 годы управляли слёдующіе епископы: Өеодосій Шаповаленко (1862—1873);—Палладій Раевъ (1873—1876), что нынё митрополить С.-Петербургскій и первенствующій члень св. Сунода; — Палладій Ганковичь (1876—1885);—Виталій Іосифовъ (1885 — 1890) и Іеронимъ Экземплярскій (1890—1894), что нынё Литовскій.

и пр ), чъмъ онъ особенно заявиль себя за Вышенскій періодъ какъ видно изъ того же перечня 1), — и богословом з систематиком з, при чемъ мы разумъемъ въ особенности его такія сочиненія, какъ Путь ко спасенно, Что потребно покаявшемуся и вступившему на добрый путь спасенія, Начертаніе христіанскаго нравоученія и др. и наконецъ вообще духовно-нравственными писателеми, пря чемъ мы имъемъ иъ виду его главнымъ образомъ письма къ разнымъ лицамъ о религюзно-нравственныхъ предметахъ Во всъхъ своихъ писаніяхь, которыя мы нарочито исчисляли нередко съ указаніемъ ихъ характера, содержанія, происхожденія и пр., святитель Өеофанъ по истинъ являлся сеттомъ мгру (Мате. 5, 14), при томъ сіявшимъ въ особсино благопотребное время, когда, съ одной стороны, мгла западничества, съ его лжевъріемъ, различнаго рода заблужденіями и нравственнымъ развращениемъ, сильно облегала умы и сердца нашихъ соотечественниковъ, производя на нихъ свое зловредное, разлагающее вліяніе, а съ другой, и въ самомъ русскомъ обществъ древне устои въровани, убъждений и строгой правственности весьма были расшатаны и тьма все болбе и болбе застилала духовныя очи его современниковъ, чтобы не видъть этихъ върованій и убъжденій. Пашковщина, противъ которой такъ мужественно возсталъ Вышенский затворникь вь извъстныхь напь Письмахь ко одному лицу во C.-Петербуриъ, была только однимъ изъ бользненныхъ явленийэтого духовнаго состояція нашего тогдашнаго общества. «Сколько знаменій показаль Господь надъ Россією, избавляя ее оть враговъ сильнъйшихъ, и покоряя ей народы! -- восклицаетъ преосв. Өеофанъ въ одномъ мъстъ своихъ сочиненій. — Сколько дароваль ей постоянныхъ сокровищницъ, источающихъ непрестанныя знаменія, - въ св. мощахъ и чудотворныхъ иконахъ, разсъянныхъ по всей Россіи! И, однакожь, во дни наши Россіяне начинають уклоняться оть въры: одна часть совстви и всесторонне надаеть въ невтріе, другая отнадаетъ въ протестантство, третья только сплетаетъ свои вфрованія, въ которыхъ думаетъ совибстить и спиритизмъ и геологическия бредни съ Божественнымъ отпровеніемъ. Зло растеть; зловъріе и невъріе поднимаетъ голову; въра и православіе слабъютъ. Ужели мы не

<sup>1)</sup> При этомъ мы разумѣемъ и переводную часть сихъ источниковъ въ томъ же смыслѣ, въ какомъ греческае переводчики св. Пасанаи Ветхаго Завѣта называются толкояниками (ἐρμηνευται,) interpretes

образумимся?... И будетъ, наконецъ, тоже и у насъ, что, напримъръ, у французовъ и другихъ... А если это будетъ, что, думаете, будетъ намъ за то въ день судный, послъ такихъ Божінхъ къ намъ милостей? Господи! спаси и помилуй Русь православную отъ праведнаго Твоего и належащаго прещенія!» 1) Что же касается до простаго народа, то онъ, по словамъ тогоже святителя Өеофана, пребываетъ въ слепоте, и одна часть остается въ уверенности, что идетъ исправно; другая, хоть и замёчаеть, чко у нен не такъ дёло идеть, но нейдеть куда следуеть, потому что не знаеть, какъ и куда итти. Отъ этого разныя нелъпыя понятія въ народъ; отъ этого находять у него пріемъ и раскольники, и молоканы, и хлысты; отъ этого удобно идетъ къ нему и всякое злое учение <sup>2</sup>). Тоже и относительно нравственной стороны дёла, столь тёсное имёющей отношение къ сторонъ религизной 3). По этому-то святитель веофанъ и старался въ своихъ писаніяхъ болье всего о томъ, чтобы дать духовно здоровую и оздоровляющую пищу своимъ соотечественникамъ и образованнымъ, и необразованнымъ. Его писанія подравдъляются на два вида: ученыя и популярныя. Такъ напримёръ о своихъ толкованіяхъ Завътъ онъ самъ говоритъ, какъ о писанияхъ, не для всъхъ читателей пригодныхъ. «Идущія для народа, — писаль онъ въ письмѣ къ 0. С. Бурачекъ отъ 13 генваря 1882 года о своихъ сочиненіяхъ, высыдая нъкоторыя изъ нихъ на ея имя, — Востани съяй... Слова о показнім и причащеним и под. не мною печатаны, и власти надъ ними не имъю. Выговоренные 4) уже всъ розданы... Мои собственныя изданія только толкованія. А они нечитательны... 5) Тёмъ не менъе и ученыя и популярныя сочинения преосв. Ософанъ писалъ языкомъ общедоступнымъ, ясно, просто, по мъстамъ съ особеннымъ, если можно такъ выразиться, пошибомъ простонароднымъ, какъ это отчасти мы и могли видъть на его письмахъ. «У насъ слишкомъ много хватаютъ нъмецкаго, — писалъ онъ отъ 22 июня 1889 года

<sup>1)</sup> Мысли на каждый день года по церк. чтеннямь изъ слова Божія, стр. 196 и дал. Срав. также стр. 233, 306, 371 и дал. и др. мя.

<sup>2)</sup> Тамъ же, стр. 261.

<sup>3)</sup> О семъ см. тамъ же, стр. 404-409. Срав. 442-443.

і) Этимъ же полны и его многочисленныя письма разнымъ лицамъ, изданныя въ печати и неизданныя.

<sup>5)</sup> Экземпляры, въ количествъ 100—200 и болъе.

<sup>6)</sup> Письмо изъ неизданныхъ.

одному изъ своихъ сродниковъ, учившемуся въ духовной академіи, въ наставление, - и языкъ сталъ не русскій, или складъ рѣчи Отбирать у намцевъ гожее не машаеть, и писать своимъ пошибомъ надо... Очень скорбно, когда не видится этого .. 1) Однако о предметакъ возвышенныхъ онъ и самъ писалъ высокимъ слогомъ. При всемъ томъ, вообще говоря, онъ не столько о слогъ, объ изложении заботился въ своихъ сочиненіяхъ, сколько о содержаніи. «Въ твореніяхъ мужей мудрыхъ дивиться только слогу, -- говориль онъ самъ, -есть тоже, что въ целебныхъ ристеніяхъ хвалить ихъ цейть и запахъ, а не врачебную силу». 2) Лишь бы было содержание писать душеспасительно, - вотъ о чемъ заботился Вышенский затворникъ и въ своихъ собственныхъ твореніяхъ; и въ этой душеспасительности ихъ, о чемъ у насъ подробнъе ръчь будетъ итти далъе, на сколько заключается ихъ высокое достоинство, настолько же и его великая заслуга Церкви и Отечеству. Въ этомъ то смыслъ свое писательство онь и самъ считалъ службою церкви по удалении ня покой отъ епархіяльных в занятій Именно, когда въ 1875 году изъ Віева ему сдъдано было предложение возвратиться опять на спархіальную службу, онъ написаль въ отвътъ. «Писать — это служба церкви, или нътъ?! Если служба, -- подручная, а между тъмъ церкви нужная, то на что же искать или желать другой? 3).

Въ чемъ именно состояда эта служба, это разъяснитъ дальнъйшее.

§ 10. Путь ко спасенію, канъ основа всѣхъ писаній преосв. Өеофана и выраженіе его собственнаго жизненнаго пути.

Пріиде Сынъ человическій взыскати и спасти погибшаго Мато 18, 11.

«Лучшее употреблене дара писать и говорить есть обращение его на вразумление и пробуждение гръшниковъ отъ усыпления». Преосв. Осафанъ. Путь ко спасению.

«Прочитали путь ко спасению? Добръ... И еще прочитайте когда нибудь. Туть все, что мною писалось, пищется и будеть писаться». Преосв  $\Theta$ еофанъ.  $\Pi$ исъма-

Въ 1884 году преосв. Өеофанъ, посылая племяннику своему И. А.

<sup>1)</sup> Письмо къ упомянутому выше И. Д. Андрееву, также неизданное досель.

Мысли на каждый день года по числамь мысяцевь, странеца 37.
 Москва, 1882.

<sup>3)</sup> Воспресное Чтенге за 1894 г., №М 31-32, стр. 514

Крутикову нъкоторыя изъ своихъ писаній, между прочимъ говорилу ему въ писімъ отъ 22 октября: «вы писали, что у васъ вътъ словъ къ Тамб. паствъ и писемъ о духовной жизни Первыхъ и у меня нътъ, а вторыя письма посыдаю. Эти письма съ письмами о томъ, что есть духовная жизнь, -съ книгами Путь по спасению и Невидимая брань... содержать полное руководство къ благочестивой жизни. И вся моя тутъ премудрость 1) Дъйствительно, если мы вникнемъ глубже въ содержание всъхъ этихъ трудовъ Вышенскаго ватворинка — святителя, о которыхъ также какъ и о другихъ его ученолитературных трудахь, мы уже имбемъ понятие изъ вышеизложеннаго, то увидимъ, съ одной стороны, ихъ ближайшее внутреннее соотношение со встыи почти другими его трудами, и раньше Вышенскаго періода и въ саный Вышенскій періодъ написанными, а тъ другой, - въ нихъ самихъ, - полную исторію собственной благочестивой жизни святителя Ософана. Вотъ почему онъ же самъ о главномъ изъ нихъ и, такъ сказать, центральномъ въ числъ ихъ трудь: Путь ко спасению, съ одной стороны, говориль. «Туть все, что мною писалось, пишется и будеть писаться, 2) а съ другой: «Въ ней (т. е. книгъ Путь ко спасенію) увидите себъ, какъ были въ отрочествъ, какъ испортились, и какъ исправились, и что пред. лежить... Она писана больше 40 лъть назадъ, но не остаръла. 3) Да! книга: «Путь по спасевію,» какъ заключающая въ себъ, виъстъ съ другими, соотносящимися къ ней писаніями преосв. Өеофана, не только «полное руководство къ благочестивой жизни,» указаніе пути ко спасевію, но и живое, наглядное, съ опыта собственной жизни писавшаго снятое, 4) изображение этой, т. е. благочестивой жизни. не смотря на то, что издана въ первый разъ въ 1868-1869 годахъ а писана еще въ 1846 — 1847 годахъ, «не остаръла и никогда не остарбеть; ибо говорить о втчно живомъ и жизненномъ предметь, дражайшемъ для человъка изъ всъхъ предметовъ его вниманія и дъятельности, — о спасеніи, особенно въ христіанствъ со всею силою истинности и жизненною ясностью раскрываемомъ. Не для того ли пріиде на землю съ неба изъ нъдръ Отчихъ и Сынъ человоческий,

<sup>1)</sup> Письмо изъ неизданныхъ.

<sup>2)</sup> Письмо къ М. Р Корякину отъ 16 іюня 1888 года. См. въ Дущепол. Чтене за 1894 г., № 8, стр. 563.

<sup>3)</sup> Душепол. Чтение за 1894 г., № 7, стр. 413.

<sup>4)</sup> Cpab. тамъ же 1894 г., № 11, стр. 506

чтобы взыскати и спасти погибшаю (Мате 18, 11)? Не для того ли, принесши Себя въ искупительную жертву за падший родъ человъческий и по воскресении изъ метрвыхъ вознесшись на небо дин ходатайства о спачаемыхъ предъ Отцемь небегнымъ и для ниспосланія благодати Святаго Духа на нихъ; Онъ учредиль на земль пастырство, чтобы опо приносило Ему въ Его виноградникъ - церкви «плодъ--спасенныя души?» 1) Какъ истинный пастыр: Церкви Христовой, святитель беофань, съ самаго же начала облечения его званіемъ и саномъ пастыря, -- а это начало, какъ мы знаемъ изъ предшествующаго, относится въ последнему году его образования въ высшей богословской школъ-академи, --ни о чемъ другомъ столько не заботился, какъ о спасеніи своемь и другихъ. Этою заботою опредблялась и вся его жизнь и вся его дбятельность за последние 53 года; хотя онъ не чуждъ быль этой заботы и въ періодъ своего воспитанія, домашняго и школьнаго, однако со времени облеченія званиемъ настыря эта забота для него стала болье прежняго обязательною. И онъ вполнъ честно относился къ этой своей священной обязанности. Следуя своему давнему и воздюбленному учителю, святителю Тихону Задонскому, онъ со всею силою убъжденія и еще въ 1840 годахъ высказывалъ мысль, что «лучшее употребленіе дара писать и говорить есть обращение его на вразумление и пробуждение гръщниковъ отв усыпленія,» и что «такою должна быгь церковная проповёдь и всякая бесёда.» 2) По этому, если онь о святитель Тихонь говориль, что «къ тому ведеть понти всякая статья его, > 3) то совершение тоже самое должно сказать и о самомъ святителъ Ософанъ, какъ эго можно уяснить себъ уже изъ одного выше изложеннаго перечня его писаний. -- И замъчательное дъло! Когда преосв. Өеофань брадся судить особо о такихъ, напримвръ предметахъ, накъ восточная война 1877 года, то онъ откровенно говорилъ: «Исповъдую гръхъ свой, что взядся не за свое дъло, излагая все cie. 1) Но что у него было въ писаніяхъ, то же было в въ устныхъ беседахъ и вообще во всей жизни и деятельности. Не даромъ онъ, если мы припомнимъ, какъ бы уходялъ,

<sup>1)</sup> Мысли на каждый день года по церковн. Чтеннямь изъ Слова Божія, стр. 441. Москва, 1880.

<sup>2)</sup> Путь ко спасенію, вып. 2, стр. 37, примъчаніе. Спб. 1869.

<sup>118)</sup> Tamb жe.

<sup>4)</sup> Правосл Обозръние за 1877 г., ч. І, стр. 605-606

погружался въ себя и только изъ глубины души взывалъ. Господи помилуй! когда кто либо деже изъ стороннихъ заводилъ при немъръчь о чемъ либо, не относящемся къ единому на потребу, т. е. къ спасению души. Въ этомъ смыслъ но истинъ душеспасательными были и писания и жизнь святителя Өеофана.

Въ писанияхъ своихъ преосв. Өеофанъ издавна болъе всего проводилъ мысль о спасеніи. Для сего достаточно припомнить самыя первыя его проповъди. Такъ, уже первая проповъдь на Вознесение Господне, какъ намъ извъстно, славными плодами Вознесенія Господня именуемъ между прочимъ «возвышение, примирение, освящение и украшеніе ищущихъ спасенія людей» 1). Еще болье, еще настойчивъе и яснъе проводится, и еще шире, съ разныхъ сторонъ, раскрывается мысль о спасени въ последующихъ проповедяхъ и другихъ писанияхъ преосв. Ософана. Такова, напримъръ, проповъдь 1843 года — на Воздвиженіе, — въ которой проповъдникъ для того и разсуждаеть о тайнъ Креста Христова, чтобъ видъть, какъ течетъ изъ него (т. е. креста) истинная жизнь» 2). Что бы возстановить и воскресить, по гръхопадени, «сио жизнь, -- говоритъ проповъдель, -надлежить умертвить того чуждаго человъка, который всемъ завладъль въ насъ, сталъ душею всей нашей дългельности. Желающій спастись долженъ погубить сію душу, по запов'єди Спасителя (Марк. 8. 35). И дъйствительно, всъ губящіе ее чрезъ внутреннее распятіе, и только они одни, и начинають жить истинно по духу 3). Такова же относящаяся въ 1844 году проповъдь на Паску, руководствующая къ возбуждению, въ насъ чувствъ «ненависти ко всей нечистотъ страстей и грековъ, ревности о славъ воспресщаго Господа и всеивлаго въ Немъ упокоснія», какъ тоновъ низшаго, средняго и высшаго въ Исантири, для того чтобы достойно, подобно ангеламъ, чистыми сердцеми славить и воспъвать Воскресшаго 4). Такова же, далье проповъдь изъ 1845 года на Благовъщение, которая, исходя изъ словъ прицъва праздника: Благовъствуй, земле, радость велю и проч., къ тому и направляется, чтобы доказать, что въ нашемъ

<sup>1)</sup> Слава С.-Иетерб. дух. академии ректора архим. Өгофана, стр. 151. Спб. 1859.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же, стр. 236.

<sup>3)</sup> Тамъ же, стр. 240.

і) Тамъ же, стр. 212. Пропов'єдь и сказана изъ словъ церковной п'вони. Воскресеніе Твое, Христе Спасе, Ангели поють на небеси, и проч.

сотояніи гріхопаденія у насъ можеть быть настоящая, законная радость только одна, эта радость о нашемъ спасеніи отъ гръха чрезъ родившагося отъ дъвы Хиста, объ устроени Царствія Божія на земль, объ основани Церкви Христовой, спасающей насъ таинствами и другими своими установлениями. ) Еще шире, еще присраниће туже мысль о спасеніи сталь развивать и раскрывать преосв. Оофанъ въ послебдующихъ, какъмы говорили, проповъдяхъ и писаніяхъ своихъ. Такъ академическія декціи его по нравственному а пастырскому богословію, почги исключительно сводятся къ развитно и разностороннему раскрытью этой мысли, бывъ обработаны и изданы внослыстви повы заглавнями: Письма о христичнской жизни, Путь ко спасенію, Что потребно покаявшемуся и вступившему на добрый путь спасенія и Начертаніе христіанскаю нравоученія. Эти писанія представляють собой уж епрямо систематическое изложеніе подробностей развитія и раскрытія означенной мысли, существенныя черты котораго мы выразимъ въ свое время. Продолжение и дальнъйшее обоснование той же мысли представляють труды преосв Өеофана на православномъ востокъ по переводу и изданию на русскомъ языкъ памятниковъ аскетической литературы, каковы напечатанныя въ Воспресномъ Чтени за 1853-1858 годы Достопамятныя изръченія св. жень подвижниць, собранныя аввою Исаівю для пречестной монахини Өводоры, посль изданныя подъ извъстнымъ намъ заглавіемъ. Митериконъ. Москва, 1891; равно также и напечатанный при 2-й части «Писемъ о Христіанской жизни» а впоследстви отдельно Сборнико аскетических писаний, извлеченныхъ изъ патериковъ обители св. Саввы Освященнаго, что близъ Іерусамима. М. 1891 Т. Въ нихъ уже прямо предлагаются разнообразные и здравые, пресладкие плоды опытовъ духовной жизни, ведущей прямымъ путемъ ко спасенію. А за тъмъ и по возвращеніи съ востока, на учебно-воспитательномъ поприщъ, преосв. Өеофанъ, проповёдникъ и какъ духовный писатель подвизался надъ разработкою все той же мысли, дабы возможно тверже и глубже напечативть ее во сознавіи своих в слушателей и читателей, являясь въ это время такимъ образомъ уже умудреннымъ опытами не только своей собственной духовной жизни, но и жизни подвижниковъ православнаго востока. Въ самыхъ проповъдяхъ этого періода (1854-

<sup>1)</sup> Стр. 74 и дал.

1859 гг.) мы видимъ не ръдко едва не цъльные трактаты въ развитіе мысли о спасеніи и о пути ко спасенію. Такъ, напримъръ, вотъ произнесенная въ 1855 году проповъдь въ день сошествия св. Духа. Сказана эта проповъдь на слова степенна 4-го гласа, хорошо взвъстныя усерднымъ посътителямъ храмовъ Божінхъ. Святыма Духома дута живится, и чистотою возвышается, свытлыется Троическимь единствомо священнотайнь. Уже самое разъяснение вська этих возвышенных изреченій давало проповеднику обильный матеріаль къ распрытію мысли о томь, какь зачинается, возвышается и кръпнеть, съ помощью благодати Св. Духа, внутренняя, духовная, благочестивая, богоугодная жизнь и какъ, наконецъ, при такой жизни, душа, достигая совершенства, септинется «живымъ и пріискреннимъ соединениемъ Бога съ духомъ человъка и таинственнымъ въ него вселенемъ; > иначе сказать, дъло оканчивается Богообращениемъ, — послъднею цълию всего домостроительства спасения. которое и предпринято и совершено Тріединымъ Божествомъ во виду того, что человъкъ, произвольнымъ гръхопадениемъ, лишился этого Богообщения въ раю. «Вотъ путь, - говоритъ посему проповъдникъ, коимъ Духъ Вожій ведеть пріемлющихъ Его къ предназначенному совершенству, и вийсти очертание лиць, не по плоти ходящих, но по духу (Римл. 8, 4)! Начало всему — покаявіе, въ коемъ духъ нашъ обращается къ Вогу и воспламеняется ревностью о Богоугождени и спасеніи, средина — труды и подвиги въ очищени сердца отъ страстей насажденемъ въ немъ добродътелей, копецъ-священнотайное Богообщеніе. 1) Или вотъ слово въ Великій Пятокъ, сказанное въ 1856 году. Не нуждался проповъдникъ въ текстъ, чтобы сдълать исходною точною этого сдова. Са вы событіе — распятіе Спасителя на врестъ давало ему мысль о нашемъ сораспяти Ему, чтобы съ нимъ и ожить для въчной жизни. Для сего первый способъ, примъру плакавшихъ при крестъ Спасителя женъ, — плачъ • грѣхахъ нашихъ, «соврушительное осуждение себя» и «рѣшительное нам'треніе — не оскорблять и не распинать болте Господа гръхами своими»: 2) второй способъ-престоношение по при-

<sup>1)</sup> Слова (СПб. д. ак. ректора архим. доофана, стр. 175. О покаяни какъ началъ всего; срав. также и здъсь же, на стр. 5, 8, 12 и 13 проповъди на новый 1856 годъ; стр. 40 слова въ день восшествія на престоль Государя Императора Александра II въ 1858 году и мн. др.

<sup>2)</sup> См. тамъ же, стр. 81.

мъру Симона Киринейскаго и самого Божественнаго Крестоносца, 1) способъ болъе пріискренній, нежели первый, однакожъ еще не окончательный. Онъ уже приведеть насъ къ самому существенному праобщению страстемъ Господнимъ, по чину благоразумнаго разбойника, ыт прискреннъйшему сорасиятно съ Нимъ, чрезъ распинание сердна, всегда на зло насъ наущающаго и всякое доброе дело наше готоваго осквернить и сгубить исходящими изъ него страстными помыслами... Въ первомъ способъ нолагается только начало сему сораспятію, во второмъ оно дъятельно подготовляется, въ третьемъ совершается самымъ дъломъ». 2) Таковы же по большей части и друпроповъди разсматриваемаго періода, какъ это мы и могли видъть изъ раньше очерченнаго содержания ихъ. Такой же характеръ въ общемъ выдерживаетъ и относящаяся къ 1858 году бротюра: Предостережение от увлеченія духому настоящаю времени, въ большей части своего содержанія также состоящая изъ пропов'єдей, если мы припомнимъ. Еще, болъе въ тому направлены Лисьма о христанской жизни, не говоря о 3 и 4-мъ выпускахъ, 3) даже и въ 1 и 2-мъ выпускахъ своихъ, при томъ даже и если не принимать въ разсчетъ раньше разспотринных приложеній къ синъ двунь выпускамъ («объ исправлени сердца», «о борьбъ со гръхомъ» и т. д.). Эти «письма» говорять то «о трудё и самонрянуждении» (Письмо I), то «о слезакь» (п II), то «о предани себя въ водю Божію. (п. III), то во молитей, размышленым и чтены» (п. IV), то объ одной «молитвъ» (п. н. Y-YII, XY и др.), то «о приготовленіи къ покаянію» (п. XI: срав п. XIV и др.), то «о трезвеніи» (п. п. XXII, XXVIII и др.), то «о тёсномъ пути ведущемъ къ вёчному блаженству» (п. XXX; сн. LXXXVIII), то «о томъ, какъ спастись» (п. XXXVIII) и под 4). И между темъ какъ до рукоположенія въ санъ епискона самостоятельной епархім преосв. Өеофанъ, какъ проповъдникъ, не былъ вполнъ отвътственнымъ за спасеніе тъхъ, кому проповъдывалъ, да и проповъдывалъ лишь изръдка, сдълавшись епископомъ, следовательно архипастыремъ самостоятельной епархіи, онъ уже считаль себя прямо отвътственнымъ за спасеніе

<sup>1)</sup> Тамъ же, стр. 92.

<sup>2)</sup> Тамъ же, стр. 95-96, 97.

я) Составивших изъ себя потомъ "Начертаніе христіанскаго нравоученія".

<sup>4)</sup> По изданию 1841 года, вы Моский.

своихъ пасомыхъ. Уже при наречени своемъ во епископа онъ высказываль убъжденіе, что ему указывается общиривашее поприще дъятельности въ надеждъ, что онъ «множайшій плодъ принесеть во снасение свое и другихъ, 1) и вообще задачею христіанской перархіи признаваль то, чтобы «приносить Господину винограда (т. е. церкви) плодъ-спасенныя души», 2) нреимущественно посредствомъ проповъди слова Божня совершая это спасение 3). Поэтому-то и на Тамбовской и на Владимирской канедръ онъ именно, какъ самъ говоритъ, о томъ и имъль свою наибольшую заботу, чтобы сказать своимъ пасомымъ всю волю Божію 4)-- о спасевін міра во Христь, и оставляя цосльянюю изъ этихъ каеедръ, -Владимірскую, съ увъренностію могъ говорить и говориль своимъ пасомымъ: «путь спасенія вамъ въдомъ, въдомо и все спасительное устроение Боже!» В Дъйствительно, почти не проходило дня, въ который бы попечительный о спасеніи своей паствы архипастырь, на объихъ этихъ канедрахъ, совершивъ ващеннослужение, не присоединиль къ священнослужению и проповъди слова Божія. А о чемъ онъ проповъдывалъ? Не говоря уже объ особенныхъ рядахъ проповъдей, напримъръ, «о пути ко спасенію», 6) «о совершенномъ обращенім къ Богу отъ прелестей міра и гръха», «о покаяніи, причащеніи св. Христовыхъ таинъ и исправленів жизни», «о несеніи креста», и под. 7), даже и воб почти другія проповёди Тамбовскаго и Владимірскаго періодовъ такъ или иначе затрогивають и въ большей или меньшей полнотъ раскрывають туже мысль о спасеніи. Такъ, на первыхъ же поражь пребыванія своего въ Тамбовъ, именно 8 іюля 1859 года, говоря проповъдь по освящени храма въ женскомъ Сухотинскомъ Богородицкомъ монастыръ, проповъдникъ взъ мысли объ освященномъ храмъ составляеть целое поученю объ устроеніи невидимаго храма въ сердцё нашемъ, или, точнъе, «объ уготовленіи сердца своего въ всегдаш-

<sup>1)</sup> Слова къ Тамб. паствъ, вып. І. стр. 6.

<sup>2)</sup> Мисли на кажд. день года по церк. чт. из Слова Божія, стр 441.

<sup>3)</sup> См. тамъ же, стр. 441—442.

<sup>4)</sup> Слова къ Тамб. паство, вып. II, стр. 217. Срав. Слова къ Владимерской паство, стр. 6.

<sup>5)</sup> Слова къ Владим. паствъ. стр. 683.

<sup>6)</sup> Слова ка Тамб. пастов, I, 59—81. См. стр. 279. Этотъ рядъ проповъдей посяв вышель и отдъльнею брошюрою, какъ намъ извёстно.

<sup>7)</sup> Объ этихъ рядахъ проповъдей мы уже говорили въ свое время.

ній духовный храмъ Господу». 1) А какъ это сділать? Для храма видимаго выбирають и очищають мъсто: въ насъ «сіе расчищеніе мъста совершается покаяніемъ». 2) Даяте, на разчищенномъ мъстъ углубляють и владуть основаніе; соснованіе храма духовнаго въ сердив составляють впра и твердая упишмость жить повпры». 3)-Положивъ основание, возводять здание, полагая капень на камень, скръпляя ихъ извъстными веществами, и все направляя по предположенному плану и масштабу: во внутренней храминъ камни суть разныя добродотеми; скрыпляющій цементь суть, съ одной стороны, притоки чрезъ св. таинства благодати, а съ другой-мобову, безъ которой никакие подвиги и никакие труды не имъють цъны; - планъ и масштабъ — разсуждения, которымъ опредъляется мъра, въсъ и числа трудовъ, предпріятій и подвиговъ Навыкъ же къ сему разсужденію, основательному и здравому, пріобратается послушнымъ житіемъ подъ руководством пастырей, духовныхъ отцовъ, старцевъ и старицъ 4). - Кровлю храма составляетъ глубокое смиреніс, главою же и крестомъ на этомъ храмъ должна служить преданность въ волю Божію, какъ глава добродътелей самостверженія и крестъ, «на которомъ окончательно распинается наша самость» в) - Ограду сего храма сеставляеть непоколебимая вырность всымо уставамо и предписаниями св. Божией перкви. Войти внутрь сего храна можно вниманиемь, трезвениемь, собранностію, украсить его-богомысліемъ, — освъщение ему дать — непрестиннымъ соверцания Вога вездъсущого, а жертвы и виміамъ приносить—взываніями къ Богу, воздыхэніями и момитвою сердечною» 6). Или воть одна изъ саныхъ ридовыхъ проповъдей Владимирскаго периода, сказанная 9 августа 1864 года, въ 9-ю недълю по Пятидесятницъ. Суди по началу проповъди, витія не находиль даже и предмета для нея, такъ какъ предполагаль, что слушатили и безь нея жее знають. «Затрудняюсь въ выборъ предмета, - началъ проповъдникъ, - и не знаю о ченъ бы говорить. О чемъ ни задумаю говорить, приходить мысль, что вы то знаете, и отсткаеть охоту: ибо говорить о томъ, что извъстно.

<sup>1)</sup> Слова къ Тамб. паствъ, I, 16

<sup>2)</sup> Тамъ же.

<sup>3)</sup> Tamb me, crp. 17.

<sup>4)</sup> Tamb me.

в) Тамъ же, стр. 18.

<sup>6)</sup> Tamb me, crp. 18-19.

только докучать». И далье, перечисливъ раздичные догматы, отдылы ученія о спасеніи, отдёлы евангельских и апостольских чтеній и вчастности содержание того, чтения; которое приходилось на 9-ю недълю по Пятидесятницъ, проновъдникъ приходитъ къ мысли, что и это все знають слушатели его. Только уже при концъ этого, довольно длиннаго перечисленія 1), а слёдовательно при концё и самой проповъди витія и ухватился, если можно такъ выразиться, за эту мысль. «Все знаете, — сказаль онь: такъ что, вмъсто длинныхъ поученій вамь и наставленій, остается сказать одно слово Господа: сія въсте:блажени есте, аще творите я (Іоан. 13, 17).-Т. е. знаете,такъ живите же такъ, какъ внаете. Внаете, что надо быть смиренными, кроткими, миролюбивыми, чистыми, терпъливыми, ревнителями добрыхъ дёль, и прочее, и будьте таковы. -- знаете, что надо сокровище свое возъимъть на небъ и сердце свое тамъ положить, не связывансь землею и земнымъ, такъ и сдълайте. - И все, что знаете, исполняюте. - Христіанство не есть ученіе безъ конца. Учение его коротко: — а жизць по немуконца не имветь... Жизнь-то одъсь и есть настоящая наука. Какъ начнеть вто жить по кристански, туть только и начнеть входить въ него христіанство, - туть только онь и начнеть познавать его, и силу его - И знать Христіанство, натъ доджно, нельзя иначе, какъ дъятельно .. - Жизнь христіанская похожа на восходъ на гору. — Восходящій па гору трудится собственце надъ тъмъ, чтобъ взойти; но вибств сь твиъ, какъ восходить, открывается ему все больше и больше предветовъ, ибо все шире и шире становится его кругозоръ. Тапъ и въ христіанствъ, чъмь больше ито преуспъваеть въ живии по нему, тъмь больши и больший кругь духовныхъ предметовъ становится въдомымъ уму и сознанию. Настоящий мудрецъ и есть только тотъ, ито оовершенъ въ жизни христіанской» 2), и т. д. Что можетъ быть внущительное такого поученія о жизни христіанской, ведущей ко спасенью? Таковы же по большей части и другы проповёди преосв. Ософана 3). - Но и удаляясь на покой отъ дълъ, епархіальнаго слуленія въ Вышенскую пустынь, святитель — подвижникъ, прощаясь съ

<sup>1)</sup> Слова къ Владим. пастеп, стр. 369-372.

<sup>2)</sup> Tamb se, crp. 272-373.

<sup>3)</sup> Припомнимъ для сего, напримъръ, впоследствии собранным въ отдельным бротюры, проповеди о богоугодной жизни, о внутренней жизни, и под.

паствою и прося ея молитвъ о себъ, говоритъ. «и я буду молиться о васъ, - буду молиться, чтобъ Господь всегда ниспосылаль вамъ всякое благо, - улучшаль благосостояние и отвращаль всякую бъду, паче же чтобъ устрояль ваше спасеніе. Спасайтесь, и спасайтесь о Господъ! Лучшаго пожелать вамъ не умъю. Все будетъ, когда спасены будете» 1). И отшельникъ Вышенскій, сямъ удалившійся на Вышу ради высшаго и наиболье безпрепятственнаго подвига для улученія своего собственнаго спасенія, не только молился тамъ о спасени другихъ, но и въ писанаяхъ своихъ, замънившихъ собою проновъди, болье всего о топъ же заботился, т. е. о спасеніи. Для этого достаточно проследить представленный выше перечень его писаній за Вышенскій періодъ. Ков эти писанія или прямо нравоучятельнаго характера, каковы, въ большей своей части, статьи, помъщенныя въ «Домашней бесъдъ», письма къ разнымъ лицамъ, и т. д , притомъ вравоучительнаго именно въ смыслъ ьаставленія на путь спасенія, или истолковательныя на св. писаціе и писанія святоотеческія, или же переводныя-такого же характера, которыя еще болбе имбють то значение для раскрытия основной мысли о снасени, нежели переведенныя имъ на востокъ аскетическія висанія, о которыхъ мы говорили выше. Такъ, одно Добротомюбіе какой богатый матеріаль опытовь дух вной жизни и добродьтели представляетъ! Подобноеже представляютъ и такте сборники, какъ Востани спяй, святоотеческія наставленія о молитью и трезвеши и др.

Для сокращенія нашего обзора всёхъ этихъ писаній въ разсматриваемомъ отношеніи, мы оставимъ разсмотрёніе собственно печатныхъ писаній Вышенскаго періода, такъ какъ, съ одной стороны, намъ пришлось бы при этомъ только пространнте излагать то, что изложено въ произведеніяхъ прежнихъ періодовъ учено-литературной дёятельности святителя Феофана и что отчасти выясняется изъ перечня произведеній самаго Вышенскаго періода, а съ другой,—печатныя писанія и сами по себё доступны болье или менте всякому. Мы обратимъ внимане лишь на неизданное еще досель въ томъ же роді и изъ того же періода. Такъ, напримъръ, вотъ одно изъ нисемъ святителя, писанныхъ еще въ концё 1859 года къ одному изъ желавшихъ всею дущею обрёсти спасеніе: «Ваше состояніе меня занняю довольно, — лисалъ святитель... — Но, слава Богу, — не вижу

<sup>1)</sup> Слова къ Владим. пастеп, стр. 683.

пичего опаснаго. — Благодарите Госцода, что видите, - какъ со дня на день становитесь хуже .. и хуже .. Голоръ и жажда — признакъ здоровья. — Но Папаяющій и Питающій близь есть. — Къ Нему прицадайте въ самоуничижении и смирении, вопія: Господи, спаси же. — о Господи! благопоспъщи же! -- Въда, когда въ душъ тайкомъ цроскользнеть мысль... Сыть и что еще требую? Посмотрите, какой голодный быль Апостоль Павель. . Гоню, аще постину... Да какъ же это ты, Апостоль Божий, - и Господа видель и Евангеліе отъ Него слышань, и говоришь-гоню, аще постигну?.. Вотъ ненасытная дуща... Ну же и мы станемъ до безсовъстности ненасыгными, -и все докучать Господу: подай, помилуй, помоги, защити... углебохъ въ тимении глубины, - вытащи Господи , вотъ все къ низу иду... вотъ уже по горло въ грязи... еще немножко, и конецъ!... Когда будеть все сле на душт не словомъ, а чувствомъ глубокимъ, тогда добръ-добръ... И храните сіе чувство, и молите Господа, да сохранитъ его до конца жизни вашей! - Только при семъ чувствъ не треба предаваться нечанню... что-де-стало что же и хлопотать-все не въ прокъ... нътъ-нътъ: а недо все таки карабкаться по немногу, что силы есть... не опускать рукъ, -а хлопотать о деле своемът. е. спасеніи души... и теломъ и духомъ, — и тело потрудить, и думъ возбудить подобаетъ... Путь спасенія тоже, что восходъ по спользкой горъ. — Иной цъпкій вдругь вскарабкается... а другой дезетъ, лезетъ, да опять сползетъ... въ другой и третій. . А сверху смотрять на карабкающихся... воть иной сжалится, да и сбросить веревку... на-де держись, вытащу... Ухватись только... духомъ выхватять.. Тамъ, какъ выберешься на просторъ, - полегче станетъ... и небушко-то порасчистится... а до того... въдь тьма тмущая .. Ужь такъ всемъ намъ на роду написано. Не кого винить... Сами виноваты. -- Сплоховали въ началь» 1). Или вотъ еще одно изъ писемъ 1877 года, стало быть за Вышенскій періодъ: «Вы столько на себя наговориди, что, если стать налагать поклоны за всв ващи беззакония, то и четокъ не достанеть, хоть собери ихъ со всего свъта. Потому, полагаю, лучше оставить въ сторонъ эту сторону. Что касается до молитвы; то она есть главное дёдо, и слёдуеть

<sup>1)</sup> Изъ неизданныхъ писемъ преосв. Өеофана, обязательно сообщенныхъ намъ Ольгою Ст. Бурачекъ. Подобное же въ письмъ (также неизданномъ) къ самой О. С. Бурачекъ отъ 10 ноября 1878 г. и въ другихъ письмахъ.

озаботиться поставить ее въ чинъ. Самъ я плохой молитвенникъ, и также, какъ вы, не умъю владъть мыслями. Но читая наставлечія Св. Отцевъ, требующихъ неразвлеченной молитвы, и указывающихъ способы къ тому, върю, что такая молитва возможна, и что если нъть ея, то вина на насъ-что не умъемъ или не хочемъ взяться за дёло, какъ должно. — Мнё думается, что для усцёха въ этомъ надо положить прочную основу духовной жизни. Основа сія есть страхъ Божій, или благоговъйное настроеніе духа, при памяти Божіей непрестанной и представленіи не отходномъ, что живемъ н дъйствуемъ предъ лицемъ Бога вездъсущаго и всевидящаго. Когда это установится внутри, тогда и молитва пойдеть какъ следуеть. Ибо молитва такова бываеть, каковь внутренний строй духа Сюда и неправьте все-. — Начало-то, — о коемъ сами говорите. . память смерти и суда. Ее такъ надо набить въ голову, чтобъ и чупть непрестанно, будто стоишь на судъ, или у двери гроба — Къ сему приложить надо размышление о свойствахъ Божихъ и делахъ-такое, которое бы проходило до сердца.. И больше ничего. Только все это извольте сами дёлать-не ожидая ни квигь, ни стороннихъ указаній. Никто не можеть поставить ума предъ Богомъ, кромъ самаго ума. Пусть трудится и бъ Богу о семъ взываетъ. И будетъ. Ибо милостивъ Богъ. -- Когда молитесь, навыкайте своею ръчью молиться, составляя ее примънительно къ своему состоянню и своимъ потребностямъ. Навыкайте также иногда ничего не говорить въ молитвъ кромъ одного: ты видишь Господи, что нужно душъ моей. Будь милостивъ и даруй мито... и поклоны одни... Боже милостивъ буди...-Молитвы по молитвеннику надо употреблять, но не ограничиваться ими и не привизываться къ нимъ. Это читательное молитвенное правило надо избрать и опредёлить себё-небольшое... какъ для вечера, такъ и для угра. Всякій разъ начинать читать... и въ промежуткахъ вставлять свои молитвы... и просто поклоны: помилуй Господи, Владычица помоги, Ангелъ Хранитель охраняй. - Конецъ всякой молитвы должень быть совершенное преданіе себя въ волю Божію. -- На день вотъ чемъ надо запастись. Выучить на память несколько псалмовъ и читать ихъ (тоже и когда идти куда предстоитъ), -- за дълами, -не подъ рядъ всв, - а такъ: взять стишекъ и все повторять его, размышлая, какъ бы выжимая сокъ изъ него, до тёхъ поръ, пока онъ будетъ давать мысли и чувства. - Когда перестанетъ давать это, брать другой стишекъ, и тоже дълать. - Такъ цълый день. - И молитвы, которыя войдуть въ молитвенное правило, надо выучить на память, чтобъ совсёмъ и въ руки не брать модитвенника, чтобъ въ ходу была все цамять и мысль. - Если приложить трудъ заняться этимъ дъломъ, то, думается, благоговъйнство скоро осядетъ въ духъ и поддеть все какт по маслицу. Въ церковь ходить - доброе дъло. Нигдъ духъ молитвенный не можетъ тавъ разыграться, какъ церкви. Тутъ все къ тому ужъ и приложено. - Только бы не увлечься повазностно. Тутъ надо убъдить душу свою, что ходиль въ церковь, яко крайне гръшный, гръхи отмаливать, имже нъсть числа, - каковой тяготы на себъ другіе не имъють. Эпитимію несемь: потому тутъ нечкиъ пофонфаронить. Это есть публичное самообличение. На молитвъ лучше стоять не много, а духъ молитвенный имъть неотходнымъ. -- И читать много не надо, -- а немножко, -- лишь схватить мысль возбудительную. Съ этою мыслію и носиться потомъ, пока она тревожить и дъйствуеть на сердце. Въ это время можно и стишковъ псалма не читать. - За работою больше всего надо сидъть... Египетские старцы. . съ утра до третьяго часа по полудни (9-го)все сидъли за работою, -и почти весь день были за работою. для молитвы отнимая время у сна: половину ночи молились, а половину спали... Работа — вещь предивно полезная... И мысли повойне, и скукт мъста нътъ. - Праздныя посъщения съ праздными бестдамивещи никуда не гожія, а между тъмъ самыя разорительныя для добрыхъ намърения. — О молитвъ — въ словахъ къ Владимірской паствъ есть кое-что...-Читайте съ 97-сл. на Введеніе .. и далъе-слова четыре чай» 1). И много можно было бы привести подобныхъ мъстъ изъ писаній и писемъ преосв. Өеофана.

Сущность ученія преосв. Өеофана о спасеніи можно представить въ слёдующемъ видё. она представляетъ двё стороны истинно христіанской, богоугодной жизни—идеальную и—реальную, дёйствительную. Въ отнощеніи къ первой сторонё писанія святителя Өеофана, особенно же письма о христіанской жизни (вып. 3 и 4) и Начермание христіанского правоученія, представляютъ, какова должна

<sup>1)</sup> Письмо изъ неизданныхъ. Слова о молитвъ см. въ словахъ преосв. Өеофана хъ Владимър. паствъ. стр. 495—506, 509—514 и 519—524. Владимър, 1869. Срав. также о молитвъ и другихъ видахъ и сторонахъ богоугодной жизни въ Письмахъ о духовной жизни, стр. 46, 50 и дал., 52 и дал., 58 и дал., и мн. др. въ мысляхъ на кажд. денъ года по церк. чт. изъслова Божія, стр. 159. 164—165, 178 и дал., 259 и мн. др.

быть эта жизнь по идей истиннаго христіанства, а въ отношеніи ко второй тъ же писанія, притомъ въ самой большей своей части, съ такими писаніями во главь, какъ: Путь ко спасенію, Письма о духовной жизни, письма о томъ, Ято есть духовная жизнь и какъ на нес настроиться, Невидимая брань и под., показывають, какова она въ дъйствительности, во всехъ ен степеняхъ, проявленіяхъ и проч Райское состояніе человъка, созданнаго по образу Божно и по подобно, съ живымь богообщениемъ, было нормою истинной жизни его. Но гръхопаденимъ перваго человъка, церещедшимъ, въ качествъ первороднаго гръха, и на все его потомство, нарушень весь порядокъ этой нормальной жизни. Въ человъчествъ осталось лишь смутное воспоминаніе о райской жизни и немногое изъ того, чёмъ онъ обладаль въ раю, между прочимъ некоторыя черты образа Божія, совъсть и сознаніе ненормальности своего состоянія гръховнаго съ чаяніемъ лучшаго въ будущемъ и съ стремленіемъ къ возвращению утраченнаго Но съ естественными силами своими человъкъ не могь добиться такого возвращения. Домостроительство спасения падшаго, отъ въка предувъдънное и предуставленное въ совътъ Триединаго Бога, но осуществленное во времени чрезъ второе Лице Святыя Троицы-Богочеловъка Христа Сына Божія, является выражениемъ и безконечной любви Божией и величаншен милости къ падшему роду человъческому, подаваемой туне, благодатью, ради искупительныхъ заслугъ Богочеловъка, отдавшаго свою плоть и кровь пречистую для спасенія человтка. Въ этомъ именно смыслт, какъ предметь Богомыслія, домостроительство спасенія можеть и должно быть весьма плодотворно. Въ соответствие любви и милости Божественцой, человъкъ, воспоминая откуда нисиалъ онъ, искренно, сознательно и свободно, ради спаселія своего, долженъ стремиться, вспомоществуемый блигодатию Божнею, къ возвращению въ себъ чертъ райскаго состоянія посредствомъ Христоподражательной жизни, иначе сказать, долженъ стремиться къ тому, чтобы въ немъ вообразился Христосъ, Который, во образъ Божіи Сый, не восхищентемь непщева быти равень Богу; но Себе умалиль, зракь раба примь, въ подобіи человъчестьму быву, и образо нь обрътеся яко же челоопкъ. смирилъ Себе, послушливъ бывъ даже до смерти, смерти же крестныя (Филип. 2, 6-8). Такимъ образомъ для падшаго человъка путь къ возвращению себъ райсваго состояния, блаженнаго богообщенія, возможенъ только по вфрф чрезъ поканяте и крешенте въ смерть Христову, съ проповъди о чемъ, какъ извъстно, и началось евангельское благовъстіе предтечи Христова Іоанна и самаго Христа Спасителя. Съ этого-то момента поканијя и крещенія въ смерть Христову собственно и начинается истиниая, дыйствительная христіанская жизнь, проходящая затёмъ, при неуклонной рёшимости жить истинно по христіански, чрезъ всё необходимыя стадіи искушеній, борьбы съ врагами спасенія-міромъ, плотію и діаволомъ, упражненія въ добродътели и благочести, посредствомъ Христоподражательнаго смиревія и послушанія воль Божаві, по степечямъ хожденія предъ Богомъ — вездъсущимъ и всевидящимъ и неотходнаго стоянія предъ Нимъ, доколъ человъкъ, такимъ долгимъ, исполненнымъ разнаго рода случайностей и превратностей счастія, цутемъ, не достинетъ, наконецъ, снова того блаженнаго Богообщения, которое потеряно въ раю - не достигнеть въ мъру возраста исполнения Христова (Ефес 4, 13). Этотъ путь и есть путь спасения, которымъ шли святые и спасаемые всёхъ временъ и народовъ, который представляетъ много степеней восхождения по нему, какъ это видно изъ миогочисленныхъ, живыхъ образцевъ исторіи христіанской церкви, особенно же исторіи подвижничества. Отъ того-то святитель Өеофачъ, посылая въ 1888 году свою книгу: «Путь ко спасенію» одному изъ искавшихъ спасенія, и писалъ ему «Спасайтесь! Шлю вамъ книгу. Въ ней увидите себя, какъ были въ отрочествъ, какъ испортились, и какъ исправились, и что предлежитъ > 1).

Справедливо замѣчено было въ печати, что касающіяся духовной жизни сочиненія святителя  $\Theta$ е́ фана «писаны были по личному опыту» его собственной жизни <sup>2</sup>). Весь изображенный выше путь спасенія святитель прошель самъ, опыт мъ собственной жизни. Въ дѣтствѣ, когда разумъ и свобода его еще не были развиты, но когда чрезъ св. крещеніе онъ все же вступилъ въ границы христіанской жизни, самъ Господь своею всесильною благодатію осѣнялъ его и спасалъ ему жизнь отъ опасностей, которымъ она подвергалась <sup>3</sup>), ради спасенія вѣчнаго въ будущемъ. Но уже и тогда онъ обнаруживалъ Христоподражательное «послушаніе» волѣ родительской, «любовь искреннюю» и имѣлъ добрыя качества, ксторыя, по мѣрѣ возрастанія

<sup>1)</sup> *Душен. чтение* 1894 г., № 7, стр. 413.

<sup>2)</sup> См. тамъ же, 1894 г., № 11, стр. 506.

<sup>3)</sup> См. для сего тамъ же. стр. 504—505 и др.

и «совершенствования» его 1), укръциянись и совершенствованись, приводили и привели къ тому вожделънному «уединенію» 2), котомое опъ возлюбилъ отъ юности и на которомъ основался еще прочнъе съ принятиемъ монашества, съ причислениемъ себя къ сонму уединенникозъ, по примъру многихъ древнихъ и новыхъ искателей спасенія и между прочимъ святителя Тихона Задонскаго. Какова была жизнь преосв. Өеофана въ иночествъ, мы хорошо знаемъ изъ предшествующаго. Это была жизнь по истинъ Христоподражательная. Смиреніе и послушаніе, покорность вол'в Божіей, любовь къ Богу и къ богоугожденію во всемъ, упражненіе въ общехристіанскихъ и иноческихъ добродътеляхъ, непрестанный трудъ и бодротвование надъ самимъ собою, неустанная, невидимая брань съ врагами спасенія, самоотвержение полное, нестяжательность совершенная, съ пренебреженіемъ не только къ какому бы то ни было стажанію, но и ко всему тому, путемъ чего добывается стяжаніе (напр. къ дъламъ хозяйственнымъ), и проч. всегда отличали нашего истипнаго подвижника — святителя. Отъ-того-то онъ былъ всегда илохимъ хозяиномъ внъшней части не впознъ удовлетворительнымъ администраторомъ, но за то былъ превосходнымъ человъкомъ и образцовымь аскетоми. Это быль человъкъ и аскетъ, который, при общирномъ, глубоко-созерцательномъ умъ своемъ, обильномъ свъдъніями разнаго рода и жаждавшемъ этихъ свъдъній, даже «ученою должностію тяготился до нестерпимости» и какъ самое вожделънное для себя высказываль следующее: «пошель бы въ церковь, да тамь и сидель». Мы помнимъ отзывъ о немъ преося. Евсевія: «О. Өеофанъ прекрасный монахь и аскеть»: а воть отзывь о немь за последующее время, когда онъ былъ на востокъ; 0.  $\theta$ еофанъ, «прекрасно подвизается на своемъ мъстъ. Здъсь <sup>3</sup>) теперь живеть и лъчится о Порфирій 4), и не нахвалітся имъ; говорить, что о. О офанъ весьма лоброе вліяніе имъеть н пользу дълаеть — и своею строгою жизнію, и трудомъ, и иконописью, которой онъ выучился очень хорошо и

<sup>1)</sup> Мысли на каждый день года по церк. чтен. изъсловат Божія, стр. 241.
2) Придомнимъ отзывы о Г. В. Говоровъ семинарскаго и академическаго

<sup>2)</sup> Припомнимъ отзывы о Г. В. Говоровъ семинарскаго и академическаго начальства.

<sup>3)</sup> Т. е. въ Кіевъ.

<sup>4)</sup> Успенскій, съ которымъ вздиль въ Іерусалимскую миссію преосв. Өе офанъ.

снабжаетъ бёдныя церкви цёлыми иконостасами» 1). Между тёмъ, съ другой сторовы, вотъ что смиренно и откровенно пищетъ о себъ самъ преосв. Өеофанъ въ бытность свою ректоромъ Олонецкой духовной семинаріи, когда одно дёло о перестройк зданія семинаріи, не говоря о другихъ хозяйственныхъ и административныхъ дълахъ, весьма сильно тяготило его: «Нержшительность моя теперь въ высшей степени Одолъваетъ меня. Сколько вопросовъ! -- И страху? -- Ну вотъ и бъда!-- Не даромъ я писалъ вамъ 2) о позывахъ бъжать отъ ректуры. Это върно было цредчувствие грядущей грозы ... Не шутяиногда эта мысль одолфваетъ до сногосбитіа — Что нибудь да не даромъ. -- Сказать бы: дукавый смущаетъ. Нътъ, онъ такимъ ректорамъ радъ.. и очень желаетъ, чтобъ ихъ было побольше. - Какой туть отъ меня прокъ?! — Удивляюсь! — Неужели я всегда быль такой дурень, какъ теперь? - Нътъ, у меня бывало много ума - глубокаго и высоко-созерцательнаго 3) Вотъ что! — А теперь, какъ смоковница, - отъ коей не вельно быть никакому плоду, - вотъ и бросять въ печь. — И гори — гори жарко. Господи, поминуй насъ! > 4) Равнымъ образомъ и когда онъ сдълался архиереемъ, то, заботясь болъе и ближе всего о томъ, чтобы приносить «Господину винограда — плодъ -спасенныя души», святитель Өеофанъ весьма тяготился безплодными въ этомъ отношени дълами епархіальнаго упраденія, особенно приказными, неръдко кляузными, также и хозяйственными 110 началу, какъ онъ самъ писалъ о себъ, «доходило до того, что хотълъ подавать въ заштать» 3). Но потомъ, хотя стало и легче, по мъръ ознакомленія его съ сими д'ялами, однако все же душа его не лежала къ нимъ, и дъло, какъ мы знаемъ. такъ-таки и кончилось тъмъ, что онъ «подалъ въ заштатъ», избравъ для своего уединеннаго пребыванія, ради спасенія души, Вышенскую пустынь, гдж и

<sup>1)</sup> Неизданное письмо (изъ числа бумагъ и писемъ О. С Бурачекъ) архим. Антонія (Амфитеатрова) къ С. О. Бурачку отъ 22 генв. 1852 года.

<sup>2)</sup> Письмо писано было къ С. О Бурачку отъ 20 марта 1856 года. Не издано Изт бумагъ п писемъ О. С. Бурачекъ.

<sup>3)</sup> Еще въ началъ 1845 года товарищъ преосв. Ософана по Академіи о. Михаилъ Монастыревъ рекомендовалъ С. О. Бурачку поспъпить познакомиться съ о. Ософиномъ, какъ съ "глубокимъ мыслителенъ". Изъ неизданнаго письма о. Михаила къ С. О. Бурачку, хранящагося тамъ же.

<sup>4)</sup> Письмо хранится тамъ же.

в) Неизданное доселъ письмо преосв. Өеофана къ С О Бурачекъ отъ 17 октября 1859 годя. Хранится тамъ же

довершиль свой подвигь иноческій, свое служеніе Церкви и свой земной путь спасенія. Въ 1891 году, вогда исполнилось 50 лётъ его служения Церкви и когда съ этимъ юбилеемъ его привътствовало между прочимъ и семейство Бурачекъ, онъ, съ свойственнымъ ему всегда смиреніемъ, отвічаль на это привітствіе слідующими словами письма къ 0 С. Бурачекъ отъ 18 октября означеннаго 1891 года: «Поздравляете съ 50-лътіемъ! Отъ всей души благодарю васъ. Вы мит напомении о моемъ долгъ благодарить Господа за всъ милости Его ко мнъ, во все течение жизни моей мнъ оказанныя Я и всякой день благодарю Его щедрую руку; но какъ это обратилось въ привычку и идетъ въ ряду другихъ дълъ безъ особеннаго напряженія вниманія: то я сначала очень изумился Вашему поздравленію, и ужь когда отчислиль отъ нынёшняго года 50 л., увидёль 41годъ, -- годъ пострига, рукоположения въ діакона и перомонаха, и опредвления на мъсто смотрителя училища духовнаго. — Такъ вотъ юбилей!. Юбилей службы... Но такова ли была моя служба, чтобъ ради ея юбилейничать?! Я нигдё не служиль, какъ слёдуеть, -- и миё, вижсто торжества, болже пригодно облещися во вретище и, пепломъ обсыпавъ главу, състь и плакать. Клевъ, Новгородъ С. П. Б., Іерусалимъ, опять С. П.Б., Петрозаводскъ, Константинополь, и еще С. П. Б, Тамбовъ Владиміръ, Выша, — сколько мъстъ — и пигдъ исправной службы. Только одна милость Божія покрывала, что нигдё не дали подзатыльника. И кромъ этого во всъхъ мъстахъ не мало было милостей Божихъ. - Верхъ же всъхъ милостей - то, что Богъ привелъ меня на Вышу. За это я всегда говорю. Слава Тебф, Гос поди, слава Тебъ!» 1) Этотъ ретроспективный взглядъ на свое прошлое, съ глубоко смиреннымъ признаніемъ своей неудовлетворительности по службъ, не смотря на то, что эта служба, какъ мы видъли, чрезвычайно дорога была уже тъмъ однимъ, что вся направлепа была къ единому на потребу-спасению своему и другихъ, и съ возэръніемъ на Вышенское пустынное уединеніе какъ на «верхъ всвиъ милостей» Божникъ, лучше всего даетъ понять, въ чемъ сватитель затворникъ полагалъ весь смыслъ и крайнюю цёль своего земнаго жизненнаго пути. О томъ, какъ онъ подвизался, ради спасенія своей души и ради спасенія другихъ, на Вышъ, мы уже имъемъ понятіе изъ вышеизложеннаго изображенія жизни его на Вышъ.

<sup>1)</sup> Изъ неизданныхъ доселъ писемъ въ числъ бумагъ семейства Бурачекъ.

Непрестанное бодрствование на стражѣ собственной своей души ради удержанія ея отъ одной даже возможности усыпленія духовнаго, не говоря уже о снѣ грѣховномъ, при смиренномъ сознании своей грѣховности предъ Святѣйшимъ Святыхъ Богомъ, постоянное попеченіе и о пробуждении другихъ грѣшниковъ отъ усыпленія и вразумленіи ихъ къ шествованію путемъ спасенія посредствомъ писаній и писемъ, непрестанное моленіе о себѣ и о людяхъ, и проч. составляло, можно сказать, все содержаніе его по истинѣ святой жизни на Вышѣ, какъ о томъ засвидѣтельствовали я но и сами Вышенскіе иноки, ближе стоявшіе къ этой жизни. 1).

## § 11. Характеристика преосв Өеофана.

Лице разумно мужа премудра. Притч. 17, 24.

Мужъ разумный едва тихо осклабится. Сирах. 21, 23.

«Во всемъ—мъра». Преосв Өеофанъ, Мысли на каждый день года.

«Любезный и привлекательный характеръ тъмъ болъе располагаетъ къ себъ, чъмъ менъе обнаруживаетъ самоувърепности. Застънчивость въ такомъ умаляетъ, можетъ быть, широту вліянія, но не силу его». Преосв. Өеофанъ, тамъ же.

«Съ характерами рождаются; а иные характеры вырабатываются теченіемъ жизни. Послёдніе если окажется нужнымъ, можетъ измёнить благоразумис; первые же измёняеть одно лишь благодатное перерожденіе. Преосв. Өеофанъ, тамъ же

Прсисходя отъ родителей, изъ коихъ отецъ обладалъ и отличался преимущественно сильнымъ умомъ, а мать, — особенно, — нъжно любящимъ сердцемъ, преосв. Өеофанъ унаслъдовалъ то и другое въ высшей степени, а со стороны внъшняго вида унаслъдовалъ, по

<sup>1)</sup> Отзывъ о семъ Вышенскаго инока мы приводили раньше.

свидѣтельству его ближайшихъ сродниковъ 1), преичущественно черты матери. ея обликъ, нвѣтъ лица и волосъ, манеры, голосъ и проч. Но эти, унаслѣдованныя отъ природы, характеристическія черты, частію подъ вліяніемъ условій времени, обстоятельствъ и личной настойчивости самого преось. Өеофана, а главнымъ образомъ благодатною силою, въ значительной мѣрѣ измѣнились у него впослѣдствіи. Прежняя излишняя живость замѣнилась сдержанностію, шутливость—серьезностію и т. д Объ этихъ то, внѣшнихъ и внутреннихъ чертахъ характера преосв. Өеофана, также, какъ и о характеристическихъ особенностяхъ его, какъ писателя, мы и скажемъ теперь нѣсколько словъ, прежде нежели заключить нашъ настоящій біографическій очеркъ описаніемъ послѣдняго времени жизни, кончины и погребенія святителя—затворняка.

Въ преосв. Ософанъ, по устроению Господню, обили даровъ духовныхъ согдинялось и съ обиліемъ вижшинуъ, телесныхъ добрыхъ «Вивший видъ его, —пишетъ одинъ изь его близкихъ сродниковъ, -- былъ пріятный и красигый: роста небольшаго, темнорусые жилке волосы скромно лежали на головъ, борода длинная полуокладистая, лицо чистое, взглядъ веселый и улыбающійся, особенно въ разговоръ, брови нависшия. Въ общемъ представлялъ приятное впечативне. Въ разговоръ дасковъ, шутливъ, образечъ, своеобразенъ и живъ»<sup>2</sup>). Но «красота, — будемъ говорить собственными словами преосв Өеофана, -- есть, конечно, не незначительный естественный даръ. Она занимаетъ мъсто всякой рекомендаціи передъ людьми. Рекомендуемая особа должна уме сама позаботиться о томъ, чтобы рекомендація не оказалась ложною. Это сдёлаеть она стяжаніемъ, проявленіемъ и сохраненіемъ нравственной красоты. Сама же по себъ внъшняя красота-ничто. Она похожа на политуру, придающую блескъ вещи, которая можетъ быть, однакожь, сдфлана изъ счень непрочнаго и грубаго материала»3). Внъшнее благообразие у преосв. Оефана не только возвышалось въ своемъ достоинствъ, но и, можно сказать, обусловливалось его красотою нравственною. Бла-

<sup>1)</sup> Напр. не разъ упомянутаго И. А. Крутикова сообщавшаго намъ о семъ.

<sup>2)</sup> Изъ письма И. А. Крутикова къ составителю настоящаго очерка.

<sup>3)</sup> Мысли на каждый день года, по числамы мысяцевы, стр. 47—48. Москва, 1882.

годаря внимательности и любезности другаго близкаго сродника преосв. Өеофана, не разъ упомянутаго А. Г. Говорова, и одного изъ почитателей святителя—затворника, о. С. І. Никольскаго, мы имъемъ нъсколько портретовъ преосвященнаго, въ разные возрасты его жизни за последние леть 30-35, и въ нихъ съ поразительною ясностию подтверждается то, что мы сейчась сказали Такъ, вотъ одинь изъ портретовъ, снятыхъ въ начальные годы Тамбовскаго періода его жизни: видъ святителя совершенно соотвётствуетъ тому описанію его, какое мы только что сдёлали со словъ одного изъ сродниковъ его, и только взглядъ очей, хотя и добрыхъ, нъсколько серьезенъ 1) и устремленъ какъ бы вдаль 2) Но вотъ другой портретъ, снятый (фотографически) уже въ 1878 году, когда, по случаю катаракта на правомъ глазу, святитель изъ своего затвора выважаль въ Тамбовъ. Тотъ же видъ, тоже благообразие, таже доброта во взоръ, хотя и носящемъ признаки катаракта, тъ же и волосы на головъ и бородъ, но уже не темнаго цвъта, а съдые. Наконецъ, вотъ портретъ, снятый уже въ 1888—1889 годахъ съ живописнаго портрета 3), съ помощию фотографии. Здёсь ликъ архипастыря-затворника уже совершенно святол впинй напоминающий собой иконописные лики угодниковъ Божіпхъ 4): такъ внешнее мало по малу возвышалось до внутренняго въ святителъ Өеофанъ, по мъръ его духовнаго совершенствованія. Особенно глаза у святителя были по истинъ зеркаломъ души и душевнаго настроенія его: искрившіеся блескомъ умственной пытливости или живости чувства въ дътствъ и юности, они потомъ болъе стали свътиться тихимъ свътомъ глубокой задумчивости, возвышенности настроенія чувствъ, любви и участія къ ближнему и т п Нависшія брови не мішали ласковости взгляда, а между тімь какъ бы свидътельствовали о стремлени святителя погружаться

<sup>1)</sup> Что и естественно при сниманіи съ помощію фотографіи.

<sup>2)</sup> Это портретъ почти еп tace. Подобевъ ему около того же времени святый портретъ и съ лицемъ обращеннымъ нъсколько въ сторону, при чемъ болъе выдълился его правильный носъ, а глаза еще болъе устремлены вдаль

<sup>3)</sup> Писаннаго самимъ преосв Өеофаномъ Портретъ, приложенный къ *Псалму 118-му* (изд. 1880 г.), какъ составленный искусственно изъ трехъ портретовъ, нельзя назвать удачнымъ.

<sup>4)</sup> Между тёмъ какъ въ упомянутыхъ сейчасъ портретахъ преосв Өеофанъ снять въ клобукъ, здъсь онъ и снять безъ клобукъ.

внутрь себя. Еще болье о томъ же свидътельствовала усвоенная за время иночества манера его-закрывать очи по временамъ. Это онъ дълалъ какъ съ нарочитою цѣлю събранности духа и погруженія внутрь себя, такъ и ради того, чтобы не видъть или не слышать чего либо суетного. Изъ приведеннаго въ свое время разсказа Вышенскаго иноча мы помнимъ, конечно, случаи въ подтверждение сего 1). Равнымъ образомъ и веселость взгляда, шутливость въ разговоръ у святителя Фесфана, свидътельствуя о природной, съ дътства проявдявщейся въ сильной степени, живости и подвижности его 2), и оставившей следы свои на быстроте движения даже въ старости, ни когда, по крайней мъръ за время инсчества его, не переступала за границы скромности и всегда находила себъ надлежащий предълъ и «удержъ»3) въ возвышенныхъ религозно-нравственныхъ началахь и идеальныхъ стремленіяхъ, руководившихъ всёми пружинами его духовно-телесной жизни Эта веселость, шутливость отображалась только въ устной бесёдё, въ разговорё собственио, но и въ письмахъ святителя, какъ мы то отчасти и могли видёть на выпиеприведенныхъ выдержкахъ изъ нихъ. Такъ, напримъръ, вотъ еще отрывовъ изъ неизданнаго доселъ письма святителя Өеофана въ давнему и искреннему другу его С. О. Бурачку, человъку также глубокосерьезному и всегда высоко-настроенному, отъ 17 октября 1859 года. «Указъ Е. И В. изъ Тамб. Д. Консистории. Тамб. Дух Консист. слушали донесеніе кн. Лукомской—о неудовольстви Генерала Бурачка на преосвящ. Ө-а за то, что сей последній не свидетельствуеть первому письменнаго высокопочитанія, - съ резолюцією Е. Пр-ва разсмотрвніе и постановленіе Консисторіи. По справки въ памятномъ архивъ оказалось, что Генералъ Бурачекъ не только самъ никому не пишетъ писемъ, но не отвъчаеть на письма самыя нужныя 4), и остается не исправнымъ въ семъ противозаконномъ по-

<sup>1)</sup> См. въ Тамб. Епарх. Въдомостяхъ за 1894 г. № 6, стр. 118.

<sup>2)</sup> О чрезвычайной живости п подвижности преосв. Өеофана въ дътствъ см. въ Душеп. Чтенчи за 1894 г., № 11 разсказъ: "Сенл и Егорушка", стр. 499 и дал.

<sup>3)</sup> Выраженіе самого преосв. Өеофана

<sup>4)</sup> Изъ писемъ преосв. Өеофана къ членамъ семейства Бурачекъ и къ самому С. О. Бурачку видны неръдкія жалобы преосв. Өеофана на то, что послъдній ръдко пишеть къ нему; но за то какъ всегда благодаритъ сердечно иреосв. Өеофань С. О—ча за его письма, не частыя, но глубоко содержательныя и задушевных.

ступкъ, не смотря ни на какія убъжденія и увъщанія близкихъ къ нему дицъ и самаго Пр. О. . неоднократно внушавшаго ему исправиться. Приказали:-Такъ какъ... и проч. и проч. и проч. то Генералу Бурачку въ его несправедливыхъ притязаніяхъ отказать, Пр.  $\theta$ —на отъ всякаго по сему взысканія освободить, —объявивъ  $\Gamma$ —лу Б-у, что если онъ желаетъ получать письма на законномъ основании, пусть начинаеть самъ прежде писать. — О чемъ и послать къ нему указъ, и объявивъ его въ присутствіи съ роспискою въ слушаніи, — за тъмъ дъло сіе считать ръшеннымъ и сдать въ архивъ» 1). И за симъ, такъ какъ этотъ шутливый тонъ письма не совсемъ понравился С. О. Бурачку, то преосв. Өеофанъ въ следующемъ же письм' своемъ къ нему (отъ 16 декабря того же 1859 года) выражался уже такъ: «Спасайтесь о Господъ, Степанъ Онисимовичъ и со всъмъ благословеннымъ домомъ! Слышу, что вамъ не понравилась моя шутка! Ну-виновать... Въдь вы понимаете ее шуткою и больше ничъмъ, такъ, -- стало, нечего и дъла заводить. А то въдь не знать съ кого взыщуть за гербовую бумагу... кажись, въдь мы въдомы другъ другу, -- есть, стало, и резонъ-писать спустя рукава... Ну такъ по рукамъ, -и мировую... Причина та, что избили меня тогда дёла —Недёли полторы или двё... съ 8 до 2-хъ... Каж дый Божій день... прорвало... Такъ по неволь заговоришь языкомъ Консистории, 2). Въ этомъ же видно и остроумие и наблюдательность святителя, да и вообще въ такихъ внѣшнихъ чертахъ, приемаль и манерахъ ясно обрисовывались черты внутренняго, духовнаго, нравственнаго образа его, и прежде всего умъ его. Еще въ дътствъ онъ обнаруживаль умъ весьма свътлый, пытливый, доискивавшийся первой причины явленій, быстроту соображенія, живую наблюдательность и другія качества, приводившія нерёдко въ удивленіе окружавшихъ 3). Еце болъе возвысился, дисциплинировался и укръпился

<sup>1)</sup> Изъ неизданныхъ писемъ, сообщенныхъ Ольгою С Бурачевъ

<sup>2)</sup> Изъ числа тыхь же неизданныхъ писемъ. Въ настоящемъ письмъ, вслъдъ за приведенными сейчасъ словами и далъе читаемъ "Вотъ и теперь такъ и хочется подмахнуть крючекъ подъ (Степана Онисимовича) Генерала Бурачка... За сопротивлене власти... Выло предписаніе, чтобъ писать... Нътъ, не слушаетъ. Слъдуетъ подтвержденіе подъ опасеніемъ взысканія по законамъ. Далъе будетъ судъ и расправа". Здъсь же, нъсколько выше, преосв. Өеофанъ шутя взываеть къ одной изъ дочерей С. О. Бурачка Варваръ Степановиъ, чтобы она защитила его предъ С. О—чемъ.

<sup>3)</sup> См. для сего помянутый разсказъ: "Сеня и Егорушка".

умъ его школьнымъ образованіемъ. Мы помнимъ отзывы товарища его по академіи митрополита Макарія о его сочиненіяхъ и митрополита Московскаго Филарета о курсовомъ его сочинении. Другой то варищъ его по академіи о Михаилъ Монастыревъ въ началѣ 1845 года также писалъ С. О. Бурачку о преосв Өеофанъ, что «Онъ глубокій мыслитель» 1). А воть слова письма одного изъ учителей преосв. Өеофана по академіи, Д. И. Макарова, что впоследстви архимандрита Лаврентія, къ самому преосв Өеофану отъ 8 апраля 1855 года, когда преосв. Өеофанъ, по возвращения изъ Герусалима, назначенъ быль на прежнюю должность баккалавра С.П.Б духовной академии, только по другой канедръ-канонического права. Успоконвая о. Өеофана на счетъ возвращенія къ ученой должности, которою онъ и раньше тяготился, и вчастности на счеть самой этой канедры, какъ болъе удобной изъ всъкъ, на которыя предполагалось было назначить о. Өеофана, о. Лаврентій между прочимъ дружески пишетъ ему-«По настоящему порядку дъла дучше твоего мъста придумать не можно Карпъть, копаться, подумывать у тебя способность ръдкая, брать не силою, не нахрапомъ, а исподоволь, съ легкимъ воодушевлениемъ втягивать въ себя, одушевлять и одушевляться Такъ и хорошо: живемъ изъ себя и для себя, отъ другихъ и для другихъ, извнутрь и отвит; гдт есть перевтсь, тамъ наклонение къ крайности. Покойникъ Өеофанъ 2) сильно рвадся, изучилъ много премного, хотълъ все переработать, перетворить въ себя, установить всъмъ разнороднымъ частямъ свои точки, все обобщить, но не хватило силы, изнурился, изнемогъ. Ты можешь за себя не бояться, но все дурацкой природъ-пока не пойму, не скажу пи слова, не потворствуй: надъ этимъ пока ны рвемся, портимся. Видалъ какъ умный хозяинъ почогаетъ изъ невыдазной коню, а дуракъ его губитъ? Каноника не есть невылазная, изъ ней ты безъ большова труда выберешься; когда говорили затянуть тебя подъ исторію, - вотъ где была бы пытка твоему такту—не говорить ни слова пока не поймешь»3). Пытливый, глубокій, желавшій довести всь понятія свои до полной ясности, при томъ строго вышколенный умъ святителя Өеофана ни-

<sup>1)</sup> Изъ неизданныхъ бумагъ семейства Бурачекъ.

<sup>2)</sup> В вроятные всего здысь разумыется извыстный архимандрить Өеофань (Аксепевы), также бывшій профессомы Кіевской дух. академіи и скончавшійся вы 1852 году.

Изъ тъхъ же неизданныхъ бумагъ семейства Бурачекъ.

когда не привязывался къ излишней формалистикъ, къ схоластицизму, и всегда сохраняль свою самобытность, быль въ полномъ смыслъ самородкомъ, отличался простотою, естественностію, ясностію и удобононятностию въ постановкъ дъла и изложени плодовъ мысли, что особенно видно въ писаніяхъ святителя, вслёдствіе сего доступныхъ всёмъ классамъ народа. При этомъ весьма живое воображение, въ связи съ общирною начитанностію, зоркою наблюдательностію и большою онытностию, доставляло ему богатство образовъ, живость и наглядность, такъ сказать выпуклость плодамъ его даже самой отвлеченной умственной работы. - Но во всёхъ плодахъ умственной дъятельности преосв. Өеофана, также какъ и вообще во всемъ внъшнемъ обликъ его и въ таковыхъ же дъйствіяхъ, движеніяхъ и проч., всюду свётится, кромё того, высоко-созерцательная, религозно-нравственная подкладка и устойчивость, а слёдсвательно особое, достоподражаемое настроеніе воли и чувства. Онъ не умомъ только работаль во всемь этомь, но и волею и сердцемь. Такь, напримъръ, вотъ его собственныя слова изъ письма къ С. О. Бугачку, такъ искренно и восторженно хвалившему, если мы припомнимъ, его лекціи по нравственному богословію въ Спб дух. академіи, писанцаго именно въ то время, когда о. Өеофанъ въ качествъ баккалавра, если дозволено будеть такъ выразиться, мучился родами по составлению этихъ самыхъ лекцій и по обработкі ихъ и уже показываль ихъ Степану Онисимовичу: «Много и премного Вамъ благодаренъ за указанія, -- кои хоть еще не видёль, однако же отчасти знаю... Много жалью, что нельзя Вамъ всего было написать. - Еще больше, что не можете скоро побывать. — Я вполнъ чувствую нужду въ непосредственномъ и всестороннемъ руководствъ-не только въ жизни, но и въ учени. - Скорбь и туга на душъ. Въ Академи когда былъ, зъваль все, а теперь хватиться не за что. — Въ душт нтть должнаго настроенія, чтобъ износить какъ изъ сокровища.. Книгь нътъ-такихъ, чтобъ по ряду все обнимали. Темное только нъкое чутье... есть-по коему какъ-то видишь, что это-не такъ, это-не такъ... изъ наличныхъ-то системъ. Но потомъ когда станешь думать да строить, какъ считаешь истиннымъ, - вь головъ пусто, - изъ памяти все бъжить, что ни вычитаешь — а туть словъ нъть, т. е. не умкю издагать — досада, — досада, — досада. Ужь и ръшился терпъть да потъть-этотъ курсъ, въ надеждъ, что въ слъдующій будетъ легчеи яснъе дъло. Нетериъливо ожидаю, когда переговорить съ вами.

Еслибъ поскоръе, а то и вы забудете, что придумали». И далъе: «Сказаль бы Онь (Господь), что Ему угодно. Тогда бы отвётить только: Я, Господи, что мя хощеши творити? Но и безъ того - все долгъ есть подумать-чего ради, и за все благодарить. А я часто думаю... Вотъ все идетъ хорошо, а самъ худъ-за что следовало бы еще здёсь начать казнить. . Ахъ!-Господи!.. Ужь не прелюбодъйчищь ли я для Тебя?.. Пощади! — И дай избъгнуть обольщенія! > 1) — Или вотъ письмо къ тому же С. О. Бурачку отъ 25 апръля 1847 года, когда для о. Өеофана ръщался важный вопросъ о перемънъ службы. «Спаси васъ Господи, Степанъ Онисимовичъ!-Зайдеть же дурь въ голову. - Впрочемъ она тогда же и отозвалась дурью, какъ отослалъ къ вамъ письмо. Былъ жаръ-состояние духа мутное-боязливое. - На вм. Георгія 2) быль у о. протогерея Недешева. — Онъ говорилъ не такъ о семъ: но подъ конецъ-сказалъ слова два, кои вдвинули мысль мою въ крѣпкіе непреходимые предълы промышления Божия-со страхомъ и трепетнымъ ужасашемъ.--Теперь ни слова не буду говорить, постараюсь и не думать а что Богъ дастъ. Буду готовиться къ служение безпрекословиему — на пути своемъ. Развернулась бездна труда; но забота еще не приходила. Не признакъ ли, что такъ и надо Придетъ забота? опять сяду на ничемъ, - ожидая кръпчайшаго состроения духа Я-пиво на суслъ.-Вечеромъ толковали о семъ съ о Макаріемъ 3) - Онъ между прочимъ вотъ что предложилъ. - Хочешь въ Кіевъ? - Тамъ три мъста, и одно-по нравст. богословио.-Когда будутъ назначать,-стоитъ только сказать, и спалають. Моя дума-тотчась поперекь сему,а потомъ склоняться, -- склоняться; -- и готова. -- въ Клезъ-рай --Какъ вы думаете?!—0. Макарій—скажи, говоритъ, только— $\partial a$ : а то я все устрою. — Я промодчаль, — а воть что сказаль: действуйте, какъ начальникъ по совъсти, - не спрашивая моего - да или нъто. -Въ Кіевъ рай истинно: но не знаю, отъ чего языкъ не повертывается сказать согласте, — или взяться хлопотать. — Скажите, Бога

<sup>1)</sup> Изъ неизданныхъ писемъ въ бумагахъ семейства Бурачекъ. Письмо безъ точной хронологической даты.

<sup>2;</sup> Т. е. 23 апръля того же 1847 года.

<sup>3)</sup> Булгаковымъ, бывшимъ въ то время уже въ санъ архимандрита, въ звани ординарнаго профессора и въ должноти инспектора Академии (все это съ 1844 года).

ради, какъ это? — Простите, что безпокою > 1). Изъ этикь писемъ преосв Өеофана уже можпо видъть, какъ онъ относился ко всему, что болже или менже глубоко занимало его умъ и всю душу Все его существо при этомъ работало усиленно и переживало всѣ моменты самаго существа дъла и всъхъ измъненій послъдняго. Его сердце-было живъйшимъ дъятелемъ въ этихъ случаяхъ. Нельзя не видъть въ нихъ также и того возвышеннаго религозно-нравственнаго настроения святителя, о которомъ мимоходомъ мы упоминали уже, и которымъ проникнуто было все существо его, равно какъ и глубокаго смиренія, кротости и другихъ высокихъ качествъ его душевчой и духовной настроенности, его характера, которыя мы отчасти могли видъть и во многихъ изъ приведенныхъ раньше писемъ его, также какъ и изъ свидътельствъ о немь другихъ лицъ, какъ напримъръ Вышенскаго инока. Мягкосердечие, кротость, миролюбие составляли особенчо выдающуюся черту характера его, какъ члена фамили Говоровыхъ. Глубокое созпание важности сердца въ жизни человъка, о которомъ, со словъ преосв. Өеофана, мы госорили раньше, когда говор но было нами о жизни святителя на Вышъ, въ святитель Өеофань коренилось сколько въ теоретическихъ сообра женіями его и въ довіріи къ ученію св. писапія о семъ, столько же и въ его собственной сердечности, выражавшейся, кромъ сейчасъ упомянутыхъ его душевныхъ качествъ, особенно въ томъ обилін любви, которымъ переполнена была душа его, и которое изли валось широкимъ потокомъ на всёхъ, не только сродниковъ по плоти (соотвътственно остественному чувству и заповъди Апостола 1 Тим. 5, 8), но и вообще ближнихъ по заповъди Господней (Мате. 19, 19 и др ). Любовь въ немъ была соузом совершенства всъхъ симпатичныхъ черть его характера и усиливалась, разширялась по мъръ совершенствованія его въ духовной жизни и утвержденія въ любви въ Богу и Божлей

Черты характера святителя Өеофана и его настроенность, вообще весь строй его духовно тёлесной природы яснёе всего отобразились въ его собственныхъ писаніяхъ и письмахъ. Одн. глубокое смиреніе и скромность внушили ему слёдующія слова характеристики себя, какъ писателя. «Сколько разъ приходится жалёть, что

<sup>1)</sup> Изъ числа тъхъ же, пеизданныхъ, писемъ въ бумагахъ семейства Бурачекъ.

не умбю такъ писать, чтобы всбур затрогивать. Когда бы умблъ, составиль бы такую книгу, что всяки читающий непремённо рёшился бы начать содъвать свое спасение. У насъ большой недостатокъ въ такого рода кимахъ. Нътъ у насъ-ил изложения догматовъ краткаго, но полнаго и впечатлительнаго, — ни нравственной жизни изображенія, чтобъ все было видно, канъ на ладони» 1). Это было писано въ 1879 году, когда еще не появлялись въ свътъ многія сочинения и труды святителя Өеофана и когда между прочимъ еще не издано было въ настоящемъ систематическомъ видъ  ${\it Havepmakie}$ христианского нравоученія. (Москва, 1891) Но что именно его-то, сватителя Өеофана, книги, предпочтительно предъ всеми книгами разныхъ духовныхъ писателей, если не въ отношени къ изложенію догматовъ, то, по крайней мъръ, въ отношеніи къ изображенію нравственной, христіанской жизни, и удовлетворяли имъ же самимъ выставленному и сейчасъ нами изложенному, справедливому требо ваню, достигали поставленной имъ здысь превождельной цыли духовнаго писательства, это и не чуждо было его соб твеннаго сознанія и по самому скромному и въ тоже время строгому сужденію справедливо во всёхъ отношенияхъ. Отъ 20 генваря 1893 года, слё довательно уже на закатъ дней своей жизни, святитель писаль въ одномъ частномъ письмъ. «Пишу вамъ все о книгахъ, потому что вы въ письмъ никакого вопроса не предложили, а пищу о своихъ книгахъ потому, что не зваю, гдв бы еще полнве было изложено все, касающееся жизни христіанской. Другіе писатели и лучше бы написали, но ихъ занимали другіе предметы, а не тъ, знаній о которыхъ ищемъмы съ вами. Благослови васъ Господи! Спасайтесь!» 2). Эти предметы, знанія о когорыхъ занимали святителя Өеофана съ тъми, которые были имъ руководимы духовно, всъ сводятся къ одпому главному, уже извъстному намъ, -- спасенію души. И писанія святителя Өеофана по истинъ способны всъхъ затрогивать и всъхъ побуждать къ ръшимости «начать содъвать свое спасеніе». Не даромъ святитель Өеофанъ издавна горълъ любовію къ памяти святителя Тихона Задонскаго, не даромъ издавна услаждался чтеніемъ его писаній. Еще въ 1855 году, когда надлежащимъ образомъ возбуждено было дёло объ открытіи мощей святителя Тихона, преогвящ.

<sup>1)</sup> Bockp. Umenie. 1894, №№ 35-36, ctp. 582.

<sup>2)</sup> Та чбов. Епарх. Видомости 1894, №№ 15-16, стр. 331.

Өеофанъ изъ Петрозаводска писалъ С. О. Бурачку: «Ахъ какъ радостно, что зачинается дело объ открытіи мощей святителя Тихова. Съ мальства я люблю его, —и маленькой еще ходилъ къ нему 1). И писанія его всъ сладки и пресладки!—Ясновидящій!» 2) Не даромъ о писаніяхъ святителя Тихона преосв. Өеофанъ и прямо говорилъ, что «почти всякая статья его ведеть къ тому», чтобы «вразумлять и пробуждать гръшниковъ отъ усыпленія» 3). Не даромъ посему онъ и рекомендовалъ эти писанія для чтенія предполительзо предъ другими духовными писаніями 4). Иначе сказать, только святитель Тихонъ, по мнънію преосв Өеофана, удовлетворяль тому идеалу духовнаго писателя, какой составиль себъ и старался осуществить въ своихъ писаніяхъ Вышенскій затворникъ-святитель, писанія кото раго, поэтоту, подобно писаніямъ святителя Тихона, со стороны содержанія, душеспасительны, а со стороны изложенія просты и удобопонятны для всёхъ, какъ мы и замёчали выше. Святитель Өеофанъ поэтому даже старался нарочито писать языкомъ народнымъ и даже иногда простонароднымъ, какъ мы говорили въ свое время. И уже изъ приведенныхъ въ разное время въ настоящемъ нашемъ очеркъ отрывковъ писаній святителя Өеофана можно видёть, какъ онъ самъ строго следиль за темъ, чего желаль отъ другихъ русскихъ писателей. Съ другой стороны, какъ утъщался опъ, когда видълъ или слыщаль о благотворномъ дъйстви своихъ писаний на души читателей, объ этомъ свидътельствовать могутъ слъдующия строки его, неизданнаго досель письма къ О. С. Бурачекъ отъ 18 деканря 1892 года. «Вы мнт большое доставили утъщение, извъстивъ, что какая то красавица читала мою книжку, и въ монахини пощла. Для меня въдь только и надежды спасенія, что отъ книжекъ. . Почитаютъ и помолятся... А Богъ милость мнъ ради ихъ скажетъ. Одинъ же я самъ по себъ-очень непрасивъ в). Такъ смотрълъ на задачу своей писательской дъятельности святитель Феофанъ и такъ характери-

<sup>1)</sup> Родина преосв. Өеофана, Чернавскь Елецкаго утяда, была не далеко отъ Задонска, гдт почивають мощи святителя Тихона.

<sup>2)</sup> Письмо (оть 13 декабря 1855 г.), неизданное, изъ бумагь семейства Бурачекъ.

<sup>3)</sup> Путь по спасеню, вып. 2, стр. 37, примвя. Сиб 1869.

<sup>4)</sup> См. напр. *Письми о христ. жизни*, вып. 4, стр. 30. Спб 1860; *Тамб Епарх. Въдом.* 1894 г., № 6, стр. 117 и др

в) Письмо изъ бумагь семейства Бурачекъ.

зуется эта дъягельность съ своей внутренней и внъшней стороны т. е. со стороны содержания и изложения его писаний.

Таковъ и общій характеръ личности и дівтельности преосв. Өеофана. При типическихъ особенностяхъ его съ внёшней и внутренней стороны, нами обрисованныхъ, онъ постепенно, съ помощию благодати Божіей и собственной настойчивости въ первоспитаніи себя, выработаль вь себъ и общий типь мужа совершенна въ христіанскомъ и общечеловъческомъ лучшемъ смыслъ. Предъ лицемъ его. какъ мужа разумнаю, всегда предстояла мудрость (Притч. 17, 24). какъ руководятельница его въ жизни и дъятельности, вслъдствие чего онъ, слъдуя и правиламъ общечеловъческой мудрости и наставленію своего духовнаго руководителя о. Пароенія, «во всемъ» наблюдаль «пъру», 1) соразмърность и гармонію, во внъшнихъ движеніяхъ, манерахъ н проч. и въ внутреннемъ настроени своего духа. Ибо, скто строго держится пути Господня, -- скажемъ словами самого же святителя Өеофана, -- тотъ, послъ трудовъ, когда преодолъетъ все неправое въ себъ, измъняется весь, во всемъ своемъ составъ: и взорь, и походка, и ръчь, и держание себя-все носить цечать особенной стройности и достоинства, хотя бы являющійся такимъ прежде быль изъ самаго низкаго состоянія и нисколько необразованъ. Если же тълесное и видимое такъ преобразуется, то что сказать о внутрен немъ и душевномъ, которое непосредственнъе и ближе подлежитъ дъйствію претворяющей благодати, и въ отношеніи къ которому внъшнее служить только выражениемъ и послъдствиемъ? Какъ свътлы о всемъ мысли, точны и опредъленны! Какъ върно суждение о сущемъ и бывающемъ! Взглядъ его на все-выше философскаго! А намъренія, а дъйствія, а предпріятія? Все чисто, свято, отсвъчивается небесною свътлостію. Это по истинъ новый человъкъ! Образованія не получилъ, въ академіяхъ лекцій не слушалъ, 2) и воспитанія нинакого не имълъ, а является благовоспитаннъйшимъ и премудрымъ.

<sup>1)</sup> Извъстно, что "во всемъ мъра" есть изречене одного изъ такъ называемыхъ семи греческихъ мудрецовъ. И о. Пареений, какъ извъство, и какъ мы приводили выше его мысль, говорилъ. "Предъ Богомъ приятенъ въсъ и мъра". У святителя Өеофана таже мыслъ высказана въ его Мысляхъ на каждый денъ года по числамъ мъскиевъ, стр. 15. Москва 1882.

<sup>2)</sup> Какъ извъстно, ни святитель Тихонъ, ни о. Парееній, ни о. Сера фимъ Саровскій, которыхъ особенно любилъ святитель Оъофанъ, не получиля академическаго образованія.

Впиманіе къ себъ, трудъ надъ собою, молитва и къ Богу приближеніе все передълали благодатію Божіею, а какъ, никто этого не видитъ». ¹) Отъ того-то даже и въ столь естественномъ природъ человъка въ иныхъ случаяхъ смъхъ, когда неразумный, по слову Премудраго, возвъшаетъ голосъ свой, святитель беофанъ, какъ мужсъ разумный, едва тихо улыбался (Страх. 21, 23), а осужденія ближняго, какъ мы знаемъ изъ предшествующаго, даже и отъ другихъ слышать не хотълъ. Отъ того-то и во всемъ остальномъ онъ, не смотря на свою живую, подвижную натуру, заблюдалъ величайшую осторожность, «въсъ и мъру» и т, д. Но за то отъ того же его характеръ былъ для всъхъ «любезенъ и привлекателенъ» и «тъмъ болъе располагалъ къ себъ, чъмъ менъе онъ обнаруживалъ самоувъренности» и чъмъ болъе—смиренія. Онъ вызывалъ къ себъ обшую любовь и довъріе

## § 12. Послѣднее время жизни, кончина и погребеніе святителя Өеофана.

Честна предъ Господемъ смертъ преподобныхъ Его. Псал. 115, 6.

«Не тотъ блаженъ, кто началъ благое житіе, но кто пребудетъ въ немъ до конца».

Преосв. Феофанъ, Сборникъ аскет. пис. «Кому страшна смерть? — Тому, у кого она отнимаетъ все и провожаетъ на тотъ свътъ ни съ чъмъ. Кто успълъ запастись нетлъннымъ богатствомъ, того надежда утъщаетъ въ часъ исхода».

Преосв, Феофанъ, Мысли на каждый день года. «Въ часъ смерти, въ сознании чередою проходять дъяния жизни, отражая въ очахъ и лицъ умирающаго или утъщене, или сокрушене, соотвътственно представляющимся дъламъ. Живущимъ, пока живутъ, хорошо приводить это почаще на память».

Преосв. Өеофанъ, тамъ же

«Вотъ о. Серафимъ, — читаемъ у преосвящ. Өеофана въ его

<sup>1)</sup> Мысли на паждый день года по Церк. чт. изъ сл. Бож. стр. 299—301. Мос ква, 1881.

Письмах о христанской жизни, 1) — всю жизнь стояль предъ Господомъ, и горъдъ какъ свъчка. Такъ и другие». Такъ между прочимъ и святитель Феофанъ, который всю жизнь свою стоялъ предъ Господомъ и какъ свъча горълъ предъ Нимъ, пламенъя горячею любовію къ Нему и къ ближнимъ, непрестанною молитвою славословія. благодарения и прошения о себъ и о людехъ, богомыслемъ и добродълзніемъ, свътя и все вокругъ себя освъщая своимъ богомудрымъ учениемъ и любодобродътельною, истинно-христинскою жизню и согръвая наполнявшею въ преизобили его собствиниое сердие любовио и благодъяниями вещественными и особенно духовными И эта свъча догоръла, свътильникъ угасъ; пламень потухъ; очи, въ которыхъ святилось такъ много добра, любви и ума, смежились; сердце. горъвшее любовио и молитвою и невольно вызывавшее къ себъ взаимную любовь и довърге, перестало биться. Не непредвидъпна была кончина святителя — затворника и не неожиданиа для него самого. Гихо догорада свъча жизни его земной, и онъ уже давно готовидся и хорошо приготовился къ смерти, не стращась ея, а ожидая ее какъ дорогую гостью, какъ разръшительницу отъ узъ миогострастной плоти для вождельннаго соединения со Христомъ, для блаженнаго богообщения. Ибо кому страшна смерть?-Тому, у кого она отнимаетъ все и провожаетъ на тотъ свътъ ни съ чъмъ. Кто успълъ запастись нетявннымъ богатствомъ, того надежда утвшаетъ въ часъ исхода» 2). А нетявнное богатство святителя—затворника было несмътное: ибо не только для него самого было прочнымъ и върнымъ залогомъ надежды на утъшительный исходъ изъ предъловъ земной жизни, но и другимъ оставалось и осталось въ богатое наследіе въ его примъръ истинно-христіанской жизни, въ его добродътеляхъ и особенно въ его душеснасительныхъ писаніяхъ. Свіча его жизни догоръла; но свъть ея еще остается отраженнымъ на тъхъ предметахъ, которые онъ освъщаль; пламя потухло, но теплота, изливавшаяся отъ него, еще не утратилась и не утратила свою способность согръвать все, чего она касалась и касается. Поэтому-то свитительзатворцикъ еще въ 1875 году писалъ одному лицу. «Умирать? — Это не особенность какая. И ждать надо. Какъ бодрствующий днемъ

<sup>1)</sup> Вып. І, стр. 51. Изд. 2-е. Спб. 1860.

<sup>2)</sup> Краткія мысли на каждый день года, расположенныя по числамь мюсяцевь., стр. 85. Москва, 1882.

ждеть ночи, чтобъ соснуть: такъ и живущимъ надо впереди видъть конецъ, чтобъ опочить. Только паруй, Боже, почить о Господъ, чтобы съ Господомъ быть всегда!» 1) Нося въ себъ глубокое убъждение, что «жизнь не имъла бы никакой цъны, если бы не было безсмертія, а при этомъ, не смотря на ея краткость, значеніе ея неизмъримо, какъ въчность», 2) святитель Өеофанъ дорожилъ жизню именно какъ средствомъ для цёли, - временнымъ-для вёчнаго, и потому, съ одной стороны, не пренебрегаль врачеваниемъ случавшихся съ нимъ немощей тълесныхъ, а съ другой строго наблюдалъ правило: «чтобы прожить до глубочайшей старости, надо пораньше соста ръться, то-есть, пораньше взять власть надъ страстями и слъдовать внушеніямъ здравомыслія и совъсти». 3) И онъ, отъ юности взявъ эту власть, твердо держаль ее въ рукахъ до конца своей жизпи, памятуя святоотеческое наставленіе: «не тотъ блаженъ, кто пачаль благое житіе, но кто пребудеть въ немъ до конца» 4). Благодаря всему этому онъ и достигъ глубокой, псаломской (Псал. 89, 10). старости, нъсколько дней не доживъ до 79-ти лътъ.

Вудучи отъ природы не особенно кръпкаго сложенія, святитель Феофанъ уже издавна чувствовалъ недомоганія и легко подвергался разнаго рода бользнямъ. Но онъ страдалъ не только случайными бользнями, въ родъ простуды, а и болье серьезными, хроническими. Такъ онъ еще въ 1856 году жаловался на боль въ груди, не дававшую ему иногда работать <sup>5</sup>). Затъмъ, самое удаленіе на покой отъ дъль епархіальнаго служенія вызвано было отчасти, какъ и значилось въ его прошеніи объ увольненіи, дъйствительно разстройствомъ здоровья. На Вышъ, при спокойствіи душевномъ отъ треволненій житейскихъ и при благорастворенномъ воздухъ, здоровье святителя по началу было въ довольно хорошемъ состояніи и только по временамъ его безпокоили ревматическія боли. «Мое здоровье не-што, писалъ овъ напримъръ отъ 5 апръля 1878 года къ О. С. Бурачекъ. — Но томитъ правую ногу ревматизмъ, съ которымъ по немногу управ-

¹) Bockp. Ymenie 1894 r., № 32, etp. 535.

 $<sup>^{2}</sup>$ ) Краткія мысли на кажд. день года, распол. по числамь мыслиев, стр. 64.

<sup>3)</sup> Tamb me, crp. 76.

<sup>4)</sup> Сборникъ аскетич. писаній, извлеч. изъ патериковъ обители св. Саввы Осв., стр. 59. Москва, 1891.

<sup>5)</sup> Xpucm. Ymenie 1894 r., №№ 78, crp. 105.

ляюсь електромагнитною машинкою». 1) Отъ С. О. Бурачка и его семейства преосв. Өеофанъ давно узналъ способъ гомеопатическаго л ченія, имъль у себя гомеопатическую аптечку и пользовался ею для исцъленія разныхъ своихъ немощей, 2) не пренебрегая впрочемъ и другими способами лъчения, 3) особенно же аллопатическимъ, для чего изъ Выши тадиль даже въ Тамбовъ не разъ 1). Кромъ ревматизма, преосв. Өеофана безпокоили неръдко и другія боли, каковы: невральгія (выражавшаяся въ подергиваніи ногъ и рукъ), перемежающійся пульсь, головокруженія и проч., особенно же безпокопло его ослъпление глазъ (катарактъ), потому именно, что съ этимъ ослъпленіемъ соединялось для него величайшее лишеніе — невозможность предаваться любимымъ учено-литературнымъ занятиямъ. Поэтому-то онъ, ради снятія катаравта съ праваго глаза, который началь слецнуть первый и уже съ 1878 года, вздиль, какъ мы припомнимь, по совъту Тамоовскихъ докторовъ, даже въ Москву въ 1879 году и не сиявъ катаракта, еще не созръвшаго въ то время, послъ хотя уже и не выважаль изъ Вышенской пустыни 5), однако не переставаль употреблять вст возможныя средства для укрипленія зринія и для сохранения, по врайней мъръ, дъваго глаза, обращаясь для сего и къ гомеопатіи (болье всего) и къ водь барона Вревскаго. Эти средства значительно содъйствовали укръплению его зрънзя и продленію способности, по крайней мірі, ліваго глаза видіть, а отчасти и въ правомъ сдълали некоторое улучшение, но не могли совсемъ предотвратить потемивния хрусталика въ правомъ глазв, иначе сказать,

<sup>1)</sup> Изъ неизданныхъ писемъ въ числъ бумагь, сообщенныхъ намъ Ольгою Ст. Бурачекъ.

<sup>2)</sup> Объ этомъ можно читать любопытныя свъдвил въ неизданныхъ письмахъ преосв. Өеофана къ С. О. Бурачку отъ 9 февр. 1875 г.,—съ О. С. Бурачкъ отъ 5 нояб. 1884 г., 10 янв. 1885 г., 3 апр. 1886 г. и мн. др и къ И. А. Крутикову отъ 22 окт. 1885 г. и др.

<sup>3)</sup> Напр. въ бользни глазъ онъ употреблялъ средство барона Вревскаго. Объ этомъ онъ самъ говоритъ въ письмахъ къ О. С. Бурачевъ отъ 10 декаб 1886 г. 25 янв. 1887 г. и др.

<sup>4)</sup> Такъ напр. еще вь 1869 году, о чемъ см. въ *Воскр. Чтеніи* за 1894 г., № 25. стр. 406. Послѣ (въ 1878 г.. онъ ѣздилъ еще въ Тамбовъ по случаю бользни глазъ.

<sup>5)</sup> Впрочемь онъ еще въ 1881 году, когда катаракть праваго глаза созрълъ, собпрался было также ъхать въ Москву для операци, но не повхалъ, какъ видно изъ писемъ его къ О. С. Бурачекъ за это время.

полнаго ослыпленія его, которое и совершилось въ 1888 году 1). Съ другой стороны, лъта старости, усиленныя занятия умственныя и строгая подвижническая жизнь сами собою вызвали старческія немощи и полное ослабление и истощение организма святителя — затворника, особенно за послъдніе 3-4 года его жизни. Такъ, уже отъ 19 ноября 1889 года онъ пигалъкъ О С. Бурачекъ: «Мое здоровье стало стариковское, и являются немощи, о которыхъ и думать не думалось. Однажды поднялся перемежающійся пульсь, сопровождавшійся немалсю слабостію въ рукахъ и ногахъ съ дурнотою въ головъ. Это одни сутги было Потомъ прошло. Слабость иногда показывалась, а перемежения не бывало. Но въ сердцъ осталось ощущение такое, какъ наложить легонько палецъ гдв либо на твив. Бываеть это недалего отъ лъваго сосца, по направлению отъ него въ горлу. Боли никакой. Я не обращалъ вилмания сначала; а потомъ подумалось, не сидитъ ли тутъ какая бёда Я къ докторамъ. — не живымъ, а печатнымъ. Сначала показалось, что это д.б. ревматизмъ. Я попиль нъкія крупинки противь него и раздумаль. Ревматизму необычно оказывать такія нёжности, что чуть коснуться.. а хватитъ, вакъ клещами - Вслъдствие сего перешелъ и на аневризмъ. Этотъ хитрецъ привидывается иногда такъ, что будто все обстоитъ благополучно, а самъ между тъмъ работаетъ такъ скрытно. -- Иплъ я противъ него крупинки по Яру-главныя-carb veget. u Lachesisкаждый депь утромъ и вечеромъ, а подставныя — по одной въ день въ полдень. — Кажется, идетъ хорошо» 2). Однаво эти голововруженія, дурнота въ головъ, обмороки начали безпокоить всъхъ тъхъ, кому (собенно дорога была жизнь святителя-затворника, и они не ръдко спрашивали его о здоровьи его и объ этихъ головокруженияхъ и обморовахъ. Святитель старался по возможности успокоить ихъ.

<sup>1)</sup> Это видно изъ писемъ его (неизданныхъ) къ 0. С. Бурачекъ, напр. отъ 24 марта 1888 года, гдъ читаемъ "Вы пишите. галза. Одинъ ужъ кончилъ свою службу... и давно состоитъ въ отставкъ... То правый. Работаетъ теперь лъвый"., и др. Вообще въ своихъ письмахъ къ О. С. Бурачекъ преосв. Өеофавъ часто и подробно говорилъ о своемъ здоровьи, о разныхъ своихъ болъзняхъ, ихъ лъчении и т. д., какъ напр. въ письмахъ отъ 27 июля 1881 г; 13 генваря, 18 апръля, 24 июня 1882 г.; 19 июля, 21 декабря 1883 г.; 10 генв. 1885, также 27 генв., 23 марта, 23 апр.. 11 июля и 8 ноября того года и т. д.

<sup>2)</sup> Письмо изъ неизданныхъ хранится въ числь бумагь, сообщенныхънамъ Ольгою Ст. Бурачекъ.

Такъ еще отъ 9 марта 1892 года писалъ онъ одному изъ своихъ сродниковъ: «Про мое нездоровье вамъ не тъми словами сказали. Было головокружение сильное, - мъсяца три. Оно укротилось, но занваска его осталась, и неръдко отрыгается, Въ связи съ нимъ отупъніе головы и базнамятство... и еще — италіанское da Jar niente 1). Это мив превы правится - последнее-то. - И мы русские не прочы полъниться» 2) Еще обстоятельнье говорить святитель о томъ же, и особенно о последнемъ, въ письме къ О С. Бурачекъ отъ 9 генваря 1893 года: «Вы удивили меня въстію о бывающих со мною обморовахъ. Диво дивное, - русская свазка. Вто это состряпалъ такое сказаніе? Я не могъ даже и намека на это дать; потому что ничего подобнаго со мпою че бываеть. У меня бываеть нъчто особенное, но оно съ обморовами никакого общения не имъетъ. - Это общая слабость и души и тъла, -- которая находить, когда ей угодно, побудеть 2. 3. 5 и болъе часовъ и отходить. Симптомы вотъ: ни читать, ни писать, ни разумъть, -- ни ходить, ни сидъть, ни стоять, -- ничего не хочется, а только лежать... такъ и клонитъ, но не ко сну, а только къ лежанію - энергіи никакой, голова тяжела... и лежу... отлежусь и встаю Бываетъ и утроми, и послъ объда и вечеромъ — Никакой пигдъ боли нътъ, только всеобщая вялость и отсутстве всякой энерги... Я называю это чемеромь — что есть пошадиная бельзнь — Въды отъ этого не чаю никакой. Головокружение бываетъ, но ръдко и слабое. Ничего недълание уже давно царить во мнв... и этоть чемеръ нодъ пару» 3). Какъ бы то ин было однакоже, а все-таки и это и прочее ясно показывало, что земная храмина свитителя-подвижника все болъе и болъе близилась въ разрушению, и святитель предчувствоваль близость своей кончины. Если онъ уже въ 1879 году, по случаю кончины нёскольких архипастырей руссвих. говоряль, что теперь и «за Вышенскимъ чередъ» 4) и если кончина его товарища по академіи, митрополита Московскаго Макарія въ 1882 году дала ему также напоминание о своей смерти в), то чъмъ далъе,

<sup>1)</sup> Ничего недъланіе, праздность.

<sup>2)</sup> Письмо къ И. А. Крутикову, впервые нами напечатавное въ № 13 журн. "Въра и Разумъ" за 1894 г., стр. 21 отд. церк.

<sup>3)</sup> Письмо также изъ неизданныхъ.

<sup>4)</sup> Bockp. Imenie 3a 1894 r., №№ 35—36, crp. 583.

<sup>5)</sup> Это видно изъ неизданнаго письма преосв. Өеофана къ О. С. Бурачекъ отъ 24 июня 1882 года.

тёмъ болёе по мёрё умноженія лётъ и болёзненности. Въ іюль 1893 года настоятель Шацкой Вышенской пустыни, отецъ архимандрить Аркадій, отправляясь по дёламъ службы въ Тамбовъ, защелъ къ святителю Өеофану, чтобы испросить у него напутственное благословеніе. Святитель, благословивъ о. архимандрита, сказалъ ему. «съ Богомъ; съёзди тамъ въ Три Лощины 1), отслужи литургію по почившемъ епископъ Биталіи 2); а когда я умру, помолись тамъ же и за меня. На замъчаніе о смерти о. архимандритъ отвътилъ: «я молюсь Богу, чтобы мнъ умереть раньше васъ». — «Ну, этого не будетъ», — сказалъ святитель Өеофанъ; и слова его исполнились 3). Онъ умеръ уже, а отецъ архимандритъ, милостію Божією и молитвами святителя, доселъ здравствуетъ.

Смерть свою святитель Феофанъ встрътилъ спокойно, также какъ и ожидалъ ее покойно. Не даромъ онъ еще въ 1875 году къ С. О. Бурачку, который предлагалъ ему составить Катпхизисъ, писалъ, что онъ, напротивъ, предполагаетъ сперва написатъ толкования на Св. Писаше, а за тъмъ уже приняться за Катпхизисъ, по при этомъ, какъ бы продолжая мысли С. О. Бурачка, задается вопросомъ «да—а житъ-то сколько осталось?! Ужъ седьмой десятокъ пошелъ 4). И за тъмъ самъ же отвътилъ на это.—«Что успъемъ. Живъ—живое гадаемъ; а смерть придетъ,— милости просимъ 3). И смерть,—эта вожделъная для него гостья, пришла къ нему въ

<sup>1)</sup> Три Лощины—наименование принадлежащаго архісрейскому дому хутора, въ 25-ти верстахъ отъ Тамбова.

<sup>2)</sup> Преосв. Виталія святитель Өеофант особенно любиль и въ числѣ немногихъ принималь въ свои келліп въ затворѣ Это видно между прочимь изъ неизданнаго доселѣ письма его къ преосв. Виталію отъ 15 декабря 1888 года, которое хранится въ Покровской церкви Московской духовной академии при иконѣ святителя Митрофана, писанной преосв Феофаномъ.

<sup>3)</sup> См. Душепол. Чтеніе за 1894 г., № 9, стр. 62--63. О. архимандритъ Аркадій свято исполнилъ заповѣдь святителя Өеофана, о молитвѣ за него по смерти: въ полугодовщину ковчины святителя Өеофана, 6 июля 1894 года онъ нарочито ѣздилъ вь Три Лощины и тамъ отслужилъ по немъ заупо-койную литургию и паннихиду. См. тамъ же.

<sup>4)</sup> Преосв Өеофанъ родился, какъ мы знаемъ, 10 генваря 1815 года, а письмо писано было отъ 29 апръля 1875 года.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Письмо изъ неизданныхъ, хранится въ числъ бумагъ семейства Бурачекъ.

день Богоявленія Господня 1) 6 генваря 1894 года. — Не смотря на немощи тълесныя, особенно усилившияся за послъдніе предъ тъмъ годы, святитель-затворникь до самаго последняго времени не изменяль ежедневнаго порядка своей богоугодной жизни и занятий, ежедневно совершая Божественную литургію въ своей малой церквицъ и слъдовательно ежедневно входя въ таинственное общеніе со Христомъ Спасителемъ чрезъ причащение тъла и крови Его, ежедневно отсылая на почту по ніскольку писемъ въ отвіть на множество присылаемыхъ къ нему писемъ съ запросами по различнымъ предметамъ духовной жизни, и т. д. Но уже съ 1 генваря 1894 года этотъ ежедневный порядокъ жизни нъсколько разстроился. Не всегда въ опредбленное время святитель даваль условный знакъ (постукиваніемъ въ ствну) о времени чал или объда... Наканунъ кончины, 5 генваря, владыка, чувствуя слабость, попросиль келейника (Евлампія) помочь ему пройтись по комнать. Келейникь провелъ его нъсколько разъ, но владыка, утомившись, отослалъ его и легъ въ постель. Въ самый день кончины святитель совершиль по обычаю Божественную литургию по рану и затёмь кушаль утренній чай; но въ объду не даваль условнаго знака долье обывновеннаго. Келейникъ заглянулъ въ рабочій кабинетъ святителя и увидъвъ, что онъ сидитъ и что то пишетъ, не сталъ безпокоить его напоминаніемъ. Чрезъ подчаса владына подаль условный знакь кь объду (это было въ половинъ 2-го часа по полудии), но за объдомъ скушалъ, вибсто цёлаго, лишь половину яйца и вибсто цёлаго стакана молока, лишь полъ-стакана. Затъмъ, не слыша стука къ ве. чернему чаю, келейникъ снова заглянулъ въ комнату владыки въ половинъ пятаго часа и увидълъ его лежащимъ на кровати. Хотя на минуту и мелькнула мысль у келейника, что быть можеть святитель легь отдохнуть, однако любящее сердце подсказало ему, что въ этомъ было нъчто другое, болье тревожное 2). Подойдя къ свя-

<sup>1)</sup> Замѣчательное совпаденіе! и имя святителя — Өсофань, что значить "Богоявленный" (Срав. Христ. Чтене за 1894 г., №№ 7—8, стр. 97 въ письмѣ архіепискова Аркадія въ преосв. Өсофану, тогда архимандриту, ректору Олонецкой духовной семпнаріц) и малая церквица его келій въ затворѣ устроена была во имя Богоявленія Господня, и скончался онъ въ день Богоявленія Господпя. Мы помнимъ также что и икону Богоявленія писалъ преосв. Өсофанъ въ чистѣ другихъ немногихъ предпочтительно предъ всѣми иными иконами.

<sup>2)</sup> Этоть келейникь (Евламийй), 27 лёть вёрно служивший преосв. Өео-

тителю, онъ увидаль, что тоть уже почиль на въки, при чемъ глаза его были закрыты, дёвая рука покойно лежала на груди, а правая сложена была вакъ бы для благословенія... Тотчасъ же дано было знать о семъ настоятелю пустыни, о. архимандриту Аркадію и другимъ, кому нужно, въ Тамбовъ, Петербургъ и иныхъ мъстахъ. Тъло почившаго опрятано было по надлежащему и облечено въ архіерейскія одежды. Никто изъ людей не былъ свидътелемъ самой минуты разлученія души отъ тёла въ святитель, но за то при облачени тихо почившаго, явно для всёхъ присутствовавшихъ, по свидътельству нъкоторыхъ изъ сихъ послъднихъ 1) на лицъ просіяла блаженная улыбка, 2) и такимъ образомъ хотя въ время исполнилось то, что нисаль самъ святитель при жизни своей: »Въ часъ смерти, въ сознании чередой проходять дъянія жизни, отражая въ очахъ и лицъ умирающаго или утъщеніе, или сокрушешеніе, соотвътственно представляющимся дъламъ 3). Очевидно, святитель-затворникъ, дъянія котораго были богоугодны, имълъ утъшеніе скончаться въ надеждё наслёдія блаженства вечнаго. - Три дня простояло тъло почившаго въ келейной церкви его и затъмъ еще три дня въ теплой соборной церкви обители до погребенія, — и тителе не коснулось его: почившій святитель имтлъ видъ спокойно спящаго человъка. - При первомъ извъстіи о кончинъ чтимаго всъми святителя, во множествъ стали притекать въ обитель Вышенскую почитатели его изъ разныхъ мъстъ, разнаго состоянія, пола и возраста, для отданія последняго долга усопшему. Число ихъ, чёмъ далье, тымь болье увеличивалось и въ день погребения его 12 генваря, достигло нёскольких десятков тысячь. Для совершенія чина погребенія почившаго святителя прибыль 11 генваря изъ Тамбова преосвященный епископъ Іеронимъ, въ сопровождени о ректора семинаріи протојерея II И Соколога, ключаря протојерея М. Г.

фану, такъ быль преданъ ему и такъ любилъ его, что послѣ кончины святителя, отъ печали, 9 дней не принималъ пищи, а чрезъ двѣ недѣли и самъ скончался.

<sup>1)</sup> Между прочинъ составителю настоящаго очерка сообщаль о семъодинъ изъ присутствовавшихъ при погребении и участвовавшихъ въ отиъ вани преосв. Ософана, вменно студентъ Московской духов. академии священникъ С. К. Веригинъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cm. *Aymen*. *Amenie* 3a 1894 r. № 4, crp. 702.

<sup>3)</sup> Краткы мысли на каждый день года, располож. по числамь мысяцевь, стр. 40.

Озерова, кора пъвчихъ, протодіакона и иподіаконовъ. Въ самый день погребенія, 12 генваря, въ тепломъ соборѣ обители, куда ранъе перенесено было тъло почившаго, была совершена Божественная литургія преосв. Іеронимомъ, въ сослужени настоятеля пустыни архим. Аркадія, ключаря, протогерея Шацкаго собора и трехъ јеромонаховъ. Во время литургии, вместо запричастного стиха, ректоромъ семинарии о. протогереемъ И. И. Соколовымъ произнесено быль надгробное слово, на текстъ мить бо еже жити Христосъ: и еже умрети пріобритение есть (Филии. 1, 21). Въ этомъ словъ ораторъ, разъяснивъ значение сего текста въ примънении къ особеннымъ избранникамъ Божіниъ, какимъ былъ св. апостолъ Павелъ, и какимъ явилъ себя исчивший святитель Өеофанъ, изображаетъ жизнь во Христъ и дъятельность почившаго, какъ достонодражаемый дл. всвят, и особенно для иноковъ обители Вышечской, примъръ истинно-христіанской жизни и утъщаеть скорбящихъ о кончинь его мыслію о томъ, что онъ не покинулъ и не покинетъ ихъ своею молитвою и по кончинъ 1)-- По окончании литургии, въ отпъвании усопщаго участвоваль, съ тъмъ же преосв. Геронимомъ го главъ, еще больший соборъ служителей антаря Господня, доходивший до 50-ти человакъ, при чемъ въ ихъ числа, крома священниковъ изъ Шацка и его опрестностей, кромъ всъхъ упомянутыхъ выше лицъ и монашествующей братіи, участвовали, въ качествъ депутатовъ отъ Московской духовной академіи, которой почившій состояль почетнымъ членомъ, два студента ея, священники С. І. Никольскій и С. К. Веригинъ. Пълъ коръ архиерейскихъ пъвчихъ. При гробъ почившаго во время отпівання, одущевленную різчь сказаль поименованный сейчасъ студентъ священникъ С. І. Никольскій 2).—Просторный храмъ

<sup>1)</sup> Это слово напечатано въ № 5-мъ *Томбов. Епарх. Въдомостей* за 1894 годъ. Тамъ же можно находить свъдънія и о цогребени святителя Өеофана, также о жизни и кончинъ его.

<sup>2)</sup> Эта рѣчь, исходя изъ обращенія къ слушателямы Чесо изыдосте въ пустыню видити (Мато. XI, 7), указываеть на необыкновенно великое значеніе почившаго архипастыря, какъ святителя, какъ проповъдника, какъ духовнаго писатсля, и т. д., ради высшихъ подвиговъ снасенія своего и другихъ людей удалившагося въ пустыню и тъмъ привлекшаго къ себъ и всеобщее благоговъйное вниманіе и великій соборъ молящихся при погребеніи своемъ, на которое—отдать ему земный поклонъ пришли издали и они, питомцы чтущей его и его писанія Московской духовной акалеміи.

обители, гдё совершалось отпёваніе, не могъ вмёстить всёхъ желавшихъ отдать цослёдній долгъ усопшему и многіе, весьма многіе находились внё храма. Прибывшіе для сего на Вышу пріёхали и пришли изъ Тамбова, Моршанска и другихъ, болёе или менёе отдаленныхъ мёстъ, а больше всего изъ Щацка и окрестныхъ сель и деревень. Послё отпёванія, когда всё желавшіе поклонились тёлу почившаго, гробъ съ останками его перенесенъ былъ въ холодный Казанскій соборъ обители и опущенъ въ склепъ въ правомъ, Владимірскомъ, придёлё этого собора Погребеніе кончилось около 4-хъ часовъ по полудни.—Надъ могилою почившаго, усердіемъ настоятеля обители о. архимандрита Аркадія и другихъ почитателей памяти почившаго, воздвигается великолёпный мраморный памятникъ съ приличествующими изображеніями главныхъ учено-литературныхъ трудовъ святителя и надписями.

Память праведника пребудеть благословенна, говорить Премудрый (Притч. 10, 7) и самъ святитель Феофанъ связаль въ одномъ мъстъ своихъ многочисленныхъ нисаній «Умершіе продолжаютъ и на земић жить-въ памяти живущихъ, чрезъ добрыя дела свои 1). IIoистинъ, то и другое изречение какъ нельзя болъе приложимо къ самому же святителю Өеофану, память котораго и не умреть съ кончиново его и пребудеть благослозенна. Значение его личности, дъятельности и особенно писаній слишкомъ велико, чтобы онъ умеръ въ памяти живущихъ людей Его личный высокій, достоподражаемый примъръ истинно-христіанской, богоугодной жизни во Христъ и для Христа, подобно примърамъ древнихъ и новыхъ подвижниковъ святой жизни, будеть жить въ памяти людей, которые, безъ сомивнія, если не въ такомъ множествъ ежедневно, какъ въ день его погребенія, будуть притекать къ могиль его въ Вышенской пустыни раци оживления своихъ о немъ воспомипаній, то въ несравненно большемъ числъ будутъ мыслію, духомъ своимъ соприкасаться съ его духомъ и оживлять въ своемъ сознании привлекательныя черты его образа. Его дъятельность, «добрыя дима его, о которыхъ мы уже имвемъ понятие изъ сдъланнато нами очерка, закже пойдуть вслюдь за его личностью въ памяти людей, которымъ еще удобиве не забывать ихъ, ибо они, эти дъла, еще болъе, такъ сказать, ощутительны,

<sup>1)</sup> Ераткія мисли на канедий день года, расположенныя по числамь мысяцевь стр. 38

нежели образъ личный, черты котораго по времени могутъ исчезать изъ сознанія Еще ощутительнъе писанія святителя Өеофана, ибо они уже и прямо не умерли, а живутъ среди насъ и будутъ жить долго, долго, «не остаръютъ», возстановляя собою въ нашемъ сознаніи, въ вашей памяти и свётный образъ почившаго и его діятельность. Желательно было бы только, чтобъ эти писанія были собраны и изданы вст, какія когда либо и кому либо онъ писаль и изъ коихъ много еще не издано доселъ, какъ мы знаемъ уже и изъ нашего настоящаго очерка. Это желательно именно потому, что они всь, безь сомньнія, душеспасительны. Въ личности, дъятельности и писанияхъ своихъ святитель Феофанъ является не только высокимъ подвижникомъ Церкви Христовой, не только досточтимымъ перархомъ, святителемъ ея, но и поистинъ однимъ изъ тъхъ, о которыхъ св. апостолъ Навелъ говеритъ, что они являются яко свътила въ мірт (Филип. 2, 15). Ибо "таковы тъ, — скажемъ словами св. Іоанна Дамаскина, -- кои могутъ сказать: Знаменася на насъ свъть лица Твоего, Господи (Псал. 4, 17) 1). Какъ свътила, звъзды особенно ярко сіяють ночью, среди тымы, но потому именно, что, при сокрытіи солнца, отъ него же получають свёть свой и имъ сіяютъ среди тымы. днемъ же, при солнцъ, теряютъ свой блескъ въ очахъ людей, такъ и духовныя свътила, заимствуя свой свътъ отъ солица правды-Христа и сляя Его блескомъ, т. е. правдою, чистотою, непорочностію жизни и другими добродътелями, воспитанными христоподражательною жизпію, а также и ученіемъ Христовымъ, которсе есть свътъ міру, особенно ярко должны сіять и сіяктъ во тьмъ заблужденій и развращенія нравственнаго. И этотъ свъть такихъ свътиль будеть сіять дотоль, пока будеть стоять міро сей, въ которомъ не прекращаетъ и дотолъ же не прекратитъ своихъ враждебныхъ свъту дъйствій князь тымы, поствающій между людьми плевелы заблужденій и развращенія. И поэтому-то въ особенности должны быть дороги и намятны такіе особые посланники Божни и преемники апостольского служенія въ міръ, какъ святитель Өеофанъ.

Но хотя святитель Өесфанъ скончался, безъ сомивнія, и въ надеждв прославленія на небв, осіянія свътомъ невечернимъ, однако,

<sup>1)</sup> Срав. преосв. Өеофана, Толкованіе посланій св. ап. Павла ко Филиппийцамь, стр 90. Москва, 1883.

доколъ это прославление еще не видимо, не утвердительно, а только чаятельно, и онъ, какъ человъкъ подобострастный намъ, нуждается теперь въ нашей духовной помощи, той именно, какую и онъ оказываль намь во всю свою подвижническую жизнь непрестанною молитвою не о себъ только, но и о людехъ. «Никто не полънится,скажемъ опять словами святителя Феофана, - помянуть своихъ родителей; но поминать надо и всёхъ православныхъ христіанъ, во всякое время, на всякой молитвъ. Сами тамъ будемъ, и понуждаемся въ молитет этой, какъ бъдный въ кускъ хлъба и чашъ воды. Помни, что молитва за усопшихъ и сильна общностно, -- тъмъ, что идеть отъ лица всей Церкви. Церковь дышеть молитвою. Но какъ въ естественномъ порядкъ, при беременности, мать дышетъ, и сила дыханія переходить и на дитя: такь и вь благодатномь порядкі церковь дышеть общею всёхь молитвою, а сила молитвы переходить и на усопшихъ, содержимыхъ въ лонъ церкви, которая слагается изъжи. выхъ и умершихъ, воюющихъ и торжествующихъ. Не полънись же на всякой молитвъ усердно цоминать всъхъ отшедшихъ отецъ и братій нашихъ. Это будеть оть тебя имъ милостыня... 1) Будемъ же «усердно поминать» на всякой молитвъ такъ много дълавшаго и сдълавшаго милостычи намъ въ жизни своей епископа Оеофана, да вчинить его Господь въ лики святыхъ на ряду съ такими святителями, какъ св. Исаакъ Сиринъ, св. Тихонъ Задонскій и другіе, и да даруетъ ему еще большее прежняго дерзновение и силу молиться и о насъ предъ Престоломъ Всевышняго!..

Ивань Корсунскій.

<sup>1)</sup> Мысли на каждый день года по церковнымь чтеньямь изъ слова Божія, стр. 166—167. Москва, 1881.

## Азбучный указатель собственныхъ именъ.

Агавангель, архівп. Волынскій. 40. Аванасій, архівписк. Астрахан-Александръ II, Государь Императоръ. 45. 49. 67. 121. 127. 133. 137.

Александръ III, Государь Императоръ. 141. 142. 144.

Алексий, архіеписк. Тверскій. 40. Алексій, епископъ Екатеринослав-

скій. 124. 129.

Амеросій, іеромонахъ Вышенскій. 166.

Амвросій, митроп. Босносараевcriff. 145.

Амфитеатровь, Е В., профессоръ. 7. Амфитеатровъ, Я. К., профес-

соръ. 11—13. 108.

Андреевъ, И. Д., преподаватель семинаріи. 248. 251.

Антоній, архим., нам'встн. Серг. Лавры. 64. 65.

Антоній, архіеписк. Владимірскій. **151.** 

Антоный, архісписк. Казанскій. 268. Аркадій, архим. Вышенскій. 163. **175. 177. 213. 288. 290.** 

*Аркадій*, архіеписк. Олонецкій. 289.

Аскоченский, В. И., редакторъ «Дом. Бесъды». 220. 223. 224. 231.

Ахматовъ, А. П., генералъ-адъютантъ, Оберъ-прокуроръ Св. Синода. 126.

скій. 26.

Березовская, А. И., начальница Владим. жен. дух. уч. 133. Богородскій, Василій, священникъ

Владим. епархіи. 158.

Богословскій, М. И., протопресви-

теръ. 226. Бурачекъ, Варвара Степановна. 274.

*Бурачек*ъ. Евгеній и Павелъ Степановичи 238-240.

Бурачекъ, Елизавета Васильевна и дъти ея (семейство Бурачекъ). 239. 269. 274. 275. 277. 280. Бурачекъ, Ольга Степановна. 222.

 $227.\ 237-240.\ 242-244.\ 248.$ 

**250. 262. 268. 269. 274. 280.** 284—287.

Бурачека, Степанъ Онисимовичъ. генералт -лейтенантъ, редакторъиздатель журн. «Маякъ». 238-240. 244. 245. 247. 273—278. 280. 285. 288.

С. К., священникъ. Веригинъ, 290. 291.

Викторинг, еписк. Подольскій. 51. Виталій, еписк. Тамбовскій. 182.

248. 288. Геннадій, еписк. Сумскій. 78.

Говорова, Анна Васильевна. 4.5. **17. 20. 21. 108.** 

Говорова, Евдокія Васильевна. 4.

108

Говорова, Татіана Ивановна. 3. 6. Говоровь, Алексъй Гавриловичъ. 4 66. 101. 107 108. 158. 166 168. 169. 181. 182. 229. 230. 236. 238. 241. 242. 246 247 272.

Тимовеевичъ, Говоровъ, Василій священникъ Орлов. епархии. 3. 4. 6

Говоровг, Гавріилъ Васильевичъ 4. Говоровъ, Георгій Васильевичь (въ монашествъ  $\theta$ еофанъ). 2—4. 6 и дал.

Говорова, Иванъ Васильевичъ. 4. 17. Говоровъ, Семенъ Васильевичъ. 4. Голышевь, А. К, учредитель Мстерскаго Братства. 122. 123.

Горскій, А В., протогерей, ректоръ Моск. д. академии. 34. 40. 158 170. 226.

Горскій-Платонові, П. И, профессоръ. 231.

Гречулевичь, Василій (въ монашествъ Виталій). 226.

Григорий, архіениск. Калужскій 16. Григорій, митроп. Новгород и Спб. 39. 40. 52. 53. 58 70.

Дивъевский монастырь. 79-81. Димитрий, архиеписк. Волынскій. 10. 16. 232.

Димитрий, еписк. Подольскій. 238.  $oldsymbol{E}$ вгентй, еписк. Симбирскій.  $oldsymbol{40}$ . Евлампій, еписк. Орловскій. 5.

Евланпій, келейникъ преосв. Феофана. 166. 169. 184. 289.

Евсевій, архіеписк. Могилевскій. 23. 26. 3**4**. 267.

Епифаній, архим., инспекторъ Спб. д. академіи. 51. 53.

Шинатий, еписк. Кавказскій. 220. 222.

Иннокентый, архіеписк. Херсонcrif. 9. 10. 13. 15. 48.

Говорова, Любовь Васильевна. 4. Исаат Спринъ, св. 155. 156. 184. Исидорг, митроп Новгород и Спб. 98 - 101.

> Іеремія, еписк. Нижегородскій. 10. 16-19. 21. 23. 211.

> Іеронимъ, еписк. Тамбовскій. 248. 290 291.

Іоанникій, архіеписк. Херсонскій.

*Іоанн*г, еписк. Смоленскій. 22. 39. *Іоасаф*г, геромонахъ Саровскій. 79. 80.

 $Iocu\phi$ г, архіеписк. Воронежскій. 98. 99.

*Іустин*г, еписк. Владимірскій. 110. 115. 124. 126—128.

Карповъ, В. Н., профессоръ. 55. Киримо, еписк. Мелитопольский. 51.

Корсунскій, И. Н., профессоръ.

Корякинг, М. Р., присяжн. повъренный 222. 252.

Крутиковъ, А. З., протојерей. 4. 5. 108.

Крутиковъ, И. А., преподаватель д училища. 5. 17. 109. 170. **175.** 226. **251**. 252. 271. 285. 287.

Крутиковъ, Н. А., священникъ Орлов. епархии. 5. 158.

Крылова, спутникъ преосв. Оеофана на востокъ. 34.

.Пандех: Нижній, село Владим. губернии. 146.

Леонтий, митроп. Московскій. 242. Ловянинь, Е. И., профессоръ. 55. Лукомская, П. С., княгиня. 102. 107. 167

*Магдалина*, монахиня Елецк. монастыря. 232.

Макарій (Булгаковъ), митроп. Московскій. 11. 20. 22 40. 51. 60. 109. 159. 169. 240. 277.

Макриновъ, В. Н., священникъ Орлов. епархіи. 4. 108.

Мареа Никифоровна, сродница преосв. Өеофана. 6.8 20.108 109.

Миронія, монахиня. 163.

Михаиль, ениск. Курскій. 225.

Михаиль (Монастыревь), архим. 20. 159. 160. 240.

Мстера, слобода Владим. губерніи. 122. 123.

Надеждинь,  $\theta$ . М., протојерей. 139. 156.

Нарышкина, Е. Д. помѣщикъ Тамб. губерни. 167. 227.

Нектарги, архісписк Нижегородскій. 80.

Никандрь, архіеписк. Тульскій. 9. Никодимь, еписк. Дмитровскій. 167. Николай Александровичь, Цесаре вичь. 134. 141—143.

Николай, епископъ Тамбовскій. 78. Николай І, Государь Императоръ. 45. 49.

Никольский, С І., священникъ 177. 179. 182. 199. 203. 272 291.

Озеров, М. Г., протогерей. 290.291 Ольденбургскій, П. Г., принцъ. 55. Остромысленскій, Е. А., преподаватель семинарии. 7.

Паистй Величковскій, старецъ. 24 Палладтй, архіеписк. Волынскій. 248.

Палладій, митроп. Спб. 248.

Пароеній, архіеписк Воронежскій. 110. 131.

Пароенгй, старецъ Киевопечерский. 17. 18. 160. 193. 208. 210. 211. 281.

Переверзевъ, Г Н., священникъ Орлов. епархіи 4. 5. 17.

Переверзевъ, И. Г., протојерей Тамбов. епархін. 4. Полянскій, П. О., помощникъ инспектора Моск. д академін. 182. Порфирій, еписк. Чигиринскій. 33—38. 42. 232. 267.

Протасовъ, Н. А., графъ, Оберъпрокуроръ Св. Синода. 22. 125 130.

Рачинский, А. В., вице - консуль въ Варнъ. 47

Рыбинский, В. II, профессоръ. 7. 11. 17.

Рындина, г-жа, жертвовательница. 77.

Савва, архівниск. Тверскій. 19.80. Салтыковъ-Щедринъ, М. Е., писатель. 50.

Сампсоновъ, А. П., губернаторъ Владимірскій. 122.

Серафимъ, Саровскій старецъ. 79. 199. 281 282.

Сергій Александровичь, Великіп Князь. 168.

Сергій, митроп. Московскій. 98. Сиорагда, архіеписк. Орловскій. 5. Соколова, ІІ И. протоіерей, ректоръ Тамб. д семинаріи. 290. 291.

Соловьевт, I И., священникъ. 242. Соловьевт, спутникъ преосв. Өеофана на востокъ. 34. 37.

Сосульниковъ, В. С., Кирсановскій купецъ. 96.

Сперанскій, М. М., графъ. 225. Тихонъ, игуменъ, въ Вышенской пустыни. 175 233.

Тихона, настоятель Вышенской пустыни. 163 164.

Тихонъ, святитель, Задонскій. 8. 97—102. 156. 184. 209. 253 267. 279—281

Толстой, А. II, графъ, Оберъ-Прокуроръ Св. Синода. 51. 80. 81. 98.

Толетой, Д. А, графъ, Оберъпрокуроръ Св. Синода. 127. 137.

Успенскій, Іоаннъ, священникъ Владимір. епархій. 123.

Филареть, митроп. Клевскій. 10. 17—21.159.186.193 211.232.

Филаретъ, митроп. Московскій. 19. 40. 50—52. 61. 64. 65. 80. 81. 101. 110. 162.

Флоринскій, Н. И., протоіерей. 154. 155. 221. 232. 237. 240. 247.

Tузовъ, И. Л., книгопродавецъ. |  $\Phi$ отій, архимандритъ, цензоръ. 240. 241. | 11. 64. 65.

11. 64. 65. Хитрово, В. Н., дъятель Правосл. Палестин. Общества. 34. 35. Чистовичь, И. А., профессоръ. 52. 53. 55

Шатохинь, П. А., Владимірскій губернаторъ. 122.

Штольберга, нъмецкій ученый. 226. Өеодосій, епископъ Тамбовскій. 248.