

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

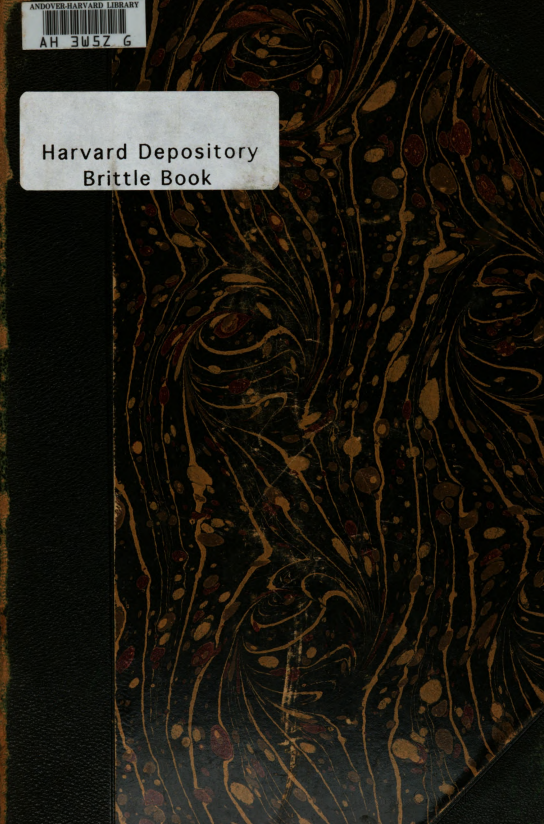
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



E

603.5 0 50 5 Spacehi



Library of the Divinity School.

Bought with money

GIVEN BY

THE SOCIETY

FOR PROMOTING

THEOLOGICAL EDUCATION.

Received 26 Feb., 1902.





# ANONNHAPIŇ NAOZHKIŇCKIŇ.

0

Историческая судьба сочиненій Аполлинарія съ краткинь очерконъ его жизни.

ИЗСЛЪДОВАНІЕ

Анатолія Спасскаго.

Agoldin Spira

Сергіевъ Посадъ
моск. губ.
2-я ТИПОГРАФІЯ А. И. СНЕГИРЕВОЙ.
1895

Divinity School.



603.5 A64.9 5137ap 1895

Нама весьма много принест бы пользы этота мужа (Аполлинарій), кака ва отношеніи мірскома, така и по отношенію ка любви, если бы единомысленно во всема согласовался со святою Божією церковію, а не вводила чуждаго ученія (Св. Епифаній Кипрскій. Haer. LXXVII, 19; Migne, Palrolog. curs. compl., gr. s., t. 42, с. 669; Твор. св. Епифанія ч. 5, стр. 204)".

"По своимъ сочиненіямъ онъ могъ бы сравняться съ превосходнюйшими строителями Церкви, если бы увлекаясь непотребною страстью къ еретической пытливости, не выдумалъ что-то новое, чъмъ и труды свои всю осквернилъ и сдълалъ то, что его ученіе называлось не столько строеніемъ, сколько искушеніемъ церкви. — (Викентій Лиринскій, Соттопітот., с. XI; Мідпе, Patrol. curs. compl., lat. s., t. 50, col. 653. Памятныя записки Вик. Лир. въ русс. пер., Казань, 1863, стр. 55)".

## оглавленіе.

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | •              |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Cmp.           |
| ПРЕДВАРИТЕЛЬНЫЯ ЗАМЪЧАНІЯ                                                                                                                                                                                                                                                                                   | IXII.          |
| отдълъ первый                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                |
| Біографическія свъдънія объ Аполлинаріи.                                                                                                                                                                                                                                                                    |                |
| Глава первая. Мъсто и годъ рожденія Аполлинарія. — Характеристика его образованія и ръшеніе вопроса о томъ, въ какой школь древне-церковныхъ писателей принадлежитъ Аполлинарій? — Столкновенія его съ Осодотомъ и Георгіємъ, епископами Лаодикіи                                                           | 1—23.          |
| Сирію: переписка Аполлинарія съ св. Василіемъ и ея обсужденіе. —Литературная дъятельность его въ царство-                                                                                                                                                                                                   |                |
| ваніе Юліана                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 23-52.         |
| Волненія, поднятыя имъ въ церкви послѣ 376-го года.—<br>Участіе его въ антіохійской схизмѣ: поставленіе Виталія<br>въ епископы Антіохіи.—Соборы, осудившіе ученіе Апол-<br>линарія.—Обособленіе Аполлинарія и его послѣдователей<br>въ отдѣльное общество.—Второй вселенскій соборъ и<br>смерть Аполлинарія | <b>52</b> —89. |
| отдълъ второй                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                |

Сочиненія Аполлинарія.

Глава первая. Общій обзорь литературной дъятельности Аполлинарія и судьба его сочиненій. — Литературная плодовитость Аполлинарія и отзывы современниковъ о его

Digitized by Google

сочиненіяхъ. - Почему сочиненія Аподлинарія не могли сохраниться до нашего времени въ ихъ первоначальномъ видъ? — Появленіе сочиненій Аполлинарія съ именами св. Отцовъ и свидътельства объ этомъ Маркіана, палестинскихъ монаховъ и Ипатія Ефесскаго. — Труды полемистовъпротивъ монофизитства и ихъ значение для возстановления литературной дъятельности Аполлинарія. — Подробный обзоръ свъдъній, доставляемыхъ полемистами о сочиненіяхъ Аполлинарія (Іоаннъ Скинопольскій, Леонтій Византійскій и его сочиненія, императоръ Юстиніанъ, св. Евлогій Александрійскій, неизвъстный авторъ «Ученія Отцовъ о воплощеніи Слова» и зам'тчаніе о Максим'т Испов'тдник'т и Никифоръ Константинопольскомъ). — Къмъ и когда былъ сдъланъ подлогъ сочиненій Аполлинарія, появившихся съ именами Св. Отцовъ? – Значеніе подлога и его въроятные размѣры. 

90-134.

Глава вторая. Сочиненія Аполлинарія, надписанныя именемь св. Григорія Чудотворца І. «Н хата μέдо хістіз» или Подробное изложеніе вёры»—Внутренніе признаки его принадлежности Аполлинарію и внёшнія свидётельства объ этомъ. —Надписаніе сочиненія и его содержаніе. — Цёль его. —Значеніе сочиненія въ ряду других произведеній Аполлинарія и характеристика раскрытаго въ немъ ученія о Св. Троицё и воплощеніи. — Составъ сочиненія и время написанія. — Чёмъ объяснить подлогъ этого сочиненія подъ имя Григорія Чудотворца. ІІ. — Попытка Дрэзеке доказать принадлежность Аполлинарію трехъ гомилій, полученныхъ подъ именемъ св. Григорія Чудотворца. — Изложеніе и разборъ доводовъ Дрэзеке. — Гомиліи не могутъ принадлежать ни Аполлинарію, ни ІУ-му вёку

· 134—180.

Глава третья. Сочиненія Аполлинарія, падписанныя именемь св. Аванасія Александрійскаго. Общія замізнанія о подложных сочиненіях св. Аванасія. І. Первов «Слово о воплощеніи» — Внішнія свидітельства о принадлежности его Аполлинарію. — Содержаніе сочиненія. — Его первоначальное надписаніе и назначеніе. — Почему оно усвоено было Аванасію? — ІІ. Второв «Слово о воплощеніи». — Разборъ господствующаго въ наукі мнізнія о времени его появленія. — Доказательства его принадлежности Аполлинарію. — ІІІ. Бесіда о единстві христа. — Аноллинаріанство развитаго въ ней ученія. — Авторомъ ея быль Аполлинарій. — Время ея составленія.

181-216.

Глава четвертая. Сочиненія Аполлинарія, надписанныя именами Юлія и Феликса; изложеніе въры, согласное съ 318-ю отцами, и бестда Ерехтія.

1. Сочиненія Аподлинарія, надписанныя именемъ папы Юдія: а) посланіе къ Діонисію; свидътельства о немъ

древности; его принадлежность Аполлинарію; содержаніе и время написанія; кто быль Діонисій?—б) посланіе о единствъ во Христъ тъла съ Божествомъ; авторомъ его быль Аполлинарій; содержэніе и время написанія; в) окружное посланіе; в'вроятность его принадлежности Аподлинарію; —2) посланіе къ противникамъ Божественнаго воплощенія Слова; свидътельства древности о принадлежности его Аполлинарію; когда оно было написано?— II. Посланіе папы Феликса о въръ и воплощеніи; состояніе вопроса о немъ въ современной наукъ; возможно, что оно написано Аподаннаріемъ. -- III. Изложеніе въры, согласное съ 318-ю отцами; основанія въ пользу того предположенія, что это изложеніе сохранилось до нашего времени подъ надписаніемъ: "Изложеніе 318-ти отцовъ противъ Павла Самосатскаго». — IV. Бесъда Ерехтія, епископа Антіохіи Писидійской; непринадлежность ся Аполлинарію. — Характеристика ученія о Лицъ Богочеловъка, раскрытаго въ разсмотрънныхъ сочиненіяхъ Аполлинарія . .

217—263.

Глава пятая. Фрагменты догматических сочиненій Аполлинарія. — Значепіе утраченныхъ сочиненій Аполлинарія и характерт, сохранившихся отъ нихъ фрагментовъ. — 1) Сочиненіе о Св. Тронцъ; отвывы о немъ свв. Василія Великаго и Григорія Богослова; попытка Дрэзеке открыть это сочинение Аполлинарія въ псевдо-Іустиновскомъ «ехдеоіс ліотеюс» и изложеніе ен основаній; ен несостоятельность. — 2) Полемическія сочиненія противъ Діодора и Флавіана; ихъ содержаніе и значеніе. — 3) Сочиненіе Аполлинарія «О Божественномъ воплощеніи»; возможность возстановить это сочинение; необходимость отличать его отъ другаго «Слова о воилощенів»; анализъ идей и понятій сочиненія о воплощеній въ порядкъ его содержанія; характеристика сочиненія и время его появленія. — 4) Перечень догматическихъ сочиненій Аполлинарія, изв'єстныхъ по названіямъ, и обсужденіе полученныхъ отъ нихъ фрагментовъ.

264 - 337.

337—387.

нарія. — Юліановская эпоха апологетики и ея апологеты. — Свидътельства древности объ апологетическихъ произведеніяхъ Аполлинарія. — Его сочиненіе «За истину»; поводъ написанія и характеръ содержанія. — «Кинги противъ Порфирія».—Новъйшая попытка приписать перу Аполлинарія псевдо-Іустиновское «Увъщательное слово въ эллинамъ» — . . 388-429. Изложеніе оя основаній и оцінка ихъ . . . Глава восьмая. Аполлинарій, какт поэтт. — Общая характеристика того направленія, къ которому относится поэзія Аполлинарія. — Поэтическая дъятельность Аполлинарія въ царствованіе Юліана и въ позднъйшій періодъ его жизни. -- Метафразъ псалмовъ, какъ памятникъ его поэзін.—Трагедія «Страждущій Христось»; разборъ основаній, приводимыхъ въ пользу принадлежности ея Апол-Зыключеніе. - Оцпика литературной дъятельности Аполлинарія. — Перечень сочиненій Аполлинарія, сохранившихся подъ дожными надписаніями. — Мъсто, занимаемое Аполлинаріемъ въ исторіи ученія о Св. Троицъ.--Историческое значение его учения о Лицъ Богочеловъка. — Двъ ступени развитія его христологическихъ воззръній и ихъ характеристика. - Почему аполлинаріанство не могло

## ПРЕДВАРИТЕЛЬНЫЯ ЗАМВЧАНІЯ.

паченіе Аполлинарія Лаодикійскаго и его ученія въ исто-**Б**ріи церкви никѣмъ не было такъ точно и удачно опредълено, какъ это сдълалъ Дорнеръ въ свой "Entwickelungs geschichte der Lehre von der Porson Christi 1)". Установленная этимъ изслъдованіемъ формула: 2) "Аполлинарій.) ~ быль первый, кто началь тринитарные результаты 3) примънять къ христологіи 4)", мътко характеризуя положеніе его среди церковныхъ писателей IV-го въка, въ тоже время указываеть на объ главнъшія стороны его дъятельности, по которымъ онъ выдъляется изъ ряда другихъ ересіарховъ, волновавшихъ церковь своими ученіями, и въ исторіи догматики пріобретаеть особое, почти исключительное мъсто. Прежде всего мы видимъ Аполлинарія, и въ жизни и литературъ, горячо ратующимъ за православное учение о св. Троицъ, идущимъ въ одномъ направленіи въ великими отцами и учителями, другомъ свв. Аванасія, Василія, Серапіона и другихъ виднъйшихъ лицъ того времени. Это положительная, блестящая сторона деятельности Аполлинарія, засвидътельствованная многочислепными отзывами древности. Какъ по своимъ богатымъ способностямъ и превосходному научному образованію, такъ и по своему нравственному

<sup>1)</sup> Stuttgart, 1845, I, 985-1036.

<sup>2)</sup> ibid., s. 987.

<sup>3)</sup> т. е. результаты борьбы съ аріанствомъ за ученіе о св. Тронцѣ,

<sup>4)</sup> Слово: христологія (Χριστός, λόγος) обозначаєть собой ученіе о Лиць Інсуса Христа; упстребленіе этого, получившаго уже достаточную распространенность въ русской богословской литературь, термина въ нашемъ сочиненіи вызывается практическими цълями, т. е. желаніемъ избъжать повторенія однихъ и тъхъ же оборотовъ ръчи.

характеру 1), Апсллинарій на этомъ пути заняль выдающееся мъсто и "у православныхъ всегда пребывалъ въ любви, будучи поставляемъ въ число самыхъ первыхъ 2)". Своими сочиненіями, составленными въ опроверженіе враждебныхъ въръ заблужденій онъ стяжаль себъ славу "борца за правую въру (ό μέγας αγωνιστής ύπεο της δοθης πίστεως)", κακъ его называль Акакій въ письмѣ къ св. Кириллу 3), и его ученый авторитеть стояль такъ высоко въ то время, что, по выраженію Викентія Лиринскаго 1), "ему большею частію чрезвычайно скоро в'врилось в). Если, далье, отзывъ аріанина Филосторгія, который ставить Аполлинарія не только выше Каппадокійскихъ отцовъ, но и св. Аванасія 6), несомненно долженъ быть уличенъ въ намеренномъ умаленіи заслугъ православныхъ писателей, то мы еще имъемъ свидътельство историка Созомена, поставляющее Аполлинарія первымъ въ ряду защитниковъ единосущія св. Духа съ Отцомъ и Сыномъ 7). Но уже съ самыхъ первыхъ шаговъ своей общественной деятельности Аполлинарій быль вовлеченъ въ область вопросовъ о Лицъ Богочеловъка, интересовавшихъ собою многочисленные кружки еще въ первой половинъ IV-го въка, и всецъло отдался ихъ разъяснению. Опираясь на православное учение о св. Троицъ, онъ перрый систематически построиль христологическую теорію, нашедшую себъ много послъдователей и, - такъ какъ она заключала въ себъ прямое лжеучение, состоявшее въ отверженіи ума человъческаго во Христь, --- возбудившую въ церкви

<sup>1)</sup> Св. Епифаній называеть его "дивным» по высоть жизни"—Haer. LXXV, I; Migne, Patrolog. curs. compl. gr. s., t. 42, с. 641.—Твор. св. Епифанія, ч. 5, стр. 175; Москва, 1882.

<sup>2)</sup> Слова того же св. Епифанія; Haer. LXXVII, 25; Migne, ibid., с. 676; Твор. св. Епиф. ч. 5, стр. 211, 212.

<sup>3)</sup> Mansi Consiliorum collectio, t. IV, col. 1055, sqq.

<sup>4)</sup> Пресвитеръ, западный писатель первой половины V-го въка; ум. около 450 г.

<sup>5)</sup> Vincent. Lirin., Commonit., c. XI; Migne, Patrol. curs. compl., lat. s., t. 50, col. 653. Памятныя записки Вик. Лир. въ русск. пер., Казань, 1863, стр. 55. (Здёсь цитируемыя слова ошибочно отнесены къ Фотину, которому они совсёмъ не приличествуютъ).

<sup>6)</sup> Vid. apud. Suidam, Lexic., I, 616; ed. Bernhardy, Halis, 1853=Migne, Patr. gr. s., t. 65, col. 628; cf. col. 564. 565.

<sup>7)</sup> Hist. eccl., VI, 22.

новые споры и волненія, начавшіеся при жизни ихъ виновника и на цёлые вёка занявшіе собой церковную исторію. Если въ началё своей жизни и дёятельности Аполлинарій является ревностнымъ сыномъ церкви, вызывавшимъ благія надежды у своихъ современниковъ '), то, наоборотъ, онъ оканчиваетъ свою жизнь, отвергнутый своими лучшими друзьями, во главё цёлой школы, отдёлившейся отъ церкви и противопоставляющей свое ученіе ученію вселенскому, и умираетъ, осужденный соборами за ересь о Лицѣ Богочеловѣка. Въ дёлѣ Аполлинарія, такимъ образомъ, намъ предлежитъ тотъ историко-догматическій процессъ, въ которомъ церковь естественнымъ и необходимымъ путемъ переходила отъ борьбы за ученіе о св. Троицѣ въ IV-мъ вѣкѣ къ христологическимъ спорамъ цослѣдующихъ столѣтій.

Не смотря на это значение Аполлинарія для исторіи своего и последующихъ временъ, которое, казалось бы, въ въ достаточной мірь обезпечивало собой интересь къ его личности и двятельности, древность не сохранила намъ подробныхъ свёдёній о немъ. Вниманіе древнихъ церковныхъ историковъ и полемистовъ было почти исключительно вацравлено только на тв особенности его ученія, которыя привели его къ разрыву съ церковью и осужденію, и если все-же церковные историки сохранили указанія на нѣкоторыя факты изъ его жизни и двятельности, то лишь благодаря тому, что въ ихъ глазахъ эти факты освъщали и уясняли то же отпаденіе Аполлинарія отъ церкви и ся ученія 3). Вполнъ понятное и естественное, это обстоятельство тымь не меные прискороно, такъ какъ подъ руками историковъ, -- Сократа, Созомеща и Өеодорита, -- находилась "ἐκκλησιαστική Ιστορία" Филосторгія, откуда безъ труда со своей стороны они могли полною рукою черпать

<sup>1)</sup> Cp. Epiphan. Haer. LXXVII, 20; Твор. св. Епиф., V, 204: Cf. Basili Magni epist. ad episc. Diokesareae, CCLXI; Migne, gr. s., t. 32, col. 985.

<sup>2)</sup> Такъ Сократъ взлагаетъ разсказъ о столкновеніи Аполлинарія съ Георгіємъ лишь потому, что видитъ въ немъ поводъ, побудившій Аполлинарія къ изобрѣтенію ереся (II, 46). Подобнымъ же образомъ поступаетъ и Созоменъ въ отношеніи къ Аполлинарію и Виталію (V, 25). Оеодоритъ всего менѣе интересуется Аполлинаріемъ: замѣчаніе о немъ и его ереси онъ просто вставляетъ въ разсказъ о спорѣ Павлина съ Мелетіемъ (V, 3).

подробныя свёдёнія объ Аполлинаріи 1). Оставившій въ своей исторіи явные слёды своихъ аріанскихъ симпатій и антипатій, Филосторгій, однако, удёляль значительную долю вниманія Аполлинарію, -- горячему противнику аріанства: живая рычь этого историка о немъ, чувство уваженія, съ какимъ онъ говоритъ о Лаодикійскомъ писателѣ 3), знакомство съ его сочиненіями 3) и пр. Все это такія свойства извъстій Филосторгія, которыя, обрисовывая личность Аполлинарія въ тенденціозно-усиленномъ осв'єщеніи, въ тоже время поражають своею неожиданностью подъ перомъ аріанина и невольно вызывають догадку о зависимости его отъ аполлинаріанскихъ источниковъ. Лиоллинарій имълъ своего спеціальнаго историка: говоря это, мы разумьемь совершенно утраченную, не дошедшую до нашего времени ни въ одномъ извлеченіи, церковную исторію Тимоеся, епископа Беритскаго 4). Ученикъ Аполлинарія, преданный своему учителю и разделившій съ нимъ судьбу 5), Тимовей и быль тымь историкомь, который могь сообщить и сообщалъ полныя свъдънія о жизни своего учителя, о его перепискъ и вліяніи на ходъ церковной жизни IV-го въка.

<sup>1)</sup> См. Ieep., Quellenuntersuchungen zu d. griechischen Kirchenbistorikern, Leipzig, 1884, ss. 116. 137 fg.—Профессора А. II. Лебедева, Греческіе церковные историки IV—VI вв., Москва, 1890, стр. 119—126. Въчастности о Өеодоритъ см. Füldenpeuning, Die Kirchengeschichte d. Theodoretes v. Kyrrhos, Leipzig, 1889, и Н. Глубоковскій, Блаженный Өеодоритъ, еп. Киррскій, т. 2-й, Москва, 1890, стр. 287—293.

<sup>2)</sup> Vid. apud Suidam, Lex., I, 615 = Migne, gr. s., t. 65, col. 628.

<sup>3)</sup> Lib. VIII, 12. 14; Migne, ibid., col. 564-568.

<sup>4)</sup> О личности Тимовея и его жизни почти ничего неизвъстно (См. Tillemont, Memoires pour serv. a l' histoire ecclesiastique, Paris, 1700, t. VII, p. 624—626. 631—633; Walch, Fntwunf einer vollständigen Historie d. Kezereien, Leipzig, 1764, III, 273). Нъкоторыя указанія на его дъятельность можно находить у Феодорита (Н. Е. V, 10), Леонтія (Adversus fraudes Apollinaristarum, Migne, gr. s., t. 86, 2, col. 1953—1969), въ "Patrum doctrina de Verbi incarnatione (ed. Maji, Scriptorum veterum nova collectio, t. VII, Romae, 1833, p. 16) и въ письмъ Петра Александрійскаго къ епископамъ Діокесаріи (арид Facundum, Pro defension. trium. capit., l. IV, с. 2; Мідпе, lat. s., t. 67, с. 613 = Мідпе, gr. s., t. 33, col, 1291. 1292). Отрывокъ сочиненія Тимовея къ Гомонію епископу сохраненъ Леонтіємъ (сіт. ор.,—Мідпе, gr. s., t. 86, 2, col. 1960—1969).

<sup>5)</sup> Тимовей осужденъ былъ вивсть съ Аполлинаріемъ; см. Theodoreti H. E., V, 10.

Его "εκκλησιαστική ιστορία " была извъстна полемистамъ VI-го въка противъ монофизитства 1), и по отзыву одного изъ нихъ Тимовей именно "не нашелъ никакой иной пъли для своего труда, кромѣ восхваленія Аполлинарія", каковое онъ составиль изъ писемъ, адресованныхъ Аполлинарію и отвѣтовъ на нихъ 2); здъсь же, въроятно, помъщался и тотъ γκазатель сочиненій Аполлинарія (πίνας των λόγων 'Απολλιναolov), о которомъ упоминаетъ авторъ "Patrum doctrina de Verbi incarnatione 3)". Если кто зналъ и пользовался въ историческихъ цёляхъ трудомъ Тимоооя, то это, -- нужно думать, -- быль Филосторгій, младшій современникь Беритскаго аполлинариста; зависимость его отъ исторіи Тимовея, которая, разумъется, при современномъ состояніи вопроса не можеть быть доказана съ несомпанностью, и объясняеть собой то превозношение и уважение, какия мы встречаемъ въ устахъ историка - аріанина, едва-ли когда-либо знавшаго лично Аполлинарія. По, какъ изв'єстно, и трудъ Филосторгія не сохранился до нашего времени въ полномъ видъ; онъ полученъ въ отрывочныхъ извлеченіяхъ Фотія и Свиды, гдъ свъдънія объ Аполлинаріи излагаются только между прочимъ, только потому, что ихъ нользя было выкинуть изъ связи другихъ известій. Вта бедность оставленныхъ древними историками извъстій объ Аполлинаріи могла бы искупаться данными его собственныхъ сочиненій, но отъ богатой, поражавшей даже писателей IV-го въка его литературной производительности до нашего времени ничего не

<sup>1)</sup> Leont. Byz., Advers. Nestorian. et Eutychianos, Migne, gr. s., t. 86, 1, col. 1377.—Contra Monophysit., ed. Maji, Scriptor. veter. nova collectio, t. VII, Romae, 1833, p. 143;—Iustiniani imper., Contra Monophys., ed. Maji, ibid., p. 304,—Patrum doctrina de Verbi incarnatione., ibid., p. 16.

<sup>2)</sup> Leontii, Advers. Nest, et Eut., Migne, gr. s., t. 86, 1, col. 1377.

<sup>3)</sup> Ed. Maji, р. 16.—Этоть πίνας составлень тыть же Тимоееемъ и заключаль въ себъ перечень также писемъ Аполинарія; основываясь на этомъ указатель, авторъ "Patrum. doctrina" цитируетъ отрывокъ того же письма Аполинарія къ импер. Іовіану (ibid), которое Леонтій Византійскій читаль въ "исторіи" Тимоеея (Contra Monoph., Migne, gr. s., t. 86, 2, с. 1864). Поэтому, едва-ли можно сомнъваться въ принадлежности его къ той же исторіи Тимоеея.—Сf. Caspari, Alte und neue Quellen zur Geschichte d. Taufsymbols und d. Glaubensregel, Christiania, 1879, s. 103, anm. 61;—Dräseke, Apollinarios von Laodicea, in Luthardt's Zeitschrift fur kirchliche Wissenschaft und kirchliches Leben, 1887, Heft, X, s. 500.

дошло въ целомъ виде и подъ именемъ ихъ автора. Правда, по особымъ причинамъ, о которыхъ мы будемъ имъть случай распространиться подробнее, не малое число отрывковь догматическихъ трудовъ Лаодикійскаго писатели сохранилось въ твореніяхъ полемистовъ VI-го віка, обличавшихъ монофизитство, но до последняго времени заключающіяся въ нихъ извъстія не находили себъ ни полнаго довърія, ни достаточнаго подтвержденія въ трудахъ позднівйшаго времени. Отсюда, и новъйшимъ изслъдованіямъ, касавшимся Аполлинарія, предстояло: или тщательно собирать и упорядочивать разрозненныя и отрывочныя указанія древности на внѣшнія обстоятельства его жизни и дѣятельности 1), или излагать въ такомъ или иномъ порядкѣ его ученіе 2), основываясь на современныхъ Аполлинарію полемическихъ трудахъ противъ него, причемъ въ томъ и другомъ случав, какъ личность Аполлинарія по характеру его догматическихъ воззрвній, такъ и объемъ и направленіе его писательской дъятельности оставались невыясненными.

Появившееся только въ 1879-мъ году изслѣдованіе Каспари "Alte und neue Quellen zur Geschichte d. Taufsymbols und d. Glaubensregel <sup>3</sup>)", положило собой новое направленіе въ изученіи литературной дѣятельности Аполлинарія.

<sup>1)</sup> Изъ трудовъ этого рода, какъ болъе полные и обстоятельные, заслуживаютъ упоминанія Tillemont, Memoires pour servir a l' histoire ecclesiastique, Paris, 1700, t. VII, pp. 602—637. 789—794; — Cellier, Histoire générale, t. V; noivelle edit., Paris., 1860, chap. VI, pp. 85—91;—Walch, Entwurt einer vollständigen Historie der Kezereien, Leipzig, 1764, III Theil, ss. 119—1229. Что же касается до трудовъ Кава (Cave, Historia litteraria, Basil. 1741) и Удена (Oudinus, Commentarius de scriptoribus ecclesiae, Lipsiae, 1722), то ихъ свъзънія отличаются крайнею спутанностью и неполнотою. Въ области русской богословской литературы можно указать только единственную, но за то весьма хорошую статью объ Аполлинаріи,— Лебедева, — въ Христ. Чт. 1878, т. II.

<sup>2)</sup> Таковы относящіеся къ Аподлинарію отдівы въ трудахъ: Baur'a "Die christliche Lehre von d Dreieinigkeit und Menschwerdung Gottes in ihrer geschichtlich. Eutwicklung, Tübingen, 1841, I, 585—647;—Dorner'a "Entwickelungsgeschichte d. Lehre von der Person Christi, Stuttgart, 1845, I, 985—1036;— Voigt'a "Die Lehre d. Athanasius von Alexandrien, Bremen, 1861, съ особымъ отдівломъ "Der Apollinarismus und seine Векатрбилд. (ss. 306—345), а также и во всёхъ общихъ трудахъ по церковной исторіи в исторіи догматики.

<sup>3)</sup> Christiania, 1879.

Этимъ изследованиемъ впервые былъ всестороние раскрытъ и доказанъ тотъ фактъ, что въ настоящее время церковноисторическая наука владбеть еще подлинными сочиненіями Лаодикійскаго писателя въ " $K\alpha \tau \dot{\alpha}$  μέρος πίστις", надписанномъ именемъ св. Григорія Чудотворца, въ "λόγος περί σαρхюбеюс" св. Аванасія и нікоторых подложных посланіяхъ папы Юлія. Трудъ Каспари повлекъ за собой целый рядъ новыхъ изысканій въ этой области. Выходя изъ того, ставшаго несомнъчнымъ послъ изслъдованія Каспари положенія, что сочиненія Аполлинарія дошли до насъ подъ чужими именами, Іоганнъ Дрэзеке 1) обратилъ свое вниманіе на массу полученныхъ отъ древности подложныхъ произведеній и здісь пытался отыскать тоже, что найдено Каспари въ отношеніи къ ложно надписаннымъ сочиненіямъ Григорія Чудотворца, Аванасія и Юлія. Проявивши здісь поистинъ необычайное рвеніе въ рядь изследованій, напечатанныхъ въ самые последніе годы въ разныхъ немецкихъ повременнымъ изданіяхъ 2), Дрэзеке пришелъ къ тому резуль-

<sup>1)</sup> Oberlehren am Gymnasium zu Wandsbeck.

<sup>2)</sup> Именно въ Hingenfeld'a "Zeitschrift für wissenschaftliche Theologie", Luthard'a "Zeitschrift f. kirchliche Wissenschaft und kirchliches Leben", Lipsius'a "Jahrbücher f. protestanische Theologie", Brieger'a Zeitschr. f. Kirchengeschichte и въ "Theologische Studien und Kritiken"; въ 1892-мъ году эти разбросанныя по разнымъ журналамъ статьи въ ихъ существенныхъ частяхъ Дрэзеке вновь перепечаталъ въ изданіи Gebhardt'a и Harnack'a, Texte und Untersuchungen, VII Band, Heft. 3-4, присоединивши къ нимъ подлинный текстъ приписанныхъ имъ Аполлинарію сочиненій, и издаль подъ заглавіемъ: "Apollinarios von Laodicea. Sein Leben und seine Schriften. Nebst einem Anhang: Apollinarii Laodiceni quae supersunt dogmatica, Leipzig, 1892". - Подробный разборь его изследованій составляєть задачу нашего сочиненія; что же касается до изданнаго имъ текста догматическихъ произведеній Аполлинарія, то онъ не есть продукть самостоятельнаго изученія рукописнаго матеріала; онъ представляеть собой перепсчатку уже существующихъ изданій, а потому и научной ціности имъть не можетъ. Съ точки зрвнія практическихъ удобствъ изданіе Дрэзеке, конечно, полезно, но и въ этомъ отношении оно не стоитъ на желательной высоть, какъ какъ въ некоторыхъ случаяхъ следуетъ изданіямъ устарвлымъ (см. третью главу втораго отдела нашего сочиненія), а въ другихъ предлагаетъ текстъ очень неисправный (см. наши замъчанія о текств фрагментовъ противъ Діодора) и, въ концъ концовъ, все-же не избавляеть отъ необходимости разыскивать фрагменты Аполишарія по твореніямъ разныхъ церковныхъ писателей, потому что, не смотря на свой заголовокъ, не даетъ всего того, что осталось отъ догматическихъ сочи-

тату, что къ упомянутымъ выше именамъ должно еще при-Василія Великаго и Іустина Философа, бавить свв. часть переданнаго древностью подъ этими именами литсратурнаго матеріала принадлежить Аполлинарію. образомъ, въ настоящее время съ именемъ Лаодикійскаго писателя выдвинута въ наукъ цълая группа сохранившихся въ полномъ видъ сочиненій, изученіе которыхъ должно вести собой не только къ болфе полному и всестороннему представленію о литературной діятельности Аполлинарія, но и къ болъе точному и правильному воспроизведению той живой и многосложной эпохи, въ какую действоваль онъ. Благодаря этимъ открытіямъ, вмфсто отрывочныхъ извфстій объ Аполлинаріи и фрагментовъ его догматическихъ трудовъ, какими должны были довольствоваться прежніе изследователи его дъятельности, въ распоряжении науки оказалось значительное количество новыхъ источниковъ, данныя которыхъ по своему достоинству и важности превосходятъ все то, чемъ доселе владела наука относительно Аполли-Но на этомъ дъло не остановилось... на разсмотръпіи вновь указанныхъ цъльныхъ произведеній Аполлинарія, протестантскіе историки пришли къ ряду новыхъ выводовъ, которые ни въ какомъ случать не могутъ быть названы безпристрастными и которые характеризуются прецвеличенными сужденіями о значеніи этого писателя въ деле церковно-исторического развитія. Такъ, заканчивая свою последнюю статью объ Аполлинаріи, Дрэзеке говоритъ: "мы должны признать, что суждение Филосторгія, по которому Аполлинарія следуеть считать величайшимъ церковнымъ учителемъ четвертаго въка, вполнъ справедливо 1)", и, потому "въ развитіи ученія, въ продолженіи дела Аванасія, въ выработке и обоснованіи ученія о св. Духв" онъ вслёдъ за Филосторгіемъ ставитъ Апол-

неній этого писателя; такъ сохранившіеся въ актахъ Латеранскаго Собора фрагменты совсёмъ не извъстны Дрэзеке (Mansi, Collectio consiliorum, t. X, р. 1116): не воспользовался онъ и цитатой V-го вселенскаго собора на "книгу недоумъній" Аполлинарія (Mansi, t. XI, р. 449). Болъе же подробная оцънка изданія Дрэзеке будетъ дана при разсмотръніи изданныхъ имъ сочиненій Аполлинарія.

<sup>1)</sup> Apollinarios von Laodicea Dialoge "Uber die heilige Dreieinigkeit"; Stud. und Krit., 1890, 1, 171,

линарія выше свв. Василія Великаго и Григорія Бсгослова <sup>1</sup>). Еще болье значенія придаеть Аполлинарію въ своей "Dogmengeschichte" Адольфъ Гарнакъ: онъ называетъ его "учителемъ Каппадокійцевъ <sup>2</sup>)" "самымъ значительнъйшимъ богословомъ своего времени <sup>3</sup>)", который въ своей христологіи "энергично и съ павосомъ внутренняго убъжденія" высказаль то, "во что въ сущности въровали всъ благочестивые Греки", что "тысячи до Аполлинарія чувствовали" и что "одинъ только онъ исповъдаль и возвъстилъ <sup>4</sup>)".

Если вообще изучение литературной деятельности Аполлинарія въ виду его значенія въ исторіи догматики не можетъ быть безцельнымъ и излишнимъ, то въ отношеніи къ новооткрытымъ трудамъ его церковно исторической наукъ предлежитъ прямая задача-не только подвергнуть еще разъ провъркъ полученные изслъдованіями Каспари и Дрэзеке результаты, но и обсудить степень состоятельности тъхъ выводовъ, которые связываются съ ними. Всего удобнъе это можно сдълать въ особой монографіи, посвященной какъ обзору оставшихся свёдёній объ Аполдинаріи и фрагментовъ его догматическихъ трудовъ, такъ и разсмотренію и оценке результатовь новыхъ изысканій, относящихся къ области его литературной деятельности. Желаніе имъть такую монографію давно ужебыло высказано въ наукъ 5); хотя послѣ того новыя изслѣдованія еще значительно увеличили число сочиненій, признанныхъ принадлежащими Аполлинарію. На встръчу этому желанію и идетъ нашъ трудъ. Такъ какъ упомянутыя нами новейшія изследованія, составляю-

<sup>1)</sup> Ibid., ss. 158. 171. Cp. "Δόγος παραινετικός πρὸς 'Ελλήνας" in Brieger's Zeitschrift für Kirchengeschi hte, VII, s. 277. 278.

<sup>2)</sup> Lehrbuch d. Dogmengeschichte, von dr. Adolph Harnack, Freiburg, 1887, 1I, 285.

<sup>3)</sup> Ibid. II, 312.

<sup>4)</sup> Ibid. II, 313.—Гарнакъ считаетъ Аполлинарія полнымъ выразителемъ "греческаго благочестія" и, заканчивая исторію соборовъ, говоритъ, что "въ религіозномъ отнешеніи въ греческой догматикъ побъдилъ Аполлинарій (ibid. s. 414, anm)".

<sup>3)</sup> См. Joh. Dräseke in Lipsius Jahrbücher für protestanische Theologie, s. 296. 297. Точно также Гарнакъ пишетъ: "man kann innerhalb d. Dogmengeschichte d. Alterthums zur Zeit keine lohnendere Aufgabe finden",—Lehrbuch d. Dogmengeschichte, II, 313, anm.

щія поводо нашего труди, касаются только литературнаго наследства, оставшагося отъ Аполлинарія, то и главная его задача состоить въ анализъ памятниковъ этой его дъятельности, причемъ біографическія свъденія о лице этого нисателя имъютъ значение лишь обстоятельного введения къ разсмотренію его сочиненій. Въ виду этой задачи, обозревая и оцфивая результаты новфицихъ изысканій Каспари и Дрэзеке, мы не могли и не считали себя вправъ ваться отъ обсужденія фрагментовъ важнъйшихъ догматическихъ трудовъ Аполлинарія и попытки возстановить ихъ содержаніе и планъ въ тъхъ случаяхъ, гдъ доставленныя древностью извъстія давали возможность къ тому. Но мы исключили изъ матеріала, подлежащаго нашему изученію, остатки экзегетическихъ сочиненій его, сохраняющіеся въ катенахъ какъ потому, что эти остатки совершенно не затронуты новыми изследованіями, такъ и потому, что они представляють собой еще сырой матеріаль, отчасти еще не изданный и во всякомъ случав требующій отдельныхъ предварительныхъ изысканій относительно своего происхожденія вновь добытыхъ и подлинности. Повърка результатовъ, изследованіями Каспари и Дрэзеке касательно литературной дъятельности Аполлинарія, привела насъ во многихъ случаяхъ къ выводамъ, несогласнымъ съ ними. Это въ особенности нужно сказать объ изследованіяхь Дрэзеке. Сочиненія, приписанныя последнимъ Аполлинарію, представляютъ собой особое явленіе въ области древне-церковной литературы; -- это своего рода блуждающія кометы на неб'в древней письменности, которыя еще не пристроены къ опредъленному мъсту, не нашли для себя надежнаго пристанища. Было бы весьма легко определить отношение ихъ къ Аполлинарію, если бы до нашего времени сохранился тотъ πίναξ τῶν λόγων Απολλιναρίου, ο которомъ мы говорили, но при отсутствіи внёшнихъ свидётельствъ, эти сочиненія и въ своемъ содержаніи заключають такъ мало характеристичныхъ признаковъ своего присхожденія, что стольже приличествують IV-му въку, сколько и всякому другому изъбли жайшихъ послъдующихъ 1). Отъ изслъдователя этихъ сочи-

<sup>1)</sup> Такъ напр. по воззрѣніямъ существующимъ въ наукѣ относительно трагедіи " $X \varrho \iota \sigma t \dot{o}$ ;  $\pi \dot{\alpha} \sigma \chi \omega \nu$ ", она относится во времени отъ IV - XII вв.

неній требуется работа въ собственномъ смыслів скрупулезная, требуется вниманіе къ самымъ незначительнымъ мелочамъ, къ каждому малейшему намеку, такъ какъ только въ такомъ случав можно надвяться напасть на твердый и правильный путь въ опредъленіи ихъ происхожденія изъподъ пера того или другаго церковгаго писателя. Естественно, что при этой работъ, особенно, когда внимание изследователя направляется въ какую либо одну сторону дела, различныя упущенія и недосмотры оказались болье частыми, чемъ это можно было ожидать; естественно, что въ некоторыхъ случаяхъ рёшительное сужденіе было еще поспёшнымъ, не соотвътствующимъ качеству представленныхъ доводовъ. Но отвергая результаты новыхъ изследованій относительно того или другаго сочиненія древности церковной, приписываемаго Аполлинарію, мы не считали себя обязанными входить въ подробныя изысканія объ имени его дъйствительнаго автора, такъ какъ это можетъ дать въ себъ достаточный матеріаль для отдёльнаго, самостоятельнаго труда. Только въ одномъ случав мы сделали исключение изъ этого правила, — потому, главнымъ образомъ, что изученіе литературы IV-го въка привело насъ, какъ кажется, къ болъе правильному и върному взгляду на дъло, ть, какіе существовали досель, и поэтому намъ представлялось желательнымъ и целесообразнымъ изложить его здесь же. - Еще менте могли мы присоединиться къ ттмъ новымъ выводамъ, какіе высказанны въ западной наукъ относительно значенія и положенія Аполлинарія въ ряду современныхъ ему церковно-историческихъ деятелей. Эти выводы не находять себъ подтвержденія въ тщательномъ изслідованіи сочиненій, несомнінно Аполлинарію принадлежащихъ, и должны быть признаны научно неоправданными. оцънивали дъятельность Аполлинарія его знаменитые современники, -- такія великія лица, какъ свв. Василій Великій, Епифаній, Григорій Богословъ и др. Они не умаляли ни дарованій Аполлинарія, ни его блестящаго образованія въ свътскихъ наукахъ, ни его заслугъ въ борьбъ за ученіе о св. Троицъ; но въ то же время они не задумались ръшительно возстать противъ Аполлинарія и осудить его, когда его деятельность стала явно клониться ко вреду церкви. Проводя грань между темъ, что было похвальнаго въ

Аполлинаріи, какъ деятель, и его заблужденіями, они отдавали должную дань первому и обличали второе. И такихъ правиль древне-церковные писатели держались въ обсужденіи не только Аполлинарія, но и нікоторыхъ другихъ лицъ, которыя, какъ папр. Оригенъ или Өеодоръ суестскій, имъли много общаго съ нимъ по своему положенію въ ходъ церковной жизни. Такъ, изобразивши замъчательныя дарованія Дидима Александрійскаго и искусство въ діалектикъ Аэція-аріанина, Созоменъ добавляетъ: "да не покажутся кому нибудь непріятными похвальные мои отзывы о накоторыхъ еретикахъ; я хвалю ихъ красноръче и ученость, но не хвалю ихъ пониманія догматовъ 1)": въ отношении же къ Аполлинарию мы темъ более можемъ последовать за Созоменомъ, что на стороне приведеннаго имъ разграниченія стоять и великіе современники Аполлинарія.

<sup>1)</sup> H. E., V, 15.

# ОТДЪЛЪ ПЕРВЫЙ.

## Біографическія свъдънія объ Аполлинаріи.

#### ГЛАВА ПЕРВАЯ.

М'єсто и годъ рожденія Аполлинарія.— Характеристика его образованія и р'єменіе вопроса о томъ, какой школ'є древне-церковныхъ писателей принадлежить Аполлинарій.—Столкновенія его ст. Феодотомъ и Георгіемъ, епископами Лаодикіи.

Родиной Аполлинарія была Лаодикія; въ ней онъ провель большую часть своей жизни <sup>1</sup>), въ ней онъ достигъ еписконства и, въроятно, здъсь же и умеръ. Съ именемъ Лаодикіи, весьма распространенномъ въ провинціяхъ Азіи, было извъстно нъсколько городовъ <sup>2</sup>), но родной городъ Аполлинарія мы должны искать въ Сиріи. Іеронимъ <sup>3</sup>), Созоменъ <sup>4</sup>) и Свида <sup>5</sup>) прямо называютъ его епископомъ Лаоди-

<sup>1)</sup> Cf. Theodoreti Hist. eccl., V, 4.

 $<sup>^2</sup>$ ) Именно: четыре; о двухъ сирійскихъ городахъ этого имени сейчасъ скажемъ; третій стоялъ на рѣкѣ Ликѣ  $(\pi \varrho o_S \tau \tilde{\varphi} \wedge \ell \varkappa \varphi)$ , при впаденіи въ нее Капра и Асона, во Фригіи; это былъ весьма торговый городъ, христіанской общинѣ котораго назначалось упоминаемое въ Колосс. IV, 16 посланіе ап. Павла и церковь котораго имѣется въ виду въ Апокал. I, 11; III, 14—22 (см. Richard Pocockes, Beschreibung d Morgenlandes aus d. Englisch. übers., Erlangen, 1755, III, 105 fg. Rosenmüller, Handbuch d. biblisch. Alterthumskunde, Leipzig. 1825, I, 2, 205); и, наконецъ, четвертый находился въ Ликаоніи, на дорогѣ къ Ефрату (Strab. 14, 663),—т. н.  $\Lambda \alpha o \delta \iota \varkappa \epsilon \iota \alpha$   $\dot{\chi}$  хатах  $\epsilon \varkappa \alpha \nu \mu \dot{\epsilon} \nu \eta$  (см. Реальный словарь классическихъ древностей по Любкеру, СПБ., 1885, 719).

<sup>3)</sup> De vir. illustr. c. ClV.

<sup>4)</sup> Hist. eccl. 11, 17,

<sup>3)</sup> Lexic., ed. Bernuardy, I, 615.

кіи сирской или просто сиріянипомъ. Въ Сиріи во времена Аполлинарія имя Лаодикіи было усвоено двумъ городамъ: одинъ изъ нихъ довольно бъдный и малоизвъстный городокъ лежалъ на верхнемъ теченіи Оронта, на пути изъ Дамаска въ Емесу, вблизи последней 1). Другой, сильный цветущій городъ Лаодикія находился недалеко отъ Антіохіи, къ юго-западу отъ нея, на небольшомъ полуостровъ, образуемомъ береговой линіей Средиземнаго моря <sup>2</sup>). Онъ входилъ въ составъ провинціи "Syria prima" и въ отличіе отъ Лаодикіи на Оронтъ назывался Laodicea ad marem. т.-е. Лаодикіей приморской 3); этотъ последній городъ и быль родиной Аполлинарія 1). Такъ какъ значеніе и вліяніе епископа обусловливалось богатствомъ и общирностью города его канедры, то мы считаемъ нужнымъ сказать несколько словъ о родномъ городъ Аполлинарія. Лаодикія или Латакія построена была Селевкомъ первымъ, царемъ Сиріи, н свое имя получила въ честь его матери - Лаодики; вивсть съ Антіохіей, Апамеей и Селевкіей, которыя вели свое начало отъ того же Селевка, она составляла группу городовъ, носившихъ въ древности названіе "сестеръ" в). Прекрасное положение вблизи моря, создавшее торговое значеніе Лаодикіи, какъ приморскаго порта, и плодоносная, богатая виноградниками равнина, окружавшая его, обезпечили городу блестящую будущность. Какъ одинъ изъ переднихъ городовъ Сиріи, Лаодикія была обнесена стънами. богато обстроена и снабжена водопроводомъ, бравщимъ начало въ двухъ миляхъ отъ города, отъ протекающей зайсь



<sup>1)</sup> Такъ наз. Laodicea scabiosa, такъ какъ тамъ часто господствовала проказа (Strab., 16, 755).

<sup>2)</sup> Pocockes, ibid., II, s. 200. 286 fg. Kiepert, Lehrbuch d. alten Geographie, 1877, I, p. 164.

s) Treppner, Das Patriarchat von Antiochien von seinen Entstehen bis zum Ephesinum 431, Würzburg 1891 s. 57. 58. 87.

<sup>4)</sup> Внв сомивнія это поставляєть свидвтельство Феодора, пресвитера Рэфускаго (Raethunus), писателя VII ввка (см. Cave Historia literaria, v. I, р. 587, Basileae, 1741), называющаго Аполлинарія предстоятелемъ Лаодиків приморской; см. его соч. "De incarnatione" въ изд. Balfore'a "Gelasii Cyzineni commentarius auctorum Nicaeni consilii cum collaritione Theodori presbyteri de incarnatione Domini", Lutetice, 1590, р. 231.

<sup>5)</sup> Treppner, cit. op., s. 64.

рвки 1). Еще Юлій Цезарь оказываль этому городу большія благодъянія, во времена же имперіи ему были даны преимущества колоніи съ италійскими правами, а при Сентиміи Северъ онъ на нъкоторое время сдълался даже главнымъ провинціальнымъ городомъ. Неизвѣстно, когда было принесено христіанство въ Лаодикію 3); близость къ Антіохіи, этому разсаднику христіанства и христіанскаго имени 3), и приморское положении города заставляютъ полагать, что оно здёсь распространилось очень рано, какъ и въ большей части видныхъ городовъ Сиріи и Малой Азіи. Епископы ея становятся извъстными съ половины III-го въка 4), принимаютъ живое участіе въ событіяхъ церковной жизпи своего времени и славится своею образованностью 5). Въ IV-мъ въкъ каеедра Лаодикіи является уже одною изъ самыхъ видныхъ и передовыхъ 6). Это былъ въкъ, когда и въ политическомъ отношении Лаоликія стояла на высшей ступени доступнаго ей значенія; этотъ городъ настолько быль проникнуть сознаніемь своего богатства и силы, что тягался съ Антіохіей о пальмѣ первенства 7). Когда своевольная антіохійская чернь, недовольная какимъ-то чрезвычайнымъ налогомъ Өеодосія императора, учинила возмущеніе и, низвергши мідную статую Плакиллы, влачила ее по улицамъ, то царь не иначе хотълъ наказать этотъ себялюбивый городъ, какъ отнять отъ него преимущества и от-

<sup>1)</sup> Сявды его видны еще досель; см. Richard Pocockes, cit. op., ss. 286—289.

<sup>2)</sup> Тгеррпет первымъ епископомъ Лаодикіи считаетъ Луція, о которомъ упоминаетъ Ан. Павелъ въ посланіи къ Римлянамъ 16 гл. 21 ст. (сіт. ор, s. 65), ничъмъ, однако, не подтверждая своей догадки, которая въ виду отсутствія всякихъ извъстій о личности Луція и молчанія Евсевія о его епископствъ оказывается крайне невъроятной.

<sup>3)</sup> Дъян. XI, 26.

<sup>4)</sup> Первый упоминаемый Евсевіемъ епископъ Лаодикіи Өилимидрисъ жилъ во время гоненія Декія (Н. Е. VI, 46) и умеръ вскоръ по окончаніи гоненія (Н. Е. VII, 5).

<sup>&</sup>lt;sup>5)</sup> Cm. Euseb. H. E., VII, 32).

<sup>6)</sup> Такъ въ нѣкоторыхъ опредѣленіяхъ втораго вселенскаго собора каеедра Лаодикійская поставлена рядомъ съ Константинопольской и Александрійской. См. Sozom. H. E. VII, 9; cf. Codex. Theodosianus, ed. Hacnel, 1478; XVI, 1.

<sup>7)</sup> Өеодорить пишеть: "Антіохіи издавна соревновала Лаодикія".— II. E. V, 20.

дать старъйшество сосъдней Лаодикіи, — въ справедливомъ разсчетъ, что эта мъра особенно подъйствуетъ на антіохійцевъ 1). Это гражданское соревнованіе Лаодикіи къ Антіохій не оставалось безъ вліянія и на ходъ церковныхъ дъль того и другого города. Лаодикійскій епископъ не только посъщалъ Антіохію, но и считалъ себя вправъ вмъшиваться во внутреннюю жизнь тамошнихъ христіанъ и устроять ее по своему усмотрънію...

Ясно обозначая эту Лаодикію, какъ родину Аполлинарія <sup>2</sup>), историки, однако, не сохранили указаній относительно времени его рожденія. Дошедшія до насъ свъдънія о немъ вообще дають весьма мало основаній къ ръшенію этого вопроса. Если историки и современники его, имъвшіе поводъ коснуться того или другого факта изъ его жизни, и обозначають его возрасть, то они употребляють при этомъ слишкомъ общія и неопределенныя выраженія, чтобы основываясь на нихъ можно было остановиться на опредъленномъ годъ. Св. Епифаній, говоря объ Аполлинаріи, называеть его " $\gamma \acute{\epsilon} \varrho \omega v$ " и " $\pi \varrho \epsilon \varsigma \beta \acute{\upsilon} \tau \eta \varsigma$ "  $^3$ ); такъ какъ  ${
m E}$ пифаній свои книги противъ ересей, по его собственному указанію 4), началъ въ одиннадцатомъ году царствованія Валентиніана и Валента, т.-е. въ 374-мъ 5) и ересь 66, 20 составилъ въ срединѣ 376 года 6), то, судя по прежнему ходу его дѣла, 77-ю сресь, въкоторой идетъ ръчь объ Аполлинаріи, опъ долженъ былъ написать въ концъ 376 года 7), каковой годъ

<sup>1)</sup> Theodoret., ibid.

<sup>2)</sup> Socr. H. E., II, 46.

<sup>3)</sup> Haer. LXXVII, 2; Migne, Patr. c.c., gr. s., t. 42, c.c. 642. 696.—Твор. Епиф. въ русск. пер., ч. 5. стр. 176—232.

<sup>4)</sup> Haer. I, 2; Migue. gr. s., t. 41, с. 176—Твор. Епиф. въ рус. пер. ч. I, 23.

<sup>5)</sup> Валентиніанъ былъ избранъ на царство 24-го февраля 364 года и 28 марта того же года назначилъ своимъ соправителемъ Валента.

<sup>6)</sup> Наег. 66, 20; Мідпе, дг. s., t. 42, с. 64.— "Тринадцатый годъ Валента и девятый Граціана" обознаеть собой время отъ 28 Марта 376 года до 24 Августа того же года; тринадцатый годъ правленія Валента наступиль только съ 28 Марта 376-го года, съ 24-го же Августа этого года пошель уже десятый годъ Граціана, такъ какъ Граціанъ провозглашенъ былъ правителемъ (Августомъ) въ 367 году 24-го Августа (Атт. Marcell, I. XXVI, с. 6; Sozom. l. IV, с. 12; Socr., l. IV, с. 11).

<sup>7)</sup> Или въ самомъ началъ 377 года.

и будеть тымь временемь, когда Аполлинарій находился уже въ старческомъ возрастъ. Если положить 70-ть лътъ числомъ, соотвътствующимъ этому общему обозначению возраста, то истекающее первое десятильтіе IV-го выка должно быть временемъ рожденія Аполлинарія, причемъ онъ оказывается нъсколько моложе св. Асанасія 1). Къ этому же сводится столь же общее, какъ и у Епифанія, указаніе Созомена. Разсказывая о столкновеніи Аполлинарія и его отца съ Өеодотомъ, епископомъ Лаодикіи, Созоменъ добавляеть, что въ это время Аполлинарій быль еще "въ юношескихъ лътахъ" и пользовался уроками софиста Епифанія 2). Эпизодъ этотъ падаеть на 330—332 гг., такъ какъ послъ 332 года и во всякомъ случат предъ 335-мъ годомъ канедру Лаодикіи заняль Георгій 3). Аполлинарій въ это время проходиль уже должность чтеца въ Лаодикійской церкви: имфя въ виду, что св. Василій достигь этого чина 26-28 годахъ 1) своей жизни, Григорій Нисскій около 360 года, сл $^{5}$ довательно, тоже 25-27 л $^{5}$ ть  $^{5}$ ), и принимая тотъ же возрасть для Аполлинарія, мы получаемъ годъ его рожденія въ 305-310 гг. Отецъ Аполлинарія,

<sup>1)</sup> Годъ рожденія св. Асанасія полагають въ концв III ст., см. Kling, Athanasius, in Herzog's R. E., I, 572; Böhringer, Die griechischen Väter des dritten und vierten Jahrhunderts, II Hälfte, Stuttgart, 1874, s. 61.— А. В. Горскій, Жизнь Св. Асанасія Великаго, Москва, 1853, стр. 32.

<sup>2)</sup> Sozom. H. E. VI, 25.

<sup>3)</sup> Поставленіе Георгія епископомъ Лаодикій должно было имѣть мѣсто вскорѣ послѣ изгнанія св. Евстаеія изъ Антіохіи; см. Athanasii oper. t. I. ed. Coloniae, 1686, р. 812.—Твор. Св. Аеан. ч. 2, стр. 81. На соборѣ въ Тирѣ онъ присутствоваль уже въ качествѣ епископа, см. Твор. Св. Аеан. ч. I, 201.

<sup>\*)</sup> Kölling (Geschichte d. ariunischen Häresie, 2 В, Gütersloh, s. 339) ръшительно стоигь за 26-ой годъ; различіе въ двухъ-трехъ годахъ получается вслёдствіе того, что годъ рожденія св. Василія въ наукъ прочно не установленъ: Maranus полагаетъ его въ 329-мъ г. (Vita Basilii, с. I, 2; Migne, gr. s., t. 29, p. VI. VII), Kölling—въ 330 (ibid., s. 331), Klose—въ 331 (Basilius d. Grosse, Stralfund, 1835, s. 111 и у Неггод'а въ Real-Encycl,—t. I, s. 712).

<sup>5)</sup> Kölling, ibid., s. 415., Rupp (Gregor's d. Bischofs von Nyssa Leben und Meinungen, Leipzig, 1834) и Möller (in Herzog's Real-Encycl. t. 5. Stutthart, 1856, s. 354 fg.) не опредъляють года поставленія св. Григорія въчтеца. Heyns (Disputatio historico-theologica de Gregorio Nysseno, Lugduni, 1835, s. 10) относить это событіе къ 369-му году, но эта его дата ничвить не можеть быть оправдана.

носившій тоже самое имя, не быль постояннымь жителемь Лаодикіи. Онъ происходиль изъ Александріи и ранбе своего переселенія въ Лаодикію преподаваль грамматику въ финикійскомъ город'я Берит'й 1). По обычаю риторовъ, р'ядко учившихъ въ томъ городъ, въ которомъ они рождены<sup>2</sup>), и Аполлинарій- отецъ покинулъ Александрію, чтобы найти себь школу въ Берить. Быть можеть, къ Бериту его влекла и та слава, какою пользовался этотъ приморскій городъ въ кружкахъ риторскихъ. Риторская школа въ Беритв владъла тъмъ преимуществомъ, что она вмъстъ съ діалектическимъ образованіемъ давала еще юридическую подготовку, съ цёлью ознакомить своихъ слушателей съ состояніемъ римской юриспруденціи и сдёлать ихъ способными адвокатами 3). Это была цвътущая школа, привлекавшая къ себъ многочисленныхъ учениковъ 4) и учителей и снискажная себъ такую извъстность, что побудила Антіохію предпринять у себя устроеніе полобной же школы і). Замізчаніе Сократа, что Аполлинарій отецъ именно "училъ" въ Беритъ 6), показываеть, что александрійскій риторь пришель сюда не столько затъмъ, чтобы обогатиться новыми свъдъніями, сколько затемъ, чтобы дать исходъ своимъ силамъ и спискать славу 7). Неизвъстно, когда и по какимъ побужденіямъ онъ переселился въ Лаодикію. Лаодикія была сосъднимъ городомъ Берита и своимъ политическимъ значеніемъ превосходила последній. Въ отношеніи къ образованности она едва-ли много уступала ему; она была слишкомъ близка къ Аптіохіи, чтобы не воспользоваться въ должной мъръ духовными благами этого сосъдства, и посъщалась знаменитыми риторами. Поселившись въ Лаодикіи, Апол-

<sup>1)</sup> Socr. H. E. II, 46.

<sup>2)</sup> Sievers. Das Leben d. Libanius, Berlin, 1868, s. 19.

<sup>3)</sup> CB. Γρигорій Чудотворецт. называеть ее "παιδευτήριον τῶν νόμων τούτων (ψωμαϊκῶν)"; Migne, gr. s., t. X, c. 1065,—a Евнапій—"матерію юридическихъ наукъ". Cp. Bernhardy, Grundriss d. griechischen Literatur, I, 651. 664; Halle, 1876.

<sup>4)</sup> Bernhardy, cit. op., s. 664.

<sup>5)</sup> Sievers. Das Leben d. Libanius. Berlin, 1868, s. 17. 18.

<sup>6)</sup> Cf. Sozom. H. E. VI, 25 et Socr. II, 46.

<sup>7)</sup> Bernhardy прямо зачисляеть Аполлинарія въ рядъ знаменитыхъ Беригскихъ учителей того времени; cit. op., s. 665.

линарій здёсь женился и имель сына, тоже Аполлинарія 1). Александріець не могь себя чувствовать чужимъ среди лаоэтотъ городъ велъ постоянныя и частыя сношедикіянъ: нія съ Александріей, доставляя жаркому Египту прохладительные напитки изъ своихъ виноградниковъ 2), и охотно принималь къ себъ ученыхъ александрійцевъ. Такъ, шести епископовъ, преемственно управлявшихъ лаодикійскою церковію во второй половинѣ III-го вѣка, двое,-и, притомъ, знаменитъйшіе и славившіеся своею образованностью, происходили изъ Александріи, и оба они были избраны лаодикійской братіей, "задержаны" въ Лаодикіи 9). Въ теме время Лаодикія лежала на торговомъ пути изъ Египта на Занадъ и сама примала участіе въ торговлъ; неудивительно, поэтому, что до Лаодикіи быстро доходили извъстія о событівкъ адександрійскихъ и что александрійское семейство, переселившееся сюда, могло поддерживать постоянныя сношенія со своими египетскими друзьями.

<sup>1)</sup> Это имя было весьма распространено у Грековъ и Римлянъ (См. Fabricius, Biblioth. Graec., v. VII, p. 660), но ореографію его еще до сихъ поръ нельзя считать прочно установившейся въ ученомъ мірв. Почти во всвиъ греческихъ изданіяхъ это имя пишется такъ: 'Απολινάριος (напр. Zacagni, ed "Αντιροητικός" Γρигорія Нисс., Romae, 1698; Gallandius, Bibl. veter. patr., Venetiis, 1767 sq.; Combefisi ed. Maximi Confess. op., Parisiis. 1675; Valesius въ изд. церковныхъ истор.; Ang. Majus, Scriptor. veter. nova collect., Romae, 1883; Cotelerius in "Eccles. graec. monumenta" 1691 и др.). Латинскіе висатели обычно употребляють Apollinaris, Apollinarius, ръдко Apolinarius. Эта сраографическая разность уже нъсколько разъ была предметомъ ученаго обсужденія (Petavius, Dogm. theol. de incarn., I, 6, § 1, t. V, p. 13; Dupin, Bibl. d. auteurs eccles, t. II, p. 127; Walch, Historie Kezercien, III, s. 122, anm. 1; Draseke in Lipsius' Jahrbüchern f. protestantisch. Theolog., 1884, 2, 340, 341), хотя это обсуждение и не приводило къ одинаковымъ выводамъ. Соответственно граческому производству слова, подтверждаемому свидътельствомъ нъкоторыхъ древнихъ рукописей, втрите следовать обычному въ нашей литературъ правописанию. Іеронимъ (De vir. illustr., с. CIV), по указаніямъ манускриптовъ VII-го въка, писалъ Apollinarius, и только въ рукописяхъ XI-го въка появляется болье свойственная поздныйшему латинскому словоупотреблению форма Apollinaris (Dräseke, cit. op., s. 341). По словамъ Еразма, пользовавшагося древивишимъ кодексомъ, также (т. е. Απολλινάσιος) писалъ и Софроній (Erasmi Roterd. ed. Hieronymi op., Basileae, 1553, t. I, Scholia, p. 312). Οτοιομα имя Απολ. πο гречески будеть 'Απολλινάριος, лат. Apollinarius, рус. Аполлинарій.

<sup>2)</sup> Cf. Richard Pocockes, cit. op., ss. 286-289.

<sup>3)</sup> Eus. H. E. VII, 32.

Древность не сохранила намъ сведений о ходе воспитанія и образованія Аполлинарія; точно также и дошедшіе до насъ памятники его литературной деятельности не даютъ въ себъ достаточныхъ данныхъ для характеристики его образованности, такъ какъ отъ важнейшихъ для этой цели апологетическихъпроизведеній его не осталось ни одной строчки. Въ этомъ вопрост наука должна довольствоваться только общими отзывами объ учености Аполлинарія, идущими отъ его современниковъ, не имъя возможности развить и подвердить ихъ анализомъ собственныхъ его сочиненій. Основываясь на этихъ отзывахъ, мы должны сказать, что по своимъ познаніямъ въ области світскихъ наукъ Аполлинарій принадлежаль къ числу первыхъ и выдающихся лицъ своего времени. Онъ родился въ счастливыхъ условіяхъ для того, чтобы въ совершенствъ усвоить себъ свътскую образованность. Перваго и ближайшаго учителя себъ онъ нашель въ лицъ своего отца, "не неизвъстнаго грамматика 1)", и, какъ сынъ ритора, по самому своему происхожденію, оказался въ кругу лицъ, жившихъ интересами науки и являвшихся носителями образованности своего времени. Сократъ еще о юношъ -- Аполлинаріи замьчаеть, что опъ вмьсть со своимъ отцомъ былъ очень друженъ съ софистомъ Епифаніемъ и питалъ къ нему уваженіе <sup>2</sup>); а Свида, въроятно, на основаніи Филосторгія, даеть такое же свидетельство объ отношеніяхъ его къ Ливанію 3). О значеніи Епифанія въ дель образованія Аполлинарія мы имъемъ прямое извъстіе Созомена, что уроки этого софиста весьма усердно посъщались Аполлинаріемъ 4). Ливаній же быль нъсколько моложе Аполлинарія, а потому и не могъ имъть такого вліянія на ходъ его умственнаго развитія, какъ Епифаній. Это былъ скорве опытный совътникъ и ученый сотрудникъ въ занятіяхъ Аполлинарія классической литературой, чёмъ учитель. Знакомство и дружба обоихъ этихъ лицъ, по всемъ въроятіямъ, начались въ то время, когда Ливаній, оставивши Константинополь, навсегда поселился въ Антіохіи

<sup>1)</sup> Soz. H. E. VI, 25.

<sup>2)</sup> H. E. II, 46.

<sup>3)</sup> Lexic. I, 615.

<sup>4)</sup> II. E. VI, 25.

(354 г.), то есть, въ томъ возрасть Аполлинарія, когда онъ вышелъ изъ періода воспитанія и всталъ на самостоятельный путь 1). Говоря о школь Ливанія въ отношеніи къ Аполлинарію, нужно, поэтому, разумьть школу не въ смысль учебно-воспитательнаго института, а какъ корпорадію людей науки и знанія, какого рода корпораціи действительно находили себъ мъсто среди образованнаго міра того времени и при Ливаніи существовали въ Антіохіи 2). — Этими связями Аполлинарія съ знаменитыми риторами IV-го въка и условливалась та выдающаяся свътская его ученость, о которой единогласно говорять намъ отзывы его современниковъ. Такъ, св. Епифаній, который не иначе упоминаеть объ Аполлинаріи, какъ добавляя эпитеты "ученый", "мудрый", "ученъйшій" 3), слъдующими словами характеризуетъ его образованность: "этотъ мужъ, -- говоритъ онъ, -- получилъ образованіе не случайное, начавъ его съ наукъ предуготовительныхъ и эллинскаго ученія и искусившись во всякомъ діалектическомъ и софистическомъ искусствъ 4) ". Викентій Лиринскій, читавшій его сочиненіе противъ Порфирія, недоумъвалъ, кто бы могъ сравниться съ Аполлинаріемъ, проницательности ума, по трудолюбію, по учености  $^{5}$ )". Свида, и здёсь, —безъ сомнёнія, —повторяющій Филосторгія, называеть его выдающимся поэтомъ и замъчательнымъ ораторомъ, много потрудившимся въ изучении философии 6). Эти широкія познанія Аполлинарія въ области светскихъ наукъ оказали большое вліяніе въ дальнійшихъ обстоятельствахъ его жизни 7) и прежде всего отразились на его положеніи въ современномъ ему христіанскомъ міръ. Своей выдающейся образованности онъ быль обязань знакомствомъ

<sup>1)</sup> Ему было въ это время около 45-ти лътъ.

<sup>2)</sup> Sievers, cit. op., s. 41.

<sup>3)</sup> Haer. LXXVII, 2. 25,—Migne. gr. s., t. 42, с. 643. 676.—Твор. св. Епиф. ч. 5, стр. 176. 211.

<sup>1)</sup> Haer. LXXVII, 25; Migne, ibid., c. 676; TBop., V, 211,

<sup>5)</sup> Common. I, 11; -Mign., lat. s., t. 50, c. 653.

<sup>6)</sup> Lexic. I, 615.

<sup>7)</sup> Мы увидимъ ниже, при разсмотръніи его сочиненій, что и самое лжеученіе Аполлинарія свой источникъ имъетъ отчасти въ увлеченіи эллинской философіей.

съ виднъйшими дъятелями христіанской церкви и тъмъ уваженіемъ, какое онъ нъкоторое время встръчалъ въ ихъ рядахъ <sup>1</sup>). Ученость Аполлинарія давала послъднимъ основаніе возлагать на него благія надежды <sup>2</sup>), ожидать отъ него особыхъ заслугъ на пользу церкви <sup>3</sup>),—тъмъ болье, что и самъ обладатель этой учености на первыхъ порахъ заявилъ себя горячей преданностью интересамъ православія.

Кто быль учителемъ Аполлинарія въ области христіанской въры?-Первый эпизодъ, передаваемый историками изъ его жизни, рисуетъ его не только какъ христіанина, но какъ уже принадлежащаго къ клиру церкви лаодикійской и проходящаго должность чтеца въ то время, какъ отецъ его быль пресвитеромъ этой церкви 4). Въ этомъ последнемъ на поставленный отвѣтъ уже **ланъ** очевидно, прошель тѣ ступени разотецъ Аполлипарія, витія, которыя столь часто тогда людей преданныхъвъръ приводили къ церковнымъ должностямъ. Оставивши риторство, онъ посвятилъ себя служенію церкви и, какъ лицо, облеченное духовнымъ саномъ, ближе всего могъ быть наставникомъ своего сына въ области въры. Это обстоятельство должно было определить собой главное направление богословской образованности Аполлинарія. Лаодикія лежала вблизи Антіохіи, где во время воспитанія Аполлинарія цвело училище въры, габ дъйствовали наследники духовныхъ сокровищъ, оставленныхъ пресвитерами Лукіаномъ и Дороееемъ. Св. Евстаеій, епископъ антіохійскій, которому принадлежало высшее руководство въ школьномъ антіохійскомъ дёлё, быль именно такимъ лицомъ, которое высоко могло держать ученое знамя этой школы. Одинъ изъ выдающихся представителей историко-грамматического метода въ области

<sup>1)</sup> Св. Нилъ Синантъ пишетъ: "Аполлинарій... уважаемъ былъ за слово", т. е. за искусство въ словъ, въ чемъ главнымъ образомъ и выражалась образованность тогдашняго времени.—S. Nili epistol. lib. 1, CCLVII; Migne, gr. s., t. 79, с. 177; Твор. преп. Нила Синайскаго, ч. 2, стр. 372.

<sup>2)</sup> Cp. Epiph. Haer. LXXVII, 19; Migne, gr. s., t. 42, c. 669.

<sup>3) &</sup>quot;Ожидали,—говорить св. Василій объ Аноллинаріи,—что онъ будеть споборникомъ истины"; Epist. CCLXV; Migne, gr. s., t. 32, с. 985; Твор. ч. 7, стр. 238.

<sup>4)</sup> Socr. II, 46; Soz. VI, 25.

экзегезиса, сознательный и горячій противникъ Оригена 1), Евстаній счастливо соединяль въ себ'в преданность традиціямъ своей школы съ твордостью и чистотою своихъ догматическихъ убъжденій. Быль-ли Аполлинарій въ антіохійской школь? слушаль-ли онь оя учителей?--- на эти вопросы нёть ответа въ сохранившихся о немъ свёдёніяхъ. Позднее Антіохія является местомь, где онь развиваеть широкую и разнообразную деятельность, занимается экзегезисомъ 2), рукополагаетъ новаго епископа Виталія 3) и пр., но все это происходило въ то время, когда богословское направленіе Аполлинарія сложилось и определилось и когда его догматическія воззрвнія окончательно выработались. Если имъть въ виду св. Евстаоія и тъ идеи, которыя онъ вносиль въ школу и жизнь, то мы должны отрицать всякую близкую связь Аполлинарія съ антіохійскимъ училищемъ и его направленіемъ 4). Аполлинарій былъ противникомъ антіохійскихъ богослововъ, а не последователемъ ихъ 5). Благодаря руководству своего отца, александрійца по происхожденію, его богословская мысль направлена была по совершенно иному руслу, и это направленіе укръплено было связями его съ слишкомъ свътлымъ и великимъ лицомъ, которое не могло оставить подле себя места

<sup>1)</sup> Такимъ лицомъ рисуется св. Евстаей въ его сочинени, "de engastrymytho". (Migne, gr. s. t. 18), недавно вновь изданномъ Jahn'oмъ in Harnack's Texte und Untersuchungen, 1886.

<sup>2)</sup> Hieron. Epist. ad. Pammach. et. Ocean.,—Oper. t. IV, ed. Paris., p. II, p. 342.—Твор. блаж. Іеронима ч. 2, стр. 364.

<sup>3)</sup> Soz. VI, 25; Thedoreti H. E. V, 4.

<sup>4)</sup> Доказательства этому будуть даны ниже при анализъ фрагментовъ догматико-полемическихъ сочиненій Аполлинарія.

<sup>5)</sup> Конечно, близость къ Антіохіи и частое посъщеніе ея Аполлинаріемъ не могло остаться безъ всякаго вліянія на экзегетику его. Говоря эте, мы имъемъ въ виду слъдующія слова св. Григорія Богослова: "они (аполлинаристы) ясно различають касающееся до Христа, и то, что онъ родился, быль искущаемъ, алкаль, жаждаль, утруждался, спаль, приписывають естеству человъческому, а то, что онъ быль прославленъ ангелами и пр., присвояють Божеству... (Epist. ad. Cled. II., Migne, gr. s., t. 37, с. 200; Твор. св. Григ. Богосл. ч. 4, стр. 173)". Отсюда, однако, далеко до того, чтобы Аполлинарій сохраниль "блестящія традиціи антіохійской школы" (Нагпаск, Lehrbuch d. Dogmengeschite, II, 312), такъ какъ этому прісму слъдовали и экзегеты александрійской школы, поскольку онъ не выражаль собой ничего характернаго.

какому-либо другому вліянію. Разумбемъ близкія отношенія Аполлинарія къ св. Аванасію, впископу александрійскому. Начало знакомства между Аванасіемъ и Аполлинаріемъ обыку новенно отпосять къ 346-му году, когда св. Асанасій возвращался въ Египеть изъ своего втораго изгнанія и проёздомъ останавливался въ Лаодикіи 1). Здесь, по известію Созомена 2), "Аполлинарій познакомился съ нимъ и сдёлался его искреннимъ другомъ". Однако, это извъстіе не вполнъ отвѣчаетъ истинному положенію дѣла: св. Аванасій, вѣроятно, въ первый разъ виделъ Аполлинарія во время этой остановки въ Лаодикіи, но въ отношеніи къ Аполлинарію извъстіе Созомена указываетъ не на первое возникновеніе его преданности и уваженія къ александрійскому епископу, а на закръпленіе личнымъ знакомствомъ связей, давно уже начавшихся. Имя св. Афанасія блистало славой у всёхъ богословствовавшихъ въ духв опредъленій Никейскаго собора; тъмъ болъе это нужно думать объ александрійскомъ семействъ, не прерывавшемъ сношеній съ родиной и впимательно следившемъ за ходомъ дель александрійской церкви. Аполлинарій быль предань Леанасію еще тогда, когда нельзя было во всей широтъ предвидъть то важное дъло, совершить которое предназначено было Аванасію. Онъ съ живою радостью привътствоваль еще самое избраніе Асанасія въ преемники св. Александру и усматривалъ въ этомъ проявленіе божественнаго указанія и чудесный даръ прозорливости Александра. Въ своей исторіи Созо-

<sup>2</sup>) Soz. VI, 25.

<sup>1)</sup> Неандеръ (Allgem. Geschich., 3-te Aufl.. Gotha, 1856, I, 2, s. 630), Мёлеръ (Athanasius d. Grosse, Mainz, 1844, s. 375) и Клозе (Arianismus im Herzog's Real-Encycl., t. 1, s. 495) прибытіе Асанасія въ Александрію после второй ссылки полагають въ 349-мъ году; но съ техъ поръ какъ въ 1848-мъ году изданы были Сигеton'омъ пасхальныя посланія св. Асанасія, найденныя имъ въ одномъ египетскомъ монастыре въ сирскомъ переводь (на немецкій яз. они переведены Larsowымъ "Die Festbriefe d. heil. Athanasius, Leipzig, 1852), эта хронологія, основанная на показаніяхъ Сократа и Созомена, признана ошибочной и всёми оставлена. Указанная нами дата устанавливается по снесенію пасхальныхъ посланій съ данными т. н. "historia или vita асернава", хронологическія взвёстія которой поставлены внё сомнёнія Sievers'омъ (см. Каhnis' Zeitschr. fur histor. Theol., 1868, 89—164). Относительно 346-го года ср. Böhringer, Die griech. Väter 1, 2, 2, s. 436; Kölling, Geschichte d. arian. Häresie, s. 220.

менъ сохранилъ важную въ этомъ отношеніи выдержку изъ неизвъстнаго сочиненія Аполлинарія, содержащую разсказъ объ избраніи св. Аванасія въ спископы. "Нечестіе, - писалъ Аполлинарій 1), — не медлить враждовать и послѣ сего <sup>9</sup>): сначала оно вооружилось противъ блаженнаго учителя <sup>3</sup>) этого мужа <sup>4</sup>), которому содвиствоваль онь, какь сынъ отцу, а потомъ и противъ него самого, когда, не смотря на многократное бъгство, ему пришлось сдълаться преемникомъ епископства. При помощи Божіей онъ былъ найденъ, равно какъ до божественному же указанію блаженный мужъ избралъ его, а не кого-либо другаго своимъ преемникомъ, когда передавалъ ему епископство. Отходя отъ сей жизни и уже кончаясь, онъ призывалъ Аванасія по имени, но Аванасій быль въ отсутствіи. Находившійся туть другой соименный отозвался на зовъ епископа, но онъ ничего не говорилъ ему, такъ какъ не его разумелъ, и опять сталъ звать. Повторивъ это несколько разъ, блаженный Александръ не отвъчалъ присутствовавшему, но, обращаясь къ отсутствующому, сказаль: Аванасій! ты думаешь избъгнуть, но не избъгнешь, -- давая этимъ знать, что призываль его на подвиги". Осведомленность Аполлинарія о мальйшихъ событіяхъ въ жизни св. Аванасія, теплота чувства, ясно проглядывающая въ приведенныхъ словахъ, чрезвычайно благосклонный взглядъ на избраніе Аванасія, какъ на дело божественнаго указанія, — все это побуждаеть думать, что еще въ то время, когда св. Аванасій только что заняль александрійскую канедру, Аполлинаріи, следившіе за событіями въ Александріи, признали его избраніе, какъ желательное, и встрътили его съ горячимъ сочувствіемъ. Дальнъйшіе подвиги св. Аеанасія въ борьбъ съ аріанствомъ должны были укръпить это чувство уваженія къ заслугамъ и достоинствамъ св. отца, и когда онъ провздомъ посвтилъ Лаодикію, Аполлинарія не сдержали никакія клятвенныя запрещенія мъстнаго епископааріанина въ желаніи общенія и беседы съ нимъ. Этотъ же

<sup>1)</sup> H. E. Π, 17.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Видно, что ранъе шла ръчь о борьбъ епископа Александра съ аріанствомъ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Т. е. св. Александра.

<sup>1)</sup> Т. е. св. Аванасія, о которомъ далье и повъствуется.

346-й годъ, -- годъ личнаго знакомства Аполлинарія съ св. Аванасіемъ, --- въроятно, положилъ начало и перепискъ между ними 1), которая должна была бы пролить яркій свёть на ихъ взаимныя отношенія, если бы она не была утрачена до последняго слова. Два отрывка писемъ Аполлинарія къ другимъ лицамъ, сохраненные въ одномъ противо-монофизитскомъ сочинении <sup>2</sup>), въ которыхъ упоминается имя св. Аванасія, дають очень немногое для характеристики ихъ. Однако, и эти фрагменты показывають, что всюду, где бы Аполлинарій ни говориль объ Аванасіи, онъ говорить о немъ съ чувствомъ глубокаго уваженія; онъ величаеть его господиномъ" и въ согласіи съ св. Аванасіемъ въ богословскихъ воззрвніяхъ видить вврное ручательство ихъ истинности 3). Онъ чутко прислушивался ко всему, происходившему въ Александріи '), и хотель быть только последователемъ Аванасія; даже тогда, когда, уже после смерти св. Аванасія, отделившись отъ церкви, онъ сталь усиленно защищать свое лжеученіе, онъ продолжаль настаивать на своемъ согласіи съ св. Аванасівмъ; въ письмъ къ епископамъ, сосланнымъ въ Діокесарію, онъ выражался такъ: "Аоанасій зналъ, что мы съ нимъ согласны въ догматахъ и во всемъ держимся его обычая" 3). — Какъ св. Аванасій относился къ Аполлинарію, — на этотъ вопросъ отвътить трудно. Во всякомъ случав, пока Аполлинарій шель рука объ руку съ защитниками единосущія, онъ быль достойнымъ сотрудникомъ ихъ 6), и св. Аванасій, какъ и

<sup>1)</sup> Объ этой перепискъ упоминаютъ—самъ Аполлинарій въ письмъ къ Діокесарійскимъ епископамъ (Advers. fraud. Apollin., Migne, gr. s., t. 86, 2, с. 1969), Леонтій Византійскій (Contra Nestor. et Eutych., III, 40; Migne, gr. s., t. 86, 1, с. 1377) и императоръ Юстиніанъ (De fide orthodoxa, или όμολογία πίστεως; Migne, gr. s., t. 86, 1, с. 993 sq.; lat. s., t. 69, с. 225 sq.; Mansi, IX, 537 sq.)

<sup>2)</sup> Bb "Advers. fraud. Apoll."; Migne, gr. s., t. 86, 2.

<sup>3)</sup> Epist. ad Serapion.,—Migne, gr. s., t. 86, 2, c. 1948;—Dräseke, Apollinarios v. Laodicea. Nebst einem Anhang: Apollinarii Laodiceni quae supersunt dogmatica, Leipzig, 1892, р. 347.—(Въ дальнъйшемъ это изданіе сочиненій Аполлинарія мы будемъ обозначать только именемъ издателя).

<sup>4)</sup> Soz. H. E. Ц, 17.

<sup>3)</sup> Epist ad episc. Diocesareae, - Migne, gr. s., t. 86, 2, c. 1970; Dräseke, p. 392.

<sup>6)</sup> Cp. Soz. H. E. VI, 22: Philost. H. E. VIII, 11. 12; Suida, Lexic, 1, 165; Vicent Lirin., Common. I, 11,—Migne, lat. s; t. 50, с. 663 и др.

Епифаній, дорожиль его ученостью и даровитостью. За это говорять слова самого Айоллинарія, что онъ "всегда" получаль отвъты отъ Аванасія на свои письма 1), и сдъланное св. Епифаніемъ замѣчаніе, что Аполлинарій пользовался постоянною любовью (del dyanntos) блаженнаго папы Аванасія и всѣхъ православныхъ 2) "до проповѣданія своего ученія" 3).

Этими отношеніями Аполлинарія къ св. Аванасію уже само собой ръшается спорный вопросъ о томъ, къ какому изъ двухъ главнъйшихъ направленій богословской мысли, господствовавшихъ на всемъ протяжении IV-го въка, долженъ быть отнесенъ Аполлинарій 1)? Намъ извівстны только два основанія, которыя могуть располагать къ зачисленію Аполлинарія въ ряды антіохійцевь: а) Аполлинарій писаль сочиненіе противъ Оригена в) и б) онъ защищаль хиліазмь, вытекавшій изъ буквальнаго пониманія Апокалипсиса 6). Правда, что борьба противъ Оригена составляла одну изъ характеристичныхъ чертъ, отличавшихъ собой представителей антіохійской школы, но въ отношеніи къ Аполлинарію этоть признакь не можеть быть решительнымь уже потому, что отъ сочиненія его противъ Оригена не осталось ни одного слова. Возможно, что полемика съ Оригеномъ у Аполлинарія направлялась не противъ его экзегетическаго метода, а занималась тёмъ или другимъ пунктомъ

<sup>1)</sup> Epistola ad episc. Dioces., cit. loc.

<sup>2)</sup> Haer. LXXVII, 2,—Migne, gr. s., t. 42, с. 641; Твор. св. Епиф. ч. 5, стр. 176.

<sup>3)</sup> Epiph., ibid., Migne, gr. s., t. 42, с. 676; Твор., ч. 5, стр. 211. 212.

<sup>4)</sup> Къ антіохійской інков'є относять Аполлинарія Walch (Entwurf einer vollst. Historie d. Kezerein, III, 201), Кинъ (Die Bedeutung d. antiochen. Schul., 1866, s. 73. 74.—Theodorus von Mopsuestia et Junilius Africanus, Freiburg, 1880), Гарнакъ (Lehrbuch d. Dogmengeschichte, II, 312 и др.). Дорнеръ причисляеть его къ александрійцамъ (Entwickelungsgeschichte d. Lehre von Person Christi, Stutthart, 1845, l, 985—1036); къ той же мысли склоняется и профессоръ А. II. Лебедевъ (Вселенскіе соборы IV и V вв. Москва. 1879, стр. 70—73).

<sup>&</sup>lt;sup>3)</sup> Socr. H. E. VI, 13; Hieron., Lib. pasch. I; Oper. t. IV, ed. P. ris., p. 11, p. 693.

<sup>6)</sup> Epiph. Haer. LXXVII, 37—Migne, gr. s., t. 42, c. 696. 697; Твор. Св. Епиф. ч. 5, стр. 232 сл.;—Gregor. Naz., Epist. ad. Cledon. I et ll (Migne, gr. s., t. 37, c. 177 sq.—Твор. Св. Григорія Богослова ч. 4, стр. 166. 171);—Basil. Magn. Epist. CCLXIII et CCLXV (Migne, gr. s., t. 32, col. 980. 988).

догматической системы 1), и Геронимъ, сопоставляя ero трудъ Аполлинарія противъ Оригена съ его сочиненіями "противъ аріанъ, евноміант, и другихъ еретиковъ" 2), дѣлаетъ въроятнымъ именно это предположение 3). Къ тому же во время Аполлинарія Оригенъ не имель уже авторитетнаго значенія ни въ сферъ догматической, ни въ области экзегезиса. Что же касается до хиліастическихъ воззръній Аполлинарія, то они могли обусловливаться не методомъ его экзегезиса 4), а богословскими основаніями христологической системы, требовавшей для устраненія противоръчій въ ученіи объ оправданіи признанія тысящельтняго земнаго царства Христа в). Этимъ шаткимъ догадкамъ, основаннымъ на предположеніяхъ и аналогіи, должно предпочесть свидътельство самого Аполлинарія о томъ, что онъ согласенъ съ Аеанасіемъ въ догматахъ и во всемъ держится его обычая 6). Принадлежность Аполлинарія къ александрійскому направленію доказывается не только его отношеніями къ Аоанасію, но и ого связями со всёми видными дъятелями этого направленія, равно какъ и основнымъ характеромъ его богословскихъ воззрвній. Это было отмечено еще древними церковными историками, Филосторгіемъ 7) и

<sup>1)</sup> Хотя несомивнио не ученіемъ о св. Тромцв,-см. Soor. Н. Е. VI, 18.

<sup>2)</sup> Hieron. "adversus arianos et eunomianos scripserit (Apollinarius) et Origenem aliosque haereticos subverterit (Lib. pasch. 1)"; Сократь зам'єчаеть также, что Мееодій, Евстаеій, Аполлинарій и Өеофиль представляли различныя причины къ обвиненію Оригена.

<sup>3)</sup> Το με οταιτή πομπρερμμαθτό η Πθοητίϋ: "Απολλινάριος ὁ κατὰ διάμετρον αὐτῷ (Οριγένη) τῆς ἀληθείας ἀποσφαλείς..."—Adv Nest. et Eutych. III, 40: Migne, gr. s., t. 86, 1, c. 1377.

<sup>4)</sup> Какъ думаетъ Вальхъ. (Entwurf ein. voll. Hist. d. Ketzer., III, 201, anm. 2).

в) Сf. Greg. Naz. epist. ad. Cledon. II: "отвергая человъка и внутреній образъ, они (аполлинаристы) очищають одно внъшнее, до того противоръча самимъ себъ, что ради плоти иногда и другое объясняють грубо и плотски (отсюда произошло у нихъ новое іудейство, тысящельтнее, ни начемъ не основанное, наслажденіе въ раю, и мнъніе, что мы опять воспріимемъ почти тоже и для того же употребленія, что имъемъ теперь)".

<sup>6)</sup> Epist. ad episc. Dioces., in "Adversus fraud. Apoll". Migne, gr. s., t. 86, 2, 1969.—Dräseke, p. 392.

<sup>7)</sup> Hist. E., VIII, 11. 12-Migne, gr. s., t. 65, col. 565 et apud Suidam, Lexic. I, 615.

Сократомъ 1), поставлявшимъ Аполлинарія, какъ защитника православнаго ученія о Троицѣ, въ одинъ рядъ съ свв. Асанасісмъ, Василісмъ и Григорісмъ Богословомъ. Св. Василій, дѣйствительно, называлъ его "однимъ изъ нашихъ", "человѣкомъ единодушнымъ и близкимъ" 2); Григорій Богословъ, даже когда поднялись споры объ ученіи Аполлинарія, на которые онъ смотрѣлъ сначала, какъ на "братскую распрю", писалъ о немъ: "даже и мы имѣемъ между собою разности,—мы, которые мыслимъ здраво и стоимъ за одно и тоже" 3). Согласно съ этимъ и св. Епифаній причисляетъ Аполлинарія къ "отъ насъ исшедшимъ и притомъ въ великой почести бывшимъ, всегда возвеличиваемымъ похвалами и среди насъ и среди всѣхъ православныхъ 4)".

Древніе историки сохранили намъ два факта изъ болѣе ранняго періода въ жизни Аполлинарія: одинъ изъ нихъ рисуетъ намъ его, какъ юношу, преданнаго классическому образованію, другой свидітельствуеть о приверженности его къ защитникамъ единосущія. Въ то время, когда Аполлинарій еще не закончиль своего образованія, въ Лаодикіи процвъталъ знаменитый софистъ Епифаній в). Это быль выдающихся носителей древне - классической олинъ изъ науки, ораторъ, знатокъ философіи и поэтъ 6). Ученикъ достаточно извъстныхъ риторовъ Юліана и Ульпіана, онъ самъ достигъ громкой славы, уча въ Аннахъ и Сиріи, и оставилъ послъ себя цълый рядъ сочиненій 7). Съ немалыми познаніями Епифаній соединяль въ своей душ'в горячую привязанность къ язычеству и принадлежалъ къ числу техъ лицъ, которыя ревностно желали и домогались возстановленія древней религіи. Вмість съ Ливанісмъ, съ которымъ онъ переписывался в), Епифаній понималь христіанство и

<sup>1)</sup> Sozom. H. E. VI, 22.

<sup>2)</sup> Epist. CCLXV,—Migne, gr. s., t. 32, c. 985.—Thop. ch. Bachain. v. VII, ctp. 254.

<sup>3)</sup> Orat. XXIII; de pace II;—Migne, gr. s., t. 35, c. 1145; Твор. св. Григорія Богосл., ч. II, стр. 241.

<sup>9)</sup> Haer. LXXVII, 1,—Migne, gr. s., t. 42, с. 641. Тв. св. Ениф. ч. 5, стр. 175.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Socr. H. E. П, 46; Sozom. H. E., VI, 25.

<sup>6)</sup> Fabricius, Biblioth. Graeca, VII, 418.

<sup>. 7)</sup> Cf. Suida, Lexic. II, 481.

<sup>8)</sup> Fabricius, cit. loc.

язычество, какъ двъ непримиримыя противоположности 1), и со всёмъ фанатизмомъ идеализирующаго язычника былъ преданъ паганизму, отъ котораго онъ не отделяль литературу и философію. Христіанинъ въ его глазахъбылъ "нечистынь", недостойнымъ воспринять тайны оплатонизированнаго язычества, и онъ не допускаль христіань къ присутствію во время совершенія таниствъ 2). Въ этемъ направленіи онъ дъйствоваль и въ Лаодикіи, но его страстная привазанняеть къ язычеству не м'вінала лаодикійскимъ христіанамъ нос'вщать его собранія, а оба Аполлинаріи даже стояли съ нимъ въ дружественныхъ отношеніяхъ, при чемъ Аполлинарійсынъ обучался у Епифанія 3). Тогдашній епископъ Лаодикіи, Өеодотъ, человъкъ мягкаго, всепрощающаго характера <sup>4</sup>), справедливо опасаясь, чтобы отъ частаго сношенія съ Епифаніемъ члены его паствы не были поколеблемы въ въръ, издалъ запрощеніе продолжать имъ это 5). Пастырское мізропріятіе не удержало, однако, лаодикійскихъ христіанъ отъ желенія нослушать Епифанія, и это желаніе было темъ сильнее, что у знаменитаго ритора готовилось необычное. возбуждавшее любопытство эрвлище. Владваній воспическимъ даромъ, Епифаній составилъ свой гимнъ въ честь Діониса и нам'вревался его исполнить 6). На сей случай явились къ нему и нъкоторые изъ христіанъ; когда же. предъ произношениемъ стиховъ, "Епифаній по обычаю декламаторовъ этого рода повелёлъ непосвященнымъ и нечистымъ выйти вонъ", то "ни молодой, ни старый Аполлинарій, и никто изъ присутствовавшихъ при чтеніи христіанъ не отказались отъ слушанія". Поведеніе христіанъ, нарушившихъ прямое повельніе епископа, стало извъстнымъ последнему и вызвало у него решительныя меры: винов-

<sup>1)</sup> Cf. Sievers, Leben d. Libanius, s. 14. fg.

<sup>2)</sup> Sozom. H. E. VI, 25.

<sup>3)</sup> Socr. H. E. II, 46: cf. Soz. H. E. IV, 25.

<sup>4)</sup> Cf. Euseb. H. E. VII, 32.

<sup>3)</sup> По разсказу Сократа запрещеніе касалось какъ будто однихъ Аполлинаріевъ, по Созоменъ, значительно подробнѣе освѣдомленный, распространяетъ запрещеніе, какъ и послѣдовавшее наказаніе также и на мірянъ, посѣщавшихъ Епифанія, что, конечно, и само по себѣ болѣе вѣроятно.

 $<sup>^6</sup>$ )  $Y\mu\nu o \varsigma$ —хвалебная пвснь въ честь боговъ, которую пвлъ хоръ подъ акомпаниментъ киеары, стоя предъ алтаремъ (см. Реальный Словарь класс, древн. по Любкеру, стр. 800).

пыхъ, принадлежащихъ къ мірянамъ, Өеодотъ, нѣсколько укоривъ, простилъ, а двухъ Аполлинаріевъ, какъ клириковъ, подвергнулъ публичному обличенію и отлучилъ отъ церкви 1). Дѣйствіе епископа оказало свое вліяніе: оба Аполлинарія постомъ и покаяніемъ очистили свой грѣхъ увлеченія и были Өеодотомъ вновь приняты въ церковное общеніе 2).

Вскоръ послъ этого случая Осодотъ скончался и его каеедру заняль Георгій, челов'ять инаго сильда характера, иныхъ убъжденій и съ значительнымъ прошлымъ 3). Александрісять по происхожденію 4), онъ быль рукоположень въ вресвитера еще св. Александромъ, но лишенный имъ же за аріанство церковнаго общенія в, онъ переселился въ Антіохію, гдъ пытался снова вступить въ клиръ, но не быль принять св. Евстафіемь 6), и наконець достигь епископства въ Лаодикіи. Въ исторіи догматическихъ движепій того времени Георгій стяжаль себ'в недобрую славу: со стороны своихъ умственныхъ способностей онъ зарекомендовалъ себя изобрътеніемъ одного очень популярнаго софизма въ пользу аріанства 7), а его поведеніе еще у св. Александра вызывало решительныя меры и очень частыя обличенія у св. Ананасія в). Темъ не менте въ аріанскихъ кружкахъ онъ пользовался извъстностью и игралъ видную роль. Имнераторъ Константинъ въ посланіи къ епископамъ, собравшимся въ Антіохіи въ 332-мъ году, выставляль его въ качествъ кандидата на антіохійскую канедру 9), а Оео-

<sup>1)</sup> Sozom. H. E. VI, 25.—Сократь ничего не знаеть о наказаніи, постигшемь Аполлинаріевь при Өедоть.

<sup>2)</sup> S zom, ibid.

<sup>3)</sup> O Георгін см. Pressel'a in Herzog's Real-Encyclopädie, V, 30. 31 и Dräseke, Georgios von Laodicea in "Gesammelte patristisch. Untersuchungen", ss. 1—24; Leipzig, 1889.—У Пресселя Георгій ошибочно названъ епископомъ Лаодикін фригійской вм. сирской.

<sup>4)</sup> Philostor. H. E. VIII, 17.

<sup>5)</sup> Athanasii Apol. de fuga; Operum. t. 1, ed. Coloniae, 1686, p. 718;—Apol. contra arianos, ibid., p. 728; TB. cB. Aeah. u. 1, 201; u. 2, 69.

<sup>6)</sup> Athan. oper. 1, p. 812; Thop. ch. Aeah. 4. 2, ctp. 81.

<sup>7)</sup> Soor. H. E., II, 45.

<sup>8)</sup> Apol. de fuga; t. 1, p. 718. Твор. св. Аеан., ч. 2, 69.

<sup>\*)</sup> Euseb. Vita Constantini III, 62.

дорить прямо усвояеть ему имя "вождя аріанства" 1). Не смотря на свою образованность 2) и наклонность къ литературнымъ трудамъ 3), что должно бы было, повидимому, располагать Георгія къ сближенію съ Аполлинаріемъ, новый епископъ Лаодикіи нашель въ немъ своего обличителя и горячаго противника. При глубокомъ интересъ тогдатняго времени къ вопросамъ догматическимъ, при страсти къ спорамъ и словопреніямъ о Божествъ Сына Божія, нельзя думать, чтобы лаодикійская церковь, столь близко находившаяся къ Антіохіи и имъвшая во главъ епископа-аріанина, оставалась безучастной къ общему движенію. Аполлинарійсынь, насколько онь рисуется намь вь действіяхь своей дальнейшей жизни, обладаль именно такимъ характеромъ, что препятствія и противорѣчія могли только разжигать его энергію. Епископъ-аріанинъ, поэтому, не могъ имъть хорошихъ отношеній съ Аполлинаріемъ, и историкъ Сократъ сохранилъ извъстіе і), что "Аполлинаріи рассорились съ Георгіемъ, потому что онъ пропов'ядывалъ странности и иногда признавалъ Сына Божія подобнымъ Отцу, какъ принято на соборъ Селевкійскомъ, а иногда уклонялся въ аріан-CTBO" 5).

Поводомъ къ окончательному разрыву Аполлинарія съ Георгіемъ послужило прибытіе Аванасія въ Лаодикію въ 346-мъ году 6). Вмёстё съ собой св. Аванасій несъ на

<sup>1)</sup> H. E. I, 10 Cf. Athanasii Apol. contra arian., Oper. 1, 765; Твор. св. Аван., ч. 1, стр. 252,

<sup>2)</sup> Philost. H. E. VIII, 17.

<sup>3)</sup> Socr. H. E. II, 9. Epiph. Haer. LXVI, 21.

<sup>4)</sup> H. E. II, 46.

въ Сократъ указываетъ и другую причину ссоры Георгія съ Аполлинаріемъ въ продолжавшихся сношеніяхъ его съ Епифаніемъ. "Потомъ,—пишетъ Сократъ,—и преемникъ Өеодота Георгій старался разлучить ихъ (т. е. Аполлинаріевъ отъ Епифанія), но не могши подъйствовать на нихъ никакими убъжденіями, отлучилъ обоихъ отъ церковнаго общенія (П, 46)". Но въ данномъ случаъ Сократъ смъщиваетъ два различныхъ событія въ одно; въ 346-мъ году, на который должно падать это отлученіе Аполлинаріевъ Георгіемъ (Сf. Sozom. Н. Е. VI, 25), этотъ послъдній не имъемъ поводъ наказывать Аполлинаріевъ за сношенія съ Епифаніемъ, такъ какъ въ это время Епифаній былъ въ Аеннахъ, а не въ Сиріи. Эти сношенія были уже "давнишнимъ грёхомъ", за который Георгій могъ "поносить", а не наказывать Аполлинарія, какъ это и представляеть Созоменъ (VI, 25).

<sup>6)</sup> Въ пасхальномъ послапіи № 19, написанномъ 17 Апр. 347 г., Аванасій

Востокъ торжество Никейскаго символа; онъ возвращался съ Запада после собора Сардикійскаго, -- одного изъ самыхъ 7 лучшихъ и чистыхъ въ своей исторіи соборовъ того времени, --- на которомъ произошло формальное отдъленіе и прекращение общения между православными и ихъ противниками 1). Прівздъ его въ города Сиріи вызываль собой въ нихъ тъже явленія, какія имъли мъсто при открытіи Сардикійскаго собора, и его личность въ этомъ случав служила пробнымъ камнемъ, на отношеніяхъ къ которому ръзко выражались убъжденія встрычавшихь его лиць. Георгій Лаодикійскій болте, чти кто либо иной, быль заинтересованъ прибытіемъ Аванасія: онъ былъ низложенъ Сардикійскимъ соборомъ, лишенъ священства и объявленъ чужуымъ канолической въры <sup>2</sup>). Это обстоятельство только дсиливало вражду и безъ того злобно расположеннаго къ Аванасію Георгія; уже свое изгнаніе изъ адександрійской церкви Георгій могь разсматривать, какъ дело Асанасія, тоглашняго вліятельнаго помощника св. Александра, и ставить это въ личную обиду себъ; достигши епископства и ставши человъкомъ значительнымъ въ аріанскихъ кружкахъ, Георгій не опускалъ случая заявить свою ревность тамъ, откуда выходили всв планы и козни, направленныя противъ Аванасія. Второс изгнаніе Александрійскаго поборника было отчасти деломъ его: онъ принадлежаль къ составу антіохійскаго собора 341 г., открывшаго походъ противъ Аванасія, и вм'єсть съ другими обвиняль его въ незаконномъ занятіи канедры 3). Самъ Анасій хорошо зналъ Георгія, чувствоваль на себъ происки его и называлъ его "злъйшимъ изъ аріанъ". Можно представить себъ, какова должна быть встреча этихъ діаметрально-противоположныхъ лицъ и характеровъ; можно предвидъть и то,

ежу благодарить Бога за свое возвращение изъ ссылки (Larsow, Festbriefe, s. 47. 141 fg.), которое по точному указанию "Vit. aceph." произошло 21-го Окт. 346 г. (с. I,—ed. Sievers, in Kahnis Zeitschr. f. hist. Theol. 1878, s. -148. 149).

<sup>1) &</sup>quot;Клятва", упоминаемая Созоменомъ (VI, 25), которою запрещались сношенія съ Аванасіємъ, и должна обозначать собой постановленія аріанскія, изданныя въ Филиппоподъ.

<sup>2)</sup> Athanasii Apol. contra arian; 1, 766; TBop. cB. Aeah., v. 1, 253.

<sup>3)</sup> Socr. II. E. II, 8.

какъ отнесется Георгій къ темъ изъ своей паствы, которые окажутся на сторонъ Аванасія... Но распоряженіе аріанина-епископа и клятва филиппопольская не удержали Аполлинарія отъ сношеній съ прибывшимъ въ Лаодикію Аванасіемъ; онъ не только вошель съ нимъ въ общеніе, но и "сдълался искреннимъ другомъ" защитника единосущія, и между обоими "установились дружескія отношенія" 1). Мы не знаемъ, чёмъ въ частности выразилась эта дружба во время пребыванія св. Асанасія въ Лаодикіи; Созоменъ разсказываетъ только о следствіяхъ ея для Аполлинарія. "Епископъ Георгій, —пишеть историкъ, —за сношеніе съ Аванасіемъ, вопреки правиламъ и законамъ івресть, изгналъ Аполлинарія изъ церкви" <sup>2</sup>). Этимъ изгнаніемъ Георгій одновременно и выражаль свою вражду къ Аванасію и наказываль Аполлинарія, и это быль естественный выводъ изъ отношеній установившихся между всёми тромя лицами. Однако, лишая Аполлинарія церковнаго общенія за сношеніе съ Аванасіемъ, Георгій чувствоваль у себя. подъ ногами не вполет твердую почву и, чтобы оправдать свой поступокъ, видълъ себя вынужденнымъ ссылаться на старый грвхъ Аполлинарія; по замізчанію Созомена, "Георгій вибств съ темъ поносиль его и за совершеніе грвховъ давнихъ, очищенныхъ покаяніемъ", то есть, за знакомство съ софистомъ Епифаніемъ.

Какъ отнесся Аполлинарій къ отлученію, произнесенному Георгіемъ?—Объ этомъ дёлаетъ замётку Созоменъ: "Аполлинарій многократно просилъ Георгія о принятіи себя въ общеніе",—говоритъ онъ 3), предваряя свое замёчаніе словомъ "λέγεται". Это многозначительное "говорятъ" невольно возбуждаетъ сомнёніе въ исторической вёрности сообщаемаго имъ свёдёнія; этого "говорятъ" Сократъ не знаетъ, и, вёроятно, не зналъ его и Филосторгій. Скорев всего оно представляетъ продуктъ собственной догадливости Созомена. Созоменъ приводитъ это сообщеніе въ доказательство той сентенціи, что "человеческая природа бывъ презираема становится тёмъ самолюбиве, вдается въ споры и нововее-

<sup>1)</sup> Sozom. H. E. VI, 25.

<sup>2)</sup> Sozom. VI, 25.

<sup>3)</sup> Sozom. V1, 25.

денія, а пользуясь чёмъ должно, обыкновенно сохраняетъ мърность и постоянство", -- и успокоивается на мысли, что если бы Георгій, подобно Өеодоту, приняль раскаяніе Аполлинарія, то и ереси, называемой его именемъ, не было бы  $^{1}$ ). Позволительно, однако, сомнъваться въ состоятельности этого сужденія Созомена и вмёстё съ тёмъ въ примёнимости его къ данному случаю. Чтобы примириться съ Георгіемъ, Аполлинарію нужно было отказаться отъ общенія съ Аванасіемъ, а признать это препятствуетъ извъстіе самого Созомена, что именно съ 346 года установились дружеские отношенія между Аполлинаріемъ и св. Аванасіемъ. "Искренній другь" Леанасія, онъ темъ менее могь "многократно просить Георгія о принятіи себя въ общеніе", что и самъ быль противникомъ догматическихъ воззрений своего епископа <sup>3</sup>). Аполлинарій высоко цениль свою связь съ св. Аванасіемъ и выставляль ее на видъ в), а поэтому отлучение аріаниномъ отъ церкви по причинъ дружбы съ св. Аванасівмъ въ глазахъ его самого, какъ и во мивніи православнаго Востока, служило лишь къ чести Аполлинарія и его славв. Аполлинарій могь только радоваться случаю, давшему ему поводъ выказать силу своей дружбы съ такимъ великимъ лицомъ, а не "снъдаться скорбію", какъ представляеть дёло Созомень.

## ГЛАВА ВТОРАЯ.

Былъ ли Аполлинарій епископомъ и когда онъ имъ сдълался? — Изгнаніе Аполлинарія и путешествіе его въ Италію и Египетъ. — Возвращеніе его въ Сирію: переписка Аполлинарія съ св. Василіемъ и ея обсужденіе. — Литературная дъятельность его въ царствованіе Юліана.

Періодъ времени отъ 346 года по 362-й—самый темный въ жизни Аполлинарія. О д'ятельности и жизненныхъ отношеніяхъ Аполлинарія за это время не сохранилось никакихъ изв'ястій у древнихъ церковныхъ историковъ; н'ятъ также и у современниковъ полныхъ и достаточно ясныхъ

<sup>1)</sup> Soz. H. E. VI, 25.

<sup>2)</sup> Socr. H. E. IJ, 46.

<sup>3)</sup> Cf. Adv. fraud. Apollin., Migne, gr. s., t. 86, 2, c. 1949.

указаній. Отлученный Георгіемъ отъ церковнаго общенія, Аполлинарій, спустя эти 16-ть літь, является уже въ санів епископа той самой церкви, во главів которой стояль Георгій. Поэтому, внести світь въ этоть темный періодъжизни Аполлинарія и распутать недоумінія, какъ намъ кажется, можеть только предварительное різпеніе вопроса о томъ, когда Аполлинарій сталь епископомълаодикійской церкви и быль ли онъ вообще когда-либо епископомъ?

Фотій подвергаеть сомнівнію вычитанное имъ у Филосторгія извъстіе, что Аполлинарій быль епископомь 1); позднівишіе писатели, действительно, называють его только пресвитеромъ; точно также и древніе церковные историки, сообщая свъдънія объ Аполлинаріи, нигдъ не упоминають о томъ, чтобы онъ носиль санъ епископскій. Это молчаніе историковъ объ епископствъ Аполлинарія получаетъ еще большее значеніе въ виду того, что и современники его, хорошо его знавшіе, какъ свв. Василій, оба Григорія и Епифаній ни разу не прилагають къ его лицу епископскаго имени. Но всё эти argumenti e silentio не въ силахъ поколебать прочность прямаго свидътельства Филосторгія, безъ основанія заподозрівнаго Фотіемъ и блистательно подтверждаемаго рядомъ другихъ указаній. Такъ св. Аванасій въ своемъ посланіи къ антіохійцамъ ясно называетъ епископа Аполлинарія, легаты котораго присутствовали на Александрійскомъ соборѣ 362 г. 2) Равнымъ образомъ, Свида 3), Немезій 4), Руфинъ 5) и Іеронимъ 6) ръшительно говорять о его епископствъ, причемъ свидътельство одного послъдняго само по себъ могло бы составить достаточное ручательство за действительность епископства Аполлинарія, такъ какъ Іеропимъ лично былъ въ Антіохіи и слушаль экзегезись его 7). Въ сущности такое

<sup>1) &</sup>quot;Λέγει δ'οὖν (Φιλοστόργιος), οὖκ οἶδ' ὅθεν λαβὼν, τὸν ᾿Απολλινάριον ἐπίσκοπον εἶναι",—Migne, gr. s., t. 65, c. 628.

<sup>2)</sup> η Παρήσαν δὲ καί τινες 'Απολλιναρίου τοῦ ἐπισκόπου μονάζοντες",—Τοmus ad Antiochen., Mansi, Consil. coll., III, p. 353.

<sup>3)</sup> Lexic. I, 615.

<sup>4) &</sup>quot;, Απολλινάριος ὁ της Ααοδικείας γενόμενος ἐπίσκοπος",—De natura homini., c. I, Migne, gr. s., t. 40, col. 504.

<sup>5)</sup> H. E. II, 20.

<sup>6)</sup> De vir. illustr. c. CIV.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Epist. ad Pammach. et Ocean.,—Migne, lat. s., t. 22, c. 745,—Твор. Іерон., ч. П, стр. 364.

же положеніе діла предполагають извістія объ Аполлинаріи и у св. Василія и Оеодорита. По Оеодориту Аполлинарій рукополагаєть Виталія въ епископа Антіохіи 1), что, какъ извістно, составляєть исключительно опископское право, и св. Василій обсуждаєть свои отношенія къ Аполлинарію, какъ отношенія епископа къ епископу 2), упоминая между прочимъ и о рукоположеніяхъ, произведенныхъ имъ въ чужихъ епархіяхъ 3). Наконецъ, дошедшіе до насъ остатки литературной діятельности Аполлинарія, гді онъ говорить о нашемъ соборі 1) и гді соборныя постановленія подписываются его именемъ 3), не оставляютъ міста сомнівніямъ въ его епископстві.

Если, такимъ образомъ, Аполлинарій несомнѣнно былъ епископомъ, то совершенно невозможно съ такою же несомивниостью рышить вопросъ о томъ, когда онъ достигъ этого сана. Изследователи, имевшіе поводъ коснуться этого вопроса, даже отказываются оть возможности высказать какія-либо догадки на этоть счеть 6); но намъ кажется, что и здъсь оставлены древностью очень, правда, слабыя указанія, по которымъ все же можно напасть на близкій къ истинъ путь. Точкой отправленія въ этомъ случав можеть служить тотъ фактъ, что на Александрійскомъ соборѣ 362 г. уже присутствовали легаты епископа Аполлинарія. Въ это время личность Аполлинарія пользовалась изв'єстностью въ церкви 7), и егодъятельность захватывала собой широкія сферы; онъ велъ общирную переписку <sup>8</sup>) и составилъ не малое число посланій въ защиту себя и своего ученія. Такое значеніе и положение въ церкви не могло быть достигнуто вдругъ: оно предполагаетъ собой продолжительную работу въ области жизни и знанія и доказанную временемъ и опытомъ стой-

<sup>1)</sup> H. E., V, 3.

<sup>2)</sup> Epist. ad Genethl., CUXXIV, 2,—Migne, gr. s., t. 32, col. 836. 837.— Твор. св. Василія, ч. 7, стр. 126.

<sup>3)</sup> Epist. CCLXV, I,—Migne, ibid., с. 984.—Твор. св. Вас., ч. 7, 238.

Julii, ep. Rom.: προς τοὺς ἀγωνιζομένους κτλ., Migne, lat. s., t. 8,
 c. 876. Dräseke, p. 395.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) In "Advers. fraud. Apoll".,--Migne, 86, 2, col. 1952.—Dräseke, p. 393.

<sup>6)</sup> См. напр. Walch, Entw. ein vollst. Hist. d. Ketzer., Ш, 126. 127.

<sup>7)</sup> Epiph. Haer. LXXVII, 1. 2.—Migne, gr. s., t. 42, c. 640. 641.

<sup>8)</sup> Фрагменты ея см. въ "Adversus fraud. Apoll." и у Дрэзеке.

кость убъжденій. Среда, въ которой двиствуеть Аполлинарій въ 360-хъ годахъ, была очень осторожна; такіе люди, какъ свв. Аеанасій, Василій, Епифаній, Серапіонъ, не любили расточать похваль и, не имъя въ рукахъ доказательствъ, вступать въ близкія отношенія съ къмъ бы то ни было. Все это вмъстъ располагаетъ отодвигать начало епископства Аполлинарія къ болъе раннему періоду, чъмъ 362 г., и здъсь искать указаній на дъятельность его, какъ епископа.

Пріурочивать начало епископства Аполлинарія къ 360-мъ годамъ обыкновенно давало поводъ то ложное представленіе, по которому онъ считается преемникомъ своего противника Георгія. Въ 359 году Георгій присутствоваль на соборъ Селевкійскомъ 1), въ 360-мъ онъ участвоваль въ переводъ Мелетія на антіохійскую каседру<sup>2</sup>) и въ день его прибытія въ Антіохію произнесь беседу на Прит. VIII, 22 3); этимъ въ исторіи и заканчиваются указанія на Георгія, и потому нужно думать, что вскор'в послі 360 г. онъ скончался; такъ какъ теперь Аполлинарій является съ титуломъ епископа въ первый разъ въ документахъ 362-го года, то отсюда уже остается только одинъ шагъ до признанія въ немъ непосредственнаго преемника Георгія. Но этотъ шагъ поспъшенъ. Георгій помимо Аполлинарія имълъ своего преемника въ лицъ Пелагія. Подпись Пелагія впервые встръчается въ-посланіи Антіохійскаго собора 363 г. къ императору Іовіану 1), и Созоменъ точно обозначаетъ, что это быль епископъ Лаодикіи сирской 5). Поставленный въ епископы аріаниномъ Акакіемъ 6), Пелагій, однако, во всей своей дальнъйшей дъятельности является солидарнымъ съ православными сферами; вмъсть съ Григоріемъ Назіанзеномъ онъ участвуетъ на соборѣ въ Тіанахъ 7); вмъстъ съ Мелетіемъ онъ изгоняется Валентомъ в); Василій Великій

<sup>1)</sup> Socr. H. E. II, 39; Sozom. H. E. VI, 22.

<sup>2)</sup> Hieron. Chron. ad ann. 364.

<sup>3)</sup> Theodoret. H. E. II, 31.

i) Socr. III, 25; Soz. VI, 4.

<sup>5)</sup> Въ отличіе отъ Лаодикіи на Оронть.

<sup>6)</sup> Philost. H. E. V, 1: "χειφοτονεῖ καὶ Πελάγιον ὁ ἀκάκιος ἐν Δαοδικεία";— Cf. Socr. III, 25.

<sup>7)</sup> Sozom. H. E. VI, 12.

<sup>8)</sup> Soz. IV, 13.

пишеть ему письмо, въ которомъ выражаеть желаніе и надежду лично видъть его 1); наконецъ, онъ присутствуетъ на второмъ вселенскомъ соборъ 2), и здъсь его правовъріе и личность такъ высоко оценены отцами, что общение съ нимъ поставлено знакомъ правомыслія 3). О немъ шла добрая молва, какъ о человъкъ благочестно управляющемъ церковью 1), и Өеодорить, свидътельствуя о силъ его ственнаго характора, замічаета, что Пелагій по прославившему его цъломудрію и другимъ добродътелямъ, былъ "общимъ приговоромъ" возведенъ на степень предстоятеля 5). Такимъ образомъ, непрерывный рядъ свёдёній отъ 362-382 гг. представляеть намъ Пелагія епископомъ родного города Аполлинарія. Въ тоже время параллельно этимъ свъдъніямъ идутъ указанія на опископство самого Аполлинарія: въ 362 г. онъ посылаеть легатовъ на Александрійскій соборъ 1), въ 363 году онъ не отстаетъ отъ другихъ партій и шлеть посланіе оть своего имени Іовіану царю 7), въ 70-хъ годахъ онъ рукополагаетъ Виталія в), толкуетъ Свящ. Писаніе ) и пр., словомъ, является такимъ же полноправнымъ епископомъ, какъ и Пелагій. У него свой кругъ интересовъ, своя область действій и своя школа; очевидно, вивств съ Пелагіемъ онъ быль епископомъ Лаодикіи или его антієпископомъ, что въ то время споровъ и волненій составляло довольно обычное явленіе и ближайшій прим'тръ чему давала Антіохія. Но при Пелагіи не было нужды въ образъ мыслей былъ антіопископт: вполнъ ero вославный, и поэтому поставленіе другого православнаго же епископа въ Лаодикіи при Пелагіи являлось бы пичемъ неоправдываемымъ излиществомъ. Напротивъ, въ епископ-

<sup>1)</sup> Epist. CCLIV.

<sup>2)</sup> Theodoret. H. E. V, 8.

<sup>3)</sup> Socr. H. E. VIII, 5.—Cf. Codex. Theodos., ed. Haenell, XVI, 1, p. 1478.

<sup>4)</sup> Sozom. H. E. VII, 9.

<sup>3)</sup> Theodoret, H. E. IV, 13.

<sup>6)</sup> Mansi, Consill. coll., III, p. 353.

<sup>7)</sup> Cf. Patrum doctrina de Verbi incarnat.,—ed. Maji, Scriptor. veter. nova coll., t. VII, p. 16,—Romae, 1833.— Dräseke, p. 341.

<sup>8)</sup> Thedoret. H. E. V, 3.

<sup>9)</sup> Hieron. ep. ad. Pammach. et Ocean.—Migne, lat. s., c. 745.—Cf. De vir. illustr. c. CIV.

ство Георгія, рьянаго полуаріанина и врага св. Асанасія, лаодикійская каседра въ глазахъ всего православнаго Востока оставалась безъ истиннаго пастыря, который бы строго держался опредёленій Никейскаго собора и действоваль въ интересахъ правой вёры; при Георгіи поставленіе въ епископы такого лица, какъ Аполлинарій, — поскольку православіе его ни мало не подвергалось сомнёніямъ въ первую половину его жизни, — было дёломъ явной необходимости для этой церкви.

На епископство Аполлинарія въ годахъ 50-хъ указывають и нікоторыя другія побочныя свідінія о немъ. Св. Епифаній 1) и Нилъ пустынножитель 2) свидътельствують, что Аполлинарій потерпівль гоненіе за віру: онь находился въ изгнаніи, потому что не котель соглашаться съ аріанами. Такъ какъ до 346-го года, когда Аполлинарій быль лишенъ церковнаго общенія Георгісмъ, этого не могло случиться, то въ данномъ случав мыслимы два момента времени, когда противниковъ аріанства изгоняли по повеленію императоровъ, — парствованіе Констанція или Валента. Ни Епифаній, ни Нилъ не опредъляють точно того, имъла мъсто ссылка Аполлинарія, но остатки собственныхъ его трудовъ даютъ болъе въроятности тому заключенію, что время правленія Валента было для него временемъ мирной и покойной жазни. Въ началъ 370-хъ годовъ, на которое падають самыя сильныя меропріятія Валента противъ лицъ православныхъ убъжденій, Аполлинарій жилъ въ Лаодикіи и Антіохіи 3) и вель деятельную переписку. Въ сохранившемся до нашего времени фрагментъ его письма

<sup>1)</sup> Haer. LXXVII, 25.—Migne, gr. s., t. 42, col. 676. Твор. св. Епиф., ч. 5, стр. 212.

<sup>2)</sup> Этотъ Нилъ, бывшій сначала епархомъ Константинопольскимъ, въ концѣ IV-го вѣка удалился на Синай, проводилъ здѣсь строго-аскетическую жизнь въ кругу своихъ учениковъ и оставилъ послѣ себя общирную переписку, гдѣ не разъ упоминаетъ объ Аполлинаріи (см. о немъ Leonis Alfatii, De Nilis et eorum scriptis diatriba, Hamburgi, 1712, р. 7 sqq.,—Fessler, Institutiones Patrologiae, Oeniponte, 1850—1851, t. II, р. 592). Упомянутое свѣдѣніе см. Nili epist. lib. I, п. ССЕШ ad Diocletianum,—Migne, gr. s., t. 79, col. 177.

<sup>3)</sup> Cf. Hieron. ep. ad Pammach. et Ocean. et Theodoreti H. E. V, 3.

въ египетскимъ епископамъ, сосланнымъ въ Діокесарію. 1), выть ни малышаго указанія на то, чтобы онь терпыль вь это время какое либо преследованіе; напротивь, все сводится къ тому, что онъ наслаждается внешнимъ миромъ и занинаотся раскрытіемъ своихъ воззрівній. Изъ посланія видно, что еще ранте онъ писаль къ этимъ епископамъ пространное письмо, ждаль отъ нихъ ответа и, не дождавшись его, пишеть новое; причиной замедленія отвёта онь не ставить ни дальность разстоянія, ни неизв'єстность нахожденія, а лишь одно то, что его первое письмо могло оказаться не вполнъ понятнымъ для читателей. Упоминанія о ссылків въ этомъ посланіи нужно было бы ожидать не только потому, что оно назначалось ссыльнымъ епископамъ, но и потому, что въ немъ Аполлинарій всеми мерами старается расположить этихъ опископовъ въ свою пользу. Если, такимъ образомъ, царствование Валента прошло для Аполлинарія безъ переміны въ его внішней жизни, то преследованія его за веру со стороны аріанъ падають на время Констанція. - Яспое подтвержденіе этому выводу мы получаемъ уже съ совершенно другой стороны. Съ 354-го года Ливаній навсегда поселился въ Антіохіи, познакомился здёсь съ Аполлинаріемъ и вступилъ съ нимъ въ переписку. Въ ряду полученныхъ отъ древности писемъ этого ритора некоторыя носять надписаніе "къ Аполлинарію", подъ которымъ ученые видять именно Аполлинарія Лаодикійскаго <sup>2</sup>),—но для нашей цели важно письмо № 449, назначенное Анатолію. Въ немъ Ливаній ходатайствуетъ за путешествующаго въ Италію Аполлинарія, который изображается преследуемымъ людьми, обходящими города, чтобы поглотить его 3). Насмъщка, какою звучатъ слова Ливанія

<sup>1)</sup> Vid. in Advers. fraud. Apoll. -Migne, gr. s., t. 86, 2, col. 1949.— Dräseke, p. 392. 393.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Fabricius, Bibl. Graec. VIII, p. 586; Dräseke, in Brieger's Zeitschrift für Kirchengeschichte, 1885, s. 292. 293.—Къ сожальнію, мы поставлевы віть возможности читать эти письма, такъ какъ не могли добыть изданія, сдаланнаго Вольфомъ.

<sup>3) ,</sup> Έλκεται παρ' άνδρῶν 'Απολλινάριος εἰς 'Ιταλίαν, πολλὰς πόλεις ἐδηδοκότων, ὅπως καὶ τοῦτον καταπίοιεν. Τοῦτό σε πρῶτον κινείτω χρηστὸς ἀκὴρ
καὶ τῶν γένει σεμνυνομένων καὶ τῶν ἐν λόγοις ὄντων. Τρία ταῦτά σε ἐκ'
ἐκεῖνο προτρεπέτω φίλος ἡμῖν, πάλαι μὲν ἀρξάμενος, ἀεὶ δὲ τῷ φιλεῖν

о врагахъ Аполлинарія, при сопоставленіи съ извъстіями Епифанія и Нила объ изгнаніи его, едва-ли могутъ оставлять мъсто сомнѣнію въ томъ, что въ этихъ людяхъ Ливаній разумѣеть аріанъ и преимущественно аріанскихъ епископовъ 1). Такъ какъ письменныя сношенія Ливанія съ Аполлинаріемъ начались не ранѣе 354-го года, такъ какъ, далье, Анатолій, къ которому адресовано письмо, послѣ нѣкотораго прерыва въ должности, въ началѣ 356-го года снова сталъ префектомъ и лѣтомъ означеннаго года находился въ Италіи, при дворѣ, гдѣ онъ хлопоталъ зъ Ливанія 2), то написаніе письма № 449, а вмѣстѣ съ нимъ и путешествіе Аполлинарія въ Италію, надобно относить къ 356-му году, именно къ срединѣ или концу его 3).

Ссылка Аполлинарія въ 356-мъ году за противодъйствіе аріанамъ должна свидътельствовать о томъ, что уже въ это время онъ былъ епископомъ. Если вообще изгнанія, вытекавшія изъ желанія овладъть канедрами, касались только

προστεθειχώς".—См. y Dräseke in Brieger's Zeitschrift f. Kirchengeschichte, 1885, s. 292. 293. Cf. Luthardt's Zeitschrift f. kirchl. Wissenschaft und kirchliches Leben, 1887, Heft. X, ss. 505. 506.—У Sievers'a въ его "Leben d. Libanius" это письмо осталось не обслъдованнымъ.

<sup>&#</sup>x27;) Съ своей точки зрѣнія Ливаній, конечно, одинако относился и къ православнымъ и къ аріанамъ, но его насмѣшливыя слова о послѣднихъ одолжены, безъ сомнѣнія, тому обстоятельству, какъ и проническое замѣчаніе Амміана объ усиленіи почтовой дѣятельности въ царствованіе Константа вслѣдствіс частыхъ передвиженій аріанскихъ епископовъ (Ср. Dräseke, in Brieger's Zeitschrift fur Kirchengesch., 1885). Аналогичныя выраженія встрѣчаются и у св. Аванасія: "восточныя страны обходять они,—говорить онъ объ аріанскихъ епископахъ,—какъ львы, ища не воспротивится ли имъ кто"... (Histor. arian. ad monach.—Твор. Аван. ч. 11, стр. 86. 87). Большая часть соборовъ, падающихъ на это время, принадлежитъ аріанамъ, и особенно часто они происходили въ Сиріи, мѣстѣ пребыванія Аполлинарія и Ливанія.

<sup>2)</sup> Sievers. Das Leben d. Libanius, s. 236; 9. 10.

з) Аполлинарій долженъ быль оставить Лаодикію приблизительно въ тоже время, когда и Асанасій б'яжаль изъ Александріи. По точному указанію "Vit. aceph., 5", это случилось 9-го Февраля 356-го года (см. Kahnis' Zeitschrift f. historische Theol., 1868, s. 152. Cf. Larsow, Festbriefe d. heil. Athanasius, s. 35. 51). Это совпаденіе времени изгнанія Асанасія и Аполлинарія служить подтвержденіємъ правильности выводовъ, сд'яланныхъ относительно посл'ядней.—Около этого же времени изгнанъ быль и св. Кириллъ Іерусалимскій (см. Маder, Der heilige Kyrillus, Einsiedeln, 1891, s. 20).

епископовъ, то это тімъ болье нужно сказать о преслідованіи защитниковъ православія послі соборовъ въ Медіоланъ и Ариминъ, когда требовалась только подпись подъ соборными опредъленіями, -- подпись, которую могъ и долженъ былъ давать епископъ. Если такъ, то и начало епископства Аполлинарія нужно относить къ 346-356 годамъ. И это вполнъ сообразно съ тъмъ положениемъ, какое поставлена была церковь лаодикійская определеніями Сардикійскаго собора. Мы уже упоминали, что Георгій, действительный епископъ Лаодикіи, подпаль на этомъ соборъ давно заслуженному наказанію: онъ былъ лишенъ епископскаго сана и объявленъ чуждымъ церкви, и лаодикійская церковь осталась безъ пастыря, между темъ это была церковь важная и вліятельная по своему значенію и положенію. Если въ другихъ менве значительныхъ городахъ въ это время торжества Никейскаго символа аріанскіе епископы должны были уступить свое м'всто православнымъ 1), то тыть болые "злыший изъ аріань" епископъ, еще въ пресвитерствъ зарекомендовавшій себя дурной нравственностью, оказывался не у мъста. Это быль моменть, когда церковь лаодикійская нуждалась въ преданномъ Никейскому символу епископъ, когда Аполлинарій, слъдовательно, всего скоръе могъ начать быть имъ. Въ самомъ деле, въ исторіи борьбы съ аріанствомъ первые, послёдовавшіе за Сардикійскимъ соборомъ, годы и характеризуются стремленіемъ со стороны православныхъ усилить свое вліяніе въ церкви чрезъ поставленіе на канедры принимающихъ Никейскій символъ епископовъ. Съ одной стороны, опираясь на результаты этого собора, изгнанные защитники никейского въроученія возвращаются на свои епархіи и изгоняють аріанскихъ епископовъ, съ другой, -- тамъ, гдъ церкви находились подъ исключительнымъ управленіемъ аріанъ, вновь поставляются въ епископы люди, исповъдающіе единосущіе, вмъсто аріанствующихъ, низложенныхъ соборомъ. "По прибытіи въ Египетъ, -- говоритъ Созоменъ, -- Аванасій извъстныхъ себъ лицъ съ аріевымъ образомъ мыслей низложилъ, а кого самъ испыталъ и одобрилъ, темъ поручилъ церкви и веру Никейскаго собора, заповъдавъ имъ ревностно держаться ея" 3).

<sup>1)</sup> Cf. Socr. H. E. II, 23; Soz H. E. III, 24.

<sup>2)</sup> Sozom. H. E. III, 21.

Написанное въ первый же годъ по прибыти въ Египетъ насхальное посланіе Аванасія, авйствительно, извёшаеть о назначении 19-ти новыхъ епископовъ, изъ числа которыхъ относительно трехъ выразительно замъчено, что они признаны Аванасіемъ епископами лишь послё того, какъ были "вновь пріобрътены для церкви 1)". Такъ было въ Египтъ; такъ было и въ другихъ восточныхъ странахъ. Уже о св. Аванасіи Сократь пов'єствуеть, что возвращаясь чрезь Пелузіумъ, онъ училъ по лежащимъ на его пути городамъ удаляться отъ аріанъ и имѣть общеніе съ исповѣдниками единосущія, а въ ніжоторых церквахь, -- добавляеть историкъ, —онъ совершалъ и рукоположенія"<sup>2</sup>). Эти рукоположенія имъли мъсто "въ чужихъ епархіяхъ" 3), въ "городахъ, нисколько не принадлежащихъ" Асанасію, "у другихъ народовъ, гдъ онъ провзжалъ и находилъ церкви подъ управленіемъ аріанъ" 1), то есть, очевидно, въ Сиріи и Палестинъ. Нужно думать, что эта дъятельность Асанасія на пользу православія не осталась безъ подражанія со стороны другихъ правовърующихъ епископовъ Востока, и имя Лаодикіи само собой напрашивается на языкъ для пополненія извъстій Сократа и Созомена. Своею борьбою съ аріаниномъ Георгіемъ и своими отношеніями къ Аванасію Аполлинарій усивль зарекомендовать себя, какъ человівка, преданнаго Никейскому собору и его главному защитнику, Аванасію, —и тому православному впископу, который въ видахъ борьбы съ аріанствомъ вознамфрился дать Лаодикіи православнаго пастыря, естественно было остановить свой выборъ на ученомъ чтепъ этой церкви, подававшемъ столь благія надежды въ первую половину своей жизни и ділтельности 5). Такимъ образомъ, самымъ въроятнымъ временемъ, когда Аполлинарій достигъ епископства, будутъ ближайшіе къ Сардикійскому собору годы (346-356) 6).

<sup>1)</sup> Larsow, Festbriefe d. heil. Athan., s. 150. 151.

<sup>2)</sup> Socr. H. E. II, 24.

<sup>3)</sup> Socr. H. E. II, 26.

<sup>4)</sup> Sozom. H. E. III, 21.

в) Cf. Epiph. Haer. LXXVII, 20; Твор. Св. Епиф. ч. V, стр. 204.

<sup>6)</sup> Замѣчательно, что при разсказѣ о соборѣ Селевкійскомъ Св. Аеанасій выражается о Георгіи такъ: "Γεώργιος ὁ διωχθεὶς ἀπὸ τῆς οἰκουμένης (Migne, gr. s., t. 26, c. 701) — Георгій, гонимый отовсюду (Твор. Св. Аеан., ч. 3, 119)". Не указываетъ-ли это на шаткое положеніе Георгія и въ Лаодикіи?

Вместе съ этимъ выводомъ для насъ уясняются и все ть отрывочныя свъдынія, оставленныя древностью объ Аполлинаріи, какія относятся къ этому періоду его жизни. Уже самыя условія, при которыхъ Аполлинарій занялъ епископскую канедру въ Ландикіи, вызывали его на борьбу аріанствомъ и въ ней указывали его главнъйшую задачу. Въроятно, и послъ разрыва съ Георгіемъ Аполлинарій не удалялся изъ Лаодикіи и продолжаль противодъйствовать ему. По словамъ Созомена, онъ "мстилъ своему врагу, чемъ могъ, то есть, искусствомъ слова и доказывалъ, что онъ, какъ лучшій, низложенъ тімь, который въ преподаваніи божественнаго ученія хуже его 1)". Очищая и распространяя это извъстіе Созомена, мы можемъ сказать, что борьба съ аріанствомъ и составляла главный предметъ его дъятельности за это время. Съ свъжими силами и съ всепоглощающимъ интересомъ новаго дъятеля Аполлинарій присматривался къ окружающимъ его лицамъ и партіямъ... Это были годы, когда аріанскіе кружки напрягали всё усилія къ новому низверженію св. Аванасія, и въ числѣ подготовительныхъ мъръ къ этому результату выдвинули на сцену осуждение Марколла и Фотина. Съ именемъ Маркелла и Фотина въ исторіи аріанскихъ волненій мы вступаемъ въ тотъ поворотный пунктъ, когда тринитарные споры естественно переходили въ христологическіе и то, что раскрыто было въ ученіи о Троиців, примівнялось къ пониманію Лица Богочеловіка. Такъ, самые первые шаги на поприщъ общественной дъятельности должны были направить вниманіе Аполлинарія на христологическіе вопросы и побудить его къ разработкъ ихъ. Это обстоительство определило судьбу Аполлинарія и его значеніе въ исторіи догматики. Маркелломъ и Фотиномъ аріанскіе кружки пользовались, какъ живымъ упрекомъ для православныхъ, и Аполлинарій долженъ быль опредёдить свое отношеніе къ нимъ или, лучше сказать, отношеніе Никейскаго ученія о Троицъ къ ученію о Лицъ Христа, какъ воплотившагося Сына Божія 2). Вскорѣ послѣ осужденія Маркелла и Фотина Аполлинарій самъ былъ изгнанъ....

<sup>1)</sup> Soz. H. E. VI, 25.

<sup>2)</sup> Cf. Gregor. Nyss., Antirret. contra Apollinar.,—Migne, gr. s., t. 45, col. 1129. 1133.—Твор. Григор. Нисс. ч. VII, стр. 15.

Свётлыя надежды и радостныя чувства, съ какими шелъ Аванасій въ Александрію и съ какими его встрѣчали въ Сивін и Палестинъ, еще разъ должны были остаться безъ осуществленія. Въ унавнай борьбё православныхъ съ аріанами одна сторона брала на время веревъсъ надъ другой, какъ бы для того, чтобы дать возможность своимъ противникамъ собраться съ силами и потерпеть отъ нихъ бывшее пораженіе. На сей разъ внішнее торжество исповіздниковъ единосущія было обязано слишкомъ случайнымъ условіямъ для того, чтобы оно могло быть продолжительнымъ и твердымъ. Властолюбивый Констанцій вынужденъ быль склониться предъ грозной дилеммой, поставленной ему братомъ Констансомъ, этой "христолюбивой душой", какъ называетъ его Аеанасй 1): или готовиться къ войнъ, или отдать Александрію Аванасію <sup>2</sup>). Со смертію Констанса (350 г.) эта дилемма потеряла свою силу, когда, вследъ за пораженіемъ Магненція, Констанцій сталь повелителемъ объихъ половинъ Римской имперіи и приняль τитуль αλώvios βασιλέυς. Возбуждавшій сначала благія надежды у Аванасія 3), Констанцій, — излишнюю дов'врчивость котораго къ своимъ совътникамъ отмъчаетъ Евтропій 1, -- отдался теперь вліянію аріанъ и, усвоивши превратныя догматическія убъжденія, предоставиль господство ихъ исповедникамъ. Эта перемъна въ расположеніяхъ императора отразилась и на судьбъ Аполлинарія. Противоепископъ его Георгій, ставшій опять однимъ изъ первыхъ деятелей противъ Аеанасія и православныхъ, всего менъе могъ оставить въ покоъ Аполлинарія; въ его планахъ лицо Аполлинарія не отделялось отъ Аванасія, и на все, сділанное противъ перваго, онъ имъль право смотръть, какъ на возмездіе послъднему. При новыхъ теченіяхъ, открывшихся въ сферахъ политическихъ, Георгій могъ воспользоваться своими близкими связями съ Македоніемъ для достиженія своихъ цівлей. Занявши во

<sup>1)</sup> Apolog. ad Constant., t. I, p. 679.

<sup>2)</sup> Cf. Philost. III, 12; Socr. II, 22; Soz. III, 19; Theodor, II, 8,

<sup>3)</sup> Orat. c. Arian. I, p. 288.

<sup>4)</sup> Eutrop. X, 15.—Cf. Св. Аван. "онъ (Констанцій) управляется внушеніями другихъ, вовсе не имъя собственнаго ума",—Histor. arian. ad monach., Твор. св. Аван. ч. П, стр. 142.

второй разъ Константинопольскую каеедру <sup>1</sup>), Македоній съумёль стать вліятельнымъ лицомъ при дворв и пріобрыль себь такое довёріе царя, что всв его намівренія, по выраженію Сократа, утверждались закономъ <sup>2</sup>). Георгій Лаодикійскій имівль съ намі особенно дружественныя отношенія и въ затруднительныхъ случаяхъ обращался къ нему: когда Евдоксій и Арцій, испов'єдники неподобія, начали по своему усмотр'єнію распоряжаться въ Антіохіи, Георгій искаль помощи противъ нихъ именно чрезъ Македонія <sup>3</sup>), и его старанія не остались безусп'єшными <sup>4</sup>). Въ отношеніи къ Аполлинарію интересы Георгія и Македонія могли совнадать между собою, и изгнаніе его при этой новой комбинаціи партій на Восток'є было д'єломъ вполеть понятнымъ и естественнымъ. Оно, какъ мы вид'єли, должно падать на 356-й годъ.

Насколько можно судить по изложеннымъ выше <sup>5</sup>) свъдъніямъ, свое невольное путешествіе Аполлинарій началъ съ Рима. Въ то время догматическихъ споровъ и церковныхъ распрей Римъ былъ тѣмъ мѣстомъ, куда Востокъ обращался за авторитетной поддержкой. Начиная съ перваго изгнанія св. Аванасія, сюда являются одинъ за другимъ цѣлый рядъ восточныхъ епископовъ, и этотъ наплывъ, по словамъ Каспари, особенно усиливается со времени Маркелла и Фотина, хотя о пребываніи и дѣятельности ихъ въ Римѣ и не сохранилось никакихъ извѣстій <sup>6</sup>). Аполлинарій шелъ, такимъ образомъ, дорогой хорошо извѣстной Востоку, и его путешествіе сюда могло мотивироваться столь же желаніемъ видѣть этотъ древній городъ, сколько и попыткой заручиться поддержкой папы <sup>7</sup>). Оно не было

<sup>1)</sup> После Сардинійскаго собора Македоній должень быль уступить свое место въ Константинополе Павлу,—Socr. II, 23; Soz. III, 24.

<sup>2)</sup> Сократь приписываеть вліянію Македонія всё бёдствія, какія псстигли церковь въ это время, —Socr. H. E., II, 27.

<sup>3)</sup> Socr. H. E. IV, 13.

<sup>4)</sup> Socr. H. E. IV, 14.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Cm. crp. 29. 30.

<sup>6)</sup> Caspari, Quellen, III, 353.

<sup>7)</sup> Быть можеть, въ это именно время т. е. на пути въ Римъ Аполлинарій останавливался въ Константинопол'в и пользовался гостепріимствомъ накоего Маркіана, о чемъ онъ самъ упоминаетъ въ предисловіи къ своему метафразу псалтири (Migne, gr. s., t. 33, col. 1629).

внолив безопаснымъ, и вызвало заботливость Ливанія о своемъ другв, любовь котораго все возрастала къ нему 1). Къ этому времени пробыванія Аполлинарія въ Рим'в и нужно отнести начало знакомства его съ выдающимся въ исторіи папства и вліятельнъйщимъ впоследствіи лицомъ, — Дамасомъ, —принадлежавшимъ, по всвиъ ввроятіямъ, къ числу тьхъ знаменитостей IV-го выка, съ которыми Аполлинарій воль переписку 2). Мало положительнаго можно сказать о томъ, какое значеніе въ дёлахъ Рима имела личность Ламаса во время посъщенія Аполлинарія и насколько знакомство съ нимъ могло быть полезнымъ послъднему, такъ какъ древность сохранила весьма скудныя свёденія о Дамасъ до избранія его въ епископы Рима 3). Во всякомъ случав Дамасъ, къ 355-му году ставшій архидіакономъ римской церкви 4), занималь въ ней уже выдающееся положеніс, и заявиль себя между прочимь преданностью сосланному въ то время Констанціемъ пап'в Ливерію 5). Знакомство съ этимъ лицемъ — единственный результатъ путошествія Аполлинарія въ Италію, о какомъ еще можно догадываться, и этотъ результать оказался не маловажнымъ въ виду того значенія въ делахъ Востока, какого достигъ Дамасъ съ избраніемъ въ епископы. Связи съ Дамасомъ впоследствіи давали Аполлинарію возможность чув-

<sup>1)</sup> См. стр. 29, прим. 3.

<sup>2)</sup> Ими. Юстиніанъ ставитъ Дамаса въ такое же отношеніе къ Аполлинарію, какъ свв. Аеанасія и Василія. См. De fide orthodoxa,—Mansi IX, 537—582=Migne, gr. s., t. 86, 1, с. 993—1036; lat. s., t. 69, с. 225—268; р. п. см. Дѣян. соб., V, стр. 508—552.—Юстиніанъ въ этомъ случаѣ зависимъ отъ добрыхъ источниковъ и опирается, въроятно, на церковную исторію Тимоеея аполлинариста, которая была ему извъстна (Сf. Justin. Contra Monoph., Maji, Scriptorum veterum nova collectio, VII, р. 303) и въ которой была помъщена эта переписка (Сf. Leont., Advers. Nest. et Eutych., III, 40,—Мідпе, gr. s., t. 86, 1, col. 1477). Юстиніанъ также указываетъ параллель отношеніямъ между Дамасомъ и Аполлинаріемъ въ отношеніяхъ между папой Львомъ и Евтихіемъ, выразившихся тоже въ перепискъ (см. Mansi, Consil. coll., t. V).

<sup>3)</sup> Cf. Rade, Damasus, Bischof v. Rom. Freiburg, 1882, s. 7 fg.

<sup>4)</sup> Cf. Herzog's Real-Encycl., III, 262.

<sup>5)</sup> Хотя вскоръ же былъ замъщанъ въ темномъ дълъ избранія Феликса, какъ его рисуетъ 18-ть лътъ позднъе написанное прошеніе люциферіанъ—пресвитеровъ Фавстина и Марцеллина къ импер. Өеодосію. См. Мідпе, lat. s., t. 13, c. 81 sq.; Cf. Hieron. Chron. ad. an. 352.

ствовать подъ ногами болье твердую почву <sup>1</sup>), и отъ общаго знакомства Аполлинарій выиграль, безъ сомньнія, болье Дамаса, вынужденнаго въ конць концовъ подвергнуть Аполлинарія осужденію.

Съ вероятностью можно утверждать, что изъ Рима Аполлинарій двинулся обратно къ Востоку чрезъ Египетъ. Посътить Египеть было естественно для Аполлинарія: это была родина его отца и центръ господства Никейскаго символа. Что Аполлинарій действительно быль въ Египте, на это указываетъ общирное знакомство его съ стями этого края, открывающееся изъ остатковъ переписки его, сохранившихся до нашего времени. Египетъ привлекалъ его и сильно развитымъ здёсь подвижничествомъ. Аполлинарій принадлежаль къ числу техъ липъ которыя съ блестящимъ классическимъ богословскимъ образованіемъ соединяли глубокую склонность къ подвижничеству и проводили строго аскетическую жизнь 2). И его близкія сношенія съ кружкомъ египетскихъ подвижниковъ служатъ лучинимъ тому доказательствомъ. Сюда принадлежить прежде всего Серапіонь, епископь Тмуитскій, защитникъ Ананасія, 3) "великій и знаменитый отецъ монаховъ", какъ называетъ его Созоменъ 4). Настоящее время еще владъетъ двумя отрывками 3) изъ переписки между этимъ Серапіономъ и Аполлинаріемъ 6), относящимися ко времени послѣ Александрійскаго собора 362-го года 7). Въ этотъ

<sup>1)</sup> Cf. Theodoret. H. E. V, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Epiph. Haer. LXXVII, 1,—Migne, gr. s., t. 42, c. 641.—Твор. св. Епиф. ч. 5, стр. 175. Nili epistol. l. 1, n. CCLVII,—Migne, gr. s., t. 73, c. 177.

<sup>3)</sup> См. о немъ Fabricius, Bibl. Graec., IX, p. 154; Herzog's Real-Eucycl. . 14, s. 238; Филаретъ, арх. Черниговск., Историч. ученіе объ Отцахъ Церкви, т. П. СПБ., 1859, стр. 67—70.

<sup>4)</sup> Sozom. H. E. III, 14; VI, 28.

<sup>5)</sup> In Advers. fraud. Apoll.,—Migne, gr. s., t. 86, 2.

<sup>6)</sup> Cf. Leont. Contr. Nest. et Eutych. III, 40,—Migne, gr. s., t. 86, 1, c. 1378.

<sup>7)</sup> Что подъ Серапіономъ, къ которому адресованы письма Аголлинарія, нужно разум'єть еп. Тмунтскаго, за это говорить прямое свид'єтельство Леонтія (Contr. Nest. et Eut., cit. loc.). Въ такомъ случать, вопреки митынямъ Фабриція, Кава (Histor. litter., Genev. 1694, I, р. 210) и Нейдеккера (in Herzog's Real-Encycl., 14, 238), относящимъ смерть Серапіона къ 358 г.,

же кружокъ знакомыхъ Аполлинарію египетскихъ подвижниковъ входилъ, въроятно, и извъстный аскетъ Ринокурусы, Діонисій 1), о которомъ упоминаетъ Созоменъ 2) и которому адресованы письма Аполлинарія 3), дошедшія до насъ съ падписаніемъ "къ Діонисію 4)". Въ Египть Лаодикійскій епископъ не только былъ принятъ хорошо, какъ защитпикъ одиносущія и близкій другъ Аванасія, но и пріобзначительное вліяніе. Зачсь онъ нашелъ така здесь учиниковъ и последователей, сохрасебѣ ревностныхъ свою силу и значеніе до времени IV-го вселенсобора в). Изъ числа ихъ слъдуетъ упомянуть о Валентинъ 6) епископъ 7), ставшемъ главою той фракціи аполлинарійской школы, которая ближе и точнъе воспроизводила ученіе своего учителя.

онъ могъ окончить жизнь не ранве 369 г., такъ какъ въ письмъ къ нему Аполлинарій упоминаетъ о посланіи св. Асанасія къ Епиктету (Ар. Leont., Adv. fraud. Apoll.,—Migne, gr. s., t. 86, 2., с. 1948). Такъ и принимаютъ Tillemont. Memoires, V, р. 248; Ceiller, Hist., 1V, р. 333. Филаретъ Черниг. безъ достаточныхъ основаній останавливается на 366 г. (Ист. уч. объ Отц. Церкви, II, 68).

<sup>1)</sup> Личность этого Діонисія выдвинута въ послѣднее время въ наукѣ,— благодаря новымъ гипотезамъ о принадлежности єму сочиненій, дошедшихъ подъ именемъ Діонисія Ареопагита,— см. напр. Dräseke, Dionysios von Rhinocolura, Patr. Unters., Leipzig, 1889, ss. 25—77.

<sup>2)</sup> H. E. VI, 31.

<sup>3)</sup> Vid. in "Adv. fraud. Apoll.", Migne, gr. s., t. 86, 2, c. 1949. 1964,—lat. s., t. 8, c. 929.—Dräseke, p. 348—351.

<sup>4)</sup> Къ числу египетскихъ знакомыхъ Аполлинарія нужно отнести еще Петра, ставшаго впослъдствін епископомъ Алексанарін (Cf. Patrum doctrina de Verbi incarn., ed Maji, p. 16,—Justiniani, Contr. Monoph., p. 302).

<sup>3)</sup> Imp. Marcian., Sacra contra haeret.,—Mansi, t. VII, c. 482.

<sup>6)</sup> Что Валентинъ былъ въ Египтъ, на это указываютъ слова его полемическаго сочиненія, сохраненныя у Леонтія, въ которыхъ онъ называетъ Аванасія своимъ епископомъ: "καὶ ὁ μακάριος 'Αθανάσιος, ὁ ἀγιώτατος ἐπίσκοπος ἡμῶν ελεγεν κτλ".—Мідпе, gr. s., 86, 2, с. 1957.

<sup>7)</sup> Прямое свидѣтельство объ епискоиствѣ Валентина принадлежить поздыѣйшему времени: сто лѣтъ спустя пресвитеръ Константинопольскій Тимоеей въ своемъ сочиненіи "De receptione haereticorum" говорйтъ: "οὐτος Βαλεντίνος ἐπίσκοπος γέγονεν Αἰγύπτου (Cotelier a Mon. eccl., III, 377; Migne, gr. s., t., 86, 1, 17)", но его свидѣтельство прекрасно подтверждается отрывками изъ апологіи Валентина, сохранившимися въ сочиненіи "Adversus fraudes Apollinar"., Migne, gr. s., t. 86, 2; col. 1953. 1952.

Гаф проводиль время Аполлинарій после посещенія Египта и когда онъ возратился въ Сирію, -- къ разрешенію этихъ вопросовъ должна была бы вести насъ сохранившаяся до нашего времени часть переписки его съ св. Василіемъ, если бы подлинность ея стояла вив всякаго сомивнія. Но прежде чёмъ обратиться къ обсужденію этой переписки, мы скажемъ нъсколько словъ объ отношеніяхъ св. Василія къ Аполлинарію вообще. Какъ по свидетельстванъ постороннимъ 1), такъ и по его собственному неоднократному признанію 2), св. Василій быль человіжомь, хорошо знавшимь Аполлинарія и н'якоторое время переписывавшимся съ нимъ. Самъ же Василій даеть намъ достаточныя указанія и относительно того, когда онъ вступилъ въ письменныя сношенія съ Аполлинаріемъ. Въ 375-мъ году, отвічая на клеветы, выходившія изъ кружковъ Евстафія Севастійскаго, онъ говорилъ, что двадцать летъ прошло съ техъ поръ, нѣчто Аполлинарію 3); въ другомъ какъ онъ писалъ же письмъ, падающемъ на тотъ же 375-й годъ, онъ заявляеть, что то письмо къ Аполлинарію, которое севастійцы предъявляли въ качествъ документальнаго обвиненія Василія въ савелліанствъ, составлено было двадцать пять льтъ тому назадъ 4). Такъ какъ въ обоихъ случаяхъ ръчь идетъ объ одномъ и томъ же письмъ Василія къ Аполлинарію и такъ какъ мы не имвемъ никакого основанія предночитать одну его дату другой, то должны признать, что, употребляя выраженія "20—25 леть" тому назадь, св. отець хотель дать не точное хронологическое опредъленіе, а просто обозначить время своой переписки, какъ время давно прошедшее, которое нужно считать не единицами, а десятками 5), время, когда онъ еще былъ міряниномъ и не принималъ

<sup>1)</sup> Jastinianus, De fide ortodoxa, cit. loc.

<sup>2)</sup> Epp. 131. 224. 226. 244. 265 (ed. Bened.).

<sup>3)</sup> Ep. CCXXIII, adv. Eustaphium, Migne, gr. s., t. 32, c. 833.—Твор. св. Вас., вад. 3, ч. 7, стр. 121.

<sup>4)</sup> Ep. CCXXIV, ad Genethl. Migne, c. 837 TB. cB. Bac., v. 7, cTp. 127.

в) Поэтому мы считаемъ излишними какъ поправку бенедиктинцевъ, желающихъ вивсто  $25~(\varkappa\varepsilon')$  въ письмв къ Генеелію читать  $20~(\varkappa')$ , такъ и произвольное предложеніе Дрэзеке писать  $\iota\varepsilon'$  (15) вивсто  $\varkappa'$  и  $\varkappa\varepsilon$ . См. Vita Basitii, II, 5 (Migne, gr. s., t. 29, p. XII); Dräseke, in Brieger's Zeitsch. f. Kirchengesch., VIII, 104.

участія въ церковныхъ ділахъ і). Этому общему обозначенію вполить отвітають 50-е годы IV-го віжа, или, точите, если следовать прямому указанію св. Василія, - первое пятилетіе этихъ годовъ (350-355). Покончившій съ своимъ домашнимъ воспитаніемъ, Василій къ началу 50-хъ годовъ находился въ Кесаріи Каппадокійской и посіщаль существовавшее здёсь училище, выдаваясь въ ряду своихъ школьтоварищей своими способностями, прилежаниемъ и строгимъ нравственнымъ характеромъ; отсюда, съ тою же цълію расширенія своихъ познаній, онъ отправился въ Константинополь и затемъ въ Анины, где онъ и пробылъ до 359-го года <sup>2</sup>). Объ Аполлинаріи онъ могъ слышать какъ въ Кесаріи, такъ и въ Константинополів, гдів были люди, расположенные къ Лаодикійскому епископу 3), и, быть можетъ, именно изъ Авинъ написалъ то письмо къ Аполлинарію, которое такъ смущало севастійцевъ въ 70-хъ годахъ, какъ это и предполагаетъ бенедиктинскій авторъ "жизни Василія 4)". Возвратившись изъ Авинъ, онъ всецьло отаскетической жизни, дался своей склонности къ являвшейся въ немъ еще въ бытность его въ Кесаріи, предприняль путешествіе по Сиріи, Палестинв и Египту съ целію посещенія знаменитых подвижниковь и, затемь, раздавши свое имущество бъднымъ, поселился въ пустыни на берегу ръки Ирисъ въ основанной имъ обители. Есть поводъ думать, что если во время своего путешествія св. Василій и не встръчался лично съ Аполлинаріемъ, то по крайней мъръ продолжалъ свою переписку съ нимъ. Такъ, отвергая обвиненія Евстаеія Севастійскаго, онъ спрашиваетъ последняго: "если одно время и моего письма (къ Аполлинарію) и сочиненія (Аполлинарія, содержавшаго въ себъ савелліанскія мысли), то гдѣ доказательства, что я одобряль оное въ умъ? Спроси самъ себя: сколько разъ ты навъщалъ меня въ обители, что на ръкъ Ирисъ.... Слышалъ

<sup>1)</sup> Ep. CCXXIV, ad. Genethl.

<sup>2)</sup> См. Vita Basilii, II, Migne, gr. s., t. 29, pp. X—XII; Klose, Basilius d. Grosse, Stralfund, 1835, ss. 114—119 и у Неггод'а R--Е., 1, 713. О годъ отъбада изъ Аеинъ ср. Ullmann., Gregoris v. Nazianz, Gotha, 1886, s. 27 fg.

<sup>3)</sup> См. предисловіе къ метафразу псалмовъ,—Migne, gr. s., t. 33, с. 1629.

<sup>4)</sup> Migne, gr. s., t. 29, p. XII.

ли ты что нибудь подобное (тому, что находится въ сочинени Аполлинарія)?... Нашель ли ты, что въ умѣ у меня было что либо похожее ¹)"? Василій хочеть сказать, что даже въ то время, когда онъ состояль въ перепискѣ съ Аполлинаріемъ, онъ не раздѣляль его образа мыслей и коечто не одобряль въ своемъ умѣ, и въ свидѣтели этого призываеть самого обвинителя. Если это пониманіе приведенныхъ словъ Василія правильно, то мы должны предполагать, что послѣ посѣщенія Египта Аполлинарій возратился въ Сирію и остальное время своей жизни проводиль или здѣсь ²), или въ какой либо ближайшей къ Сиріи провинціи, такъ какъ въ Лаодикію онъ едва-ли могъ вступить ранѣе 362-го года.

Уже одно это заявленіе Василія, что онъ не раздёляль образа мыслей Аполлинарія, "съ д'ятства далекъ быль отъ подобныхъ ученій", показываетъ, что отношенія его къ последнему никогда не были слишкомъ близкими и прочными. Правда, въ одномъ письмѣ онъ прямо называеть Аполлинарія челов вкомъ "близкимъ и единодушнымъ", 3) но здесь онъ характеризуетъ не свои личныя отношенія къ нему, а общее положение Аполлинарія въ христіанскомъ мірѣ того времени. Собственныя же отношенія Василія къ Аполлинарію не шли далье "уваженія" и вызываемаго имъ "благопрівзненнаго обращенія" 1). "Алоллинарій мив ни отецъ, ши сынъ; онъ не былъ у меня ни учителемъ, ни ученикомъ, в) говорилъ онъ въ 375 году; "я не училъ ничему этого человъка, котораго заблужденія приписываютъ мнь, и самъ не учился у него 6)", а потому "если кто сочиняетъ въ Сиріи, то это до меня не касается". 7) Въ 373-мъгоду онъ ръшительно заявилъ, что общенія съ Аполлинаріемъ не имветъ  $^{8}$ ), и такъ какъ онъ никогда не принималъ кли-

<sup>1)</sup> Ep. CCXXIII ad Eustaphium.

<sup>2)</sup> Быть можеть въ Антіохіи, какъ догадывается Дрэзеке. Dräseke. Apollinarios v. Laodicea, Leipzig, 1892, s. 14.

<sup>8)</sup> Ep. CCLXV.

<sup>4)</sup> Ep. CCXXIV.

<sup>5)</sup> Ep. CCXXIII.

<sup>6)</sup> Ep. CCXLIV.

<sup>7)</sup> Ep. CCXXVI.

<sup>8)</sup> Ep. CXXXI.

риковъ Аполлинарія въ общеніе молитвы и не обмѣнивался съ нимъ каноническими письмами 1), то должно думать, что и его переписка съ Аполлинаріемъ продолжалась очень не долго и имела весьма ограниченный объемъ. Действительно, когда въ 70-хъ годахъ севастійцы выступили съ обвиненіями на Василія въ томъ, что онъ разделяеть воззренія Аполлинарія, они въ доказательство своихъ обвиненій могли представить только одно письмо, --- "и притомъ не о въръ, а простое письмо, заключающее въ себъ дружеское привътствіе 2)". Если бы переписка Василія съ Аполлинаріемъ была общирна и захватывала собой продолжительное время, то этимъ не преминули бы воспользоваться севастійцы, но насколько извъстно изъ писемъ Василія, они ничего подобнаго не возводили на него. И во всей послъдующей церковной литературъ, за исключениемъ эдикта Юстиніана 3), мы не находимъ ни одного свидътельства о томъ, чтобы сохранялись какія-либо письма Василія къ Аполлинарію, не встрічаемъ ни одного намека на ихъ существованіе 1). Тімъ неожиданніве было то обстоятельство,

<sup>1)</sup> Ep. CCXXIV.

<sup>2)</sup> Ibid.

<sup>3)</sup> Слова Юстиніана, что "Васплій похваляль Аполлинарія" могли быть просто выводомь изъ того, что сказано объ Аполлинаріи въ письмахъ Василія къ другимъ лицамъ; они не требуютъ необходимо предположенія о томъ, чтобы Юстиніанъ (или авторъ эдикта) самъ видълъ и читалъ письма Василія именно къ Аполлинарію.

<sup>1)</sup> Довольно распространенное мивніе, что Ефремъ Антіохійскій зналь и пользовался въ полемическихъ цёляхъ однимъ письмомъ Василія къ Аполлинарію, на нашъ взглядъ лишено твердыхъ основаній. Мн'вніе это вызвано словами Фотія о прочитанномъ имъ сочиненіи Ефрема, изъ которыхъ видно, что этотъ послъдній приводиль свидътельство  $B lpha \sigma \iota \lambda \epsilon iov...$  έχ τῆς προς Απολινάριον (έπιστολής) въ доказательство той мысли, что Богъ Слово страдаль плотію, а не природой Божества (Phot. Biblioth., с. 229; ed Beckeri, р. 255). Но, во-первыхъ, этотъ Ефремъ, о которомъ идетъ рѣчь у Фотія,-не Ефремъ Сирипъ, какъ это принимаетъ Дрэзеке (Zeitschr. für Kirchengesch., VIII, 98, 99), а Ефремъ, патріархъ Антіохійскій, современникъ Юстиніана, сочиненіе котораго "pro ecclesi: sticis dogmatibus" и описывается Фотіемъ въ с. 229 (Ср. Cave, Histor. liter., р. 507). Во-вторыхъ, выраженіе Фотія " $E\varkappa$   $\tau \tilde{\eta} \varsigma \pi \varrho \delta \varsigma$  'Απολινά $\varrho$ ιc v" допускаеть переводь такой: "изъ письма противъ Аполлинарія", подъ каковымъ письмомъ должно разумъть какое либо изъ извъстныхъ писемъ Василія, гдъ онъ обличаетъ заблужденія Аполлинарія, напр. ССLXП. Въ третьихъ, св. Василій никогда не писалъ писемъ къ Аполлинарію по христологическимъ вопросамъ (а такого

когда въ 1681-мъ году Котелье издалъ два письма Васидія къ Аполинарію съ отретами на нихъ последняго, найденныя имъ въ Гарлейскихъ манускриптахъ 1). Въ свое время, однако, эти письма не обратили на себя должнаго вниманія, потому что самъ издатель выразиль сомнёніе въ дъйствительной принадлежности ихъ Василію и Аполлинарію и его выводъ безъ новаго изследованія оставался принятымъ до последняго времени. Въ 1877-мъ году Дрэзеке, заявившій себя и ранбе многими патристическими работами, взяль на себя трудь вновь пересмотреть вопрось объ этихъ письмахъ 2) и пришелъ кътому заключенію, что "нътъ ни мальйшаго основанія считать эти письма неподлинными 3)". Заключеніе Дрэзеке было подхвачено другими учеными 4), изданныя Котелье письма стали разсматриваться, какъ подлинныя, и съ ними соединился рядъ выводовъ, имфющихъ цѣлію уяснить взаимоотношеніе различныхъ догматико-богословскихъ направленій IV-го въка 5). Допустимъ, что послъ изследованія Дрэзеке подлинность существующей переписки Василія съ Аполлипаріемъ не подлежить сомнівнію, и разсмотримъ какъ содержание ея, такъ и тв выводы, къ какимъ оно можеть вести.

Для біографа Аполлинарія при томъ недостаткѣ свѣдѣній, какія сохранила о немъ древность, конечно, каждое изъ

именно содержанія должна быть выдержка Ефрема), ибо еще въ 377-мъ году онъ отказывался отъ всякаго участія въ изслѣдованіи этого рода вопросовъ (Ер. CCLVIII, аd Epiphan.), но уже въ 373-мъ заявлялъ, что опъ не имѣетъ общенія съ Аполлинаріемъ (Ер. CXXXI, аd Olymp.) Поэтому, если даже признать, что Ефремъ дѣйствительно имѣлъ подъ руками письмо Василія къ Аполлинарію, то это письмо несомнѣнно было подложное.

<sup>1)</sup> Cotelerii. Ecclesiae Graecae monumenta, Paris, 1681, t. II, pp. 84—92. Ex Harlaeano MS. Отсюда они перепечатаны въ бенедиктипскомъ изданіи твореній св. Василія (Parisiis, 1720—1730) и у Миня (Patrol. c. compl. gr. s., t. 32, col. 1099—1108, epp. СССLXI—СССLXIV).

<sup>2)</sup> J. Dräseke. Der Briefwechsel des Basilios mit Apollinarios von Laodicea. In Brieger's Zeitschrift für Kirchengeschichte, VIII, ss. 35—123.

<sup>3)</sup> lbid., s. 122.

<sup>4)</sup> Krüger, Lucifer Bischof von Calaris, Leipzig, 1886, s. 42, anm. 3;— Harnack, Lehrbuch d. Dogmengeschichte, II, Freiburg, 1887, s. 255, anm. 3.

<sup>5)</sup> Такъ Гарнакъ, основывансь между прочимъ и на этой перепискъ, называетъ Аполлинарія "великимъ учителемъ" Каппадокійцевъ (Lehrbuch. d. Dogmengesch. II, s. 285), вопреки прямымъ заявленіямъ св. Василія (Ерр. CCXXIII, CCXLIV).

этихъ писемъ имъетъ свое значеніе, но общій церковно-историческій интересъ могуть вызывать собой только первое письмо Василія къ Аполлинарію и отвътъ на него послъдняго. По своему содержанію оба эти письма относятся къ новымъ догматическимъ стремленіямъ, развившимся къ началу 60-хъ годовъ IV-го въка, и характеризують собой отношенія св. Василія и Аполлинарія къ этимъ движеніямъ. Какъ извъстно, послъдніе годы царствованія Констанція были эпохой постепеннаго сближенія спорящихъ партій, начавшагося въ области теоретической и постепенно переходившаго въ практику. Этому сближенію косвенно способствовала самая религіозная политика Констанція, направлявшаяся къ созданію такихъ общихъ, нейтральныхъ формулъ ученія, которыя бы по свосй безцвітности и неопреавленности были способны болье или менье объединить собой всѣ партіи 1); главное же свое выраженіе это сближеніе нашло себъ въ выработкъ со стороны аріанствующихъ кружковъ новыхъ символовъ, стремившихся приблизиться, стать тожественными по содержанію съ символомъ Никейскимъ. Хотя центромъ споровъ и волненій по прежнему оставалось слово "оиообоюс", но основанія, по которымъ оно отвергалось, уже существенно измънились. Въ этомъ отношеніи замізчателень рядь соборовь, нашедшихь себя мъсто въ концъ нятидесятыхъ годовъ. Отвергая слово " $o\dot{v}o\dot{t}a$ ", какъ употребленное отцами по простотѣ, непонятное для народа и не встрвчающееся въ Св. писаніи 3), эти (полуаріанскіе) соборы выдвигають терминь "биогос" для определенія отношеній Сына къ Отцу, причемъ понятіе "по добія" распространяется неограниченно 3). Третья сирмійская

<sup>1)</sup> Cf. Krüger, cit. op., s. 41 fg.

<sup>2)</sup> Эти возраженія точно формулированы на собор'в Ариминскомъ; Socr. II, 37; ихъ, впрочемъ, можно встрітить почти въ каждомъ испов'яданіи в'іры этого времени. См. Hahn, Biblioth. d. Symbol, Breslau, 1842, s. 169, 170, 171. 174.

<sup>2)</sup> Въ точномъ соотвътствіи съ политикой Констанція одинъ рядъ соборовъ этого времени, пользуясь терминомъ "ощогос", оставляетъ его безъ дальнъйшихъ разъясненій, открывая этимъ, очевидно, широкія двери для всевозможныхъ толкованій; таковы: соборъ въ Никъ еракійской (Theodor. H. E., II, 21; Hahn, s. 170), акакіанская партія въ Селевкіи (Socr. II, 40; Наһп., s. 171. 172), соборъ въ Константинополъ (Socr. II, 41). Но для нашей цъли имъетъ интересъ дъятельность тъхъ соборовъ, которые стреми-

формула, возставая противъ упетребленія слова σονσία ", превозглащаеть Сына "биого  $\tau \tilde{\omega}$  латог хата латог  $\pi \dot{\omega} \tau \tau a^{-1}$ )". На соборъ въ Селевкіи исаврійской діло пошло еще даліве; правда, акакіане здёсь открыто отвергали Никейскій символъ и требовали изданія новаго изложенія віры 1), но больпринимало опредѣленія собора всѣ символа, за исключеніемъ липь одного выраженія: "биооу́оюс". Стоявшій во главъ большинства Георгій, еп. Лаодикійскій 3), въ особой объяснительной записків 4) замънялъ Никейское "о́µооо́оюс" исповъданіемъ Сына подобнымъ Отцу "не хотвніемъ только, но и по бытію, и по ипостаси, и по существованію, словомъ, по всему во Въ дальнъйшей фазъ своего развитія это сближавшееся съ Никейскимъ символомъ направление признаетъ уже и самый терминъ единосущія; Антіохійскій соборъ 363 г. принимаетъ никейское исцовъданіе цъликомъ, хотя слово " $\delta \mu oo\acute{v}$ ою " объясняеть еще въ томъ смысль, что Сынъ родился изъ сущности Отца и что Онъ подобенъ Отцу по суще-CTBY 6). "

Этотъ новый поворотъ въ догматическихъ стремленіяхъ времени не могъ остаться незамёченнымъ со стороны вождей строгаго Никейскаго направленія. Какъ относились они къ дёятельности этихъ соборовъ, это достаточно хорошо видно изъ того, что св. Иларій 12 анавематизмовъ собора Анкирскаго (358 г.) принялъ въ число своихъ 18-ти 7). Что же касается до св. Аванасія, то онъ прямо писалъ: "съ тёми, которые принимаютъ все прочее изъ написаннаго въ Никеѣ, сомнѣваются же только въ реченіи "единосущность", надобно обходиться... какъ съ братьями, имѣющими туже съ нами мысль и только сомнѣвающимися объ

лись точно опредълить смыслъ термина " $\delta\mu$ о $\iota$ о $\iota$ " и которые выражали собой реакцію въ отношеніи къ упомянутымъ.

<sup>1)</sup> Hahn, cit. op., s. 169.

<sup>2)</sup> Socr. II, 39. —Такое изложение и было составлено; см. Hahn, 171 fg.

<sup>3)</sup> Socr. II, 39.

<sup>4)</sup> Она сохранена Епифаніемъ; Haer. LXXII, 12—22.—Migne, gr. s., t. 42, col. 425—441; Твор. св. Епифанія, ч. IV, стр. 318—335.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Apud. Epiph., LXIII, 22; col. 441. Твор. ч. 1V, стр. 334. 335.

<sup>6)</sup> Socr. III, 25; Soz. VI, 4.

<sup>7)</sup> Cf. Hefele, Consilgesch. J, 794 (Hilarii Opp. ed. Bened., pp. 1158-1168).

именованіи 1)". И, действительно, въ рядахъ этого движенія, сомиввающагося только въ реченіи "единосущность" стояли лица, относительно которыхъ или совершенно не могло быть сомнонія въ ихъ православіи, или которыя позднее блестяще засвидетельствовали его; таковы св. Кириллъ Іерусалимскій, присутствовавшій на собор'в въ Селевкіи <sup>2</sup>), Мелетій Антіохійскій и Пелагій Лаодикійскій, подписавшіе символь антіохійскій 363-го года 3). Какъ отпосился къ этому вопросу св. Василій? Въ письмѣ къ кесарійскимъ монахамъ, составленномъ въ 360-мъ году, св. Василій въ энергичныхъ словахъ выражаеть свою въру въ единосущіе и нівсколько разъ употребляеть этоть терминъ 4), но такъ какъ, по его понятіямъ, "всякое богословское реченіе не выражаеть всей мысли" и "слово умопредставляемому нами оказываетъ немощную какую-то услугу 5) , то онъ не считалъ нужнымъ отвергать и всякую другую терминологію, если только она выражала здравое понятіе о Богъ. Такъ, въ письмъ къ Максиму философу опъ говорить: "выраженіе "подобное по сущности", когда соединено съ нимъ понятіе безразличія  $(\tau \dot{o} \ d\pi \alpha \rho \alpha \lambda \lambda \dot{\alpha} \kappa \tau \omega c)$ , принимаю за выраженіе, ведущее къ тому же понятію, какъ и слово "единосущное", по здравому разумѣнію сего послъдняго..., поелику же слово "единосущный", по моему мнънію, менъе можеть быть извращаемо въ своемъ значеніи, то и самъ я стою за сіе последнее 6)". Эти же самыя мысли содержатся и въ первомъ изданномъ Котелье письмъ Василія къ Аполлинарію. Письмо открывается похвалами Аполлинарія, которыя вполнъ естественны въ то время, когда, по свидътельству св. Епифанія, "Аполлинарій пребываль въ любви, будучи поставляемъ въ числъ самыхъ первыхъ 7)", и былъ "возвеличиваемъ похвалами среди всъхъ

<sup>1)</sup> De Synodis, c. 41.—Migne, gr. s., t. 26, c. 764. 765.—Твор. св. Аоан. ч. III, стр. 166.

<sup>2)</sup> Socr. II, 39. 40; Soz. IV, 22; cf. 25.

<sup>3)</sup> Socr. III, 25; Soz. VI, 4.

<sup>4)</sup> Ep. VIII.

<sup>5)</sup> Ep. VII, ad Gregor.

<sup>6)</sup> Ep. IX,—Migne, gr. s., t. 32, c. 269—272.—Твор. св. Вас., ч. 7, стр. 43. 44.

<sup>7)</sup> Haer., LXXVII, 24.—Migne, gr. s., t. 42, с. 676.—Твор. Ениф., ч. 5, стр. 211.

православныхъ 1)". Переходя къ горячимъ вопросамъ времени, св. Василій иронически выражается объ аріанахъ, приводящихъ все въ замъшательство и вселенную наполнившихъ словами и изысканіями, и указываетъ на ихъ старанія отбросить изъ символовъ слово "сущность", какъ чуждое Священнымъ писаніямъ. Недавно вышедшій изъ свётской школы и только что отдавшійся всецёло изученію Св. св. Василій, очевидно, хочеть оріентироваться писанія. въ спорномъ вопрост времени и, потому, далте онъ просить Аполлинарія указать, "какъ имъ пользовались отцы, если дъйствительно нигдъ и не найдешь ты его въ писаніи". Просьба Василія имфетъ въ виду, такимъ образомъ, одну только терминологію; что же касается до его понятія объ отношеніи Сына Божія къ Богу Отцу, то онъ ни мало въ немъ не колеблется; "что принято, —пишетъ онъ, —относительно сущности Отца, то всецъло необходимо принимать и о сущности Сына; такъ что если кто назвалъ сущность Отца свётомъ мысленнымъ, вёчнымъ, нерожденнымъ, тотъ сущность Единороднаго долженъ назвать светомъ мысленнымъ, въчнымъ, рожденнымъ". Разсматривая съ точки зрънія этого подобія терминологію, онъ и находить, что для выраженія отношенія Сына Божія къ Отцу весьма пригоденъ (άρμόττειν) терминъ "подобный безъ различія (алараддахтос биогос)"; "подобный по сущности вполнъ безъ различія (όμοιος κατ' ούσίαν ακριβώς απαραλλάκτως)"; οнъ думаеть, что этоть терминъ правиленъ. Не трудно видъть, что это тъже самыя мысли, что и въ письмъ къ Максиму, но только съ болъе подробнымъ обсуждениемъ терминологии. Въ своемъ отвътъ Аполлинарій не касается прямо вопроса, предложеннаго ему Василіемъ; онъ совершенно умалчиваетъ и о терминъ "подобный безъ различія" и только однажды употребляетъ выраженіе "единосущный", раскрывая его значеніе. Только во второмъ своемъ письмъ къ Василію, представляющемъ отвътъ на дружеское привътствіе, присланное къ нему последнимъ, Аполлинарій извещаетъ Василія, что соборъ епископовъ въ Египтв и грамоты, разосланныя имъ, провозглашаютъ Сына "не подобнымъ Богу, но единосущнымъ

<sup>1)</sup> Haer. LXXVII, 1-Migne, gr. s., t. 42, c. 641.—Твор. св. Епиф. ч. 5, стр. 175.

Богу, какъ рожденіе истинное и одной и той же сущности съ родившимъ", добавляя, что, по опредёленію отцевъ, и Св. Духъ признанъ имъющимъ одно и тоже Божество съ Отцемъ и Сыномъ.

Воть въ существенныхъ чертахъ содержание дошедшей до нашего времени переписки св. Василія съ Аполлинаріемъ. Мы видимъ, что эта переписка привноситъ мало новаго въ то, что уже ранбе было известно изг другихъ источниковъ, а потому и упрекъ, высказанный Дрезеке 1), что отвергающіе подлинность ся руководствуются не научными, а в роиспов дными целями, оказывается лишеннымъ смысла. Равнымъ образомъ, переписка эта не уполномочиваетъ ни на то, чтобы признавать св. Василія близкимъ къ полуаріанству, какъ это делаеть Дрэзеке 2), ни на то, чтобы называть его ученикомъ Аполлинарія, какъ это дѣлаетъ Гарнакъ 3). Самый крайній выводъ, къ которому можетъ вести пристрастіе къ этимъ письмамъ, - это тотъ, что Василій нікоторое время склонялся къ термину "подобный безъ различія" и находиль его пригоднымъ для выраженія православнаго ученія о Сынѣ Божіемъ, но и этоть выводъ долженъ быть ограниченъ тъмъ, что, --- во 1-хъ, --въ самомъ письмѣ къ Аполлинарію онъ отнюдь не отвергаеть термина "единосущный", а только желаеть какъ пользовались имъ отцы, -во 2-хъ, что въ письмахъ къ кесарійскимъ монахамъ и къ Максиму философу, составленныхъ въ то же время, къ которому относять первое его письмо къ Аполлинарію, онъ употребляеть только терминъ "единосущный" и отдаетъ ему преимущество предъ терминомъ "безразлично подобный 4)". Главный же недостатокъ этого и подобнаго рода выводовъ, привязанныхъ къ одной только открытой Котелье перепискъ Василія съ Аполлинаріемъ, — внъ связи съ прочими данными, — заключается въ томъ, что подлинность этой переписки далеко не такъ несомивния, какъ это думаетъ Дрэзеке. По отношенію къ ней

<sup>1)</sup> Brieger's Zeitschr. f. Kirchengesch., VIII, 85-87.

<sup>2)</sup> Ibid., s. 111.

<sup>3)</sup> Сіт. 10с.—Переписка свидѣтельствуетъ только о томъ, что св. Василій былъ послѣдователемъ Александрійскаго собора 362 г., о которомъ и сообщаетъ Аполлинарій въ послѣднемъ письмѣ.

<sup>4)</sup> Epp. VIII, 1X.

можно спросить словами самого св. Василія, сказанными имъ по поводу письма его къ Аполлинарію, предъявленнаго севастійцами: "ты, другь истины, который знаешь, что ложь есть порождение діавола, какъ убъдился, что это письмо точно мое? Ты не посылаль, и не освъдомлялся и не слыхалъ сего и отъ меня, который могъ бы тебъ сказать истину 1) ". И прежде всего уже одно то обстоятельство, что въ пользу принадлежности этой переписки нельзя указать ни одного прямаго внешняго свидетельства, кроме надписанія, вызываеть сильное сомненіе въ ихъ подлинности. Ни самъ Василій, ни одинъ изъ позднейшихъ писателей не приводять ни одного слова изъ этихъ, писемъ, ничего не знають о ихъ существованіи. Исторія церковной литературы сотнями примъровъ показываетъ намъ, какъ часто бываетъ ненадежно свидътельство рукописей и какъ мало можно полагаться на одни только надписанія; почему же здёсь, въ отношении къ перепискъ Василія съ Аполлинаріемъ, мы должны слепо следовать за рукописями и безусловно верить надписанію? Во вторыхъ, самъ св. Василій завъряетъ насъ, что его переписка съ Аполлинаріемъ не шла далье дружескихъ привътствій, требуемыхъ благопріязненнымъ обращеніемъ <sup>2</sup>); онъ никогда не посылалъ каноническихъ писемъ къ Аполлинарію и не получалъ таковыхъ отъ него 3), не писалъ онъ также ему и писемъ о въръ 4). Несомнънно, однако же, что первое изъ дошедшихъ до насъ писемъ Василія къ Аполлинарію заключаеть въ себ'в гораздо болве, чёмъ одно дружеское приветствіе; оно обсуждаеть главнейшіе для того времени термины символовъ віры, и потому прямо можетъ быть названо письмомъ о въръ, ибо иначе какого же содержанія письмо мы должны разумьть подъ именемъ письма о въръ? Въ третьихъ, наконецъ, по свидътельству самого же Василія, уже въ его время письма его къ Аполлинарію подвергались произвольнымъ передёлкамъ и порчв со стороны людей, нерасположенныхъ къ нему.

<sup>1)</sup> Ep. CCXXIII adv. Eustaphium.

<sup>2)</sup> Epp. CCXXIV ad Genethl.; CCXXVI ad Monach.

<sup>2)</sup> Ibid.

<sup>4) &</sup>quot;Никто во время епископства не обвиняется въ томъ, если будучи міряниномъ написалъ что не осмотрительно и притомъ не о въръ"—Ер. ad Genethe.

Выставляють, - говорить онь о севастійцахь, - письмо "сомнительное  $(\mathring{\alpha}\mu\phi(\beta o\lambda oc)^{-1})^{\mu}$  "и притомъ не то, которое мною было написано, но въ спискъ, Богъ знаетъ, къмъ сдъланномъ", "разсказываютъ, что имъ угодно, а не что было на самомъ дълъ" и "распространяютъ подъ моимъ именемъ пе мое" 2). Кто же поручится, что въ обсуждаемой перспискъ намъ не предлежитъ именно подобной образецъ писемъ, намъренно искаженныхъ, съ цълью представить отнсшенія Василія къ Аполлинарію болье близкими, чьмъ они были на самомъ дълъ? Гдъ доказательства тому, что эта переписка дошла до насъ въ первоначальномъ видъ, -- въ томъ видъ, въ какомъ она вышла изъ подъ рукъ Василія и Аполлинарія, --безъ всякихъ вставокъ и порчи, внесеплюдьми, заинтересованными этимъ? Соотвътствіе ея содержанія историческимъ обстоятельствамъ, --- это единственное прочное основаніе, на которомъ опирается выводъ Дрэзеке, -- въ этомъ случат имъстъ очень ничтожное значеніс и ни о чемъ не говоритъ, кромъ того, что редакторъ, искажавшій письма, зналъ хорошо эти обстоятельства или оставилъ указапія на нихъ неприкосновенными. -- Высказывая эти соображенія, мы, однако, не думаемъ, чтобы ими прямо доказывалась неподлинность сохранившихся писемъ Василія и Аполлинарія, но думаемъ что они дають намъ полное право сомнъваться въ ихъ принадлежности тъмъ лицамъ, имена которыхъ они носять въ своемъ надписаніи. По нашему мивнію, при данномъ состояніи сведжній объ этихъ письмахъ, нельзя съ носомивниостью сказать ни того, что они подлинны, ни того, что они подложны; это--письма сомнительныя, на указанія которыхъ можно полагаться лишь постольку, поскольку таковыя прямо подтверждаются извёстіями другихъ источниковъ, стоящими внё всякаго сомненія.

Съ большою въроятностью можно утверждать, что Аполлинарій снова вступиль въ Лаодикію въ качествъ епископа въ 362-мъ году, вслъдствіе эдикта Юліана, возвращавшаго изгланныхъ епископовъ на свои канедры 3). Аполлинарій

<sup>1)</sup> Ep. CCXXIII ad Eusth.

<sup>2)</sup> Ep. CCXXIV ad Geneth.

<sup>3)</sup> Эдикть быль издань 31-го Янв. 362 г.—Cf. Schwarz, De vita et scriptis Juliani imperatoris, Bonnae, 1888, p. 10. 20.

нашелъ здёсь свое мёсто занятымъ; Георгія, его противника, сміниль собой Пелагій, — лицо, скоро пріобрітшее себъ глубокое уважение въ рядахъ православныхъ дъятелей. Это событие и уясняетъ собой то. почему Аполлинарій никогда не быль полнымь и действительнымь епископомъ Лаодикіи. В вроятно, здесь быль только кружокъ людей, преданныхъ ему; поэтому-то онъ и не стъснялъ себя постояннымъ пребыванісмъ въ Лаодикіи. Онъ только "большею частію жилъ здёсь 1), но не редко и оставляль свой родной городъ, переселялся въ Антіохію и въ этой послёдней развиваль широкую деятельность. Темъ не менее среди дъятелей Аванасіевой стороны онъ встръчаль еще полное признаніе своего епископства, и въ 362 г. откликнулся посольствомъ на призывъ въ Александрію для собора... Новое царствованіе привнесло новые, живые мотивы въ литературныя занятія Аполлинарія. Если религіозная терпимость, провозглашенная Юліаномъ, должна была на время ослабить горячіе споры внутри христіанства и содъйствовать переходу начавшагося въ теоріи сближенія въ жизнь 2), то прямыя склонности Юліана къ язычеству и стъснительныя мёры въ отношеніи христіанъ вызывали уже на защиту исконныхъ идей христіанства всёхъ безъ различія партій и исповеданій. Языческая реакція, открывшаяся въ правленіе Юліана, современникамъ его, естественно, представлялась по своей силь и значеню въ преувеличенномъ видъ въ сравнение сътвмъ, какъ она рисуется въ историческомъ созерцаніи. Правда, св. Аванасій съ обычною ему стойкостью въры могъ смотръть на предпріятіе новаго императора, какъ па "небольшое облачко, которое пройдетъ" 3), но эта твердая увъренность далеко не была общимъ явленіемъ. Аполлинарій принадлежаль къ числу лицъ, чувствовавшихъ себя въ необходимости защищаться отъ нападеній стараго врага христіанства, -- языческой философіи. Историки, Сократъ и Созоменъ, здъсь еще разъ засвидътельствовали, какъ широка была эта, посвященная защитъ въры, дъятельность Аполлинарія 1). По ихъ указаніяхъ, въ

<sup>1)</sup> Cf. Theodoreti H. E. V, 4.

<sup>2)</sup> Cf. Krüger, cit. op., s. 45.

<sup>3)</sup> См. у А. В. Горскаго, Жизнь Аванасія, стр. 153.

i) Socr. III, 16; Soz. V, 18.

короткій періодъ царствованія Юліана Аполлинарій успівль но только приготовить два философско-апологетическаго содержанія сочиненія, изъ которыхъ одно обнимало собой 30 книгъ 1), но и издалъ цёлый рядъ беллетристическихъ и поэтическихъ произведеній, имъвшихъ задачу устранить вредныя для обученія и воспитанія христіанъ следствія закона 17 Іюня 362 г., запрещавшаго христіанамъ преподаваніе эддинской литературы 2). "Кстати воспользовавшись своими общир ными познаніями и способностями, -- пишетъ Созоменъ, --Аполлинарій по образцу Омировых в поэмъ переложиль въ героическіе стихи еврейское бытописаніе и, доведши его до царя Саула, разделилъ свое твореніе на двадцать четыре части, изъ которыхъ каждую означилъ одною буквою греческаго алфавита, следуя ихъ числу и порядку. Писалъ онъ примънительно къ твореніямъ Менандра и комедіи, подражаль и Еврипиду въ трагедіяхъ, и Пиндару въ родъ лирическомъ. Просто сказать, заимствуя изъ божественныхъ нисаній предметы для всего такъ называемаго круга наукъ, онъ въ короткое время произвелъ равночисленные и равносильные образцы, по роду, выраженію, характеру и плану похожіе на знаменитыя творенія Эллиновъ 3)".

## ГЛАВА ТРЕТЬЯ.

Отъ эпохи Юліана до смерти Аполлинарія. — Когда была открыта ересь Аполлинарія? — Александрійскій соборъ 362 года и его отношеніе въ Аполлинарію. — Экзегетическая дѣятельность его въ Антіохіи. — Волненія, поднятыя имъ въ церкви послѣ 376-го года. — Участіе его въ антіохійской схизмѣ: поставленіе Виталія въ епископы Антіохіи. — Соборы, осудившіє ученіе Аполлинарія. — Обособленіе Аполлинарія и его послѣдователей въ отдѣльное общество. — Второй вселенскій соборъ и смерть Аполлинарія.

Въ хронологическомъ отношеніи царствованіе Юліана послужило внішнею гранью, разділяющею жизнь Аполлинарія на дві разнохарактерныя половины. Какъ въ первый

<sup>&#</sup>x27;) Разумъемъ книги противъ Порфирія; о нихъ говорять Филосторгій, Н. Е., VIII, 14 и Іеронимъ De vir illustr. c. ClV.

<sup>2)</sup> Дата указана по Neumaan'y "Juliani imp. libror. contra christian. q. s.", Lipsiae, 1880.

<sup>3)</sup> H. E. V, 18.

періодъ, продолжающійся до 60-хъ годовъ вниманіе Аполлинарія преимущественно было устремлено на защиту христіанства и ученія о св. Тромців, такъ, наоборотъ, съ 60-хъ годовъ всё его силы направляются къ разрёшенію христологическихъ вопросовъ, которые постепенно завладъваютъ его сознаніемь и становятся опредёляющимъ началомъ его дъятельности. Первый періодъ мы можемъ назвать свътлымъ, блестящимъ періодомъ жизни Аполлинарія. Какого значенія достигъ въ это время Лаодикійскій епископъ въ глазахъ православнаго Востока и какія отрадныя надежды возлагались на него, объ этомъ говорять намъ не только Созоменъ 1) и Филосторгій 2), но и св. Епифаній, который называетъ Аполинарія "дивнымъ по высотѣ жизни, непрестанно восхваляемымъ за православіе, поставляемымъ въ числъ самыхъ первыхъ" 3). Но уже вскоръ послъ собора Александрійскаго раздаются въ церкви голоса, обвиняющіе Аполлинарія въ лжеученіи о Лицѣ Богочеловѣка; эти голоса постепенно усиливаются, находять себъ оправдание въ новыхъ сочиненіяхъ его и кончаются осужденіемъ его, какъ еретика. Какъ само собой понятно, этотъ переходъ отъ тринитарныхъ къ христологическимъ вопросамъ совершился не вдругъ; еще въ началъ 70-хъ годовъ Аполлинарій занимался защитой ученія о единосущій и издаль цівлое сочиненіе о св. Троицѣ 4); точно также нельзя думать, что и до 362-го года христологические вопросы вовсе не были затронуты имъ. Поэтому, попытка, которою задавались прежніе изслідователи, -- попытка указать опреділенный моментъ въ жизни его, когда онъ сталъ еретикомъ 5), должна быть признана несостоятельной и съ исторической, и съ психологической точки зрвнія. Она имвла бы свое значеніе только въ томъ случав, если бы стремилась точно опредвлить тотъ хронологическій пунктъ, когда заблужденія Аполлинарія впервые обратили на себя вниманіе въ исторіи IV-го

<sup>1)</sup> V, 18 et VI, 22.

<sup>2)</sup> H. E. VIII, 11 et ap. Suidam, Lexic., I, 615.

<sup>3)</sup> Haer. LXXVII, 1. 24 — Migne, gr. s., t. 42, с. 641. 676. — Твор. св. Епиф., ч. 5, стр. 175. 211.

<sup>4)</sup> Basilii ep. CXXIV ad Melet.,—Migne, gr. s., t. 32 c. 537. Твор. св. Вас. ч. 6, стр. 258. 259.

<sup>5)</sup> Cm. Walch, cit. op., s. 128. 129.

въка, но и этого нельзя достигнуть за отсутствіемъ прочныхъ историческихъ извъстій. Григорій Богословъ, единствендревній церковный писатель, который даеть которое указаніе относительно времени появленія аполлинаризма, --- въ письмъ къ Кледовію, составленномъ послъ 384 г. 1), говоритъ: "сегодня только возвъщаютъ намъ (аполлинаристы) мудрость, сокровенную отъ временъ Христовыхъ: что подлинно достойно слезъ! Ибо если въра началась только за тридиать до сего льть, а почти четыреста льть протекло со времени явленія Христова; то въ продолженіи столь долгаго времени суетно было наше благовъствованіе, суетна была и въра наша 3)". Слъдуя точному значенію этихъ словъ, мы должны были бы относить начало аполлинаріанства къ 355-му году и въ это время искать указаній на него. Но въ понятіяхъ св. Григорія аполлинаріанство не тожественно съ ученіемъ Аполлинарія; рішительное доказательство тому--его первое письмо къ Кледонію, въ которомъ онъ точно и подробно перечисляеть опровергаемыя имъ христологическія мнѣнія 3). Въ ряду ихъ мы встрѣчаемъ и такія положенія, которыя несомнонно были высказаны Лаодикійскимъ епископомъ 4), но здёсь они перемёшаны съ воззрёніями не только ему не принадлежащими, но и прямо противопо-

<sup>1)</sup> Письмо прилагаеть къ Дамасу эпитеть "μακάριος", что должно означать собой его уже умершимъ. Дамасъ умеръ 11-го Дек. 384 г. (Rade, cit. op., s. 159).

 $<sup>^2</sup>$ ) Ер. II, ad Cledon.,—Мідпе, gr. s., t. 37, с. 200; Твор. св. Григорія Богослова ч. IV, стр. 172.—По мивнію Дрэзеке эти слова должны обозначать собой начало христіанской ввры (а не аполлинаризма) въ смыслів начала ея господственнаго положенія въ государствів; поэтому, онъ измівняєть  $\Lambda$  ( $\tau \varrho \iota \acute{\alpha} \varkappa o \nu \tau \alpha$ ) въ N ( $\pi e \nu \tau \acute{\eta} \varkappa o \nu \tau \alpha$ ), причемъ получается 335-й годъ, годъ смерти Константина Великаго; но почему же 335-й годъ есть годъ начала ввры, а не 325-й или не 313-й? (Cf. Dräseke, Vitalios von Antiochia, Patrist. Untersuch., s. 89—92).—Въ позднівній своей работіз (Gregorios von Nazianz und sein Verhältniss zum Apollinarismus, Stud. und Kritik., s. 509) онъ, впрочемъ, отказывается отъ этого мивнія и предлагаеть измівнить  $\Lambda$  ( $\tau \varrho \iota \acute{\alpha} \varkappa o \nu \tau \alpha$ ) въ I ( $\delta \acute{\epsilon} \varkappa \alpha$ ), чтобы получить тоть выводъ, который ему пуженъ въ этой стать і

<sup>3)</sup> Migne, gr. s., t. 37, c. 177—181; Твор. св. Григор. Бог., ч. IV, стр. 155—161.

<sup>4)</sup> Таковы положенія: "вмёсто ума достаточно (во Христе) Божества", "Онъ (Христосъ) не совм'єщаль въ себ'є двухъ совершенныхъ", "умъ нашъ осужденъ". Ср. Greg. Nyss. Antirr., с. IX, XI, XXXIX, XL. Migne, gr. s.,

ложными его ученію <sup>1</sup>). Поэтому, и слова св. Григорія о томъ, что отвергаемая имъ "вѣра" началась тридцать лѣтъ тому назадъ, не могутъ быть прямо переносимы на Аполлинарія и примѣняемы къ хронологіи его жизни; ими просто означается начало споровъ о Лицѣ Искупителя.

Боле вероятнымъ, повидимому, нужно признать мненіе техъ изследователей, которые разсмотрение учения Аполлинарія и его осужденіе приписывають Александрійскому собору 362-го года. 2) Дъйствительно, дъятельность названнаго собора не стояла внъ всякой связи съ христологическимъ ученіемъ Лаодикійскаго епископа, но эта связь была совершенно иного рода и не могла выражаться осужденіемъ его воззрѣній. Приведенное мнвніе, очевидно, предполагаеть собой, что уже къ 362-му году Аполлинарій не только выступилъ со всьми особенностями своей христологической теоріи, но и успъль точно формулировать ее. Однако, такое представленіе дёла не оправдывается анализомъ подлинныхъ догматическихъ сочиненій Лаодикіянина и противорѣчитъ цѣлому ряду фак товъ. Послы Аполлинарія, присутствовавшіе на Алексансоборъ, подписались подъ опредъленіями дрійскомъ и посланіе св. Аванасія къ антіохійцамъ, знакомящее дъятельностью этого собора, выразительно отмъчаеть, "что исповъдали одни, съ тъмъ согласились и другіе<sup>3</sup>)". Нельзя думать, чтобы посольство Аполлинарія и самъ онъ,

t. 45, с. 1140. 1144. 1212. 1213; Твор. св. Григорія Нисскаго, ч. VII, стр. 74. 75. 78. 145. 148.

<sup>1)</sup> Таковы: "если кто не признаетъ Марію Богородицей"... (Аполлинарій часто употребляль терминъ "Богородица"; см. "De incarnatione"—Мідпе, gr. s., t. 28, с. 28; Dräseke, p. 342); "если кто вводитъ двухъ сыновъ..." (Аполлинарій также отвергалъ ученіе о двухъ сынахъ во Христѣ, см. Greg. Nyss. Antirr., с. XXXV; Migne, t. 45, с. 1200; Justiniani Contra Monophys.,—Мајі, Scriptor. vet. nova collect., VII, 303; Leontii Contra Monophys., ibid., р. 143 и др.); "если кто говоритъ, что во Христѣ Божестве, какъ въ пророкѣ, благодатно дъйствовало...." (Аполлинарій ръшительно возставалъ противъ этого ученія; см. Greg. Nyss. Antirr. с. IV, VI.—Мідпе, t. 45, с. 1129. 1113).

<sup>2)</sup> Такъ смотритъ Hefele, Consilgeschicht. 1, 850; сходно съ нимъ Baur, Die christhliche Lehre von Dreieinig. und Menschwerdung Gottes, I, 645; Kölling. Geschichte der arian Haeres. II, 321.

<sup>3)</sup> Mansi, III, 352.

въ виду общаго настроенія собора и его результатовъ, измънили свои взгляды сообразно съ его опредъленіями 1). Не говоря уже о томъ, что эти подозрѣнія въ неискренности подписей Аполлинаріева посольства не им'єють никакихъ основаній, они решительно отвергаются всеми последующими заявленіями самого Аполлинарія и отношеніями къ нему св. Аванасія, Серапіона и другихъ православныхъ лицъ, которые еще продолжали съ нимъ переписку 2). Болъе, чемъ 10 летъ спустя после Александрійскаго собора. Аполлинарій въ письм' къ египетскимъ епископамъ, сосланнымъ въ Діокесарію, точно излагаетъ свои воззрѣнія на Лицо Богочеловъка и въ этомъ изложеніи буквально повторяеть тъ самыя слова Аванасіева свитка къ антіохійцамъ, въ которомъ обыкновенно видятъ осуждение его собственнаго ученія. "Спаситель имфль, —пишеть онь здёсь, —тело не бездушное, не безчувственное и не неразумное, ибо поелику Господь ради насъ сдёлался человёкомъ, то и невозможно тълу Его быть неразумнымъ 3). « Ясно, что въ этомъ опредъленіи собора Аполлинарій не видълъ ничего противнаго своему ученію; напротивъ, излагая его словами свои воззрвнія, онъ хотвль опираться на нихь и, быть можеть, расчитываль такимъ путемъ скорбе расположить въ свою пользу еписконовъ Египта. -- Соотвътственно этому, и нервое извъстіе относительно Аполлинарія, какое мы получаемъ отъ древнихъ церковныхъ историковъ за разсматриваемый періодъ, представляетъ намъ его еще занятымъ вопросами тринитарными, защищающимъ Никейскій символъ и провозглашенное имъ единосущіе. Внѣшнимъ побужденіемъ къ тому, чтобы не оставлять еще работу на этомъ поприщѣ, послужило для него усиление въ 60-хъ годахъ борьбы въ ученіи о Св. Духф. Созоменъ сохраниль намъ важное ука-

<sup>1)</sup> Такъ думаетъ Гефеле.

<sup>2)</sup> Относительно переписки съ св. Асанасіемъ Аполлинарій самъ въ 375—377 гг. говорилъ, что онъ "всегда" получалъ отвъты отъ Асанасія. Это "всегда", сказанное въ 370-хъ годахъ, очевидно, не можетъ обозначать собой переписку, прекратившуюся съ 362-го года.—Остатки переписки съ другими лицами см. въ соч. "Adversus fraud. Apollin.",—Migne, gr. s., 86. 2, сс. 1948. 1949. 1969.—Dräseke, pp. 347—352. 392.

<sup>8)</sup> In Adv. fraud. Apollin., Migne, gr. s., t. 86. 2, c. 1969; Dräseke, p. 392; Cf. Mansi, III, 352.

заніе на эту дѣятельность Аполлинарія, относящееся уже къ царствованію Валентиніана и Валента. "Которые, —пишеть онъ, —исповъдовали Сына единосущнымъ Отцу, тѣ тоже мыслили и о Духѣ. Это исповъданіе сильно защищали въ Сиріи Аполлинарій Лаодикійскій, въ Египтъ епископъ Аванасій, въ Каппадокіи и церквахъ понтійскихъ Василій и Григорій 1). " Поставленіе Аполлинарія рядомъ съ свв. Аванасіємъ, Василіємъ и Григоріемъ, откуда бы Созоменъ его ни заимствовалъ, во всякомъ случать говоритъ за то, что въ это время ученіе его еще не встртало сильныхъ подозрѣній въ умахъ православныхъ дѣятелей.

Но защитой православнаго ученія о Св. Троицъ не исчерпывались занятія Аполлинарія въ этотъ періодъ времени. Мы уже замъчали, что въ силу историческихъ условій Аполлинарій съ первыхъ шаговъ своей общественной діятельности быль вовлечень въ кругъ вопросовъ христологическихъ и никогда не упускалъ ихъ изъ вниманія. Продолжая еще оставаться въ рядахъ православныхъ и не отказываясь от в литературной защиты ученія объ единосущій, Аполлинарій въ 60-хъ годахъ решительно начинаетъ склоняться къ разъясненію этихъ вопросовъ и въ содъйствіи разрешенію ихъ видеть главнейшую свою задачу. Сохранившіяся до нашего времени въ цъломъ видъ и фрагментарно его сочиненія съ несомнівностью показывають, что въ эти годы онъ усиленно раскрывалъ свое христологическое ученіе, хотя оно и не имѣло еще той рѣзкой, противной православію, окраски, какую получило позднев. Эти сочиненія представляють собой факть, имінецій особый церковно-историческій интересъ: они вводять насъ не только въ новый отделъ біографіи ихъ автора, но и въ новую эпоху въ обще-церковной жизни. Они обозначаютъ собой начавшійся въ церкви переходъ отъ борьбы за ученіе о Св. Троицъ къ новымъ спорамъ о Лицъ Іисуса Христа, отмѣчаютъ поворотъ въ догматическихъ волненіяхъ времени и сами являются памятниками вновь открывшагося въ церкви въ 60-хъ годахъ христологическаго движенія, въ которомъ Аполлинарію принадлежить видное м'всто. Мы останови ися на характеристикъ этого новаго движенія настолько, па-

<sup>1)</sup> Soz. VI, 22.

сколько это нужно для выясненія положенія въ немъ Аполлинарія.

Известно, что въ основе тринитарныхъ волненій IV-го въка, какъ ихъ исходный пунктъ, лежало именно стремленіе точнье опредылить Лицо Богочеловька. Въ горячихъ спорахъ о Троицъ, въ измънчивыхъ обстоятельствахъ времени и въ жаркой полемикъ, какою сопровождались эти споры, исходный ихъ пунктъ оставался въ тени, въ сторонъ отъ текущихъ вопросовъ, но не забывался и тъмъ менъе устранялся соворшенно. Св. Евстаеій Антіохійскій, одинъ изъ старъйшихъ поборниковъ единосущія на Никейскомъ соборъ, уже обращаетъ на него свое внимание и въ противоположность аріанству разъясняеть православное ученіе о Лицъ Искупителя. Какъ противники аріанства, такъ и его защитники, пользуясь въ своей полемикъ изреченіями Св. Писанія о Христь, естественно и необходимо приходили къ сущности христологическаго вопроса, чтобы разграничить и понять эти изреченія въ ихъ должномъ объемъ и значеніи. Являются цълыя христологическія системы Маркелла и Фотина, и начиная съ 40-хъ годовъ аріанскіе соборы въ своихъ символахъ стараются точно формулировать ученіе о Богочеловъкъ въ его положительной и отрицательной сторонъ. И чъмъ ближе къ концу подходила борьба за единосущіе, тъмъ рельефнъе выдвигался ея исходный пунктъ, тъмъ настоятельнъе чувствовалась нужда приложить результаты ея кътому вопросу, изъ котораго она возникла. - Вопросъ этотъ не былъ совершенно новымъ для бого словской науки тогдашняго времени; въ ея прошломъ, въ борьбъ съ ересями II-го и III-го въка, были уже установлены прочныя формулы и указаны данныя къ его ръшенію. Св. Ириней и Тертулліанъ подробно развили ученіе о двухъ природахъ и единствъ Лица во Христъ, причемъ послъднимъ были созданы выраженія, поразительныя по своей точности и глубинъ и позднъе принятыя соборами 1). Но рядомъ съ этимъ въ христіанскомъ мірѣ продолжали еще

<sup>1)</sup> Hanp. "utraque substantia in una persona", "duae substantiae in Jesu Christo, divina et humana", "salva est utriusque proprietas substantiae in Christo Jesu".—Cm. Harnack, Lehrbuch. d. Dogmengesch. II, 30.

существовать опровергнутыя ранбе еретическія мибнія, только принявшія менве грубый, менве рызкій характерь. Когда въ половинъ IV-го въка возникла нужда въ точномъ определении христологическихъ понятій, всё эти болёю или менъе сохранявшіяся мнънія вновь воскресли, ожили и овладъли умами. Они получили силу и распространялись не въ еретическихъ или сектанскихъ кружкахъ, а среди правовёровавшихъ; они принадлежали людямъ, исповёдовавшимъ Никейский символь 1), "хвалящимся Никейскимъ исповъданіекъ отцовъ" 2), и носили на себъ ясный отпечатокъ древнихъ еретическихъ воззрвній. При крайнемъ разнообразіи межній и при нелостаточности изв'ястій о нихъ, все же можно различить въ нихъ двъ главныя группы, изъ коихъ одна воспроизводила старое овіонитское заблужденіе, другая же носила докетическій характеръ. Одни утверждали, что "какъ Слово Господне было въ пророкахъ, такъ при скон- ! чаніи временъ вселилось Оно въ святаго человъка 3)", что "иный есть сынъ, а иный Божіе Слово 1)"; другіе, вдаваясь въ противоположную крайность, говорили, что "тъло, рожденное отъ Маріи, единосущно Божеству Слова, " что "Слово преложилось въ плоть", что "Оно не изъ Маріи, но изъ собственной сущности образовало себъ удобостраждущее тьло" 5). Можно даже опредълить ть мъстности, гдъ съ особенной силой оспаривались и защищались эти мн внія, гдь, сльдовательно, христологическій вопрось привлекаль къ себъ наибольшій интересъ. Это, прежде всего, Антіохія, въ которой не мало было людей, любившихъ "предлагать другъ другу вопросы, входить въ словопренія о безполезномъ", "доискиваться чего-то сверхъ написаннаго въ

<sup>1)</sup> Athanasii Tomus ad Antioch.,—Migne, gr. s., t. 26, c. 804. 805.—TBOD. CB. AGAH., Y. III, CTP. 193. 195.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Athan. epist. ad Epictet.,—Migne, ibid., с. 1053.—Твор. св. Аеан., тамъ же, стр. 332.

<sup>3)</sup> Athan. Tomus ad Antioch., Migne, ibid., c. 804;—epist. ad Epictet., Migne, c. 1068.—Thop. cb. Acah., c. 194, 341.

<sup>4)</sup> Athan. epist. ad Epictet., 2.—Migne., ibid., c. 1053;—epist. ad Maximum, Migne, c. 1088.—Твор. св. Аван., тамъ же, стр. 332. 354. 355.

<sup>&</sup>lt;sup>5)</sup> Athan. ep. ad Epict.; Migne, ibid., c. 1053.—Твор. св. Аеан., ч. III, стр. 330. 331.— Epiph. Haer. LXXVII, 2; Migne, gr. s., t. 42, c. 644; Твор. св. Епиф. ч. 5, стр. 176.

Никев 1)", и Сирія вообще 2); затёмъ, Египеть, приведенный "въ великое смятеніе" 3) разнообразіємъ ученій 4), и дровняя Ахаія съ Коринеомъ во главь, епископъ котораго вынужденъ быль обратиться съ особымъ посланіемъ къ св. Аеанасію по поводу возникшихъ тамъ горячихъ споровъ и состязаній о Лиць Богочеловька 5).

Возникновеніе новыхъ ложныхъ мижній и новыхъ споровъ въ церкви не могло не обратить на себя вниманіе важнъйшихъ представителей церковнаго ученія и главнымъ образомъ св. Ананасія. Собранный имъ въ 362-мъ году соборъ и занялся вопросомъ "о воплощеніи" именно въ виду распространенія ложныхъ ученій 6), и это быль первый православный соборъ IV-го века, который одной изъ своихъ задачъ имълъ изложение учения о Лицъ Христа. Высказавши свое осужденіе новыхъ мивній, соборъ въ силу своихъ примирительныхъ стремленій не входилъ въ подробное ихъ обследование; онъ старался о томъ, чтобы "довольствоваться и пользоваться теми реченіями, какія употреблены въ Никейскомъ исповъданіи, " онъ заботился только о миръ и увъщевалъ не подниматъ новыхъ вопросовъ 7). Но его значение и состоить въ томъ, что его христологическая деятельность подняла еще большій интересь къ вопросамъ этого рода, повела къ болве сильнымъ словопреніямъ и побудила партіи къ точной формулировкъ своего ученія, къ разділенію ихъ на типичныя христологическія группы. Уже на самомъ соборъ происходили пренія о Лицъ Богочеловъка; на немъ выступали лица, предъявлявшія различныя возэрвнія на этотъ предметь, и соборъ оспрашиваль ихъ мнвнія, чтобы привести ихъ къ соглашенію <sup>8</sup>).

<sup>1)</sup> Ath. Tom. ad Antioch.,—Migne, t. 26, c. 805; Твор. св. Аеан. ч. 3, стр. 195.

<sup>2)</sup> Epiph. Haer. LXXVII, 2 (cit. loc.).

<sup>3)</sup> Epiph. ibid.

<sup>4)</sup> Cf. Athan. ep. ad Maxim., Migne, t. 26, c. 1085 sqq. Твор. св. Аеан. ч. 3, стр. 353 сл.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Athan. ep. ad Epict., Migne, t. 26, c. 1052; Твор. св. Аеан. ч. 3, стр. 329.

<sup>6)</sup> Cf. Epiph. Haer. LXXVΠ, 2.

<sup>7)</sup> Tomus ad Antioch; Migne, gr. s., t. 26, c. 804 ср. 805; Твор. св. Аван., ч. 3, ст. 193 ср. 195.

<sup>8)</sup> Въ силу своей примирительной тенденціи "свитокъ къ Антіохійцамъ"

Есть твердыя основанія думать, что эти выступавшія на соборъ 362 го года лица находились въ близкихъ отношеніяхъ къ Аполлинарію, хотя соборъ ни мало не имълъ въ виду его собственнаго ученія. Уже одно положеніе Аполлинарія, какъ образованнаго писателя, своими апологетическими трудами стяжавшаго себф извфстность въ царствованіе Юліана, должно было привлекать къ нему вниманіе этихъ богослововъ, предъявлявшихъ новые вопросы. И это тыть болье понятно въ виду того интереса, съ какимъ эти вопросы обсуждались въ Антіохіи и Сиріи вообще, -- мъсть дъятельности Аполлинарія, --- и въ Египтъ, гдъ у Лаодикійскаго писателя быль тёсно сплоченный кругь знакомыхь 1). Слава Аполлинарія и то усердіе, съ какимъ онъ отдался разъясненію ученія о Богочеловъкъ, собрали около него значительный кругъ людей, у которыхъ единственнымъ связующимъ звеномъ было только желаніе точніве формулировать христологическія понятія. Св. Епифаній сохраниль намъ рядъ свъдъній объ этомъ движеніи, падающемъ 60-е годы IV-го въка, — свъдъній, которыя при сопоставленіи съ другими извъстіями, относящимися къ этому времени, могуть вести къ очень любопытнымъ заключеніямъ. Кипрскій оресеологь не разъ имѣлъ случай бесѣдовать со многими изъ слушавшихъ ученіе досточтимаго для него Лаодикійскаго старца; онъ находиль въ ихъ воззреніяхъ "много разномыслія", и въ числѣ высказанныхъ ими "странныхъ мнѣній" онъ упоминаетъ о такихъ, какія опровергаетъ св. Аванасій въ посланіи къ Епиктету 3). Мало того: св. Епифаній прямо завъряеть, что именно они, -- эти слушатели Аполлинарія, — привели въ смятеніе "верхнія страны", вследствіе чего и "явилась нужда созвать соборъ и анаее-

говорить объ этомъ глухо: "а поелику некоторые, повидимому, спорять другь съ другомъ и о домостроительстве Спасителя въ воплощении, то и о семъ спрашивали мы техъ и другихъ и что исповедали одни, съ темъ согласились и другие".—Тотив ad Antioch. ibid.

<sup>1)</sup> Замъчательно, что переписка Аполлинарія съ египтянами посвящена исключительно христологическимъ вопросамъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2)</sup> Таковы мивнія, что "твло Христа единосущно Божеству" и что "оно свыше, а не изъ Маріи". Ерірh. Haer. LXXVII, 2: Migne, t. 42, c. 644. Cf. Athan. ad Epict.; Migne, t. 28, c. 1053; Тв. св. Епиф. ч. 5, стр. 176 ср. Твор. Аван., ч. 3, стр. 330. 331.

матствовать таковыхъ". "Но были составлены, -- продолжаетъ Епифаній, — и памятныя записи, списки съ которыхъ были посланы блаженной памяти пап'в Аванасію 1)"; эти "памятныя записи" не дошли до нашего времени, но съ содержаніемъ ихъ мы можемъ отчасти ознакомиться изъ посланія св. Аванасія къ Епиктету, написаннаго по поводу полученія Аванасіємъ этихъ записей. Изъ этого последняго источника узнаемъ, что "памятныя записи" присланы были Епиктетомъ, епископомъ коринескимъ, и излагали рядъ еретическихъ мивній о Лицв Іисуса Христа, изъ которыхъ большая часть тожественна съ теми, какія имеются въ виду въ Аоанасіевомъ "свиткв къ антіохійцамъ <sup>9</sup>)" и какія Епифаній слышаль отъ "некоторыхъ наученныхъ" Аполлинаріемъ. Подлинныя сочиненія Аполлинарія и весь строй его христологическаго ученія отнимають всякую возможность думать, чтобы онъ держался этихъ, опровергаемыхъ Леанасіемъ и упоминаемыхъ Епифаніемъ мизній, и Кипрскій епископъ вполн'в справедливо полагаль, что "пришедшіе къ нему отъ Аполлинарія чада, не разум'тя глубины ученія такого ученаго и мудраго мужа и учителя, сами отъ себя измыслили это, не наученные отъ него  $^{3}$ )". Если все-же представители этихъ мнвній являлись къ Аполлинарію слушать его ученіе и выдавали себя Епифанію за учениковъ его, то, очевидно, Лаодикійскій епископъ, благодаря своему авторитету, служилъ некоторое время живымъ центромъ, около котораго группировались люди различныхъ христологическихъ воззрвній 4), и, безъ сомнвнія, среди этихъ последнихъ были и такіе, которые въ ученіи Аполлинарія видели ясное подтвержденіе своихъ воззреній, не вдумываясь въ точный смыслъ его.

Такимъ образомъ, въ 60-хъ годахъ Аполлинарій шелъ во главѣ различныхъ христологическихъ кружковъ, и хотя ни соборъ 362 года, ни посланіе къ Епиктету не занимались его ученіемъ, не имѣли въ виду его личности, но то

<sup>&#</sup>x27;) Epiph. Haer. LXXVII, 2 (cit. loc.).

<sup>2)</sup> Tom. ad Antioch., Migne, t. 26, c. 804. 805 cp. ep. ad Epict., Migne, ibid. c. 1053. Thop. cb. Acas., v. 3, crp. 194 cp. 331. 332.

<sup>3)</sup> Cit. loc.

<sup>4)</sup> По преимуществу докетическаго характера, какъ это можно подмътить изъ сообщенія Епифанія.

обстоятельство, что и на соборъ и въ посланіи Аванасія подвергнуты были осужденію мнвнія, связывавшія себя съ его именемъ, кидало тънь на его правовъріе и оставляло подъ сомнъніемъ его ученіе. Молва считала Аполлинарія творцомъ ихъ, и онъ вынужденъ быль оправдывать себя отъ подозрвній при помощи сочиненій, писемъ и другихъ мвропріятій. Такъ, въ следующемъ же году после собора Александрійскаго онъ пишеть посланіе къ императору Іовіану, въ которомъ, излагая свое ученіе о воплощеніи, подвергаетъ анаеемъ утверждавшихъ, что "Божество Господа превратилось въ плотьили слилось или измёнилось или страстно" и что "плоть Господа нашего свыше, а не изъ Дъвы Маріи 1) ". Дошедшія до нашего времени еще въ ціломъ виді сочиненія Аполлинарія и часть переписки, падающая на это десятильтіе, съ наглядностью показывають, какъ настойчиво повторялись и какъ упорно держались эти обвиненія молвы. Даже лица, близко знавшія Аполлинарія и переписывавшіяся съ нимъ, поддались вліянію общихъ слуховъ. Въ письмъ къ Діонисію Аполлинарій, ссылаясь на все написанное имъ, говоритъ, что онъ никогда не училъ о томъ, что плоть Спасителя съ неба и не признавалъ ее единосущной Богу<sup>2</sup>). Серапіона Тмуитскаго онъ также убъждаеть, что не училъ объ единосущіи плоти съ Богомъ, и называетъ это ученіе "великимъ безуміемъ" 3). Отстраняя отъ себя безосновательныя обвиненія, Аполлинарій на ряду съ этимъ долженъ былъ подробнее развивать и обосновывать свое положительное ученіе, и эта его діятельность не проходила безследно. Она усиливала и безъ того поднятые споры, вызывала полемику и новыя волненія. Друзья церковнаго мира предлагали Аполлинарію не входить въ новыя изследованія, оставить новые вопросы и не тревожить мира церкви. Такія мысли развиваль между прочимь Діонисій въ своемь письмѣ къ Аполлинарію 4); такія же мысли внушалъ и св. Епифаній, который "часто и пословъ посылалъ и увъще-

<sup>1)</sup> Migne, gr. s., t. 28, c. 28. 29. - Dräseke, p. 343.

<sup>2)</sup> In Adv. fraud. Apoll.—Migne, gr. s., 86, 2, c. 1949.—Dräseke, p. 348.

<sup>3)</sup> In Adv. fraud. Apoll.—Migne, ibid. c. 1948.—Dräseke, p. 347.

<sup>4)</sup> Письмо это не сохранилось; о содержаніи его можно догадываться на основаніи отв'єта Аполлинарія.

валъ прекратить любопренія" 1), но Аполлинарій отвергалъ эти предложенія благоразумія. Онъ заявляль, что никакія просьбы не могутъ вынудить у него молчанія, хотя бы то изъ этого молчанія и надёялись создать миръ церковный, и продолжалъ свое дъло<sup>2</sup>). Очевидно, съ 60-хъ годовъ IV-го въка Аполлинарій уже окончательно вступиль на тотъ путь, который изъ "споборника истины", "великаго борца за въру обратилъ его въ еретика, осужденнаго всею церковью; но это обращение совершилось съ нимъ не вдругъ, не въ одинъ какой-либо моментъ, а постепенно. Въ 60-е годы его воззрѣнія еще не отличались тою опредѣленностью, съ какою онъ раскрывалъ ихъ поздне, не сложились вполне, и выражались въ терминахъ, близкихъ къ общецерковному ученію, и самъ Аполлинарій не выділялся изъ церкви. Правда, и въ это время онъ защищалъ положение объ одной природъ Бога Слова, воплощенной, но это положение и само по себъ, а въ особенности при неопредъленности терминологіи той эпохи не заключало въ себѣ ничего спеціально еретическаго и могло быть понимаемо въ православномъ смыслѣ 3); къ тому же онъ продолжалъ еще стоять въ перепискъ со многими православными лицами, и въ 369-мъ году принялъ и "весьма одобрилъ" посланіе св. Асанасія къ Епиктету. Только съ 70-хъ годовъ со всею силою раздаются голоса о новой ереси въ ученіи о домостроительствъ

<sup>1)</sup> Haer. LXXVII, 14.—Migne, t. 42, с. 660.—Твор. св. Епиф., ч. 5, стр. 194.

<sup>2)</sup> Въ письмъ къ Діонисію; (cit. loc.).

<sup>3)</sup> Извъстно, что св. Кириллъ Александрійскій очень часто употребляетъ выраженіе "μία φύσις θεοῦ λόγου σεσαρχωμένη (см. напр. de fide ad reginas, Migne, gr. s., t. 76, с. 1212)"; у него это выраженіе обозначаетъ тоже, что εἶς νίος, и не уничтожаетъ человъческой природы во Христъ, упоминаніе о которой лежитъ въ словъ σεσαρχωμένη; послъднее т. е. отриданіе человъческой природы во Христъ и признаніе одной только Божеской должно было бы выражаться въ такихъ положеніяхъ: μία φύσις Χριστοῦ или μία φύσις θεοῦ λόγου σεσαρχωμένου, но такихъ положеній у св. Кирилла нътъ.—Подобнымъ же образомъ, это выраженіе и у Аполлинарія могло быть истолковываемо въ православномъ смыслъ; однако между Аполлинаріемъ и св. Кирилломъ при употребленіи этого выраженія существенная разница заключается въ томъ, что у перваго оно служитъ антитезомъ къ ученію о двухъ природахъ (см. напр. ерізt. ad Jovian., Migne gr. s., t. 28, с. 25. 28,—Дрэзеке, р. 341), чего нътъ у св. Кирилла.

и называють Аполлинарія по имени; только теперь бывшіе друзья его и противники потребовали осужденія его ученія, и это осужденіе, дѣйствительно, было выполнено нѣсколькими соборами. Поэтому, и говорить объ Аполлинаріи, какъ ересеучителѣ, какъ главѣ особой еретической школы въ области христологіи, можно не ранѣе, какъ съ 70-хъгодовъ IV-го вѣка.

Въ началъ 70-хъ годовъ мы находимъ Аполлинарія въ Антіохіи занимающимся экзегезисомъ Св. писанія. Издавна пріобрѣтенная имъ слава замѣчательнаго экзегета, знающаго притомъ еврейскій языкъ 1), привлекала къ нему слушателей отовсюду. Въ числъ ихъ теперь находился и блаженный Іеронимъ, явившійся на Востокъ усоверщать свое знаніе и добродітель 2). Іеронимъ охотно слушалъ Аполлинарія, съ уваженіемъ относился къ нему и впоследствіи всегда защищаль его 3), но не считаль возможнымь слыдовать ему во всемъ, "Въ юности своей, —вспоминаль онъ въ 400 году, — я объять быль удивительной любовью къ ученію и вопреки предразсудку накоторых учился самъ. Въ Антіохіи я часто слушаль и уважаль Аполлинарія Лаодикійскаго, и, тогда какъ онъ наставлялъ меня въ Св. писаніи, я никогда не принималь его спорнаго неразумнаго ученія" 1). Отсюда видно, что экзегезисъ Аполлинарія носиль на себъ печать его догматическихъ возаръній и служиль ему средствомъ къ развитію и доказательству своего христологического ученія. Іеронимъ уміть отличать заблужденія отъ истины 5); не то нужно сказать о другихъ слу-

<sup>1)</sup> Philostorg. apud Suidam, 1, 615.—Поэтому, мъсто изъ Апол. Іеропим протнвъ Руфина (кн. 2, гл. 29) объ одномъ "очень умномъ человъкъ", слъдовавшемъ по незнанію еврейскаго языка заблужденіямъ переводчиковъ, неправильно относится къ Аполлинарію (см. Твор. Іерон. ч. 5, стр. 83).

<sup>2)</sup> Прибытіе Іеронима въ Антіохію падаетъ на конецъ лъта 373-го года. См. Vallarsii Vita Hieronymi,—Migne, lat. s., t. 22, p. 27. 28; Otto Zöckler. Hieronymus. Sein Leben und Wirken, Gotha, 1865, s. 43.

<sup>3)</sup> См. напр. epist. ad Vigil., ad Tranquill. и др.,—Migne, lat. s., t. 22, c. 602. 606; Твор. Іерон., ч. 2, стр. 164. 169.—Онъ даже прямо называетъ Аполлинарія своимъ учителемъ; см. ad Pammach. et Ocean., Migne, ibid., c. 745; Твор. св. Іерон., ч. 2, стр. 364.

<sup>1)</sup> Epist. ad Pammach. et Ocean., cit. loc.

<sup>4) &</sup>quot;Ради учености, — говоритъ Іеронимъ, — должно читать Аполлинарія. —

шателяхъ Аполлинарія. Въ Антіохіи онъ нашель себъ ревностныхъ последователен, скоро образовавшихъ отдъльный кружокъ, сохранявшій свою самостоятельность до времени Өеодота, епископа антіохійскаго 1. Но въ той же Антіохіи онъ встретиль и горячихъ противниковъ вь лиць богослововь антіохійской школы. Мы видьли, что еще въ началъ 60-хъ годовъ Антіохія была мъстомъ, гдъ христологическіе вопросы привлекали къ себѣ наибольшій интересъ. Св. Аванасій въ посланіи къ антіохійцамъ такъ настойчиво и убъдительно увъщеваетъ ихъ прекратить словопренія о воплощеніи, что становится очевиднымъ, какъ глубоко умы антіохійцевъ были заняты новыми спорами. Такъ какъ это посланіе спеціально назначено антіохійцамъ и имъетъ въ виду состояніе антіохійской церкви, то надо думать, что и опровергаемое имъ заблуждение въ учении о Богочеловъкъ принадлежитъ богословамъ этой же церкви. Посланіе осуждаеть то мнініе, по которому "какъ Слово Господне было въ пророкахъ, такъ при скончании временъ Оно вселилось въ святаго человъка <sup>2</sup>)". Правда, на соборъ 362 года было достигнуто соглашение между представителями различныхъ христологическихъ ученій, и потому св. Аванасій "умоляетъ" не осуждать поспѣшно таковыхъ, но уже дальнъйшія молитвенныя слова св. отца о томъ, чтобы Господь соединиль разделенное, показывають, что словопренія въ Антіохіи слишкомъ далеко зашли. Прекращенія споровъ не последовало, и посланія Аванасія къ Епиктету вновь опровергаетъ тоже самое воззрение. Принимавшій и свитокъ къ антіохійцамъ и посланіе къ Епиктету, Аполлинарій, по основному характеру своихъ взглядовъ, являлся не только противникомъ этихъ богослововъ, но и прямою ихъ противоположностью, и своимъ ученіемъ объ одной природъ Бога Слова въ воплощени вызывалъ ихъ на борьбу 3). Избравъ Антіохію мъстомъ своей ученой дъятельности, онъ

читать, чтобы выбирать доброе и беречься дурнаго",—ер. ad Tranquill.,—Migne, lat, s., t. 22, с. 606; Твор. Іерон. ч. 2, стр. 169.

<sup>1)</sup> Theodoret. H. E. V, 38.

<sup>2)</sup> Migne, gr. s., t. 26, c. 804; Твор. св. Аван. ч. Ш, стр. 194.

<sup>3)</sup> Наше время еще владъетъ, хотя въ фрагментарномъ видъ, намятниками этой борьбы между Аполлинаріемъ и антіох. богословами (Діодоромъ и Флавіаномъ).

оказался лицомъ къ лицу съ представителями противнагоему воззрѣнія и долженъ былъ не только отвергнуть его,
но вмѣстѣ съ тѣмъ точно формулировать и подробно раскрыть свою собственную теорію. Аполлинарій такъ и поступилъ: онъ теперь ясно высказалъ основное положеніе своей
христологіи, что "пришедшій Христосъ, Господь нашъ, принялъ плоть и душу, ума же не принялъ" 1), что во Христѣ
Божество замѣнило Собой умъ человѣческій, и въ 376-мъ
году сдѣлалъ попытку всесторонне обосновать его въ своемъ
главномъ сочиненіи "Доказательство Божественнаго бытія
во плоти по подобію человѣка". Еретическій образъ Аполлинарія болѣе уже не подлежалъ сомнѣнію, и осужденіе его,
какъ ересеучителя, явилось неизбѣжнымъ.

О шаткомъ положении Аполлинарія въ церкви въ первой половинъ 70-хъ годовъ свидътельствуетъ тоть фактъ, что севастійцы въ 373-мъ году сочли удобнымъ воспользоваться старыми связими св. Василія съ Аполлинаріемъ, какъ предлогомъ кь обвиненію перваго въ недостаточно твердомъ правомысліи. Однако, если судить по нерепискъ св. Василія съ разными лицами, возникшей по поводу этихъ обвиненій 2), предметомъ подозрвній въ это время служила еще не христологія Аполлинарія, а его ученіе о св. Троицъ. Св. Василій ни словомъ не упоминаеть о какихъ-либо заблужденіяхъ его въ понятіяхъ о домостроительствъ, какъ это онъ дълалъ поздиве: онъ порицаеть его исключительно за ученіе о св. Троицъ, въ которомъ, по его словамъ, Аполлинарій "подходить близко къ Савеллію" 3). Въ началь 376 г., когда вновь усилились со стороны севастійцевъ обвиненія Василія въ единомыслій съ Аполлинаріемъ, савелліанство также оставалось главной виной, въ которой обличались и Василій и Аполлинарій 1). Оправдывая себя всёми мёрами оть этихъ обвиненій, св. Василій, однако, не бралъ на себя

<sup>1)</sup> Cf. Epiph. Haer. LXXVII, 1,—Migne, gr. s., t. 42, c. 641.—Твог. Епиф. ч. 5. стр. 175.

<sup>2)</sup> Исторія этихъ обвиненій изложена у Maranus'a "Vita Basilii" сс. 27, 33, 34. 36 (Migne, gr. s., t. 29) и Klose, Basilius d. Grosse, s. 209, fg.

<sup>3)</sup> Ep. CXXIX ad Melet.,—Migne, gr. s., t. 32, c. 560.—Твор. св. Вас., ч. 6, стр. 259.

<sup>4)</sup> См. epp. CCXXIII ad Eusth., CCXXIV ad Genethl. и др.—Migne, ibid., с. 828.—Твор. св. Вас. ч. 7, стр. 123. 127.

задачу сделать тоже и въ отношеніи къ Лаодикійскому епископу: онъ раздълялъ убъжденія севастійцевъ въ его савелліанствъ. Но это признаваемое и Василіемъ савелліанство Аполлинарія не препятствовало последнему стоять еще въ числъ защитниковъ Никейскаго единосущія; и самъ Василій заявляеть, что онь вь то время еще не почиталь Аполлинарія врагомъ, а напротивъ за иное что и уважалъ его 1). Подъ савелліанствомъ въ данномъ случат, поэтому, разумъется не ересь Савеллія въ собственномъ смысль, въ которой быль неповинень Аполлинарій и которую онь отвергаль, а недостаточное различение имъ Упостасей тріединаго Божества, что послъ временъ Маркелла Анкирскаго справедливо казалось подозрительнымъ. -- Но св. Василій "многія сочиненія Ацоллинарія не читаль; у него не было досуга входить вътакія изследованія, да онъ и не охотникъ браться за новости" 2); поэтому, до самаго конца 376 года ему оставались неизвъстными новыя сочиненія Аполлинарія по вопросамъ христологическимъ, пока онъ не былъ побужденъ ознакомиться съ ними широкими волненіями, начавшимися въ церкви послф изданія Аполинаріемъ своего сочиненія о Божественномъ воплощеніи. Свъдънія объ ученіи Аполлинарія за это время Епифаній. Епифаній самъ не сочиненій Лаодикійскаго старца 3), но онъ разспрашиваль приходившихъ къ нему учениковъ Аполлинарія, самъ путешествоваль въ Антіохію и здёсь диспутироваль съ однимъ изъ выдающихся последователей его, Виталіемъ 4). Онъ уже опредъленно заявляетъ, что заблуждение Аполлинарія состоить въ отрицаніи человіческаго ума во Христі в), и одно то, что онъ въ своихъ книгахъ противъ ересей отводитъ

<sup>1)</sup> Ep. CCXLIV ad Patroph.; Migne, ibid., c; 916; Thop. ch. Bac., v. 7, crp. 186.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ep. CCXLIV ad Patroph.—Migne, gr. s., t. 32, c. 916.—Твор. св. Вас. ч. 7, стр. 186.

<sup>3)</sup> Онъ пишетъ "на основаніи слышаннаго" объ Аполлинаріи.—Наег. LXXVII, 14; Migne, gr. s., t. 42, с. 660;—Твор. св. Епиф. ч. 5, стр. 194.

<sup>4)</sup> Haer., LXXVII, 21—25; Migne, ibid., с. 660 sqq. Твор. св. Епиф., тамъ же, стр. 205 слл.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Haer. LXXVII, 1; Migne, ibid., с. 641 cf. сс. 672-677. Твор. св. Епиф., тамъ же.

мъсто разсмотрънію воззръній Лаодикіянина и его посльдователей, которыхъ онъ называеть димиритами, ясно говорить о томъ, какъ смотрвлъ строгій Кипрскій епископъ на новое дело последняго. Въ дошедшей до насъ литературе IV-го въка св. Епифанію первому принадлежить заслуга открыто заявить объ этомъ главномъ заблужденіи Аполлинарія и, хоти съ большою нервшительностью, но все же зачислить его въ разрядъ сретиковъ. Мы говоримъ "первому", потому что, --- нужно думать, -- съ св. Аванасіемъ Аполлинарій стояль въ хорошихъ отношеніяхъ до самой смерти Александрійскаго епископа, которая случилась ранье, чымь Аполлинарій приступиль кь окончательному рас- / крытію своего ученія о Лицъ Богочеловька. Къ этому заключенію ведуть не только собственныя слова Аполлинарія, что онъ "всегда" получаль письма отъ Асанасія 1), но и заявление Епифанія, сделанное после смерти последняго, что Аванасій "всегда" любиль Аполлинарія 2). Если еще въ нервомъ случат самовосхваление Аполлинария можеть возбуждать сомнёнія, то извёстіе Епифанія имееть тыть большую важность и значение, что въ опровержение ученія димиритовъ ему всего удобнюе было бы сослаться на какое-либо осуждение и противоаполлинаріанскій трудъ Аванасія, если бы таковой действительно существоваль 3).

<sup>1)</sup> Epist. ad episc. Diocaes.,—in "Advers. fraud. Apoll.", Migne, gr. s., t. 86, 2, c. 1696.—Dräseke, p. 392.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Haer. LXXVII, 2; Migne, gr. s., t. 42, c. 641; Твор. св. Епиф., ч. 5, стр. 176.

<sup>3)</sup> Эти основанія не могуть быть устранены ссылкой на дошедшій до нашего времени подь именемь св. Аванасія трудь "λόγοι περί σαρχώσεως κατά Απολλιναρίου", потому что въ этомъ сочиненій, даже если бы оно было написано Аванасіємь, имя Аполлинарія ни разу не упомянуто. Но въроятнѣе всего это сочиненіе не принадлежить Аванасію; не говоря уже о неопредъленности преданія (его не знають ни Епифаній, ни Іеронимь, ни оба Григорія) и свидѣтельствѣ Прокла, что оно составлено послѣ смерти Аполлинарія (Dorner, I, s. 984, апт. 7), главнымь основаніємь его неподлинеюсти является то паблюденіе, что "λόγοι περί σαρχώσεως" оспаривають тѣ положенія, какія по точнымь свидѣтельствамь высказаны были послѣдшить въ сочиненіи о Божественномь воплощеній, явившемся не ранѣе 376-го года. Такъ, здѣсь разсматривается понятіе Аполлинарія о Христѣ, какъ небесномь человѣкѣ, развитое имъ въ упомянутомь произведеній (Сf. Мідпе, t. 26, с. 1105—Gregor. Nyss. Antirr., с. VI; Мідпе, t. 45, с. 1136), —отвергаются положенія, что во Христѣ вмѣсто внутренняго чело-

Это вполнъ согласно и съ отношеніями къ Аполлипарію самого Епифанія и Василія; оба эти стража чистоты ученія на Востокъ не судили бы такъ кротко и снисходительно о Лаодикійскомъ епископъ и не отзывались бы о немъ съ такимъ уваженіемъ, какъ они это дълаютъ до копца 376 года, если бы ученіе его было подвергнуто обличенію и отверженію со стороны св. Аванасія.

Съ конца 376-го года положение Аполлинарія въ церкви совершенно измѣняется. Эта перемѣна всего нагляднѣе отразилась на отношеніи св. Василія къ нему. Еще недавно писавшій къ Патрофилу о своемъ уваженіи къ Аполлинарію 1). Василій теперь настойчиво требуеть его осужденія, какъ причиняющаго огорчение церквамъ 3). Причина тому, по прямому указанію св. Василія, лежала въ его сочиненіи о воплощении, которое, произвело столько смятения въ братствъ, что не многіе уже изъ читавшихъ его сохраняютъ въ себъ первоначальный отпечатокъ благочестія 3)4. Св. Василій ведеть здёсь рёчь о главномъ христологическомъ сочиненіи Аполлинарія: "Доказательство Божественнаго бытія во плоти по подобію человъка", появленіе котораго въ свътъ привнесло съ собой цълую бурю христологическихъ споровъ. Самъ Епифаній, имѣвшій случай убъдиться во вредномъ вліяніи его на умы, нашелъ нужнымъ обратиться съ

въка пренебесный умъ (с. 1116 cf. Antirr. c. IX, с. 1140), что чрезъ подражаніе достигается спасеніе (с. 1128). Во второй книгъ противъ Аполлинарія всъ подлинныя выраженія послъдняго взяты изъ того же его сочиненія, такъ какъ каждому изъ нихъ можно указать строгую параллель въ Антирритикъ Григорія (с. 1140, 6 cf. с. XXXVIII, с. 1209; с. 1144, 7, сf. с. II, с. 1245; с. 1144, 8 cf. с. XXXIX, с. 1212: с. 1152 сf. с. LVIII, с. 1265 и др.; первая цифра обозначаетъ column'у 26 тома "Мідпе Ратг. с. сот. gr. s.", гдъ помъщена вторая книга противъ Аполлинарія; вторая—главу Антирритика Григорія Нисскаго и третья—столбецъ 45-го тома Миня). Отсюда слъдуетъ, что эти, книги противъ Аполлинарія" не могли быть написаны ранъе 376-го года, между тъмъ св. Асанасій умеръ въ 373-мъ году (Sievers, Beitrag. zur Gesch. Athanasius, § 21, Zeitschr. fur histor. Theol., 1868, 133. 134; Larsow, Festbriefe, s. 46).—Подробнъе объ этомъ вопросъ см. у Dräseke, Stud. und Krit., 1889, s. 79, fgg.—Patrist. Untersuch., s. 169—207.

<sup>1)</sup> Ep. CCXLIV; Migne, gr. s., t. 32, c. 916; Teop. cb. Bac., ч. 7, стр. 186.

<sup>2)</sup> Ep. CCLXIII,—Migne, ibid., с. 980; Твор. св. Василія, тамъ же, стр. 233.

<sup>3)</sup> Ibid.

особымъ посольствомъ къ Василію, чтобы заручиться содъйствіемъ последняго для прекращенія возникшихъ раздоровъ 1), и Кесарійскій архіепископъ долженъ былъ составить не мало писемъ, въ которыхъ онъ стремился успокоить умы и утвердить колеблющіяся души 2). Прямое и авторитетное осуждение Аполлинарія казалось св. Василію теперь необходимымъ для возстановленія церковнаго мира и пресъченія зла, и онъ ръшился обратиться съ просьбой объ этомъ на Западъ.... Подобно Василію и прочіе друзья Лаодикійскаго епископа одинъ за другимъ отвертываются отъ него. Египетскіе епископы, сосланные при Валентъ въ Діокесарію и принадлежавшіе къ числу близкихъ знакомыхъ его, теперь тоже отказались отъ общенія съ нимъ. Напрасно Аполлинарій присылаль къ нимъ нъсколько 3) писемъ съ изложеніемъ своихъ воззрѣній и просиль у нихъ отвъта; напрасно онъ ссылался на свои связи съ Аоанасіемъ и отношенія последняго къ нему 4), — египетскіе епископы не только прервали съ нимъ переписку, но и въписьмъ къ нитрійскимъ монахамъ высказали ръшительное осужденіе его 5). Поступокъ ссыльныхъ епископовъ радостно быль привътствованъ св. Василіемъ, подробно ознакомившимъ ихъ съ новыми заблужденіями Аполлинарія 6); одобриль діокесарійскихъ подвижниковъ и проемникъ св. Аванасія, Петръ Александрійскій 7), съ которымъ Аполлинарій также нѣкогда велъ переписку 8). Это общее недовольство Аполлинаріемъ обусловливалось не только его ученіемъ, но и ря-

<sup>1)</sup> Ep. CCLVIII, ad Epiphanium; Migne, ibid., с. 948. Твор. св. Василія, тамъ же, стр. 211.

<sup>2)</sup> Epp. CCLIX, CCLXI, CCLXII, CCLXIII.

<sup>3)</sup> По крайней мъръ три; одно изъ нихъ дошло до вашего времени; оно уже предполагаетъ болъе раннюю переписку, о содержании третьяго узнаемъ изъ отвъта египетскихъ епископовъ къ нитрійскимъ монахамъ.

<sup>4)</sup> Cm. In "Advers. fraud. Apoll.", Migne, gr. s., t. 86, 2. c. 1969; Dräseke, p. 392. 393.

<sup>5)</sup> Отрывокъ его сохраненъ Факундомъ,—Pro defensione trium capit., IV, 2—Migne, lat. s., t. 67, с. 618.

<sup>6)</sup> Ep. CCLXV.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) См. у Факунда, ibid., с. 613.

<sup>8)</sup> Отрывокъ одного письма Аполлинарія къ Петру см. въ Patrum doctrina de verbi incarnat., Мајі, VII, 16 и у Юстиніана, Contra monophys., ibid. p. 302.

домъ ръзкихъ его дъйствій, къ числу которыхъ прежде всего относится его вмѣшательство въ дѣла антіохійской церкви, выразившееся въ поставленіи сюда епископомъ своего ученика Виталія.

Это вмѣшательство Аполлинарія въ дѣла антіохійской церкви является темнымъ мъстомъ въ отношени къ дошедшимъ до насъ о немъ свъдъніямъ. Ни св. Василій, горячо заботившійся объ устроеніи этой церкви, ни Іеронимъ, хорошо ознакомленный съ положениемъ вещей на Востокъ и, въ частности, въ Антіохіи, не сообщають въ своихъ письмахъ достаточныхъ указаній на этотъ поступокъ Аполлинарія. Для разъясненія его древностью сохранены только разбросанныя замътки у Өеодорита, Епифанія и Григорія Богослова, высказанныя ими болье или менье случайно 1). Несомнинымъ, твердымъ пунктомъ въ этихъ извъстіяхъ остается то, что Аполлинарій, бывавшій часто въ Аптіохіи, но жившій въ Лаодикіи 2), поставиль Виталія въ епископа Антіохіи въ то время, какъ здёсь были два своихъ православныхъ пастыря, - Павлинъ и Мелетій. Осодоритъ называеть Виталія "мужемъ прекрасной жизни, воспитаннымъ въ апостольскихъ догматахъ 3)", и этотъ отзывъ вполнѣ подтверждается словами св. Епифанія 4) и Созомена 5). За свою жизнь и убъжденія Виталій пользовался сочувствіемъ среди православныхъ: Григорій Богословъ именуетъ его "возлюбленнымъ", съ которымъ онъ нѣкогда соглашался 6); папа Дамасъ называлъ его "своимъ сыномъ 7)" и рекомендовалъ его вниманію Павлина; св. Епифаній также употребиль не мало труда, чтобы привлечь на свою сторону этого, какъ онъ выражается, "благоговъйнъйшаго мужа въ жизни, по

<sup>1)</sup> Разъясненія запутанных тотношеній въ Антіохіи мы ждали отъ изслівдованія Дрэзеке "Vitalios von Antiochia" (Patrist. Untersuch. 78—102), по ихъ тамъ не оказалось.

<sup>2)</sup> Cf. Theodoret. H. E. V, 4.

<sup>3)</sup> Theodor. V, 4.

<sup>4)</sup> Haer. LXXVII,—Migne, gr. s., t. 42, c. 669.—Твор. св. Епиф. ч. 5, стр. 205.

<sup>5)</sup> Sozom. H. E. VI, 25.

<sup>6)</sup> Ep. ad Cledon. П,—Migne, gr. s., t. 37, c. 196; Твор. св. Григор., ч. 4, стр. 170.

<sup>7)</sup> Vid. ap. Mansi, III, p. 425.

поведенію и обращенію 1)". Виталій сначала принадлежаль къ общинъ Мелетія и занималь должность пресвитера 3), но потомъ, по неизвъстнымъ причинамъ, отделился отъ него и старался вступить въ общение и дружбу съ Павлиномъ 3). Быть можеть, именно связь съ Аполлинаріемъ и послужила ближайшимъ поводомъ къ разрыву Виталія со своимъ епискономъ, такъ какъ Аполлинарій, по примъру св. Аванасія и западныхъ, могь считать только Павлина законнымъ епископомъ Антіохіи. Какъ бы то ни было, но въ срединъ 70-хъ годовъ, именно въ 375-мъ году 4), мы находимъ Виталія въ Римъ, гдъ онъ предъ папой Дамасомъ хлопочетъ о принятіи его въ общину Павлина 5). В вроятно, въ Римъ его влекло желаніе заручиться авторитетомъ папы въ томъ неопределенномъ положении, въ какомъ онъ оказался, отдълившись отъ Мелетія и не приставши къ Павлину, и тъмъ обезпечить себъ успъхъ 6). Въ Римъ еще не были жорошо осведомлены о новомъ лжеучении, появившемся на Востокъ 7), но темные слухи о немъ достигали уже и сюда, такъ что папа Дамасъ счель нужнымъ потребовать отъ при-

<sup>1)</sup> Haer. LXXVII, 21; ibid.—"Мы говорили съ нимъ, совътуя и увъщевая согласоваться съ св. церковію".

<sup>2)</sup> Soz. VI, 25.

<sup>3)</sup> Созоменъ указываетъ причину отдъленія Виталія отъ Мелетія въ томъ, что "говорятъ, онъ такъ поступилъ отъ огорченія, что былъ презрънъ Флавіаномъ, который впослъдствіи занималъ антіохійскій престолъ, а тогда сопресвитерствовалъ Виталію и представлялъ ему препятствія видъть епископа (?); — ibid. Но указываемый здъсь мотивъ противоръчитъ характеристикъ личности Виталія, данной самимъ Созоменомъ и единогласно отрицается въ наукъ. См. Rade, s. 98; Dräseke, Vital. v. Anti ch. s. 78.

<sup>4)</sup> Constantius относить путешествіе Виталія къ 377 году (Epistolarum Pontificum Romanorum, t. 1, p. 341. Gottingae 1796), Merenda (De s. Damusi papae opusculis et gestis,—Migne, lat. s., t. XIII, p. 167), Тильмонъ (Метоігея, VП, р. 618) и Rade (s. 96—99)—къ 375-му году. Въ пользу послъдняго года говоритъ то соображеніе, что именно Виталіемъ принесены были отъ Дамаса тъ письма къ Павлину (Сf. Mansi, III, р. 425), о полученіи которыхъ св. Василій говоритъ въ 375-мъ году. (Ep. CCXIV, ad Terentium; ep. CCXVI ad Meletium).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Какъ видно изъ письма Дамаса къ Навлину.

<sup>6)</sup> Такъ полагаетъ Тильмонъ (ibid.) и Rade (s. 98). Merenda безуспъшно усиливается доказать, что Виталій былъ вызванъ папою на судъ (ibid., р. 167 cf. Rade, s. 92. 99).

<sup>7)</sup> Cf. Greg. Theol. ep. ad Cledon. I,—Migne, gr. s., t. 37, c. 196.— Thop. cb. Григор. Bor., ч. 4, стр. 172.

бывшаго къ нему антіохійскаго пресвитера письменное изложеніе въры. Виталій исполниль это требованіе: онъ изложилъ свою въру въ такихъ выраженіяхъ, которыя только прикровенно заключали въ себъ его христологическое ученіе, но которыя въ тоже время могли быть истолковываемы и понимаемы въ православномъ смыслѣ 1), и Дамасъ "по простотъ 3)" не только принялъ Виталія въ общеніе, но и даль ему рекомендательныя письма къ Павлину. Но уже вследъ за удаленіемъ его изъ Рима здесь снова возникли сомнънія въ его правомыслін, и Дамасъ отправиль нарочитое письмо къ Павлину, чтобы точно определить те условія, на какихъ Виталій могь быть допущень въ его общину. Это последнее письмо ясно свидетельствуеть, что папа получиль определенныя известія о новомь вопросе, волновавшемъ антіохійцевъ, и о партіяхъ, образовавшихся при рѣшеніи его. Въ немъ значится: "кто говоритъ, что Слово вмъсто человъческаго ума обитало въ плоти, того ананематствуетъ канолическая церковь, равно какъ и тахъ, которые исповедують двухъ сыновъ въ Спасителе, то есть, иного до воплощенія и иного послів принятія плоти отъ Дъвы.... Кто пожелаетъ подписаться подъ этимъ письмомъ, того ты долженъ принимать безъ всякаго колебанія 3)". Понятно, что на такихъ условіяхъ примиреніе между Павлиномъ и Виталіемъ состояться не могло, и когда Епифаній въ 376-мъ году посетиль Антіохію, то нашель тамъ

<sup>1)</sup> Дрэзеке (Vitalios v. Antioch., Patristisch. Untersuch., ss. 92—102) думаетъ найти это исповъданіе Виталія въ издаваемомъ подъ именемъ Григорія Чудотворца сочиненіи "de fide duodecim capitula" (Migne, gr. s., t. X, сс. 1127—1136). Но ему осталось неизвъстнымъ то, что до нашего времени сохранилась одна выдержка изъ этого исповъданія у св. Кврилла Алексавдрійскаго (De recta fide ad reginas, с. X, Migne, gr. s., t. 76, с. 1216; о принадлежности цитаты Кирилла нашему Виталію см. Le-Quien, Diss. 2, § 7 п Merenda, pp. 167. 168), соотвътствующаго же этой выдержкъ мъста въ соч. "de fide duodecim capitula" не имъется.

<sup>2)</sup> Выраженіе св. Григорія Богослова, отъ котораго и заимствуются всв эти касающіяся пребыванія Виталія въ Римъ свъдънія.—Ер. ad Cledon. П.—Мідпе, gr. s., t. 37, c. 196 sq.—Твор. Григор. Бог., ч. 4, стр. 170—172.

<sup>3)</sup> Письмо это дошло до нашего времени; впервые оно издано было Лукой Гольштеніемъ въ Collectione Romana bipartita, р. 80, откуда и перепечаталъ его Coustantius въ Epistolarum pontificum romanorum t. 1, р. 342 sq. Лучшее изданіе принадлежить Мерендъ (Migne, Patr. c. compl., lat. s., c. 356. 357). У Mansi см. въ III-мъ томъ, р. 425. 426.

"упорную распрю и борьбу даже до смерти 1)". Въ присутствін Епифанія Виталій обвиняль Павлина въ савелліанствъ и настолько убъдительно подъйствоваль на Кипрскаго епископа, что последній некоторое время воздерживался отъ общенія съ Павлиномъ. Въ свою очередь партія Павлина отвъчала на эти обвиненія обличеніями Виталія и его сторонниковъ въ неправомысліи относительно догмата о воплощеніи <sup>2</sup>). Разсказъ Епифанія о своемъ путешествіи въ Антіохію и пребываніи тамъ ведеть къ заключенію, что уже въ это время Виталій быль епископомь, ибо этимь именемь Епифаній прямо называеть его въ своемъ разсказѣ 3). По замъчанію Созомена, "уваженіе принятыхъ Виталіемъ правилъ жизни пріобрѣло ему не малое число послѣдователей 1)"; въроятно, еще при разрывъ съ Мелетіемъ Виталій дъйствоваль не одинь, а во главъ цълой партіи, ибо письмо напы Дамаса говоритъ о его приверженцахъ <sup>5</sup>). Такъкакъ теперь попытка Виталія вступить въ общеніе съ Павлиномъ не привела къ желательнымъ результатамъ, то Аполлинарій и рукоположиль Виталія въ епископы, оставлять его партію безъ церковнаго главы. Аполлинарій смотрълъ на свое вмъщательство, какъ на дъло вполнъ законное, и, опираясь на авторитетъ Дамаса 6), старался достигнуть признанія Виталія со стороны гражданскаго начальства и виднейшихъ церковныхъ деятелей. Когда комитъ Терентій, извъстный своею преданностью православію 7), въ 376-мъ году 8) вновь возвратился, послѣ нѣкотораго отдыха, къ общественнымъ деламъ въ Сиріи, каждая изъ партій, суще-

<sup>1)</sup> Haer. LXXVII, 10; Migne, gr. s., t. 42, с. 669; Твор. св. Епиф., ч. 5, стр. 204. 205.

<sup>2)</sup> Haer. LXXVII, 20-24.

<sup>3)</sup> Такъ какъ посъщение Епифаниемъ Антіохіи случилось не позже 376-го года, то къ этому году естественнъе относить и рукоположение Виталія въ енископы. Во время своего путешествія въ Римъ Виталій еще не быль епископомъ, такъ какъ папа Дамасъ называетъ его сыномъ, а не братомъ.

<sup>4)</sup> Soz. V, 25.

<sup>3) &</sup>quot;Filius meus Vitalius et qui cum eo sunt" – Mansi, III, 425 cp. Epiph. Haer. LXXVII, 20: "ἐλέγομέν δε τῷ ἀδελφῷ Βιταλίῳ καὶ το ίς σὺν αὐτ ῷ\*.

<sup>6)</sup> Hieron. ep. 16 ad Damasum,—Migne, lat. s, t. 22, c. 359.—Твор. блаж. Іеронима, ч. I, стр. 48. 49.

<sup>4)</sup> Cf. Teodoret., H. E., 1V, 32.

<sup>8)</sup> O rogs cm. Merenda, cit. op., Migne, lat. s., t. XIII, p. 170. 171.

ствовавшихъ въ Антіохіи, сильно была озабочена темъ, чтобы привлечь его на свою сторону. Павлиніане представили ему недавно полученныя ими письма Дамаса, какъ неоспоримое ручательство ихъ правовърія; за Мелетія вступился св. Василій, отославшій пространное письмо къ Терентію, въ которомъ онъ не только защищаеть Мелетія. но и подробно излагаетъ свое учение о св. Троицъ 1). Аполлинарій не отсталь оть другихъ партій: онь также составиль письмо къ Терентію, два отрывка котораго еще сохранились до нашего времени 2). Излагая свои воззрвнія на Лицо Богочеловъка, онъ нападаль въ этомъ письмъ на тъхъ богослововъ, которые понижали отношение между Божествомъ и человечествомъ во Христе, какъ συνάφεια, соприкосновеніе, а не единство, вообі, и этимъ, очевидно, желалъ одновременно и пріобръсть расположеніе Терентія въ пользу своихъ антіохійскихъ приверженцевъ и набронеправомыслія на своихъ противниковъ. Подобсить твнь нымъ образомъ и въ письмъ къ египетскимъ епископамъ, сосланнымъ въ Діокесарію, онъ увъщеваль ихъ къ общенію съ Виталіемъ и обвиняль въ ереси Павлина, Діодора и Епифанія 3).

Съ глубокою печалью смотрълъ на эти поступки Аполлинарія св. Василій. "Не вся-ли церковь, — писалъ онъ тъмъ же ссыльнымъ епископамъ объ Аполлинаріи, — раздълилась на части, — особливо, когда въ церкви, управляемыя православными, присланы отъ него нарочные, чтобы производить расколы и составлять особенное какое-то сборище? не подвергается-ли осмъянію велія благочестія тайна, когда епископы ходятъ безъ народа и клира, носятъ одно пустое имя и ничего не могутъ сдълать къ преспъянію благовъствованія мира и спасенія 1) "? Въ этихъ прочувствованныхъ

<sup>1)</sup> Ep. CCXIV ad Terentium.,—Migne, gr. s., t. 32; Твор. св. Вас., ч. 7, стр. 91—95.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) In "Adversus fraudes Apoll.", Migne, gr. s., t. 86, 2, c. 1949; Dräseke, p. 351.

<sup>3)</sup> Какъ это видно изъ письма этихъ епископовъ къ нитрійскимъ монахамъ, сохраненнаго Факундомъ,—Pro defens. tr. cap.,—Migne, lat. s., t. 67, c. 618.

<sup>4)</sup> Ep. CCLXV ad episc. Diocesarea,—Migne, gr. s., t. 32, c. 985.—Tsop. cs. Bac., v. 7, crp. 238.

словахъ св. Василія нельзя не читать указанія на то, что Аполлинаріемъ быль рукоположень не одинь Виталій, но и нъсколько иныхъ лицъ, и это заключение подтверждаетъ Созоменъ, говоря, что они, аполлинаристы, и по другимъ (кром' Антіохіи) городамъ собирались особо, подъ управленіемъ особыхъ епископовъ и следовали постановленіямъ несогласнымъ съ постановленіями канолической церкви 1)". Изъ числа этихъ оставшихся неизвёстными епископовъ 3) можно упомянуть о Тимоней, епископи беритскомъ, одномъ изъ ревностныхъ и преданныхъ своему учителю учениковъ. Исторія этого Тимовоя во многихъ отношеніяхъ аналогична исторіи Виталія. Какъ и Виталій, онъ сначала находиль себъ хорошій пріемъ въ рядахъ православныхъ: св. Аеанасій даже особыми грамотами рекомендоваль его западнымъ, какъ защитника Никейскаго символа и борца противъ аріанскаго нечестія 3). Что, далье, онъ, подобно Виталію, быль незаконно поставлень въ епископы, объ этомъ свидътельствуетъ Петръ Александрійскій въ своемъ посланіи "къ епископамъ, пресвитерамъ и діаконамъ, находящимся въ изгнаніи 1)". Петръ пишеть здёсь, что Тимовей доискивался у него анаоомы на Василія, Павлина, Епифанія и Діодора и убъждаль его имъть общеніе съ однимъ только Виталіемъ. Такъ далеко пошло отделеніе кружка Аполлинарія отъ православныхъ дівятолей, съ которыми Аполлинарій стояль въ единодушныхъ и близкихъ отношеніяхъ на первыхъ порахъ своей деятельности!

При такомъ положеніи д'єль понятно и естественно желаніе св. Василія, высказанное имъ въ письм'є къ "западнымъ", чтобы Западъ принялъ на себя попеченіе объ умиротвореніи Востока: "соблаговолите,—говорить онъ,---написать всёмъ

<sup>1)</sup> H. E. V, 25.

<sup>2)</sup> Изъ епископовъ—учениковъ Аполлинарія, кром'в упомянутыхъ, изв'єстны еще по имени: Магиъ, Полемонъ, Агапинъ, Катафроній, Гомоній, Іовій, Парегорій, Ураній. Имена сохранены въ соч. "Adversus fraudes Apollinarist.", но о томъ, къмъ и какъ было совершено поставленіе ихъ въ епископы,—ничего неизв'єстно.

<sup>3)</sup> Изв'встіе это находится въ томъ же сочиненіи "Advers. fraud. Apoll.",— Migne, gr. s., t. 86, 2, с. 1976.

<sup>4)</sup> Петръ выражается такъ: "Timotheo diffamante se ipsum episcopum esse". Vid. ap. Facundum,—Migne, lat. s., t. 67, c. 613.

церквамъ на Востокъ, что искажающие учение, если исправятся, будуть приняты въ общеніе, а если захотять упорно оставаться при нововведеніяхъ, будуть отлучены отъ церкви 3) ". На этотъ разъ желаніе Василія исполнилось; препровожденное при снаряженномъ уже въ третій разъ посольствъ въ лицъ пресвитеровъ Дороеея и Санктиссима письмо Василія подало поводъ къ составленію собора въ Римъ, который впервые и занялся разсмотръніемъ ученія Аполлинарія. Изъ восточныхъ въ этомъ соборѣ принимали участів Петръ, епископъ александрійскій 1), Акакій, впоследствіи епископъ веррійскій, и быть можеть Александръ Іерапольскій 2). Надо думать, что Аполлинарію была извъстна цъль отправленія св. Василіемъ посольства въ Римъ, что до него доходили опредъленные слухи о собиравшейся надъ его головой тучей, такъ какъ онъ принялъ мъры къ защитъ себя и своего ученія. Онъ послаль на предполагавшійся въ Рим'є соборъ своихъ представителей во глав'є съ вышеупомянутымъ Тимонеемъ Беритскимъ, конечно, въ тъхъ видахъ, чтобы отстоять свои воззрънія 3). Насколько

<sup>1)</sup> Epist. CCLXIII; Migne, t. 32, c. 948; Тв. св. Василія, ч. 7, стр. 234.

<sup>2)</sup> Soz. H. E. VI, 2 ; Ruf., II. E., II, 20; Theodor., V, 10.—Изгнанный аріанами, Петръ въ то время находился въ Римъ, откуда онъ возвратился лътомъ 378-го года. См. Rade, s. 72. 113. Значитъ, соборъ нужно относить или къ началу этого или къ концу предшествовавшаго года.

<sup>3)</sup> Есть письмо Александра Іерапольскаго къ Акакію след. содержанія: "scit sanctitas tua, sicut olim mihi per epistolas scripsit, quia et in Romis coram S. M. episcopo Damaso praesente tua sanctitate, motum est de haeresi Apollinarii: et nobis duas naturas confitentibus, ut non divinitati passionem tribuamus, dicebat hi, qui erant Apollinarii, duos nos dicere filios (ap Lupum, ep. 57, ad consil. Ephes., oper. t. VII)". Изъ выраженія "nobis" можно предположительно заключать, что вм'вств съ Акакіемъ при обсужденіи ученія Аполлинарія въ Римъ быль и самь Александръ. Но дъйствительно-ли это извъстіе относится къ разсматриваемому нами собору? Меrenda (р. 195. 196) пріурочиваетъ его къ 380 му году; Rade (s. 116, anm 1), отмечая недостаточность аргументаціи Меренды, самъ не высказывается по этому вопросу. Мы отвъчаемъ на него утвердительно на слъдующихъ основаніяхъ: во 1-хъ, Акакій могъ быть въ Римъ только до 381-го года, такъ какъ послъ поставленія Флавіана на мъсто Мелетія на него тамъ смотръли, какъ на лишеннаго общенія (Soz. VII, 11); во 2-хъ, до 381-го года нельзя указать другаго собора въ Римъ, на которомъ бы принимали участіе аполлинаристы, кром' этого.

<sup>4)</sup> О томъ, что Тимоеей былъ посланъ Аполлинаріемъ см. Adv. fraud Apoll.,—Мідпе, gr. s., t. 86, 2, с. 1976; что онъ былъ посланъ на соборъ,

можно догадываться на основаніи письма Александра Іерапольскаго, это посольство Аполлинарія приняло живое участіе въ обсужденіи христологическаго вопроса на соборѣ: когда православная сторона обличала аполлинаристовъ въ томъ, что они, признавая одну природу во Христъ, должны по этому самому и страданія Его относить къ Божеству, последніе отвечали на это обвиненіями православныхъ въ томъ, что, исповедуя две природы, они вводять двухъ сыновъ. Какъ и нужно ожидать, попытки аполлинаріевыхъ представителей защитить ученіе своего учителя оказались безуспъшными: ученіе Аполлинарія было осуждено соборомъ, который и извёстиль объ этомъ Востокъ особымъ посланіемъ отъ лица Дамаса, дошедшимъ до насъ въ открывкъ, начинающемся словами: "illud sane miramur 1)". Здъсь ясно и опредъленно отвергается заблуждение Аполлинария: "если, -говорится въ посланіи, - Словомъ принять несовершенный человъкъ, то несовершенно и наше спасеніе, ибо не всецълый человъкъ спасенъ". Однако, ни имя Аполлинарія, ни имя его учениковъ не было названо въ посланіи 2). Это последнее обстоятельство заслуживаеть особеннаго вниманія, такъ какъ оно определило собой отношеніе къ Аполлинарію ближайшихъ по времени соборовъ-Александрійскаго и Антіохійскаго, которые были ничемъ другимъ, какъ только эхомъ Римскаго собора. О первомъ изъ нихъ упоминаетъ Руфинъ 3) тотчасъ же послѣ рѣчи о Римскомъ соборѣ: въроятно, западный историкъ разумъетъ здъсь соборъ, естественно составившійся въ Александріи изъ мъстныхъ епископовъ по случаю возвращенія Петра на свою канедру, на которомъ этотъ последній повториль или просто поставилъ въ извъстность то, что произошло въ его присутствіи въ Римъ. Подобнымъ образомъ и собравшіеся въ 9-й день

состоявшійся въ присутствіи Петра Алекс., см. Theodoreti Ĥ. E., V, 10; что, наконецъ, онъ былъ не одинъ изъ аполлинаристовъ на этомъ соборѣ, это видно изъ письма Александра къ Акакію (hi, qui erant Apollinarii).

<sup>1)</sup> Mansi, III, 461.- Ct. Rade, s. 113.

<sup>2)</sup> Хотя, конечно, осуждение учения предполагало и осуждение слъдующихъ ему лицъ, въ случаъ ихъ упорства, какъ это и толковалъ впослъдстви папа Дамасъ. См. Theodoreti H. E. V, 10.

³) H. E. II, 20.

послѣ смерти св. Василія 1), отцы Антіохійскаго собора не входили въ самостоятельное изслѣдованіе относительно ученія Аполлинарія 2); они только подписали документы, присланные сюда изъ Рима 3), и тѣмъ подтвердили содержавшееся въ нихъ осужденіе аполлинаріанства.

Такимъ образомъ, во второй половинъ 70-хъ годовъ IV-го въка учение Аполлинарія было подвергнуто анасемъ въ трехъ главнейшихъ центрахъ церковной жизни тогдашняго времени, въ Римъ, Александріи и Антіохіи. И самъ ересеучитель со своими последователями въ это время выдъляется въ особое еретическое общество, рукополагаетъ для своихъ приверженцевъ особыхъ епископовъ и прилагаетъ усилія къ распространенію своего ученія. Весь Востокъ, -- говоритъ Созоменъ, -- начиная отъ Киликіи до Финикіи, готовъ былъ принять сторону Аполлинарія 4)". Мы должны еще расширить это извъстіе Созомена: несомнънно, сторонниковъ Аполлинарія много было въ Египтв, гав двйствоваль ученикь его Валентинь, ставшій впоследствім во главъ особой группы аполлинаристовъ 5); были они и въ Константинополь, гдв несколько позднее, при Нектаріи, они имъли своего сиископа, быть можетъ, Магна 6), и составляли свои отдъльныя собранія 7). — Поэтическій даръ, сослужившій службу христіанству во времена Юліана, тепорь Аполлинарій употребляль съ одною цёлью-дать широкій доступъ своимъ воззрівніямъ въ умы простыхъ людей, и его таланты оправдывали его разсчеты. "И мужчины,

<sup>1)</sup> По ясному указанію Григорія Нисскаго (ер. ad Olymp. de vita et obitu s. Macrinae); отсюда и время собора опредъляется смотря по тому, къ какому году относить смерть Василія. Неfele полагаеть его въ 388-мь г. (I, 865); Rade—зъ 379 съ подробнымъ и довольно убъдительнымъ обоснованиемъ своей даты (ss. 114. 115).

<sup>2)</sup> Они заняты были интересами борьбы съ аріанствомъ. См. epist. synodica ad episc. Italiae et Galliae, — Mansi, III, 511—516.

<sup>3)</sup> Mansi, III, p. 509 sq. Hefele, I, 866, cf. Rade, 115. 116.

<sup>4)</sup> H. E. V1, 27.

<sup>5)</sup> См о немъ выше стр. 38.

<sup>6)</sup> Догадка Тильмона (VII, 626. 627); ср. Walch, III, 212. - Въ ноздивищихъ документахъ Магнъ, дъйствительно, упоминается, какъ аполлинаристъ, и рядомъ съ Аполлинаріемъ. См. Мапві, XI, р. 493. 500.—Двян. всел. соб., VI, стр. 332. 338.

<sup>7)</sup> Gregor. Theol. ep. ad Nectarium.

какъ на пирахъ, такъ и за работой, и женщины за ткацкими станками пъли его пъсни; онъ написалъ много илиллій на каждый случай, — на случай труда и отдыха, на дни праздничные и иные 1) ". На богослужебныхъ собраніяхъ своихъ последователей онъ также ввель обычай "кроме узаконенныхъ священныхъ песенъ петь песии стихотворныя, составленныя имъ самимъ 3)". — Безпокойнымъ окомъ смотръль на эту дъятельность Аполлинарія другой знаменитый христіанскій поэтъ віжа Юліана, св. Григорій Богословъ; удалившись послъ Константинополя съ бурной сцены жизни въ тихое, покойное помъстье своего отца въ Аріансъ 3), овъ здёсь вновь настраиваль струны своей лиры, чтобы тъмъ же оружіемъ бороться съ лжеученіемъ. Усиъхъ стиховъ Аполлинарія возбуждаль въ немъ ревность по в'єр'є: "если общирныя книги, новыя псалтири и пріятные стихи,--говориль онь объ аполлинаристахъ, - почитаются третьимъ завътомъ, то и мы станемъ псалмопъвствовать, писать много и слагать стихи: мню бо и азъ Духа Божія имъти (1 Кор. 7, 40) 4) ". Въ другомъ мъстъ онъ упрекаетъ аполлинаристовъ въ томъ, что они полагають благодать не въ въръ, а въ стихахъ $^{5}$ ).

Но и при этой своей противоцерковной двятельности, не смотря и на аначемы соборовъ, Аполлинарій продолжалъ еще считать себя въ союзѣ съ церковью. Правда, отъ него одинъ за другимъ отвергнулись его прежніе друзья, да и самъ онъ порвалъ связь съ ними, но увѣренность въ истинѣ своего ученія и то обстоятельство, что ни одинъ соборъ пе высказался прямо противъ него, щадя его старыя заслуги и отклоняя поводъ къ новымъ волненіямъ, располагали его видѣть заблужденіе не на той сторонѣ, гдѣ оно было. Имъя за собой внушительное число сторонниковъ, Аполлинарій думалъ, что не онъ отдѣляется отъ церкви и правой вѣры, а тѣ, которые аначематствуютъ его ученіе. Въ письмѣ къ египетскимъ епископамъ онъ прямо утверждаетъ, что "ве-

<sup>1)</sup> Soz. VI, 25.

<sup>2)</sup> Ibid.

<sup>3)</sup> Cf. Ullmann. Gregorius v. Nazianz., Gotha, 1866, s. 181 fg.

<sup>4)</sup> Epist. ad Cledon. I, Migne, gr. s., t. 37, c. 193; Твор. св. Григор. Богосл. ч. 4, стр. 168.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Epist. ad Cledon. II,—Migne, ibid., с. 200; Тв. тамже, стр. 173,

ликій шумъ" о Божественномъ воплощеніи поднять не имъ, а другими, о которыхъ онъ хочетъ умолчать 1). Мало того, чтобы защитить свое ученіе и придать ему большій авторитетъ, онъ составилъ соборъ изъ епископовъ-своихъ последователей и свои воззренія на Лицо Богочеловека изложилъ въ соборномъ определении и послании. Объ этомъ соборъ и времени его созванія даеть намъ свъдънія св. Григорій Богословъ <sup>2</sup>). Въ стихотвореніи "о своей жизни", разсказывая объ обстоятельствахъ, при которыхъ онъ последоваль приглашенію ревнителей правой веры "стать защитникомъ Слова" въ столицъ восточной половины имперіи, Григорій продолжаеть: "такъ, не по доброй воль, но насильно увлеченный другими, пришель я туда (въ Константинополь) быть защитникомъ Слова. Ибо носилась молва о какома то сборищь епископова, которые вводять въ церковь новоявившееся еретическое ученіе. То сраствореніе съ нами Бога Слова, въ какое вступилъ Онъ, Самъ не измѣнившись, но пріявъ на Себя человѣка, имѣющаго душу и умъ..., это сраствореніе разсткается въ новомъ ученіи. И оно вводить какого-то неумнаго Бога, какъ бы убоявшись, что умъ вступитъ въ противоборство съ Богомъ 3)". Заключительныя слова св. Григорія о томъ, что "новое сборище" или соборъ епископовъ вводитъ "неумнаго Бога  $(\mathring{a}_{vov}, \vartheta_{\varepsilon \acute{o}v})^{*}$ , поставляють вн $\dot{b}$  сомн $\dot{b}$ нія, что зд $\dot{b}$ сь р $\dot{b}$ чь идеть о соборъ именно аполлинаріанскихъ епископовъ. И до нашего времени сохранились еще какъ часть опредъленія, составленнаго на этомъ соборѣ 4), такъ и одно посланіс Аполлинарія, им'єющее ближайшее къ собору отношеніе 5). Какъ въ опредъленіи соборномъ, такъ и въ посланіи Аполлинарій отклоняеть оть себя обвиненія въ томъ, что онъ учить о единосущім плоти самой въ себъ съ Божествомъ во Христь: "ни мы, -- говорить онь въ посланіи, -- ни нашъ

<sup>1)</sup> Migne, gr. s., t. 86, 2, c. 1969; Dräseke, p. 393.

<sup>2)</sup> Въ наукъ на эти свъдънія впервые указаль Dräseke, см. ero "Gregorios von Nazianz und sein Verhältniss zum Apollinarismus", Stud. und Krit., 1892, ss. 473-512.

<sup>3)</sup> Migne, gr. s., t. 37, c. 1071; Твор. св. Григ. Богосл., ч. 6, стр. 22.

<sup>4)</sup> In Adv. fraud. Apoll., — Migne, gr. s., t. 86, 2. c. 1952. — Dräseke, p. 393.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Migne, lat. s., t. 8, c. 876. 877.—Dräseke, p. 394—396.

соборъ и никто изъ людей, имъющихъ разсуждение, не скажеть или не помыслить, что тело само по себе единосущно (Божеству) 1); не говоримъ мы и того, что съ неба плоть Господа нашего Інсуса Христа". Въ соборномъ же определеніи онъ прямо исповедуеть, что "плоть единосущную нашей плоти приняло отъ Маріи живое Слово Божіе", но этимъ развиваетъ свое основное же вследъ 3a положение объ отсутстви во Христъ человъческого ума: "Слово стало плотью, — говорится здёсь, — это значить, что оно соединилось съ плотью, какъ человъческій духъ (т. е. вивсто человвческого духа)..., поэтому Господь и называется небеснымъ (человъкомъ) по причинъ собственнаго небеснаго духа, которому не противостояло мудрованіе плоти 2)". Такъ какъ дошедшее до нашего времени соборное опредълоніе надписано именемъ Аполлинарія, то следуеть думать, что и самый соборъ состоялся подъ предсёдательствомъ Аполлинарія и, вероятно, въ месте его епископства, т. е. въ Лаоликіи. Изъ какихъ именно епископовъ составился этотъ соборъ, -- неизвъстно, но несомнънно, что въ немъ принимали участіе Валентинъ 3), и Іовій, сділавшій особую приписку къ соборному въроизложению 1). Въсти объ этомъ аполлинаріанскомъ соборѣ дошли до св. Григорія въ то время, когда онъ направлялся въ Константинополь для защиты тамъ православія, что было весною 379-го года. Отсюда должно заключать, что и самый соборъ состоялся не много ранве этого времени, именно: въ началв 379-го года или въ концъ 378-го. Онъ былъ, очевидно, отвътомъ на осуждение аполлинаріанскаго ученія, произнесенное въ Римъ. Созывая соборъ изъ своихъ послъдователей, Апол-

Аполлинарій называлъ тіло Христа единосущнымъ Божеству по единенію съ Нимъ.

<sup>2) &</sup>quot;ф то фротима бархос обх аттегабато"—эти слова въроизложения соборнаго прекрасно согласуются съ извъстиемъ Григория о томъ, что "сборище" вводитъ "неумнаго Бога, какъ бы убоявшись, что умъ вступитъ въ противоборство съ Богомъ", и убъждаютъ насъ, что въроизложение принадлежитъ именно тому собору, о которомъ говоритъ св. Григорий Богословъ.

<sup>3)</sup> Соборное в вроизложеніе дошло до насъ въ отрывк в изъ Апологіи Валентина съ такимъ надписаніемъ: "Άπολλινάριος καὶ οἱ σύν ἐμοι (Οὐαλεντίνω) τάδε φρονούμεν".

<sup>4)</sup> Она начинается словами: "καὶ ἐγὼ Ἰόβιος ἐπίσκοπος".

линарій хотъль не только защитить себя отъ различныхъ обвиненій по поводу своего ученія, но и сще разъ и торжественно доказать свое правомысліе, въ слухъ всёхъ провозгласить, что его воззрвніе есть единственно истинное 1). Отвъчая на соборъ Римскій своимъ соборомъ, Аполлинарій, однако, отнюдь не стремился кътому, чтобы отвергнуть первый; напротивъ, скорже онъ хотжлъ оправдаться предъ нимъ, отклонить отъ себя анаоему, высказанную Дамасомъ. Въ это время Аполлинарій питалъ еще твердыя надежды на Дамаса и почиталъ себя въ общении и единомысліи съ нимъ. Когда при император'в Граціан в ссыльные епископы были возвращены на свои каоедры 2) и знакомъ ихъ правомыслія поставлено единеніе съ Дамасомъ 3), то Аполлинарій вивств съ Павлиномъ и Мелетіемъ въ присутствіи военачальника Сапора, посланнаго въ Антіохію для улаженія церковныхъ дёлъ, утверждалъ, что онъ держится стороны Дамаса 1). Но тутъ же это его утвержденіе обличено было Флавіаномъ: "удивляюсь тебъ, другъ, -- говорилъ онъ Аполлинарію, — какъ ты съ такимъ безстыдствомъ воюещь противъ истины. Хорошо зная убъжденіе Дамаса, что Богъ Слово всецъло принялъ наше естество, ты всегда утверждаешь противное, ибо нашъ умъ лишаешь спасенія. Если же мы говоримъ ложь, обвиняя тебя въ этомъ, то отвергни теперь вымышленное тобой новое ученіе, прими съ любовію ученіе Дамаса и возьми священные храмы 5)". Ясно, что Аполлинарій мало безпокоился о своемъ осужденіи Дамасомъ и находилъ возможность мирить свои

<sup>1)</sup> Таковъ общій смысль его посланія соборнаго.

<sup>2)</sup> Theodoret., H. E. V, 2; Socr. V, 2; Soz. VII, 1.

<sup>3)</sup> Theodoret. H. E. V, 2.

<sup>4)</sup> Это было въ 379-мъ году; cf. Merenda, p. 190.

<sup>5)</sup> О какихъ храмахъ здёсь идетъ рёчь?—Надо замётить, что этотъ разсказъ Өеодорита (Н. Е., V, 3) не свободенъ отъ нёкоторыхъ противоръчій. По ходу разсказа, Аноллинарій утверждалъ о единомысліи своемъ съ Дамасомъ, желая достигнуть власти надъ церквами; но тотчасъ же историкъ добавляетъ, что "самъ Аноллинарій жилъ большею частію въ Лаодикіи, а въ Антіохію еще прежде рукоположилъ Виталія". Быть можетъ, Аполлинарій ходатайствовалъ предъ Саноромъ за Виталія, и подъ храмами разумівется вообще законное право на епископскую кафедру въ Антіохіи. Трудно предположить, чтобы самъ Аполлинарій хотівлъ сділаться епископомъ Антіохіи.

воззрѣнія съ анаоемами на нихъ папы; ясно и то, что для подавленія аполлинаріанства требовались еще новыя, болѣе сильныя мѣры.

Въ исторіи этой дальнъйшей борьбы съ ученіемъ Аполлинарія первое и важное м'всто принадлежить второму вселенскому собору. Что этотъ соборъ разсматривалъ и осудиль ученіе Аполлинарія, это засвидітельствовано цілымь рядомъ указаній, не допускающихъ сомнінія. Яснійшимъ образомъ объ этомъ говоритъ первый канонъ собора, въ которомъ предается анавомъ между другими ересями и ересь аполлинаріанъ 1). Но какъ отнесся соборъ къ самому Аполлинарію? назваль-ли онъ его въ своемъ осужденіи по имени, или подобно уже упомянутымъ нами соборамъ ограничился анаоематствованіемъ его еретическимъ мыслей?—Само собой понятно, что, за отсутствіемь актовь этого собора, поставленный вопросъ можетъ быть решенъ только на основаніи побочныхъ указаній. Въ актахъ VI-го вселенскаго собора на Константинопольскій соборъ прямо возлагается задача осужденія Аполлинарія 2), по это было въ то время, когда для каждаго прежняго вселенскаго собора считали нужнымъ предполагать борьбу съ какою-нибудь спеціальною ересью. Отцы собора Халкидонскаго выражались иначе; въ ръчикъ импер. Маркіану они говорили: "а открывшіе здёсь (въ Константинополь) заразу Аполлинарія дали знать о своемъ постановленіи западным в 3) ", — откуда можно выводить только то, что Константинонольскій соборь осудиль ересь Аполлинарія. Самымъ же важнымъ для ръшенія поставленнаго вопроса документомъ является сообщаемое Өеодоритомъ посланіе Константинопольскаго же собора 382-го года къ Дамасу и собору Римскому 4); въ этомъ посланіи имя Аполлинарія тоже не уноминается, хотя учение его осуждается въ ясныхъ и опредъленныхъ словахъ, которыя Өеодоритъ и мъняетъ къ Аполлинарію <sup>5</sup>). Косвеннымъ подтвержденісмъ

<sup>1)</sup> Mansi, III, р. 559; Дъян. всел. соб., т. 1-й, стр. 264. 265.

<sup>2)</sup> Act. XVIII; Mansi, t. XI, p. 631;—Дъян. вселен. соб. т. 6, стр. 467.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Mansi, VII, р. 463.—Дѣян. всел. соб., т. 4, стр. 390.

<sup>4)</sup> H. E. V, 9=Mansi, t. III, pp. 581-588.

<sup>5)</sup> Если бы Өеодоритъ зналъ прямое осуждение съ яснымъ упоминаниемъ Аполлинария, то ему не было бы надобности обращаться къ окольнымъ выводамъ.

этому должно служить то, что и послѣ этого собора аполлинаристы продолжали хвалиться в рой своей 1) и поставили восточныхъ въ необходимость снова просить Дамаса объ осужденіи Тимонея, ученика Аполлинарія <sup>9</sup>).—Осужденіе, произнесенное на аполлинаріанское лжеученіе вселенскимъ соборомъ 381-го года, въ следующемъ же году было еще разъ повторено въ Римъ. Нужно думать, что къ этому времени заблужденія Аполлинарія успѣли проникнуть и въ западную половину имперіи и начали тревожить миръ римской церкви. По крайней мъръ, Амвросій Медіоланскій въ 381-мъ году въ посланіи оть лица собраннаго имъ въ Миланъ собора къ имп. Өеодосію указываль на распространенность ученія Аполлинарія, какъ на одно изъ главныхъ побужденій къ созванію общаго, вселенскаго собора, о чемъ онъ и хлопоталъ тогда предъ императоромъ 3). Өеодосій отклонилъ просьбу Амвросія о новомъ вселенскомъ соборѣ; въ замънъ его въ 382-мъ году составились два собора: одинъ въ Константинополъ, о грамотъ котораго, посланной въ Римъ, мы упоминали выше, и другой въ самомъ Римъ полъ предсъдательствомъ папы Дамаса. Въ Римскомъ соборъ приняли участіе и нъкоторые изъ восточныхъ скоповъ и между последними Павлинъ Антіохійскій и Епифаній Кипрскій, -- люди, хорошо знавшіе Аполлинарія п его ученіе. "Нужда церковная" побудила и Іеронима остивить Востокъ и явиться на соборъ съ названными епископами 4). Іерониму здёсь выпало на долю стать посредникомъ между Востокомъ и Западомъ в); ему было поручено составленіе церковныхъ посланій и папа Дамасъ просилъ его описать продълки аполлинаристовъ 6). И Іеронимъ исполнилъ поручение папы: имъ было составлено и предложено собору исповъданіе, въ которомъ осуждалось ученіе

<sup>1)</sup> Gregor. Theol., epist. ad Cled. П,—Migne, gr. s., t. 37, с. 177. Твор. св. Григорія Богосл., ч. 4. стр. 159.

<sup>2)</sup> Theodoret. H. E. V, 10.

<sup>3)</sup> Mansi, III, 630.

<sup>4)</sup> Hieron. ep. CXXVII, ad Principiam. — Migne, lat. s., t. 22, c. 1001. Твор. бл. Іерон. ч. 3, стр. 296. 297.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Hieron. ep. CXXШ ad Ageruchiam, Migne, ibid., c. 1052; Твор. бл; Іерон., тамже, стр. 239.

<sup>6)</sup> Apolog. contra Rufin., lib. II, c. 21.

Аполицарія 1). Наше время владветь еще памятникомъ этой противо-аполлинаріанской дівятельности Римскаго собора 382-го года, сохраненнымъ Өеодоритомъ и обрисовывающимъ отношение этого собора къ Аполлинарию. Мы разумъемъ посланіе Дамаса къ Павлину, извъстное подъ именемъ "confessio fidei catholicae ")". Здъсь послъ того какъ подвергнуть анаеемъ рядъ еретиковъ, начиная съ Савеллія, читаемъ: "анаеематствуемъ и тъхъ, которые доказываютъ, что Слово Божіе обитало въ человъческой плоти вмъсто разумной души; ибо самое это Слово Божіе не замѣняло въ своемъ тълъ разумной и мыслящей души, но восприняло и спасло именно нашу, то есть, разумную и мыслящую безъ гръха душу". Анаоема направляется прямо и точно противъ ученія Аполлинарія и никого, кром'ть его, им'ть въ виду не можетъ; все-таки имя анаооматствуемаго ни разу не названо въ посланіи.

Анаеема, наложенная на ученіе Аполлинарія Римскимъ соборомъ 382 года, пополнила и завершила собой рядъ осужденій, произнесенныхъ на аполлинаріанство соборами.

<sup>1)</sup> Zöckler. Hieronymus, s. 90; cf. Rade, s. 140.

<sup>2)</sup> H. E., V, 11.—Merenda (р. 196) и за нимъ Hefele (I, 743) относятъ это посланіе съ собору Римскому 380-го года; Rade, раскрывая несостоятельность мижнія Меренды, помъщаеть посланіе въ 381-мъ году (ss. 133. 163); Валезій стоить за 382-й годь. — Өеодорить передаеть это посланіе съ такимъ надписаніемъ: "исповъданіе канолической въры, посланное папой Дамасомъ къ Павлину, епископу Македонскому, когда онъ былъ въ Оессало-**ΗΝΚΉ** (ἐπίσχοπον Παυλίνον ἐν τῷ Μακεδονία, ος ἐγένετο ἐν Θεσσαλονίκη)" Еще Бароній, Сирмондъ и Валезій исправляли чтеніе о въ от и въ объ ясненіе надписанія указывали на то, что Павлинъ, присутствовавшій на соборъ Римскомъ, возвращался назадъ чрезъ Оессалонику, где и получилъ это письмо. Но дъдо въ томъ, что въ нъкоторыхъ кодексахъ и притомъ древнъйшихъ (одинъ-Cod. Bodl. А.-десятаго въка) все надписание стоитъ на поляхъ рукописей, а не входить въ текстъ ихъ, въ одномъ же кодексъ Валезія словъ "ос-Осооалогіку" совствит не было и на поляхъ (см. Dräseke, Patrist. Unters., s. 88); въ западныхъ сборникахъ надписаніе этого посланія содержить только указаніе на назначеніе его Павлину (см. Мааsen, Geschichte d. Quellen und Literatur des canonischen Rechts in Abendlande, Gratz., 1870, I, 232 fg.). Поэтому, при опредёленіи времени составленія посланія в'ври ве полагаться не на это надписаніе, а на предпосланное ему замъчание Өеодорита, что оно написано "собравшимися въ великомъ Римъ" (V, 10) т. е., по снесенію съ V, 9, соборомъ 382-го года. На этомъ основаніи и мы считаемъ болте твердымъ мнтніе Валезія, имтьющее за себя авторитетъ Осодорита, чемъ догадки Меренды и Раде.

Въ лицъ Константинопольскаго собора 381-го года Аполлинарій быль отвергнуть всею восточною церковью; въ лицъ Римскаго собора 382-го года къ этому отверженію присоединилась и западная церковь, такъ что, --- можно сказать, --послъ 382-го года Аполлинарій быль отвергнуть всею церковью. Дожилъ-ли Аполлинарій до этого осужденія и когда онъ умеръ? Этотъ вопросъ не можетъ быть решенъ точно и съ несомнънностью за отсутствіемъ прочныхъ и опредъленныхъ извъстій. Іеронимъ говоритъ о смерти Аполлинарія, но время ея онъ опредъляеть слишкомъ обще, относя ее къ правленію Феодосія Великаго 1). Основываясь на этомъ указаніи, новъйшіе ученые находять возможнымь отодвигать кончину Аполлинарія къ 390-му 2) или къ 392-му 3) году, хотя объ этомъ последнемъ десятилетіи жизни его и не сохранилось ни малейшихъ сведеній. Однако, Іеронимъ, составившій свой каталогъ церковныхъ писателей въ 392-мъ или 393-мъ году 1), после Аполлинарія помещаетъ еще до тридцати именъ, что не располагаетъ слишкомъ отдалять смерть Аполлинарія отъ начала правленія Өеодосія. Мы считаемъ за болье въроятное остановиться на 382-мъ годь, какъ годь кончины Аполлинарія, руководясь следующими соображеніями. Въ 381-мъ году Аполлинарій быль еще живъ, какъ даетъ поводъ думать упомянутое нами посланіе Амвросія къ императору Өеодосію, гдв объ Аполлинаріи говорится въ настоящемъ времени 5). Въ 383-мъже году составившійся въ Константинополъ соборъ, занявшись еще разъ борьбою съ аполлинаріанствомъ, проситъ Дамаса объ осужденіи не Аполлинарія, а Тимовея, и папа въ своемъ отвътномъ посланіи 6), опровергая аполлинаріанство, говорить о "Тимовей, скверномъ ученикъ еретика Аполлинарія", а не объ учитель его. Это исключительное внимание къ Тимовею можно

<sup>1)</sup> De vir. ill. c. CIV.

<sup>2)</sup> Voigt, Die Lehre d. Athanasius v. Alexandria, s. 307.—Caspari, Alte und neue Quellen zur Geschichte d. Taufsymbols und Glaubensregel, Christiania, 1879, s. 90, anm. 38.

<sup>3)</sup> Dräseke. Patristisch. Untersuch., s. 176.

<sup>4)</sup> Zöckler. Hieronymus, s. 190.

<sup>5)</sup> Mansi, t. III, p. 630.

<sup>6)</sup> Сохранено Өеодоритомъ, Н. Е., V, 10.-О времени посланія ср. Меrenda, p. 256. 257.

объяснить только тым, что Аполлинарій въ это время уже умерь 1):—Когда св. Епифаній въ 376—377 хъ годахъ заканчиваль свои книги противъ ересей, Аполлинарій быль старцемъ 2); отсюда должно заключать, что смерть его последовала въ глубокой старости. Если она действительно случилась въ 382-мъ году, то ему въ это время было не мпого менте 80-ти лътъ.

<sup>1)</sup> Это первый извъстный намъ документь, гдъ Аполлинарій прямо называется еретикомъ. Если имъть въ виду то обстоятельство, что при жизни
Аполлинарія соборы, занимавшіеся его ученіємъ, воздерживались отъ названія его по имени, то нарушеніе этого правила въ посланіи Дамаса 383-го
года есть косвенный намекъ на то, что Аполлинарія въ это время не было
въ живыхъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Haer. LXXVII, 2.—Migne, gr. s., t. 42, col. 641; Твор. св. Ениф., ч. 5, стр. 176.

## отдълъ второй.

## Сочипенія Аполлинарія.

## ГЛАВА ПЕРВАЯ.

Общій обзоръ литературной дѣятельности Аполлинарія и судьба его сочиненій.

Литературная плодовитость Аполлинарія и отзывы современниковъ о его сочиненіяхъ.—Почему сочиненія Аполлинарія не могли сохраниться до нашего времени въ ихъ первоначальномъ видѣ?—Появленіе сочиненій Аполлинарія съ именами св. Отцовъ и свидѣтельства объ этомъ Маркіана, палестинскихъ монаховъ и Ипатія Ефесскаго.—Труды полемистовъ противъ монофизитства и ихъ значеніе для возстановленія литературной дѣятельности Аполлинарія.—Подробный обзоръ свѣдѣній, доставляемыхъ полемистами о сочиненіяхъ Аполлинарія (Іоаннъ Скиеопольскій, Леонтій Византійскій и его сочиненія, императоръ Юстиніанъ, св. Евлогій Александрійскій, неизвѣстный авторъ "Ученія отцовъ о воплощеніи Слова" и замѣчаніе о Максимѣ Исповѣдникѣ и Никифорѣ Константинопольскомъ).—Къмъ и когда былъ сдѣланъ подлогъ сочиненій Аполлинарія, появившихся съ именами св. Отцовъ?—Значеніе подлога и его вѣроятные размѣры.

По отзывамъ современныхъ Аполлинарію писателей и церковныхъ историковъ, равно какъ и въ оставшихся извъстными по своимъ названіямъ сочиненіяхъ его, литературная его дъятельность рисуется необычайной какъ по количеству написаннаго имъ, такъ и по разнообразію предметовъ, затронутыхъ имъ въ своихъ произведеніяхъ. Эта удивлявшая даже писателей IV-го въка плодовитость условливалась столько же напряженными умственными интересами и широтою требованій золотой эпохи христіанской, богословской производительности, сколько способностями и образованіемъ самого Аполлинарія. Онъ жилъ и вращался въ кругу извъстнъйшихъ и выдающихся лицъ IV-го въка, изъ которыхъ каждое стояло въ центръ цълаго ряда собы-

тій, обращавшихъ на себя общее вниманіе и требовавшихъ определеннаго отношенія къ себе. "Имея, — по выраженію св. Василія, -- языкъ, готовый свободно говорить о всякомъ предметь 1)4, Аполлинарій считаль себя обязаннымь отвъчать на эти требованія и всюду выступаль со своими сочиненіями. Возникаетъ-ли въ церкви вопросъ о Маркеллъ, епископъ анкирскомъ, и его ученіи, -- Аполлинарій обсуждаеть его въ особомъ сочиненіи <sup>2</sup>); издаетъ-ли Евномій свою "Апологію" 3), — Аполлинарій отвъчаеть и ему 4); поднимаются-ли въ церкви споры о Божествъ св. Духа, -Аполлинарій опять пишеть книгу по этому предмету 5). Множество вопросовъ, разныя перемены въ церковной жизни давали ему темы для составленія сочиненій. Вступиль на престоль Юліанъ, и вмъстъ съ тъмъ открылась попытка реставраціи язычества на почвъ философской, --- Аполлинарій выступаеть борцомъ противъ языческой мудрости въ сочинени "за истину 6)" и защитникомъ христіанства въ книгахъ противъ Порфирія 7); издаеть Юліанъ законъ, запрещающій христіанамъ занятіе классической литературой, и Аполлинарій предпринимаеть смѣлую попытку создать равносильные и равночисленные образцы христіанской поэзіи в). Такъ, богатство и разнообразіе событій общей жизни, церковной и государственной, находило себъ постоянный откликъ въ "способности" Аполлинарія "легко писать ")", и все это вм'єств выразилось въ богатствъ литературной производительности послъдняго.

Литературная двятельность Аполлинарія обнимала собой различныя отрасли богословской науки и вызывала неодинаковыя впечатленія у своихъ современниковъ. Однимъ рядомъ своихъ сочиненій онъ снискаль у нихъ великія по-

<sup>1)</sup> Epist. CCLXIII, ad Occident.,—Migne, gr. s. t. 32, c. 980; TB. cB. Baсилія Великаго, ч. VII, стр. 249.

<sup>2)</sup> Hier., De vir. illustr., c. LXXXVI.

<sup>3)</sup> Hier., ibid., c. CXX.

<sup>1)</sup> Philost. H. E. VIII, 11.

<sup>3)</sup> Sozom. H. E. VI, 22 cf. Basil. epist. ad Patroph.,—Migne, gr. s. t. 32, с. 916; Твор. ч. 7, стр. 198. 6) Soz. H. E. V, 18.

<sup>7)</sup> Hieron. De vir illustr. c. CIV.—Philost. VIII, 14.

<sup>8)</sup> Socr. H. E. III, 16; Soz. H. E. V, 18.

<sup>9)</sup> Выраженіе св. Василія Великаго іп еріst. ССLХШ.

хвалы и обратилъ на себя внимание такихъ лицъ, какъ риторъ Ливаній 1), или императоръ Юліанъ 2); появленіе же другихъ сопровождалось сожальніями, порицаніемъ, анаеемами. Въ апологетикъ Аполлинарій, по отзыву Филосторгія, своими книгами противъ Порфирія далеко оставилъ позади себя не только Евсевія, но и Менодія, писавшихъ противъ Порфирія 3), и блаж. Іеронимъ несколько разъ называетъ эти книги превосходными 4), выдёляя ихъ изъ числа другихъ произведеній Аполлинарія, какъ заслужившія себъ общее одобреніе 5). Въ области защиты истины догматической отъ враговъ ея, столь расплодившихся въ IV-мъ въкъ, Аполлинарій пользовался нъкоторое время славой "великаго борца за правую въру" 6), пріобрълъ уваженіе такихъ людей, какъ свв. Василій, Григорій Богословъ, Епифаній. Какъ экзегетъ, — и притомъ выдававшійся своимъ знаніемъ еврейскаго языка 7), — онъ привлекалъ къ себъ слушателей изъ далекаго Запада, и въ числъ своихъ учениковт, 8) видълъ Іеронима Стридонскаго, слъдовавшаго ему въ своихъ многочисленныхъ комментаріяхъ 9). Какъ поэть, Аполлинарій писаль подражанія Гомеру, Менандру, Еврипиду и Пиндару и, по отзыву Созомена, "въ короткое время произвелъ равночисленныя и равносильные образцы, по роду, выраженію, характеру и плану похожіе на знаменитыя творенія Эллиновъ" 10). Въ особенности же

<sup>1)</sup> Suida, Lexic., I, 615.

<sup>2)</sup> Soz. H. E. V, 18.

<sup>3)</sup> Philost. H. E. VШ, 14.

<sup>1)</sup> Hier. epist. ad Pamm. et Ocean, — Migne, lat. s. t. 22, c. 748, Твор. бл. Іерон., ч. 2, 370.

<sup>5)</sup> De vir. illustr. c. CIV.

<sup>6)</sup> Mansi, IV, 1055;—Дѣян. всел. соб., т. 1, 421.

<sup>7)</sup> Τοεῖς οὖτοι ἄνδοες ('Απολλινάριος, Βασίλειος καὶ Γρηγύριος).... Γῶν ἱερῶν γραφῶν ὁπόσα εἰς ἀνάγνωσιν καὶ τὴν πρόχειρον μνήμην ἐτέλει πολλὴν εἰχον τὴν ἐμπειρίαν καὶ μάλιστα γε αὐτῶν ὁ 'Απολλινάριος' οὖτος γὰρ δη καὶ τῆς 'Εβραΐδος διαλέκτου ἐπαΐεν οἶός τε ἦν", ap. Suidam, Lexic., I, 615; πτὸν μεντοι γε Λαοδικείας Απολλινάριος ὅσα γε εἰς ἱερὰν μάθησιν ἐκατέρου (Βασιλείου καὶ Γρηγορίου) προτάττει,—Philost. VIII, 11.

<sup>8) &</sup>quot;Учениковъ", потому что самъ Іеронимъ называетъ Аполлинарія своимъ учителемъ (конечно только въ области экзегезиса)—Еріst. ad Pamm. et Ocean. Migne, lat. s., t. 22 c. 745

<sup>9)</sup> Apol. adv. Rufin., c. 1, p. 363.

<sup>10)</sup> Soz. H. E. V, 18.

много было составлено Аполлинаріемъ сочиненій догматическаго характера, содержавшихъ въ себв изложение и защиту его ученія о Лицъ Христа Богочеловъка и занявшихъ собой надолго вниманіе церкви. "Подумаютъ,--пишетъ Викентій Лиринскій, — что онъ быль изъ числа такихъ мужей, что его безъ труда можно было бы презръть? Напротивъ, онъ былъ такъ великъ и славенъ, что ему большею частію скоро върилось... Ибо какъ много ересей онъ подавилъ большими сочиненіями, сколько онъ опровергь враждебныхъ въръ заблужденій!.... Долго припоминать обо всёхъ сочиненіяхъ его, которыми онъ по истинё могъ бы сравниться съ превосходнъйшими строителями церкви, если бы, увлекаясь непотребною страстью къ еретической пытливости, не выдумаль что-то новое" 1). Подобнымъ образомъ и св. Василій кратко и сильно выражается 0 литературной его деятельности такъ: понъ вселенную наполнило своими сочиненіями", — и причину огорченія, нанесеннаго Аполлинаріемъ церкви видитъ именно "во множествъ написаннаго имъ" 2).

Сохранивши столь благопріятные для Аполлинарія отзывы о литературной его дъятельности, древность, однако, не сохранила самыхъ сочиненій, подавшихъ поводъ къ этимъ отзывамъ. Сочиненія Аполлинарія постигла та же судьба, какая выпала и на долю его личности. "Споборникъ истины" 3), "поставляемый въ числѣ первыхъ 1)"до проповѣданія своего ученія, Аполлинарій возбуждаль мало интереса къ себ'в уже историковъ У-го въка, и его личортолоксальныхъ ность осталась въ исторіи невыясненною по ея развитію и деятельности. Подобно сему, и его многочисленныя сочиненія, въ дальнъйшемъ ходъ жизни и исторіи были забыты, заброшены, затеряны. Въ качествъ памятниковъ его литературной производительности настоящее время владееть только жалкими клочками изъ различныхъ его сочиненій, -- безъ начала и безъ конца, -- по которымъ до позднъйшихъ откры-

<sup>1)</sup> Commonit., 1,—Migne, lat. s., 50, c. 653.

<sup>2)</sup> Epist. CCLXIII ad Occident., — Migne, gr. s., t. 32. c. 980; TBop. cu-Bac. T. VII, crp. 249.

<sup>3)</sup> Выраженіе св. Василія Великаго; epist. CCLXV.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Слова св. Епифанія; Haer. LXXVII, 24; Migne, gr. s., t. 42 с. 676; Твор. св. Епиф., ч. 5. стр. 211. 212.

тій едва можно было составить себ'в слабое представленіе о качествъ и количествъ написаннаго имъ. Сочиненія Аполлинарія прошли метеоромъ въ исторіи церковной: появившись разъ на небъ церковной письменности, они скрылись, распались на клочки и приняли иной видъ, разгадать который удалось только въ недавнее время. Какія же были причины этого явленія? - Какъ свътла, отрадна была для всякаго сердца, предапнаго интересамъ богословской истины, дъятельность Аполлинарія въ ея первой половинъ, пока Лаодикійскій епископъ не выступаль со всёми особенностями своего ученія о Лицѣ Богочеловѣка, такъ, наоборотъ, горькія сътованія, жаркую полемику и рядъ осужденій наслъдоваль Аполлинарій, какъ глава особой еретической школы въ области христологіи. Аполлинарій имъль своихъ спеціальныхъ противниковъ среди представителей антіохійскаго направленія богословской мысли, но и тъ люди, считали его въ числъ своихъ, называли его братомъ, приходили слушать его въ Антіохію, -и тъ должны были отвернуться отъ его ученія о Лицѣ Христа и, сожалья о его паденіи, виділи себя вынужденными возстать противъ него. Слова св. Василія о "множествъ" написаннаго Аполлинаріемъ, какъ причинъ его паденія, знаменуютъ собою этотъ поворотный пунктъ въ сужденіяхъ о литературной дъятельности Лаодикійскаго писателя; широта этой послъдней уже поставлена здёсь доказательствомъ того, что должно "хранитися творити книги многи (Еккл. XII, 12)" и что "отъ многословія не возможно избѣжать грѣха (Прит. Х, 19 1) ". Въ словахъ св. Епифанія также еще ясно слышится нота уваженія къ этому образованпъйшему мужу, какимъ его зналъ Кипрскій епископъ, но тревожное чувство опасенія за его ученіе закрываеть собой эти слабые тоны и сообщаеть силу тому представленію объ Аполлинаріи, по которому онъ является врагомъ и еретикомъ церкви 2). Въ глазахъ Викентія Лаодикійскій епископъ "могъ бы сравняться съ превосходнъйшими строителями церкви, если бы увлекаясь непотребною страстью къ еретической пытливости, не выдумаль что-то новое, чёмъ и труды свои всё осквер-

<sup>1)</sup> Epist. UCLXIII, ad Occid.,-Migne, gr. s., t. 32, c. 980.

<sup>2)</sup> Haer. LXXVII, Migne, gr. s., t. 42.

нилъ, какъ бы примъсью какой либо проказы, и сдълалъ то, что его ученіе называлось не столько строеніемъ, сколько искушеніемъ церкви" 1). Такъ, осужденіе Аполлинарія за его позднайшія сочиненія кидало тань на всю его литературную деятельность, - тень, постепенно стущавшуюся, благодаря широкой полемикъ, возбужденной имъ на Востокъ и Западъ. Изъ борца за въру Аполлинарій сталъ еретикомъ, тъмъ горшимъ, что онъ полагалъ начало новымъ долгимъ спорамъ какъ разъ въ то время, когда церковь только что начала успокоиваться отъ борьбы съ аріанствомъ. Кому была охота, у кого было желаніе пріобретать, переписывать и сохранять сочиненія лица зав'тдомо еретическаго образа мыслей, — лица, осужденнаго церковью? Задача церковныхъ дъятелей въ отношеніи къ сочиненіямъ Аполлинарія и состояла въ томъ, чтобы разоблачить ложность содержащагося въ нихъ ученія, предохранить отъ сомнівній и колебаній довърчивые умы и не дать мъста къ распространенію ихъ въ массъ. Еще св. Василій замьчаль, что пнемногіо изъ читавшихъ сочинение Аполлинарія о воплощении сохраняютъ въ себъ первоначальный отпечатокъ благочестія, многіе же, внявъ нововведеніямъ, обратились къ вопросамъ и спорнымъ изследованіямъ о сихъ безполезныхъ реченіяхъ" 2). Это были мысли святой миролюбивой души; это были мысли, господствовавшія въ умахъ людей церкви и выражавшіяся часто сильнъе и рельефнъе. Если, поэтому, сочиненія Аполлинарія были забыты и затеряны, если отъ его обширной литературной производительности осталось жалкое наследіе, то это было явленіемъ вполнѣ понятнымъ и естественнымъ: въ церкви не было мъста сочиненіямъ Аполлинарія.

Сохраненія сочиненій Аполлинарія всего скорѣе можно было бы ожидать отъ того кружка лицъ, гдѣ имя его высоко цѣнилось и послѣ осужденія, высказаннаго церковью относительно его ученія, гдѣ объ этомъ осужденіи не хотѣли знать и, отдѣлясь въ особую еретическую секту, продолжали развивать его воззрѣнія. Это ожиданіе находить свою опору въ томъ, что кружокъ послѣдователей Аполлинарія состоялъ изъ лицъ, глубоко преданныхъ ему, преклоняв-

<sup>1)</sup> Common., 1, 1X,—Migne, lat. s., t. 50, c. 653.

<sup>2)</sup> Epist. ad Occident.; см. выше.

шихся предъ его личностью и привязанныхъ къ буквъ его ученія. Аполлинарій имъль учениковь, выдающихся не столько но своимъ способностямъ, сколько именно по своему ръдкому уваженію къ учителю. Въ своей перепискъ, сохранившейся фрагментарно до нашего времени, они величаютъ ого "трижды блаженнымъ", "святымъ отцомъ нашимъ 1)", даже "божественнымъ" 1), и ставятъ его выше свв. Аванасія, Василія и Григорія 3). Охрана сочиненій Аполлинарія въ этомъ преданномъ ему кружкѣ была бы, поэтому, дъломъ столь же понятнымъ и умъстнымъ, какъ и изчезновеніе ихъ въ области церковной. Какъ же на самомъ деле имъли себя здъсь сочиненія Аполлинарія?—Нътъ сомнънія, что въ кружкахъ аполлинаріанскихъкниги Аполлинарія и на самомъ дълъ сохранялись нъкоторое время, что здъсь ими весьма интересовались и тщательно ихъ изучали. заявивши о себъ ничъмъ замътнымъ въ области литературной, ближайшіе ученики Аполлинарія, однако, составили не мало сочиненій, наполнивши ихъ именно выдержками изъ книгъ ихъ учителя, сборники которыхъ, очевидно, находились у нихъ подъруками 4). Но само по себъ это условіе не могло имъть существеннаго вліянія на общую судьбу, постигшую сочиненія Аполлинарія. Кружокъ его последователей, какъ самостоятельная секта, существовалъ не долго: ослабленный взаимными спорами, начавшимися еще при жизни ихъ основателя, онъ постепенно сокращался и въ большей своей части скоро присоединился къ церкви. "Съ теченіемъ времени, — пишетъ Өеодорить, — последователи Аполлинарія, видя свою ничтожность и славу церкви, присоедились къ ней всф, кромф немногихъ, и удостоились цер-

<sup>1)</sup> Epist. Polemonis adv. Timoph.; in "Patrum doctrina de Verbi. incarnatione",—Maji, VII, 16.

<sup>2)</sup> Epist. Polemonis; ap. Leontium, Contra Monophys., — Migne, gr. s., t 86, 2, c. 1864.

<sup>3)</sup> Epist. Polemonis in "Patrum doctrina", Maji, VII, p. 70. Cf. Photii, Bibl., c. 230; ed. Beckeri. p. 273.

<sup>4)</sup> Отъ Валентина, ученика Аполлинарія, сохранились до нашего времени фрагменты двухъ сочиненій; а) апологіи и б) полемическаго сочиненія или, лучше, посланія, направленнаго "противъ того, что печестиво проповъдуется Тимовеемъ, его союзниками и ихъ учителемъ, нечестивъйшимъ Полемономъ (Полеміемъ)"; то и другое сочиненіе представляютъ со-

ковнаго общенія" і). Въ Антіохіи, гдв последователей Аполлинарія было сравнительно болье и гдь они подъ управленіемъ Виталія нѣкоторое время составляли отдѣльное еретическое общество, это присоединение падаетъ на время епископства Өеодота (419-422). Оно, однако, не было вполнъ искреннимъ. "Присоединившіеся, —замъчаетъ Өеодорить, — продолжали носить признаки прежней заразы" и "не только не оставили прежней бользни, а напротивъ заразили ею многихъ, бывшихъ дотолъ здравыми" 3). Что же касается до кружка немногихъ аполлинаристовъ, оставшихся внъ церкви, то онъ еще существоваль въ половинъ V-го въка 3), но и этотъ кружокъ, какъ и лицемърные антіохійскіе уніаты, слился впоследствіи съ евтихіанами и монофизитами 4), и самыя имена аполлинаристовъ и евтихіанъ стали употребляться безразлично. Могла-ли, поэтому, школа Аполлинарія охранить отъ потери сочиненія своего основателя, если и сама она не съумъла удержаться особнякомъ при напорѣ новыхъ событій? Если у первыхъ и ближайшихъ учениковъ Аполлинарія было достаточно много привязанности къ своему учителю для того, чтобы заняться изученіемъ его жизни и дъятельности во всемъ ея объемъ, то въ дальнъйшей своей исторіи аполлинаристы вынуждены были скрывать свои связи съ Аполлинаріемъ, а не выставлять ихъ напоказъ. Лицемфрное присоединение ихъ къ

бой только сборникъ отдъльныхъ выраженій и выдержекъ изъ сочиненій Аванасія и Аполлинарія.—Относительно литературныхъ трудовъ Тимовея, кромѣ его "церковной исторіи", мы можемъ составить представленіе еще о двухъ его сочиненіяхъ: а) посланіи къ Гомонію, имѣющемъ тотъ же характеръ, что и сочиненія Валентина и б) "о Божественномъ воплощеніи Слова", написанномъ, очевидно, въ подражаніи подобному же сочиненію Аполлинарія и составленному, по словамъ самого Тимовея, "изъ различныхъ писаній Аполлинарія". См. іп "Adv. fraud. Apoll.," Migne, gr. s., t. 86, 2, сс. 1948—1952; 1953—1960; 1960—1969.

<sup>1)</sup> H. E. V, 17.

<sup>2)</sup> H. E. V, 3. 37.

<sup>3)</sup> Это видно уже изъ приведенныхъ словъ Өеодорита, написавшаго свою церковную исторію въ 449 году (Глубоковскій, Блаженный Өеодоритъ, т. 2, Москва, 18:0, стр. 247). Ср. Сокр. Ц. И. II, 46: "Аполлинарій изобрѣлъ ересь, которая подъ именемъ изобрѣтателя сохранила свою силу и до ныме".

<sup>4)</sup> Theod. Lect. H. E. 20; Migne, gr. s., t. 86, l, c. 176; Eyagr. H. E., ll, 8; Migne, gr. s., t. 86, 2, c. 2524.

церкви, о которомъ говоритъ Өеодоритъ, могло достигать своихъ целей только тогда, когда ихъ истинныя убежденія, ихъ аполлипаріанское ученіе и происхожденіе оставались скрытыми отъ постороннихъ глазъ. Аполлинаристы этого рода не только не могли сохранять сочиненій своего учителя, они должны были, напротивъ, отрекаться отъ нихъ, отклонять отъ себя всякое подозрѣніе въ знакомствѣ съ ними, а не пріобрътать и изучать ихъ. Всего менъе они могли сохранять и распространять тъ сочиненія Аполлинарія, въ которыхъ со всею последовательностью были проведены его еретическіе взгляды: ученіе Аполлинарія было слишкомъ своеобразно, чтобы его возможно было прикрыть какими либо темными и неясными выраженіями и примирить съ ученіемъ церкви. Догматическіе же интересы, господствовавшіе въ жизни и школь аполлинаристовъ, отвлекали ихъ внимание отъ произведений ихъ учителя, не относившихся къ области догматики, и, такимъ образомъ, ни чисто-аполлинаріанскаго содержанія труды догматическіе, ни экзегетическія и апологетическія сочиненія Аполлинарія не дошли до нашего времени. Даже если бы последователи Аполлинарія и послъ своего присоединенія къ церкви продолжали изучать и интересоваться его произведеніями, то и это условіе не могло бы обезпечить ихъ сохраненія до нашего времени. Аполлинаристы слились съ монофизитами и въ дальнъйшихъ покольніяхъ забыли свою родословную. Не стало прямыхъ преемниковъ Аполлинарія, не стало и людей, имъвшихъ побуждение переписывать и сохранять его произведенія. Забвеніе и утрата были ихъ естественной долей и, если это забвеніе, эта утрата коснулась не всехъ сочиненій Аполлинарія, то это произошло благодаря особому обстоятельству, -- насколько мы знаемъ, -- единственному во всей исторіи церковной литературы.—Переходимъ къ раскрытію этого обстоятельства.

Въ 448-мъ году на мѣстномъ соборѣ (σύνοδος ἐνδημοῦσα) въ Константинополѣ былъ осужденъ архимандритъ Евтихій за то, что онъ не хотѣлъ признавать въ Лицѣ Богочеловѣка двухъ природъ, — Божественной и человѣческой, —послѣ ихъ соединенія, и утверждалъ, что тѣло Христа, какъ тѣло Бога, не единосущно тѣлу прочихъ людей. Вызванное мѣстными обстоятельствами и выполненное мѣстнымъ соборомъ,

это осуждение константинопольского архимандрита сдёлалось, однако, источникомъ волненій, охватившихъ всю церковь, и положило начало монофизитскимъ спорамъ. Исповъдовавшая во Христъ одну природу по воплощеніи (μία φύσις σεσαρχωμένη) и отсюда получившая имя монофизитства, новая ересь посила на себъ существечно иной характеръ, чъмъ тъ, съ какими доселъ приходилось бороться церкви. Она вытекала не изъ логическихъ соображеній и не нуждалась въ діалектическихъ доказательствахъ: она опираться на преданіе, на традицію и выдавала себя выразительницей того, чему будто бы учили и во что въровали знаменитьйшіе отцы церкви. Отсюда и главнымъ до водомъ защитниковъ монофизитства, -- доводомъ, по которому оны требовали отвъта со стороны православныхъ, -- были ссылки на изреченія касательно Лица Богочеловіка, заимствуемыя монофизитами изъ твореній отцовъ и учителей церкви. Уже самъ Евтихій, вскоръ послъ своего осужденія на Константинопольскомъ соборь, оправдывая себя предъ папой Львомъ І-мъ, писалъ къ нему следующее: "я боялся определенія собора (Ефесскаго), отнимать или прибавлять (хотя бы то одно) слово къ въръ, изложенной святымъ соборомъ Никейскимъ, но я зналъ, что святые и блаженные отцы наши Юлій, Феликсъ, Аванасій и Григорій отвергали терминъ "двъ природы" 1)".... Нельзя допустить, чтобы Евтихій этою ссылкой на упомянутыхъ отцовъ умышленно хотълъ ввести напу въ заблуждение, ибо такое предположение противоръчить всему складу характера и образованія Евтихія. Приведенными словами Евтихій имълъ въ виду указать на то, что было на самомъ деле: онъ действительно видель и читаль сочиненія, надписанныя именами Юлія, Феликса, Аванасія и Григорія, въ которыхъ терминъ двъ природы осуждался и отвергался 2). — Когда

<sup>1)</sup> Ego autem metuens definitionem a Synodo ne adimere, nec addere verbum contra expositam fidem a sancto Synodo Nicaena, sciens vero sanctos et beatos patres nostros Julium, Felicem, Athanasium, Gregorium... refutantes duarum naturarum vocabulum, rogabam etc. Opera Leonis Magni, ed. Balleriniis, Venet., 1793, p. 740. 741.

<sup>2)</sup> Какъ видно изъ заключительныхъ словъ письма Евтихія ("Subjunxi... ea, quae de duabus naturis a sanctis patribus decreta sunt"), къ нему были приложены извлеченія изъ тъхъ сочиненій, какія имълъ въ виду Евтихій въ вышеприведенныхъ словахъ.—Ср. Walch, cit. op., VI, 41. 42,

послъ собора Халкидонскаго Евтихій и Діоскоръ, лишенные сана и сосланные императорскою властью въ отдаленныя мъста имперіи, навсегда сошли съ исторической сцены, виднъйшимъ руководителемъ монофизитства сдълался александрійскій пресвитеръ Тимовей Элуръ, въ 457-мъ году овладъвшій епископскою канедрою въ Александріи 1). Непримиримый противникъ Халкидонскаго собора, не стъснявшійся прибъгать къ насильственнымъ мърамъ для распространенія своего еретическаго ученія, Тимовей въ то же время быль писателемь, издавшимь не мало посланій и сочиненій въ защиту своихъ воззреній. Въ сирскихъ рукописяхъ Британскаго музея еще и теперь сохраняется главнъйшее его произведение, озаглавленное такъ "книга Тимоен противъ собора Халкидонскаго" и содержащее въ себъ между прочимъ извлеченія изъ двухъ другихъ сочиненій его, именно: посланія къ жителямъ Константинополя и трактата противъ письма папы Льва къ Флавіану<sup>2</sup>). Какъ въ книгъ противъ собора 3), такъ и въ остальныхъ упомянутыхъ сейчасъ сочиненіяхъ Тимовей въ дёлё защиты своего ученія идетъ тъмъ же путемъ, какимъ шелъ и Евтихій. Подобно последнему, онъ пользуется выдержками изъ сочиненій съ именами отцовъ церкви, клонившимися въ его пользу, и,--что особенно важно, -- ссылается между прочимъ на тъже самые авторитеты, на которыхъ хотель опираться и Евтихій, упрекая православныхъ въ противленіи ученію св.

<sup>1)</sup> Значеніе Тимовея для современнаго ему монофизитства явствуєть уже изъ того вниманія, какое удъляєть ему Евагрій въ своей церковной исторіи. Точно также и полемисты съ монофизитствомъ Тимовея поставляють всегда рядомъ съ Евтихіемъ и Діоскоромъ. См. Leontii, De sectis, act. V, Migne, gr. s., t. 86, 1, с. 1228.

<sup>2)</sup> Рукопись VI-го въка № DCCXIX; см. Wright. Catalogue of the Syriac manuscripts in the Britisch Museum, 1872, II, 639 sqq. Изъ этого описанія и заимствуются приведенныя свъдънія о сочиненіяхъ Тимооея.

<sup>3)</sup> Ученый авторъ "Каталога" пишетъ: "такъ какъ сочиненіе (противъ собора) было составлено подъ руководствомъ Тимоеся или по его приказанію, то оно и было озаглавлено: книга Тимоеся" (ibid. р. 639). Но почему же не вся книга составлена Тимоесемъ? Леонтій Византійскій цитируетъ прямо подъ именемъ Тимоеся книгу противъ собора ( $\varkappa \alpha \tau \alpha \tau \eta \varsigma \sigma \nu \nu \delta \delta \sigma \nu$ ) и обсуждаетъ ссылку Тимоеся на Ерехтія, которая дъйствительно находится въ рукописи Британскаго музея (Wright, ibid, р. 643). De sectis, act. VIII; Migne, gr. s., t. 86, 1, с. 1?57.

отповъ 1). — Методъ, принятый Евтихіемъ и Тимоееемъ, остался господствующимъ и въ сочиненіяхъ позднёйшихъ монофизитовъ, какъ это видно изъ нёкоторыхъ монофизитскихъ рукописей 3) и изъ трудовъ православныхъ писателей, боровшихся съ монофизитствомъ 3). Повторяя доводы въ свою пользу, уже приведенные Евтихіемъ и Тимоеоемъ 4), позднёйшіе монофизиты главное препятствіе къ признанію собора Халкидонскаго продолжали видёть именно въ томъ, что онъ своимъ опредёленіемъ о двухъ природахъ ввелъ повшество" и "осмёлился измёнить" ученіе отцовъ, о чемъ прямо и заявляли северіане на собесёдованіи съ православными, происходившемъ въ Константинополё въ 531-мъ г. 5).

Спрашивается: какимъ образомъ монофизиты въ своемъ еретическомъ ученіи могли опираться на свидѣтельства отповъ и учителей церкви? Откуда взялись у нихъ сочиненія съ авторитетными именами, своимъ содержаніемъ подтверждавшія монофизитство и обличавшія ученіе православныхъ? Правда, въ числѣ извлеченій, приводимыхъ монофизитами въ свою пользу изъ сочиненій отцовъ церкви, не мало было такихъ, которыя не заключали въ себѣ ничего спеціально монофизитскаго и только были произвольно перетолковываемы монофизитами въ смыслѣ своего ученія, какъ это неоднократно засвидѣтельствовали полемисты съ монофизитствомъ 6). Но столь-же справедливо и то, что въ ряду

<sup>1)</sup> Посявднее свъдъне заимствуется у импер. Юстиніана, который приводить выдержки изъ "книгъ Тимоеся, написанныхъ въ Херсонъ" т. е. во время ссылки Тимоеся въ Херсонъ, между 460—476 гг. Отношеніе этихъ книгъ къ "книгъ противъ собора" для насъ, однако, не ясно.

<sup>2)</sup> Cm. y Wright'a pyr. M. DCCXXX, DCCXXXIV, DCCXCVIII, DCCC-LVIII и др.

<sup>3)</sup> Свидътельства объ этомъ Ефрема Антіохійскаго и Евлогія Александрійскаго см. у Фотія (Bibl. сс. 229. 230; ed. Beckeri, pp. 258. 271); Ср. Леонтія "De sectis", act. VIII, "Contra Monophys." и Юстиніана "Contra monophys.; Migne, gr. s., t. 86, 1. с. 1125. 1253—1257; t. 86, 2, с. 1864 sqq.

<sup>4)</sup> Они повторялись даже въ X-мъ въкъ; см. Assemani, Biblioth. orient., t. П., Romae, 1721, p. 136, nota 1.

<sup>5)</sup> Mansi, VIII, p. 820.

<sup>6)</sup> Въ особенности въ отношени къ цитатамъ изъ св. Кирилла Александрійскаго; см. Leontii, De sectis, VIII, 1. 2; Migne, gr. s., t. 86, I, с. 1152. 1153; Contra Monoph.; Migne, gr. s., t. 87, 2, с. 1849 sqq.; cf. Mansi, VIII, 820 etc.

этихъ извлеченій были и такія, въ которыхъ установленный Халкидонскимъ соборомъ терминъ "двѣ природы" отвергался и которыя, слѣдовательно, прямо и рѣшительно говорили за монофизитство. Извлеченія послѣдняго рода пользовались особенною популярностью среди монофизитовъ 1), придавали монофизитству нѣкоторый вѣсъ въ глазахъ недостаточно освѣдомленныхъ людей и могли вызывать у нихъ сомнѣнія относительно ученія православныхъ. Откуда же монофизиты заимствовали извлеченія этого послѣдняго рода? были-ли на самомъ дѣлѣ въ древней церкви отцы, учившіе въ своихъ сочиненіяхъ объ одной природѣ во Христѣ и отвергавшіе, подобно монофизитамъ, терминъ "двѣ природы?".

Уже а-priori нельзя допустить, чтобы при томъ значеніи, какое имълъ этотъ вопросъ и самъ по себъ, и въ особенности въ полемикъ съ монофизитами, древне-церковная письменность не оставила достаточныхъ данныхъ къ его ръшенію. И, действительно, рядомъ известій, непрерывною ценью идущихъ отъ половины VI-го до начала IX-го века, она свидетельствуеть, что сочиненія съ именами св. отцевь, (Григорія Чудотворца, Аванасія, Юлія и Феликса). содержавшія въ себъ ученіе объ одной природь во Христь и находившіяся ст обращеній у монофизитовт, не принадлежать этимь отцамь, а суть подлинныя произведенія Аполлинарія, только съ измёненнымъ надписаніемъ. Обреченныя на забвеніе и утрату, благодаря осужденію ихъ автора, сочиненія Аполлинарія людьми, заинтересованными въ этомъ, были поставлены подъ защиту авторитетныхъ именъ и въ такомъ видъ нашли себъ пріютъ у монофизитовъ. ставши основой ихъ полемики противъ опредъленій Халкидонскаго собора. На эти, надписанныя именами отцевъ, но принадлежавшія Аполлинарію сочиненія и опирались Евтихій, Тимовей Элуръ и позднівшіе монофизиты, когда они говорили объ отцахъ, отвергавшихъ термины "двъ природы", и упрекали православныхъ въ "новшествъ".--Обратимся къ разсмотренію свидетельствъ древности объ этомъ подлогв.

Первое по времени извъстіе о книгахъ Аполлинарія,

<sup>1)</sup> Это видно будетъ изъ нижеслъдующихъ свидътельствъ импер. Маркіана и палестинскихъ монаховъ.

пущенныхъ въ обращение подъ именами св. отцовъ, даетъ намъ императоръ Маркіанъ. Немного спустя после того времени, когда Евтихій въ письмѣ къ папѣ Льву выставляль себя последователемь св. отцовь Юлія, Феликса, Ававасія и Григорія, отвергавшихъ двѣ природы во Христѣ, именно въ 452-мъ году, императоръ Маркіанъ счелъ нужнымъ отправить къ александрійскимъ монахамъ особое посланіе съ цілью засвидітельствовать предъ ними правильность определеній Халкидонскаго собора. Желая утвердить монаховъ въ той мысли, что "ничего новаго не введено святымъ вселенскимъ соборомъ", Маркіанъ пишетъ: "святыйшій и вселенскій соборь, послыдуя ученію святыхъ и достопочтенныхъ отцевъ, все определилъ, и ниспровергъ нечестіе Евтихія, коему последоваль Діоскорь и некоторые другіе, которые не боятся распространять вз народп книги Аполлинарія, выдавая их за изреченія св. от-4065 1), чтобы своею ложью уловить простые умы 3) . Итакъ, по слованъ Маркіана, вскоръ послъ собора Халкидонскаго, монофизиты распространяли въ народе сочиненія Аполлинарія, выдавая ихъ за творенія св. отцовъ, и распространяли именно съ цълью привлечь на свою сторону простые умы. Отсюда следуетъ, что, во 1-хъ, во времена Маркіана существовали книги, налписанныя именами св. отцовъ, но на самомъ дёлё принадлежавшін Аполлинарію; во 2-хъ, что въ этихъ книгахъ излагались воззрвнія, очень близкія къ монофизитству и, въ 3-хъ, что монофизиты пользовались этими книгами для обвиненія Халкидонскаго собора въ "новшествъ" и для убъжденія простыхъ умовъ въ правотъ своего ученія. Маркіанъ не говорить о томъ, откуда онъ заимствовалъ эти свъдънія; онъ не находить нужнымъ также прибъгать къ какому либо доказательству для подтвержденія своихъ словъ: онъ упоминаетъ о книгахъ Аполлинарія, надписанныхъ именами св. отцовъ, какъ о фактъ извъстномъ и не нуждающемся ни въ какихъ поясненіяхъ. Маркіанъ жилъ въ такое время, когда еще сохранялись

<sup>1)</sup> Vocabula sanctorum patrum attitulantes—надписавши (ихъ) именами св. отцевъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Mausi, t. VII, p. 482; Дѣян. всел. соб. т. 4, стр. 415. 416.

рукописи сочиненій Аполлинарія въ ихъ первоначальномъ видѣ и когда, поэтому, у людей, свѣдущихъ въ исторіи церьовной литературы, имѣлись твердыя данныя для обличенія подлога. Маркіанъ касается вопроса о подлогѣ только мимоходомъ, и потому не приводитъ этихъ данныхъ, да кътому же въ его время этотъ вопросъ еще не былъ предметомъ спора; но что онъ опирается на внѣшнихъ, объективныхъ основаніяхъ, объ этомъ говоритъ тонъ и оффиціальный характеръ его заявленія 1.

Подтверждение и вмъсть съ тъмъ расширение свъдъний, сообщенныхъ Маркіаномъ о книгахъ Аполлинарія, мы получаемъ уже изъ иной области. Въ началъ IV-го въка, именно около 512—513 гг.<sup>2</sup>), при императоръ Анастасіи, палестинскіе монахи обратились съ письмомъ къ Алкизону, епископу никопольскому 3), содержаніе котораго сохранилъ исторіи 4). Описывая волненія, вы-Евагрій въ своей званныя монофизитами въ Палестинъ и другихъ мъстахъ Востока, монахи между прочимъ заявляютъ о монофизитахъ: "они (монофизиты) и книги святыхъ отцовъ часто подвергали порчь, многіе же книги Аполлинарія чрезт измпненіе надписанія приписали Аванасію, Григорію Чудотворцу и Юлію, которыми вз особенности и уловляютг многих во свое нечестіе в)". Подобно Маркіану, палестинскіе монахи не считають нужнымь подкрыплять ка-

<sup>1)</sup> Cp. Caspari. Alte und neue Quellen zur Geschichte d. Taufsymbols und d. Glaubensregel. 1876. s. 86. 87.

<sup>2)</sup> Сазрагі (cit. op., s. 88) относить письмо къ 496 или 497-му году; но въ письм'в ясно упоминается объ изгнаніи Македонія Константинопольскаго и Флавіана Антіохійскаго, изъ которыхъ первое падаетъ на 511, а второе на 512-й годъ; съ другой стороны, письмо ничего не говорить объ изгнаніи Иліи Іерусалимскаго, случившемся въ 513 г., о чемъ было-бы весьма ум'встно упомянуть его авторамъ, если бы оно было написано послъ этого событія; значитъ, время появленія письма есть 512—513 гг. Ср. Notae Valesii ad Evagr. H. E. III, 21 и Loofs'a, Leontius v. Byzanz, Leipzig, 1887 г., s. 302

<sup>3)</sup> Никополь-митрополія церковнаго округа "Epirus vetus". Valesii nota ad Evagr. III, 21.

<sup>4)</sup> H. E. III, 21.—Migne, gr. s., t. 86, 2. c. 2657—2664.

<sup>5)</sup> Πολλοὺς δὲ Απολλιναρίου λόγους 'Αθανασίω καὶ Γρηγορίω Θαυματουργώ καὶ 'Ιουλίω διὰ τῶν ἐπιγραφῶν ἀνατεθείκασιν οἶς μάλιστα τοὺς πολλοὺς πρὸς ιδίας ἀσεβείας σφετερίζονται",—Evagr. H. E. III, 21;—Migne, gr. s., t. 86, 2, c. 2661.

кими либо доказательствами обвиненіе, возводимое ими на монофизитовъ: они просто и ръшительно отмъчаютъ подлогъ книгъ Аполлинарія, какъ нѣчто извѣстное, несомнѣнное и не требующее доказательствъ 1). Но въ то же время они и не повторяють Маркіана, потому что въ своемъ извъстіи даютъ больше, чемъ Маркіанъ. Ихъ письмо свидетельствуеть, что книги Аполлинарія, находившіяся въ обращеніи у монофизитовъ и служившія у нихъ популярнымъ средствомъ для "уловленія многихъ" въ свое нечестіе, надписаны были именами свв. Азанасія, Григорія и Юлія. Ихъ заявленіе, поэтому, отличается болье опредъленнымъ характеромъ и имъетъ самостоятельное значеніе.

Третье свидътельство подобнаго же рода относится къ 531-му году и принадлежить Ипатію, митрополиту ефесскому. Въ упомянутомъ сейчасъ году въ Константинополъ, по приказанію Юстиніана, устроено было собеседованіе съ северіанами съ цёлью привлечь или расположить ихъ къ присоединенію къ церкви. Акты этого собеседованія, если только таковые существовали когда либо, до нашего времени не сохранились; но ихъ отсутствіе вполнъ возмъщается подробнымъ отчетомъ о немъ, находящимся въ письмъ Иннокентія, епископа маронійскаго, одного изъ православныхъ участниковъ собесъдованія <sup>2</sup>). Судя по сообщеніямъ Иннокентія, главнымъ предметомъ переговоровъ съ северіанами быль вопрось о правильности определеній Халкидонскаго собора. Северіане соглашались на осужденіе Евтихія, соглашались и съ темъ, что Халкидонскій соборъ былъ составленъ по нужде и въ законномъ порядке, но порицали его "прежде всего за новшество двухъ природъ (ante omnia duarum naturarum novitatem)... Ибо, —продолжали северіане, — въ то время, какъ Ананасій, епископъ александрійской церкви, Феликсъ и Юлій (епископы) римской церкви, Григорій Чудотворецъ... опредёлили послё соединенія одну природу Бога Слова, тѣ (отцы Халкидонскаго собора), пренебрегши всьми этими отцами, осмълились провозгласить двъ природы послъ соединенія". Продсъдательствовавшій на собестдованіи Ипатій отвтиль на это: "эти письма или свидетельства, о которыхъ вы говорите,

<sup>1)</sup> Cf. Caspari, cit. op. s. 88. 89. 2) Cm. y Mansi, VIII, 817, 823.

настолько ложны (или поддёльны --- falsae), что ни одного изъ пихъ не пожелалъ упомянуть блаженный Кириллъ, ни въ письмахъ, какія онъ писалъ къ Несторію, ни въ свидътельствахъ, какія онъ приводиль противъ его богохульства на Ефесскомъ соборъ, когда особенно умъстно было предъявить ихъ, ни въ изложени двенадцати главъ и т. д." Когда же северіане спросили: "почему же вы подозрѣваете, что мы подделали те (письма или свидетельства)?" --- Ипатій отвъчалъ: "но васъ мы подозръваемъ, а древнихъ еретиковъ аполлинаристовъ"... Особонная важность этого заявленія Ипатія заключается въ томъ, что оно сділано не отъ лица только его одного, а отъ лица всъхъ православныхъ епископовъ, присутствовавшихъ на собесъдованіи, и выражаетъ предъ нами господствующее среди православныхъ убъжденіе относительно сочиненій, какими монофизиты хотъли подтвердить свое ученіе. Правда, Ипатій не опред'вляеть точно, въ чемъ состояла подделка техъ свидетельствъ, о которыхъ шла рѣчь, не говоритъ также и о томъ, кому на самомъ дълъ принадлежали эти поддъльныя письма, но что авторомъ ихъ въ ихъ истинномъ видъ нужно считать Аполлинарія, это съ несомнівнностью явствуєть изъ того, что, во 1-хъ, здъсь мы встръчаемся съ тъми же именами, которыми, по свидетельству Маркіана и палестинскихъ монаховъ, были надписаны сочиненія Аполлинарія; во 2-хъ, что виновники поддёлки указываются въ лице аполлинаристовъ и, въ 3-хъ, что въ дальнъйшихъ разсужденіяхъ о подделке Ипатій прямо называеть Аполлинарія авторомъ одного посланія папы Юлія, которое и разумели северіане въ вышеприведенныхъ словахъ: "мы, -- говорилъ Ипатій, - ясно покажемъ, что и то извъстное (famosam) посланіе блаженнаго Юлія написано Аполлинаріемъ къ Діонисію. "-Всѣ три разсмотрѣнныя свидѣтельства, будучи независимы другъ отъ друга, въ тоже время имъютъ много общаго между собой: всв они носять на себв оффиціальный характеръ и сделаны въ тоне положительномъ, не допускающемъ сомненія; всё они отмечають факть подлога книгъ Аполлинарія, какъ нічто не требующее особыхъ доказательствъ, и выражаютъ собой не догадку отдельныхъ лицъ, а увъренность, общую извъстному, болъе или менъе многочисленному классу людей. Эти свойства разсмотрънныхъ свидътельствъ уполномочиваютъ насъ, уже на основании только ихъ однихъ, признать фактомъ, что во второй половинъ V-го и въ VI-мъ въкъ нъкоторыя сочинения Аполлинария еще сохранялись, но не подъ именемъ ихъ дъйствительнаго автора, а подъ именами свв. отцовъ Юлия, Феликса, Аванасия и Григория и въ этомъ видъ пользовались популярностью среди монофизитовъ.

Не лишенный самъ по себъ историческаго интереса, этотъ выводъ, однако, не имълъ бы существеннаго значенія для последующей исторіи сочиненій Аполлинарія, если бы онъ не дополнялся еще дальнъйшими и болье точными извъстіями. Дівло въ томъ, что Маркіанъ, палестинскіе монахи и Ипатій, удостовърня фактъ подмены на сочиненіяхъ Аполлинарія имени ихъ завтора именами свв. отцовъ, ни словомъ не говорять о томъ, какія были эти сочиненія, не упоминають о названіи ихъ и не приводять изъ нихъ ни одной выдержки. Дошли-ли эти сочиненія до нашего времени? нътъ ли ихъ въ числъ твореній, надписанныхъ именами тъхъ отцовъ, о которыхъ сообщають палестинскіе монахи?--Эти вопросы было бы трудно решить со всею определенностью, выходя только изъ тъхъ извъстій, какія разсмотрвны нами. Къ счастію, древне-церковная литература не ограничилась только приведенными сведеніями: она оставила нашему времени вст средства для того, чтобы решить въ определенномъ смысле поставленные вопросы. Эти средства дають намь полемисты VI-го въка, боровшіеся съ монофизитствомъ. Извъстно, что самой блестящей эпохой литературной полемики съ монофизитствомъ была первая половина VI-го въка; находившіеся ранье (со времени смерти Маркіана и въ особенности Льва) въ положеніи гонимыхъ или только терпимыхъ, защитники Халкидонскаго собора съ воцареніемъ Юстина (518 г.) и Юстиніана (527 г.) заняли господствующее положение въ государствъ и получили широкій просторъ къ проведенію своихъ воззрѣній въ литературъ и жизни. Преданный Халкидонскому собору и видъвшій задачу своего правленія въ утвержденіи правовърія, Юстиніанъ, руководившій политикой двора еще при Юстинъ 1), хотълъ дъйствовать на монофизитовъ въ видахъ

<sup>1)</sup> Cf. Pressel, Monophisiten, in Hersog's Real—Encycl. 1 Aufl., t. 9, s-749; —Loofs, Leontius v. Byzanz, s. 304.

привлеченія ихъ къ церкви не только страхомъ наказаній, но и путемъ убъжденія и уступокъ, устрояль собесвдованія съ ними 1) и самъ составилъ сочинение противъ монофизитовъ. Сообразно съ этими требованіями времени изъ среды православныхъ выступають писатели, которые и беруть на себя задачу раскрыть правильность определеній собора Халкидонскаго и убъдить монофизитовъ въ ложности ихъ ученія. Въ отночнени къ цитатамъ, какими монофизиты стремились подкръпить свои воззрънія, этимъ полемистамъ предстояла прямая обязанность - подвергнуть ихъ всестороннему разсмотрѣнію и обстоятельно доказать ихъ происхожденіе и значеніе. Полемисты этого рода уже не могли довольствоваться простымъ заявленіемъ о томъ, что важнайшія изъ свидетельствъ, приводимыхъ монофизитами, заимствованы не изъ сочиненій св. отцовъ, а изъ книгъ Аполлинарія. Они должны были оправдать это заявленіе. Для достиженія этой цели имъ необходимо было, съ одной стороны, собрать и изучить подлинно - Аполлинаріевы сочиненія, не потерпъвшіе фальсификаціи, съ другой, основываясь на результатахъ этого изученія, доказать неподлинность книгъ, предъявляемыхъ монофизитами въ качествъ твореній св. отцовъ, и ихъ принадлежность Аполлинарію. Полемисты VI-го въка такъ и делаютъ и, такимъ образомъ, Аполлинарій и его сочиненія, въ силу особыхъ задачь литературной борьбы съ монофизитствомъ, становятся предметомъ изследованія со стороны православныхъ полемистовъ. Это изследование было, конечно, одностороннимъ и имъло въ виду установить связь между монофизитствомъ и аполлинаріанствомъ, но его первостепенное въ вопросъ о сочиненияхъ Аполлинарія значеніе состоить не въ ціли его, а въ характерів. Оно носило на себъ объективный характеръ и велось на почвъ критической, научной; полемисты VI-го въка разыскивали рукописи сочиненій Аполлинарія, собирали про-

<sup>1)</sup> Характерно для этой стороны политики Юстиніана заявленіе, сдъланное его представителемь на Константинопольскомъ собесъдованія 531-го года, комитомъ священныхъ щедротъ Стратегіемъ: "piissimus atque tranquillissimus dominus... convocavit vestram religionem (разумъются северіане) non ex auctoritate principali, sed paterna et sacerdotali compunctione, quod de his, quibus ambigitis, a praesentibus sanctissimis episcopis satisfiat vobis"... Mansi, VIII, p. 818

изведенія его учениковъ, наводили справки о литературной д'ятельности Аполлинарія въ современныхъ ему источникахъ, изучали его языкъ и пр., — короче говоря, пользовались всти пріемами, какими владтетъ наука для выполненія изслітавній этого рода. Поэтому-то, и труды полемистовъ VI-го вітка, занимавшіеся вопросомъ о сочиненіяхъ Аполлинарія, поставляя вніте сомніте фальсификацію надписей на книгахъ этого писателя, въ то же время въ изученіи его литературной дітельности иміть значеніе не только источниковъ, но и пособій.

Рядъ полемистовъ этого рода открывается именемъ Іоанна, епискона скинопольскаго 1). По более вероятнымъ заключеніямъ относительно его личности, недавно высказаннымъ въ наукѣ 2), этотъ Іоаннъ епископъ есть одно и то же лицо съ Іоанномъ схоластикомъ или адвокатомъ, о сочиненіи котораго противъ монофизитовъ говоритъ Фотій въ своей библіотекть 3). Онъ жилъ въ первой половинт VI-го втка и канедру епископскую занималь между 536 и 548 годами. Безъ сомнънія, полемика съ монофизитами и послужила ему побужденіемъ къ тому, чтобы заняться вопросомъ о сочиненіяхъ Аполлинарія. Объ этихъ занятіяхъ мы имъемъ свидътельство его современика, Леонтія Византійскаго, который говорить, что Іоаннь Скинопольскій долго и много потрудился надъ древнъйшими рукописями сочиненій Аполлинарія 4)". Къ сожалінію, результаты этихъ трудовъ не дошли до нашего времени; извъстно только то, что, комментируя сочиненія Діонисія Ареопагита, онъ склонялся къ мысли объ аполлинаріанскомъ ихъ происхожденіи в что въ изслёдованіи вопроса о сочиненіяхъ Аполлинарія ему удалось доказать принадлежность Аполлинарію посланія, о единствъ во Христъ тъла съ Божествомъ", выдаваемаго за твореніе паны Юлія, которое онъ нашель буквально  $(\dot{\epsilon}\pi\dot{\iota}\ \lambda\dot{\epsilon}\xi\epsilon\omega\varsigma)$  въ

<sup>1)</sup> Свідінія о немъ еще очень мало обработаны въ наукі; см. Cave, р. 505; Le-Quien, III, 690; Walch, V, 844.

<sup>2)</sup> Loofs, cit. op., s. 269, anm.

<sup>3)</sup> Cod. 95; ed. Beckeri, p. 78.

<sup>4) &</sup>quot;'Ιωάννης ὁ Σκυθοπόλεως ἐπίσκοπος φιλοπονήσας ἐν τοῖς παλαιστάτοις 'Απολλιναρίου συγγράμμασιν",—Leont., Contr. monoph., Migne, gr. s., t. 86, 2, c. 1865.

<sup>5)</sup> Le-Quien, Dissert. II, 11.

древнъйшихъ спискахъ Аполлинаріевыхъ сочиненій <sup>1</sup>). Послъднее свъдъніе важно; убъдительнъйшимъ образомъ подтверждая извъстія Маркіана и палестинскихъ монаховъ о томъ, что книги Аполлинарія находились въ обращеніи у монофизитовъ съ именами св. отцовъ, оно въ то же время даетъ намъ возможность еще и теперь читать упомянутое посланіе, такъ какъ оно подъ именемъ папы Юлія сохранилось до нашихъ дней.

Какъ мы сейчасъ видѣли, труды Іоанна Скиеопольскаго относительно сочиненій Аполлинарія зналъ и пользовался его современникъ Леонтій Византійскій <sup>2</sup>). Это былъ выдающійся богословъ и ревностный полемистъ своего времени. Склонявшійся къ несторіанскимъ воззрѣніямъ во дни своей молодости <sup>3</sup>), онъ скоро, однако, убѣдился въ неправотѣ несторіанскаго ученія, перешелъ на сторону православія и вторую, большую половину своей жизни провелъ въ аскетическихъ подвигахъ, въ одномъ монастырѣ, находившемся въ близи Іерусалима, занявши въ немъ не позже 531-го года мѣсто игумена <sup>4</sup>). Будучи человѣкомъ, полу-

<sup>1)</sup> Leontius, ibid.

<sup>2)</sup> Въ последнее время Леонтій Византійскій сталь предметомъ особеннаго вниманія церковно-исторической науки, послів долгаго пренебреженія имъ. Ему посвящены двъ спеціальныхъ монографіи: Loofs'a, Leontius von Byzanz, Erste Buch (вторая еще не появилась), Leipzig, 1887 (in Harnack's Texte und Untersuchungen, III, 1-2) n Rügamer'a, Leontius von Byzanz, Würzburg, 1894. Объ изследованіи Лоофса,—иследованіи, безспорно, выдающемся, -- можно сказать, что этотъ ученый открыль наукт Леонтія и изобръль его схолю. Работа Рюгамера, увънчанная преміей богословскаго факультета Вюрцбургскаго университета, вносить не мало поправокъ въ біографію Леонтія, составленную Лоофсомъ, и въ особенности въ разсужденія его о недошедшей до нашего времени "схоліи" этого писателя. Монографія Рюгамера написана въ живомъ, одушевленномъ тонъ; къ сожалънію, въ изложеніи "богословія Леонтія Византійскаго" авторъ-католикъ, вообще оцвнивающій историческое положеніе Леонтія лучше, чвиъ Лоофсь и Гарнакъ (Dogmengeschichte, П, 383 fgg.), допускаетъ въ частностяхъ не мало натяжекъ, желая представить его современнымъ католикомъ, чуть ли не исповъдующимъ папскую непогръшимость (см. стр. 142. 143 сf. 153 и др.).

<sup>3)</sup> Какъ онъ самъ говорить о себѣ въ "Contra Nestor. et Eutych., Migne, gr. s., t. 86, 1, с. 1358—1360.

<sup>4)</sup> Въ этомъ чинъ онъ присутствовалъ на собесъдованіяхъ въ 531 и 536 гг. въ Константинополъ; см. Mansi, VIII, 911. ср. Loofs, cit. ор. 261—273; Rügamer, cit. ор., ss. 56—58.

чившимъ тщательное богословское образование 1), и умъя хорошо понимать потребности своего времени, Леонтій приняль живое участіе въ борьбъ съ современными ересями, которую онъ вель на оба фланга: и противъ монофизитовъ, и противъ несторіанъ, часто диспутировалъ съ ними и не нало содействоваль проведенію въ жизнь той политики, какой следоваль Юстиніанъ въ отношеніи къ церкви 3). По своимъ общирнымъ и образцовымъ сочиненіямъ, въ которыхъ онъ даеть не только опровержение еретическихъ воззрвній, но и положительное разъясненіе православнаго ученія, Леонтій быль однимь изъ первыхъ систематизаторовь православной догматики и можетъ считаться предшественникомъ Іоанна Дамаскина 3). Въ изследовании вопроса о сочиненіяхъ Аполлинарія, надписанныхъ именами св. отцовъ, ему принадлежитъ также выдающееся мъсто въ ряду полемистовъ VI-го въка. Задавшись цълью обличить монофизитство, раскрыть недостаточность его основъ, Леонтій посвящаеть въ своихъ сочиненіяхъ цёлые отдёлы разбору цитатъ, приводимыхъ монофизитами, и доказательству ихъ аполлинаріанскаго происхожденія. Считаемъ нужнымъ ближе остановиться на разсмотреніи изысканій Леонтія въ этой отласти, въ виду важности ихъ результатовъ для возстановленія судьбы Аполлинаріевыхъ произведеній.

Ръшеніемъ вопроса объ аполлинаріанскихъ сочиненіяхъ, находившихся въ обращеніи у монофизитовъ, Леонтій занимается въ двухъ своихъ противомонофизитскихъ трудахъ: "De sectis" и "Contra Monophysitas"; кромѣ того спеціально этой задачѣ посвящено не большое, дошедшее до нашего времени тоже подъ именемъ Леонтія, изслѣдованіе, извѣстное въ наукѣ подъ латинскимъ заголовкомъ: "Adversus fraudes Apollinaristarum". Сочиненіе "De sectis", раздѣленное на десять отдѣловъ или актовъ ( $\pi \rho \alpha' \xi \varepsilon \iota \varsigma$ ), какъ въ рукописяхъ 4), такъ и въ изданномъ подлинномъ текстѣ 5)

<sup>1)</sup> Vid. Contra Nest. et Eutych.,—Migne, ibid., c. 1358. 1359.

<sup>&</sup>lt;sup>4)</sup> Cf. Loofs, cit. op., s. 303 fg;. Harnack, Dogmengeschichte, II, 393. anm. 1.

<sup>3)</sup> Въ этой оцънкъ согласны Лоофсъ, Гарнакъ и Рюгамеръ.

<sup>1)</sup> Cm. y Loofs'a, cit. op. 136. 137.

<sup>3)</sup> Оно въ первый разъ издано "ex Io. Sambuci bibliotheca, graece et latine, Jo. Leunclavio interprete, una cum imp. Manuelis Comneni legatione

**ΗΟ**СИΤЪ ΤΆΚΟ**Θ ΗΑ** ΜΕΙΝΙCAHIE: "Αεοντίου σχολαστικοῦ βυζαντίου σχόλια από φωνής Θεωδώρου, του θεοφιλεστάτου άββα κτλ". Уже одно это надписаніе свидетельствуеть, что въ сочиненіи о сектахъ мы имъемъ не подлинную схолію Леонтія, а перерабетку ея, сделанную Өеодоромъ. По изследованіямъ Лоофса и Рюгамера, вполнъ подтверждающимъ этотъ выводъ, время переработки схоліи Өеодоромъ падаеть на конепъ VI-го въка 1), тогда какъ составленная самимъ Лоонтіемъ схолія должна была появиться въ первой половинъ этого въка, между 530—550 годами <sup>2</sup>). Переработывавшій схолію Өеодоръ поступалъ съ предлежавшимъ ему сочинениемъ довольно свободно: дозволяль себ' делать вставки, опускаль то, что казалось ему излишнимъ, мало заботился о последовательности и связи, всябдствіе чего и схолія Леонтія въ дошедшемъ до насъ текств имветъ недостаточно совершенный видъ 3). Это обстоятельство отразилось и на VIII-мъ отдълъ разсматриваемаго произведенія, гдъ авторъ обсуждаеть главнейшія извлеченія изъ отцовь церкви, предъявляемыя монофизитами. Именно, въ его сообщеніяхъ нътъ той полноты, какой естественно было бы ожидать отъ Леонтія, а ніжоторыя его сужденія прямо обнаруживають непониманіе или искаженіе того, что находилось въ подлинной схоліи Леонтія. Такъ, заявляя, что сочиненія, выдаваемыя монофизитами за творенія св. отцовъ Юлія, Григорія Чудотворца, Аванасія и Ерехтія, на самомъ дёлё не принадлежать этимь отцамь, авторь "De sectis" такими подложными сочиненіями считаеть: 1) семь или восемь посланій папы Юлія, 2) ή κατά μέρος πίστις Григорія Чудотворца, 3) слово о воплощеніи св. Аванасія и 4) не названное имъ произведение Ерехтія, выдержку изъ котораго приводилъ Тимовей Элуръ въ своей книгъ противъ собора 4); но онъ не даетъ отвъта на тотъ вопросъ, кому принадлежатъ перечисленныя сейчась сочиненія. Онъ рішаеть этоть вопрось

ad Armenios etc., Basel, 1578 (Loofs, cit. op., s. 136). У Миня оно помъшено въ gr. s., t. 86, l, col. 1194—1268.

<sup>1)</sup> Loofs., s. 142 fg.; Rügamer, s. 25.

<sup>2)</sup> Loofs., s., 229; cf. Rügamer, s. 23.

<sup>3)</sup> Cf. Loofs, s. 144 fg. Rügamer, s. 21 fg.

<sup>4)</sup> Migne, gr. s., t. 86, 1, c. 1253-1257.

лишь въ отношении къ письмамъ папы Юлія 1), и решаетъ опять такъ, что его решеніе вызываеть рядь недоуменій. .Предъявляють, --- говорить онъ о монофизитахъ, --- изречсніе, какъ бы отъ имени блаженнаго Юлія, находящееся въ его письмъ къ Діонисію, епископу коринескому, котораго **ΗΑΥΑΙΙΟ ΤΑΚΟΘ:** θαυμάζω πυνθανόμενος περί τινων.... Μω жο многими доводами уличимъ, что это письмо-не блаженнаго Юлія, но Аполлинарія". Эти многіе доводы состоятъ ΒЪ CΑΒΑΥΙΟЩΘΜЪ: a) οὐδὲν φέρεται τοῦ μακαρίου 'Ιουλίου, ἀλλά καὶ αἱ ἐπτὰ ἐπιστολαὶ, ἄ λέγουσιν είναι ἀυτοῦ, τοῦ Ἀπολλιναρίου еюр, т. е., "ни о какихъ подобныхъ сочиненіяхъ Юлія бдаженнаго ничего не извъстно <sup>2</sup>), но и тъ семь посланій, которыя они приписывають ему, принадлежать Аполлинарію": б) языкъ посланія указываеть на Аполлинарія и в) въ содоржании его есть много такихъ мыслей, какія опровергаеть св. Григорій Нисскій въ сочиненіи противъ Аполлинарія. Эта тирада, доказывающая принадлежность Аполлинарію посланій папы Юлія, вызываеть рядъ недоум'внныхъ вопросовъ: во-первыхъ, сколько посланій, надписанныхъ именемъ Юлія, авторъ "De sectis" признаетъ сочиненіями Аполлинарія? вводить ли онъ посланіе къ Діонисію Коринескому въ счеть техъ семи, о которыхъ онъ лелаетъ общее замъчаніе, или оно должно составлять собой восьмое принадлежащее Аполлинарію посланіе? Во вторыхъ, на чемъ основывается авторъ "De sectis", утверждая, что

<sup>1)</sup> Loofs читаетъ въ "De sectis" то, чего тамъ нътъ, когда онъ говоритъ, что въ ней "утверждается аполлинаріанское происхожденіе ή κατα μερος πιστις Григорія и περι σαρκωσεως Αθαιαςίη", в. 132.

<sup>2)</sup> Леунклавій поняль эту фразу такъ: nihil Juliano dignum nomine habeat (Migne, gr. s., t. 86, 1, с. 1254); буквально же она обозначаєть собой то, что съ именемъ папы Юлія никакихъ сочиненій не сохранилось (Сf. Loofs, cit. op., s. 189: "überhaupt Julius nichts geschrieben habe"), но такое заявленіе было бы сознательною ложью въ устахъ полемиста, знакомаго съ исторіей аріанства (De sectis, III, 4). Очевидно, здісь нужно признать искаженіе подлиннаго довода Леонтія со стороны Өеодора, переработывавшаго схолію, и чтобы надлежащимъ образомъ возстановить его смысль, слідуеть снести эту фразу съ тімъ, что сказано Леонтіемъ въ соч. "Contra Monophysitas" о другомъ письмів Юлія, именно: οὐδὲ γὰρ ἐύρται ἐν ταῖς βίβλοις τῶν ἀρχαίων τι τοιόν δε τοῦ ἀνδρὸς ('Ιονλίον)" (Migne, gr. s., t. 86, 2, с. 1865. 13), т. е. вм. "ἀνδὲν φέρεται τ. μαχαρίον Ιονλίον читать: ποὐδὲ τι τοιόνδε φέρεται (ἀπὸ ἀργαίων) τ. μαχαρίον 'Ιονλίον".

и тв семь посланій, которыя монофизиты выдають за сочиненія Юлія, написаны Аполлинаріемъ? По нашему мивнію, первый изъ этихъ вопросовъ такъ и долженъ остаться безъ опредъленнаго отвъта, ибо контекстъ ръчи не даетъ въ себъ достаточныхъ основаній къ положительному или отрицательному его ръшенію. Что же касается до втораго педоумънія, то для разъясненія его нужно принять во вниманіе следующія соображенія: 1) при написаніи своей схоліи Леонтій зналь церковную исторію Тимовея Беритскаго, характеристику которой онъ даеть въ своемъ раннъйшемъ сочиненіи противъ несторіанъ и евтихіанъ 1) и въ которой помъщены были какъ переписка Аполлинарія съ разными лицами 2), такъ и указатель его трудовъ 3); 2) ему были извъстны результаты работъ Іоанна Скиеопольскаго по вопросу о сочиненіяхъ Аполлинарія, надписанныхъ именами св. отцовъ 4); 3) какъ увидимъ ниже, Леонтій былъ человъкомъ, прокрасно знакомымъ съ сочиненіями аполлинаристовъ, разыскивавшимъ древнія рукописи преизведеній Аполлинарія и располагавщимъ солидными аргументами для изобличенія подлоговъ аполлинаріанскихъ. Эти соображенія дълаютъ не только весьма въроятною, но почти необходимо ведуть къ той мысли, что заявление сочинения "De sectis" о принадлежности Аполлинарію семи посланій Юлія, существовавшихъ во времена Леонтія, не есть одна догадка или личное мивніе этого полемиста, что у Леонтія имвлись для подтвержденія этого заявленія твердыя основанія, которыя, можетъ быть, и были изложены въ его подлинной схоліи 5). Что Леонтій располагаль болье полными свъдыніями о

1) lib. III, 40; Migne, gr. s., t. 86, 1, c. 1377.

<sup>2)</sup> ibid.

<sup>2)</sup> Patrum doctrina de verbi incarnatione, Maji VII, p. 16

<sup>4)</sup> Contra Monophys., Migne, gr. s., t. 86, 2. c. 1865.

<sup>5)</sup> Если върить Лоофсу, пытающемуся возстановить схолію Леонтія въ ея первоначальномъ видѣ на оспованіи зависимыхъ отъ нея сочиненій, то тамъ должны были находиться подробныя доказательства неподлинности по крайней мърѣ трехъ посланій Юлія (См Loofs'a, cit. op., ss. 197—220). Очень возможно, что тамъ были данныя, подтверждающія принадлежность Аполлинарію и всѣхъ семи посланій (напр. ссылка на рукописи или на свидѣтельство учениковъ Аполлинарія) и опущенныя, подобно переработчику схоліи, зависимыми отъ схоліи писателями потому, что остальныя посланія Юлія не пользовались популярностью у монофизитовъ.

подложныхъ сочиненіяхъ, принадлежавшихъ Аполлинарію. чень те, какія даеть схолія въ ся настоящемь видь, лучшимъ доказательствомъ этого служитъ его другой противомонофизитскій трудъ, обычно озаглавливаемый "Contra Monophysitas 1)". Правда, и это сочинение не сохранилось до нашего времени въ томъ видъ, въ какомъ оно вышло изъподъ пера Леонтія; въ немъ не достаеть начала 3), въ содержаніи его встрівчаются противорівчія, возникшія вслідствіе позднівищих в вставокъ 3) и, наконецъ, дошло оно до насъ въ двухъ различныхъ редакціяхъ 4). Но такъ какъ по вопросу о подложныхъ сочиненіяхъ об'й редакціи ничамъ существеннымъ не разнятся между собой, кромъ распорядка матеріала, то должно думать, что въ этомъ отделе мы владвемъ если не подлиннымъ текстомъ Леонтія, то ближе къ нему стоящимъ в), чёмъ соотвётствующій отдёлъ сочиненія "De sectis". Подтверждая собой сдівланное въ схоліи заявленіе о непринадлежности св. отцамъ Юлію, Аванасію, и Григорію Чудотворцу изреченій, приводимыхъ монофизитами, сочинение "Противъ монофизитовъ" сообщаетъ относительно ихъ рядъ новыхъ сведеній, восполняющихъ то, что упущено или недосказано въ "De sectis". Такъ, еще разъ показавши принадлежность Аполлинарію посланія къ Діонисію, выдаваемаго за произведеніе Юлія, Леонтій здісь внимательно останавливается на другомъ посланіи того же папы, разсуждающемъ περί τῆς ἐν Χριστῷ ἐνόνητος τοῦ σώμαтос лобь тур дебтута". И это послание онъ считаетъ при-

<sup>1)</sup> Βτ πομμητιοντό τοκότο οπό παμπικώβαθτος τακτό: Τοῦ πανσόφου μονάχου χυρ Λεοντίου 'Ιεροσολυμίτου ἀπορίαι πρός τοὺς μίαν φύσιν λέγοντας κτλ"—Migne, gr. s., t. 82, 2, c. 1769—1770.

<sup>2)</sup> Какъ видно уже изъ вступительныхъсловъ сочиненія; см. Migne, ibid; Cf. Loofs, cit. op., s. 165.

<sup>3)</sup> Cf. Rügamer, cit. op., s. 36 fgg.

<sup>4)</sup> Одна въ изданіи Mansi (въ Supplementum къ Labbei consiliorum collectio и въ его собственномъ Consiliorum collectio, VII, pp. 799—868), другая въ изданіи Мая, Scriptorum veterum nova collectio, t., VII, р. 110—155, перепечатанномъ у Миня.

в) Вопросъ, о томъ, принадлежитъ ли Леонтію сочиненіе "Contra Monophysitas" въ его теперешнемъ составъ, еще не ръшенъ окончательно въ наукъ. Лоофсъ считаетъ его переработкой схоліи, появившейся не ранъе 580 г. (s. 182 fg.); Рюгамеръ же видитъ въ немъ подлинное сочиненіе Леонтія и время появленія его опредъляетъ 544—553 годами (s. 33 fg.).

надлежащимъ не Юлію, а Аполлинарію на техъ основаніяхъ, что а) римляне не признають его твореніемъ Юлія, такъ какъ его нътъ въ старыхъ экземплярахъ Юліевыхъ сочиненій; б) изреченіе, заимствованное монофизитами изъ этого посланія, Іоаннъ Скинопольскій буквально нашель въ древнейшихъ спискахъ Аполлинарія и в) въ содержаніи посланія заключаются аполлинаріанскія мысли, какъ это явствуеть изъ снесенія ніжоторых вего положеній съ свидітельствомъ "церковной исторіи" Сократа относительно ученія Аполлинарія 1). Съ такими же солидными аргументами Леонтій обсуждаетъ здесь вопросъ и объ авторе подложнаго слова св. Аванасія о воплощеніи, --- вопросъ, обойденный въ "De sectis, молчаніемъ. Разъяснивши, что приводимая монофизитими выдержка изъ этого слова ни мало не противоръчитъ ученію св. Аванасія и можеть быть истолкована въ смыслъ православномъ, Леонтій продолжаеть: "но что это согласное съ вашимъ ученіемъ на самомъ дёлё сказано Аполлинаріемъ, о томъ говоритъ его ученикъ Тимоеей въ церковной исторіи и Полемонъ синусіасть". Далье Леонтій и цитуетъ слова Полемона, одного изъ старъйшихъ учениковъ Аполлинарія, не оставляющія сомніній въ принадлежности обсуждаемаго Леонтіемъ сочиненіе Аванасія Аполлинарію <sup>2</sup>). Менве свъдъній даетъ сочиненіе "Противъ монофизитовъ" относительно ή κατά μέρος πίστις Григорія Чудотворца; оно довольствуется лишь тымь замычаніемь, что сочиненіе вызываеть сильныя сомнівнія ( $\lambda i \alpha r \, \alpha \mu \omega \iota \beta \dot{\alpha} \lambda \lambda \varepsilon \tau \alpha \iota$ ), хотя его содержаніе и не заключаетъ въ себъ ничего, противнаго православному ученію 3); ктобыль его действительнымь авторомь, объ этомь Леонтій и здъсь, какъ и въ "De sectis", не обмолвился ни однимъ словомъ.

Самымъ же важнымъ для возстановленія литературной дѣятельности Аполлинарія сочиненіемъ Леонтія является третій изъ вышеупомянутыхъ его трудовъ: "Adversus fraudes Apollinaristarum, т. е. противъ коварства аполлинаристовъ" 1). Но

<sup>1)</sup> Migne, gr. s., t. 86, 2, c. 1865.

<sup>2)</sup> Migne, gr. s., t. 86. 2, c. 1364.

<sup>3)</sup> Migne, ibid., c. 1873—1876.

<sup>4)</sup> Впервые это сочинене издаль на латинскомъ языкъ Canisius, Thesaurus monumentorum ecclesiasticorum, Antv. 1725, t 1, p. 597—610; interprete Francisco Turriano. Въ подлинномъ текстъ его опубликовалъ кардиналъ Май въ "Specilegium Romanum", t. X, p. П, p. 128—151, Romae, 1844. Оба изданія перепечатаны у Миня, gr. s., t. 86, 2, c. 1947—1976.

прежде чвиъ вести рвчь о характерв и содержании этого труда Леонтія, мы должны рішить вопрось о томъ, дійствительно ли принадлежитъ названное сочинение Леонтію? Сравнивая содержаніе его съ другими произведоніями, несомивню ваписанными Леонтіемъ, Лоофсь, не смотря на свидетельство рукописей <sup>1</sup>), высказалъ сильное сомнание въ принадлежности его этому писателю и указываль на Іоанна Скиеопольскаго, какъ на въроятнаго автора его <sup>в</sup>). Основаніями къ такому сомнинію у Лоофса служили, во-первыхъ, открытое имъ противоръчіе между "Adversus fraudes Apollinaristarum" и другимъ сочиненіемъ Леонтія "Adversus Nestorianos et Eutychianos" въ суждени опослани папы Юлія леод є́уо́тотоς 3), вовторыхъ, существенное различие въ методъ изследования о подложныхъ твореніяхъ, наблюдаемое при сопоставленіи разсматриваемаго труда съ прочими произведеніями Леонтія 1). То правда, что въ "Contra Nestorianos et Eutychianos" цитуется Леонтіємъ, какъ подлинное 5), то самое посланіе папы Юлія, принадлежность котораго Аполлинарію для автора "Adversus fraudes" должна быть очевидной, но этотъ доводъ тотчасъ же теряетъ свою силу, если мы вмъстъ съ Рюгамеромъ 6) допустимъ, что сочиненіе "Противъ коварства аполлинаристовъ" написано позднъе сочинения "Противъ несторіанъ и евтихіанъ", и что Леонтій, принимавшій сначала посланіе Юлія περί ένότητος за подлинное въ полемикъ съ несторіанами и евтихіанами, потомъ, после тщательнаго изученія его, изм'внилъ о немъ свое мнівніе 6). Точно также и различие въ методъ изслъдования ни мало не свидътельствуетъ противъ авторства Леонтія, ибо оно объясняется различіемъ цёли. Тамъ, въ разсмотрённыхъ нами ране

<sup>1)</sup> См. о нихъ у Лоофса, в. 6-22.

<sup>2)</sup> Loofs, s. 301-303.

<sup>3)</sup> Loofs. s. 91.

<sup>4)</sup> Loofs, s. 213. 214.

<sup>3)</sup> Vid. ap. Canisium, cit. op., p. 552; въ изданіи Мая и у Миня этотъ отділь сочиненія "Contra Nestor. et Eutych." опущень (См. Migne, gr. s., t. 86, 1, c. 1309).

<sup>6)</sup> Cit. op. s. 15. 16.

<sup>7)</sup> Что Леонтій д'вйствительно изм'яниль свое ми'яніе объ этомъ посланіи, это изв'ястно и помимо "Adversus fraudes Apollinaristarum", такъ какъ въ сочиненіи "Contra Monophysitas" онъ прямо доказываетъ принадлежность его Аполлинарію, о чемъ сказано нами выше.

противо-монофизитскихъ трудахъ, Леонтій хочетъ показать несостоятельность основъ монофизитства, и, потому, въ обсужденіи извлеченій, приводимыхъ монофизитами, онъ повторяеть эти извлеченія и затёмъ раскрываеть ихъ недостаточность и неподлинность. Здёсь же онъ задается цёлію изобличить подлогъ Аполлинаріевыхъ сочиненій безотносительно къ тому употребленію, какое дёлали изъ него монофизиты, и, поэтому, не повторяетъ цитатъ монофизитскихъ и не разсматриваетъ ихъ въ отдельности, а ведетъ речь вмъсть о всъхъ подложныхъ сочиненіяхъ 1). Такимъ образомъ, прочныхъ основаній противъ принадлежности Леонтію "Adversus fraudes Apollinaristarum" Лоофсъ не представилъ 2), и потому свидътельство рукописей должно оставаться во всей своей силъ. И это сочинение вполнъ достойно имени Леонтія Византійскаго; оно представляеть собой единственное въ своемъ родъ явленіе не только въ противомонофизитской литературъ VI-го въка, но и въ ряду памятниковъ древне-церковной письменности вообще. По отзывамъ современныхъ ученыхъ 3), оно есть не болье и не менье, какъ критическое изследованіе, и авторъ его въ вопросе объ аполлинаріанскихъ подлогахъ является не только источникомъ, но и первымъ критикомъ, указывающимъ путь и надежныя средства къ его решенію. Задача его ясно от-

<sup>1)</sup> И самъ Лоофсъ въ другомъ мъсть своего изследованія признасть сродство этого сочиненія съ VIII-мъ отдъломъ "De sectis",—см. s. 139.

<sup>2)</sup> Догадка Лоофса о принадлежности "Adversus fraudes Apoll." Ioaнну Скиеопольскому основывается на вышеупомянутой нами ссылкъ Леонтія (въ "Contra Monoph.") на этого писателя, при разборѣ посланія Юлія "περί 'evotytos". Цитата эта на первый взгиядь можеть поставить въ недоумение: зачвиъ было ссылаться на Іоанна Скинопольского въ доказательство аполлинаріанскаго происхожденія Юліева посланія, когда Леонтій въ своемъ сочиненів "Adversus fraudes Apoll." имъль все нужное для этого? Не лучше-ли ему было сослаться на свое собственное изследование, если оно у него дъйствительно существовало? Отвъчаемъ на это: а) въ полемическомъ трудъ удобиве ссылаться на авторитеть другаго лица, чъмъ на свой собственный; б) аполлинаріанское происхожденіе Юліева посланія пері є готутос", конечно, доказано въ "Adversus fraudes Apoll.", но той выдержки, какую разсматриваетъ Леонтії въ "Contra Monoph.", от немъ нють. Между темъ Леонтій прямо говорить, что Іоаннъ Скиеопольскій буквально нашель именно эту выдержку въ сочиненіяхъ Аполлинарія; поэтому, и догадка Лоофса, построенная на этой цитатъ, должна быть названа неудачной.

<sup>3)</sup> Loofs, s. 83; Rügamer, s. 174.

крывается уже изъ подлиннаго надписанія: "подс тод профеροντας ήμιν τινα του Απολλιναρίου ψεύδως επιγεγραμμένα είς όνο μα των αγίων πατέρων", т. е. противъ тъхъ, которые предявляють намь некоторыя сочиненія Аполлинарія, ложно нафписанныя именами св. отцовъ", и въ особенности изъ вступительныхъ словъ. "Нъкоторые, одержимые бользнію Аполлинарія, или Евтихія, или Діоскора, —такъ начинаетъ Леонтій это свое изследованіе, - желая укрепить свою ерось, надписали нъкоторыя изъ сочиненій Аполлинарія именами Григорія Чудотворца, или Лоанасія, или Юлія, чтобы обмануть простыхъ людей, чего, конечно, и достигли... И у многихъ правов рующихъ ты найдешь  $\hat{\eta}$  κατά μέρος πίστις Аполлинарія, приписанное Григорію, и нѣкоторыя его письма, надписанныя именемъ Юлія, и другія его же слова (доуов) о воплощении или изложения, надписанныя именемъ Асанасія, къ каковымъ относится и то, которое надписано: "изложение, согласное съ 318-ю отцами", и не только эти, но и некоторыя другія, сему подобныя. Да будеть это извъстно тебъ и всякому любящему истину изъ предлагаемыхъ (здъсь нами) сочиненій самого Аполлинарія и его учениковъ 1)". Последнія слова уже указывають на методъ, которымъ хочетъ пользоваться авторъ въ своемъ изследованіи; онъ намеренъ опираться на свидетельства Аполлинарія или учепиковъ его въ томъ справедливомъ разсчетъ, что, какъ онъ самъ выражается, ученики Аполлинарія старше всёхъ тъхъ, кто пользовался подложными сочиненіями, не только еретиковъ (алобунтор), надписавшихъ ихъ ложными именами, но и православныхъ обманутыхъ надписями 2). Его достаточно широкое знакомство съ аполлинаріанской литературой давало ему возможность хорошо выполнить это свое намъреніе. Ему извъстны были Апологія Валентина, ученика Аполлинарія 3), письмо Валентина противъ Тимоеея и Полемона 4) и посланіе Тимовея къ Гомонію, --епископуаполлинаристу в); всё эти сочиненія заключали въ себе множество извлеченій изъ различныхъ произведеній Аполли-

<sup>1)</sup> Migne, gr. s., t. 86, 2, c. 1948.

<sup>2)</sup> Migne, ibid., c. 1969.

<sup>3)</sup> ibid., c. 1948.

<sup>4)</sup> itid., c. 1953.

<sup>3)</sup> ibid., c. 1961.

нарія и сохранились до нашего времени лишь въ техъ размърахъ, въ какихъ воспользовался ими Леонтій. Помъщая отрывки изъ этихъ сочиненій въ свой трудъ "Противъ коварства аполлинаристовъ", Леонтій хотель наглядно показать принадлежность Аполлинарію некоторыхъ посланій, надписанныхъ именемъ Юлія, такъ какъ здісь они цитуются учениками Аполлинарія, какъ его подлинпроизведенія, и, потому, въ заключеніе приведенныхъ отрывковъ онъ говоритъ: "достаточно и этого для тъхъ, кто не совсъмъ лишенъ разумънія (чтобы видъть), что посланія, обращающіяся подъ именемъ папы Юлія, принадлежать Аполлинарію, кромѣ тѣхъ, о которыхъ упоминаютъ Ананасій и историки" 1). Но этимъ еще не ограничивалъ авторъ своей задачи: "чтобы, -- продолжаетъ онъ, -не только изъ свидътельства учениковъ мы узнали его (Аполлинарія) сочиненія, хотя бы нікоторые и надписывали ихъ именами Юлія, Григорія или Афанасія, но и изъ сродства мыслей и выраженій (έх συγγενείας τ. λόγων και τοῦ γαρακτήоос), мы къ тъмъ извлеченіямъ, какія приводили изъ его сочиненій вышеназванные ученики его, присоединимъ вполнъ цълыя и неповрежденныя сочиненія (дотогс) его самого къ совершеннъйшему убъжденію любознательныхъ читателей въ тожествъ ихъ съ ложнонадписанными <sup>2</sup>)". Этими добавочными сочиненіями Аполлинарія и являются далье его письмо къ Діокесарійскимъ епископамъ, древній экземпляръ котораго быль найдень въ библіотек Андрея, епископа сидонскаго 3), двъ пространныя выдерки изъ "ή κατά μέρος πίστις" и небольшой отрывокъ изъ проповъди при совершеніи крещенія. "Я думаю, — заключаеть Леонтій свою річь о подложныхъ сочиненіяхъ, — что тотъ, кто не слишкомъ привыкъ упорствовать въ спорахъ... немедленно и, такъ сказать, непринужденно последуеть истине и всей душой (πάσαις ψήфотс) признаетъ, что посланія или слова о воплощеніи, ложно надписанныя именами Юлія, Григорія и Асанасія, принадлежатъ Аполлинарію 4).

<sup>1)</sup> Migne, ibid., c. 1968.

<sup>2)</sup> Migne, ibid.

<sup>3)</sup> О немъ извъстно только то, что онъ участвовалъ на соборъ въ Тиръ въ 518 году См. Mansi, VIII, 1082.

<sup>4)</sup> Migne, ibid., с. 1873.—За симъ следують еще некоторыя замечанія о споре между аполлинаристами Валентиномъ и Тимоееемъ.

Именемъ Леонтія обозначается блестящій моменть въ исторіи православной полемики съ монофизитствомъ; 1) разсмотрыныя сейчась сочиненія этого богослова убъждають насъ, что и въ исторіи вопроса о подложныхъ сочиненіяхъ, принадлежащихъ Аполлинарію, его литературная діятельность образуеть собой целую эпоху. По полноте, обстоятельности и научному достоинству сведеній, сообщаемыхъ по этому вопросу, Леонтій не имветь себв равнаго въ древне-церковной литературф. Онъ не только засвидетель-/ ствоваль факть подлога, -- онъ установиль его на научныхъ основаніяхъ, критически изследоваль его и оставиль въ своихъ сообщеніяхъ прочныя средства для пров'трки его <sup>2</sup>). Въ тоже время, перечисляя подложныя сочиненія и выписывая изъ нихъ иногда очень пространныя извлеченія, онъ самымъ доставилъ возможность нашему разыскать эти сочиненія и читать ихъ въ целомъ виде. Конечно, Леонтій передаль намь на всё тё свёдёнія, какія онъ имълъ о подложныхъ сочиненіяхъ 3), и не все привель въ своихъ извлеченіяхъ, что онъ могъ привести 4), но онъ занимался не Аполлинаріемъ, не изследованіемъ его трудовъ, а монофизитствомъ; ему нужно литературныхъ было убъдить и противниковъ и нъкоторыхъ довърчивыхъ людей изъ православныхъ въ дъйствительности подлога и защитить память св. отцовъ; вопросъ о сочиненіяхъ Аполлинарія входиль въ его программу частично, вызывался другой, болъе общирной задачей и, если, не смотря на подчиненную роль, эта часть выполнена имъ блестяще, то твиъ выше заслуга Леонтія.

Слѣдующіе въ хронологическомъ порядкѣ за Леонтіемъ полемисты съ монофизитствомъ уже не занимаются вопросомъ о подложныхъ сочиненіяхъ въ той широтѣ, въ какой

<sup>1)</sup> Cf. Rügamer, 170 fg.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Новъйшей наукъ часто приходится только повторять то, что сказаво Леонтіемъ о подложныхъ сочиненіяхъ. Ср. Loofs, s. 83: "интересно, что аргументы Каспари существенно тъ же, какія предъявлялъ уже нашъ авторъ (Леонтій)".

<sup>3)</sup> Какъ показывають начальныя слова "Adversus fraud. Apoll.".

<sup>4)</sup> Въ особенности заслуживаетъ сожалънія то, что Леонтій не счелъ нужнымъ точнъе обозначить извъстныя ему "многія другія" подложныя сочиненія, кромъ перечисленныхъ имъ въ "Adv. fraud. Apoll.".

понималь его Леонтій. Но являясь дальнъйшими свидътелями подлога, допущеннаго относительно книгъ Аполлинарія, они своими извъстіями подтверждають Леонтія, а иногда въ частностяхъ и дополняютъ его, и потому заслуживають вниманія съ нашей стороны. Мы разунвемъ импер. Юстиніана съ его сочиненіемъ "Contra Monophysitas", св. Евлогія Александрійскаго и неизвістнаго по имени автора "Patrum doctrina de Verbi incarnatione". Сочинение Юстиніана "Противъ монофизитовъ" впервые сделалось известнымъ въ печати въ изданіи Мая: 1) оно назначено было императоромъ для александрійскихъ монаховъ, среди которыхъ монофизитское ученіе всегда находило себ'в радушный пріемъ, и должно было появиться около 542-го или 543-го года <sup>2</sup>). По своимъ богословскимъ возарѣніямъ и по пріемамъ полемики съ монофизистомъ оно обнаруживаетъ близкое сродство съ твореніями Леонтія Византійскаго, вызывающее догадку о знакомствъ Юстиніана съ послъдними 3), но въ обсуждени вопроса о подложныхъ сочиненіяхъ оно идетъ путемъ самостоятельнымъ, имѣющимъ мало общаго съ Леонтіемъ. Юстиніанъ самъ интересовался этимъ вопросомъ и принималъ свои мъры къ разръшенію его; онъ разсказываетъ, что по поводу предъявляемаго монофизитами посланія Юлія къ Діонисію и для обличенія его подлога онъ наводилъ справки въ епископскомъ архивъ древняго Рима и ничего подобнаго, принадлежащаго Юлію, тамъ не нашелъ 4). Ему извъстны были также многіе отрывки изъ сочиненій Аполлинарія 5), и онъ зналъ "церковную исторію «Тимовея аполлинариста в). Монофизитовъ онъ обви-

<sup>1)</sup> Scriptorum veterum nova collectio, t. VII, p: 292—313 и отсюдя у Миня въ gr. s., t. 86, 1, с. 1104—1145. Но и въ этомъ единственномъ изданіи текстъ Юстиніана опубликованъ въ неполномъ видъ; по не совсъмъ понятнымъ причинамъ Май опускалъ нъкоторыя мъста изъ публикуемаго текста, причемъ одно изъ такихъ опущеній какъ разъ падаетъ на тотъ отдълъ, гдъ ръчь идетъ о подложныхъ сочиненіяхъ. (Мајі, ibid., р. 302).

<sup>2)</sup> Loofs, cit. op., s. 311.

<sup>3)</sup> Cf. Loofs, s. 312-316.

<sup>4) &</sup>quot;Πέμψαντες εἰς τὰ ἀρχεῖα τοῦ ἐπισκοπείου τὴς πρεσβυτέρας 'Ρώμης ὀυδὲν τοιοῦτο παρὰ Ἰουλίου... γεγραμμένον ἔυρομεν",—Migne, lat. s., t. 86, 1, c. 1128.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Vid. Migne, ibid., 1121—1124; 1125—1136.

<sup>6)</sup> Migne, ibid., c. 1128.

няетъ въ томъ, что они "коварно устраняя имя Аполлинарія, какъ ясное обличеніе нечестія, надписываютъ его сочиненія и свои измышленія именами св. отцовъ, вводя въ обманъ простыхъ людей и уклоняясь отъ пути истины 1) с. Изъ этихъ подложныхъ сочиненій онъ останавливается вниманіемъ только на двухъ: а) на посланіи Юлія къ Діонисію и б) словь о воплощеніи св. Аванасія, которое онъ называетъ посланіемъ къ Іовіану царю, и доказываетъ ихъ принадлежность Аполлинарію на основаніи сродства ихъ содержанія съ приводимыми имъ отрывками изъ другихъ его сочиненій, подобранными очень удачно. Какихъ-либо существенно-новыхъ свъдъній о подложныхъ сочиненіяхъ онъ, однако, не даетъ 2).

Императоръ Юстиніанъ заканчиваетъ собой циклъ полемистовъ VI-го вѣка, имѣющихъ значеніе для исторіи сочиненій Аполлинарія, какъ заканчивается царствованіемъ этого императора и эпоха обще-церковной борьбы съ монофизитствомъ. Св. Евлогій Александрійскій стоитъ уже на границѣ между VI-мъ и VII-мъ вѣками в и принадлежитъ тому времени, когда монофизитство незамѣтно перерождалось въ моноеелитство. Его живая литературная дѣятельность противъ монофизитства вызывалась особыми задачами пастырскаго служенія на александрійской канедрѣ того времени, которую онъ занялъ около 580 г. и которая премущественно страдала болѣзнію Евтихія и Діоскора. Изъ его многочисленныхъ сочиненій в до нашего времени почти ничего не сохранилось в); только благодаря подробнымъ

<sup>1)</sup> Migne, gr. s., t. 86, 1, c. 1124-1125.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Если не считать приведеннаго сейчасъ заявленія, что монофизиты надписывали именами св. Отцевъ не только сочиненія Аполлинарія, но и свои собственныя измышленія,—заявленія, которое Юстиніанъ, однако, ничъмъ не подтверждаетъ.

<sup>3)</sup> Годъ его рожденія неизв'єстень и хронологія его жизни вообще точно не установлена; умеръ онъ около 607 г. См. о немъ Cave, р. 538; Le-Quien,—Or. chr. II, 442; Herzog's Real—Encycl., IV, 220 и др.

<sup>4)</sup> Перечень ихъ можно читать у преосвященнаго Филарета Черниговскаго, Истор. уч. объ оо. Церкви, III, 194—196; высказанное здѣсь миѣніе о существованіи у Евлогія соч. "противъ Аполлинарія" (и противъ Діодора) основывается, однако, на недоразумѣніи.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Фрагменты ихъ напеч. у Миня, въ гр. сер., t. 86, 2, с. 2914 sqq.

рефератамъ Фотія 6) мы можемъ составить себъ довольно прических трудахъ, стяжавшихъ ему большую извъстность и славу въ свое время. Для нашей цёли важенъ 230-ый кодексъ библіотеки Фотія, въ которомъ онь описываеть книгу Евлогія, содержавшую въ себъ 11-ть догматико-полемическихъ словъ или сочиненій александрійскаго патріарха. Третье, четвертое и пятое изъ этихъ словъ были посвящены апологіи собора Халкидонскаго и св. Кирилла противъ обвиненій еретиковъ, то есть, такому предмету, при раскрытіи котораго невозможно было обойтись безъ обсужденія извлеченій, заимствуемыхъ монофизитами изъ подложныхъ твореній св. отцовъ. И Евлогій действительно занимался ими: судя по словамъ Фотія, онъ разсматривалъ три подложныхъ сочиненія, извъстныя намъ изъ трудовъ болье раннихъ полемистовъ, именно: а) слово св. Ананасія о воплощеніи, б) πή χατά μέρος πίστις" Григорія Чудотворца и в) посланіе папы Юлія къ Діонисію 1). "Н хата церос піотіс" онъ ръпительно признаваль производеніемь Аполлинарія; какъ на явное доказательство этого, онъ указывалъ на содержавшееся въ немъ аполлинаріанское ученіе и съ этой точки зрвнія анализироваль некоторыя его изреченія. Неподлиннымъ онъ считалъ также и посланіе Юлія къ Діонисію и, въроятно, авторство его приписывалъ Аполлинарію 2), хотя Фотій и не упоминаетъ объ этомъ въ своемъ рефератъ. Что же касается до слова Аванасія о воплощеніи, то, подобно автору "De sectis", Евлогій довольствовался лишь истолкованіемъ его въ православномъ смысль. Евлогій быль человъкомъ широкой начитанности въ области древне-церковной письменности 3); онъ хорошо зналъ и сочиненія, вышедшія изъ аполлинаріанской школы 4); кром' того, онъ съ удобствомъ могъ пользоваться трудами предшествовав-

<sup>6)</sup> Codd. 182. 208. 225.-227. 230. 280.

<sup>1)</sup> Ed. Beckeri, p. 271, 272.

<sup>2)</sup> Въ обсуждении этого посланія Евлогій зависимъ отъ того, что высказано было Ипатіємъ на коллоквіумъ 531 года, а Ипатій это письмо признавалъ сочиненіємъ Аполлинарія (Mansi, VIII, р. 820. 821).

<sup>3)</sup> Cf., "Indiculus scriptorum et haereticorum, ab Eulogio memoratorum" ap. Fabr. Bibl. Graec., X, p. 753.

<sup>4)</sup> Онъ цитируетъ буквально Аполлинарія, Полемона, Тимоеся и Валентина.

шихъ писателей, боровшихся съ монофизитствомъ,—а это все вмёстё дёлаетъ весьма вёроятнымъ, что по вопросу о подложныхъ сочиненіяхъ Евлогій давалъ гораздо больше того, что сохранено въ указаніяхъ Фотія.

Въ еще болве позднее время, чемъ Евлогій, поставляетъ насъ неизвъстный авторъ "Ученія отцовъ о воплощеніи Слова (Patrum doctrina de Verbi incarnatione) 1). Это сочинение ведеть борьбу не съ монофизитствомъ только, но и съ моновелитствомъ и представляетъ собой компиляцію или сборникъ извлеченій изъ сочиненій св. отцовъ и вообще церковныхъ писателей, создававшуюся въ теченіи долгаго времени и трудами нъсколькихъ лидъ. Какъ не безъ основанія догадывается Лоофсъ 3), въ основів ея лежить то собраніе изреченій, которое приложиль знаменитый Софроній, патріархъ Іерусалимскій (634-641), къ списку соборнаго посланія, отправленнаго имъ въ Римъ къ пап'в Гонорію, и которое читаль Фотій 3). Въ техъ же размерахъ, въ какихъ это сочинение издано Маемъ, оно должно было появиться не ранве, какъ во второй половинв VII-го ввка,-такъ какъ оно знаетъ Еввула, епископа листрійскаго, жившаго во времена Ираклія (610—641) 4),—и не позже 680-го года, такъ какъ не упоминаетъ опредвленія VI-го вселенскаго собора и посланія папы Агаеона 3). Поздиве оно подвергалось еще дальнъйшимъ добавленіямъ въ соотвътствіи новымъ вопросамъ, возникавшимъ въ церкви 6).

<sup>1)</sup> Этотъ заголовокъ данъ разсматриваемому сочиненію Маемъ, первымъ издателемъ его греческаго текста (въ дат. перев. оно было напечатано въ 1725-мъ году въ Canisii Lection. antiquae, t. II, pp. 250—260, подъ именемъ "Collectanea incerti autoris contra Severianos et Acephalos", но съ другаго, неполнаго списка), вмъсто подлиннаго:  $\lambda \dot{\phi} \gamma o \iota \tau$ .  $\dot{\alpha} \gamma \dot{\iota} \omega \nu \pi \alpha \tau \dot{\epsilon} \rho \omega \nu \ddot{\gamma} \gamma o \iota \nu \dot{\epsilon} \lambda \lambda \lambda \gamma \dot{\gamma} \chi \rho \dot{\gamma} \sigma \epsilon \omega \nu$ ,  $\delta \dot{\iota} \dot{\omega} \nu \kappa \tau \lambda^{*}$  (Maji Scriptorum veterum nova collectio, t. VII, р. 1—73). Май считалъ авторомъ его пресвитера Анастасія, опираясь на неизвъстныя схоліи Сирмонда (см. Editoris praefatio, ibid., р. V), но въ рукописяхъ имени автора нътъ, и догадка Сирмонда пока ничъмъ не подтвердилась (Ср. Loofs. s. 95 сл.).

<sup>\*)</sup> ibid. s. 108

<sup>3)</sup> Cod. 231, ed Beckeri, p. 286. 287.

<sup>•)</sup> р. 31, а въ изданіи Канизія и Максима Испов'єдника († 662)—Lect. Ant., II, р. 258.

<sup>5)</sup> Cf. Loofs, s. 107.

<sup>6)</sup> Ibid.

Такимъ образомъ, въ разсматриваемомъ сочинении мы имъемъ собирательный трудъ, заключающій въ себъ, хотя и не въ достаточно упорядоченномъ видъ, какъ бы экстрактъ всей литературной работы церковныхъ писателей по разъясненію православнаго догматическаго ученія и опроверженію еретическихъ воззрвній. Этоть характерь Ученія отцовь о воплощени Слова" даетъ поводъ ожидать отъ него точныхъ и обстоятельныхъ свёдёній о подложныхъ твореніяхъ св. отцовъ, принадлежащихъ Аполлинарію, -- твиъ болье, что въ ряду источниковъ, изъ которыхъ приводятся здесь извлеченія, мы встръчаемъ знакомыя намъ имена Іоанна Скиеопольскаго 1), Леонтія Византійскаго 3) и Евлогія Александрійскаго 3). Но на деле это ожиданіе не оправдывается: "Patrum doctrina" не разсматриваетъ вопросъ о подложныхъ сочиненіяхъ во всемъ его объемѣ, а ограничивается обсужденіемъ двухъ цитатъ изъ а) посланія Юлія къ Діонисію и б) слова св. Аванасія о воплощеніи 1). Объявляя эти последнія неподлинными и признавая автора ихъ въ лице Аполлинарія, "Patrum doctrina" въ обоснованіи этихъ положеній весьма близко напоминаетъ Юстиніана съ его противо-монофизитскимъ трудомъ 5), хотя и не повторяетъ его: оно въ своихъ доводахъ опирается не только на сродство мыслей и выраженій, какъ это дёлаль Юстиніань, но и на οбъективное свидътельство "Πίνας а των λόγων Απολλιναρίου", составленнаго ученикомъ его Тимоесемъ. Эта неполнота и краткость сведеній, сообщаемых въ "Patrum doctrina" o подложныхъ сочиненіяхъ, показываетъ, что въ половинъ VII-го въка вопросъ о нихъ уже пересталъ быть злобой дня и не возбуждаль къ себъ живаго интереса. Среди моноеелитовъ, занявшихъ въ это время вниманіе церковныхъ писателей, подложныя сочиненія пе имѣли той популярности, какою они пользовались у чистыхъ монофизитовъ. Къ тому же трудами полемистовъ VI-го въка непригодность ихъ къ защитъ ученій, хотъвшихъ прикрываться именами св. отцовъ, настолько всестороние была раскрыта,

<sup>1)</sup> p. 21.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) р. 40. 53. 57 и др.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) р. 18. 54. 59 и др.

<sup>4)</sup> p. 16. 17.

<sup>5)</sup> Contra Monoph., Maji, VII, p. 302-304 cf. Patr. doctr. p. 16.

въ VII-мъ въкъ противникамъ монооелитства въ нужды достаточно было сослаться на результаты изысканій своихъ предшественниковъ. Такъ, когда Өеодосій Кесарійскій, убъждая Максима Исповъдника признать типосъ Констанса, въ защиту ученія объ одномъ действованіи сослался на подложныя сочиненія Юлія, Григорія Чудотворца и Аванасія, Максимъ отв'ячалъ ему: "убоимся Бога и не будемъ прогнъвлять Его, ссылаясь на еретическія изреченія; встьма извистно, что они принадлежать нечестивому Аполлинарію 1) "—и Өеодосій не нашель возможнымь что-либо возразить на это. Съ осужденіемъ же моноеелитства и послѣ того, какъ споры о Лицъ Іисуса Христа уступили мъсто иконоборческимъ волненіямъ, церковнымъ писателямъ уже не было надобности обращаться къ подложнымъ сочиненіямъ, и вопросъ о нихъ нало по малу былъ забытъ. Последнимъ свидетелемъ о подлоге, насколько мы знаемъ, является Никифоръ Исповедникъ, патріархъ Константинопольскій († 828), въ своемъ Антирритикъ противъ Епифанія оставившій замётку о томъ, что последователи Аполлинарія и Евтихія приводили выдуманныя ими изреченія Юлія, Григорія Чудотворца и Аванасія для защиты своего ученія <sup>2</sup>). Но еще ранъе Никифора св. Іоаннъ Дамаскинъ обсуждалъ нъкоторыя изъ подложныхъ сочиненій, какъ подлинныя 3), Фотій же зналь о подлогь только изъ прочитанныхъ имъ догматико-полемическихъ словъ Евлогія Александрійскаго 4) и нигдъ не высказалъ своего взгляда на этотъ вопросъ.

Здёсь и мы окончим свою речь по общей исторіи сочиненій Аполлинарія и, подводя ей итоги, получаєм следующіє главные выводы. Съ исчезновеніем съ исторической сцены последователей Аполлинарія, какъ особой сретической секты, его сочиненія не уничтожились; они были надписаны именами св. отцов и въ этом видё не только находились въ обращеніи у монофизитовъ, служа опорой

<sup>1) &</sup>quot;Οὐδείς ἀγνοεῖ τάντας (χοησεις) είναι τοῦ δυσσεβοῦς ᾿Απολιναρίου",— Disputatio Maximi cum Theodosio Caesareae Bithyniae episcopo, Bizyae,— Maximi Confessoris oper. t. 1, ed. Combesis, Paris. 1675, p. LI.—Дѣло прочесходило въ Августъ 656 г.; Cf. Wagenmann in Herzog's R—E., XX, 120.

<sup>2)</sup> Pitra. Specil. solesm., IV, Paris. 1858, p. 275.

<sup>3)</sup> Cm. Haup. De natura composita,—Migne, gr. s., t. 95, c. 116. 117.

<sup>4)</sup> Bibl., c. 230.

для ихъ ученія, но и своимъ надписаніемъ вводили въ заблужденіе и многихъ православныхъ. Въ этомъ убъждаютъ насъ какъ самый характеръ цитатъ, приводимыхъ въ монофизитскихъ сочиненіяхъ подъ именами св. отцовъ, такъ и непрерывный рядъ свидътельствъ церковныхъ дъятелей отъ половины V-го до начала IX-го въка, въ особенности же изысканія полемистовъ VI-го въка противъ монофизитства. На основаніи этихъ свидътельствъ и изысканій принадлежащими Аполлинарію, но надписанными именами св. отцовъ мы должны считать:

- 1) ή κατά μέρος πίστις св. Γρυτορία Чудотворца;
- 2) слова о воплощеніи или изложенія св. Асанасія;
- 3) "изложеніе въры согласное съ 318-ю отцами";
- 4) семь или восемь посланій напы Юлія;
- 5) посланіе папы Феликса;
- 6) бесъду Ерехтія, относительно принадлежности которой Аполлинарію полемисты VI-го въка, однако, не высказались опредъленно, и
- 7) "не только эти, но и нъкоторыя другія сему подобныя" (Леонтій Византійскій).

Этотъ внушительный рядъ сочиненій Аполлинарія, подвергшихся фальсификаціи въ своемъ надписаніи уже самъ собой говорить о томъ, что здёсь мы имеемъ дело не съ игрой случая, не съ результатами невъжества переписчиковъ, поставившихъ въ заголовкъ предлежавшихъ имъ сочиненій одно имя вмісто другаго написаннаго или отсутствующаго, а съ сознательнымъ обманомъ, преследовавшимъ свои особыя цёли. Эту преднамёренность обличаеть и подборъ именъ, какими замънено было имя дъйствительнаго автора, показывающій, что фальсификаторы имели свои разсчеты приписать сочиненія Аполлинарія лицамъ, славившимся правотой своой въры и пользовавшимся авторитетомъ въ перкви. Кто же были эти фальсификаторы? когда былъ сделанъ подлогъ и какія при этомъ преследовались цили?-Обращаясь съ первымъ изъ этихъ вопросовъ къ тъмъ цорковнымъ дъятелямъ, которые свидътельствуютъ о подлогъ, мы получаемъ прямой и единодушный отвътъ на него. Императоръ Маркіанъ прямо обвиняетъ въ подлогъ последователей Евтихія и Діоскора; палестинскіе монахи точно также жалуются на евтихіанъ; подобнымъ же обра-

зомъ и полемисты съ монофизитствомъ, какъ Леонтій Византійскій, Юстиніанъ и авторъ "Patrum doctrina" говорять о монофизитахъ, какъ виновникахъ подлога. Монофизиты цънили эти подложныя сочиненія, они почерпали въ нихъ доказательства своего ученія, они предъявляли извлеченія изъ нихъ православнымъ, они, поэтому, - казалось полемистамъ, — а никто другой, и сдълали подлогъ. На самомъ дълъ, однако, было не такъ. Евтихій и его последователи ни мало не нуждались въ сочиненіяхъ Аполлинарія; опи хотъли основываться на преданіи, на ученіи св. отцовъ и всего менъе думали разсчитывать на помощь со сторопы Аполлинарія и его сочиненій, которая могла лишь компрометировать и умалять ихъ силу; къ тому же и самъ Евтихій и его послёдователи смотрёли на Аполлинарія, какъ на еретика, достойно осужденнаго церковью. Мы видъли, что Евтихій уже вскор'в послів своего осужденія на Константинопольскомъ соборъ въ письмъ къ папъ Льву 1-му ссылался въ защиту своихъ возарвній на свидетельства Юлія, Феликса, Аванасія и Григорія, отвергавшихъ терминъ "двъ природы", т. е., зналъ и пользовался подложными сочиненіями; а такъ какъ онъ самъ не могъ быть творцомъ этихъ сочиненій, то ясно, что они должны были существовать раньше осужденія его ереси и существовать подъ тъми именами, подъ какими ихъ цитуетъ Евтихій. Мы должны сказать еще больше: не только Евтихій, но и св. Кириллъ зналъ некоторыя подложныя сочинения и цитоваль ихъ въ своихъ твореніяхъ; значить, книги Аполлинарія пущены были въ обращеніе подъ ложными именами гораздо раньше, чъмъ появилась монофизитская ересь, раньше даже 331-го года 1). Отсюда и вопросъ о томъ, кто были виновники подлога, ръшается самъ собою. Понятно, что этими виновниками не могли быть православные; но столь же понятно и то, что ими не могли быть и тъ изъ послъдователей Аполлинарія, которые стояли внѣ церкви; признавая истину въ его ученіи, они читали бы и распространяли сочиненія своего учителя подъ его собственнымъ именемъ. Очевидно, побуждение измѣнять надписания Аполлинаріевыхъ книгъ могло быть у кружка такихъ людей,

<sup>1)</sup> Объ этомъ ниже.

который, продолжая держаться Аполлинаріевыхъ воззрёній и желая дать имъ торжество, въ то же время долженъ быль скрывать свои связи съ Аполлинаріемъ, выставлять себя върующими согласно съ учениемъ признанныхъ церковью отцовъ. Этотъ кружокъ Осодорить указываетъ въ аполлинаристахъ, присоединившихся лицемърно къ церкви; по словань Осодорита, аполлинаристы, присосдинившиеся къ церкви, "не только не оставили прежней болъзни, а напротивъ заразили ею и многихъ бывшихъ дотолъ здравыми 1)". Значить, аполлинаристы, прикрывая себя союзомъ съ церковью, продолжали пропагандировать свои еретическія воззрвнія, которыя Өеодорить кратко характеризуеть, какъ "мивніе о единой природь плоти и Божества и о томъ, что страданіе приразилось къ самому Божеству Единороднаго". Вынужденные скрывать свою преданность Аполлинарію и питая уваженіе къ его трудамъ, эти аполлинаристы поставлены были въ трудное положение: распространять ученіе Аполлинарія и въ то же время молчать объ имени Аполлинарія, пользоваться его сочиненіями и не быть уличенными въ привязанности къ еретику. Желая разръщить эту созданную ихъ лицемърнымъ переходомъ въ церковь дилемму, они и надписали сочиненія, принадлежащія яхъ учителю, именами отцовъ и учителей церкви и въ этомъ видъ пустили ихъ въ обращение. Какъ свои аполлинаріанскія убъжденія они лицемърно прикрыли личиной върныхъ сыновъ церкви, такъ и книги Аполлинарія — еретика они выдали за творенія отцовъ-св. Григорія, Аванасія, Юлія и Феликса. На нихъ, какъ на виновниковъ подлога, прямо и указывалъ Ипатій на коллоквіумъ съ северіанами, когда на вопросъ последнихъ: "почему же вы подозреваете насъ въ подделке техъ (подложныхъ) сочиненій?", онъ отвечаль: "не васъ мы подозръваемъ, а древнихъ еретиковъ аполлинаристовъ, которые порицали его (Кирилла) за письмо, какое онъ написалъ къ восточнымъ о двухъ природахъ 2)". Такъ какъ по Өеодориту аполлинаріане антіохійскіе присоединились къ церкви при Өеодотъ епископъ, сявдовательно, въ 419--422 годахъ, и такъ какъ присоединение ихъ въ другихъ мъстахъ приблизительно надаетъ на эти же

<sup>1)</sup> H. E. V, 3.

<sup>2)</sup> Mansi, VIII, 821.

годы, то, значить, временемь, когда сдёлань быль подлогь Аполлинаріевыхь сочиненій, будуть 419—431 годы.

Раскрытый фактъ подлога книгъ Аполлинарія подъ чужія имена имбетъ важное значеніе въ исторіи его сочиненій. Благодаря этой фальсификаціи, мы прежде всего можемъ читать сочиненія, принадлежащія Аполлинарію, которыя, какъ мы видъли, не могли бы сохраниться до нашего времени, если бы они носили въ своемъ надписаніи имя Аполлинарія. На этимъ далеко не ограничивается значеніе темнаго діла аполлинаріанъ. Предпринятая въ коварныхъ цвляхъ фальсификація надписаній не только дала намъ возможность знать подлинныя произведенія Аполлинарія, но и привела къ сохраненію важныхъ во многихъ отношеніяхъ фрагментовъ другихъ его сочиненій, отъ которыхъ вні указаннаго условія едва-ли бы остались названія ихъ. Какъ мы видъли, подлогъ, сдъланный аполлинаристами, скоро обратилъ на себя вниманіе церковныхъ д'ятелей, задавшихся цёлію разоблачить его всесторонне, чтобы лишить монофизитовъ той опоры, какую они находили въ подложныхъ сочиненіяхъ. Въ большинствъ случаевъ это разоблаченіе выполнялось, путемъ сравненія подложныхъ сочиненій съ сохранявшимися еще, подлинными произведеніями Аполлинарія или отрывками изъ нихъ въ отношеніи къ содержанію и языку, (έх τ. συγγενείας των λόγων και γαραх- $\tau\dot{\eta}_{OOS}$ ); иначе говоря, прямо требовало собиранія, изученія и сохраненія фрагментовъ изъ другихъ трудовъ Аполлинарія, не потерпъвшихъ фальсификаціи. Такими фрагментами, действительно, и наполнены сочинения полемистовъ, разработывавшихъ вопросъ о подлогѣ; расширяя и дополняя наши сведенія о литературной деятельности Аполлинарія, эти фрагменты часто оказываются важными для возстановленія подлиннаго ученія Аполлинарія и, какъ увидимъ ниже, для окончательной уверенности въ принадлежности Аполлинарію ніжоторыхъ, дошедшихъ до нашего времени съ именами св. отцовъ, сочиненій.

Разоблачая козни апполлинаристовъ, полемисты противъ монофизитства имъли въ виду лишь тъ книги Аполлинарія изъ надписанныхъ именами знаменитыхъ отцовъ, выдержками изъ которыхъ пользовались монофизиты. Для послъднихъ исключительное значеніе могли имъть только сочиненія

съ христологическимъ содержаніемъ; отсюда и вниманіе подемистовъ VI-го въка направлялось къ одной цъли-доказать подложность этихъ, а не другихъ книгъ. У нихъ не было побужденій раскрыть сдівланный апполлинаристами подлогъ во всемъ его объемъ; ихъ первою окид опифи опровержение монофизитства и его основъ, дълами же аполлинаріанства они интересовались лишь настолько, насколько это могло служить главной задачь опроверженія монофизитства. Доказывая принадлежность Аполлинарію сочиненій съ христологическимъ содержаніемъ, служившихъ опорой для монофизитства, они оставляли, такимъ образомъ, открытыми вопросы о томъ, только ли эти сочиненія подверглись поддълкъ? не были-ли вмъстъ съ ними надписаны ложными именами и труды Аполлинарія, относящіеся къ другимъ областямъ богословской науки, какъ-то апологетическіе, гомилетическіе идругіе? Къ положительному решенію этихъ вопросовъ, на первый взглядъ, могутъ располагать слова Леонтія Византійскаго, который, перечисливши сочиненія Аполлинарія, надписанныя именами св. Григорія Чудотворца, Асанасія и Юлія, замічаеть, что фальсификаціи подверглись не только "эти" но и "нъкоторыя другія сочиненія Аполлинарія" 1). Леонтій тотъчась же добавляеть "τοιούτους" Τ. Θ. симъ (вышеназваннымъ) подобныя", не оставляя сомивнія въ томъ, что подъ этими "нѣкоторыми другими" сочиненіями Аполлинарія, онъ разумветь сочиненія такого же христологическаго содержанія. И во всей последующей древнецерковной литературъ мы не находимъ ни одного намека на то, чтобю именами св. отцовъ были надписаны какіе либо другіе труды Аполлинарія, не относящіеся къ области христологіи. Этоть argumentum e silentio подкрыпляется въ своей логической силь еще сльдующими соображеніями. Поддълывая надписи сочиненій своего учителя, аполлинаристы могли преследовать только одну цель-дать распространеніе воззрѣніямъ Аполлинарія въ средѣ людей, принадлежащихъ къ церкви и, если можно, обезпечить имъ торжество. Для этой цёли были пригодны только сочиненія съ христологическимъ содержаніемъ, -и притомъ не всъ, а только тъ, гдъ аполлинаріанское ученіе прикрывалось общностью выраженій и неопределонностью терминологіи,

<sup>1)</sup> Adv. fraud. Apoll.,—Migne, gr. s., t. 86, 2. c. 1948.

гдь аполлинаріанство въ чистомъ резкомъ виде не выступало наружу. Въ противномъ случав подлогъ не имълъ бы успъха и обличалъ бы самъ себя; къ тому же и аполлинаристы — виновники подлога, присоодинившись къ церкви, уже не могли оставаться и не оставались защитниками крайнихъ возэрвній Аполлинарія, осужденныхъ церковью; они удержали лишь тв его положенія, относительно которыхъ не было произнесено решительнаго суда, какъ-то ученіе по единствъ природы плоти и Божоства" и пр., -- что прямо и засвидетельствовано Өеодоритомъ 1). Цели подлога, поэтому, не могли отвъчать сочинения съ ръзко выраженнымъ ученіемъ Аполлинарія; не отв'ячали этой ц'єли и сочиненія, не имъвшія никакого отношенія къ ученію о Вогочеловъкъ. Изменять надписание въ этихъ сочиненияхъ не было надобности уже потому, что желающіе могли ихъ читать и распространять съ именемъ ихъ дъйствительнаго автора. Не смотря на осужденіе Аполлинарія, нікоторыя его произведенія, не содержавшія въ себъ прямой ереси, на первыхъ порахъ пользовались еще популярностью и даже уваженіемъ. Объ этомъ свидітельствуеть Іеронимъ, продолжавшій и посл'в осужденія Аполлинарія читать и цитовать его сочиненія 2); объ этомъ свидетельствуетъ Созоменъ своимъ похвальнымъ отзывомъ объ апологотическихъ сочиненіяхъ Аполлинарія 3); объ этомъ же, наконецъ, свидътельствуютъ и составители катенъ, излагавшіе экзегезисъ Аполлинарія на ряду съ толкованіями св. отцовъ. Правда, съ появленіемъ монофизитства имя Аполлинарія, на котораго смотръли, какъ на отца этой ереси 4), стало синонимомъ всякаго нечестиваго и еретическаго ученія, и для распространенія его подлинныхъ сочиненій въ церкви уже не было мъста, но это случилось гораздо позднъе того

<sup>1)</sup> H. E. V, 3

<sup>2)</sup> Liber pasch. 1; Epist. ad Pamm. et Ocean.; Ep. ad Vigilantium; Apolog. adv. Rufin u Ap.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) H. E. V, 18.

<sup>4) &</sup>quot;Изобрътеніе сложной природы, —говорить Юстиніань, —принадлежить никому другому, какъ учителю заблужденія монофизитовъ — Аполлинарію", — Contra Monoph., Мајі, VII, р. 301. "Сложную сущность никто не осмъливнался сказать, кромъ Аполлинарія", — пишеть Ефремъ Антіохійскій, см. Photii Biblioth., с. 229; ed. Beckeri, p. 255 cf. 250.

времени, когда былъ сдёланъ подлогъ, и фальсификаторы его сочиненій предвидёть этого не могли. Зачёмъ же, поэтому, было имъ подделывать те его произведенія, которыя и безъ того они могли распространять, если только хотели этого? Это не соотвътствовало бы ни цълямъ подлога, не обстоятельствамъ, при которыхъ онъ былъ выполненъ. Такимъ образомъ, мы приходимъ къ тому выводу, что подлогу подвергнуты были лишь некоторыя христологическія сочиненія Аполлинарія, что этотъ подлогь не коснулся ни сочиненій съ ръзко-аполлинаріанскимъ содержаніемъ, ни сочиненій, относящихся къ другимъ предметамъ христіанской въры. Этотъ выводъ кажется намъ восьма въроятнымъ, но признать его несомнинымъ пока было бы преждевременно; эта несомивниость будеть ясна для насъ лишь послв разсмотренія новейшихъ попытокъ разыскать труды Аполлинарія тринитарнаго, апологетическаго и гомилетическаго содержанія.

## ГЛАВА ВТОРАЯ.

Сочиненія Аполлинарія, надписанныя именемъ св. Григорія Чудотворца.

- І. "Н ката μέρος πίστις" или "Подробное изложеніе върм".—Внутренніе признаки его принадлежности Аполлинарію и внівшнія свидітельства объ этомъ.—Надписаніе сочиненія и его содержаніе.—Ціздь его.—Значеніе сочиненія въ ряду другихт произведеній Аполлинарія и харажтеристика раскрытаго въ немъ учевія о св. Троиці и воплощеніи.—Составъ сочиненія и время написанія. Чімъ объяснить подлогь этого сочиненія подъ имя Григорія Чудотворца.—Ії. Попытка Дразеке доказать принадлежность Аполлинарію трехъ гомилій, полученныхъ подъ именемъ Григорія Чудотворца.—Изложеніе и разборъ доводовъ Дразске.—Гомиліи не могутъ принадлежать ни Аполлинарію, ни IV-му віку.
- I. Сочиненіе " $\varkappa \alpha \tau \dot{\alpha}$  μέρος  $\varkappa i \sigma \tau \iota \varsigma$ ", дошедшее до насъ подъ именемъ св. Григорія Чудотворца і), въ противоположность

<sup>1)</sup> Сочиненіе "х. µ. л." издавалось между твореніями Григорія Чудотворца. Древнъйшія изъ этихъ изданій: Gergardus Vossius, s. Gregorii episcopi Neocaesariensis, cognomento Thaumaturgi, opera omnia, 1604 г., pp. 15—28, и Prontus Ducaeus, ss. pp. Gregorii Thaumaturgi, Macarii Aegyptii et Basilii Selleuciensis opera omnia, Parisiis, 1621—1622, pp. 97—102, содержатъ лишь одинъ латинскій его переводъ, сдъланный

другимъ, приписываемымъ Аполлинарію, сочиненіямъ, своемъ содержаніи носить столь яркіе признаки своего происхожденія, что, основываясь на нихъ, историкъ догзадумается отвести для него очень **Зенио**в место литературы 1). исторіи церковной ВЪ Это есть сочинение не христологитринитарнаго и не ческаго, а тринитарно-христологическаго содержанія, причемъ тринитарная часть его въ своемъ объемъ превосходить христологическую и относится къ последней, какъ два къ одному. Раскрытое здесь вполне православно, ученіе о св. Троицѣ ясно показываетъ, что въ моментъ составленія сочиненія споры о единосущіи еще далеко по

Въ нашей русской ученой церковно-исторической литературъ принадлежность сочиненія "к. и. т." Аполлинарію признана Преосвящ. Филаретомъ (Историческое ученіе объ Отцахъ Церкви т. І, стр. 138, прим. 284) и Н. Глубоковскимъ (Блаженный Өеодоритъ, еп. Киррскій, Москва, 1890 г. т. П, стр. 185, прим. 529).

Францискомъ Турріаномъ. Греческій текстъ въ первый разъ быль издань на основаніи монофизитской рукописи Ватиканской библіотеки Маемъ (Мајия) въ "Scriptorum veterum nova collectio", t. VII, Romae, 1833, р. 170—176; и затівиъ отсюда перепечатанъ Мідп'емъ въ Раtг. се., gr. s., t. X, се. 1103 — 1124. — Въ 1858-мъ году de-Lagarde опубликовалъ принадлежащій VI-му віжу сирскій переводъ х. μ. π. въ "Analecta Syriaca", весьма цівный и важный для критики греческаго текста, и затівиъ въ слідующемъ же году издалъ греческій его переводъ въ прибавленіи къ наданію Тита Вострійскаго: Titi Bostreni quae ех ореге сопта Мапіснавов вегчата винь, Вегоlіпі, 1859, рр. 103—113.—Помінценный въ изданіи Дрозеке текстъ х. μ. π. представляєть собой воспроизведеніе текста Мая и Лягарде съ нікоторыми пезначительными поправками (рр. 369—380; сf. adnot. pp. 448—451).

<sup>1)</sup> Сочиненіе "κ. μ. π " давно уже вызывало догадки ученых о принадлежности его Аполлинарію. Перечень ученых вивній можно см. въ "Fabricii Bibliot., VII, 665. 666; Walch, cit. ор., s. 139; Caspari, Quellen, 68"; со всею подробностью и желательной обстоятельностью вопрось объ этомъ сочиненів изследованъ Сазрагі въ его "Alte und neue Quellen zur Geschichte d. Таибутвов und der Glaubensregel, Christiana, 1879", ss. 65-146. Заслуга Каспари состоитъ въ томъ, что высказапную уже древними церковными писателями догадку о принадлежности этого сочиненія Аполлинарію онъ блистательно подтвердилъ темъ, что указаль на цитаты изъ этого сочиненія, какъ принадлежащаго Аполлинарію, у Θеодорита Киррскаго въ его 'Κρανιστήσ' в. Результатъ изследованія Каспари нашель себе полное признаніе въ наукв, см. Ryssel, Gregorius Thaumaturgus, Leipz., 1890, s. 38 fg.; Harnach. Dogmengeschichte, II, 285; Harnack, Geschichte d. altchrist. Literatur bis Eusebius, Leipz., 1893, 1, 430; Rardenweher, Patrologie, Freiburg, 1894, s. 169—170.

улеглись, такъ что авторъ его видълъ себя вынужденнымъ бороться съ врагами православія, отвергавшими единую сущность Божества. Особенно это ясно видно на отделе, заключающемъ въ себъ ученіе о св. Дукъ. Къ изложенію этого ученія авторъ обращается въ двухъ міжетахи своего сочиненія 1) и въ обоихъ случаяхъ онъ ведетъ его исключительно на основаніи св. Писанія. Какъ въ ученіи о второмъ Лицъ Св. Троицы, такъ и здъсь, въ учени о Св. Лухъ, сочинение направляется противъ мижній, враждебныхъ и чуждыхъ апостольской вёры, --- мивній, путверждавшихъ, что Сынъ--изъ несущаго, что Онъ по дару и благодати сталь Богомъ, и что Духъ освященъ <sup>1</sup>),—следовательно, предполагаеть у своихъ противниковъ аріанскія и духоборческія возэрвнія. Ясное свидетельство, что разсматриваемое сочинение явилось въ эпоху споровъ о Св. Троицъ, или, точнее, споровъ о Божестве св. Духа, открывшихся въ церкви около 360-го года, и принадлежитъ 60-80-мъ годамъ IV-го въка. Въ V-мъ въкъ, въ эпоху несторіанства и монофизитства, споры о Божествъ Лицъ св. Троицы и Ихъ единосущіи, если не совершенно прекратились на Востокъ, то уже въ существенномъ были закончены и уступили мъсто волненіямъ христологическимъ. Поэтому, то обстоятельство, что въ  $_{n}$ х.  $\mu$ .  $\pi$ . " преимущественную часть занимаетъ изложение учения о Св. Троицъ, представлялось бы весьма страннымъ и непонятнымъ, если бы это сочинение было писано въ эпоху несторіанства или монофизитства, когда главное вниманіе обращено было на раскрытіе ученія о Лиць Іисуса Христа. Тъмъ менье была бы понятна и умъстна христологическая его часть, въ которой нътъ никакого намека ни на одну изъ этихъ ересей и которая излагается разсудочно діалектически, въ форм'в положеній и противоположеній, безъ всякихъ свидетельствъ изъ области св. Писанія. Это последнее наблюденіе невольно возбуждаетъ догадку, что сочинение "г. и. ж. и явилось въ ту эпоху, когда церковь отъ раскрытія ученія о Св. Троицъ переходила къ разъясненію ученія о Лицъ Богочеловъка,

<sup>&#</sup>x27;1) Мајі р. 172—173 и 175. 176; de-Lagadre, pp. 107. 108; 112. 113; Dräseke, pp. 374, 11—375, 18.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Maji, p. 170; de-Lagarde, p. 103; Dräseke, 369.

и принадлежить той школь, которая въ первый разъ результаты тринитарныхъ споровъ стала применять къ христологіи, то есть, школь Аполлинарія. Анализъ развитыхъ въ этой части христологическихъ воззреній ясно, какъ день, показываеть, что оно действительно ведеть свое происхожденіе отъ этой именно школы.

Бросающейся въ глаза особенностью раскрытаго въ "х. и. л. чченія о Лицъ Іисуса Христа является прежде всего то, что авторъ его говорить повсюду о воплощени (обохоос) а не о вочеловъчени (èrar вой пос.) Бога Слова 1). Это терминъ аполлинаріанскій; онъ точніве выражаетъ собою особенность христологических воззрвній Аполлинарія, и потому предпочтительно быль употребляемь его школой. Такъ, главное сочинение Аполлинарія, во всей широтъ излагавшее его взгляды на соотношение остествъ въ Інсусъ Христъ, **HOCHAO HA3BAHie: "Απόδειξις περί τῆς θείας σαρχώσεως τῆς καθ'** όμοίωσιν ανθοώπου 2), какъ это известно изъ полемическаго труда св. Григорія Нисскаго 3). Уже современные Аполлинарію полемисты замітили эту характерную черту догматической терминологіи его школы, и св. Григорій Богословъ, обличая аполлинаристовъ, въ письмъ къ Кледонію отмъчаетъ, что они говорятъ не о вочеловъчении, а о воплощенів, или бытін во плоти 4). Этотъ терминъ и выражаемое имъ понятіе господствують и въ сочиненіи "ж. и. л." Въ началь же этого сочиненія читаемь: "Έχχλησιαστική δέ όμολογία και κόσμω σωτήριος πίστις ή περί τῆς τοῦ λόγου σαρκώσεως δόντος μεν εαυτον ανθρωπίνη σαρκί, ην εκ Μαρίας προςελάβετο;... συναίρεθέντος δὲ πρὸς τὴν σάρχα χαθ' όμοίωσιν ἀνθρωπίνην, ώστε την σάρχα πρός την θεότητα ενωθήναι..., κεφάλαιον δε τής

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Maji, s. 170. 171. 175; de Lagarde, p. 104. 105, 106. 110; Dräseke, 370. 372. 378.

<sup>2)</sup> Өсодоритъ, Юстиніанъ и авторъ "Patrum doctrina" знаютъ также другое, отличное отъ упомянутаго, слово Анодлинарія "περὶ σαρχώσεως (dial. II, ed. Paris, 1642, t. IV, p. 112 sq.—Patr. doctr., Maji, p. 16; Iustinian., Contr. Mon. ibid., p. 302.—Каспари справедливо догадывается, что это слово о воплощеніи нужно отличать отъ главнаго христологическаго сочиненія Аподлинарія (cit. op. s. 90, anm. 41).

<sup>3)</sup> Antirr. contr. Apollin.—Migne, gr. s., t. 45, col. 1128.

<sup>4)</sup> Epist. ad. Cled. I, Migne, gr. s., t. 37, col. 188.

σωτηρίας ήμων ή του λόγου σάρχωσις и др. 1) Βиροчемъ, съ точки зрвнія Аполлинарія, объяснявшаго соединеніе Бога съ человъкомъ во Христь аналогіей соотношенія ума и тыла въ человеке, и употребление термина "грандофиция" не представляло чего нибудь невозможнаго по существу дела. Высказывая ученіе о томъ, что въ человіческой природі Хри-Божество окниживс место yma. какъ высшаго третьяго начала человической природы, Аполлинарій въ то же время всегда и повсюду исповедываль Его единосущнымъ намъ по плоти 2), и не только не отказывался называть Его человъкомъ 3), но и убъждаль слъдовать св. Иисанію, которое говорить о всецівломь Богів и о всецівломъ человъкъ, не раздъляя нераздъльное 1). Въ полной гармоніи съ этимъ и сочиненіе "х. и. л." унотребляеть о Христъ выраженіе, что Онъ есть человъкъ, даже совершенный человъкъ. Здъсь говорится: "еще исповъдуемъ, что Сынъ Божій сделался Сыномъ человеческимъ не по имени, но по истинъ, принявши плоть отъ Маріи Дъвы, и что Онъ есть совершенный Сынъ Божій и Онъ же-Сынъ человъческій в пругомъ мъсть: "одинъ Сынъ и до воплощенія и по воплощеніи; Онъ человінь и Богь, -- то и другое въ единствъ ( $\dot{\omega}_S$   $\ddot{\varepsilon}_V$ ), и не иное Лицо—Богъ Слово и иное человъкъ Іисусъ, но одинъ и тотъ же сущій изъ начала Сынъ сдълался соединоннымъ съ плотію изъ Маріи, составивши собой совершеннаго и святаго и безгръшнаго человъка" 6). Изъ послъднихъ словъ видно, что эти выраженія "человівкь", "совершенный человівкь", здісь употреблены въ томъ же самомъ смыслъ, въ какомъ пользовался ими Аполлинарій; они обозначають, что Христось есть человъкъ, даже совершенный человъкъ, поскольку Сынъ Божій

<sup>1)</sup> Maji, 170; cm. enje 171 b. 174 a. 174 b. 175 a; De-Lagarde, 104. 105. 106. 109. 110. 111; Dräseke, 370. 372, 378.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. Leont. Byzant. Adv. fraud. Apoll. Migne, gr. s., t. 86, 2, col. 1961 и др.

<sup>3)</sup> Om. Patr. doctr. de verbi incarnatione, Maji, VII, 16; Greg. Theol. Ep. ad Cled. II; Migne, gr. s., t. 37, col. 197.

<sup>4)</sup> Ep. ad Dion., apud Leont. Adv. fraud. Apollin., Migne, gr. s., t. 86, 2, p. 1949.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Maji, p. 174 a; De-Lagarde, p. 109; Dräseke, p. 378.

<sup>6)</sup> Maji, p. 175; de-Lagarde, p. 111; Dräseke, p. 378.

принялъ одушевленную плоть отъ Маріи Девы и сделался гойс-мъ или жубоща этой плоти, такъ что Онъ есть совершенный человъкъ по подобію нашому (хад' биовост ствоюлоυ), какъ состоящій изъ плоти одушевленной (σάοξ ξμψυдос) и изъ Самого Себя, какъ ума или духа 1). Тъмъ не иенъе терминъ "вочеловъчение" былъ чуждъ языку Аполлинарія, который повсюду заміняль его словомь "воплощеніе", какъ это мы и находимъ въ "х. и. л." — Аполлинаріанство автора разсматриваемаго памятника не ограничивается однимъ терминомъ "воплощеніе"; онъ высказываетъ ясно свои аполллинаріанскіе взгляды. По его испов'йданію Сынъ Божій потому по воплощеніи и сталь безгрішнымъ, что Онъ принялъ плоть, сделался умомъ или духомъ этой плоти, освободившись, такимъ образомъ, отъ плотскихъ и душевныхъ страстей. "Ибо Богъ, — говорить онъ, —вовъ человъческой плоти, имъетъ чистое (жанлотившійся дарот) собственное действіе, будучи умома, недоступнымь для тълесных и душевных страстей и двиствуя божествонно и безгрешно во плоти и плотскихъ движеніяхъ<sup>2</sup>)". Опять мысль аполлинаріанская. По уб'єжденіямъ Аполлинарія дъло спасенія рода человъческаго и самое воплощение возможны только въ томъ случав, если къ плоти человъческой присоедится умъ Божественный, безгръшный, и займеть собой м'есто греховного ума человеческого. Аполлинарій боялся, что "умъ вступить въ противоборство съ Богомъ" и забывалъ, что если источникъ гръха лежитъ именно въ умъ человъческомъ, то преимущественно его-то и надлежало воспріять Слову для нашего спасенія 3). "Родъ человъческій, -- говориль онь въ своемъ главномъ сочинени, -- спасается не чрезъ воспріятіе ума и всего

<sup>1)</sup> Cf. Ep. ad episc. Dioces., ap. Leont., Adv. fraud. apoll. Migne, gr. s., t. 86, 2, c. 1969; Dräseke, p. 393.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Maji, p. 174 a; de-Lagarde, p. 110; Dräseke, p. 377.

<sup>&</sup>lt;sup>3)</sup> Ср. Greg. Theol. Epist. ad Cled. П;—Мідпе, gr. s., t. 37, с. 188.— Твор. св. Григорія Богослова ч. 6, стр. 22: "на такомъ основаніи я убовися бы и тёлесной природы, потому что она гораздо дальше отъ Бога. Или конечно когда все вмёло нужду во спасеніи, опредълено было погибнуть совершенно уму, который преимущественно предъ всёмъ надлежало спасти моему Богу... Что было оставлено въ небреженіи, то и надлежало воспріять, и потому да спасеть Слово не половину меня, который весь пострадаль.".

человъка, но чрезъ принятіе плоти, которой по самой природъ свойственно быть подъ управленіемъ; нуженъ же (для сего) умъ неизмъняемый, который бы не подчинялся ей по слабости въдънія, но безъ всякаго насилія приспособляль бы ее къ себъ "1). Поэтому-то, по его словамъ, "если съ Богомъ, который есть умъ, быль во Христв и человъческій умъ, то діло воплощенія въ Немъ не соверщается "2). Какъ раздъляющій это ученіе о воплощеніи, авторъ "к. и.  $\pi$ ." исповедуеть во Христе одно лицо, одну природу и одно поклоненіе, отвергаеть мивніе, что Христось есть соединенный съ Бегомъ человекъ, что Логосъ действовалъ въ человъкъ и что Христосъ состоить изъ двухъ лицъ или двухъ природъ, и утверждаетъ, что признающіе въ Немъ два лица или двъ природы поклоняются четверицъ 3). Это-мысли, развитыя Аполлинаріемъ. Онъ такъ же возставаль противъ ученія, что Христосъ есть  $\alpha v \theta \rho \omega \pi o \varsigma \epsilon v \theta \epsilon o \varsigma$  ), и повсюду говорилъ объодномъ лицъ, одномъ поклонении и одной нриродъ 5). Самое обвинение исповъдующихъ во Христъ два полныхъ естества въ томъ, что они поклоняются четверицъ. принадлежитъ Аполлинарію. Эту мысль онъ проводилъ въ своемъ сочинении о воплощении, опровергаемомъ Григоріемъ Нисскимъ, и возбудилъ последняго къ самозащите в). Короче говоря, христологическая часть въ сочиненіи "х. и. л." не оставляеть сомнёнія въ томъ, что оно вышло изъ школы Аполлинарія и составлено или имъ самимъ, или его ученикомъ.

Возликшее въ школъ Аполлинарія и заключающее въ себъ аполлинаріанскія идеи, сочиненіе "ж. µ. л." несомнънно принадлежитъ самому Аполлинарію; за это говоритъ его языкъ и особенности выраженія, обнаруживающія самое тъсное сродство съ подлино-Аполлинаріевыми произведеніями. Языкъ Аполлинарія по самымъ условіямъ его историческаго

<sup>1)</sup> Greg. Nyss. Antirr. c. XL, Migne, gr. s., 45, col. 1213.—Твор. Григ. Нис. т. VII, стр. 147. 148.

<sup>2)</sup> Ibid., с. XXXVIII, col. 1209; рус. пер., стр. 143.

<sup>3)</sup> Maji, pp. 174. 175; de-Lagarde, p. 110. 111; Dräseke, p. 377.

<sup>4)</sup> Vid. Greg. Nyss. Antirr. c. Apollin., c. IV;—Migne, gr. s., t. 45, col. 1129; cf. Patrum doctrina, Maji, VII, 20.

<sup>5)</sup> Patrum doctrina, Maji, pp. 16. 17. 73.

<sup>6)</sup> Antirr. c. XLIII; Migne, t. 45, col. 1224; русск. пер. 156. 157

положенія, равно какъ и вследствіе выдающейся образованности его, носилъ на себъ печать ръзкой оригинальности. Ученикъ знаменитаго ритора Ливанія и знатокъ гроческой литературы, Аполлинарій усвоиль себъ изъ школы первагодіалектическіе пріемы и изъ второй классическія, по преимуществу Демосоеновскія, формы річи. Какъ пытавшійся разъяснить вопросы новые въ исторіи догматики и вводившій новое учепіе, Аполлинарій быль вынуждень создать новую терминологію, популяризировать ее и крыпко держаться. Та и другая особенность ясно проглядывають въ его сочиненіяхъ. Еще современные Аполлинарію полемисты зам'ьтили то широкое примъненіе, какое находила себъ діалектика въ его богословскихъ трактатахъ. Св. Василій Великій писаль на Западь, что богословскія разсужденія Аполдинарія покоятся не на свидътельствахъ Свящ. Писавія, а на человъческихъ доказательствахъ і). Св. Григорій Богословъ точно также заявляеть, что аполлинаристы любили развивать свое учение въ геометрическихъ и вынуждающихъ согласіе доказательствахъ 3). Сохраненные Леонтіемъ Ви-зантійскимъ фрагменты сочиненій Аполлинарія вполнѣ подтверждають справедливость этихъ заявленій; въ ряду ихъ часто встрвчаются такіе, которые состоять изъ сплошнаго ряда силлогизмовъ 3). Такую же діалектическую окраску носить на себв и сочинение "х. и. л."; его тринитарная часть изложена въ формъ диспута съ противниками Никейскихъ определеній, ученіе же о Лице Богочеловека развито прямо діалектическимъ методомъ, — въ рядъ положеній и противоположеній 1). Правда, діалектика находить себ'я въ "х.  $\mu$ .  $\pi$ ." меньшее прим'вненіе, нежели въ фрагментахъ другихъ сочиненій, оставшихся послів Аноллинарія; здівсь она выдается далеко не такъ резко, какъ напр. въ отрывкахъ изъ сочиненія противъ Діодора, но это обстоятельство здёсь умёстно и понятно.  $K\alpha \tau \dot{\alpha}$   $\mu \acute{\epsilon} \rho o \varsigma$   $\pi \acute{\iota} \sigma \tau \iota \varsigma$ , какъ изложеніе въры (єждеоц ліотеюс), какъ положительное заявленіе автора о своихъ религіозныхъ воззреніяхъ, по самому сво-

<sup>1)</sup> Ep. CCLXIII, n. 4, Migne, Patr. c..c. gr. s., t. 32, col. 980.

<sup>2)</sup> Ep. ad Cledon 1; Migne, ibid., col. 188.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cm. Adversus fraud. apoll.—Migne, 86, 2, col. 1965—1968.

<sup>4)</sup> Cp. Caspari, s. 98-102; 70. 71.

ему характеру, не давало много мъста дли діалектики, которая вполнъ естественна въ такихъ нолемическихъ сочиненіяжь, какь сочиненіе къ Діодору, и если она здісь все же достаточно замътно примъняется, то въ этомъ можно видеть только доказательство наклонности автора къ діалектическимъ пріемамъ. Разсматриваемое же въ отношеніи къ терминологіи, " $\kappa$ .  $\mu$ .  $\pi$ ." можетъ составить прямую параллель прочимъ сочиненіямъ Аполлинарія. Это отчасти мы уже показали, раскрывая вопросъ о происхождении сочиненія изъ аполлинаріанской школы. Къ сказапному тамъ здёсь прибавимъ следующее. Аполлинарій выясняль дело воплощенія изъ подобія человъка; какъ въ человъкъ соединены умъ и плоть одушевленная, такъ во Христв объединяются Богъ и плоть. Какъ мы видели, этотъ терминъ встречается уже въ названіи его главнаго сочиненія: "' Απόδειξις περί τῆς θείας σαρχώσεως χαθ'όμοίωσιν άνθρώπου"; ЭΤΟΓΟ ЖΕ "όμοίωσις — подобіе " онъ держался и въ другихъ сочиненіяхъ 1); этотъ же терминъ употребленъ и въ "х. и. л." и унотребленъ именно для обозначенія отношенія Божества во Христъ ΚΙ ΠΛΟΤΗ ΨΕΛΟΒΙΘΘΕΚΟΙ: συναιρεθέντος δε πρός την σάρκα καθ' онойоси андоминти <sup>2</sup>). Далве. Вследствие такого, по подобію человіч скому, воплощенія во Христів пребываеть высшее единство, въ силу котораго не иной Сынъ Божій прежде Авраама и не иной сынъ человъческой послъ Авраама 3), по одинъ совершенный, единородный Божій, совершенный Божественнымъ, а не человъческимъ совершенствомъ 4). Тоже мы находимъ и въ "х. и. л". "Одинъ сынъ, — говорится здъсь, -- до воплощенія и по воплощеніи, а не иное Лицо Богъ Слово и иное человъкъ Іисусъ 3)"; и въ другомъ мъстъ: "безтвлесный, явившійся во плоти, совершенный истиннымъ и Божественнымъ совершенствомъ в)". Поклонникъ Аристотелевской философіи, Аполлинарій понималь отношеніе духа

<sup>1)</sup> Cf. Theodoreti oper., ed. Paris., t. IV, p. 1125.

<sup>2)</sup> Maji VII, p. 170 b; de-Lagarde, p. 104; Dräsere, 370.

<sup>3)</sup> Исповъд. Аполлин. у Леонтія, Adv. fraud. apoll., Migne, gr. s., 86, 2, 1969. D.

<sup>4)</sup> θεία τελειότητι, καὶ οὐκ ἀνθρωπίνη—ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Maji, 175 a,—Lagarde, p. 111; Dräseke 378.

Τỹ ἀληθινỹ καὶ θεία τελειὸτητι—Maji, 174, De-Lagarde, p. 110; Dräseke, p. 377.

къ плоти подъ идеей движенія (хітпосс); эту же идею онъ внесь и въ опредъление воздействия Бога на плоть во Христе и училь о плоти, какъ движимомъ, и Божествъ, какъ движущемъ и дъйствующемъ началъ 1); онъ выражался: "плоть и движущее плотью (треновидет вархос) — одно лицо 2)". Эта ндея и въ той же терминологіи проглядываеть и въ ж. и. л. Згысь о Богы Словы воплотившемся говорится: "дыйствуя (фуму) въ плоти и плотских в движеніях в божественно и безгрешно 3) . Основываясь на этой идее, Аполлинарій отрицаль ученіе о страстности Божества: "ананема утверждающему, что Божество страстно", --- писаль онь въ исповъданіи і); тоже онь высказываеть и въ ж. и. л.: "усвояющіе Божеству человъческое, какъ то преуспѣяніе и страданіе, — виѣ церковнаго и спасительнаго неповъданія ву . Кромъ этихъ поразительныхъ совпаденій, можно наблюдать еще замічательную аналогію между частными выраженіями х. µ. л. и языконъ сочиненій Аполлинарія. Таково, напр., выраженіе ж. и. ж. "такъ что плоть объединена съ Божествомъ". Понятіе "единенія" въ его техническомъ выраженіи дхоа вреже есть нринадлежность языка Аподлинарія и продуктъ его терминологін. Въ своемъ сочиненіи къ Діодору онъ не разъ употребляль этоть терминь и ополчался на защиту его 6). Cio da me othocatca bidamenia: "lúcor Prívator"), Prívator Eluge" 3), и др., имъющія аналогію въ прочихъ произведеніяхъ Аполлинарія  $^{3}$ ); наконець, частое употребленіе въ  $\pi$ .  $\mu$ .  $\pi$ . вопросовъ съ частицею  $\pi \tilde{\omega} s^{i,\bullet}$ ) составляетъ также пріемъ, свой-

<sup>1)</sup> Vid. ap. Iustinian., Contra Monoph. Maji, VII, p. 301.

<sup>2)</sup> Patr. doctr., Maji VII, p. 140.

<sup>3)</sup> Maji, p. 174 a; de-Lagarde, p. 110; Dräseke, 377.

<sup>1)</sup> Adv. fraud. apoll.--Migne, 86, 2, col. 1952.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Maji, p. 174 a; de-Lagarde, p. 104; Dräseke, 370.

<sup>6)</sup> Adv. fraud. apoll.—Migne, t. 86, 2, Col. 1965: διαπάξεις τὴν ἄκραν ἔνωσιν,—κατὰ σάρκα τὴν ἄκραν ἔνωσιν ὁμολογυσμεν—διὰ τὴν ἄκραν ἕνωσιν,— χλευάζων τὴν ἄκραν ἕνωσιν, - ibid.

<sup>7)</sup> Maji, p. 174 a; de-Lagarde, p. 110; Dräseke, p. 377.

<sup>8)</sup> Maji, p. 175 a; de-Lagarde, p. 111; Dräseke, 378.

<sup>9) &</sup>quot;Καὶ οὔτω ελύετο ἐν Χριστῷ ἡ ἀμαρτία, καὶ κατελύθη ἐκ τῆς ἀμαρτίας θάνατος",—Vid. ap. Leont. Adv. fr. apoll. Migne, 86, 2, c. 1952; πρὸς τὴν τοῦ διαβόλου καταλυσιν, apud. The doret., Dialog., cit. ed. t. IV, p. 112.

<sup>10) ,,</sup> Έὰν ἐίπωσι, πῶς τρία πρόσωπα, καὶ πῶς μία θεότης",—Μαji, p. 173.—

ственный Аполлинарію, которымь онь часто пользовался въ сочиненіи противъ Діодора <sup>1</sup>). Итакъ, внутреніе признаки сочиненія, особенности его языка и выраженій указывають намъ автора его въ лицъ Аполлинарія.

Построенный на внутреннихъ основаніяхъ, этотъ выводъ находитъ себъ полное подтвержденіе въ свидътельствахъ древне-церковной литературы. Какъ мы знаемъ изъ древнихъ церковныхъ писателей, пользовавшихся разсматриваемымъ сочиненіемъ, догадку о принадлежности его Аполлинарію высказывали св. Максимъ Исповъдникъ, Евлогій Александрійскій и Леонтій Византійскій <sup>2</sup>). Но прпписывая ав-

Dräseke, 375;—καί πάλιν εάν είπωσιν οι άσεβεῖς πῶς οὐκ ἀν εἶεν τρεῖς θεοί, κτλ. ibid. p. 172; Dräseke, 374.

<sup>-...</sup> ή) η Πῶς σπέρμα του Λανίδ τὸ ἐκ τῆς θεϊκῆς οὐσίας... πῶς τὸ κτίστον ἄκτιστον... πῶς Λημιούργος κτλ. — Contr. Diod. Π, c 22, ap. Leont. ibid. c. 1968

<sup>2)</sup> См. выше. — Названные сейчасъ писатели не были единственными лицами, знавшими "ж. и. п." Цитаты на это сочинение вообще начинаются съ половины У-го въка. Въ особенномъ почеть оно находилось у монофизитовъ, такъ какъ здъсь прямо отвергается учение о двухъ природахъ. Евтихій уже читаль его подъ именемъ Григорія Чудотворца и на него именно ссылался въ защиту своихъ возэрвній предъ пацой Львомъ; Тимоеей Элуръ цитовалъ его въ "книгъ противъ собора", въ посланіи къ жителямъ Констинтинополя и въ трактатъ противъ письма Льва къ Флавіану (Wright, Catalogue, II, 640, 641, 643). Еще въ VI-мъ въкъ быль приготовленъ переводъ его на сирскій языкъ, который все-же не былъ единственнымъ (Ryssel, ibid., s. 125-127); частыя выдержки изъ него встрачаются въ монофизитскихъ рукописныхъ сочиненіяхъ VI-IX вв. (Wright, ibid., pp. 551. 607. 919. 922. 925. 932. 946. 948 и др).—Изъ православныхъ церковныхъ писателей за подлинное сочинение св. Григорія Чудотворца принимали его Ефремъ Антіохійскій (Phot., с. 229, р. 258), Анастасій Синаитъ и вследъ за нимъ Евфимій Зигабенъ (Panopl., tit. XVI, Migne, gr. s., t. 130, с. 1077), причемъ два последнихъ читали его въ списке исправленномъ съ точки зрвнія православнаго ученія (именно: "καὶ ἔστι θεὸς άληθινός δ άσαρχος έν σαρχί φανερωθείς, οδ δύο πρόςωπα, άλλα δύο φύσεις" вивсто: "ού δύο πρόσωπα ούδε δύο φύσεις"). О поздивишихъ церковныхъ писателяхъ, считавшихъ  $\varkappa$ .  $\mu$ .  $\pi$ . также подлинно — Гритвореніемъ, которыхъ перечисляють Rissel (s. 40, anm. 1) и Harnack (Geschichte d. altchr. Liter., 1, 435) вследъ за Алляціемъ (Diatriba de Theodoris et eorum scriptis, Migne, gr. s., t. 10, с. 1222 sqq), нужно заметить, что большинство изъ названныхъ имъ лицъ принадлежало къ защитникамъ уніи и на ділів руководилось желаніемъ извлечь изъ ж. и. п. доказательства ученія объ исхожденіи Св. Духа и отъ Сына. (К.  $\mu$ .  $\pi$  о Св. Духѣ выражается такъ: "е́х  $\vartheta$ еоῦ  $\tau$ . οὐσίας  $\pi$ а 200ς δι'νίου έκπεμφέντα" Ηπη Έκ θεού δι'νίου χοριγούμενον).

торство ж. и. л. Аполлинарію, Максимъ Исповедникъ довольствуется однимъ простымъ заявленіемъ объ этомъ или установкой факта, не вдаваясь въ раскрытіе основаній своего мивнія; Евлегій же Александрійскій прямо опирается на содержание этого сочинения, то ость, на техъ же самыхъ доводахъ, какіе выше изложены нами, а Леонтій Византійскій, если и имълъ объективныя основанія въ пользу принадлежности "ж. и. ж." Аполлинарію, то не счелъ нужнымъ указывать ихъ '). Между твиъ всв эти, названныя сейчасъ, лица могли бы привести твердыя вибшиія свидетельства въ пользу принадлежности ж. и. л. Аполлинарію, если бы пожелали; такія свид'втельства существовали въ ихъ время. Сюда относятся прежде всего заявление Ипатія Ефесскаго на собосъдованіяхъ 531-го года и извъстія налостинскихъ монаховъ и императора Маркіана. Правда, какъ въ заявленіи Ипатія, такъ и въ посланіяхъ палестинскихъ монаховъ и Маркіана, "х. и. л." не названо по заголовку и не приведено изъ него ни одного слова; въ томъ и другомъ случав сказано только то, что находящееся въ обращении у монофизитовъ подъ именемъ Григорія Чудотворца сочиненіе принадлежить Аполлинарію; однако, не можеть быть никакого сомпънія въ томъ, что подъ этимъ сочиненіемъ разумълось именно "х. и. л.", такъ какъ это было единственное съ именемъ Григорія Чудотворца сочиненіе, пользовавшееся широкою популярностію у монофизитовъ и прямо подтверждавшее ихъ учение объ одной природъ. Самымъ же авторитетнымъ свидетелемъ, ставящимъ вне всякихъ спо-

<sup>1)</sup> Въ "Advers. fraud. Apoll." Леонтій приводить двѣ выдержки изъ "х. µ. π.", вслѣдъ за письмомъ Аполинарія къ Діокесарійскимъ епископамъ, которому предпослано такое замѣчаніе: "'Απολλιναρίου ἐχ παλαιοῦ ἀντιγράφου εὐρεθέντος ἐν τῷ βιβλιοθήχα τοῦ τῆς Συδονίων θεφίλ. ἐπισχόπου 'Ανδρέου"—Аполинарія изъ древняго списка, найденнаго въ библіотекѣ Андрея, боголюбезнѣйшаго епископа церкви Сидонской" Еслибы Леонтій, выписывая цитату изъ х. µ. π., добавилъ предварительно: ἐχ τοῦ αὐτοῦ αντιγράφου или что лябо подобное, тогда не было бы сомивнія въ томъ, что и х. µ. π. найдено было имъ въ древней рукописи и подъ именемъ Аполинарія (Cf. Caspari, в. 79), а такъ какъ онъ этого не сдѣлалъ, то и вопросъ о томъ, были-ли у Леонтія внѣшнія основанія для усвоенія "х. µ. π." Аполинарію, остается открытымъ. По нашему мнѣню, вся вѣроятность говорить въ пользу положительнаго рѣшенія его, но развивать это мнѣніе и настанвать на немъ мы не имѣемъ мадобности.

ровъ принадлежность "х. и. л." Аноллинарію, на котораго могли ссылаться и полежисты, является Осодорить. Осодорить зналъ ж. и. ж. и цитовалъ его въ своемъ Eranistes seu Polymorphus" прямо подъ именемъ Аполлинарія. Такъ какъ сто свидътельство имъетъ ръшающее значение, то мы последуеть примеру Каспари и сопоставима цитаты Осолорита съ соотвътствующими мъстами "х. и. ж.".

 $\Theta$ eonopht<sup>1</sup>)

x.  $\mu$ .  $\pi$ . (no haranio Maa)

οὖν ἀναλλοιώτου 🖊 Πιστεύομεν 👚 μενούσης τῆς θεότητος τὴν σάρ- τὴν σάρχωσιν τοῦ λόγου πωσιν αὐτῆς γεγενῆσθαι πρὸς άνακαίνωσιν της άνθρωπότητος. οὔτε γὰρ ἀλλοιώσις, οὔτε μεταχίνησις ούτε περικλεισμός περικλεισμός εν νέυματι γέγονε περί την αγίαν τοῦ θεοῦ δύναμιν

Όμολογοῦμεν τὸν υίὸν τοῦ θεοῦ υίον ανθρώπου γεγενησθαι, σύχ όνόματι, άλλ' άληθεία ποοσλα- προςλαβόντα σάρχα έχ βόντα έχ Μαρίας τῆς παρ- Μ. θένου σάγχα 3).

Καὶ τῶν περὶ σάρχα παθῶν γενομένων την απάθειαν η δύναμις είχε τὴν ἑαυτῆς, ἄσεβεῖ οὖν ὁ τὸ πάθος ανάγων είς την δύναμιν 3)

Υιός έπηδήμησε πόσμω σάρπα έχ τῆς παρθένου λαβῶν, ἣν έπλήρωσεν άγίου πνεύματος είς τὸν πάντων ἡμῶν ἀγιασμόν, θανάτω δη τὸν θάνατον παρα- θανάτω δε παραδούς τὴν σάρχα δούς, τὸν θάνατον ἔλυσε διὰ τῆς τὸν θ. άναστάσεως είς την πάντων ημών ανάστασιν 4)

ούτε γαρ άλλαξις

πάρθ. (p. 174).

άσεβῆς οὖν

έχ παρθένου

<sup>1)</sup> Theodoreti opera, Paris, 1642, t. IV; первую выдержку Сводорить предваряеть словами; πέν τῷ περὶ πίστεως λογιδίφ οὐτως λέγει...

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Эти слова сообщаются подъ заглавіемъ: най ён ётёра бё ёнЭебег ойτως ἔφη.

<sup>3)</sup> Dial. III, p. 171.

<sup>4)</sup> Dial. III, р. 171. Эти слова Өеодорить цитируеть несколько выше

. Точное совпаденіе цитать Өеодорита 1) съ существующимъ текстомъ z.  $\mu$   $\pi$ . дълаетъ несомнъннымъ то заключеніе, что этоть церковный писатель зналь разбираемое сочиненіе и зналъ подъ именемъ его автора, --- Аполлинарія. Өеодорить ни однимъ словомъ не упоминаеть о томъ, чтобы х. и. л. предлежало ему въ качествъ сочинения Григория Чудотворца, какъ это дълають Леонтій Византійскій и Евлогій Александрійскій, ни одмимъ намекомъ не указываетъ на то, что, относя и. и. л. къ числу произведеній Аполлинарія, онъ следоваль какимъ нибудь внутреннимъ указаніямъ, кромъ традиціи или свидътельства рукописей. Эранистъ быль написань Өеодоритомь около 448-го года 2), то есть, немного болве, чвиъ полввка спустя послв смерти Аполлинарія, -- значить, -- въ то время, когда еще на почвъ внышнихъ свидътельствъ могли несомнънно знать, что сочиненіс "х. и. л." есть дело Аполлинарія. Но чемъ же, точне. основывается Оеодорить? на свидетельстве рукописи или на традиціи? Каспари полагаеть, что въ эпоху составленія Эраниста существовали еще рукописи, въ которыхъ "х. и. ж. " носило имя Аполлинарія, а не Григорія Чудотворца 3), и что Өеодорить, цитируя "х. и. л." какъ про-

преднествовавшей выдержки и раздівляєть посредствомъ "καὶ μετ' όλίγ α πάλιν" отъ предъидущихъ цитатъ своихъ, заимствованныхъ изъ сочиненія Аполинарія, которое онъ просто обозначаєть: "καὶ ἐν ετέρφ παραπλησίφ συγγράμματι,...; "παραπλήσιος" въ этомъ случаїв относится къ другой книгів Аполинарія, процитированной  $\Theta$ еодоритомъ подъ титломъ "κατὰ καιφαλαίον βίβλιον".

<sup>1)</sup> Кром'в приведенных нами,  $\Theta$ еодорить цитируеть еще выдержку подъ заголовкомъ: " $\mathring{e}v$   $\mathring{\tau} \mathring{\varphi}$   $\pi \mathring{e} \mathring{\varphi}$   $\mathring{\pi}$   $\mathring{i}\sigma \mathring{\epsilon} e \omega_{\mathcal{E}}$   $\mathring{\lambda} \mathring{o} \mathring{\iota} \mathring{\phi} \mathring{e} \mathring{\varphi}$ :  $\mathring{\pi} \mathring{\varphi} \sigma \mathring{\phi} u \mathring{\phi$ 

<sup>2)</sup> Глубоковскій Н. Блаженный Өеодоритъ, 11, 150. 151.

<sup>3)</sup> s. 85. 86.

изведеніе Аполлинарія, следоваль указанію подобной рукописи, которую онъ и имълъ подъ своими руками 1). Нельзя отрицать перваго предположенія Каспари; возможно, нечно, и то, что такой записной знатокъ литературы древнецерковной, какъ Өеодоритъ, могъ имъть подъ руками рукопись "к. и. л." съ именемъ Аполлинарія, но едва-ли это последнее вероятно. Применяя это предположение къ уясненію особенностей цитать Өеодорита, Каспари самъ не могъ справиться съ нимъ и, по крайней мъръ, въ одномъ мъсть должень быль признать, что Өеодорить пользовался не рукописью, а заранве выбранными местами, эксцептами, сдъланными имъ еще до составленія Эраниста <sup>2</sup>). Дъло въ томъ, что х. и. л. было извъстно Өеодориту подъ именемъ "пері пістею догібног" и что, цитируя его подъ этимъ названіемъ, опъ смішиваетъ цитаты, съ одной стороны поміщая въ рядъ выдержекъ, заимствованныхъ изъ "περί πίστεως" такія, какихъ нътъ въ  $\varkappa$ .  $\mu$ .  $\pi$ .; съ другой, — слова, несомнънно взятыя оттуда и находящіяся въ существующемъ тексть  $\varkappa$ ,  $\mu$ ,  $\pi$ ., онъ приводить уже подъ иными заглавіями, какъ-ΤΟ: , καὶ ἐν ἐτέρα δὲ ἔκθεσει σὔτως ἔφη, ", καὶ ἐν ἑτέρω δε παραπλησίω συγγράμματι τᾶυτα γέγραφε"... Βτ οτητικουτι взятыя, каждая изъ этихъ особенностей еще можеть быть такъ или иначе уяснена, но для этого нужно делать слишкомъ много предположеній, излишнихъ для цёли и не отвёчающихъ той определенности, съ какою приводить свои цитаты Оеодоритъ, предваряя или раздъляя ихъ категорическими заявленіями "ούτως έφη, ούτως γέγραφε καί μεθ' όλίγα". По нашему мивнію, проще и ввроятные будеть признать, что Өеодоритъ заимствовалъ свои цитаты оттуда же, откуда брали ихъ и позднъйшіе полемисты противъ монофизитства, сближавшіе его съ аполлинаріанствомъ, то есть, изъ вторыхъ рукъ, - изъ трудовъ учениковъ Аполлинарія, или, еще върнве, изъ полемическихъ сочиненій противъ Лаодикійскаго писателя, которыхъ тамъ много вышло изъ подъ пера представителей Антіохійской школы. За въроятность такого предположенія, само собой уясняющаго ошибки въ цитатахъ Өеодорита, говорить то обстоятельство, что въ томъ же

<sup>1)</sup> Anm. 27-30; ss. 81-85.

<sup>2)</sup> Anm. 29, s. 83, 84;

448-мъ году, въ которомъ Өеодоритъ писалъ своего Эраниста, Евтихій уже ссылался въ свою защиту на сочиненіе Григорія Чудотворца, подъ которымъ нельзя разум'ять ничего инаго, кромъ ж. и. л. Слъдовательно, въ половинъ V-го въка сочинение ж. и. ж. было извъстно уже подъ именемъ Григорія Чудотворца и настолько было принято, что Евтихій съумьль добросовыстно обмануться на немъ. Подлогъ сочиненій Аполлинарія въ рядъ произведеній отцовъ церкви сделанъ былъ, какъ мы видели, приблизительно въ 419-431 гг., но Өеодорить могь и не знать о подлогь, такъ какъ споры о подложныхъ сочиненіяхъ начинаются позднве, уже послв Халкидонскаго собора. Онъ могъ и имълъ право довольствоваться теми свъденіями объ Аполлинаріи и его сочиненіяхъ, какія онъ нашелъ въ полемическихъ трудахъ близкихъ къ нему по воззрвніямъ антіохійскихъ богослововъ и, приготовивши отсюда эксцепты подлинно - Аполлинаріевыхъ словъ, пользоваться ими въ полемическихъ пъляхъ. Отсюда легко объясняется вся неопредъленность и спутанность его цитацій.

Для доказательства принадлежности ж. и. л. Аполлинарію и для исторіи самаго сочиненія этоть выводь болье важонь, чвиъ это кажется на первый взглядъ. Осодорить цитирусть слова Аполлинарія въ положительномъ, недопускающемъ сомнівній и возраженій тонь. Если сдівланный нами выводь спряведливъ, то въ свидетельстве Осодорита о принадлежвости ж. и. л. Аполлинарію, помимо авторитета его самого, какъ историка и человъка выдающейся учености, мы имъемъ свидетельство още более древнее, - свидетельство, быть можеть, непосредственнаго ученика Аполлинарія, или полемиста, дъйствовавшаго еще при жизни самого этого сочиненія и потому вполнъ освѣдомленнаго относительно его литературныхъ произведеній. Подтверждая собой вполнъ объективныя извъстія Маркіана и палестинскихъ монаховъ о надписани сочиненій Аполлинарія именемъ Григорія Чудотворца, свидетельство Осодорита наглядно уясняетъ, что х. и. л., цитируемое въ Эранистъ подъ именемъ Аполлинарія, есть именно тотъ трудъ его. надписанный именемъ Григорія, на который ссылался Евтихій и который разум'яли Маркіанъ и палестинскіе монахи. Такимъ образомъ, и внъшнія свидътельства и внутренніе признаки съ очевидностью

ноказывають, что сочиненіе  $\varkappa$ .  $\mu$ .  $\pi$ . принадлежить Аполлинарію и ложно приписывается Григорію Чудотворцу.—Обращаемся къ анализу этого сочиненія.

Въ рукописяхъ и существующихъ изданіяхъ разсматриваемое сочинение носить надписание: "ή κατά μέρος πίστις". Это надписание понимають различно. Его можно передать въра въ части, то есть, въроисповъдное изложение церковныхъ догматовъ-не всёхъ, а некоторыхъ, какъ понимають это надписаніе Турріань и Фоссіусь 1). Но такой переводъ не соотвътствуетъ содержанію сочиненія; въ составъ его входить изложение всехъ церковныхъ догматовъ,-даже два частныхъ сумвола, изъ которыхъ одинъ имъетъ форму крещальнаго. Поэтому, болбе вбрнымъ надо счесть другой переводъ: въра въ ся частяхъ, т. с. пространное, детальное или, лучше всего, подробное изложение въры, какъ это предложено со стороны Каспари <sup>2</sup>). Это надписание наше сочиненіе получило очень рано. Леонтій Византійскій <sup>3</sup>), Евлогій Александрійскій () и Анастасій Синанть () знають его подъ этимъ наименованіемъ. Но <del>Осодорить</del> поступаеть иначе: онъ цитируетъ это подробное изложение въры не подъ именемъ "κατά μέρος πίστις", а подъ общимъ обозначеніемъ "περί πίστεως λογιδίου", то есть, краткаго сочиненія о въръ, или просто книжки о въръ. Что касается уменьшительнаго " $\lambda o \gamma i \delta i o v$ ", то оно хорошо уясняется изъ того, что употреблено Өеодоритомъ или его источникомъ по сравнению съ другими сочиненіями Аполлинарія, напр. по сравненію съ "Доказательствомъ Божественнаго бытія во плоти", — сочиненіемъ очень обширнымъ, въ отношеніи къ которому "Изложеніе в ры" д в йствительно должно было являться какъ книжка, какъ маленькое сочинение. Взятое же само по себъ, какъ только изложение въры, г. и. л. не заслуживаетъ этого уменьшительнаго названія и есть, действительно, подробное изложение въры. Уже это одно обстоятельство говорить о томъ, что приложенное къ к. и. л. Осодоритомъ название леді

<sup>1)</sup> Caspari, Anm. 1, s. 65.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) s. 65.

<sup>3)</sup> Adv. fraud. Apoll., Migne, 86, 2. col. 1972.

<sup>4)</sup> Photii, Bibliot., cod. 230; ed. Beck., p. 271.

<sup>5)</sup> Eutych. Panopl. t. XVI,—Migne, gr. s., t. 130, c. 1077.

 $\pi i \sigma \tau \epsilon \omega_{\varsigma}$   $\lambda o \gamma i \delta \iota o \sigma$  не есть первоначальное. Терминъ  $\kappa$ .  $\mu$ .  $\pi$ ., подъ которымъ разсматриваемое сочиненіе было распространено въ VI-мъ и последующихъ векахъ, несравненно боле характеристиченъ, чемъ  $\pi s \varrho i$   $\pi i \sigma \tau \epsilon \omega_{\varsigma}$   $\lambda o \gamma i \delta \iota o \sigma$ , — названіе, не выражающее собой ничего, кроме указанія на общее содержаніе, и вообще боле понятное, какъ случайное обозначеніе со стороны цитирующаго писателя. Поэтому, первичнымъ надписаніемъ изложенія веры удобне признать то, подъ какимъ оно и дошло до насъ, т. е.  $\eta$   $\kappa \alpha \tau \alpha$   $\mu \epsilon \varrho o \varsigma$   $\pi i \sigma \tau i \varsigma$ , или  $\kappa$  Подробное изложеніе веры".

По своему содержанію "Подробное изложеніе віры" само собой распадается на пять довольно равномърныхъ частей. изъ которыхъ первая служить введеніемъ ко всему сочиненію, а последняя заменяеть собой заключеніе 1). Въ обширномъ по сравнению съ объемомъ цълаго введении авторъ определяеть свое отношение къ господствовавшимъ въ его время ложнымъ воззръніямъ на главнъйшіе предметы христіанской въры <sup>2</sup>). Онъ объявляетъ враждебными и чуждыми апостольского исповеданія техъ, которые утверждають, что Сынъ и Св. Духъ изъ несущаго и что Они не по существу. а по дару и благодати являются причастниками Божества. Не менъе чужды ея и тъ, которые не по истинъ исповъдують Три Лица Св. Троицы, а нечестиво измышляють тройное въ единицъ и Сына называютъ мудростью Божіею, подобною мудрости человіческой. Отвергнувъ такимъ образомъ объ крайности въ ученіи о Св. Троицъ, аріанство и савелліанство, -- авторъ кратко излагаетъ свои, выдаваемыя имъ за строго-церковныя возэрвнія на двло воилощенія и объявляеть, что "если ніжоторые и здісь извращаютъ священную въру, или усвояя Божеству человъческое, какъ-то преуспъяніе н страсти и пріобрътенную



<sup>1)</sup> Это деленіе предложено Саврагі и принято въ изданіи Дрэзеке. Мы следуемъ ему, отступая только въ отношеніи къ пятому отделу, который кажется намъ естественне начинать не словами " $\epsilon i \varsigma$   $v i i \varsigma$ ", а словами: " $\theta \epsilon i \varsigma$  о  $\pi \alpha \tau \eta \varrho$ ", — въ видахъ большаго единства и законченности его содержанія.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Maji, pp. 170 ab; de-Lagarde, p. -103 (18-37), 104, (1-19); Dräseke, p. 369, 370.

славу  $^1$ ), или отдѣляя отъ Божества преуспѣвающее и страждущее тѣло, какъ собственною жизнію существующее ( $\dot{\omega}_{\mathcal{S}}$   $i\delta\iota\alpha\mathcal{S}\acute{o}$   $v\tau\omega_{\mathcal{S}}$   $\dot{v}\varphi_{\mathcal{S}}\sigma\dot{\tau}\acute{o}\mathcal{S}$ ), то и они внѣ церковнаго и спасительнаго исповѣданія". —Этимъ введеніемъ въ существенномъ опредѣлено уже все содержаніе "Подробнаго изложенія вѣры", такъ что послѣдующіе отдѣлы представляютъ собой лишь развитіе тѣхъ ноложеній, какія намѣчены здѣсь,

Согласно программъ, указанной въ введеніи, слъдующій за нимъ отдълъ сочиненія 3) занимается изложеніемъ ученія о Св. Троицъ и воплощеніи въ противоположность аріанству. Аполлинарій выходить здёсь изъ идеи Богопознанія. Никто не можетъ познать Бога иначе, какъ чрезъ Сына, источника всякой мудрости, но и къ Сыну никто не можеть прійти иначе, какъ въ Духѣ Святомъ, ибо Духъ есть жизнь и освящение всего. Поэтому, кто называеть Сына Богомъ только потому, что Онъ исполненъ Божества (ώς πληρωθέντα θεότητος), а не потому, что Онъ рожденъ изъ Вожества, тотъ отвергаетъ разумъ, отвергаетъ мудрость, погубляеть знаніе о Богь, впадаеть въ почитаніе твари. укрвпляеть нечестіе Эллиновь, подражаеть неверію Гудоевь. Равнымъ образомъ и тотъ, кто говоритъ о Св. Духъ, что Онъ есть освященное создание, уже не можетъ мыслить все освящаемымъ въ Духф, ибо онъ отвергаетъ источникъ освященія, уничтожаеть святое крещеніе, не можеть исповъдовать Троицу святою и уравниваетъ созданіе съ Создателемъ. Но какъ одно крещеніе, одно призываніе и одно служение Св. Троицъ, такъ должно исповъдовать и одну Ея сущность или Божество и одну въчность. Переходя тъмъ къ ученію о воплощеніи, Аполлинарій излагаетъ его въ формъ символа. Цъль, которую онъ хочетъ достигнуть здёсь, заключается въ томъ, чтобы утвердить пеизмённость и безстрастность Божества въ Лицъ Богочеловъка.

Въ параллель разсмотренному сейчасъ отделу, въ которомъ авторъ направляется противъ аріанства, третій от-

<sup>1)</sup> Разум'вется крайняя докетическая партія, учившая о превращеніи Вожества въ челов'вчество во Христ'в.

<sup>2)</sup> Разумъется крайняя евіонитская цартія, учившая о двухъ сынахъ во Христъ.

<sup>3)</sup> ΟΗΣ προστηραστού οτυ "Ούδελς οὖν δύναται"—μο, ἀνταποδοθήναι κατ' ἀξίαν". Maji, p. 170. B.—171. b; Lagarde, 104, 29—106, 17; Dräseke, pp. 370—372.

дълъ "Подробнаго изложенія въръ" раскрывають ученіе о Св. Троицъ въ противоположность сивелліанству. Этотъ отдель имбеть важное значение для возстановления терминологіи Аполлинарія въ ученій его о взаимоотношеній Трехъ Лицъ Св. Троицы. Вопреки Савеллію, отожествлявшему Сына Божія съ Богомъ Отцомъ, Аполлинарій здёсь выставляеть положение: "Одно Божество въ Трехъ Лицахъ", положение, въ которомъ "троичность утверждается и единство не отвергается". Если въ полемикъ съ аріанствомъ автору нужно было доказывать единство Божества, то здёсь, въ опровержение Савеллія, ему надлежало разъяснить различію Лицъ Св. Троицы при единствъ Ихъ сущности. Эту задачу Аполлинарій выполняеть на основаніи Св. Писанія (которое говорить объ Отцъ, Сынъ и Св. Духъ, какъ объ отдъльныхъ самостоятельныхъ Лицахъ), съ особеннымъ вниманіемъ останавливаясь на доказательствахъ своего ученія о Св. Духъ. И не только въ свидътельствахъ Св. Писанія открывается троичность Лицъ, но и въ дълъ спасенія, ибо какъ Отецъ послалъ Сына, такъ Сынъ послалъ Св. Духа, а одно лицо не можетъ посылать самого себя. Весь противо-савелліанскій отабль заканчивается сжатымъ изложеніемъ раскрытаго въ объихъ предыдущихъ частяхъ ученія о Св. Троипъ.

Четвертый отдёлъ заключаеть въ себё положительное, непрерываемое полемикой исповедание вёры автора въ Св. Троицу и въ воплощение Слова 1). Особенное внимание въ немъ авторъ обращаетъ на разъяснение своихъ воззрёний на Лицо Богочеловёка и въ этомъ самъ указываетъ специальную задачу своего сочинения. Не смотря на отсутствие полемики, этотъ отдёлъ, однако, не имёетъ той послёдовательности въ изложении мыслей, какая наблюдается въ предшествующихъ частяхъ сочинения. Внёшней и притомъ очень своеобразной стройности онъ, впрочемъ, не лишенъ: онъ въ свою очередь какъ бы распадается на три части, причемъ каждая изъ нихъ сначала излагаетъ учение о Св. Троицё, а затёмъ раскрываетъ учение о воплощении, такъ что въ цёломъ отдёлё авторъ три раза возвращается къ учению о Троицё



и три раза къ ученію о воплощеніи <sup>1</sup>). Эта раздробленность содержанія разсматриваемаго отдёла объясняется тёмъ, что въ составъ его введены три полныхъ символа вёры, изъ которыхъ къ первому и послёднему авторъ присоединяетъ еще сжатое изложеніе своихъ христологическихъ воззрёній. Такъ какъ внесенные въ этомъ отдёлъ символы будутъ разразсмотрёны нами ниже, а общій характеръ христологическаго ученія Аполлинарія указанъ выше, при рёшеніи вопроса о происхожденіи сочиненія, то мы считаемъ лишнимъ передавать содержаніе этого отдёла и переходимъ къ послёдней части сочиненія, замёняющей собой заключеніе <sup>2</sup>).

Здёсь Аполлинарій еще разъ обращается къ ученію о св. Троицё и въ соответствіе тому, что сказано было въ введеніи, выражаетъ его въ несколькихъ положеніяхъ, построенныхъ въ противоположность аріанству и савелліанству. "Богъ Отецъ, будучи Лицомъ совершеннымъ, имъетъ совершенное Слово, истинно родившееся изъ Него, не какъ слово сказуемое (противъ савелліанства), и не сына по сыноположенію (противъ аріанства), но Сына-Бога по природе, имъетъ же и Духа Святаго, отъ Бога чрезъ Сына низводимаго на сынополагаемыхъ", почему и Троица не можетъ быть ни сливаема въ одно, ни раздёляема на три. Эта главная мысль всего сочиненія и подтверждается далье рядомъ свидётельствъ изъ св. Писанія, которыми и заканчивается все изложеніе вёры. — Вотъ въ существенныхъ пунктахъ содержаніе Аполлинаріева изложенія вёры 3).

<sup>1)</sup> Περβαπ часть οτь "δμολογοθμεν" — до "χυρίου ἡμῶν Ι. Χριστου (Dräseke, pp. 376, 12—377, 17); βъ ней βъ "δμολογοθμεν — άγιασθέντα (Dräs. p. 376, 12—19) рѣчь идеть о Троицѣ, а βъ "ἔτι ομολογοθμεν" — χυρίου ἡμών Ι. Χριστου (Dräs., p. 376, 19—377, 17") ο βοπλοιμεμία. Βτοραπ часть οτь "πιστεύομεν" — до "ζωὴν αλώνιον (Dräs., p. 377, 17—29); βъ ней βъ "πιστεύομεν — εἰς εν άγιον πνευμα (p. 377, 17—24)"— ο Τρομцѣ, α βъ "χαὶ εἰς παρουσίαν — ζωὴν αιώνιον"— ο βοπλοιμεμία. Τρετья часть οτь "διαολογοθμεν δμοσύσιον" — до "κόσμου παντὸς σωτήριον"; βъ ней βъ "δμολογ. — χτίσιν" — ο Τρομцѣ, α βъ "νίὸς — σωτήριον" (Dras., p. 378, 7—20) ο βοπλοιμεμία.

<sup>2)</sup> Отъ "θεὸς ὁ πατὴς" - до конца; Мајі, pp. 175 a—176. b; Lagarde, 111, 29—113, 38; Dräseke, 378, 20—380, 35.

<sup>3)</sup> Въ современных изданіяхъ это сочиненіе не им'єть никакого разділенія на части или главы. Нужно, однако, думать, что д'вленіе не всегла было чуждо сочиненію Аполлинарія. Леонтій Византійскій им'єль подъ свочими руками списокъ  $\varkappa$ .  $\mu$ .  $\pi$ ., разд'єленный на главы, такъ какъ вторую свою выдержку онъ цитируеть подъ заголовкомъ "έν τῷ προ ἀντον  $\varkappa \varepsilon \varphi \alpha \lambda \alpha i \varphi^{\alpha}$ .

Цъль сочиненія ясно указана въ прямыхъ его словахъ: "такъ какъ некоторые отягощаютъ насъ, пытаясь извратить нашу въру въ Господа нашего Іисуса Христа, исповъдуя Его не Богомъ воплотившимся, но человъкомъ, соединеннымъ ( $\sigma v v \alpha \phi \theta \dot{\epsilon} v \tau \alpha$ ) съ Богомъ, ради этого мы и дѣлаемъ исповъдание относительно высказанной (ранбе въ этомъ сочиненіи) въры 1)". Христологическое ученіе Аполлинарія возбудило широкія волненія въ церкви; благодаря-ли особенностямъ его новой терминологіи, или вследствіе услугъ горячихъ последователей, оно было понято полемистами вопреки прямому его смыслу и прямымъ заявленіямъ Аполлинарія <sup>2</sup>). Въ то же время появились обвиненія и на его учение о троичности Лицъ въ Божествъ и единствъ существа, то приравнивавшія его воззрѣнія къ савелліанству, 3), то указывавшія въ его Троицъ лъстницу, не возводящую на небо, но низводящую оттуда 4). Въ виду этихъ обвиненій Аполлинарій еще разъ приняль попытку изложить свою въру въ Троицу и воплощение и дать вмъсть съ тъмъ апологію своего ученія.. Въ частности здёсь имелись въ виду противники ученія о троичности Лицъ въ Богѣ и единства существа Ихъ, — аріане, духоборцы и савелліане<sup>5</sup>), такъ и полемисты противъ христологическаго ученія Аполобвинявшіе его въ томъ, будто онъ защищаеть преложение или превращение Божества въ плоть при воплощеніи и придаеть Ему свойства человіческія 6). На последній пункть Аполлинарій указываеть несколько разъ въ своемъ изложеніи въры: "если же нъкоторые и здъсь разрушають святую въру, усвояя Божеству человъческое, какъ

<sup>1</sup>) Maji, p. 174 a; Lagarde, p. 110; Dräseke p. 376. 377.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Изв'встно, какъ много положилъ Аполяннарій труда для утвержденія той мысли, что онъ никогда не училъ о томъ, что плоть Христа единосущна Богу, ни о томъ, что она съ неба. См. Ер. ad Serapion. apud Leont. Adv. fraud. Apoll., Migne, gr. s., t. 86, 2, c. 1948; Ep. ad Dionys. ibid, c. 1949; Expositio fidei, ibid. c. 1952

<sup>3)</sup> Basil. Magni. Ep. CCLXV, 2.

<sup>1)</sup> Следы этихъ обвиненій см. у св. Григорія, Ер. ad Cledon., l, Migne, gr. s., t. 37, col. 188.

<sup>3)</sup> См. Maji, p. 170 a и 171 b; de-Lagarde, p. 103. 104; Draseke, p. 369. 370.

<sup>6)</sup> Cp. Theodoret, Dial. I; 'Aπολλιναφίου ἐχ τ. κατὰ κεφάλαιον βιβλίου, p. 45  $\mu$  др.

то преуспѣяніе и страсти и пріобрѣтенную славу ( $\epsilon \pi \iota \gamma \epsilon v o \mu \epsilon \nu \eta v \delta \delta \xi \alpha v$ ), —то и эти внѣ апостольскаго, спасительнаго исповѣданія". Противъ этого положенія цѣликомъ направляется и аполлинаріанское исповѣданіе, внесенное въ составъ втораго отдѣла "х.  $\mu$ .  $\pi$ ." Такимъ образомъ въ "х.  $\mu$ .  $\pi$ ." Аполлинарій хотѣлъ дать полный отчетъ въ своей вѣрѣ и защитить ее; поэтому, вмѣстѣ съ Каспари, его можно назвать "Ароlogia de fide sua", или завѣтомъ вѣры, подобнымъ напр. оставленному Ульфилой 1).

Изъ этой цели и характера "Подробнаго изложенія веры" открывается и то значеніе, какое имфеть разсматриваемое сочинение въ ряду прочихъ произведений Аполлинария. Это есть единственный его трудъ, о которомъ съ увъренностью можно, сказать, что онъ дошель до нашего времени въ цѣломъ и неповрежденномъ видъ 2); это-единственный трудъ, въ которомъ воззрвнія Аполлинарія на Троицу изложены последовательно, сжато и кратко и въ которомъ логическое ученіе формулировано такъ, какъ понималъ его авторъ, въ тъсной связи съ тринитарными возэръніями. Какъ "Apologia de sua fide", какъ "завѣтъ вѣры", сочиненіе это отличается ясностью мысли; правота богословскаго ученія о св. Троицъ въ немъ соединяется съ легкостью языка и діалектическихъ оборотовъ, и, если бы еретическая окраска не покрывала собой христологическія части его, это сочинение доставило бы полное и истинное наслажденіе и здравую пищу его читателямъ. Нельзя здісь не припомнить еще разъ слова Викентія, что если бы не присоединилась пагубная ересь, Аполлинарій по своимъ трудамъ могъ быть равенъ великимъ строителямъ церкви. "Подробное изложение въры", -- одно, даже сдинственное, извъстное намъ, догматическое сочинение, вполнъ заслужившее этотъ отзывъ. Читая его, невольно чувствуешь и воспроизводишь тв мотивы, которые располагали великихъ отцовъ и учителей церкви сожальть объ отпаденіи Аполлинарія

<sup>1)</sup> Caspari, cit. op., s. 126.

<sup>2)</sup> Неповрежденность его видна изъ того, что а) цитаты Осодорита вполнъ совпадають съ существующимъ текстомъ и б) что уже въ VI-мъ въкъ, предъ 552-мъ годомъ (Ryssel, cit. op. s. 135), оно было переведено на сирскій языкъ и въ лучшемъ переводъ дошло до насъ, опять же тожественнымъ съ изданнымъ греческимъ текстомъ.

отъ общецерковнаго ученія и возбужденные имъ споры считать братской распрей. Ката μέρος πίστις со всею наглядностію показываетъ, что въ ученіи о Троицѣ Аполлинарій былъ ревностный защитникъ Никейскаго символа и союзникъ св. Аванасія и что, напротивъ, въ христологическомъ ученіи онъ далеко уклонился съ прямаго пути, введя лжеученіе и ставши главой новой ереси. Поэтому, ни одно сочиненіе Аполлинарія не отражаетъ на себѣ такъ ясно его положенія въ исторіи церкви, какъ разсматриваемое.

Поставивши задачей оправдать себя въ виду возводимыхъ на него обвиненій, Аполлинарій раскрываеть свое ученіе по тыть важныйшимъ пунктамъ, какіе служили предметомъ разсужденій и споровъ въ 60-80-тыхъ годахъ IV-го столътія. Въ тринитарной части его труда эта задача блестяще выполнена имъ: изложенное имъ учение о Троицъ православно, чисто и носить на себъ печать близкаго знакомства съ воззрѣніями и языкомъ св. Асанасія. Уже развитая Аполлинаріемъ въ началѣ своего сочиненія идея о невозможности познать Бога иначе, какъ только чрезъ откровеніе Его въ Сын'в и Духів, переносить насъ въ сферы возвышеннаго александрійскаго богословія. Св. Аванасій также часто и съ энергіей указываль на ограниченность человъческаго ума въ дълъ Богопознанія и на недоступность истиннаго ученія объ Отцѣ для того, кто отвергаетъ Сына 1). Переходя къ обсужденію этихъ высшихъ предметовъ богословскаго въдънія, Аполлинарій ведетъ свою ръчь языкомъ сжатымъ, сильнымъ, придающимъ его словамъ элементъ торжественности. Съ особенной настойчивостью онъ указываетъ на единство существа Божія; всякое признаніе на ряду съ однимъ Богомъ чего-либо другаго, равнаго Ему, Аполлинарій вм'вст'в съ св. Аванасіомъ понимаетъ, какъ уклоненіе въ язычество. Въ этомъ заблужденіи онъ и обвиняетъ тъхъ, которые называютъ Слова сыномъ по сыноположенію и о Св. Духѣ говорять, какъ объ освященномъ созданіи, то есть, аріанъ и духоборцевъ. "Единое Боже-

<sup>1)</sup> Ad Serap., III, 5; ad Marcell. 13; de incarn. 12. 15. 16 (Cf. Voigt. Lehr. Athas. von Alexand. Rremen, 1867, s. 4): "можеть ли истинно учить объ Отцъ тоть, кто отрицаеть Сына, преподавшаго откровенное ученіе объ Отцъ?" спрашиваеть Асанасій (contr. arian. 1; Твор. св. Ас. ч. 2, стр. 168).

ство" онъ и защищаетъ противъ возраженій последнихъ. Но это "единое существо" познается въ трехъ разныхъ и равночестныхъ Лицахъ-Отца, Сына и Духа. На раскрытіе ученія о троичности Лицъ въ Богѣ и Ихъ единосущім и направлено все внимание Аполлинария. "Одинъ Отецъ-Богъ, одинъ Сынъ — Слово, одинъ Духъ — жизнь и освящение всёхъ", -- говорить онъ. Отецъ, Сынъ и Духъ-три Лица, изъ которыхъ каждое имъетъ свое личное бытіе и свое личное свойство. Аполлинарій отвергаеть лжеученіе Савеллія, говорившаго, что "одно и тоже Отецъ и Сынъ", что "Отецъ есть глаголющій, а Сынъ — Слово, пребывающее во Отцъ и по нуждамъ зиждительства проявляющееся (ката каюбо тіїв δημιουργίας φαινόμενου)<sup>4</sup>). "Отець есть источникъ Божества;"Отецъ--начало Господа, въчно Его родившее 3), Сынъ есть образъ и рожденіе (γέννημα)" <sup>4</sup>) и, потому, Богъ; Богъ же есть и Духъ, ибо сказано, что духъ есть Богъ 3). Отецъ есть "одно начало ( $\mu i \alpha \ \alpha \partial \chi i )$ " 6). Онъ начало и родитель  $(\alpha q \gamma \dot{\eta} \times \alpha \dot{\iota} \gamma \epsilon r r \dot{\eta} \tau \omega q)^{7}$ . Сынь—по естеству  $(\kappa \alpha \tau \dot{\iota} \gamma \epsilon r r \dot{\eta} \tau \omega q)$  имбеть Отчее Божество, то есть, единосущный Отцу в), и Духъ Святый "изъ сущности Бога" имѣетъ бытіе 9). образомъ, Сынъ и Св. Духъ здесь исповедаются единосущными Отцу 10) и въ Троицъ признается "одно Божество, одно господство, одно освящение 11)"; какъ Отецъ Господь, такъ Сынъ-Богъ, и о Духъ говорится, что Богъ есть Духъ 12).

Въ этомъ учени о Троицъ находятъ себъ полное подтверждение отзывы современниковъ Аполлинария и истори-

<sup>1)</sup> Maji, p. 171 b. 172 a; de-Lagarde, p. 106; Dräseke, p. 372, 33-35.

<sup>2)</sup> Maji, p. 172; de-Lagarde, p. 106, 38; Dräseke, p. 373, 7.

<sup>3)</sup> ibid. p. 173 b; de-Lagarde, p. 109, 22. 23; Dräseke, 376, 8. 9.

<sup>1)</sup> ibid, p. 172 a; de-Lagarde, p. 107, 10; Dräseke, 373, 24.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) ibid, p. 172. b. ; de-Lagarde, p. 107, 33. 34; Dräseke, 374, 11.

<sup>6)</sup> ibid, p. 172 b; de-Lagarde, p. 107, 26; Dräseke, 374, 3.

<sup>7)</sup> ibid, p. 172; de-Lagarde, 107, 11. 12; Dräseke, 373, 25.

<sup>8)</sup> ibid, p. 174 a; de-Lagarde, p. 109, 27. 28; Dräseke, p. 376, 13. 14.

 <sup>9)</sup> ibid, p. 174 b; de-Lagarde, p. 109, 29. 30; Dräseke, p. 376, 16.
 10) ibid, 174 b; de-Lagarde, p. 109, 30—33; Dräseke, p. 376, 16—19.

<sup>11)</sup> ibid, p. 173 b; de-Lagarde, p. 109, 21. 22; Dräseke, p. 376, 7. 8.

<sup>12)</sup> ibid, p. 173 b; de-Lagarde, p. 109, 24. 25; Dräseke, p. 376, 10. 11.

ковъ, свидътельствующіе о православіи его въ ученіи о Троицъ. Даже Өеодоритъ, неблагосклонно относящійся къ Аполлинарію, зам'втиль, что въ "н'вкоторыхъ своихъ сочиненіяхъ онъ не извратиль ученія о Троиць, но подобно намъ возвъстилъ одну сущность Божества и три Ипостаси" 1). Созоменъ отмъчаетъ Аполлинарія, какъ выдающагося защитника единосущія св. Духа со Отцемъ и Сыномъ въ Сиріи на ряду съ свв. Ананасіемъ, Василіемъ Великимъ и Григоріемъ <sup>2</sup>). Өеодоритъ зналъ и читалъ "По-дробное изложеніе въры" Аполлинарія; поэтому, невольно возникаетъ догадка, что, давая приведенный отзывъ. Оеодорить прежде всего и имъеть въ виду разсматриваемый трудъ Аполлинарія. Съ другой стороны, нельзя не отмътить той особенности въ ученіи Аполлинарія о Троицъ, о которой говорить св. Григорій Богословь и которая уже заметна и здесь. По словамъ Григорін, Аполлинарій, придавши имя Бога Святому Духу, не соблюль силы Божества. Онъ "составилъ" Троицу изъ Духа, Сына и Отца, какъ великаго, большаго и величайшаго (μέγας, μείζων, μέγιστος), что Григорій и называеть лістницей, не возводящей на небеса, но низводящей съ неба(κλίμας έστι θεότητος, ούκ είς ούρανον άγουσα, άλλ' έξ ούρανοῦ κατάγουσα<sup>3</sup>). Эτοτь кажущійся субординаціонизмъ въ свой основъ имъетъ то обстоятельство, что Аполлинарій и ученіе о Троицъ раскрываль близко къ христологической точкъ зрънія. Онъ училь о Лицахъ св. Троицы такъ, какъ Они проявляются въ дълъ домостроительства. Въ "Изложеніи въры" эта черта ясно проглядываеть въ учени о Духъ Святомъ. Постояннымъ определеніемъ Дука у Аполлинарія является понятіе освященія Имъ върующихъ: Духъ есть единый, освящающій все, Онъ есть источникъ освящения 1): Его Божество онъ доказываетъ на основаніи словъ ан. Павла объ обитаніи Бога въ върующихъ чрезъ Духа 3). Отсюда и Его отношение къ Отцу опредъляется у него терминомъ "бі біоб". Святой Духъ

<sup>1)</sup> Haer. fab. IV, 8.

<sup>2)</sup> Soz. H. E. VI, 22.

<sup>3)</sup> Epist. 1, ad Cledonium, Migne, gr. s., t. 37, c. 192.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Maji, p. 171 a; de-Lagarde, 105, 16. 17; Dräseke, p. 371, 29. 30.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) ibid, p. 171 a; de-Lagarde, 107. 108; Dräseke, p. 374. 375.

есть "изъ сущности Отца" чрезъ Сына низводимый на сынополагаемыхъ 1). Поэтому, въ общемъ мысль Аполлинарія въ ученіи о Троицѣ шла въ низсходящемъ порядкѣ отъ Отца чрезъ Сына къ Духу Святому. "Отецъ есть начало Господа, ввчно Его родившее, Господь же первообразъ Духа" <sup>2</sup>). "Богъ есть начало и Отецъ Сына, Сынъ образъ и рожденіе Отца, а не брать Его, и Духъ такъ же Духъ Бога" 3). "Какъ Отецъ послалъ Сына, такъ Сынъ посылаетъ Духа" 1). Очевидно, что о субординаціонизмів въ собственномъ смыслѣ не можеть быть здѣсь и рѣчи; если угодно, вмъстъ съ Дорнеромъ, особенность Аполлинаріева ученія о Троицъ можно назвать экономическимъ (домостроительнымъ) субординаціонизмомъ 5), и самъ св. Григорій Богословъ указываетъ на это, называя Троицу Аполлинарія "лістницей, не возводящей на небо, а низводящій съ неба", то есть, давая понять, что ученіе о св. Троиць излагалось Аполлинаріемъ прим'внительно къ дівлу спасенія рода человъческаго.

Въ ученіи Аполлинарія о Троицѣ замѣтно вліяніє св. Аванасія Александрійскаго. По ученію Аванасія, Отець такъ же есть единое начало ( $\mu$ ία  $\alpha \varrho \chi i$ ) св. Троицы  $^6$ ). Онъ есть  $\delta \vartheta \varepsilon \delta \zeta ^7$ ),  $\dot{\alpha} \upsilon \tau \dot{\delta} \zeta \delta \vartheta \varepsilon \delta \zeta ^8$ ),  $\dot{\alpha} \gamma \dot{\epsilon} \upsilon \upsilon \eta \tau \delta \zeta \delta \vartheta \varepsilon \delta \zeta ^9$ ), источникъ Сына и Духа. Подобно сему Аполлинарій прилагаєть только къ Отцу имя " $\delta \vartheta \varepsilon \delta \zeta ^{**}$ "), называя Его  $\varepsilon i \zeta \vartheta \varepsilon \delta \zeta ^{**}$  10) и  $\mu$ ία  $\alpha \varrho \chi \dot{\eta}^{**}$  Троицы и началомъ и Отцемъ Сына. Какъ и у Аванасія, такъ и у Аполлинарія опредѣленіємъ Сына являются  $\sigma \omega \varphi i \alpha$ ,  $\lambda \dot{\omega} \gamma \omega \zeta$ ,  $\gamma \dot{\varepsilon} \upsilon \tau \eta \mu \alpha$  и  $\varepsilon i \chi \dot{\omega} \upsilon \tau$ .  $\Pi \alpha \tau \varrho \dot{\omega} \zeta$ . Въ разсматриваємомъ сочи-

<sup>1)</sup> ibid, p. 174 b; de-Lagarde, 111, 34 cf. 5. 6; Dräseke, 378, 24, 25 cf. 377, 34. 35.

<sup>2)</sup> ibid, p. 175 ab; de-Lagarde, 109, 22. 23; Dräseke, 376, 9. 10.

<sup>3)</sup> ibid. p. 172 b; de-Lagarde, 107, 31. 32; Dräseke, 374, 3. 10.

<sup>4)</sup> ibid, p. 173 b; de-Lagarde, 109, 5; Dräseke, 375, 26. 27.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Dorner, cit. op. s. 1018.

<sup>6)</sup> Contr. Arian. 4. 1.

<sup>7)</sup> De sent. Dion., 21; de Decret., 18, 32.

<sup>8)</sup> Contra arian., 2. 2; 4. 26; ad Serap. I, 25.

<sup>9)</sup> Exps. fid. 1.

<sup>10)</sup> Maji, p. 170 b; de-Lagarde, p. 104, 34; Dräseke, 371, 6. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) ibid, p. 170; de-Lagarde, p. 104, 34; 106, 29; 107, 4; Dräseke, 371, 6; 373, 2. 18.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) Maji, p. 172 b; de-Lagarde, 107, 26; 109, 26; Dräseke, 374, 3; 376, 12.

неніи Аполлинарій не пользуется подобіями видимой природы для уясненія ученія о Троицѣ, что часто дѣлалъ св. Аванасій, но изъ словъ св. Григорія Назіанзина 1) извъстно, что онъ употреблялъ его въ другихъ своихъ сочиненіяхъ. Еще болье близости между Аванасіемъ и Аполлинаріемъ наблюдается въ ученіи о св. Духі. По Асанасію "какъ Сынъ есть образъ Отца невидимаго, такъ Духъ образъ Сына" <sup>2</sup>); "Духъ-того же Божества, той же власти и сущности 3)4, такъ что въ Троицъ одно Божество 4). Аполлинарій такъ же испов'вдуетъ Духа "единосущнымъ Отпу" 5), получающимъ бытіе изъ сущности Бога (єх тіїс ούσίας τοῦ θεοῦ ὑπάργων) ) и въ Троицъ одну сущность (μία τῆς τριάδος δυσία) 7). Κακτ πο Αθαπαςίю "Духъ есть образъ Сына", такъ и по Аполлинарію "Сынъ есть первообразъ Духа 8)". Аоанасій всюду ставить Духа въ такое же отношение къ Сыну, въ какомъ Сынъ стоитъ къ Отцу. "Духъ имъетъ съ Сыномъ таковую же силу и естество. какую Сынъ имфетъ съ Отцемъ", "Духъ Святый имфетъ такое же единство съ Сыномъ, какое Сынъ имбетъ съ Отцемъ 9)". Мысль Аполлинарія такъ же шла отъ Отца къ Св. Духу черезъ Сына. Послъднія слова св. Асанасія онъ буквально повторяетъ въ изложеніи въры: "тоже единство имъеть Духъ съ Сыномъ, какое Сынъ (имъетъ) съ Отцомъ 10)". Какъ извъстно, учение св. Асанасія о Троицъ не избъгло въ новъйшей наукъ нареканій; нъкоторые въ немъ находили безсознательные остатки субординаціонизма III-го въка 11), заключающіеся именно въ ученіи объ Отцъ, какъ

<sup>1)</sup> Ep. ad Cledon., cit. op.

<sup>2)</sup> Ad Serap., 4, 34.

<sup>3)</sup> De incarnat. c. Ar. 9.

<sup>4)</sup> Ad Serap. 4. 3,

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Maji, p. 174 b; de-Lagarde, p. 111, 1. 2; Dräseke, 377, 30.

<sup>6)</sup> Maji, p. 174 a; de-Lagarde, 109, 29, 30; Dräseke, 376, 16.

<sup>7)</sup> Maji, p. 173, b; de-Lagarde, 105, 36; 109, 16; Dräseke, 372, 10; 376, 3.

<sup>8)</sup> Maji, p. 173 b; de-Lagarde, 109, 23; Dräseke, 376, 9. 10.

<sup>9)</sup> ητοιαύτην δὲ τάξιν καὶ φύσιν ἔχοντος τοῦ πνεύματος πρὸς τὸν υἱόν, οἵαν ὁ νἱὸς ἔχει πρὸς τὸν πατέρα,—τὸ πνεύμα τὸ ᾶγιον τὸ τὴν αὐτὴν ἔχον ἐνότητα πρὸς τὸν νἱόν, ἢν αὐτὸς ἐχει πρὸς τὸν πατέρα". Ad. Serap. I, 2. 21.—Τвор. св. Аθанасія, ч. III, стр. 3. 35.

<sup>10)</sup> πτου πνεύματος ένότητα πρὸς τὸν υίον ἔχοντος, ἢν ὁ ὑιὸς πρὸς τὸν πατέρα, D. 172.

<sup>11)</sup> Cm. Gieseler, Dogmengeschichte, p. 323; Dorner, cit op. I, p. 929.

одномъ началѣ Сына и Духа. Но Аванасій, употребля слова:  $\epsilon i \varsigma \vartheta \epsilon o \varsigma$ ,  $\mu i \alpha \ do \gamma \gamma i$  и пр., безъ сомивнія котвлъ сказать не то, что Отецъ есть единственное полное выражение Божественной сущности, но что въ Немъ лежитъ начало и основа троичнаго единства, поскольку Отецъ мыслится, какъ источникъ личнаго бытія Сына и Св. Духа 1). Тоже нужно сказать и относительно обвиненій Аполлинарія въ субординаціонизмъ; полагая Отца, какъ начало Св. Троицы, и именуя Ero  $\mu l \alpha \alpha \alpha \gamma \gamma l$ ,  $\delta \theta \epsilon \delta \varsigma$ , или  $\epsilon l \varsigma \theta \epsilon \delta \varsigma$ , онъ такъ же указываль этимъ на единство Лицъ св. Троицы и отвъчалъ на поставленный имъ же вопросъ: "какъ три Лица и одно Божество (т. е. могутъ совмъщаться) 2)?" Такимъ образомъ, ученіе Аполлинарія о Троицъ, поскольку оно носить на себъ онтологическій, а не экономическій характеръ, стоитъ въ тъсной связи съ ученіемъ Аванасія о томъ же предметь, и эта связь вполнъ понятна изътъхъ отношеній, въ которыхъ стояли оба лица между собою.

Достоинства ученія Аполлинарія о Св. Троиц'є не искупаютъ собой ереси его въ ученіи о Лицѣ Іисуса Христа. Но въ разсматриваемомъ сочинении еретичность воззрѣнии Аполлинарія на это еще не выступаеть во всей сил'в и яркости. Можно указать только одно мъсто, которое носить на себъ ръзкую печать аполлинаризма; это отрицание двухъ природъ во Христъ 3), но и оно можетъ быть истолковано въ томъ смыслъ, что здъсь подъ "фос" нужно разумьть то же, что подъ " $\pi \varrho \acute{o} \varsigma \omega \pi \varrho \nu$ " или " $\acute{v} \pi \acute{o} \sigma \tau \alpha \sigma \iota \varsigma$ ", какъ это и делаетъ св. Евлогій Александрійскій въ отношеніи къ подложному слову Аванасія о воплощеніи 4). Безъ сомнтнія, потому-то это сочиненіе многими и было принимаемо за подлинное произведение св. Григорія Чудотворца, что его мысли и ученіе могли быть поняты въ смыслѣ православномъ. Изучая, однако, это изложение въры при свътъ другихъ подлинно Аполлинаріевыхъ произведеній, легко можно

<sup>1)</sup> Подробиће см. у јеромонаха Кирилла (Лопатина): "Ученје св. Абанасія Великаго о св. Троицћ". Казань, 1894 г. стр. 219 сл. 281—288.

<sup>2)</sup> Maji, p. 173 b; de-Lagarde, 109. 12 cf. 107. 30; Dräseke, 375, 33 cf. 374. 7.

<sup>3)</sup> Maji, p. 174 b; de-Lagarde, 110, 21; Dräseke, 377, 9.

<sup>4)</sup> Cm. ap. Photium, cod. 230, p. 271.

замътить общность идей и языка и единство ученія, но такъ какъ въ дальнъйшемъ намъ придется знакомиться почти исключительно съ христологическими сочиненіями, то излагать содержаніе  $\varkappa$ .  $\mu$ .  $\pi$ . въ отношеніи къ этому предмету было бы совершенно излишне. Насколько же достигалась цъль всего сочиненія этимъ отдъломъ его? Если сравнить христологію его автора съ тёми твердыми результатами въ этой области, какія были пріобрітены поздніве, путемъ волненій и споровъ, то конечно более обвиняль Аполлинарія, чъмъ ero оправдывалъ. Не таково, однако, его значение въ виду порицаній, вызванныхъ ученіемъ Лаодикійскаго епископа въ свое время. "Подробное изложеніе въры" съ этой точки зрънія являлось, дъйствительно, "apologia de sua fide". Прежде всего въ немъ христологія приведена въ полную гармонію съ тринитарнымъ ученіемъ и развита въ тъсной связи съ послъднимъ. Она показываетъ, что учение о воплощении одного изъ Лицъ св. Троицы ни мало не стоитъ въ противорѣчіи съ признаніемъ Его полной Божественности, равно какъ исповъдание Бога, ставшаго человъкомъ, не вноситъ раздъленія въ св. Троицу. Въ этихъ видахъ "х. и. л." настойчиво утверждаетъ неизмънность Божества Воплотившагося и единство Его Лица "Одинъ Сынъ до воплощенія и одинъ по воплощении 1), "-это одно изъ основныхъ положеній его; воплощеніе есть единеніе Бога съ челов' комъ, но не измънение Его, не превращения въ плоть 2); оно не есть такъ же возведение человъка въ Божественное достоинство по существу. Христосъ не есть человъкъ соприкосновенный (συναφθείς) Богу, и воплощение не изменяетъ Троицу въ четверицу 3). Въ этихъ существенныхъ своихъ мотивахъ христологія автора находить себъ оправданіе и, такъ какъ она погръщаетъ въ пониманіи Лица Богочеловъка, о чемъ здёсь нётъ подробной рёчи, то въ разсматриваемомъ сочиненіи она рисуется въ благопріятномъ свъть и достигаетъ своей цъли-оправдать автора.

Въ этихъ же видахъ самооправданія Аполлинарій внесъ

<sup>1)</sup> Maji, p. 175 a; de-Lagarde, 111, 23. 24; Dräseke, 378, 14.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Maji, p. 171 a; de-Lagarde, 104; Dräseke, 372.

<sup>8)</sup> Maji, p. 174 b; de-Lagarde, 110, 22; Dräseke, 377, 10.

въ свое сочинение цъльные символы. Въ составъ всего сочиненія можно различать четыре испов'яданія, изъ которыхъ одно имъетъ форму крещальнаго символа, два-по своему содержанію излагають аполлинаріанское ученіе и однотринитарно-христологического содержанія. Что касается до перваго изъ этихъ исповеданій 1), то, по результатамъ подробнаго изследованія Каспари, это есть крещальный символь лаодикійской церкви, почти буквально внесенный Аполлинаріемъ въ свое сочиненіе и обнаруживающій близкое сродство съ символомъ антіохійскимъ <sup>2</sup>). Къ темамъ, обсуждаемымъ въ самомъ сочинении, онъ имветъ вообще мало отношенія; въ немъ нёть ни слова, "биооύσιος", ни испов'ьданіи Духа Богомъ (єїς є аугог луєбиа); его христологическая часть излагается въ томъ краткомъ виде, въ какомъ она вообще излагается въ символахъ подобнаго рода, заключая въ себъ перечисление важнъйшихъ фактовъ въ дълъ нашего спасенія и не давая никакихъ объясненій по вопросу объ отношение остествъ въ Іисусъ Христь. Внося символъ своей церкви въ составъ сочиненія, Аполлинарій хочетъ сказать, что онъ въ своемъ учени остается въренъ (въ смыслъ: не протикорфчить) преданнымъ догматамъ и не вводитъ новшествъ. Что Аполлинарій целикомъ вносить символь церкви лаодикійской въ свое сочиненіе, за это говорить то обстоятольство, что въ немъ встречаются члены, какіе вовсе не требовались этою цёлью, какъ напр. исповёдание вёры въ единую святую церковь и въ отпущение греховъ. Важный для исторіи символовъ, этотъ крещальный лаодикійскій символъ, однако, не имветъ никакого значенія въ изученіи Аполлинарія и не заключаеть въ себ'в ни мал'вишихъ указаній на его ученіе. - Большаго вниманія заслуживаетъ другое исповъданіе:  $\delta\mu o \lambda o \gamma o \tilde{v} \mu \epsilon v - \dot{\alpha} \gamma i \omega v^3$ ). Въ немъ Сынъ уже исповъдуется имъющимъ по остеству Отеческое Божество, то есть, единосущнымъ Отцу 4) и Духъ Святый освящающимъ и получающимъ бытіе изъ сущности Отца (ёх тії-

<sup>1)</sup> Maji, 174 b; de-Lagarde, 110. 111; Dräseke, 377, 17-29.

<sup>2)</sup> Caspari, cit. op. ss. 132-146;

<sup>3)</sup> Мајі, р. 173 b. внизу — 174 a; de-Lagarde, 109. 110; Dräseke, 376, 12—35.

<sup>4)</sup> Maji, p. 174 a; de-Lagarde, 109, 28; Dräseke, 376, 14.

ούσίας του θεου υπάρχων). Если ученіе о Сын' показываеть. что это исповедание посленикейского происхождения, то членъ о Духъ говоритъ за составление его послъ 362-го года, когда среди защитниковъ православія положено было на Александрійскомъ соборъ именовать Духа единосущнымъ Отцу. Христологические члены этого символа свидътель ствують, что вопросы этого содержанія уже привлекли къ себъ вниманіе и разработывались во время составленія сочиненія. Раскрытіе ученія о воплощеніи здісь составляєть самостоятельную часть, начинающуюся: "еще исповедуемъ"... Самое ученіе, однако, можеть быть понято различно: оно такъ же хорошо заключаеть въ себъ элементы аполлинаріанства, какъ и не заключаеть ихъ; его терминологія такого рода, что съ одинаковымъ правомъ она могла быть принята и Аполинаріемъ и православными. Этотъ членъ читается такъ: "еще въруемъ, что Сынъ Божій содълался сыномъ человъческимъ, принявши плоть изъ Дъвы Маріи, и что Онъ есть совершенный Сынъ Божій и сынъ человъческій, одно лицо и одно поклоненіе Слова и плоти, которую Оно приняло, и анасематствуемъ творящихъ различныя поклоненія, одно Божественное и одно челов'яческое, и поклоняющихся человъку изъ Маріи, какъ иному въ отношеніи къ Богу... Испов'т дуемъ страданіе Господа во плоти, воскресеніе въ сил'я Божества Его, восшествіе на небо, славное пришествіе грядущаго на судъ живыхъ и мертвыхъ и въчную жизнь святыхъ". Однако, имъя въ виду, что выраженіе— $\pi \rho o s \lambda a \beta \acute{o} r \tau a$   $\sigma \acute{a} \rho x a$   $\grave{e} x$   $M a \rho \acute{e} a \varsigma$  прямо относится къ особенностямъ аполлинаріанскаго изыка и что отсутствіе τέλειον предъ νίον ανθρώπου заключаеть въ себъ косвенное признаніе несовершенства человіческой природы во Христь 1), нельзя не признать это исповъдание дъломъ Аполлинарія.

Чисто уже аполлинаріанскій характеръ носить на себѣ третій символь, помѣщенный въ первомъ отдѣлѣ "Изложенія вѣры <sup>2</sup>)". Оно исключительно касается дѣла вочеловѣченія Сына Божія, которое оно не иначе обозначаеть, какъ

<sup>1)</sup> Cp. Eulog. Alex. ap. Phot. Bibl. c. 230; ed. Beck. p. 272.

<sup>2) &</sup>quot;πιστεύομεν — κατ' ἀξίαν, Maji, p. 171 b; de-Lagarde, 105. 106; Dräseke, 372, 12—29.

обохоон, воплощение, бытие во плоти. По своей задачь оно имъетъ въ виду выяснить неизменность Божества при воплощеніи и, въроятно, направляется противъ тъхъ упрековъ и обвиненій, какія возводились на Аполлинарія и его последователей со стороны полемистовъ. Отношение Бога Слова въ человъческой природъ здъсь обозначается словами: "говис дархі дуукехранёгос". Божество Слова осталось неизміннымь при воплощеніи; будучи особенно, преимущественно слито съ воспринятою плотію, Слово, какъ Богъ, сохраняло Свое присутствіе повсюду и, когда плоть терпівла страданія, Божество обладало Своею безстрастностью; итакъ, нечестивъ тотъ, кто страданія относить къ Силь (Божества). Менье выяснено здёсь ученіе о другой природе Христа, - человеческой; она здёсь просто обозначается терминомъ " $\sigma \alpha' \rho \xi^{\alpha}$ , который въ устахъ Аполлинарія имель знанів обоє вишичог 1). Что и въ разсматриваемомъ исповъданіи σάρς обозначаеть не целую природу человека, а ея определенную часть, -- это показываетъ параллельное выраженіе, употребленное тутъ же: "ανθρώπινον σγημα". Господь славы явился на землю въ человъческомъ, наружномъ видъ; человъчество было одеждой, скрывавшей въ себъ Божество, оболочкой Божества, а не цълой второй природой во Христъ. Самое дъло искупленія въ исповъданіи понимается, какъ исполненіе закона за людей и разрушение страданий и смерти, и все исповъдание заканчивается върой въ будущее славное пришествіе и всеобщій судъ для возданнія каждому по дівламъ его. — Четвертое исповъданіе, вошедшее въ составъ  $\varkappa$ .  $\mu$ .  $\pi$ .  $^2$ ), посвящено изложенію въры въ св. Троицу; ученіе о воплощеніи здъсь затрогивается вкратцъ, между прочимъ, и не заключаетъ въ себъ пичего специфически аполлинаріанскаго. Исповъдание открывается заявлениемъ единосущия Сына Божия и Духа съ Отцемъ и одной сущности Троицы. Употребляя слово диообдюс, исповъдание налагаетъ запрещение общения съ теми, кто отвергаетъ этотъ терминъ, какъ чуждый Св. Писанію, и такъ формулируетъ ученіе о Троицъ: "одинъ Богъ Отецъ, одно Божество; Богъ же и Сынъ, будучи об-

<sup>1)</sup> Cf. Greg. Nyss. Antirr. c. VII; Migne, gr. s., t. 45, col. 1137.

<sup>2)</sup> ὁμολογονμεν ὁμοούσιον—τὴν αἰώνιον ζωήν; Maji, p. 174 b,—175 a; de Lagarde, 111; Dräseke, 377, 29—378, 14.

разомъ одного и единаго Божества по рожденію и природъ, которую Онъ имветь отъ Отца: Сынъ есть единый Господь, также (ωσαύτως) и Духъ, посылающій господство Сына на освящаемую тварь . О воплощении говорится, что Слово приняло плоть и открыло Себя въ плотскомъ рожденіи отъ Дівы, а не дъйствовало въ человъкъ (ούх έν ανθρώπω ένεργήσαντα). "Сынъ обиталъ въ міръ, принявши плоть отъ Дъвы, которую (плоть) Онъ наполнилъ Духомъ Святымъ въ освящение всвжъ насъ, а предавши плоть смерти, разрушилъ смерть чрезъ воскресение къ общему всвхъ возстанию, восшель на небеса, возвышая и прославляя людей въ Себъ, и во второй разъ придетъ, чтобы возстановить намъ въчную жизнь". Ученіе о воплощеніи здівсь, какъ мы сказали, излагается только мимоходомъ; главная задача исповеданія установить ученіе о Богъ единомъ по существу и троичномъ въ Лицахъ. Исповъданіе хочетъ съ одной стороны приложить слово "биообоюс" и къ Духу, съ другой-отринуть отъ общенія тъхъ, кто отвергаеть этотъ терминъ, какъ незнакомый языку Свящ, книгъ. Поэтому, его составление нужно относить также ко времени, близкому къ Александрійскому собору.

Что касается времени написанія всего "Подробнаго изложенія віры", то со всею точностью оно не можеть быть опредълено за неимънісмъ обстоятельныхъ свъдъній о жизни и литературной деятельности Аполлинарія. Характеръ сочиненія, какъ апологік за вёру, и нёкоторые другіе признаки, заключающіеся въ его содержаніи, не дають, однако, права указать на тотъ или другой годъ, какъ время его составленія. Поэтому, можно только попытаться установить болже или менже краткій періодъ, въ теченіе котораго оно должно было возникнуть. Оно написано тогда, когда уже некоторые "усиливались извратить веру автора въ Господа Іисуса 1)", когда христологическіе вопросы стали обращать на себя общее внимание и разработываться въ разномъ направленіи. Аполлинарій упоминаеть о лицахъ, "усвояющихъ Божеству человъческое, преуспъяніе, страданіе и пріобретенную славу 3) и исповедающихъ Христа "чело-

<sup>1)</sup> Maji, p. 174 a; de-Lagarde, 110; Dräseke, 376. 377.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Maji, p. 170 b; de-Lagarde, 104; Dräseke, 370, 27. 28.

въкомъ, соприкосновеннымъ Богу 1)". Такъ какъ подозрънія въ еретичеств'в, высказываемыя по отношенію къ Аполлинарію, начинають развиваться въ 60-70 годахъ IV-го споры о Лицъ Боговъка и въ тоже время усиливаются человъка, имъ возбужденые, то составление "Подробнаго изложенія віры" нужно отодвигать къ этому періоду его ділтельности. Однако, его едва-ли можно считать однимъ изъ последнихъ произведеній Аполлинарія, какъ думаетъ Каспари. 2). Въ немъ дано слишкомъ много мъста учению о Св. Духв, въ немъ еще тринитарная часть береть перевъсъ надъ христологической, тогда какъ въ концъ своей жизни Аполлинарій всецівло отдался вопросамь о Лиців Богочеловъка. Сочиненіе не даетъ никакого намека на то, чтобы автора его постигло какое-либо осуждение или анаеема со стороны какой либо частной церкви, а не отдельныхъ липъ. Онъ стоить въ миръ съ церковью и считаетъ собя представителемъ апостольской и церковной въры, на которую онъ не разъ ссылается. Воззрвнія его на дело воплощенія еще не полны, и излагаются въ общихъ и близкихъ къ церковному ученію терминахъ. Все это такіе признаки, которые не позволяють отодвигать время составленія сочиненія далее 376-го года, когда Аполлинарій выступиль съ своимъ главнымъ христологическимъ сочиненіемъ и, возбудивъ різкія порицанія, заслужиль осужденіе и анавему. Съ другой стороны, оно не могло быть написано и ранбе начала 70-хъ годовъ, какъ это видно изъ отдъла, направленнаго противъ савелдіанства. Какъ общирность этого отдела въ сравненіи съ тъмъ, въ которомъ ръчь идетъ объ аріанствъ, такъ и то обстоятельство, что въ немъ Аполлинарій не столько опровергаетъ савелліанство, сколько старается установить различіе между нимъ и своимъ ученіемъ о Троицъ, вають, что составление всего сочинения должно падать на то время, когда самъ Аполлинарій подвергся обвиненію въ савелліанствъ, и что въ направленномъ противъ савелліанскаго ученія отділь онь хотіль лать отвётъ обвиненія. Изъ писемъ св. Василія изв'єстно, что временемъ, когда съ особенною настойчивостью распространялись эти обви-

<sup>1)</sup> Maji, p. 174 a; de-Lagarde, 110, 12. 13; Dräseke, 371, 1.

<sup>2)</sup> Caspari, s. 126.

ненія Аполлинарія въ саведліанствѣ, были 373—375-й годы. Поэтому, и періодомъ составленія "Подробнаго изложенія вѣры" съ большею вѣроятностью могутъ считаться 373—376 годы.

При изследованіи сочиненія Аполлинарія со стороны Каспари было замівчено сродство его съ символомъ св. Григорія Чудотворца. Это сродство заключается въ употребленіи одинаковыхъ терминовъ, относящихся къ ученію о Лидахъ св. Троицы и въ тожественности некоторыхъ оборотовъ речи. Каспари не придаетъ никакого особеннаго значенія этому обстоятельству 1); однако, оно важно для решенія вопроса, почему сочинение Аполлинарія приписано было именно Григорію Чудотворцу, а не кому либо другому? Какъ показываеть похвальное слово св. Григорія Нисскаго, Григорій Чудотворецъ быль преимущественно известень, какъ авторъ символа, излагающаго ученіе о Троицъ. Въ "Подробномъ же изложеніи въры" Аполлинарія главною и преобладающею по объему частью именно тринитарная часть. Это обстоятельство, является равно какъ и самое названіе πατά μέρος πίστις" по сравненію съ "пістіс" Григорія вело къ тому, чтобы подмѣнявшій названія последователь Аполлинарія воспользовался именно этимъ, а не какимъ-либо инымъ именемъ. Легковърный и малообразованный читатель, наслушавшись о "въръ" Григорія Чудотворца, легче и скорве могь поддаться обману, читая въ надписаніи Аполллинаріева сочиненія, — тоже о въръ, -- имя Григорія, и въ его содержаніи-православное ученіе о Троицъ. Но такъ же легко могъ обманываться и тотъ, кто имълъ подъ своими руками подлинное сочиненіе Григорія Чудотворца: то было краткое исповъданіе, а Аполлинаріевопространное; при сходствъ терминологіи и содержанія естественно раждалось желаніе считать оба изложенія вёры леломъ одного автора. Возможно, что Аполлинарій зналъ изложеніе віры св. Григорія Чудотворца, возможно, что онъ и пользовался имъ при составленіи своего изложенія, но невозможно ни доказать, ни опровергнуть этого. Совпаденія изложенія Аполлинарія съ символомъ Григорія касаются только такихъ терминовъ, которые были весьма употребительны въ языкъ православныхъ IV-го въка и которые, по-

<sup>1)</sup> Anm. 101, s. 132.

этому, могли находить свои основанія именно въ этомъ, а не другомъ источникъ. Таковы выраженія о Духѣ Святомъ: "έκπεμφθέν δι'νίοῦ, ἡ πηγὴ τ. άγιωσύνης, ζωή" и пр.; о Логосѣ: "ένεργόν, ὑφεστώς, τέλειος", о Троицѣ: "μὴ χωριζομένη, μηδἑ ἀλλοτριουμένη". Вообще, указываемыя Каспари совпаденія между обоими сочиненіями настолько не характеристичны, что не могутъ вести ни къ какому опредѣленному заключенію. Однако, самый фактъ совпаденія, открытый Каспари, отъ чего бы онъ ни зависѣлъ, имѣетъ свое значеніе и хорошо уясняетъ темныя стороны въ исторіи этого сочиненія Аполлинарія.

II. Несомивниая принадлежность "Подробнаго изложенія въры" Аполлинарію, подтверждая собой тотъ фактъ, что сочиненія этого писателя была надписаны именами св. отцовъ и, въ частности, именемъ св. Григорія Чудотворца, въ тоже время невольно вызываетъ вопросъ: не сохранились-ли еще какіе-либо другіе труды Аполлинарія въ ряду подложныхъ твореній названнаго отца? нътъ-ли въ числь последнихъ такого сочиненія, судьба котораго была бы тожественна съ "Подробнымъ изложениемъ въры"? Этотъ вопросъ становится вполнъ умъстнымъ и даже неизбъжнымъ въ виду того, что "Подробное изложение въры" далеко не есть единственное произведеніе, иміющее въ своемъ надписаніи имя Григорія Чудотворца, но на самомъ дель ему не принадлежащее. Въ литературномъ наследіи, сохраненномъ древностью подъ именемъ неокесарійскаго епископа, современная наука насчитываеть не менте восьми отдельныхъ сочиненій, которыя въ своемъ содержаніи заключаютъ указанія на время позднъйшее, чэмъ III-ій выкь, и потому никоимъ образомъ не могли быть написаны св. Григоріемъ 1). Разсуждая a-priori, едва-ли можно что либо сказать противъ возможности отыскать среди нихъ какой либо новый, неизвъстный досель, подлино-Аполлинаріевъ трудъ. Правда, церковные дъятели VI-VIII вв., говоря о сочиненіяхъ Аполлинарія, надписанныхъ именемъ св. Григорія Чудотворца, называють намъ одно только Пространное изложеніе в ры, какъ таковое, но мы уже знаемъ, что въ изсльдованіи вопроса о подлогъ, они имъли въ виду главнымъ

<sup>1)</sup> Cf. Ryssel, Gregorius Thaumatur., Leipz., 1880, ss. 34-43.

образомъ полемическія цёли и занимались лишь тёми сочиненіями, которыя отвёчали этой цёли, а потому и молчаніе ихъ въ данномъ случаё лишено всякаго значенія. Легко могло случиться, что имъ извёстны были и другіе, — кромё , хата μέρος πίστις", — труды Аполлинарія, надписанные именемъ св. Григорія, но не упомянуты ими только потому, что это не входило въ ихъ прямую задачу обличенія монофизитства. Не посчастливиться-ли современной наукѣ восполнить этоть пробёль въ свидётельствахъ древности?

Утвердительно отвівчаеть на этоть вопрось нізмецкій ученый Дрэзеке. Онъ указываетъ подлинно-Аполлинаріевы произведенія въ гомиліяхъ или бесёдахъ, издаваемыхъ въ числё твореній Григорія Чудотворца 1) и береть на себя задачу раскрыть это при помощи научныхъ пріемовъ 2). Изъ четырехъ гомилій, помъщаемыхъ въ общихъ изданіяхъ сочиненій Григорія, онъ выдёляеть третью, начинающуся словами: "πάλιν χαρᾶς εὐαγγέλια"...  $^3$ ), какъ им $^4$ ющую своего, отличнаго отъ прочихъавтора, и свою ръчь ведеть объ остальныхъ трехъ гомиліяхъ, между которыми две назначены "на Благовъщение Пресвятой Богородицы Дъвы Маріи" и одна (последняя) на "Святое Богоявленіе". Для такого выделенія третьей гомиліи существують твердыя основанія. Оть прочихъ гомилій она отличается, во-первыхъ, уже по своему объему: въ изданіи Миня она занимаеть только 3 столбца 4), въ то время какъ объемъ первой ръчи равняется  $\mathbf{4}^{1}/_{3}$  столбцамъ, четвертой— $5^3$ /, и второй—8 столбцамъ"  $^5$ ). Во вторыхъ, обсуждение отдельных текстовъ Св. Писанія и вообще языкъ ея посять на себь иной характерь, чемь вь трехь остальныхъ гомиліяхъ 6). Наконецъ, въ третьихъ, по словамъ

<sup>1)</sup> Он'в напечатаны въ общихъ изданіяхъ твореній св. Григорія Чудстворца, упомянутыхъ выше: у Vossius'а на стран. 50—117 и въ Париж. изд. на стр. 9—37. Изданіе Vossius'а перепечатано у Миня въ Раст. с. с., gr. s. t. X, с. 1145—1189.

<sup>\*)</sup> Dräseke. Uber die dem Gregorios Thaumaturgos zugeschriebenen vier Homilien und den Χριστὸς πάσχων. — Iahrbucher für protest. Theol., X. 1884, 657.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Migne, ibid., c. 1172-1177.

<sup>4)</sup> Точнъе 31/<sub>8</sub>.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Dräseke, ibid., s. 659.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) ibid., s. 659. 660.

Алляція, св. Григорію Чудотворцу эта гомилія приписывается только однимъ древнѣйшимъ кодексомъ, "между тѣмъ какъ въ сотняхъ другихъ не менѣе древнихъ" въ ея надписаніи вмѣсто имени Григорія стоитъ имя Златоуста, вслѣдствіе чего она и помѣщается въ нѣкоторыхъ изданіяхъ въ числѣ твореній послѣдняго 1). Въ противоположность этой гомиліи остальныя три бесѣды написаны однимъ и тѣмъ же языкомъ, построены по одинаковому плану и, потому, должны вести свое происхожденіе отъ одного автора. Кто же былъ этилъ авторомъ?

Обращаясь съ этимъ вопросомъ къ ученой литературь, мы встречаемъ здесь весьма разнообразные ответы на него. Всв изследователи древне-церковной письменности, имевшіе поводъ обсуждать разсматриваемыя бесёды, более или менъе сходятся между собой въ отрицаніи ихъ принадлежности Григорію Чудотворцу; въ определеніи же действительнаго автора гомилій каждый изъ нихъ идетъ своимъ путемъ. Одни указываютъ ихъ автора въ лицъ Прокла Константинопольскаго 2), другіе приписывають ихъ Іоанну Златоусту 3), третьи считають ихъ произведеніями І'ригорія, епископа антіохійскаго, друга церковнаго историка Евагрія, или Григорія Неокесарійскаго, жившаго въ VII-мъ в'якъ и принимавшаго участіе въ иконоборческих волненіяхъ і). Но такъ какъ всв эти мивнія представляють собой лишь простыя догадки, вызванныя внушними и случайными сопоставленіями, то болье осторожные ученые отказываются отъ опредъленнаго сужденія относительно автора спорныхъ гомилій и оставляють вопрось о немь открытымь в). Не присоединяясь ни къ одному изъ указанныхъ сейчасъ уче-

<sup>1)</sup> Diatriba de Theodoris et eorum scriptis, Migne, ibid, c. 1209.

<sup>2)</sup> Vinc. Riccardus въ изд. бесъдъ Прокла (Procli homiliae XX, Romae, 1630; observ. in hom. VI). Ср. Dupin, Bibl. I, 289; Gallandi, Bibl., t. Ш. p. 28.

<sup>3)</sup> Точнъе: одну четвертую бесъду, которая и помыщена между твореніями Златоуста въ изданіи Сабилія (Etonae, 1612—1613), t. VII, р. 350.

<sup>1)</sup> Oudinus, Comment. de script. eccles. I, 295. 296.

<sup>3)</sup> Leo Allatius, (Migne, gr. s., t. X, c. 1202 sq.), Fabricius, Bibl. VII, 259; Fessler, Institut. patr. 1, 317 и др. Изъ новъйшихъ см. Ryssel, cit. ор. ss. 36—38; Harnack, Geschichte d. altchristlich. Literatur. bis Eusebius, Leipzig. 1891, I, 430. 431. Bardenweher, Patrologie, Freiburg, 1894, s. 169.

ныхъ мивній, Дрэзеке принимаеть на себя задачу вновь подвергнуть анализу содержаніе гомилій и на основаніи этого анализа приходить къ заключенію о принадлежности ихъ Аполлинарію. Прежде всего онъ определяеть время составленія гомилій. Несомнівню, что псевдо-Григоріевы бесъды не могли возникнуть ранъе Никейскаго собора 325-го года; въ этомъ съ очевидностью убъждаеть терминологія ихъ въ ученіи о Св. Троиць. Такъ, Сынъ Божій здѣсь исповѣдуется "совѣчнымъ Отцу" 1), "равночестнымъ Отцу и Св. Духу" <sup>2</sup>), называется "единосущнымъ (Отцу́), а не иносущнымъ Сыномъ" <sup>2</sup>) и о всей Троицъ говорится, что Она "признается во всемъ мірѣ святой и единосущной" 1). Съ другой стороны, онъ не могутъ быть отдаляемы къ V-му и позднъйшимъ въкамъ; содержание ихъ, по мнънию Дрэзеке, не даетъ никакихъ основаній отодвигать ихъ появленіе къ V-му в'вку. Старые ученые, относившіе эти гомиліи къ после-несторіанской эпохе, опирались на томъ наблюдении, что въ своихъ беседахъ авторъ пользуется словомъ «веотожос» — Богородица, какъ терминомъ общепринятымъ, но болье тщательныя изследованія показали, что этотъ терминъ былъ въ обще-дерковномъ употребления еще въ половинъ IV-го въка 5). Если, поэтому, терминъ «Эеотохос» отнюдь не препятствуетъ видеть въ гомиліяхъ произведеніе IV-го въка, то на принадлежность ихъ именно этому въку указываеть одно мъсто второй бесъды; объясняя слова изъ евангелія Луки 1,52, авторъ пишетъ: "ибо повсюду (Господь) разрушилъ жертвенники его (діавола) и служеніе суетнымъ богамъ и изъязычниковъ создалъ себъ народъ избранный" 6). Эти слова, по замъчанию Дрэзеке, въ эпоху св. Григорія Чудотворца еще не имъли никакого смысла 7), а въ срединъ V-го и тъмъ болъе въ VI или VIII-мъ въкъ уже не имъли разумнаго смысла; они вполнъ приличествуютъ только IV-му въку и заключають въ себъ намекъ на 353-й

<sup>1)</sup> Migne, gr. s., t. X, c. 1149, C.

<sup>2)</sup> Migne, ibid., c. 1185. B.

<sup>3)</sup> Migne, ibid., c. 1188. D.

<sup>4)</sup> Migne, ibid,. c. 1169. D.

<sup>\*)</sup> Lehner. Marienverehrung in d. ersten Jahrhunderter, s. 182 fg.

<sup>6)</sup> Migne, t. X, c. 1168.

<sup>7)</sup> Dräseke, ibid., s. 674.

годъ, когда императоромъ Констанціемъ былъ изданъ законъ, запрещавшій жертвоприношенія и повельвавшій закрывать языческіе храмы 1). Отсюда слёдуеть, что и самыя гомиліи должны были появиться около 353-го года т. е. въ такую эпоху, когда Аполлинарій былъ епископомъ и занималь видное мъсто въ ряду современныхъ дъятелей. Этотъ выводъ о времени составленія или произнесенія гомилій уже делаеть возможнымь принадлежность ихъ Аполлинарію, хотя еще ничего и не говорить въ пользу ея дъйствительности. Такъ какъ древность не сохранила намъ ни одного свидътельства о томъ, чтобы эти гомиліи были написаны Аполлинаріемъ, то для доказательства ихъ аполлинаріанскаго происхожденія Дрэзеке обращается къ внутреннимъ даннымъ, къ содержанію и языку гомилій, и здёсь находить "широкіе слёды" ихъ принадлежности Аполлинарію. Онъ увъряетъ, что и содержание и языкъ бесъдъ обнаруживають замізчательное сродство съ другими Аполлинаріевыми сочиненіями и этимъ вынуждаютъ признать автора въ лицъ лаодикійскаго епископа. Это сродство выражается въ одинаковости взглядовъ автора гомилій и Аполлинарія на діло спасенія рода человівческаго, причемъ эти взгляды часто излагаются въ оборотахъ и выраженіяхъ аполлинаріанскихъ. Такъ, гомиліи согласно съ Аполлинаріемъ учать, что смерть явилась следствіемъ паденія перваго человъка и чрезъ него подчинила своему господству всвхъ людей 2). Чтобы избавить человека отъ господства смерти, необходимо было воплощение Сына Божія, которое въ гомиліяхъ такъ же, какъ и у Аполлинарія, обозначается словами "таинство", "таинство отъ начала сокровенное" и т. п. <sup>3</sup>) и понимается, какъ соединение Бога съ человъкомъ, а не какъ превращение Бога въ плоть 4). Богочеловъкъ въ гомиліяхъ, какъ и у Аполлинарія, называется съ "неба сшедшимъ", "небесъ не оставившимъ", "духовнымъ Адамомъ, врачующимъ раны земнаго" в). Самое дъло

<sup>1)</sup> Cod. Theod. XVI, 10, 4. Cp. Гиббонъ. Исторія упадка и разрушенія Римской Имперіи, М. 1883, ч. 2, стр. 479.

<sup>2)</sup> Dräseke, ibid., s. 677.

<sup>3)</sup> Dräseke, ibid., s. 676.

<sup>4)</sup> Dräseke, ibid., s. 677. 679.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Dräseke, ibid., s. 678. 680.

спасенія опредѣляется въ гомиліяхъ, какъ нравственное обновленіе человѣка и какъ избавленіе его отъ смерти, что тоже согласно съ ученіемъ Аполлинарія 1). Наконецъ, наименованіе Дѣвы Маріи Богородицей, дававшее поводъ старымъ изслѣдователямъ относить гомиліи къ послѣ-несторіанской эпохѣ, было свойственно языку Аполлинарія и встрѣчается въ его посланіи къ Іовіану, написанномъ въ 363-мъ году 2). Каждое изъ этихъ положеній Дрэзеке и подтверждаетъ рядомъ сопоставленій отдѣльныхъ мѣстъ гомилій съ соотвѣтствующими выдержками изъ сочиненій Аполлинарія, чтобы нагляднѣе убѣдить въ единствѣ ихъ автора.

Насколько же удачной можетъ быть признана эта попытка Дрэзеке приписать Аполлинарію авторство псевдо-Григоріевыхъ гомилій? дъйствительно ли указанныя имъ совпаденія между гомиліями и сочиненіями Аполлинарія такъ характеристичны, что делаютъ неизбежнымъ заключеніе о единствъ ихъ автора? Какъ ни желательно было бы умножить литературное наслёдіе, оставшееся послё Аполлинарія, —въ видахъ лучшаго уясненія значенія этого писателя, -- все же мы должны отвъчать на эти вопросы отрицательно. Разсматривая доводы Дрэзеке, насколько они касаются авторства Аполлинарія, не трудно замітить, что они относятся къ пунктамъ, слишкомъ общимъ для того, чтобы вести къ опредъленному заключенію. Допустимъ, представленныя Дрэзеке параллели, действительно, близки между собою, что гомиліи такъ же учать о паденіи человъка и такъ же обсуждають дъло спасенія, какъ и Аполлинарій; следуеть ли отсюда, что и авторомь ихъбыль именно онъ? Ни въ ученіи о паденіи человіка, какъ причинъ господства смерти въ родъ человъческомъ, ни въ пониманіи цілей воплощенія Аполлинарій не выділялся изъ ряда своихъ современниковъ и говорилъ то, что говорили и другіе церковные писатели. Указываемыя Дрэзеке совпаденія въ этихъ пунктахъ между гомиліями и сочиненіями Аполлинарія развѣ въ томъ только случаѣ могли бы свидътельствовать въ пользу его предположенія, если бы они

<sup>1)</sup> Dräseke, ibid., s. 677. 678.

<sup>2)</sup> Dräseke, ibid., s. 681.

простирались не на мысль, не на одно содержаніе, но и на слововыражение. Но такого близкаго совпадения нътъ, и Дрэзеке на немъ не настаиваетъ. На самомъ же дълъ его параллели не только не простираются на слововыраженіе, но не всегда совпадають и въ содержаніи. Конечно, пока дело идеть о паденіи человека и необходимости воплощенія Сына Божія, авторъ гомиліи разсуждаеть такъ же, какъ разсуждалъ Аполлинарій, и точно такъ же, какъ разсуждали св. Кириллъ Іерусалимскій, Григорій Нисскій и др. Но какъ только онъ переходить къ изложенію ученія о самомъ воплощении. выражается совершенно иначе, онъ чёмъ Аполлинарій, и его ученіе является не аналогіей аполлинаріанству, а его противоположностью. Дрэзеке, какъ мы видёли, и здёсь находить сходство между гомиліями и сочиненіями Аполлинарія, убъждая въ немъ сльдующею параллелью:

## Гомиліи

(ο Словь) ὁ ἐχ τῆς παρθένου γῆς Συμφώνως ώμολόγηται τὸ σῶ. πλάσας τὸν ἄνθοωπον (Migne, μα έχ τ. παρθένου, ή θεότης έξ с. 1152. А). Сверхъестественно ούρανοῦ, τὸ σῶμα πέπλασται πο**сл**ѣдовало рожденіе διὰ τὸν ἄνω- ἐν χοιλία, ἡ θεότης ἄχτιστος θεν ενδημήσαντα θεὸν λόγον καὶ αιώνὶος (Lagarde, p. 115, 38). εν τη άγια σου γαστρί τον Αδάμ αναπλάσαντα και τὸ μέν γόνιμον τη άγία Παρθένφ παρέσχεν τὸ άγιον πνευμα ή δε άλήθεια του σώματος προςελήφθη έχ τ. σώ Σάρκα λάβοντος την έκ παρθέματος αύτης (Μ., c. 1152. ΒС.). νου μπα προςλαβόντος έχ Μαρίας

λειον ἄνθοωπον έξ αὐτῆς κα- | ctp. 144). τηξίωσεν (Μ. 1156. D.)

Аподдинарій

Λόγος σάρκα άναλαβεῖν καὶ τ έ- παρθένου (κ. μ. π. cp. y Καспари,

Эта параллель 1), по нашему мнинію, свидительствуеть не за принадлежность Аполлинарію гомилій, а какъ разъ на-

<sup>1)</sup> Курсивъ въ приведенной параллели принадлежитъ намъ.--Изъ числа выдержекъ, указанныхъ у Дрэзеке изъ сочиненій Аполлинарія, мы псключили одну фразу изъ посланія къ Просдокію , которое не принадлежитъ Аполлинарію (какъ это призналь поздніве и самъ Дрэзеке, не помістивши его въ свое изданіе догматических сочиненій Аполлинарія), и одно м'всто изъ псевдо - Іустинова сочиненія "о Троицъ", тоже Аполлинарію неприналлежащаго.

оборотъ: она говоритъ о томъ, что Аполлинарій не могъ быть ихъ авторомъ. Сходство содержанія указанныхъ въ этой нараллели выдержекъ ограничивается только тою общею ныслью, что Слово стало человѣкомъ чрезъ рожденіе отъ Девы, но за этимъ общимъ сходствомъ тотчасъ-же открывается существенная разница. Въ то время какъ авторъ гомиліи учить о воспріятіи Словомъ "человъка", "Адама," "совершеннаго человъка", въ извлеченіяхъ изъ сочиненій Аполинарія мы читаемъ ученіе о воспріятіи только "плоти" или "тъла". Это различіе въ терминологіи не случайно: оно характеризуетъ собой коренную рознь въ христологическихъ возэръніяхъ между авторомъ гомилій и Аполлинаріемъ. Аполлинарій отвергаль совершенство природы человъческой во Христъ и, потому, не только не могъ учить о воспріятіи Богомъ Словомъ "совершеннаго челов'яка", а напротивъ горячо боролся съ этимъ ученіемъ. Въ сочиненіи о Божественномъ воплощеніи онъ писаль: "пеправы ть, кои говорять, что единеніе плоти и воспріятіе (всего) человъка одно и тоже", ибо "не спасается родъ человъческій воспріятіемъ ума и всего человіка, но пріятіемъ плоти 1) . "Не душу человъческую приняло Слово, а одно только семя Авраама", --- говориль онъ въ другомъ своемъ сочиненіи 3). И во всемъ литературномъ наслідіи послі Аполлинарія нельзя отыскать ни одного міста, въ которомъ излагалось бы ученіе автора гомиліи о воспріятіи Богомъ Словомъ "совершеннаго человъка". Это учение прямо противоположно аполлинаріанству, и эту противоположность хорошо понималъ самъ Аполлинарій, раскрывавшій ее въ сочиненіи о Божественномь воплощеніи. Если же авторъ гомилій, какъ показывають приведенныя у Дрэзеке выдержки, принимаетъ ученіе о воспріятіи, то ясно, что онъ не можетъ быть Аполлинаріемъ: онъ стоитъ на почвѣ строгоцерковной, а не еретической. Столь же мало за принадлежность бесёдъ Аполлинарію можеть свидётельствовать и ихъ языкъ. Дрезеке самъ сознается, что онъ находится въ этомъ отношени въ "положени неблагопріятномъ 3)". Дъй-

<sup>1)</sup> Gregor. Niss. Antirr. c. XXVI. XXXIX; Migne, gr. s., t. 45, c. 1197. 1212.—Тв. св. Григ. Нисс., ч. VII, стр. 131. 144.

<sup>2)</sup> De unione, -- Dräseke, p. 401.

<sup>3)</sup> Dräseke, Ibid., s. 675.

ствительно, изъ всёхъ обсуждаемыхъ имъ гомилій ему удалось извлечь только три выраженія, которыя более или менње близки языку Аполлинарія; это—, иυστήριον — таин-CTBO" Ο ΑΒΑΒ ΒΟΠΛΟЩΟΗΙЯ, πούρανόθεν κατελθών, τους ούρανους μη καταλιπών, μ ηδ πνευματίκης Αδάμ" — ο Богочеловькь. Ho слово "μυστήριον", которое часто и въ томъ же примъненіи встръчается у Аполлинарія, не принадлежить къ исключительнымъ особенностямъ его языка и само по себъ не ведетъ ни къ какому заключенію; по указанію Дрэзеке-же, это слово и въ томъ же примъненіи употреблено въ сочиненіяхъ свв. Кирилла Іерусалимскаго и Григорія Нисскаго 1); оно встрвчается, далбе, въ той третьей беседе, для которой Дрэзеке предполагаеть особаго отъ прочихъ беседъ автора <sup>2</sup>). Выражение о Богочеловъкъ "обратовет кательот" настолько было общепринято въ церковномъ языкъ, что внесено въ символъ въры (хателяота ех т. обоатбо-спедшаго съ небесъ), причемъ само собой разумъется, что сходя на землю, Богъ Слово небесъ не оставилъ. Характернымъ для языка Аполлинарія выраженіемь о Богочеловъкъ яв-**ΙΠΕΤΒ ΗΘ** "κατελθών οὐρανόθεν", a "δ ἄνθρωπος καταβεβηκώς є́ξ οὐρανοῦ, —человѣкъ, стедшій съ небесъ 3)4, а это есть уже нвито иное, чвиъ просто "спедпій съ небесъ". Наконецъ выраженія о Христь, что Онъ есть лугоцатіхос Абац.", у Аполлинарія совствить не встрівчается. Такимъ образомъ, и въ отношеніи къ языку гомилій мненіе о принадлежности ихъ Аполлинарію должно быть признано не имфющимъ вфроятности.—Гомиліи, сохранившіяся поль именемъ Григорія Чудотворца, не только не принадлежать Аполлинарію, но онъ вообще не могуть принадлежать IV-му въку, въ которомъ жилъ и действоваль Аполлинарій. Относя псевдо-Григоріевы беседы къ IV-му веку, Дрэзеке, какъ мы видёли, опирается на то мёсто второй бесёды, гдё говорится о повслодномо разрушенін жертвенниковъ и уничтоженіи языческаго богослуженія, и видить въ немъ указаніе на законъ 353-го года. Это заключение болье, чыть носпышно.

<sup>1)</sup> Dräseke, ibid., s. 676.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Migne, t. X, c. 1172.

<sup>3)</sup> См. у Григ. Нисс. Antirr. c. XXV, XXXIX,—Migne, gr. s., t. 45, c. 1136. —Patrum doctrina de Verbi incarnatione., Maji, VII, 20 и др.

Во первыхъ, законъ 353-го года, какъ извъстно, не имълъ никакихъ практическихъ последствій. Гиббонъ, на котораго въ данномъ случав ссылается Дрэзеке, говорить объ этомъ законъ слъдующее: "этотъ эдиктъ или не былъ опубликованъ послъ того, какъ былъ написанъ, или не приводился въ исполнение послъ того, какъ былъ опубликованъ. Очевидность фактовъ и сохранившіеся до нашего времени паматники изъ бронзы доказываютъ намъ, что публичное исполненіе обрядовъ языческаго богослуженія не прекращалось въ парствованіе сыновей Константина,.. Почти чрезъ четыре года после того, какъ изданъ былъ приписываемый Констанцію эдикть, этоть императорь посетиль римскіе храмы, а одинъ языческій ораторъ рекомендовалъ благопристойное по этому случаю поведение, какъ примёръ достойный подражапія его будущихъ преемниковъ 1)". Ни языческая религія, ни языческое богослуженіе не преследовались не только въ царствование Констанція, но и въ правление Іовіана и Валента 3), не говоря уже объ Юліанъ; только въ эпоху Өеодосія Великаго т. е. въ самомъ конце IV-го въка открывается рядъ суровыхъ и эноргичныхъ узаконеній противъ язычества, но и при этихъ узаконеніяхъ все-же должно было пройти еще нъсколько времени, прежде чъмъ языческая религія окончательно уничтожилась. Можно-ли было, поэтому, въ половинъ IV-го въка сказать, что Господь "повсюду" разрушиль алтари язычниковъ и низпровергъ языческое богослужение? Во-вторыхъ, въ разсматриваемыхъ словахъ авторъ гомилій выражается въ прошедшема времени и потому указываетъ не на то, что совершалось на его глазахъ, а на событіе прошлое, на фактъ окончательно совершившійся, которымъ онъ и пользуется, какъ коментаріемъ къ евангелію Луки 1,52. Въ этомъ смысле его слова приличествуютъ какому угодно изъ поздивищихъ въковъ, но только не IV-му, и никоимъ образомъ не могли быть сказаны Аполлинаріемъ, который умерь въ началъ правленія Осодосія Великаго.

<sup>1)</sup> Исторія упадка и разруш. рим. имп. ч. 2. стр. 481.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Запрещались только нѣкоторыя формы языческаго богослуженія, противорѣчившія требованіямъ общественной нравственности или вызывавшія политическую подозрительность со стороны правительства (напр. гаданія).

За принадлежность гомилій поздивишему времони свидътельствуетъ и развитое въ нихъ ученіе о Троицъ и воплощеніи. Гомиліи не знають никакихъ враговъ истины: они не говорять ни объ аріанахъ, ни о духоборцахъ, ни о несторіанахъ и монофизитахъ. По заявленіямъ ихъ автора, "Троица познается святой и единосущной 1)" и Св. Духъ "от вста принимаетъ поклонение", какъ "единосущный Сыну 2)". Ясный знакъ, что въ эпоху появленія гомилій не было никакихъ споровъ о Св. Троицъ, что эти споры не только прекратились, но и были забыты. Подобнымъ образомъ и учение о воплощении авторъ гомилий излагаетъ такъ, какъ оно было формулировано въ опредвленіи Халкидонскаго собора и окончательно утвердилось къ VII-VIII вв. "Какъ жемчугъ, — пишетъ онъ, — образуется изъ двухъ природъ, молнін и воды, такъ и Владыка Нашь Інсусъ Христосъ, несліянно и неизмінно (ασυγχύτως καί άτρέπτως), происходить отъ чистой и непорочной Дівы Маріи, совершенный въ Божествъ и совершенный въ человъчествъ 3)". Для каждаго изъ этихъ выраженій въ отдельности можно, конечно, указать аналогіи въ твореніяхъ церковныхъ писателей IV-го въка и даже въ сочиненіяхъ Аполлинарія, но въ той связи и соотношеніи, въ какомъ они взяты здёсь, они ясно высказывають ученіе о двухъ природахъ во Христъ и притомъ такъ, какъ оно было выражено на соборъ Халкидонскомъ; остественные предполагать, что и дыйствительно они были высказаны послъ этого собора. Добавимъ къ этому, что, по неоднократнымъ заявленіямъ пропов'вдника. въ его время "вся вселенная" наслаждалась "радостью благовъстія" и была исполнена радостію Божіей 1); судя по этимъ выраженіямъ, пропов'єдникъ долженъ былъ писать въ такую эпоху, когда церковь пользовалась внишны и внутреннимъ миромъ. А все это вмъстъ весьма мало личествуеть IV-му в'кку и решительно говорить противъ авторства Аполлинарія.

<sup>1)</sup> Migne, t. X, c. 1169. D.

<sup>2)</sup> Migne, ibid., c. 1184. B.

d) Migne, ibid., c. 1152. C.

<sup>4)</sup> Migne, ibid. c. 1145. 1149. 1160.

## ГЛАВА ТРЕТЬЯ.

## Сочиненія Аполлинарія, надписанныя именемъ св. Асанасія Александрійскаго.

Общія зам'вчанія о подложныхъ сочиненіяхъ св. Аванасія.—І., Первое "Слово о воплощеніи".—Вн'вшнія свид'втельства о принадлежности его Аполлинарію.—Содержаніе сочиненія.—Его первоначальное надписаніе и назпаченіе.—Почему оно усвоено было Аванасію?—П. Второе "Слово о воплощеніи".—Разб'ръ господствующаго въ ваукъ мн'внія о времени его появленія. — Доказательства его принадлежности Аноллинарію.—ПІ. "Бес'вда о единствъ Христа".—Аполлинаріанство развитаго въ ней ученія — Авторомъ ея быль Аполлинарій.—Время ея составленія.

Исторія церковной литературы свидетельствуеть, что ни одно имя не служило столь часто средствомъ для распространенія всевозможныхъ подложныхъ сочиненій, какъ имя св. Аванасія, епископа александрійскаго. Въ болье полномъ и лучшемъ изъ существующихъ изданій твореній этого отца, сдёланномъ Бенедектинцами въ 1698-мъ году 1), подложныя сочиненія занимають собой цізлый, самостоятельный томъ. Причиною этой многочисленности, полученныхъ подъ именемъ св. Аванасія, но ему не принадлежащихъ твореній, служило не одно только невъжество переписчиковъ, измънявшихъ подлинное надписаніе предлежавшихъ ихъ перепискъ сочиненій, или по собственнымъ догадкамъ выставлявшихъ имя св. Аванасія на техъ сочиненіяхъ, въ заголовкахъ которыхъ дъйствительный ихъ авторъ не былъ обозначенъ, но еще болъе высокій авторитетъ Александрійскаго борца противъ аріанства и популярность его имени въ церкви. Какъ врожденная любовь къ потомству, --- замъчають вышеупомянутые издатели твореній св. Аванасія,побуждала нъкогда людей средняго и низшаго сословія посылать своихъ детей въ дома богатыхъ и знатныхъ семействъ, чтобы обезпечить имъ лучшую будущность, такъ и многіе изъ такихъ писателей, которые не пользовались славою, по любви къ своимъ произведеніямъ, приписывали ихъ Аванасію, надъясь чрезъ это придать имъ нъкоторое

<sup>1)</sup> S. p. n. Athanasii archiep. Alexandrini opera omnia quae exstant... Opera et studio monachorum ordinis s. Benedicti e congregatione s. Mauri, t. 1-2, v. 3. Parisiis.

достоинство 1). Намфренное усвоеніе Аванасію сочиненій, ему не принадлежащихъ, а также порча и искажение его подлинныхъ твореній стали практиковаться очень рано. Св. Кириллъ Александрійскій, четвертый преемникъ Аванасія на епископской канедръ Александріи, уже обвиняетъ несторіанъ въ порчв и извращении послания св. Ананасия къ Епиктету 2), но и несторіане не были первыми, воспользовавшимися этимъ именемъ для распространенія своего лжеученія. Ранве ихъ на этотъ путь вступили аполлинаристы, приписавшіе Аванасію сочиненія своего учителя, и самъ св. Кириллъ, довъряясь поддёльнымъ надписаніямъ, читаль эти фальсифицированныя аполлинаристами сочиненія Аполлинарія. Въ эпоху Леонтія Византійскаго такихъ надписанныхъ именемъ св. Аванасія сочиненій Аполлинарія было въ обращеніи нъсколько, и всъ они своимъ содержаніемъ имѣли раскрытіе ученія о Лицѣ Іисуса Христа. Въ настоящее время догадку о принадлежности Аполлинарію вызывають собой три сочиненія, значащіяся въ числё подложныхъ твореній св. Ананасія, а именно: а) λόγος περί σαρχώσεως или Слово о воплощеніи, начинающееся такъ: " $\delta \mu o \lambda o \gamma o \tilde{\nu} \mu e v$  τον  $\delta i o v$  τον  $\delta e o \tilde{v}$  ατλ."; б) другое λόγος περί σαρχώσεως или Слово о воплощеніи, съ τακимъ началомъ:  $\pi \hat{\epsilon} \lambda \hat{v} \pi \epsilon \iota \quad \mu \hat{\epsilon} v \quad \tau \hat{\eta} v \quad \hat{\alpha} \gamma \hat{\iota} \alpha r \quad \sigma \hat{v} v \sigma \delta \sigma v \quad \text{πτλ"} \quad \text{и в})$ бесъда или посланіе " $\delta \tau \iota = \epsilon \iota \varsigma$   $\delta = X \varrho \iota \sigma \tau \delta \varsigma^{-3}$ ). Скажемъ зара-

<sup>1)</sup> Cm. Praefatio, ap. Migneum, Patr. cc. gr. s., t. 28, p. 9. 10.

<sup>2)</sup> Ер. ad Iohannem Antioch. de расе; что здѣсь Кириллъ разумѣетъ именно посланіе къ Епиктету см. заявленіе Ипатія Ефесскаго на колло-квіумѣ 531 г.—Mansi, t. VIII, p. 821.

<sup>3)</sup> Вмѣстѣ съ прочими, — подлинными и подложными, — твореніями св. Асанасія эти сочиненія издавались много разъ. Изъ древнѣйшихъ издавій на одномъ латинскомъ языкѣ, перечисленныхъ у Фабриція (Bibl. VIII, 181), мы упомянемъ Парижское изданіе 1572-го года (Divi Athanasii Magni Alexandrini Archiepiscopi... omnia quae extant opera), гдѣ помѣщены только два послѣднихъ изъ названныхъ сочиненій, см. рр. 547—549 и 103—105. Въ оригинальномъ текстѣ всѣ творенія Асанасія были изданы впервые въ Гейдельбергѣ въ 1600—1601 годахъ (Beati Athanasii Archiepiscopi Alexandrini opera quae reperiuntur omnia in duos tomos tributa. Ех оfficina Commeliniana), затѣмъ въ Парижѣ въ 1627-мъ году (изданіе, заслужившее въ наукѣ порицанія) и Кёльнѣ, или, по Фабрицію (VIII, 182), въ Лейпцигѣ въ 1686 году (изданіе, представляющее собой повтореніе Парижскаго 1627 года); названныя соч. Асанасія см. въ Парижскомъ изданія, t. І. рр. 591—594; 664—669; t. ІІ, р. 30 sq. и Лейпцигскомъ, t. І, рр. 591—594; 664—669; t. ІІ, р. 30.—Лучшее Венедиктинское изданіе уже упо-

нъе, что принадлежность Аполлинарію перваго изъ этихъ сочиненій стоить внъ всякаго сомнънія, второе и третье могуть быть приписаны ему со всею въроятностью.

I) "Слово о воплощеніи", начинающееся: "όμολογοῦμεν τὸν ὁιόν χτλ" 1), въ древнецерковной письменности становится извъстнымъ въ первой половинъ V-го въка. Его зналъ св. Кириллъ Александрійскій 2) и пользовался имъ въ своихъ сочиненіяхъ 3). Это "Слово" имълъ въ виду и Евтихій, когда онъ въ письмъ къ папъ Льву 4), а также и на соборъ Константинопольскомъ 448 года 5) ссылался на авторитетъ св. Аванасія въ подтвержденіе своего ученія объ одной природъ во Христъ по воплощеніи. Оно было извъстно, затъмъ, Діоскору, заявлявшему на Халкидонскомъ соборъ, что онъ имъетъ свидътельства св. Аванасія объ одномъ воплотившемся естествъ Бога Слова 6), и выдержками изъ него обыкновенно пользовались монофизиты для защиты своихъ воззръній и обличенія православныхъ въ новшествъ 7). Евти-

мянуто нами; оно приготовлено подъ руководствомъ Лопина и закончено, послъ его смерти въ 1693-мъ году, Бернардомъ Монфакономъ; подложныя сочинения св. Аванасия здъсь отдълены отъ подлинныхъ и составляютъ собой второй томъ; названныя нажи см. t. II, р. 1. 2; 33—36; 49—53. Бенедиктинское издание перепечатано у Миня въ 25—28 томахъ греч. серии.

<sup>1)</sup> Лучшее отдъльное изданіе его сдълано Caspari съ древняго сирскаго перевода, Quellen zur Geschichte d. Taufsymbols und Glaubensregel, Christiania, 1866, ss. 143—160.—Въ изданіи сочиненій Аполлинарія, сдъланномъ Дрэзеке, оно помъщено на страницъ 341—343. Дрэзеке заимствоваль его изъ Кельнскаго (или Лейпцигскаго) изданія твореній св. Аванасія (Vid. Adnot. р. 439), несчитаемаго въ наукъ совершеннымъ, и потому повторяетъ пеисправности, уже устраненныя въ изданіяхъ Бенедиктинскомъ и Каспари; ср. Dräseke, р. 341, 28, 29 и Мідпе, t. 28, с. 28 А.; Dräseke, р. 342, 19 и Мідпе, ibid., с. 28. С.; Dräseke, р. 343, 4 и Мідпе, с. 29 А.

<sup>2)</sup> Migne, gr. s., t. 76, c. 1212. 1213. 849.

<sup>3)</sup> Подобно св. Кирилту за Асанасієво сочиненіе принимали Слово о воплощеніи Евлогій Александрійскій (Phot. Bibl, с. 230, р. 271. 272), Анастасій Синанть (Euthym. Zig. Ponopl, tit. XVI; Migne, gr. s., t. 130, с. 1073) и Іоаннъ Дамаскинъ (De natura composita, — Migne, gr. s., t. 95, с. 116. 117).

<sup>4)</sup> Cm. BMIIIe.

<sup>5)</sup> Mansi, t. VI, p. 700. 745;—Двян. вс. соб. т. 3, стр. 251, 289.

<sup>6)</sup> Mansi, t. VI, p. 684 ;—Дѣян., тамже, стр. 237.

<sup>7)</sup> Какъ свидътельствуютъ спрскіе рукописи монофизитскихъ сочиненій, хранящіяся въ Британскомъ музет; см. Wright, Catalogue, р. II, 641, 642 и мн. др.

хій, Діоскоръ и послѣдующіе монофизиты считали его подлинымъ твореніемъ св. Аванасія; на самомъ же дѣлѣ оно было сочиненіемъ Аполлинарія, только ложно надписаннымъ именемъ александрійскаго епископа. Со всею подробностью и обстоятельностью эта непринадлежность "Слова о воплощеніи" Аванасію и его происхожденіе отъ Аполлинарія были раскрыты полемистами VI—VII-го вѣка, писавшими противъ монофизитовъ, и чтобы вполнѣ убѣдиться въ этомъ, намъ не остается ничего болѣе, какъ только въ систематическомъ порядкѣ повторить доводы, представленные полемистами.

Въ ряду внѣшнихъ основаній, на которыя опирались полемисты, приписывая "Слово о воплощеніи" Аполлинарію, первое мѣсто должно занимать указаніе Полемона или Полемія. Полемій былъ однимъ изъ первыхъ и старѣйшихъ учениковъ Аполлинарія и, безъ сомнѣнія, ему болѣе, чѣмъ кому-либо другому, были извѣстны подлинныя произведенія своего учителя. Леонтій Византійскій въ своемъ сочиненіи "Противъ монофизитовъ" сохранилъ намъ важную въ этомъ отношеніи выдержку изъ одного письма Полемона 1) къ Тимоеєю Беритскому 2). Въ ней слова, заимствованныя изъ "Слова о воплощеніи": "и Онъ есть Сынъ Божій и Богъ по плоти, не двѣ природы въ одномъ Сынѣ и т. д.", цитуются, какъ ясно написанныя Аполлинаріемъ, который называется здѣсь первымъ и единственнымъ, отвергнувшимъ двойство природъ во Христѣ 3). Это свидѣтельство Поле-

<sup>1)</sup> Maji, p. 143.

<sup>2)</sup> Въ "Contra Monoph." приводится длинная цитата подъ именемъ Полемія, но безъ надписанія. Надписаніе сообщаетъ авторъ "Patr. doctrina de verbi incarnatione", воспроизводящій начало цитаты Леонтія ( ibid. р. 16).—Два, но различныхъ, фрагмента этого же Полемона передаются у Максима Исповъдника, ed. Combef. t. 2, р. 90.

<sup>3)</sup> Цитата Полемона читается такъ: καί είναι αὐτὸν θεοῦ, καὶ θεὸν κατὰ σάρκα (Leont. р. 144)... далѣе нравильно. Въ современныхъ же изданіяхъ это мѣсто читается такъ: εἰναι τὸν αὐτὸν νίὸν θεοῦ καὶ θεὸν κατὰ πνεῦμα, νίὸν δὲ ἀνθρώπου κατὰ σάρκα (р. 16). Какое чтеніе считать правильнымъ? Аналогія и подлинныя выраженія Аполлинарія стоять въ пользу послѣдняго чтенія. Тавъ Өеодорить цитируеть слѣдующія слова Аполлинарія: "προς κυνοῦμεν δὲ θεόν, σάρκα ἐκ τῆς ἀγίας παρθένου προς λαβόντα καὶ διὰ τοῦτο ἀνθρωπον μὲν ὄντα κατὰ τὴν σάρκα, θεὸν δε κατὰ πνεῦμα (oper. t. IV, Paris, р. 45). Подобнымъ образомъ и въ сочиненіи о Божественномъ вопло-

мона въ данномъ случав твмъ важнве и несомивниве, что оно заимствовано изъ того сочиненія его, гав онъ возстаеть противъ ученія о Христь, какъ Богь совершенномъ и человъкъ совершенномъ, въ каковомъ ученіи онъ видитъ "изобрътеніе" Каппадокійцевъ и Аеанасія; не могъ же онъ эти слова противопоставлять ученію св. Аванасія, если бы онь заимствоваль ихъ изъ его твореній? — Другимь главнашимъ свидателемъ въ пользу принадлежности разсматриваемаго слова Аполлинарію является упомянутый сейчась Тимовей, соученикъ Полемона. По извъстію того же Леонтія Византійскаго 1), Тимовей говориль о "Словь о воплощеніи", какъ о подлинномъ сочинении Аполлинария и, въроятно, передавалъ его пъликомъ или въ выдержкахъ въ своей "Церковной исторіи", написанной имъ въ прославление своего учителя <sup>2</sup>). На Тимовея же ссылается и неизвъстный авторъ "Ученія отцовъ о воплощеніи", говоря, что это выдаваемое за твореніе Аеанасія слово находится въ составленномъ Тимовоемъ "Указателъ сочиненій Аполлинарія" въ числъ подлинныхъ произведеній последняго 3). Такимъ образомъ, за принадлежность "Слова о воплощеніи" Аполлинарію мы

щеніи Аполлинарій говорить о Христь: "Онъ (Христосъ) по духу есть Богъ, обладающій славою Божіей, по тілу же человіть, носившій безславный образъ человъческій" (см. Greg. Nyss. Antirr. c. XXII, Migne, gr. s., t. 45, c. 1169, p. n. crp. 102; cf. c. XXIII, col. 1169, crp. 104). Вообще, выраженіе "θεόν κατά σάγκα" было чуждо языку Аполлинарія; опъ повсюду испов'вдываль Христа едипосущнымъ намъ по плоти, то есть, жата  $\sigma \acute{a} \rho \varkappa \alpha \ \acute{a} \nu \vartheta \rho \omega \pi \sigma v$ , а не  $\vartheta \varepsilon \acute{o} v$ . Правда, онъ допускаль выраженіе: "плоть, по общенію съ Богомъ, — Богъ", но тотчасъ же добавляль "хотя не будучи Богомъ сама въ себъ (Adv. fr. Apoll. 86, 2, с. 1961)". Въ объяснение ошибки цитаты Полемона можно сказать многое: это можеть быть ошибкой не Полемона, а Леонтія, можеть быть опиской переписчиковъ того или другаго, могла быть и намъреннымъ извращениемъ подлиннаго текста со стороны Полемона. Полемонъ склонялся на сторону ученія о единосущій плоти Уриста Божеству, объ обожествлении плоти по существу, какъ это видно изъ полемическаго сочиненія Валентина противъ Тимовея и Полсмона, сохраненнаго у Леонтія (Adv. fraud. Apoll. 86, 2, coll. 1953 sq.) и изъ сочиненія самаго Тимовея (ів. соі. 1960). Ему, поэтому, было естественно прочесть въ словахъ Аполлинарія не θεόν κατά πνεύμα, а θεόν κατά σάρκα.

<sup>1)</sup> Maji, VII; 143.

<sup>2)</sup> Cf. Leontii Contra Entych. et Nestor. III, 40; Migne, gr. s., t. 86, l, c. 1377.

<sup>3)</sup> Maji, VII, 16.

имъемъ древнъйшія и несомнънныя свидътельства двухъ его учениковъ Полемона и Тимоеся.

Нельзя-ли, однако, думать, что ученики Аполлинарія приписали своему учителю то, что въ действительности было высказано св. Леанасіемъ, -- въ видахъ-ли его вящаго прославленія или съ цёлію подтвердить его ученіе православнымъ авторитетомъ? Въ самомъ деле, св. Кириллъ со всею точностью и опредъленностью цитируетъ "Слово о воплощеніи", какъ принадлежащее св. Аоанасію 1). Кому же, какъ не св. Кириллу, лучше в ближе было знать сочинения своего великаго предшественника?. Если позднъйшіе полемисты безъ дальнъйшихъ разсужденій хотять покоиться на показаніяхъ учениковъ Аполлинарія, то это фактъ-небольшой важности; подобный обороть дела для полемистовъ самымъ желательнымъ, и имъ оставалось только воспользоваться въ своихъ цёляхъ подлогомъ учениковъ Аполлинаріевыхъ, если бы такой подлогь существоваль на самомъ дълъ. Итакъ, нельзя-ли думать, что Полемонъ и Тимоеей намъренно внесли въ списокъ произведеній Аполлинарія сочиненіе, завъдомо принадлежащее св. Аванасію?---Противъ такого предположенія говорить, прежде всего, то уваженіе, съ какимъ ближайшіе ученики Аполлинарія относились къ сочиненіямъ и мнфніямъ своего учителя. Въ ихъ онъ былъ первымъ и единственнымъ авторитетомъ, рый въ ученіи о воплощеніи разъясниль сокрытое отъвсталь таинство <sup>2</sup>). Въ сравненіи съ нимъ въ представленіи первыхъ аполлинаристовъ отступали назадъ великіе учителя и вожди православія—свв. Аванасій, Василій и оба Григорія. Вотъ какъ тотъ же Полемонъ и въ томъ же письмъ отзывается о нихъ: "ничего худшаго нельзя придумать, какъ то, что называющіе одного и того же Христа Богомъ и человъкомъ не стыдятся признавать одну природу Бога Слова воплощенную за одну сложную; ибо если онъ есть Богъ совершенный и человъкъ совершенный, то намъ следуетъ

<sup>1)</sup> Φορμγπω Κυρμπουσκοй ημταμία: "γράφει ὁ τῆς ἀϊδίου μνήμης πατὴς ήμῶν καὶ επίσκοπος 'Αθανάσιος... ἐν τοῖς περὶ τῆς σαρκώσεως"—-Apologet. pro XII cap. adv. Orient., ad anath. YII, Migne, 79, 349 — "'Αθανασίου ἐπισκόπου 'Αλεξανδρείας ἐκ τοῦ περὶ σαρκώσεως λόγου". De recta fide ad reginas. Migne, t. 76, c. 1212.

<sup>2)</sup> Слова Юліана къ Полемону, In Patr. doctr , Maji, VII, p. 70.

признавать въ номъ двѣ природы, какъ это и вводится новымъ ученіемъ Каппадокійцевъ, Аванасія и Италійцевъ;, и хотя они 1) показывають себя нашими, мыслящими согласно съ святымъ отцомъ нашимъ Аполлинаріемъ, но возвѣщаютъ вийсть съ Григоріемъ двойство природъ, ничего инаго, кажется, не любя, кром'в одной превратной славы въ жизни сей 3)". Въ другомъ письмъ къ Юліану Полемонъ говорить: "удивляющіеся Аванасію въ разумѣніи и услажденные краснорвчіемъ Василія и Григорія поглощены пропастью разделенія виёстё съ ними; объ одномъ Христе думаютъ, что одна природа Слова, сложенная съ плотью, имъсть двъ самодвижныя разумныя природы и т. д. 3)". Ясное дело, что учение Аванасія о воплощенім казалось имъ заблужденіемъ въ сравненіи съ темъ, что возвещено Аполлинаріемъ, и потому Полемону, особенно горячо ратовавшему противъ православныхъ, не могло прійти въ голову усвоить сочинение св. Аванасія Аполлинарію. Къ тому же сочинение о воплощении слишкомъ мало по объему и ничтожно по значенію, чтобы дать въ себъ поводъ для какихъ либо честолюбивыхъ разсчетовъ со стороны учениковъ Аполлинарія. Скор'є діло могло идти въ обратномъ порядкв. Въ борьбв съ православными аполлинаристамъ важнве было бы указать на подлинное сочинение Леанасія, сходное по своимъ идеямъ съ возэрвніями Аполлинарія, если бы таковое существовало, чемъ приписывать его Аполлинарію. Известно, какъ высоко стоялъ авторитетъ Аванасія въглазахъ самого Аполлинарія. Въ посланіи къ епископамъ Діокесаріи онъ съ удареніемъ указываетъ на то, что Асанасій его письма удостоиваль ответовь, что онь, Аполлинарій, согласенъ съ нимъ, Ананасіемъ, въ догматахъ и во всемъ держится его обычая 4). Ближайшіе его ученики, какъ мы видимъ, не такъ уже относились къ св. Аванасію, но и они не преминули бы прикрыться его именемъ, если бы въ ряду его сочиненій было испов'йданіе съ такимъ аполлинаріанскимъ содержаніемъ, какъ Слово о воплощеніи. Судьба

<sup>1)</sup> Разумъется фракція аполлинаристовъ, признававшая плоть Христа и посль соединенія единосущною намъ.

<sup>2)</sup> In "Patr. doctr." Maji, p. 16 a.

<sup>3)</sup> Ibid. p. 70.

<sup>1)</sup> Adv. fr. Apoll. 86, 2. col. 1969.

посмъялась надъ тщеславіемъ Полемона и Юліана: восхваляемыя ими сочиненія ихъ учителя были поставлены подъ защиту именъ Аоанасія, Григорія и Юлія; но надписывая чужими именами сочиненія Аполлинарія, позднівншіе аполлинаристы опять же хотели почеринуть авторитеть въ православныхъ именахъ для своего ученія, а не лишить себя этой опоры, подлагая сочиненія православных в отцовъ Аполлинарію. — Тотъ же вопросъ, какимъ образомъ св. Кириллъ могъ обмануться и приписать Аванасію сочиненіе, принадлежащее Аполлинарію, еще занималъ собой полемистовъ VI въка, и вотъ какъ одинъ изъ нихъ отвъчаетъ на это: "Что же мы скажемъ на то, когда указываютъ на блаженнаго Кирилла, цитировавшаго это изречение (не двъ природы, но одна природа Бога Слова воплощенная) въ книгъ противъ Өеодора въ качествъ словъ св. Аванасія? Отвътимъ на это, что хотя это изречение на самомъ дълъ находится въ сочинении блаженнаго Кирилла противъ Өеодора, но это есть старинная вставка. Пбо Діоскоръ, преемникъ блаж. Кирилла, найдя его сочиненія, быть можеть, не постыдился внести туда то, что пожелаль. Мы не хотимъблистать только догадками. Что блаженный Кириллъ действительно не приводилъ этого изреченія противъ Өеодора, ясно изъ того, что Өеодоритъ, защищая Өеодора и опровергая всф выдержки, которыя приводиль противъ него Кириллъ отъ святыхъ отцовъ, нигдъ не упоминаетъ объ этомъ изреченіи. Но,-возражають на это,-Өеодорить съ коварною цълію опустиль его; не имъя силь опровергнуть его, какъ вполнъ ясное, онъ добровольно оставилъ его. Отвътимъ, что это невозможно, ибо если бы блаженный Кириллъ гдъ-нибудь сказаль: "но одна природа Бога Слова воплои если бы Өеодорить зналь, что это изречение приводится блаженнымъ Кирилломъ подъ именемъ св. Аванасія, то онъ такъ безразсудно не спросилъ бы его: кто же изъ отцовъ сказалъ тебъ объ одной природъ Бога Слова воплощенной? Но говорять опять: потому онъ (св. Кириллъ) зналъ это изреченіе, какъ высказанное св. Аванасіемъ, что выразился: "какъ отцы говорили". На это отвъчаемъ, что каждый спъшитъ свои слова представить заимствованными отъ отцовъ, если и не буквально, то по смыслу 1)". Но

<sup>1)</sup> Leont. "De sectis", act. VIII, 5; Migne, 86, 1 c. 1256. 1257.

едва-ли нужно вмёстё съ авторомъ "De sectis" утомляться рядомъ этихъ сомнительнаго достоинства доводовъ, чтобы объяснить цитаты Кирилла изъ Аполлинаріева сочиненія. Неть надобности для этого отвергать подлинность Кирилловой цитаты и обвинять въ ней Діоскора, -- тъмъ болью, что свое знакомство съ разсматриваемымъ сочинениемъ Кириллъ обнаруживаетъ далеко не въоднихъ книгахъ къ Өеодору. Гораздо легче и естественные понималь дыло Леонтій Византійскій, когда онъ полагаль, что св. Кирилль принималъ учение этого сочинения въ православномъ смыслъ и, довъряясь надписанію, bona fide пользовался этимъ свидетельствомъ, какъ свидетельствомъ святаго отца, а не еротика 1). Книги Аполлинарія, очевидно, уже были пущены въ ходъ подъ вымышленными именами, когда св. Кириллъ выступилъ на литературно-догматическое поприще, и "Слово о воплощении, какъ увидимъ ниже, далеко не было единственннымъ примъромъ, введшимъ св. Кирилла въ ошибку.

Раскрытыя вившнія свидвтельства Полемона и Тимоеся за принадлежность "Слова о воплощении Аполлинарію настолько важны по своему значенію, что они д'влають почти лишнимъ подробное разсмотрвніе внутреннихъ признаковъ, подтверждающихъ происхождение его отъ Аполлинария, или, по крайней мъръ, оставляють на ихъ долю второстепепную роль. Какъ на одинъ изъ такихъ признаковъ, авторъ "De sectis" указывалъ въ свое время на краткость "Слова о воплощении. Онъ говорилъ о монофизитахъ: "ссылаются на какое то маленькое сочинение около двухъ листовъ (ώς  $\delta\acute{vo}$   $\phi\acute{v}\lambda\lambda ov$ ). но всемъ известно, что все сочинения св. A ванасія очень велики по объему"  $^2$ ). Въ изданіи Миня оно дъйствительно занимаетъ только  $1^{1}/_{2}$  столбца греческаго текста. Разумъется, подмъченный Леонтіемъ признакъ не имъетъ существеннаго значенія; точно также невърно и соображение Юстиніана. Онъ принимаеть во внимание то обстоятельство, что во время императора Іовіана еще не были подняты изследованія по вопросу о воплощеніи, что тогдашніе споры исключительно касались ученія о единосущіи Св. Троицы, которое и раскрывается въ подлинномъ

<sup>1)</sup> Migne, 86, 2, c. 1965.

<sup>2)</sup> De sectis, act. VIII, Migne, 86, 1, col. 1256.

посланіи Аванасія къ Іовіану 1), и вмѣстѣ съ этимъ впадаетъ въ исторически-невѣрное представленіе церковныхъ дѣлъ при Іовіанѣ. Не краткій объемъ и не тема говоритъ за принадлежность сочиненія Аполлинарію, но все его содержаніе, его языкъ и терминологія. Чтобы не впадать въ повторенія, мы будемъ вмѣстѣ излагать содержаніе "Слова о воплощеніи" и указывать параллели ученія и терминологіи въ другихъ подлинныхъ произведеніяхъ Аполлинарія.

Сочиненіе о воплощеніи представляетъ собой исповъданіе въры по вопросу о воплощенія Бога Слова; какъ исповъданіе, оно начинается словомъ биодогобиет и, какъ исповъданіе, оно кончается анаоематствованіемъ мнъній, противныхъ высказаннымъ. Будучи изложеніемъ вѣры, сочиненіе о воплощени въ то же время хочеть быть и апологіей ея; излагаемое въ ней ученіе не только, такъ сказать, предъявляется, но и доказывается рядомъ текстовъ изъ свящ. Иисанія, приведенныхъ въ подтвержденіе каждаго его положенія <sup>2</sup>). Оно посвящено раскрытію и обоснованію ученія о воплощеніи и природ'в Воплотившагося. Приэтомъ, на пространствъ всего сочиненія авторъ понимаетъ воплощеніе, какъ рожденіе плотію только, а не цілой человіческой природой. "Рожденный отъ Дъвы Маріи есть Сынъ Божій и Богъ истинный по природів, а не по благодати и по участію, и человѣкъ только по плоти, принятой изъ Марін" 3). Человъческой стороной во Христь это исповъданіе и признаетъ только " $\sigma d \varrho \xi$ ".  $\Sigma d \varrho \xi$  здівсь не обнимаетъ собой понятіе всего челов'вка и не равняется слову сторо- $\pi o \varsigma$ . Этой  $\sigma \acute{a}o \xi$  здесь противопоставляется  $\pi r \acute{e} \acute{v} \mu \alpha$ , но понятіе, выражаемое луєбиа, тожественно съ понятіемъ Божества. "Исповедуемъ, что Онъ есть Сынъ Божій и Богъ по духу, сынъ же человъческій по плоти" 1). "По плоти только, принятой отъ Маріи, Онъ есть человъкъ, по духу

<sup>1)</sup> Contr. Monoph., ed. Maji, p. 304.

<sup>2)</sup> Въ этомъ маленькомъ исповъданіи Аполлинарій успъль привесть Гал. IV, 4; Лк. I, 34. 35; I Петр. IV, 6; Римл. VIII, 32; Мал. III, 6: I Кор. XVI, 31. 3. Дъян. II, 24; Пс. 109, 1; I Кор. I, 24; IV, 5.

<sup>3) &</sup>quot;Κατὰ σάρκα μόνον τὴν ἐκ Μαυίας ἄνθρωπος". Migne, t. 28, c. 28 Β; Dräseke, p. 342. 78.

<sup>1)</sup> Migne, c. 25; Dräseke, p. 341, 22. 23.

же-Самъ Сынъ Божій и истинный Богъ" 1). Идеи и языкъ чисто-аполлинаріанскіе; терминологія таже, что и въ Подробномъ изложеніи віры. Өеодорить цитируеть отрывокъ съ совершенно тожественнымъ содержаніемъ и терминологіей: "покланяемся Богу, Который приняль плоть отъ св. Девы и который, поэтому, есть человекъ по плоти, Богъ же по духу" 3). Если же Божество во Христв есть луебиа, а человъчество обоб, то единение Божества и человъчества во Христъ образуетъ собой одно Лицо и одну природу. "Одна природа Бога Слова воплощенная", -- говоритъ исповеданіе. Тотъ, Кто вечно прежде вековъ раждается отъ Отца, на последокъ дней принимаетъ плоть и составляетъ съ ней одну природу: "не двъ природы, -- одна поклоняемая, другая—не покланяемая", "не два Сына—одинъ Сынъ Божій, истинный Богъ и поклоняемый, другой же-человекъ изъ Маріи, по благодати ставшій Сыномъ Бога, какъ и люди,---но одинъ отъ Бога Сынъ Божій и Богъ, и Онъ, а не иной родился отъ Маріи на последокъ дней" 3). Но составляя одну природу съ плотью, Божество Сына Божія оставалось неизменнымъ и сохраняло свойства Своего существа. "Пострадавшій нашими страданіями по плоти,... а по Божеству пребывшій безстрастнымъ и неизміннымъ"... "Восшедшій на небеса и съдящій одесную Отца по плоти Слова, возвышаемой отъ земли на небо..., по Божеству же неограниченный ( $\vec{\alpha}\pi \epsilon \varrho i \lambda \eta \pi \tau o \varsigma$ ,), обнимая всякое мъсто съ Отцомъ въчнымъ, какъ отчая и неизреченная сила" 4). Такимъ образомъ, въ раскрытіи ученія о Лицъ Христа мысль автора почти исключительно направлялась на выясненіе Его Божества. Какъ въ Подробномъ изложеніи в ры, такъ и здъсь Аполлинарій устремляеть свои доводы на то, чтобы выдвинуть на первый планъ во Христе Бога, чтобы доказать всецелость Божества въ Немъ, опуская изъ вниманія то, что и человівческая Его природа требовала для себя такого же полнаго признанія. Эта же идея преслълуется и въ анаоематствованіи, какимъ заканчивается раз-

<sup>1)</sup> Migne, c. 28; B; Dräseke, p. 342. 7. 8.

<sup>2)</sup> Dial. I. Opera, t. 1V, p. 45.

<sup>3)</sup> Migne, c. 28; Dräseke, p. 342, 24. 27-29.

<sup>4)</sup> Migne, c. 28; Dräseke, 342, 9. 13. 22. 23. 25-26.

сматриваемое сочинение. "Если же кто.... учить, называя инымъ Сына Божія и инымъ человѣка отъ Маріи, по благодати усыновленнаго, какъ и мы, — такъ что являются два Сына — одинъ по природѣ Сынъ Божій и одинъ по благодати человѣкъ изъ Маріи; или если кто говоритъ, что плоть Господа нашего свыше, а не отъ Дѣвы Маріи, или что Божество Господа превратилось въ плоть, или слилось, или измѣнилось, или страстно, или что плоть Господа нашего, не покланяемая, какъ плоть человѣка, не покланяема и какъ плоть Господа, то таковыхъ анаеематствуетъ каеолическая церковь" 1).

По указаніямъ полемистовъ, извъстное теперь подъ именемъ "Слова о воплощении", разсматриваемое сочинсніе представляетъ собой письмо (или часть его) Аполлинарія къ царю Іовіану. Такъ, авторъ "Ученія отцовъ о воплощеніи", знакомый съ указателемъ сочиненій Аполлинарія, составленнымъ Тимоееемъ аполлинаристомъ, приводитъ выдержку изъ "Слова о воплощеніи" прямо подъ заголовкомъ: Απολλιναρίου εξ επιστολής πρός Ιοβιάνον τον βασιλέα 2), заимствованнымъ имъ безъ сомнънія изъ этого указателя Тимоеея. Подобно ему, импер. Юстиніанъ, знавшій церковную исторію Тимовея, цитируєть міста, находящіяся въ Слові о воплощеніи, какъ принадлежащія письму Аполлинарія къ Іовіану 3). Отсюда легко определяется время написанія и цъль этого сочиненія Аполлинарія. Іовіанъ, преемникъ Юліана, еще ранъе избранія на царство быль извъстень за человъка, горячо преданнаго христіанству и даже пострадавшаго за него 4). Вступленіе на престолъ христіанина, да еще ревностнаго, заставило поднять головы партій и побуждало ихъ расположить императора въ свою пользу, пріобръсть его на свою сторону. Опытомъ наученные, вліяніе императора много И переходъ значитъ къ той или иной в вроиспов вдной формуль, представители православія и еретическихъ ученій одинъ за другимъ отпосольства къ Іовіану съ заявленіемъ правляютъ

<sup>1)</sup> Migne, c. 28. 29; Draseke, 342, 343.

<sup>2)</sup> Maji, VII, p. 16.

<sup>3)</sup> Iust. Contr. Mon. p. 203.

<sup>4)</sup> Socr. H. E. III, 22; Soz. H. E. VI, 3; Theodor. H. E. IV, 1.

веры. Починъ въ этомъ деле принадлежалъ евсевіапамъ, привыкшимъ пользоваться покровительствомъ власти въ распространеніи своихъ воззрівній. Родственники императора, евсевіане Кандить и Адріанъ, еще въ Едессу поспъшили, чтобы склонить его на свою сторону и ослабить его расположение къ св. Аванасію 1). Іовіанъ, однако, возвратилъ Аванасія изъ ссылки, и этотъ последній, лишь только прибыль въ Александрію, составляеть здёсь большой соборъ <sup>2</sup>), результатомъ котораго и было извъстное соборное посланіе къ Іовіану о въръ, сохранившееся до нашего времени и заключающее въ себъ Никейскій символь. Македоніане также не отставали отъ другихъ; по извъстію Сократа, они "поднесли ему свистокъ, прося изгнать изъ церкви исповъдниковъ неподобія и мъста изгнанныхъ отдать имъ" 3). По примъру прочихъ, и акакіане, войдя въ общение съ Мелетиемъ Антіохійскимъ и составивши соборъ въ Антіохіи, представили императору соборное исповъданіе, въ которомъ они признавали единосущіе и Никейскій символь 4). Словомъ, говоря языкомъ Сократа, съ восшествіемъ Іовіана, представители разныхъ исповъданій непрестанно докучали царю, въ надеждѣ получить отъ него позволение действовать противъ техъ, которыхъ они считали своими противниками" 5). Представители всёхъ, хотя сколько нибудь видныхъ фракцій, существовавшихъ въ тогдашнемъ богословскомъ міръ, обращаются къ императору съ заявленіями о своей въръ. Естественно было тоже сдёлать и Аполлинарію, имя котораго въ то время было извъстно на Востокъ, который въ царствование Юліана своими апологетическими трудами пріобрёль славу защитника въры. Безъ сомнънія, посланіе Аполлинарія Іовіану сохранилось до насъ въ неполномъ видъ; въ немъ нътъ ни упоминанія о царъ, ни-что главное - ученія о Троицъ; изъ него сохранилось лишь то, что имъло значеніе для позднъйшаго аполлинаризма и монофизитства, то

<sup>1)</sup> Philost. H. E. VIII, 6-Migne, gr. s., t. 65, col. 561.

<sup>2)</sup> Hefele, Consilgesch., I, 708.

<sup>3)</sup> H. E. III, 25.

<sup>4)</sup> Socrat., ibid.

<sup>5)</sup> Ibid.

есть, отрывокъ о воплощении Бога Слова. Въ полномъ своемъ видъ оно, въроятно, заключало въ себъ изложение православной вёры въ Троицу, за которымъ и следовало оставшееся до насъ исповедание съ христологическимъ содержаніемъ. Умістность этого послідняго элемента въ посланіи, относящемся ко времени Іовіана, понятна сама собой, и возражение Юстиніана, что во время Іовіана еще не было изысканій по христологическимъ вопросамъ 3), есть только историческая ошибка. Извъстно, что на соборъ Александрійскомъ 362-го года быль поднять вопросъ, о Лиць Богочеловъка, заводилась ръчь о воплощении и постановлено было опредъленное рътение 3). Въ виду этого последняго и Аполлинарію предлежала задача изложить не только свою въру въ Троицу, но и учение о воплощении, и это онъ дълаетъ въ посланіи къ Іовіану. Такимъ образомъ, въ Словъ о воплощении мы владеемъ подлиннымъ посланиемъ Аполлинарія къ императору Іовіану, составленнымъ въ 363-мъ году 3). — Цель этого посланія, очевидно, та же, какую имѣли и посланія прочихъ представителей разныхъ богословскихъ направленій. Желательно было императора-христіанина расположить въ свою пользу, сдёлать приверженцемъ своихъ убъжденій и, такъ какъ каждый считаетъ свои убъжденія истиной, наставить его въ ней. Отсюда, между прочимъ, объясняется и то широкое мъсто, какое отдано было въ посланіи Аполлинарія доказательствамъ отъ Божественныхъ писаній. Аполлинарій хотель не только изложить свою въру, но и доказать ее съ целью убъдить императора въ правотъ ея и истинъ.

Посланіе Аполлинарія къ царю Іовіану является, такимъ образомъ, параллелью къ подобному посланію Аванасія. Это обстоятельство и давтъ намъ отвѣтъ на вопросъ, почему исповѣданіе, находившееся въ немъ, было ложно приписано Аванасію. Если нужно было дѣлать подлогъ, то чье же имя надписать надъ отрывкомъ изъ посланія Аполлинарія къ Іовіану, какъ не имя Аванасія, автора подоб-

<sup>1)</sup> Iustin. Contra Monophis. Maji, p. 304.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cm. Hefele, I, 729.

<sup>3)</sup> Іовіанъ занималь престоль съ 27-го Іюня 363-го года по 17-е Февраля 364-го года.

наго же посланія? Что не все письмо было подложено. а только отрывокъ изъ него о воилощении, -- это легко объясняется тымь, что только христологическая его часть имыла значеніе въ глазахъ фальсификаторовъ. Возможно, конечно, что, какъ полагаетъ Каспари 1), недошедшая, уничтоженная часть содержала въ себъ какія либо указанія на личныя отношенія Аполлинарія, но невъроятно и несогласно съ цълью посланія. По сохранившемуся отрывку посланія можно судить, что оно было изложениемъ и доказательствомъ въры и хотело убъдить императора; это содержание мало оставляло мъста для личныхъ изліяній. Должно продполагать, что началомъ посланія было изложеніе ученія о Троицъ; гдъ же тутъ мъсто для указанія на личныя отношенія? -- однако и эта часть выпущена. Еще менте къ сокращенію посланія Аполлинарія могло располагать то соображеніе, что въ краткомъ испов'яданіи трудніве узнать подлогъ, какъ думаетъ Каспари 2). Поступая такъ, фальсификаторы поступили бы какъ разъ противно цели, указываемой Каспари; сочиненія Аванасія отличались не краткостью, а обширностью, и краткое исповъдание уже одною своею краткостью выдавало бы обманъ. И мы знаемъ, что это было такъ на самомъ дълъ; авторъ "De sectis" въ числъ доказательствъ, непринадлежности этого исповъданія Аванасію указываетъ именно на краткость его 3). Фальсификація надписаній сочиненій Аполлинарія произведена была учениками съ цълью доставить распространенность и понулярность идеямъ своего учителя. Для этой цёли имёли значеніе, прежде всего, его христологическія сочиненія, Когда быль производимъ подлогъ, —а это было послъ смерти Аполлинарія, -- борьба за ученіе о Св. Троицѣ окончилась, противники православія были поражены, символъ Никейскаго собора господствовалъ. Не было никакого интереса пускать въ обращение тринитарнаго характера сочинение Аполлинарія подъ ложнымъ именемъ: здёсь цёль не оправдывала средства. Требовалось доставить господство другой части его ученія — христологической, и этой то цѣли хо-

<sup>1)</sup> s. 122.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) p. 122.

<sup>3)</sup> De sectis, act. VIII, 4; 86, 1, col. 1256.

рощо отвъчаль подлогъ. Но если и признать, что посланіе къ Іовіану было подложено въ число сочиненій Аеанасія въ цъломъ видъ, то его теперешняя сокращенная форма легко уясняется изъ того, что во время монофизитскихъ споровъ, когда на долю этого незначительнаго произведенія выпала важная роль, оно интересовало собой только въ своей христологической части.

II. Полную параллель разсмотрънному сейчасъ посланію Аполлинарія къ царю Іовіану представляеть собой другое, небольшаго объема, сочинение, дошедшее до насъ тоже подъ именемъ св. Аванасія и начинающееся словами: вдуже μέν την άγίαν σύνοδον κτλ. 1. Обнимая собой содержаніе, языкъ и терминологію, эта параллель свое наглядное выраженіе находить уже въ самомъ надписаніи указаннаго сочиненія. Въ манускриптахъ 2), а отсюда и въ изданіяхъ подлиннаго текста оно озаглавливается такъ: η Λόγος περί т. σαρχώσεως τ. θεοῦ Λόγου-Слово о воплощеніи Бога Слова", т. е. носить точно такое же надписаніе, подъ какимъ сохранилось и Аполлинаріево посланіе къ Іовіану. Только въ старыхъ латинскихъ изданіяхъ, -- въроятно съ цълію различить оба эти псевдо-Аванасіввы сочиненія, -къ приведенному заголовку дълалось еще добавленіе: "contra Paulum Samosatensem—противъ Павла Самосатскаго" 3). Неоправдываемое манускриптами, это добавление объясняется содержаніемъ "Слова о воплощеніи", где имя этого ересіарха употреблено дважды 4) для характеристики опровергаемаго въ немъ ученія о Лицъ Іисуса Христа. Такъ какъ обвиненіе въ павлиніанствъ въ особенности часто прилагалось къ несторіанской ереси, то посліднее наблюденіе вмісті съ тъмъ дало поводъ ученымъ къ тому, чтобы и самое возникновеніе обсуждаемаго сочиненія пріурочивать къ эпохф несторіанства. Митніе о принадлежности "Слова о воплощеніи" несторіанскому времени въ первый разъ высказано было еще средневъковымъ читателемъ кодекса Базиліан-

<sup>1)</sup> Объ изданіяхъ см. выше; у Миня оно пом'вщено въ 28-мъ том'в греч. сер., сс. 89-96.

<sup>2)</sup> Fabric. Bibl. VIII, 194. 175 sq.; Cf. Migne, ibid., c. 19.

<sup>3)</sup> Cf. Migne, ibid., c. 89.

<sup>4)</sup> Migne, ibid., c. 89. A. 93. A.

скаго 1); его принялъ Монфоконъ въ своемъ изданіи твореній св. Аванасія 3) и, затімъ, оно часто повторялось въ позднъйшей наукъ 3). Не смотря на эту свою распространенность, оно, однако, имъеть за собой столь же мало основаній, какъ и та прибавка къ заголовку, какую дёлали старые латинскіе издатели. Правда, "Слово о воплощенін полемизируеть съ тімь христологическимь воззрівнісиъ, которое признавало во Христъ двухъ сыновъ и два лица 4), учило объ обитаніи въ Немъ Божества 5) и которое въ V-мъ вък получило имя несторіанства. Но Несторій не быль творцомь этого ученія; оно возникло гораздо ранње V-го въка и еще ко второй половинъ IV-го вака было формулировано такъ, какъ излагаетъ его авторъ "Слова о воплощении" 6). Уже одно то, что въ этомъ сочиненін, добрая половина котораго посвящена полемическимъ цълямъ, имя Несторія ни одинъ разъ не названо, не позволяеть относить его къ эпохв несторіанства. Въ немъ вообще нътъ ни одного прямаго указанія на эту эпоху; напротивъ, многія его данныя рішительно не приличествують ей. Такъ, отвергаемое имъ христологическое ученіе сочинение представляеть явлениемъ новымъ, "теперь  $(r\tilde{v}v)^{(4)}$ ") получающимъ силу и начинающимъ смущать людей "слабыхъ въ разумении" в); далее, свое собственное воззрвніе на дело воплощенія авторъ раскрываетъ въ связи съ ученіемъ о Троицъ 3) и считаетъ нужнымъ извъстить своихъ читателей, что соборы признали въ Троицъ

<sup>1)</sup> Vid. ap. Migneum, ibid., c. 89-90, admonitio; cf. c. 93.

<sup>2)</sup> Collectio nova Patram et scriptorum Graecorum: Eusebii Caesariensis. Athanasii et Cosmae Aegyptii, Parisiis, 1707, t. II, p. XLVIII и въ Бенеликтинскомъ изданіи.

<sup>&</sup>lt;sup>3)</sup> Fabricius, Biblioth., VIII, 194; Cave, Historia Litter., p. 194; Oudinus, Comment. de script. eccles., 335. 336; Ceillier, Histoir. gener., Paris, 1860, IV, 175; Walchius, Bibliotheca patristica, Ienae, 1834, p. 297; Möhler, Athanasius d. Grösse, s. 556; anm.

<sup>4)</sup> Migne, ibid., c. 92. C., c. 93. A.

<sup>3)</sup> Ibid., c. 93. A.

<sup>6)</sup> Ср. св. Асацасія "свитокъ къ Антіохійцамъ" и "посланіе къ Епиктету".

<sup>7)</sup> Migne, ibid., c. 92. C. 96. A.

<sup>8)</sup> Ibid. c. 89. A.

<sup>9)</sup> Ibid. c. 93. D.

одну природу и одну сущность, причемъ эти соборы обозначаются, какъ только что состоявшіеся 1). Оба эти признака, въ особенности же последній, прямо говорять намъ о времени болъе раннемъ, чъмъ эпоха несторіанства, такъ какъ въ въкъ Несторія соборовъ, занимавшихся формулировкой ученія о св. Троицъ, совсьмъ не было. - Не указываеть на Несторія и дважды упомянутое въ сочиненіи имя Павла Самосатскаго. Это имя было въ большомъ ходу еще во второй половинъ IV-го въка и преимущественно употреблялось аполлинаріанской школой для обличенія противниковъ ея христологическихъ возорвній. Не только въ ученіи антіохійскихъ богослововъ о двухъ сынахъ во Христь, но и въ ученіи церкви о двухъ природахъ эта школа видъла ни что иное, какъ возобновление ереси Павла Самосатскаго. Такъ, по свидътельству св. Григорія Нисскаго, подобныя обвиненія по адресу православныхъ высказывалъ самъ Апполинарій въ своемъ главномъ христологическомъ сочиненіи 3), и это свидѣтельство прекрасно подтверждается сохранившимся до нашего времени пись-Аполлинарія къ Діонисію, гдв защитники ученія о природахъ во Христъ называются павлинистами  $(\pi \alpha v \beta \iota \iota v \iota \alpha \zeta \circ \sigma \tau \varepsilon \zeta)$  и слугами Самосатскаго ересіарха 3). Если, такимъ образомъ, "Слово о воплощении" не принадлежитъ несторіанской эпохѣ и, какъ показываетъ его ученіе о Троицѣ, не могло явиться ранѣе второй половины IV-го въка, то послъдній признакъ само собой вызываеть мысль объ аполлинаріанскомъ его происхожденіи и раждаетъ догадку о принадлежности его Аполлинарію, съ сочиненіями котораго оно обпаруживаетъ близкое сродство. Догадка эта впервые высказана была извъстнымъ знатокомъ древне-церковной письменности Ле-Кэнемъ въ его диссертаціяхъ о сочиненіяхъ св. Іоанна Дамаскина 4); но доводы, какими этотъ ученый хотълъ подтвердить свою мысль, не отличались разнообразіемъ и не были убъдительными, а потому и со своей

<sup>1) &</sup>quot;Аί v  $\bar{v}$  v σύνοδοι γραφούσιν ἀποστολιχῶς"; — Migne, ibid., с. 93. D. Какіе разумѣются здѣсь соборы, точнѣе объ этомъ будетъ сказано ниже.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Antirr. c. VI, — Migne, gr. s., t. 45, c. 1113; Thop. cb. I'pur. Hucc. VII, 69.

<sup>3)</sup> Dräseke, p. 348.

<sup>4)</sup> S. p. n. Iohanni Damasceni opera, t. 1, p. 43. 44. Parisiis, 1712.

догадкой онъ остался одинокимъ въ ряду ученыхъ, имѣвшихъ поводъ разсуждать по вопросу о происхожденіи "Слова
о воплощеніи": его тезисъ не былъ опровергнутъ, но и пе
былъ принятъ въ наукѣ 1). Въ настоящее время, когда вопросъ о сочиненіяхъ Аполлинарія поставленъ на болѣе
твердую научную почву, мнѣніе Ле-Кэня должно получить
свою надлежащую оцѣнку, и мы, считая его заслуживающимъ полнаго вниманія, беремъ на себя задачу развить и
болѣе твердо обосновать его.

Мы уже говорили о томъ, что "Слово о воплощеніи" представляетъ собой полную параллель посланію Аполлинарія къ царю Іовіану, но оно не есть простое повтореніе последняго. Оно посвящено раскрытію того же предмета, на который преимущественно устремлялось вниманіе Аполлинарія, то есть, ученія о воплощеніи, но раскрываеть его шире и подробиве, чвиъ посланіе къ Іовіану. Его особенность по сравненію съ последнимъ заключается въ большей опредъленности терминологіи положительной его части и въ живой полемикъ въ противоположнымъ христологическимъ ученіемъ. -- Господствующимъ понятіемъ его положительной части является понятіе "воплощенія — σαρχώσεως", отивченное уже въ самомъ надписании сочинения. Оно ведетъ рвчь о воплощении, а не о вочеловъчении; авторъ говоритъ, что въ Лицъ Христа Богъ явился во плоти 2), соединилъ Самого Себя съ плотію 3), составилъ съ нею одно существо 4) и, такимъ образомъ, сталъ сообразнымъ намъ не плоти <sup>5</sup>), всявдствіе чего Божество Христа не отдълимо отъ Его плоти 6). Другимъ господствующимъ во всемъ сочинении понятіемъ является "подобіе биої оща". "Слово Божіе, будучи Зиждителемъ всяческихъ, — пишетъ авторъ, изначала создавшій человъка въ подобіе Себъ, опять возводить его къ уподобленію Себъ, уподобившись собственному

<sup>1)</sup> Его обощеть молчаніемъ даже Дрэзеке, на которомъ лежала прямая обязанность подвергнуть митніе Ле-Кэня тщательному раземотртнію.

<sup>2)</sup> Migne, t. 28, c. 92. A.

<sup>3)</sup> Ένῶν πρὸς σάρκα,—ibid., c. 92. C.

<sup>1)</sup> Φαμέν ουν ήνωσθαι τη σαφεί τ. θεόν.... ένα όντα,—ibid., c. 93. B.

<sup>3)</sup> Κατά την σάρχα σχηματισθείς ημίν,—ibid., c. 96. Β.

<sup>6)</sup> lbid., c. 93 B.

созданію чрезъ воплощеніе отъ св. Богородицы МаріиДѣвы 1)". Это подобіе Христа человѣку, по мнѣнію автора, состоитъ не въ томъ, что въ Немъ Богъ Слово соделался полнымъ и совершеннымъ человъкомъ, кромъ гръха, а въ томъ, что какъ "человъкъ есть одно лицо и одно живое существо  $(\mathcal{E}r \ \zeta \tilde{\omega} ov)$  изъ духа и плоти", такъ "по подобію его и Христосъ есть одно, а не два лица 2)4. Поэтому, совершенио тожественно съ ученіемъ и слововыраженіемъ Аполлинарія, Слово о воплощении исповъдуетъ во Христъ "Бога по духу, человъка по плоти 3)" т. е. признаетъ, что Божество во Христъ замънило Собой человъческій духъ. "Ибо, —разсуждаеть авторъ, - невозможно было бы иначе содълать человъческую природу чистою и безгрътною, если бы Богъ не явился во плоти, вводя въ міръ безгрешную правду 4)": эту правду "Господь имель" опять же "въ духе, то есть, не человъческой превратностью, а Божественной чистотой 3)". Всв эти мысли "Слова о воплощении" проникнуты аполлинаріанскими характеромъ и находять себъ полную гію въ другихъ сочиненіяхъ Аполлинарія. Такъ, чтобы понять последнее разсуждение его автора, мы должны обратиться ни къ чему иному, какъ къ тому произведенію Аполлинарія, которое опровергается св. Григоріемъ Нисскимъ. Здёсь Аполлинарій подробно раскрываеть ту свою мысль, что "родъ человъческій спасается не чрезъ воспріятіе ума и всего человъка, но чрезъ воспріятіе плоти 6)", ибо "не можеть спасти мірь тоть, кто есть человъкь и подлежить тлѣнію, общему людямъ 7)": онъ видѣлъ источникъ грѣха въ человъческомъ умъ и думалъ, что спасеніе возможно лишь въ томъ случат, если во Христъ нътъ ума человъ-

<sup>1)</sup> lbid., c. 93, 96.

<sup>2)</sup> Ibid., c. 92. C.

<sup>3)</sup> Ibid., с. 93. С.—Это выраженіе *буквально* встръчается въ посланіи Аполлинарія къ Іовіану (Dräseke, р. 341), въ сочиненіи о Божественномъ воплощеніи (Gregor. Nyss. Antirr. c. VII; Migne, gr. s., t. 45, с. 1136) и въ выдержкъ изъ Аполлинарія у Өеодорита (Oper. t. IV, р. 45).

i) Migne, gr. s. t. 28, c. 92. AB.

<sup>5) &</sup>quot;Ούχ άνθρωπίνη τροπή, άλλά θειχή χαθαρότητι",—ibid.

<sup>6)</sup> Gregor. Nyss. Antirr., c. XL;—Migne, gr. s., t. 45, c. 1213; Твор. св. Григ. Нисс. т. VII, стр. 147.

<sup>7)</sup> Ibid., c. LI; Migne, ibid., c. 1245.

ческаго, который противоборствоваль бы Божеству и подчинялся плоти 1). Сообразно съ этимъ, и въ Словъ о воплощени говорится, что оправдание вводится въ міръ не человъческою превратностью (т. е. не измъняемымъ умомъ человъческимъ), а Божественною чистогою (т. е. замъняющимъ человъческий умъ во Христъ Божествомъ). Эта мысль и въ аналогичной форм'в очень часто встричается у Аполлинарія; такъ, въ посланіи "О единствъ во Христь тъла съ Божествомъ" онъ пишеть: "έζησεν τὸ σῶμα (Χριστοῦ) θεότητος άγιασμῷ καὶ οὐκ ἀνθρωπίνης ψυχῆς κατασκευ $\tilde{\eta}^2$ )"; πομοδημων οδразомъ и въ письмъ къ епископамъ Діокесарійскимъ онъ выражается о Христь такъ: "τέλειος θεία τελειότητι καὶ ούκ агдомисти 3)". Въ частности, въ этомъ положительномъ отдълъ "Слова о воплощении" заслуживаютъ внимания нъкоторыя отдёльныя выраженія, которыя хотя и не заключають въ себъ специфически аполлинаріанскихъ идей, но находили себъ частное примънение въ языкъ самого Аполлинарія. Сюда относятся терминъ "иυστήριον 4)", какимъ Аполлинарій любиль обозначать діло воплощенія 3), деос естаβρωμέτος ο Христь 6), крещеніе въсмерть 7), Господь славы 8) и пр. Въ особенности же характерны буквальныя совпаденія, наблюдаемыя между заключительной частью "Слова о воплощеніи" и другими несомнівню Аполлинарію принадлежащими сочиненіями. Для большей убъдительности мы сопоставимъ эту часть съ аналогичными выраженіями самого Аполлинарія:

## Слово о воплошения

## Аполлинарій

"Πρόσωπον εν καὶ Εῖς ὑιὸς καὶ πρὸ Οὐδε ἔτερος ἤν ὁ πρὸ τῆς σαρκώσεως καὶ τῆς σαρκώσεως καὶ με- ἰΑβραάμ νίὺς τοῦ θεοῦ, μετὰ τὴν σάρκωσιν, ἀπε- ρίληπτος σαρκὶ Θεός, αὐτός (κ. μ. π.,—Drä- ραάμ, ἀλλὰ εἰς τέλειος

<sup>1)</sup> Gregor. Theol. epist. ad Cledon. Il;-Migne, gr. s., t. 37, c. 188.

<sup>2)</sup> Dräseke, p. 346.

<sup>3)</sup> Dräseke, p. 393.

<sup>1)</sup> Migne, t. 28, c. 92. A.

<sup>3)</sup> Dräseke, p. 382.

<sup>6)</sup> Migne, ibid., c. 93. B. cp. Dräseke, p. 396.

<sup>7)</sup> Migne, ibid., c. 93. C. cf. Dräseke, p. 395. 349.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Migne, ibid., c. 93; cp. Dräseke, p. 372; Greg. Nyss. Antirr. c. XXIV.

Õν **ἀναλλοίωτος** έχων περί την θεότητα p. 372). (Migne, ibid., c. 96).

άμέριστος είς σάρχα, seke p. 378). πάντα τοῦ θεοῦ απαθής έν τοῖς παθή- πεπληρωχώς ιδίως τε νης 1).... κατά την μασι τῆς σαρχός, νιχήσας | σαρχὶ συγχεχραμμένος: | θεότητα άπερίληπθάνατον και άναστας και των περί σάρκα τος 2)... αμέριστος τη ημέρα τη τρίση... παθών γινομένων την τ. εαυτού σαρχός....3) αεί απάθειαν η δύναμις απαθής τ. πατρός δύκαὶ μεταβολην ούσεμίαν είχεν την έαυτης(ibid., ναμις.... άπαθης δε διαμεί-Πιστεύομεν άναλ- νας άναλλοίωτος κατά λοιώτου μενόυσης της την θεότητα... 4) οὐδὲ θεότητος την σάρχω- ή τ. θεοῦ πρὸς τὸ

σιν του λόγου γεγενήσ- σωμα ένωσις μεταβολή θαι. οὔτε γάρ ἄλλαξις, σώματός ἐστιν 5). οὔτε μεταχίνησις οὔτε περικλεισμός έν νεύματι γέγονεν περί την αγίαν τ. θεοῦ δύναμιν (ibid., p. 372).

Обращаясь къ анализу полемической части "Слова о воплощеніи", мы легко найдемъ такое же соотвътствіе ея содержанія и языка подлинно - Аполлинаріевымъ произведеніямъ, какое наблюдается и въ положительномъ его отделе. И прежде всего важно уже то наблюдение, что предметомъ полемики автора "Слова о воплощении" является то самое воззрвніе на Лицо Богочеловска, которое, будучи противоположнымъ собственному ученію Аполлинарія, особенно горячо было оспариваемо имъ. Это воззрвніе выходило изъ того положенія, что "Богу невозможно стать человъкомъ" и что "родившійся отъ Дъвы есть человъкъ, не имъющій ничего Божественнаго по природъ" 6). Поэтому, оно различало во Христъ "два лица: человъка и обитавшаго въ немъ Бога" 7) и утверждало, что человъкъ, соеди-

<sup>1)</sup> Dräseke, p. 393.

<sup>2)</sup> Dräseke, p. 342, 26. 27.

<sup>3)</sup> Dräseke, p. 395, 12.

<sup>4)</sup> Dräseke, p. 342.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Dräseke, p. 366:

<sup>6)</sup> Migne, ibid., c. 92, C.

<sup>7)</sup> Migne, ibid., 93. A.

ненный во Христв съ Богомъ, только постепенно достигъ обожествленія 1). Авторъ "Слова о вонлощеніи" рівшительно отвергаетъ эту христологію. Онъ уравниваетъ ее съ языческимъ новъріемъ 2) и видитъ въ ней повтороніе ореси Павла Самосатскаго 3). Онъ "не принимаетъ" тъхъ, кто говорить, что во Христв "Богъ обиталь въ человвив" 1), потому что, по его убъждению, въ такомъ случав Христосъ ничемъ не отличался бы отъ другихъ людей и тотъ, кто поклонялся бы человъку (Іисусу) ради обитающаго въ немъ Слова, долженъ былъ бы на этомъ основаніи покланяться и святымъ 3). Это ученіе онъ прямо называетъ "нелівнымъ" 6) и раскрываеть его несоотвътствіе христіанской въръ 7). Не трудно опредълить, какой богословской группъ принадлежало это опровергаемое въ Словъ о воплощении воззръніе на Богочеловъка. Еще въ посланіи св. Аванасія къ антіохійцамъ, пе смотря на его краткость и примирительную тенденцію, оно формулировано въ сущности такъ, какъ излагаетъ его авторъ "Слова о воплощеніи". По свидътельству этого посланія, оно принадлежало антіохійскимъ богословамъ и, какъ показываетъ исторія догматическихъ движеній IV-го віка, своимъ главнымъ противникомъ имівло Аполлинарія и его школу. Во всемъ дошедшемъ до насъ литературномъ наследіи после Аполлинарія нельзя указать почти ни одного труда съ догматическимъ содержаніемъ, въ который бы не входила полемика съ этимъ возэрвніемъ въ качествъ необходимой составной части 8). Такъ, "Подробное изложение въры" было составлено Аполлинариемъ главнымъ образомъ вследствіе того, что "некоторые, пытаясь извратить нашу въру въ Господа Нашего Іисуса Христа" начали исповъдывать Его "не Богомъ воплотившимся, а

<sup>1) &</sup>quot;Υστερον ἀποθεωθείς", Migne, ibid., c. 96. A.

<sup>2)</sup> Migne, ibid., c. 92. C. 96. A.

<sup>3)</sup> Migne, ibid., c. 93. A. 89. A.

<sup>4)</sup> Migne, ibid., 93. A.

<sup>3)</sup> Migne, ibid., 93. A.

<sup>6) &</sup>quot;Καὶ πῶς οὐκ ἄτοπον";—ibid.

<sup>7)</sup> Migne, ibid., 93. ABC.

<sup>8)</sup> Само собой понятно, что здівсь мы разумівемъ только ті труды Аполлинарія, которые сохранились до насъ въ боліве или меніве цільномъ виді:

человъкомъ, соприкосновеннымъ Богу" 1). Это же ученіе имъется въ виду въ посланіи къ Іовіану, въ письмахъ къ Діонисію, въ сочиненіи о Божественномъ воплощеніи, разсматриваемомъ св. Григоріемъ Нисскимъ и др. Подобно автору "Слова о воплощеніи", Аполлинарій во всёхъ этихъ сочиненіях возстаеть противъ раздівленія одного Христа на два сына и два лица: "исповъдуемъ, -- говорить онъ въ посланіи къ Іовіану, -- не двѣ природы, одну покланяемую и одну непокланяемую, не двухъ сыновъ, одного Сына Божія, истиннаго Бога и покланяемаго, а другаго человъка изъ Маріи, непокланяемаго, по благодати ставшаго Сыномъ Божіимъ, какъ и люди, но одного Сына Божія и Бога 4 2). Въ сочинении о Божественномъ воплощении Аполлинарій такъ же, какъ и авторъ "Слова о воплощени", называетъ это ученіе эллинскимъ невъріемъ, не допускающимъ мысли о рожденіи Бога отъ жены 3), и родоначальникомъ его считаетъ Павла Самосатскаго 4). По убъжденіямъ Аполлинарія, признавать во Христь пчеловька обожествленнаго (проформот) *ένθεον* )" <sup>5</sup>) значить "извращать всю христіанскую надожду и самое христіанство вм'внять ни во что" 6). Если авторъ "Слова о воплощении" не хочетъ принимать тъхъ, жто говорить объ обитаніи Бога въ человінь, то Аполлинарій съ такою же ръшительностью отвергаетъ учение о воспріятіи Богомъ человѣка и на томъ именно основаніи, что оно ведетъ къ признанію двухъ лицъ во Христъ-Бога и воспринятаго Имъ человъка 7). Короче говоря, и въ этомъ полемическомъ отдълъ "Слова о воплощении суждения его автора о крайней антіохійской христологіи совершенно совпадають съ сужденіями о ней Аполлинарія, какъ совпадаеть и тотъ запасъ аргументовъ, какими онъ опровергаетъ противное ему ученіе о Христь. Отсюда уже остается одинь

<sup>1)</sup> Dräseke, p. 376. 377.

<sup>2)</sup> Migne, gr. s., t. 28, c. 28. A.

<sup>3)</sup> Greg. Nyss. Antirr. c. IV. XXIV и др. Migne, gr. s., t. 45, c. 1129. 1177 и др. Твор. Григ. Нисс. VП, 68. 110.

<sup>1)</sup> Antirr. c. VI; Migne, ibid., 1133.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ibid.

<sup>6)</sup> Dräseke, p. 395.

<sup>7)</sup> Gregor. Nyss. Antirr., c. XXIV. XXV, — Migne, gr. s., t. 45, c. 1197. 1200.

шагъ къ тому, чтобы отожествить Аполлинарія съ авторомъ "Слова о воплощени", и этотъ шагъ темъ легче мы савлать, что раскрытое совпаденіе между ними простираются и въ этой части не на одни только воззрвнія и аргументы, но и на ихъ языкъ и выраженія. Мы сопоставимъ пъкоторыя особенно выдающіяся въ этомъ отношеніи мѣста.

### Слово о воплошеніи.

# Аполлинарій.

"Οτ αν έτερον ανθρωπον λέγωσιν: Ει δέ τίς... διδάσκει, έτερον 28, c. 93. A.).

οί του Σαμωσάτεως, έτερον δε τον λέγων τον ύιον του θεου καί έτεθεόν, μὶ παραδεχώμεθα (Migne, t. ρον τὸν ἐχ Μαρίας ἄνθρωπον... ἀνάθεμα ἔστω (Epist. ad Iovian., Dräseke, p. 342, 34-35).

Καὶ οὐχ ἕτερον μὲν πρόςωπον ό θεὸς λόγος, έτερον δὲ ἄνθρωπος Ιησοῦς (Fidei expositio, - Dräseke, p. 378. 15—16).

Απιστία βιάζεται... τῷ Έλληνικο σκανδάλο περιπίπτουσα. Έπει- αίρέσεσι προτεθρύληται το μή δη γαρ ού πιστεύει δυνατόν είναι δυνατόν είναι θεόν ἄνθρωπον τὸν θεὸν ἄνθρωπον γενέσθαι(Migne, γενέσθαι (ap. Greg. Nyss., Antirr. ibid, 92. C.).

Παρά τοῖς ἀπίστοις καὶ ταῖς c. IV; Migne, gr. s., t. 45. c.

Χλευάζωσιν οί ἄπιστοι την έχ 1129). γυναιχὸς γέννησιν, τῆς σαρχὸς εἶναι ταύτην καὶ οὐ τῆς θεότητος νώς άπιστοῦσι, μὴ καταδεχόμενοι (Migne, ibid., c. 93. B.).

Έλληνες καὶ Ἰουδαῖοι προφαθεὸν ἀχόυειν, τὸν έχ γυναιχὸς τεχθέντα (Antirr., c. XXV,--Migne, gr. s., t. 45, c. 1176.).

...άντιλέγοντες τῷ λόγω, ὅτι οὐχὶ καταβεβηκώς έξ ούρανοῦ υίὸς ἀν-, έξ ούρανοῦ καταβάς ἄνθρωπος θρώπου, άλλ' ἐχ γῆς ἀναστὰς ὑπε- (Antirr. c. YI; Migne, ibid., c. δέξατο τὸν ἐχ οὐρανοῦ θεόν (Migne, | ibid., c. 92. D.).

Ούχ ἔστιν ἐχ γῆς ἄνθρωπος ὁ 1136).

Τὸν ἐξ ούρανοῦ ἄνθρωπον.... έχ γῆς ἄνθοωπον είναι.... βλασφημοῦσι (Patr. doctr. de Verbi incarnatione, Maji, VII, 20).

Ср. еще Greg. Nyss., Antirr., c. XXXI; Migne, t. 45, c. 1196.

Представленныя совнаденія между "Словомъ о воплощенін" и сочиненіями Аполлинарія настолько близки между собой и характеристичны, что могуть быть объяснены ничъмъ инымъ, какъ только единствомъ ихъ автора. Преимущественно же это нужно сказать о последнемъ совпаденіи: выраженія ο Христв: "ἄνθρωπος ὁ έξ ούρανου", "ὁ έξ ούρανου καταβάς ἄνθοωπος" Β' ИΧ' ΠΡΟΤИΒΟΠΟΛΟЖΗΟСΤΗ Κ' , ό έχ γῆς гической теоріей Аполлинарія, по и прямо относятся къ особенностямъ его языка, какъ это замътилъ еще его современникъ св. Григорій Богословъ 1). Если же и въ этомъ специфически аполлинаріанскомъ терминъ "Слово о воплощеніи" представляеть собой лишь строгую аналогію другимъ произведеніямъ Аполлинарія, то мы не видимъ никакихъ основаній, препятствующихъ зачислить его въ рядъ подлинныхъ твореній этого писателя.

Въроятность этого заключенія значительно повысится въ своей степени, если мы обратимъ внимание на тъ біографическія (хотя и весьма скудныя) указанія, какія можно извлечь изъ "Слова о воплощеніи" относительно личности его автора. Мы уже знаемъ, что "слово о воплощеніи" должно было появиться во второй половинѣ IV-го въка; оно составлено по поводу только что "теперь"  $(v\tilde{v}v)$  2) усиливающагося нечестія въ ученіи о Лицъ Христа, признававшаго въ немъ двухъ сыновъ. Такъ какъ это учение впервые привлекло къ себъ впиманіе церковныхъ дъятелей на Александрійскомъ соборѣ 362-го года, то и время написанія "Слова о воплощеніи" нельзя отдалять отъ эпохи 60-хъ годовъ. На это время указываетъ и другое выраженіе, употребленное въ Словъ о воплощении относительно современныхъ ему соборовъ: "περί τῆς θεότητος, ὅτι μία φύσις ἡ Τριὰς καὶ κατά τοῦτο μίαν οὐσίαν, καὶ αἱ ν ῦν σ ὑν ο δ ο ι γραφοῦσιν ἀποστολιжãс т. е. о Божествъ, что Троица составляетъ одну природу и потому одну сущность, и нынк бывшіе соборы апостольски написали 3) ". Спрашивается, какіе соборы здёсь разумъются? Чтобы правильно отвътить на этотъ вопросъ,

<sup>1)</sup> Epist. ad Nectar.

<sup>2)</sup> Migne, t. 28, c. 92. C. 96. A.

<sup>3)</sup> Migne, ibid., c. 93. D.

мы должны приведенныя слова сопоставить съ темъ, что говорить св. Аванасій въ посланіи къ Епиктету, содержаніе котораго также посвящено изложенію ученія о Лицъ Іисуса Христа и которое, между прочимъ, опровергаетъ тоже возэръніе, что и "Слово о воплощеніи". Здъсь св. Ананасій пишеть: "думаль я, что и всякое суесловіе всёхь еретиковъ, сколько ни было ихъ когда-либо, прекратилось вследствіе собора, бывшаго въ Никев, потому что вера, исповъданная на немъ отцами, достаточна къ низложенію всякаго нечестія и къ утвержденію благочестивой во Христъ въры. Потому и на бывших нынъ разных соборах (võv διαφόρων γενομένων συνόδων) въ Галлін, въ Испаніи и воликомъ Римъ всъ присутствовавшіе съ общаго согласія.... предали ана вем' втайн мудрствующих по аріански 1)", иначе говоря, исповъдали св. Троицу одиносущною. Посланіе къ Епиктету было написано не ранье 369-го года 3), а такъ какъ "Слово о воплощении" въ приведенномъвыше выражении не можетъ имъть въ виду никакихъ другихъ соборовъ, кромъ этихъ, то и время его появленія должно быть пріурочиваемо къ самому концу 60-хъ или началу 70-хъ годовъ. Его авторъ въ эти годы пользовался значительнымъ авторитетомъ: онъ говорить отъ имени апостольской въры 3) и по мъстамъ ограничивается категорическими заявленіями, не вдаваясь въ ихъ доказательства; люди слабые въ разумъніи обращались къ нему за разръшеніемъ недоумъній въ въръ и искали его сочиненій 4). и наставленіемъ "Слово о воплощеніи" и написано по поводу просьбы какого-то кружка людей разъяснить имъ въру церкви относительно Богочеловъка: "Такъ какъ мы услышали, -- говорить въ немъ авторъ, --что некоторые у васъ смущаются и ищутъ нашихъ сочиненій (γράμματα) относительно общей и апостолами введенной въры, то мы пишемъ, что изслъдовать точность ея есть удёль немногихь, сохранять же въру есть долгъ всъхъ повинующихся Богу и т. д. 5)"

<sup>1)</sup> Migne, gr. s., t. 26, c. 1049. 1052; TB. cB. AOBH. 4. III, cTp. 329.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Такъ какъ въ этомъ году состоялся упоминаемый Аеанасіемъ соборъ въ Римъ. Ср. Merenda, De Damasi papae gestis, Migne, lat. s., t. 13.

<sup>3)</sup> Migne, t. 28, c. 92. A. 93. A. C.

<sup>4)</sup> Migne, ibid., c. 89. B.

<sup>5)</sup> Migne, ibid., c. 89, 92.

"Слово о воплощеніи" представляеть собой, такимъ образомъ, ничто иное, какъ посланіе или письмо, имѣющее своей задачей изложить учение о Лицъ Богочеловъка и назначенное определенному кружку лицъ. Кому же, какому, жившему въ 60-70 годахъ IV въка, церковно-историческому д'ятелю приличествують всё эти черты? Если имёть вь виду аполлинаріанскій характеръ ученія, раскрытаго въ "Словъ о воплощении", то мы думаемъ, что на этотъ вопросъ можно дать только одинъ отвътъ: -- Аполлинарію. Въ 60-70-хъ годахъ IV-го въка Аполлинарій стояль еще высоко въ мивніи людей его знавшихъ и, разработывая свое ученіе о Лицъ Іисуса Христа, вель въ то же время горячую борьбу антіохійской христологіей. Любопытно въ этомъ отношеніи сопоставить "Слово о воплощеніи" съ посланіемъ Аполлинарія къ ніжоему Діонисію, написанномъ около того же времени, когда появилось и "Слово о воплощеніи". "Удивляюсь, -- пишетъ здъсь Аполлинарій, -- узнавши, что ипкоторые исповндують Господа Вогомь воплотившимся (ёгоаохог—сущимъ во плоти) и во то же время впадають въ раздъление, худо введенное павлинистами; ибо тъ, служа Павлу Самосатскому, иного называють сущимъ съ неба, исповедуя его Богомъ, а-иного сущимъ отъ земли человъкомъ. Исповъдующие же, что Богъ съ небеси воплотился отъ Дъвы и есть единый вмъстъ съ плотію, напрасно смущаются, будучи увлекаемы словами того нечестія 1)". Очевидно, посланіе къ Діонисію написано по тому же поводу и съ тою же целію, что и "Слово о воплощеніи"; оба эти сочиненія им'єють въ виду "смущеніе", вызванное антіохійской христологіей среди людей правильно в'вровавшихъ; оба хотять предостеречь последнихь отъ заблужденія, оба излагаютъ одно и тоже учение и такъ какъ оба возникли въ одно и тоже время, то и авторомъ ихъ должно быть одно и тоже лицо т. е. Аполлинарій.

Такимъ образомъ, мысль о принадлежности Аполлинарію "Слова о воплощеніи" находитъ себѣ полное и всестороннее подтвержденіе въ его содержаніи и точномъ соотвѣтствіи всему, что извѣстно объ этомъ писателѣ. Намъ кажется, что только отсутствіе внѣшняго свидѣтельства въ

<sup>1)</sup> Dräseke, p. 348.

пользу этой мысли служить некоторымь и единственнымъ препятствіемъ къ тому, чтобы признать принадлежность его Аполлинарію стоящею внѣ всякаго сомнѣнія. Но и это препятствіе наполовину можеть быть устранено. Леонтій Византійскій, говоря о сочиненіяхъ Аполлинарія, надписанныхъ именами св. отцовъ, свидътельствуетъ, что въ его время были въ обращении "Слова о воплощении или изложенія, приписанныя Аоанасію 1)", но на самомъ д'ялъ принадлежащія Аполлинарію. Не разумфеть-ли онъ въ числю этихъ псевдоаоанасіевыхъ "Словъ о воплощеніи" и разсматриваемаго нами сочиненія, тоже "Слова о воплощеніи"? Если принять во вниманіе, что во всемъ наслідіи литературномъ, полученномъ отъ древности съ именемъ св. Аванасія, им'єются только два "Слова о воплощеніи", несомнѣнно св. Аванасію непринадлежащія, причемъ принадлежность перваго изъ нихъ Аполлинарію не вызываетъ сомнънія, а авторомъ втораго едва-ли можеть быть кто-либо другой, кромѣ того-же Аполлинарія, то единственно-правильнымъ ответомъ долженъ быть ответъ положительный. Въ такомъ случав Леонтій является внішнимъ свидітелемь за принадлежность "Слово о воплощеніи" Аполлинарію. И это твиъ болве ввроятно, что "Слово о воплощении дошло до насъ въ надписаніи изміненномъ; мы виділи, что оно представляетъ собой посланіе къ неизвъстному кружку лицъ, а потому и его первоначальное надписание должно было быть таково: "(Аполлинарія) посланіе къ такимъ то лицамъ"... Какъ посланіе его къ царю Іовіану аполлинаристы превратили въ слово Аванасія о воплощеніи, такъ и это его посланіе къ оставшимся неизвъстными лицамъ они надписали твит же самымъ заголовкомъ. Значитъ, разсмотрвнное (второе) "Слово о воплощеніи" имѣло туже судьбу, какую раздълили съ нимъ многія другія подлинно-Аполлинаріевы произведенія и ближайшимъ образомъ его посланіе къ Іовіану.

III. Третье сочиненіе, дошедшее въ числѣ подложныхъ произведеній св. Леанасія и вызывающее догадку о принадлежности Аполлинарію, въ существующихъ изданіяхъ 3)

<sup>1)</sup> Adv. fraud. Apoll.,—Migne, gr. s., t. 86, 2, c. 1948.

<sup>2)</sup> Объ изданіяхъ см. выше; у Миня оно находится въ 28-мъ том'в греч. серіи, сс. 126—132.

надписывается " $\delta \tau \iota \ \epsilon \ell \varsigma \ \delta \ X \varrho \iota \sigma \tau \delta \varsigma^{*}$  и, по указанію Фабриція  $^{1}$ ), представляетъ собой ничто иное, какъ гомилію на день Рождества Христова. Этотъ гомилетическій характеръ названнаго сочиненія явствуеть и изъ его построенія: какъ гомилетъ, авторъ обращается къ своимъ слушателямъ или читателямъ съ воззваніемъ: " $d\delta \epsilon \lambda \varphi o i$ —братіе  $^2$ )" и, какъ гомилетъ, заключаетъ свою ръчь славословіемъ 3). По своему содержанію, и это сочиненіе относится къ тому же кругу идей, которыми занимаются "Посланіе къ Іовіану" и "Слово о воплощении, причемъ въ особенности близкое сродство оно обнаруживаетъ съ послъднимъ. Подобно "Слову о воплощении, оно излагаетъ учение о единствъ Божества и человъчества во Христъ и ведетъ борьбу съ противоположнымъ возэрвніемъ на Богочеловвка, признававшимъ въ Немъ двв ипостаси и два лица, называя представителей этого воззрвнія последователями Маркелла и Павла Самосатского 4). Поэтому, и въ новъйшей наукъ его постигла таже участь, какая выпала и на долю "Слова о воплощении". Монфоконъ $^{5}$ ), а за нимъ и большая часть другихъ ученыхъ $^{6}$ ) относять его ко времени несторіанской ереси, руководствуясь тъми же самыми данными, на основании которыхъ они считаютъ п "Слово о воплощеніи" принадлежащимъ несторіанской эпохъ. Недостаточность этихъ данныхъ мы уже видели: ни имя Павла Самосатского, упомянутое въ гомиліи, ни характеръ отвергаемаго въ ней христологическаго воззрвнія, не дають еще права видеть въ этомъ сочиненіи произведение несторіанскаго времени. Все, что говорить авторъ въ своей гомиліи относительно ложных в ученій о Лицъ Богочеловъка, могло быть сказано ранъе Несторія и вообще ранъе V-го въка. Ле-Кэнь первый подмътиль эту сторону дъла и призналъ въ гомиліи о единствъ Христа сочиненіе вто-

<sup>1)</sup> Biblioth., VIII, 195.

<sup>2)</sup> Migne, ibid., c. 128. D.

<sup>3)</sup> Migne, ibid., c. 132. B.

<sup>4)</sup> Migne, ibid., c. 123. A.

<sup>5)</sup> Collectio nova Patrum et scriptorum Graecorum, Paris., 1707, t. II, p. XLVIII.

<sup>6)</sup> Fabric. VIII, 195; Dupin (Nova biblioth. II, 70) и Oudinus (Commentar. de script. eccles., p. 336) — неопредъленно; Ceillier, Histoir. gener., IV, 175, 176.

рой половины IV-го въка; какъ и "Слово о воплощеніи", онъ приписалъ его аполлинаріанской школъ и авторомъ его считалъ самого Аполлинарія 1). По нашему мнѣнію и здѣсь Ле-Кэнь стоялъ на совершенно правильномъ пути.

Чтобы устанться въ аполлинаріанскомъ происхожденіи разсматриваемой гомиліи, намъ нътъ надобности подробно останавливаться на ея терминологіи и анализь отдельныхъ выраженій. Авторъ ея не скрываетъ своихъ аполлинаріанскихъ возарѣній подъ общностью и неопредѣленностью языка: онъ высказываетъ ихъ вполнъ ясно. Онъ исповъдуетъ во Христь "одного Бога, одну природу и одно лицо <sup>2</sup>)"; онъ утверждаетъ, что Искупитель не содълался Адамомъ, или приняль не все то, что свойственно Адаму, но только внешній образь **Λ**дама (ὁ δὲ Λυτρωτής οὐ τοῦ 'Αδάμ τὸ εἶναι λαβών, αλλ' έχ τοῦ 'Αδάμ τὸ σχῆμα προςλαβών....) 3), что въ Немъ "не тёло восполняло Божественную ипостась", а напротивъ "истинно совершенный восполнилъ" точнъе: "довершилъ несовершенное (ὁ ἀληθῶς τέλειος τὸ ἀτελές ἐτελείωσεν)" 1). Поэтому, и обозначеніемъ человъческой природы во Христъ на протяженіи всей гомиліи служать слова:  $\mu o \rho \phi \eta'$ ,  $\sigma \gamma \tilde{\eta} \mu \alpha$ ,  $\sigma \tilde{\omega} \mu \alpha$  и σάοξ. Аполлинаріанское учепіс о несовершенствъ человъческой природы во Христъ настолько ясно выражено въ приведенныхъ словахъ, что не только не оставляетъ сомнънія въ справедливости догадки Ле-Кэня, но скорве вызываетъ недоумъніе относительно того, какимъ образомъ другіе ученые, занимавшіеся гомиліей, могли опустить это изъ вни-Seinam

Не столь ясенъ отвътъ на тотъ вопросъ, кому именно принадлежитъ гомилія о единствъ Христа: самому Аполлинарію или какому либо изъ его учениковъ? Склоняясь въ пользу перваго предположенія, Ле-Кэнь въ свое время опирался на стиль этой бесъды, который отличается такою же красотою и изяществомъ, какая наблюдается въ подлинно-

<sup>1)</sup> Le-Quien. S. p. n. Iohannis Damasceni opera, t. I,: dissertationes, p. 43. Parisiis, 1712.

<sup>2)</sup> Какъ читается это мѣсто въ кодексѣ Базиліанскомъ (Migne, t. 28, c. 129, adn. 80); въ изданіихъ вмѣсто "иі́аν фіоги" стоитъ "иі́аν ὑπόστασιν".

<sup>3)</sup> Migne, ibid., c. 129. C.

<sup>4)</sup> Migne, ibid., c. 129. A.

Аполлинаріевыхъ сочиненіяхъ 1). Дёйствительно, разсматриваемое сочинение носить на себъ явную печать Аполлинаріева языка, Аполлинаріевых в оборотов в и выраженій. Проглядывая въ общей діалектической окраскъ сочиненія, это сходство обнаруживается въ употребленіи союза "єї", въ ловкомъ построеніи условно-вопросительныхъ періодомъ и поразительной привязанности автора къ частицъ  $\pi \tilde{\omega} \zeta^{4-2}$ ). "Если (Христосъ) былъ только Богъ, —спрашиваетъ онъ, обращаясь къ противникамъ, —то какъ  $(\pi \tilde{\omega} \varsigma)$  Онъ страдалъ, какъ  $(\pi \tilde{\omega}_{\varsigma})$  былъ распятъ и умиралъ: ибо все это чуждо Богу. Если же Онъ былъ только человъкъ; то какимъ образомъ  $(\pi\tilde{\omega}\varsigma)$  Своими страданіями поб'єдилъ, спасъ, оживотворилъ: это выше человъка 3)". Съ такими же точно пріемами Аполлинарій полемизироваль съ Діодоромъ: "пусть онъ (Діодоръ) скажетъ, - писалъ онъ въ 36-й главъ своей второй книги противъ Діодора,—какимъ образомъ  $(\pi \tilde{\omega} \varsigma)$  связанное съ Богомъ единствомъ лица не есть Богъ вмъстъ съ нимъ? Какимъ образомъ (дос) соединенное съ Несозданнымъ жизненнымъ сдинствомъ не есть несозданное вмъсть съ Нимъ?.. И если онъ удивляется, какъ  $(\pi \tilde{\omega} \varsigma)$  то, что создано, объединяется въ наименовании несозданнаго, то гораздо справедливъе иной удивился бы тому, какимъ образомъ то, что несоздано, соединено въ наименовании созданной плоти  $^4$ )". "Какимъ образомъ ( $\pi \tilde{\omega}_{\zeta}$ ) не есть истинный Богъ тотъ, кто говорилъ: "столько времени Я съ вами, и ты не знаешь Меня, Филиппъ (Ioan. XVI, 9)?" -- спрашиваетъ Аполлинарій въ другомъ своемъ сочиненіи 5). —Это сходство между беседой и подлинно-Аполлинаріевыми сочиненіями не ограничивается однимъ внішнимъ строемъ рівчи: оно идетъ значительно дальше и выражается въ тожествъ общихъ положеній, аргументаціи, основныхъ понятій и своеобразныхъ терминовъ. Такъ, разсматривая воззрвнія своихъ противниковъ, учившихъ объ обитаніи Бога Слова въ человъкъ Іисусъ, авторъ бесъды лишь повторяеть тъ до-

<sup>1)</sup> Le-Quien, ibid., p. 44.

<sup>2)</sup> Она употреблена въ гомиліи 16 разъ.

<sup>3)</sup> Migne, ibid., c. 128. A.

A) Leontii Advers. fraud. Apoll., Migne, gr. s., t. 86, 2, c. 1968.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Ibid., c. 1964.

воды противъ его, какіе высказываль и Аполлинарій. Въ этомъ ученіи онъ, подобно Аполлинарію, видить "эллинскую и іудейскую бользнь 1)", скрытое намъреніе представить воплотившагося Сына Божія "простымъ челов' вкомъ (фідос обитаніи догмату о св. Троицы: "они, -- говоритъ онъ о противникахъ, --- непристойно и нечестиво мыслятъ вмѣсто св. Троицы четверицу; непристойно потому, что съ Богомъ уравнивають человъка, раби сопричисляють Владыкъ и созданное лицо сопоставляють съ несозданными Лицами; печестиво же потому, что изъ одной ипостаси делають две, вводя въ Троицу четвертую ипостась, во всъхъ отношеніяхъ Ей чуждую, инородную и изъ всёхъ разумныхъ созданій последнюю, крайнюю и меньшую 3)4. Этотъ любопытный доводъ противъ ученія объ обитаніи во Христъ Бога принадлежить Аполлинарію; имъ онъ пользовался, по свид'втельству св. Григорія Нисскаго, въ сочиненіи о Божественномъ воплощении 4); онъ встръчается и въ "Подробномъ изложеніи віры". "Не два лица (во Христів) и не двів природы, пишетъ онъ въ последнемъ изъ названныхъ сочиненій, -ибо мы не говоримъ, что покланяемся четверицъ: Богу, Сыпу Божію, челов'вку (Іисусу) и Духу Святому 5)". На основаніи приведенныхъ соображеній беседа о единстве Христа съ такою же ръшительностью отвергаетъ понятіе объ обитаніи, какъ и "Слово о воплощеніи" 6). Вместо "обитанія" авторъ ея защищаеть "единеніе 7)", "воплощеніе (σάρχωσις) 8)4. Онъ понимаетъ Богочеловъка, какъ одного Бога, одну ипостась (=природу), одно Лицо.  $^{\circ}_{\circ}O$  αὐτὸς Θεὸς, ό αὐτὸς ἄνθρωπος,—ΓΟΒΟΡΗΤΙ ΟΗΙ, —τὸ συναμφότερον, ὡς εν, ехатьног, юс иотог ")". Последнее почти съ буквальной точ-

<sup>1)</sup> Migne, ibid., c. 124. Cf. Greg. Nyss., Antirr. cc. XXV, — Migne, gr. s., t. 45, c. 1176. 1177. Tb. cb. Григ. Нисс., q. VII, стр. 110. 111.

<sup>2)</sup> Migne, ibid. Cf. Greg. Nyss. c. IV; Migne, ibid., c. 1129.

<sup>3)</sup> Migne, ibid., c. 124.

<sup>&#</sup>x27;) Antirr., с. XLIII,—Migne, gr. s., t. 45, с. 1224, Тв. св. Григ. Нисс. т. VII, стр. 156—157.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Draseke, p. 377.

<sup>6)</sup> Migne, t. 28, c. 124. C.; cf. c. 93. A.

<sup>7)</sup> Migne, t. 28, c. 124. 129.

<sup>8)</sup> Migne, ibid., c. 124. 129. 132.

<sup>9)</sup> Migne, ibid., c. 128. A.

ностью встрівчается у Аполлинарія: "δ αὐτὸς ἄνθρωπος καί  $\vartheta \varepsilon \acute{o} c$ ,  $\acute{e} z \acute{a} \tau \varepsilon o o v$   $\acute{o} c$   $\acute{e} v$  ,—пишеть и онъ въ "Подробномъ изложеніи въры 1)". Мы уже видъли, что это единеніе Бога и человека во Христе авторъ беседы понимаетъ совершенно по-аполлинаріански. Поэтому онъ, какъ и Аполлинарій, различаеть въ Немъ "видимый образъ или форму (дупиа)" отъ "невидимаго Божества": "Искупитель, — говорить онъ, ставши человъкомъ по видимой сторонъ, по невидимой ввелъ въ міръ обновленіе". Это его выраженіе любопытно сопоставить съ аналогичными мъстами Аполлинаріевыхъ сочиненій:

Гомилія о единствъ Христа:

Аполлинарій.

πος κατά τὸ δρατόν, εἰςήγαγεν είς τὸν χόσμον τὴν χαινότητα χατὰ τὸ ἀόρατον (Migne, ibid., c. 129. C.).

Μηδε κατά τὸ ὁρώμενον σχημα **χαὶ τὴν ἀόρατον αὐτοῦ αὐτὸν ὁρί**ζειν (Migne, ibid., c. 124. A.).

Ο Δυτρωτής... γενόμενος ἄνθρω- Οὐσία γὰρ αὐτοῦ κατὰ μὲν τὸ αόρατον ή θεότης, κατά δὲ τὸ δρατὸν ή σάρξ (in divinae incarnationis adversanios, - Dräseke, p. 396).

> Αόρατος θεὸς όρατῷ σώματι μεταμορφούμενος... (De unitate,— Dräseke, p. 344).

Тожественность приведенныхъ изреченій по мысли и языку говорить сама о себв и не нуждается въ поясненіяхъ. Подобное же совпаденіе наблюдается и въ употребленіи своеобразныхъ терминовъ, особенно свойственныхъ языку Аполлинарія; какъ-то:  $\delta\mu o i\omega \sigma i \varsigma^2$ ),  $o i \rho a i v o \varsigma^3$ ),  $K i \rho i \sigma \varsigma$  $ilde{ au\eta}$ s  $\delta \delta s\eta s^{-4}$ ) и др. Въ одномъ мѣстѣ гомилія прилагаетъ къ Богочеловъку такое наименованіе: "ούράνιον δώρον καί  $γή \ddot{v}vov$  βλάστημα  $^{5}$ ), но и въ этомъ случа $^{5}$  она остается аналогична Аполлинаріевымъ сочиненіямъ; Аполлинарій также писаль ο ceoh: "λέγομεν... οὐδὲ ἀποτὲμνοντες τοῦ ούρανίου τὸ γήϊνον ούδε τοῦ γηΐνου τὸ ούράνιον" 6). Τακимъ образомъ, и по содержанію и по языку гомилія о единствъ Христа

<sup>1)</sup> Dräseke, p. 378.

<sup>2)</sup> Migne, ibid., c. 129. D. 132. A.

<sup>3)</sup> Migne, ibid., c. 129. B. D.

<sup>4)</sup> Migne, ibid., c. 129. A.

<sup>3)</sup> Migne, ibid., c. 129. D.

<sup>6)</sup> Ad Dionys. epist.,—Dräseke, p. 349.

должна быть поставлена рядомъ съ подлинными произведеніями Аполлинарія и по всей въроятности принадлежить ему.

Лучшимъ подтвержденіемъ этого вывода можетъ служить одно замѣчаніе автора гомиліи, имѣющее біографическій характеръ, которое прекрасно объясняется извъстіями. сохранившимися до насъ относительно жизненныхъ обстоятельствъ Аполлинарія. Переходя къ обличенію своихъ противниковъ, авторъ говоритъ, что касательно воплощенія они предлагають такіе вопросы: "какъ воплощается Богъ? какъ принимаетъ тъло? какъ слагается съ малымъ тъломъ невмъстимый? Кака соединяется несозданное са созданныма и неописуемое съ описуемымъ?" 1). И, затемъ, изложивши свое ученіе о Богочеловікі, продолжаеть: "быть можеть, кто либо изъ мудрыхъ и благородныхъ... скажетъ: итакъ, твло есть часть Слова, восполняющая ипостась Сына...? Иначе, какимъ образомъ Онъ-единъ? или какимъ образомъ одна ипостась и одно лицо? или опять: если одна ипостась Слова и плоти, то почему плоть не есть Сынъ Божій?... Но обвиняющіе насъ въ этомъ ясно подтверждають свое собственное мнъніе о томъ, что двъ ипостаси въ Господъ нашемъ Іисусъ Христъ, и клевещутъ на насъ (ἡμᾶς συχοφαντοῦσι) и всячески пытаются свести наши рѣчи (λόγους) къ нелъпости... <sup>ч</sup>). Отсюда слъдуеть, что авторъ разсматриваемой гомиліи еще прежде ея произнесенія составлялъ сочиненія (доуогс) по вопросу о воплощеніи, что его ученіе не только не встрітило себі общаго радушнаго пріема, но было оспариваемо и признаваемо нел'япымъ, что его противники, выходя изъ поставленныхъ имъ тезисовъ, предлагали ему рядъ вопросовъ съ целію осменть его положенія. Благодаря отрывкамъ изъ полемическаго сочиненія Аполлинарія къ Діодору, сохраненнымъ у Леонтія Византійскаго, мы можемъ категорически сказать, что всъ указанныя біографическія черты вполнів и во всіхъ подробностяхъ совпадають съ темъ, что известно о борьбе Аполлинарія съ антіохійскими богословами. Ученіе Аполлинарія о высшемъ единеніи Бога и плоти во Христь встрычено было последними крайне враждебно: Діодоръ осменль его,

<sup>1)</sup> Migne, ibid., c. 124.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Migne, ibid., c. 128.

"какъ высшее нечестіе", и сводилъ его къ абсурднымъ выводамъ 1). Въ одномъ отрывкъ у Леонтія, отвъзая на вызовъ Ліодора, Аполлинарій пишеть: "и такъ какъ ты приглашаешь насъ отвъчать, какимъ образомъ есть съмя Лавида то, что изъ Божеской сущности, то слушай. Ибо какимъ образомъ по воплощении созданное становится песозданным»?— какъ соединенное съ несозданнымъ. Какимъ образомъ плодъ чрева Давида становится Зиждителемъ? Какъ то, что изъ Авраама, было прежде Авраама?---какъ соединенное съ тъмъ, кто прежде Авраама" 2). Очевидно, это тѣ самые вопросы, о которыхъ говоритъ авторъ гомиліи, причемъ одинъ изъ нихъ повторяется въ обоихъ сочиненіяхъ почти съ буквальною точностью. Это совпаденіе между гомиліей и сочиненіемъ Аполлинарія противъ Діодора настолько поразительно, что, по нашему мивнію, оно одно достаточно для того, чтобы признать принадлежность гомиліи Аполлинарію въ высшей степени въроятной.

Если авторомъ этой гомиліи быль действительно Аполлинарій, то спрашивается, когда она могла быть произнесена имъ? Къ сожалънію, въ содержаніи гомиліи нътъ никакихъ данныхъ для того, чтобы точно отвътить на этотъ вопросъ. Единственный пунктъ, который можетъ дать нъкоторыя приблизительныя указанія на время ея составленія, -- это раскрытое нами отношеніе ся къ сочиненію противъ Діодора. Литературная полемика Аполлинарія съ этимъ выдающимся представителемъ антіохійскаго направленія падаеть, какь увидимь ниже, на 373-376 годы. Къ этому же времени удобнъе пріурочивать и появленіе бесёды о единстве Христа. Предметь, раскрытію котораго она посвящена, вызывалъ въ то время много спорныхъ вопросовъ и недоумѣній, особенно въ Сиріи, мѣстѣ дѣятельности Аполлинарія и Діодора. Обсуждая его въ своей бесъдъ, Аполлинарій, безъ сомнънія, хотъль отвътить на возраженія противниковъ и утвердить слушателей въ своемъ ученіи.

<sup>1)</sup> Adv. fraud. Apoll., -Migne, gr. s., t. 86, 2, c. 1965.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Migne, ibid., c. 1968.

#### ГЛАВА ЧЕТВЕРТАЯ.

Сочиненія Аполлинарія, надинсанныя именами Юлія и Феликса; изложеніе въры, согласное съ 318-ю отцами, и бесъда Ерехтія.

- 1. Сочиненія Аполлинарія, надписанныя именемъ папы Юлія; а) посланіе къ Діонисію; свидетельства о немъ древности; его принадлежность Аполяннарію; содержаніе и время написанія; кто быль Діонисій? б) посланіе о единстве во Христе тела съ Божествомъ; авторомъ его быль Аполлинарій; содержаніе и время написанія; в) окружное посланіе; в'вроятность его принадлежности Аполлинарію; г) посланіе къ противникамъ Божественнаго воплощенія Слова; свид'єтельства древности о принадлежности его Аполлинарію; когда оно было написано?—ІІ. Посланіе папы Феликса о в'юр'в и воплощеніи; состояніе вопроса о немъ въ современной наук'в; возможно, что оно написано Аполлинаріемъ; — III. Изложеніе въры, согласное съ 318-ю отцами: основанія въ пользу того предположенія, что это изложеніе сохранилось до нашего времени подъ надписаніемъ: "Изложеніе 318-ти отцовъ противъ Павла Самосатскаго".—IV. Бесъда Ерехтія, спископа Антіохіи Писидійской; непринадлежность ся Аполлинарію.—Характеристика ученія о Лицъ Богочеловъка, раскрытаго въ разсмотрънныхъ сочиненияхъ Аполлинарія.
- І. Авторъ "De sectis" заявляетъ, что въ его время было извъстно до семи или восьми догматическихъ посланій, надписанныхъ именемъ папы Юлія, которыя вели свое происхожденіе отъ Аполлинарія 1). Такъ какъ этими посланіями пользовались монофизиты для подтвержденія своего лжеученія объ одной природъ Бога Слова по воплощеніи, то и ихъ содержаніе должно было заключать въ себъ раскрытіе вопросовъ христологическихъ. Въ настоящее же время съ такимъ содержаніемъ открыто и издано подъ именемъ Юлія только пять посланій и нъсколько фрагментовъ, а именно:
  - а) посланіе къ Діонисію, епископу александрійскому 2);

<sup>1)</sup> Migne, gr. s., t. 86, 1, c. 1253.

<sup>\*)</sup> Впервые издано Мураторіемъ въ "Anecdota graeca", 1709, pp. 341—346 и затъмъ Coustant'омъ въ "Epistol. romanor. pontif.", 1721, арр. pp. 62—70, а отсюда перешло въ изданія Mansi "Consilior. collect.", t. II, р. 1191 sqq., и Migne, Patr. c. c., lat. s., t. VIII, с. 925 sq. — Въ 1859-мъ году de-Lagarde приготовилъ новое изданіе этого посланія вмъстъ съ прочими догматическими посланіями Юлія и опубликовалъ его въ прибавленіи къ "Titi Bostreni quae ex opere Manichaeos... sarvata sunt", Berolini, р. 114, откуда

- δ) περὶ τῆς ἐν Χριστῷ ἑνότητος τοῦ σώματος πρὸς τὴν θεότητα
   τ. e. Ο θμηκτβ βο Χριστ Τέπε ς Βοκοςτβονδ;
  - в) έγχύκλιον или Окружное посланіе;
- r) πρὸς τους κατὰ τῆς θείας τοῦ λόγου σαρκώσεως άγωνιζομένους т. е. къ противникамъ Божественнаго воплощенія Слова 1);
  - д) посланіе къ Просдокію <sup>3</sup>) и
  - е) шесть фрагментовъ 3).

Всв эти сочиненія несомивнио не принадлежать папв Юлію, имя котораго они носять въ своемъ надписаніи, излагають въ себъ учение аполлинаріанское и потому вызывають догадку о тожественности ихъ съ теми, какія приписывались полемистами VI-го въка Аполлинарію. Исключеніемъ является только одно посланіе къ Просдокію. Не смотря на свое близкое сродство съ вышеназванными псевдо-Юліевыми твореніями, не смотря и на аполлинаризмъ раскрытаго въ немъ ученія о Богочеловъкъ, это посланіе не можетъ принадлежать самому Аполлинарію. Оно вышло изъ аподлинаріанской школы, но написано было не Аподлинаріемъ, а его ученикомъ, Тимоесемъ Беритскимъ, какъ свидетельствуеть объ этомъ тоть же авторъ "De sectis". Находящееся въ дъяніяхъ Ефескаго собора посланіе Юлія 1, говорить онъ, -- составлено "не Юліемъ, а Тимовемъ, вз чемъ можно убъдиться изъ многихъ его списковъ" 5).

его и заммствовалъ Дрэзеке для своего изданія сочиненій Аполлинарія (р. 348 sq; ef. adnot. p. 441).

<sup>1)</sup> Всё три посланія изданы въ первый разъ Маемъ въ "Scriptor. veter. nova coll." t. VII, р. 165,—по монофизитской рукописи Ватиканской биббліотеки; у Мідпе см. тамже, с. 873—877; de-Lagarde, ibid., р. 118—124; Dräseke, р. 343—347; 394—396; 398—399.

<sup>2)</sup> Опубликовано Coustant'омъ, ibid., р. 73—80 и затѣмъ Ehrlich'омъ (Julii primi, episcopi romani, ad Prosdocium epistola de Trinitate et incarnatione, Leipz., 1750, s. 25—35); оба эти издателя заимствовали его изъкодекса Бодляйской библіотеки въ Оксфордѣ, принадлежащаго къ концу X-го вѣка (Coxe, Catalogi codicum mss. Bibli. Bodl., р. 1, Oxford, 1835, р. 580; Cf. Loofs, Leontius v. Byzanz, s. 12—14). У Mansi, см. тамже, р. 1245; Migne, ibid., с. 954—960; De-Lagarde, ibid., р. 116.

<sup>3)</sup> Cm. y Mansi, ibid., p. 1251 -1254; Migne, ibid., c. 961-963.

<sup>4)</sup> Т. е. посланіе къ Просдокію; сн. Mansi, t. IV, p. 1187.

<sup>5) &</sup>quot;ώς ἔστιν ἀπὸ πολλῶν ἀντιγράφων καταμαθεῖν",—Migne, gr. s., t. 86, 1, с. 1256. — Это свидътельство нашло себъ полное признаніе въ наукъ; см. Caspari, cit. op., s. 118, anm. 84.

Что же касается до фрагментовъ, изданныхъ подъ именемъ паны Юлія, то первые три изъ нихъ представляють собой выдержки изъ посланія къ Просдокію, какъ замітили это еще издатели ихъ 1); четвертый 2) относится къ посланію "О единствъ во Христъ тъла съ Божествомъ" в), а шестой в) заимствованъ изъ посланія "Къ противникамъ Божественнаго воплощенія" 3). Бол'ве самостоятельное значеніе должно быть, повидимому, признано за пятымъ фрагментомъ, извлеченнымъ изъ арабскаго трактата Исы, писателя конца Х-го выка († 1007 г.) 6); буквально соотвытствующаго себъ мъста въ сохранившихся посланіяхъ Юлія этотъ фрагментъ не имъетъ. Но такъ какъ его содержание и языкъ весьма близко напоминають два изреченія, находящіяся въ посланіи "О единстві во Христі тіла съ Божествомъ" 7),

посланіе о единствъ:

Фрагментъ: Cum ipse Deus apellatur, nemo humanitatem ejus, quae cum divinitate ζεται, μή τις άρνήσηται τὴν χυριευτιconjuncta est, inficietur; cum vero humanitatis suae nomine apellatur ob corpus, quod assumpsit, nemo dignitatem ac dominium ejus vocet in dubium. Post unionem nemo illum dividat tanquam duarum naturarum principium. Ut enim homo constans ex duabus perfectis partibus natura distinctis, anima scilicet et corpore, post unionem tamen est unius naturae et uno nomine designatur. Cum vocatur corporeus, non ab eo anima excluditur, ut cum vocatur animatus, non ab eo corpus excluditur.

"Ότε δούλος χατὰ τὸ σῶμα ὀνομάχὴν φύσιν δουλείας ὀνόματι μετὰ τοῦ σώματος δηλουμένην, και πάλιν, ότε καταβεβηκώς έξ οὐρανού κηρύσσεται άνθρωπος έπουράνιος, μή τις άρνήσηται την του σώματος πρός θεότητα συμπλοκήν ού διατέμνεται... ούδὲ πράγματι, ούδε ονόματι... ὅπες καὶ επὶ κοινού ανθρώπου έκ δύο μερών ατελῶν γίνεται, φύσιν μίαν πληρούντων καί ενὶ ὀνόματι δηλουμένων, ἐπεὶ καὶ σάρξ όλον χαλείται, μη περιαιρουμένης εν τοῦτφ τῆς ψυχῆς καὶ ψυχὴ τὸ ὅλον προςαγορεύεται, οὐ περιαιρουμένου τοῦ σώματος. Migne, ibib., c. 873; de

<sup>1)</sup> См. y Mansi, ibid., p. 1251. 1252; Migne, lat. s. VIII, с. 961. - Счеть фрагментовъ ведстся нами въ порядкъ ихъ размъщенія у Манси и Миня.

<sup>2)</sup> Онъ сохраненъ въ реферать Фотія о сочиненіяхъ Ефрема Антіохійскаго подъ заголовкомъ: "Ίουλίου... ἐν τῷ λόγφ τῷ περὶ ὁμοουσίου" (Bibl. c. 229, p. 266).

<sup>3)</sup> Mansi, ibid., р. 1252 и Migne, ibid., с. 962. 963 ср. Migne, ibid., с. 875; de-Lagarde, p. 122, 20-25; Dräseke, p. 347, 12-18.

<sup>4)</sup> Найденный въ Cod. Reg. 432,—въ арабскомъ переводъ.

<sup>3)</sup> Mansi, ibid., p. 1254 u Migne, ibid., c. 963, cp. Migne, ibid., c. 877; de-Lagarde, p. 124, 1-5; Dräseke, p. 396, 14-17.

<sup>6)</sup> Онъ сохранился также и въ упомянутомъ Cod. Reg. 432. См. Mansi, p. 1253, adn. I; Migne, ibid., c. 963, adn. 1.

<sup>7)</sup> Какъ это явствуетъ изъ следующаго солоставленія:

то и этотъ фрагментъ удобнѣе и естественнѣе считать свободнымъ воспроизведеніемъ названнаго посланія.—Такимъ образомъ, вопросъ объ авторствѣ Аполлинарія можетъ быть поставленъ только въ отношеніи къ первымъ четыремъ посланіямъ, сохранившимся съ именемъ папы Юлія. Къ рѣшенію этого вопроса мы и обращаемся.

а) Посланіе папы Юлія къ Діонисію, епископу александрійскому.

Посланіе напы Юлія къ Діонисію, епископу александрійскому 1), обличаетъ свою подложность уже темъ, исторически невозможнымъ, соотношеніемъ, въ какое поставляются имена, находящіяся въ его надписаніи. Діонисій, епископъ александрійскій, подъ которымъ можно разумёть только славнаго современника Діонисія Римскаго, по изв'єстію Іеронима, умеръ въ 12-й годъ Галліена 2), то есть, въ 281-мъ году, тогда какъ Юлій началъ править римскою церковью только въ 337-мъ году 3). Какимъ же образомъ nana Юлій могъ состоять въ перепискъ съ Діонисіемъ, который умеръ на полвъка ранъе его избранія на папство и, быть можетъ, ранъе даже его появлевія на свътъ? — Ничего не знаютъ объ этомъ посланіи къ Діонисію и современники папы Юлія. Первое указаніе на него принадлежить половинь V-го въка и находится въ извъстномъ письмъ Евтихія къ папъ Льву. Ссылаясь въ защиту своего ученія о Богочеловінь на авторитетъ Юлія, отвергавшаго будто бы терминъ "двѣ природы", Евтихій присоединяль къ своему письму выдержку именно

Mansi, p. 1253. 1254.

Migne, c. 963.

Lagarde, p. 119, 24—28; 34—39;
Dräseke, p. 344, 5—10; 17—21.

<sup>1)</sup> Лучшимъ и основательнъйшимъ изслъдованіемъ объ этомъ письмъ наука обязана первому издателю его Мураторію, приписавшему его Аполлинарію (Disquisitio Muratorii перепечат. у Mansi, II, р. 1197 sq. и Migne, lat. s., VIII, с. 938 sq) Результатъ изслъдованія Мураторія былъ принятъ большинствомъ старыхъ ученыхъ и въ настоящее время окончачательно признанъ въ паукъ; см. Sirmondi, oper. t. II, р. 448; Le Quien. dissert. II ad Damasc.; Tillemont, Memoir., VII, not. 11; Walch, Ketzergesch., III, 140; Cave, Hist. litt, 1, p. 204; Caspari, cit. op., s. 102 sq; Dräseke, p. 441; Harnack, Dogmengesch II, s. 312 anm. 1. Bardenweher, Patrolog.; s. 225.

<sup>2)</sup> De vir. illustr. c. LXIX.

<sup>3)</sup> Herzog's Real.-Encyclop. VIII, 156.

изъ этого посланія псевдо-Юлія къ Діописію 1). Такъ какъ изложенныя здёсь христологическія воззрёнія весьма благопріятствовали монофизитской ереси, то, вследъ за Евтихіемъ, имъ преимущественно стали пользоваться монофизиты въ своей полемикъ противъ Халкидонскаго собора, но вскоръ же его подлинность возбудила сильное сомпъніе среди православныхъ. Геннадій, пресвитеръ массилійскій, составившій дополненія къ каталогу церковныхъ писателей Іеронима въ концъ V-го въка 3), замъчаетъ объ этомъ посланіи следующее: "Юлій, епископъ Рима, написаль къ какому-то Діонисію одно посланіе о воплощеніи Бога, которое въ то время, коночно, было полезно для тъхъ, кто такъ же раздъляль по воплощении два лица во Христъ, какъ и природы; теперь же оно признается зловреднымъ (pernitiosa), ибо оно служить пищей для нечестія Евтихія и Тимоеея " 3). Въ этомъ заявленіи Геннадія о характер'в посланія Юлія къ Діонисію уже слышится нікоторое недовъріе къ нему и слабая догадка о происхожденіи его изъ кружковъ еретическихъ. Решительнее эта погадка была высказана на коллоквіумъ, происходившемъ между православными и северіанами въ Константинополѣ въ 331-мъ году. Здесь Ипатій Ефесскій категорически заявиль: "мы ясно докажемъ, что то извъстное письмо Юлія къ Діонисію принадлежитъ Аполлинарію" 1). Очевидно, во времена Ипатія должны были существовать вёскія доказательства въ пользу принадлежности посланія къ Діонисію Аполлинарію. Эти доказательства сохранены и до нашего времени въ сочиненіяхъ полемистовъ противъ монофизитства, главнымъ же образомъ у Леонтія Византійскаго и неизв'ястнаго автора "Patrum doctrina de Verbi incarnatione".

<sup>1)</sup> См. Migne, lat. s., t. 54, c. 714, not. n, c. 716, not. f., et c. 718, not. h.—Въ сборникъ документовъ, относящихся къ исторіи несторіанства, изд пномъ впервые Lupus'омъ, къ письму Евтихія къ папъ Льву непосредственно присоединяется пространное извлеченіе изъ посланія къ Діонисію съ такимъ надписаніемъ: "exemplar Julii ep. urbis Romae, ut asserunt Eutychis scripta ad Dionysium episcopum, cujus sensu ductus ipse Eutyches decidit in errorem, или (какъ исправляетъ его Baluzius), "ex epistola Julii ep. urbis Romae, ut asseruit Eutiches, scripta ad Dionysium.

<sup>2)</sup> Cp. Herzog's Real-Encycl. V, 9.

<sup>3)</sup> Liber de Scriptor. eccl., c. 2.

<sup>4)</sup> Mansi, VIII, 821.

Благодаря даннымъ, собраннымъ этими полемистами 1), въ настоящее время не можетъ быть сомнанія въ томъ, что посланіе къ Діонисію, изв'ястное съ именемъ Юлія, ложно приписано этому последнему и есть подлинное произведеніе Аполлинарія. Свидітелемъ за это является никто иной, какъ ученикъ Аполлинарія, Валентинъ. Въ своей "Апологіи", отрывкомъ изъ которой пользуется Леонтій въ обличеніе коварства аполлинаристовъ, онъ не тенденціозно, а совершенно объективно приводить двъ выдержки подъ заголовкомъ "изъ письма Аполлинарія къ Діонисію", буквально находящіяся вз существующемз тексть посланія Юлія из Діонисію 2). Это свидътельство Валентина тъмъ несомнъннъе, что, кромъ этого посланія къ Діонисію, онъ цитируетъ еще другое письмо Аполлинарія кътому-же лицу, давая тъмъ понять, что между Аполлинаріемъ и Діонисіемъ существовали близкія отношенія. -- Полное и столь же авторитетное подтверждение слова Валентина находять въ "Указателъ сочиненій Аполлинарія", составленномъ Тимоееемъ Беритскимъ. Указатель этотъ не дошелъ до нашего времени, но имъ пользовался авторъ "Ученія отцовъ о воплощеніи" и, основываясь на немъ, не только относилъ посланіе къ Діонисію къ подлиннымъ произведеніямъ Аполлинарія, но и возстановляль его первоначальное надписасаніе, въ которомъ вмѣсто "Юлія" стояло имя Аполлинарія 3); значить, въ указатель Тимовея помыщалось и посланіе къ Діонисію, какъ сочиненіе Аполланарія, на ряду съ прочими его трудами. — Опираясь на эти внёшнія свидътельства, православные, церковные писатели VI-VIII вв. не отказывались и отъ разработки вопроса о языкв и содержаніи посланія, чтобы тімь ясніве установить его происхождение отъ Аполлинарія. Такъ, имп. Юстиніанъ и тотъ же авторъ "Ученія отцовъ о воплощеніи" признавали языкъ

<sup>1)</sup> Кромъ названныхъ полемистовъ, подлинность посланія Юлія къ Діонисію отвергали — lustinian., Contra Monoph., ed Maji, VII, 303; Eulog. Alex. apud Phot., Bibl., с. 230, р. 272; Facundus, Pro defension. trium саріт. с. 5; Migne, lat. s., 67, с. 551, —при чемъ первые два приписывали его Аполлинарію.

<sup>2)</sup> Leont., Adv. fraud. Apoll., Migne, gr. s., 86, 2, c. 1949, cp. Migne, lat. s , t. VIII, c. 929. A. 934—935.

<sup>3)</sup> Patrum. doctrina, ed. Maji, VII, 16. 17.

его чуждымъ, не свойственнымъ римлянамъ (т. е. западнымъ писателямъ, къ которымъ относится Юлій) и слишкомъ эллинистичнымъ 1); авторъ "De sectis" со своей стороны добавляль, что у отцовь времени Юлія быль обычай къ слову "σῶμα" присоединять "ἔμψυγον" или тогда какъ въ посланіи къ Діонисію "обща" употребляется безъ всякихъ прилагательныхъ 2). Не ограничиваясь этимъ, упомянутые писатели делали попытки сопоставить соотносительныя мъста посланія и подлинныхъ сочиненій Аполлинарія. чтобы на основаніи "сродства содержанія и выраженія убъдить своихъ читателей въ его принадлежности Аполлинарію, хотя шли по этому пути очень не далеко. Посланіе къ Діонисію, действительно, въ своихъ идеяхъ, языкъ и способъ выраженія носить аполлинаріанскій характеръ и свидътельствуетъ о своемъ происхождении отъ Аполлинарія. Ученіе о воплощеніи по подобію человіческому, объ одной природъ Богочеловъка и одномъ покловеніи, о человекъ съ небеси и пр. раскрыто въ немъ такъ же и въ такой же терминологіи, въ какой оно встрівчается и въ прочихъ произведеніяхъ Аполлинарія. Лучшинъ доказательствомъ этого можетъ служить изложение содержания послания.

Посланіе къ Діонисію открывается введеніемъ, въ которомъ авторъ Аноллинарій выражаетъ свое удивленіе по поводу полученныхъ имъ извъстій о томъ, что "нѣкоторые, исповъдующіе Господа Богомъ во плоти, впадаютъ въ разділеніе, худо введенное павлинистами (т. е. послъдователями Павла Самосатскаго)" 3). Обрисовавши кратко различіе между воззрѣніемъ на Господа, какъ Бога воплотившагося, и ученіемъ этихъ "слугъ Павла Самосатскаго" 1), посланіе переходитъ къ опроверженію защищаемаго послъднимъ понятія о двухъ отдѣльно одна отъ другой существующихъ природахъ. Это понятіе авторъ посланія находитъ противорѣчащимъ Священному писанію, которое одного и того же Христа называетъ и плотію (Іоан. І, 14) и Тѣмъ, чрезъ

<sup>1) &</sup>quot;Λίαν έλληνισμένη, Maji, VII, p. 17. 304.

<sup>2)</sup> De Sectis, VIII, 3; —Migne, gr. s., t. 86, 2, c. 1256.

<sup>3)</sup> De-Lagarde, p. 114, 1—5; Dräseke, p. 348, 11-13.

<sup>4)</sup> De-Lagarde, p. 114, 5--14; Dräseke, 348, 13-22; cp. Greg. Nyss. Antirr. c. VI; Migne, gr. s., t. 45, c. 1133. 1136.

Котораго все (1 Кор. VIII, 6) 1), — противоръчащимъ здравому смыслу, ибо "одна природа, какъ имъющая одно лицо, на два не раздъляется " 2), но "какъ человъкъ составляетъ одну природу, такъ и бывшій въ подобіи человъческомъ Христосъ" 3), — противоръчащимъ и всеобщему обычаю "называть Сына человеческого сшедшимъ съ неба и Сыномъ Божіимъ рожденнаго отъ жены", раздёлять же эти наименованія и значить следовать ереси Павла Самосатскаго 4). Вопреки этому ученію авторъ посланія выставляеть свой тезись объ одномъ Христь, объ одной природъ, ссылаясь на св. Писаніе, которое къ одному относитъ "и схожденіе съ неба и рожденіе отъ жены", и убъждаетъ мудрствующихъ такъ но впадать въ единогласіе съ мудрствующими противное, дабы, будучи согласными въ мысли, не разногласить въ реченіяхъ 5). "Ибо тъмъ, которые говорять о двухъ природахъ, необходимо одной поклоняться, а другой не поклоняться, въ Божественную природу креститься, а въ человъческую не креститься, если же мы крестимся въ смерть Господа, то исповедуемъ одну природу безсмертнаго Божества и страстной плоти 6). Въ этомъ ученіи авторъ видитъ достаточное опроверженіе обвиненій своихъ противниковъ, которые, выходя изъ его положеній, утверждали, что онъ учитъ о плоти съ неба и о Словъ отъ "Мы утверждаемъ то и другое вместе, -- пишетъ онъ, - и съ неба всего (Христа) по Божеству и отъ жены всего по плоти, не зная разделенія одного Лица и не отсвкая земное отъ небеснаго и небесное отъ земнаго" 7). Тъло само по себъ не составляетъ особой природы во Христъ, такъ какъ оно не есть существо живое само по себъ, но

<sup>1)</sup> De-Lagarde, p. 114, 14-19; Dräseke, p. 348, 22-27.

<sup>2)</sup> De-Lagarde, p. 114, 19—30; Dräseke, p. 349, 1—11; cp. Epist. ad Îovian., Dräseke, p. 341; Patr. doctr., Maji, VII, p. 16; Iustin., Contra monoph., Maji, VII, p. 302.

<sup>3)</sup> Объ употребленіи термина, "ю́ μοίω μα" см. выше.

<sup>4)</sup> De-Lagarde, p. 114, 30-75; Dräseke, p. 349, 11-16.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Dräseke, p. 349, 19-21; de-Lagarde, 114-115.

<sup>6)</sup> De-Lagarde, p. 115, 2-8; Dräseke, p. 349, 21--27; cp. epist. ad Iovian., — Dräseke, p. 341; Leont. Byz., Contr. Monoph., ed. Maji, VII p. 143; Patrum doctrina, p. 16.

<sup>7)</sup> De-Lagarde, 115, 8-19; Dräseke, p. 348, 27.

и Слово не можетъ быть выдъляемо въ особую природу, которую Оно имфетъ по безплотію, ибо Господь во плоти, а не бозъ нея обиталъ въ міръ; созданная и несозданная природа въ Немъ соединяются въ одну по человъкообразному единенію 1). Раздівляющих это ученіе посланіе убіждаетъ пребывать въ спокойствіи, воздерживаться отъ лишнихъ словопреній; оно признаетъ правильными такія выраженія, что "тело отъ Девы, Божество съ неба, тело образовано во чревъ, Вожество не создано, въчно", но подъ тъмъ условіемъ, чтобы при этомъ испов'ядывалась неразд'яльность Божества съ твломъ 2). "Итакъ, — заключаетъ посланіе, убъдите тъхъ, которые напрасно раздъляются относительно этого и да сохранится согласіе въ догматахъ; да не раздъляемся ради словъ; ибо раздъляющимся въ догматахъ нечестиво быть согласными въ реченіяхъ (въ терминологіи), согласнымъ же въ догматахъ суетно и глупо различаться въ реченіяхъ" 3).

Посланіе къ Діонисію предполагаетъ собой, что споры о св. Троицъ достаточно улеглись въ моментъ его составленія и что наступило время приміненія ихъ результатовъ къ разрешенію вопросовъ о Лице Богочеловека. Эти вопросы уже волновали мыслящихъ богослововъ и делили ихъ на партіи. Ходили неблагопріятные слухи объ ученіи самого Аполлинарія; его обличали въ томъ, что, по его ученію, плоть Госнода съ неба, а не отъ Маріи. Богословская мысль распалась на два направленія: одни учили о двухъ природахъ и употребляли терминъ " $\delta \dot{vo}$   $\phi \dot{vosig}$ "; Аполлинарій выступаль съ положеніемь: "одна природа Бога Слова во плоти", и видълъ въ немъ учение св. Писания и преданія. Споры не были случайными и спорадическими: о нихъ посланіе говорить въ широкомъ и общемъ смыслів, но они еще не приводили къ коренному раздъленію разномыслящихъ сторонъ. Аполлинарій со своимъ ученіемъ еще не думалъ отделяться отъ техъ, кто пользовался терминомъ две природы". Посланіе проникнуто примирительной тенденціей и хочетъ уяснить сущность ученія о Богв Слов'я воплотив-

<sup>1)</sup> De-Lagarde, 115, 19-35; Dräseke, 349. 350.

<sup>2)</sup> De-Lagarde, 115. 116; Dräseke, 350, 17-37; 351, 1-3.

<sup>3)</sup> De-Lagarde, p. 116, 21-30; Dräseke, 351, 3-9.

шемся. Если подъ терминомъ "двѣ природы" разумѣется ученіе Павла Самосатскаго, то Аполлинарій отвергаеть его, какъ ересь; если же употребляющіе этотъ терминъ признаютъ единение Слова съ плотью, то опъ не одобряетъ только термина. Различая плоть отъ Слова, Аполлинарій соглашается съ теми, которые учать: "тело изъ Девы, Божество съ неба; тело образовано во чреве. Божество не создано, въчно" 1). "Такъ мыслящіе да пребывають въ спокойствіи" <sup>2</sup>). Ему только кажется непригоднымъ терминъ двъ природы", болъе удобный по его мнънію для ученія Павла Самосатскаго, и въ спорахъ своего времени онъ видить не болье, какъ излишнія препирательства изъ-за словъ. Посланіе убъждаеть оставить пустыя изысканія и не раздъляться ради словъ. "Какъ же не печально то обстоятельство, -- говоритъ посланіе, -- что тѣ, которые такъ правильно исповедують или мыслять, какь и приняли (изъ предакія), дълаются противниками другь друга (διαστάξειν πρός άλλήλους) изъ-за словъ" 3)? "Убъдите же тъхъ, которые напрасно раздъляются въ этомъ (ученіи о природахъ), и да сохранится согласіе въ догматахъ" '). "Согласно держащіяся ученія, что Христосъ есть Богъ воплотившійся, и съ неба и отъ земли, и что Онъ же самый есть по образу рабъ и по силъ Богъ, да пребываютъ въ единомысліи и не разделяются напрасно, впадая въ словопренія, свойственныя еретикамъ, но бол'ве ревнуя за простоту церкви" 5). Формула, предздёсь для рёшенія христологическаго вопроса, лагаемая очевидно, такъ неопредъленна, что подъ ней могъ подписаться каждый изъ полемистовъ Аполлинарія рядомъ со своимъ противникомъ. Это обстоятельство показываетъ, что посланіе составлено въ ту эпоху жизни Аполлинарія, когда вопросы о Лицъ Богочеловъка только что начали занимать богословскіе умы, когда уже подыскана была терминологія, отделившая впоследствіи Аполлинарія отъ церкви, но когда еще ни Аполлинарій, ни его противники ясло не обрисо-

<sup>1)</sup> De-Lagarde, p. 115. 116; Dräseke. p. 350, 19. 20.

<sup>2)</sup> De-Lagarde, p. 115, 35; Dräseke, p. 350, 16.

<sup>3)</sup> De-Lagarde, p. 116, 8-10; Dräseke, p. 350, 28-30.

<sup>4)</sup> De-Lagarde, p. 116, 21. 22; Dräseke, p. 351, 4. 5.

b) De-Lagarde, p. 116, 26-30; Dräseke, 351, 8-13.

вали себъ ту пропасть, которая раздъляла тъхъ и другихъ. Все это вмъстъ заставляетъ насъ относить время написанія сочиненія къ Діописію къ ближайшимъ годамъ послѣ собора Александрійскаго 362-го года. Аполлинарій въ это время еще не выступалъ со всеми резкими особенностями своей теоріи, возбудившей сильныя волненія въ церкви. Ни онъ, ни его противники еще не думали становится во враждебныя отношенія другь къ другу. Однако, вскор'в посл'в собора Александрійскаго раздались голоса, обличавшіе ученіе о плоти съ неба, принесенной Богомъ Словомъ на землю. Они усвояли это ученіе Аполлинарію и въ тоже время возбуждали вопросъ объ отношеніи Божества къ человъчеству во Христъ. При этихъ обстоятельствахъ Аполлинарій и взяль на себя задачу отклонить отъ себя обвиненіе, выяснить свое ученіе и примирить спорящія партіи. Эту задачу онъ и выполняеть въ письмъ къ Діонисію.

Кто быль этоть Діонисій? Въ полемической противомонофизитской литературѣ это посланіе было извѣстно просто подъ именемъ Діонисія, —безъ обозначенія того, кто разумъется подъ этимъ именемъ 1). Позднъе возникли догадки о личности, упомянутой въ надписаніи посланія. Амвросіанскій кодексь пом'вщаеть этого Діонисія въ Египт'в и называетъ его епископомъ Александріи 2). Авторъ "De sectis" зналь это посланіе подъ именемъ посланія къ Діонисію, еп. коринескому 3); наконецъ, въ исторіи александрійскихъ патріарховъ Іоанна, патріарха антіохійскаго, жившаго въ срединъ Х-го въка, помъщена цитата изъ этого посланія подъ заголовкомъ "изъ письма къ Діонисію, кипрскому" 4). Но ни одно изъ этихъ указаній не можеть считаться правильнымъ. Исторія IV-го въка не знаетъ епископа съ именемъ Діонисія ни въ Александріи, ни Коринев, ни въ Кипрв; къ тому-же и болве ранкія свидетельства объ этомъ посланіи не обладають ясными сведвніями о лицв Діонисія. Геннадій въ книгахъ о церков-

<sup>1)</sup> Cf. Leont., Adv. fraud. Apoll. Migne, gr. s., t. 86, 2, c. 1949; Patr. doctr., Maji, p. 17 etc.

<sup>2)</sup> Disquisitio Muratorii y Миня, lat. s., t. VIII, 951.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) De sectis, act. VIII, 3; Migne, gr. s., 86, 1, 1253.

<sup>4)</sup> Vid. apud. Migne, lat. s., t. VIII, c. 925, adn. 1.

ныхъ писателяхъ отмъчаеть это посланіе подъ именемъ "письма ко какому то Діонисію". Точно также и ученики Аполлинарія, Валентинъ и Тимоней, ни слова не говорятъ о томъ, кто такой быль этотъ Діонисій, письма Аполлипарія къ которому они цитирують въ своей полемикѣ 1). Сравнительно болье подробныя свъдынія о надписаніи посланія сообщаеть авторь "Patrum doctrina de Verbi incarnatione". Въ его время посланіе начиналось словами: "Юлій, еп. римскій-во Христь радоваться". Эти слова упомянутый авторъ призпаеть дёломъ ложнописцевъ и сообщаетъ подлинную надпись его, которую онъ, безъ сомпьнія, заимствоваль изь указателя сочиненій Аполлинарія, составленнаго Тимовеемъ. Она читалась такъ: "господину моему, любезнъйшему сослуживцу (συλλειτουργώ) Діонисію Аноллинарій" 2). Но и здёсь нёть ближайшаго указанія на личность Діонисія. Авторъ "Patrum doctrina" называеть его просто "какой-то Діонисій (πρός τινά Διονύσιον)" и склоняется къ той мысли, что онъ былъ пресвитеромъ. Къ такому заключенію ведуть следующія его слова: "Римляне никогда такъ не поступають въ письмахъ, ни къ епископу, даже если онъ будетъ самымъ достойнъйшимъ, ни, темъ более, къ пресвитеру" 3). Такое жо указаніе на Діонисія, какъ пресвитера, можно читать у Юстиніана 1). Однако, мивнію Юстиніана и автора "Patrum doctrina" o пресвитерствъ Діонисія не благопріятствуетъ сообщаемая имъ подлинная надпись письма: "господину моему, любезнъйшему сослуживцу Діонисію". Аполлинарій во время составленія письма быль уже епискономь Лаодикіи, и этоть "сослуживецъ", потому, долженъ означать никого другаго, какъ тоже епископа. На языкъ посланій слово "сослуживецъ - συλλειτουργός " указывало именно на одинаковую і врархическую степень автора, употребляющаго это слово, и того лица, въ отношении къ которому оно употреблено. Такъ, Маркеллъ Анкирскій свое изложеніе въры, посланное къ пап' Юлію, озаглавливаеть: "Τουλίω συλλειτουργώ" - Юлію

<sup>1)</sup> Ady. fraud. Apoll., Migne, gr. s., t. 86, 2. c. 1949. 1964.

<sup>2)</sup> Maji, p. 17 a.

<sup>3)</sup> Ibid.

<sup>4)</sup> Contra Monoph., Maji, p. 302.

сослуживну; соборъ, бывшій въ Сардикѣ, точно также называетъ Юлія συλλειτουργόν 1); подобнымъ образомъ и св. Аванасій при обращеніи къ епископамъ исключительно пользуется этимъ словомъ 2). Поэтому, и на языкѣ Аполлинарія—епископа "συλλειτουργός" могло обозначатъ только епископа, а не пресвитера. Итакъ, Діонисій, къ которому назначалось разсматриваемое посланіе, былъ епископомъ. Этимъ выводомъ, однако, столь же мало уясняется, какъ и упрощается вопросъ о личности Діонисія.

Во времена папы Юлія славился своей твердостью православной въръ Діонисій, италійскій митрополить, какъ называетъ его Өеодоритъ 3), епископствовавшій въ трополіи Альбы 1). Онъ извъстенъ, какъ защитникъ св. Аванасія на Медіоланскомъ соборв, потерпвиній за это ссылку. Однако, нътъ никакого основанія полагать, что въ письмъ Аполлинарія подъ именемъ Діонисія разум'вется именно этотъ митрополить Альбы. Существование этого Діонисія скорве можеть уяснять собой то, почему письма Аполлинарія къ Діонисію были приписаны Юлію. Фальсификаторъ подлинныхъ надписей посланій Аполлинарія могъ разсчитывать, что извёстность италійскаго митрополита, какъ защитника св. Аванасія и православія, стоявшаго на ряду съ папой Юліемъ, родить увъренность действительной принадлежности переписки Аполлинарія съ Діонисіемъ Юлію. Надо сознаться, что исторія и пре-Діонисів, другв Аполлиданіе не оставили памяти 0 нарія; если же встать на путь предположеній и догадокъ, то этого Діонисія мы должны указать въ лицв ринокурусскаго подвижника этого имени, о которомъ говоритъ Созоменъ в). Фрагменты переписки Аполлинарія, сохранившісся въ помъщенныхъ у Леонтія отрывкахъ изъ сочиненій его учениковъ, равно какъ и въ трудахъ другихъ полемистовъ, показывають, въ какихъ близкихъ отношеніяхъ находился Аполлинарій къ египетскимъ епископамъ. Его знакомство съ

<sup>1)</sup> Coustant., Epistol. roman. pont., app., p. 60; Cf. Migne, lat. s., VIII, 928.

<sup>2)</sup> Cm. Migne, gr. s., t. 28, c. 79-80; admonitio.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) H. E., II, 15.

<sup>4)</sup> Socr., H. E. II, 36.

<sup>3)</sup> Sozom. VI, 31.

св. Аванасівмъ, его письма къ Серапіону 1), еп. тмунтскому, его посланія къ Петру<sup>2</sup>), наконецъ, его общее письмо къ египетскимъ епископамъ, числомъ одиннадцать, сосланнымъ въ Діокесарію 3), — переносять насъ изъ Сиріи въ Египетъ и указывають въ последнемъ широкій кругъ дъятельности Аполлинарія. Очень естественно, что въ кругъ этихъ египтянъ, дружественно расположенныхъ къ Аполлинарію, входиль и Діонисій, знаменитый подвижникь Ринокурусы. Правда, Созоменъ, дающій въ своей исторіи свъдънія о личности Діонисія, не называеть его епископомъ, тогда какъ письмо Аполлинарія, какъ мы видёли, назначено епископу, но это затруднение легко можетъ быть разъяснено. Въ Ринокурусъ среди подвижниковъ были и епископы. Созоменъ упоминаетъ Мелана "правителя церкви" и "Солона брата Мелана, преемника его епископства" 1); въ подписяхъ ІІ-го вселенскаго собора также значится епископъ Ринокурусы Гермогенъ 3). Значитъ, ринокурусскіе сподвижники составляли особую епископію и Діонисій въ то время, къ которому относится переписка Аполлинарія съ нимъ, могъ быть епископомъ. Созоменъ, поставляя Діонисія на ряду съ епископами Меланомъ и Солономъ, если не обозначаетъ въ лицъ Діонисія тоже епископа, то все-же указываетъ на него, какъ на ближайшаго кандидата на ринокурусскую епископію. То обстоятельство, что полемисты противомонофизитскіе, раскрывавшіе подложность посланія папы Юлія къ Діонисію и принадлежность его Аполлинарію, не им'яли точныхъ св'єд'єній объ этомъ Діонисіи, обозначая его просто, какъ "какой-то" Діонисій, не составляеть препятствія къ принятію развитой гипотезы, хотя ею и предполагается въ лицъ Діонисія значительный богословъ. Личность Діонисія Ринокурусскаго пользовалась извъстностью но преимуществу въ монашескихъ кружкахъ; изъ историковъ о немъ упоминаетъ одинъ Созоменъ, вообще сочувственно и съ вниманіемъ относя-

<sup>1)</sup> Adv. fraud. Apoll.; Migne, gr. s., t. 86, 2, c. 1948.

<sup>2)</sup> Patr. doctr., Maji, p. 16; lust. Contra Monoph., p. 302.

<sup>3)</sup> Apud. Leont., ibid., c. 1969.

<sup>4)</sup> H. E. VI, 31.

<sup>3)</sup> Mansi, t. IV, p. 1220.

щійся къ жизни монашеской; а извѣстно, что къ монашескимъ же кружкамъ склонялись и симпатіи Аполлинарія <sup>1</sup>). Совокупность всѣхъ этихъ отношеній дѣлаетъ вѣроятнымъ предположеніе, что Діонисій Ринокурусскій и есть то лицо, къ которому назначено разсматриваемое посланіе.

б) Посланіе папы Юлія "О единстві во Христі тіла съ Божествомъ".

Следы знакомства съ посланіемъ "περί της έν Χριστώ гостос" въ церковной литературъ начинаются съ св. Кирилла. Если върить свидътельствамъ писателей VI-го въка, Кириллъ на Ефесскомъ соборъ приводилъ отсюда выдержку 2), которая, однако, въ соответствующихъ актахъ не сохранилась. За подлинно-Юліевское произведеніе принималъ это посланіе и изв'ястный противникъ монофизитства, Ефремъ Антіохійскій, о сочиненіяхъ котораго Фотій сообщаеть, что онъ въ нихъ цитовалъ посланіе Юлія подъ твиъ же заголовкомъ 3). Но еще въ VI-мъ ввив было подвергнуто сомнению его происхождение отъ Юлія и указаны твердыя основанія его принадлежности Аполлинарію. Іоаннъ, епископъ скинопольскій, много и долго потрудившійся надъ изследованіемъ древнихъ рукописей Аполлинарія, "буквально" нашель въ нихъ место, соответствующее той цитать, какую приводили монофизиты въ защиту своего ученія изъ этого посланія Юлія, и отсюда заключаль о принадлежности его Аполлинарію 1). Это открытіе Іоанна Скивопольскаго само по себъ было сочтено Каспари достаточнымъ для того, чтобы безусловно приписать посланіе "О единствъ " Аполлинарію в). Но при обсужденіи этого посланія Каспари не воспользовался въ должной мітрі другимъ важнымъ свидетельствомъ, делающимъ и для насъ вполнъ несомнъннымъ заключение, выведенное Іоанномъ на основаніи указаній древнихъ рукописей. Въ отрывкъ сочиненія Тимовея аполлинариста, сообщенномъ въ сочиненіи

<sup>1)</sup> Cf. Epiph. Haer. LXXVII, 2; Mansi, III, 353.

<sup>2)</sup> Cm. Leont., Contr. Mon., Maji, p. 131—, Ιουλίου ἐπισκόπου ' Ρώμης, ην καὶ Κυρίλλος περήγαγε χρησιν ἐν τη κατ' αὐτὴν συνόδω Βm. κατ' ἀυτὴν CABA. ЧВТАТЬ κατ' Ἐφέσον, cm. ibid. p. 168.

<sup>3)</sup> Ap. Phot. Bibl., cod. 239, p. 257; ἐκ τοῦ περὶ τῆς ἐν Χριστῷ ένώσεως".

<sup>4)</sup> Leont, Contr. Monoph., Migne, gr. s., t. 86, 2, c. 1895.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Caspari, cit. op., s. 108.

"Adv. fraud. Apoll.", цитируются подлинныя слова Аполлинарія съ такимъ введеніемъ: "ибо онъ (Аполлинарій) сказаль въ сочиненіи, которое начинается: "ἄγιον ἐξ ἀρχῆς καλῶς ὁμολογεῖται κτλ."), и затѣмъ приводятся двѣ выдержки изъ этого сочиненія. Какъ начало сочиненія, такъ и цитаты изъ него, сдѣланныя Тимоееемъ, буквально совпадаютъ съ подложнымъ посланіемъ папы Юлія "О единствѣ во Христѣ тѣла съ Божествомъ" и не оставляютъ никакого сомнѣнія въ правильности заключенія Іоанна Скиеопольскаго о томъ, что дѣйствительнымъ авторомъ этого посланія былъ не Юлій, а Аполлинарій.

Содержаніе посланія вполив отвічаеть этому выводу.

Тема, развитію которой посвящено посланіе, достаточно ясно указывается въ самомъ надписаніи: "О единствъ во Христь тыла съ Божествомъ". Посланіе имьеть своею цьлію раскрыть ученіе "о единосущномъ единеніи" <sup>2</sup>) плоти и Божества во Христъ, о такомъ единеніи, въ силу котораго, какъ выражается Аполлинарій въ другомъ м'єсть, "Богъ и плоть составили одну природу" 3), или "одну сущность" 4). Въ развитіи этой аполлинаріанской идеи посланіе зам'втнымъ образомъ распадается на двів части, изъ которыхъ первая содержить въ себъ радъ тезисовъ, излагающихъ возэртнія автора на взаимоотношеніе Божества и плоти во Христѣ 5), а вторая представляетъ собой анализъ некоторыхъ изреченій Св. Писанія, предпринятый авторомъ въ намфреніи подтвердить ими предложенное въ первой части ученіе 6). Первая часть посланія открывается заявленіемъ одобренія темъ, кто исповедуеть Господа "и по тълу святымъ отъ начала рожденіемъ", ибо "Онъ не быль зачать во чревъ отлъльно отъ Божества, но въ единствъ съ Нимъ", и Его рождение было "не рождениемъ только отъ жены, но небеснымъ схожденіемъ". Въ особенности

<sup>1)</sup> Migne, gr. s., 86, 2, 1961.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Терминъ, встрѣчающійся въ посланіи: de-Lagarde, р. 120, 22; Dräseke, р. 345, 6.

<sup>3)</sup> Patr. doctr., p. 16; Iustinian. Contr. monoph., ed. Maji, p. 302.

<sup>4)</sup> Leont., Adv. fraud. Apoll., Migne, gr. s., 86, 2, c. 1968.

<sup>5)</sup> Она простирается отъ начала посланія до словъ "τ. ἡμῖν ὁμοουσίου σαρχός",—de-Lagarde, p. 118—120, 1—25; Dräseke, p. 343—345, 1—9.

<sup>6)</sup> Οτω "καί γάο Παύλος" до конца.

не должно называть тёло Господа созданіемъ, во всёхъ отношеніяхъ отдельнымь оть Того, чье тело оно составляеть; оно, напротивъ, пріобщается наименованію несозданнаго и Бога, потому что соединяется съ Богомъ въ одно 1). Но усвояя телу славное отъ Божества, не должно отрицаться и безславнаго, какъ оно свойственно Тому, Кто раждается отъ жены, именуется человъкомъ и сыномъ человъческимъ <sup>2</sup>). Называющій Его человъкомъ или рабомъ не долженъ отрицать Его Божественной сущности, но и говорящій о стедшемъ съ небеси и небесномъ не долженъ отвергать Его тело отъ земли, соединенное съ Божествомъ. Такое общение свойствъ и наименований во Христъ, по мнънію Апполлинарія, имъетъ свою основу не въ единствъ Его Лица, а въ единствъ Его природы. "Въ Немъ исповедуется созданное въ единстве съ несозданнымъ и несозданное въ сліяніи съ созданнымъ , одна природа, состоящая изъ частей каждаго подобно тому, какъ человъкъ состоитъ изъ двухъ несовершенныхъ частей, образующихъ одну природу и называемыхъ однимъ именемъ 3). Въ этомъ ученіи Аполлинарія утверждало его метафизическое положение: "целое есть одно" 1). Но целое должно обладать свойствами своихъ частей. Поэтому, и воплотившійся Господь есть Богь и существуеть прежде рожденія, хотя и рождается отъ жены 5), Онъ есть Духъ, хотя и явился во плоти и т. д. Каждое изъ этихъ названій прилагается къ цълому, хотя и относится къ части. Такимъ образомъ, Онъ есть единосущный Богу по духу невидимому, включая и плоть, какъ соединенную съ Словомъ. единосущнымъ Отцу, и наоборотъ, Онъ единосущенъ и лю-

<sup>1)</sup> De-Lagarde, p. 118. 119, 1—14; Dräseke, p. 343, 10—25. Cp. Apollin. contr. Diodor.: "какъ созданное становится несозданнымъ? — какъ соединенное съ несозданнымъ".—Leont., Adv. fr. Apoll.,—Migne, gr. s., t. 86, 2, с. 1968. A.

<sup>2)</sup> De-Lagarde, р. 119, 14—21; Dräseke, 343. 344.—Ср. отрывокъ Аполлинарія у Леонтія: "и все сродное плоти имветь и Богь по единству съ плотію и свойственное Богу получасть плоть по единенію съ Богомъ",— Adv. fr. Apoll., Migne, ibid., с. 1961.

<sup>3)</sup> de-Lagarde, p. 119. 120; Dräseke, p. 344, 2-22.

<sup>4)</sup> de-Lagarde, p. 120. 13; Dräseke, p. 344. 33.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ср. Аполлин.: "прежде существуеть человъкъ Христосъ",—ар. Greg. Nyss., Antirr. C. XII, Migne, gr. s., t. 45, c. 1144.

дямъ, включая и Божество, какъ соединенное съ единосущнымъ намъ тъломъ 1). Въ этомъ единосущномъ единеніи и въ этомъ общеніи въ наименованіи единосущнаго не измъняется ни природа плоти, ни природа Божества 2). — Вторая половина посланія всъ эти положенія и старается подтвердить разборомъ нъсколькихъ текстовъ изъ Св. Писанія, именно: Рим. 1, 3; Фил. II, 5. 6; Іоанн. XVII, 19; 1 Кор. I, 2; Іоан. XVII, 17; X, 33. 36; XVIII, 39.

Отличительная черта разсматриваемаго посланія и его особенная цённость въ вопросё о догматическомъ ученіи Аполлинарія заключается въ отсутствін въ немъ всякой нолемики. Господствующая идея всего посланія, — идея о единосущномъ единеніи плоти и Божества во Христь, -раскрывается въ немъ съ одной положительной стороны. Въ этомъ посланіи Аполлинарій еще не видить надобности опровергать противоположныя ученія и защищаться отъ тъхъ выводовъ, какіе дълались изъ его основныхъ возэрвній. Не встревоженный полемикой, онъ лаетъ здесь ясно выраженное, законченное учение объ отношении Божества и плоти во Христв, хотя и не входить въ ближайшее определение того, что онъ понимаетъ подъ терминомъ плоть. Это отсутствіе полемическаго элемента въ посланіи о единствъ тъмъ важнье, что, за исключениемъ еще "Окружнаго посланія" нельзя больше указать ни одного догматическаго сочиненія Аполлинарія, гдф бы не было косвенной или прямой полемики съ противоположными воззрвніями на Богочеловъка. Какъ извъстно, для Аполлинарія очень рано открылась настоятельная нужда защищать свое учение отъ крайнихъ выводовъ, къ которымъ приходили слишкомъ горячіе его последователи или къ которымъ сводили его положенія противники. Это случилось вскорв послв собора Александрійскаго. Значить, если въ разсматриваемомъ посланіи еще нътъ полемики, нътъ и самозащиты, то время

<sup>1)</sup> Ср. "Плоть Спасителя не съ неба... и не Богъ, Богъ же она, поскольку соединено въ одно Лицо съ Божествомъ," — ер. ad. Dionis. ар. Leont., Adv. fraud. Apoll. Migne, gr. s., t. 86, 2, с. 1499. А.—Въ одномъ мъстъ св. Григорій Нисскій замъчастъ: "Аполлипарій знастъ какую-то иную плоть, кромъ человъческой", Antirr. с. XIX, Migne, gr. s., t. 45, с. 1161; Тв. св. Григ. Нисс., т. VII, стр. 95. 96.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) de-Lagarde, 120, 2—25; Dräseke, p. 344. 345, 1—9.

его составленія нужно отнести къ той эпохѣ дѣятельности Аполлинарія, когда его ученіе не возбуждало еще ни малъвішаго волненія въ церкви, когда онъ только что началъ его развивать, словомъ, до собора 362-го года.

в) Окружное посланіе.

Подъ такимъ заголовкомъ у Мая и Лягарда издано небольшое посланіе, состоящее изъ нѣсколькихъ строкъ 1) и посвященное изложенію ученія о Лиць Богочеловька. Исторія этого посланія въ высшей степени темна; цитать на него въ сочиненіяхъ церковныхъ писателей не встръчается; нътъ также и никакихъ указаній относительно его автора, кром'в надписанія, въ которомъ значится имя Юлія. Юлію, однако, принадлежать оно не можеть; за это говорить его языкъ и его христологическое содержаніе. Замічаніе автора "De sectis" о томъ, что въ его время въ рукахъ монофизитовъ было семь или восемь посланій съ именемъ Юлія, принадлежавшихъ Аноллинарію, даеть поводъ къ тому вопросу, не отъ Аполлинарія ли ведетъ свое происхожденіе и это "Окружное" посланіе? Къ положительному отвѣту на этотъ вопросъ можетъ располагать отчасти то обстоятельство, что судьба этого посланія, повидимому, должна быть тожественна съ судьбой прочихъ вышеперечисленныхъ нами посланій Юлія. Оно сохранилось до нашего времени вмъсть съ другими подложными творенізми Юлія и между посланіями, принадлежащими Аполлинарію. Первый его издатель кардиналь Май нашель его въ монофизитской рукописи Ватиканской библіотеки вслёдъ за посланіемъ "О единствъ во Христъ тъла съ Божествомъ" 2); въ изданіи Лягарда оно также пом'вщается въ ряду посланій, вышедшихъ изъ аполлинаріанской школы 3). Однако придавать большое значение этому обстоятельству нельзя; оно делаеть въроятнымъ его аполлинаріанское происхожденіе, но еще ничего не говоритъ за авторство самого Аполлинарія, такъ какъ подъ именемъ Юлія дошли до нашего времени не только сочиненія самого Аполлинарія, но и одно посланіе его ученика Тимоеея Беритскаго і). Ръшающее значеніе

<sup>1)</sup> У Migne она занимаетъ не много менте половины столбца.

<sup>2)</sup> Maji, Scriptorum veter. nova coll., t. Vll, p. 168; cf. p. 163.

<sup>3)</sup> De-Lagarde, p. 118.

<sup>4)</sup> Именно: посланіе къ Просдокію.

въ вопросъ о принадлежности окружнаго посланія Аполлинарію, поэтому, должно быть оставлено за его содержанісмъ. Къ сожальнію, и содержаніе посланія не даеть такихъ опредъленныхъ признаковъ, на основанін которыхъ можно было бы прійти къ несомнівнюму заключенію. Ученіе о Лицъ Богочеловъка изложено здъсь въ слишкомъ общихъ выраженіяхъ, не заключающихъ въ себѣ ни одной, спеціальной-аполлинаріанской мысли. Оно состоить въ слідующемъ: "върую, -- говоритъ посланіе, -- въ прославляемую и поклоняемую въ одномъ Божествъ и сущности Троицу, то есть, въ Отца, Сына и Св. Духа и въ схождение съ небесъ и воплощение отъ Св. Дъвы Маріи; и явленіе Бога Слова и Спасителя нашего Іисуса Христа, Бога и человъка, - не иного Бога и иного человъка, но одну ипостась и одно Лицо Бога Слова и плоти отъ Маріи, отъ Бога и отъ жены, одного и того же страстнаго и безстрастнаго, плотію страдавшаго и пріявшаго нашу страсть, Божествомъ же расторгшаго страсть и спасительною смертію разрушивmaro нашу смерть... "1). Все это могло быть сказано Аполлинаріемъ, но могло быть сказано и многими другими церковными писателями, кромъ Аполлинарія. Въ приведенныхъ словахъ заслуживаетъ вниманія не столько ихъ содержаніе, сколько языкъ. Языкъ посланія, действительно, обнаруживаеть сродство съ языкомъ Аполлинарія; посланіе говорить о "воплощеніи", а не о вочелов'йченіи; оно испов'йдуеть Христа одною ипостасью, состоящею изъ Бога Слова и плоти т. е. обозначаетъ человъческую природу во Христъ терминомъ "σάρξ", какъ это дълалъ Аполлинарій; наконецъ, выраженія: "πάθος διαλύσαντος", "θάνατον καταλύσαντος" принадлежать кълюбимымъ оборотамъ Аполлинаріевой рѣчи<sup>2</sup>). На основаніи этихъ немногихъ совпаденій языка окружнаго посланія съ языкомъ сочиненій Аполлинарія Каспари пришель къ заключенію о происхожденіи его изъ аполлинаріанской школы 3). Можно идти еще далье и признать въроятнымъ авторство самого Аполлинарія, но утверждать это съ несомивиностію, какъ двлаетъ Дрэзеке 4), было бы

<sup>1)</sup> de-Lagarde, p. 118, 24-34; Dräseke, p. 398. 399.

<sup>2)</sup> См. выше, гл. II, стр.

<sup>3)</sup> Caspari, Quellen, 1879, s. 98, anm. 51.

<sup>4)</sup> Dräseke, p. 454.

поспѣшно. — Малое можно сказать и относительно времени написанія посланія. Исповѣданіе въ Троицѣ одного Божества и одной сущности свидѣтельствуетъ за появленіе его послѣ Александрійскаго собора 362-го года, но болѣе точнаго опредѣленія дать нельзя какъ вслѣдствіе краткости посланія, такъ и за отсутствіемъ всякихъ указаній на современныя ему событія.

г) Посланіе папы Юлія "Къ противникамъ Божественнаго воплощенія Слова".

Посланіе "Къ противникамъ Божественнаго воплощенія Слова" относится къ числу тъхъ ложнонаднисанныхъ именами св. отцовъ твореній, которыя по своему содержанію прямо благопріятствовали монофизитской ереси и потому должны были пользоваться среди монофизитовъ наибольшей популярностью. Въ немъ учение объ одной природъ Богочеловъка изложено въ ясныхъ словахъ, прямо противоположныхъ опредъленію Халкидонскаго собора: "въ Св. Писаніяхъ, -- говорить посланіе, -- нътъ никакого раздъленія Слова и плоти, но одна природа, одна ипостась, одно *дъйствование* 1). Однако, если судить о значении этого посланія по отношенію къ нему православныхъ полемистовъ съ монофизитами, на самомъ дълъ оно не играло видной роли въ спорахъ о правильности догматическаго определенія четвертаго вселенскаго собора. Въ своихъ излідованіяхъ о подложныхъ сочиненіяхъ извъстные намъ полемисты VI-го въка ни слова не говорять объ этомъ посланіи <sup>2</sup>) и не приводять изъ него ни одной выдержки, —безъ сомнанія потому, что и монофизиты въ свою очередь радко обращались къ нему за доказательствами своего правовърія. Это странное на первый взглядъ явленіе хорошо объясняется темъ, что вышеприведенное изреченіе посланія объ одной природъ Богочеловъка не могло служить достаточно твердой опорой монофизитства, такъ какъ легко допускало толкованіе въ смысле православнаго ученія; для этого стоило только замънить слово " $\phi \dot{v} \sigma i \varsigma$ " словомъ " $\dot{v} \pi \dot{o}$ отασις". Такъ дъйствительно и поступаетъ св. Ефремъ

<sup>1)</sup> de-Lagarde, p. 124, 1-3; Dräseke, p. 396, 14-16.

<sup>2)</sup> Если не считать слишкомъ общаго указанія автора "De sectis" на семь подложныхъ посланій Юлія.

Антіохійскій: онъ пользуется разсматриваемымъ посланіемъ (и именно приведеннымъ изреченіемъ) для доказательства той мысли, что въ твореніяхъ св. Аванасія, Кирилла и нвкоторыхъ другихъ отцевъ слово "фύσις" часто употребляется въ значени слова "блоотаоце" 5). Св. Ефремъ читалъ и цитовалъ посланіе къ противникамъ Божественнаго воплощенія подъ именемъ папы Юлія, но онъ ни мало не задавался вопросомъ о правильности его надписанія, а потому и его свидетельство ничего не говорить о томъ, кто быль действительнымь авторомь цитируемаго имъ сочиненія. Рівшить этоть послідній вопрось въ недопускающемь сомнънія смысль намъ помогаеть указаніе неизвъстнаго автора "Ученія отцовъ о воплощеніи". Въ приложеніи, какимъ заканчивается это сочинение въ существующихъ изданіяхъ, авторъ "Ученія отцовъ" сообщаетъ рядъ мнюній ересеучителей касательно Лица Богочеловіка; вполнъ объективно, подъ категорическимъ заголовкомъ: "Аполлинарія еретика" онъ приводить слідующія его слова: ли іудеи, распявшіе тело, распяли Бога, и неть никакого разделенія Слова и плоти въ Св. Писаніяхъ, но одна природа, одна ипостась, одно действіе" 1, — слова, буквально находящіяся въ текстъ посланія къ противникамъ Божественнаго воплощенія 2). Отсюда следуеть, что въ половине VII-го въка это посланіе было еще извъстно людямъ, хорошо ознакомленнымъ съ сочиненіями Аполлинарія, какъ его подлинное произведеніе, и такъ какъ приведенное свидътельство "Ученія отцовъ" находить себъ полное подтвержденіе въ содержаніи посланія, то, опираясь на него, Каспари <sup>3</sup>) и Дрэзеке <sup>4</sup>) дъйствительнымъ авторомъ посланія признали Аполлинарія. Эту аргументацію названныхъ ученыхъ мы, съ своей стороны, можемъ подтвердить указаніемъ новаго свидетельства за принадлежность разсматриваемаго посланія Аполлинарію, -- свидетельства, хотя относящагося къ тому же VII-му въку, но имъющаго болье

<sup>1)</sup> Phot. Biblioth., c. 229; ed. Beckeri, p. 259.

<sup>2)</sup> Maji, Script. veter. nova coll., VII, p. 73.

<sup>8)</sup> Cf. de-Lagarde, 123. 124; Dräseke, p. 396, 13-16.

<sup>4)</sup> Quellen, 1879, s. 167, anm. 37.

<sup>5)</sup> p. 453; adnot. XX.

авторитетный характерь, чёмь цитата неизвёстного автора. Мы разумвемъ акты Латеранскаго собора, составившагося въ 649-мъ году подъ председательствомъ папы Мартина І-го съ цёлію осужденія моновелитской ереси. На пятомъ засъданіи этого собора Өеофилактъ, "начальникъ нотаріевъ апостольской канедры", выступиль между прочимь съ слёдующимъ заявленіемъ: "по священному распоряженію вашего блаженства я имъю при себъ свидътельства, изелеченныя изг книг еретикова, что прикажете"? Папа Мартинъ приказалъ читать ихъ. Тогда Өеодоръ, "областной нотарій апостольскаго престола", исполняя распоряженіе папы, въ ряду другихъ извлеченій изъ сочиненій еретиковъ прочиталь следующее: "Аполлинарія еретика изъ слова, написаннаго имъ къ противникамъ Божественнаго воплощенія Слова: "и іудеи, распявшіе тело, распяли Бога, и нътъ никакого раздъленія въ Св. Писаніи Слова и плоти, но одна природа, одна ипостась, одно действованіе" 1). Итакъ, "въ книгаже еретиковъ" или сборникахъ ихъ сочиненій, которыми пользовался Өеофилакть для выбора нужныхъ собору еретическихъ свидетельствъ, посланіе къ противникамъ Божественнаго воплощенія Слова надписывалось именемъ Аполлинарія и пом'віцалось между другими подлинно-Аполлинаріевыми произведеніями <sup>а</sup>). Иначе говоря, въ VII-мъ въкъ еще сохранались списки сочиненій Аполлинарія 3), въ которыхъ находилось и дошедшее до нашего времени подъ именемъ Юлія посланіе къ противникамъ Божественнаго воплощенія. Прекрасно подтверждая собой указаніе автора "Ученія отцовъ о воплощеніи", это авторитетное свидътельство вмъсть съ тьмъ поставляеть внъ сомнънія и выводъ Каспари и Дрэзеке о томъ, что посланіе къ противникамъ Божественнаго воплощенія ложно над-

<sup>1)</sup> Mansi, X, р. 1113.—Совпаденіе въ этой цитать изъ Аполлинарія между актами Латеранскаго собора и авторомъ "Ученія Отцовъ" можеть вызывать догадку о зависимости послъдняго отъ первыхъ, но обосновать эту догадку едва-ли возможно, такъ какъ въ остальныхъ цитатахъ изъ Аполлинарія такого же совпаденія не замъчается.

<sup>2)</sup> Какъ показываетъ распорядокъ цитатъ изъ Аполлинарія въ указанномъ мъсть актовъ Латеранскаго собора.

<sup>3)</sup> Одинъ изъ подобныхъ списковъ былъ также въ распоряжени шестаго вселенскаго собора,—см. Mansi, XI, р. 449.

писано именемъ Юлія и на самомъ дёлё принадлежитъ Аполлинарію. И мы сейчасъ увидимъ, что все, что можетъ быть сказано объ этомъ посланіи на основаніи его содержанія, вполнё согласуется съ этимъ выводомъ.

Посланіе в противникамъ Божественнаго воплощенія переносить нась въ новую стадію христологическихъ вопросовъ, когда Аполлинарій увидёль свое ученіе перетолковываемымъ со стороны полемистовъ и вынужденъ былъ защищаться. По своему содержанію оно стоить въ ближайшемъ отношеніи къ идеямъ, развитымъ Аполлинаріемъ въ посланіи "О единстве во Христе тела съ Божествомъ". Его тъсная связь съ послъднимъ явствуетъ уже изъ полнаго заголовка его. Въ подлинномъ текств оно предназ-HAUARTCH ηπρός τους κατά της θείας τοῦ λόγου σαρκώσεως άγωνιζομένους προφάσει όμοουσίου", Τ. Θ. ΚЪ ΤΈΜΒ, ΚΟΤΟΡЫΘ ΒΟдуть борьбу противь Божественнаго воплощенія Слова подъ предлогомъ имени "единосущный", или, къ твмъ, которые возставали противъ приложенія къ Богочеловіку термина "биообоюс", но съ точки зрвнія Аполлинарія на самомъ дълъ вели борьбу противъ Божественнаго воплощенія. Аполлинаріанское ученіе о единосущномъ единеніи во Христъ плоти съ Божествомъ, въ силу котораго имя "единосущнаго Богу" приличествуетъ Христу и по тълу, и составляло содержаніе посланія о единствъ. Въ новомъ своемъ посланіи Аполлинарій хочетъ защитить это ученіе, хочетъ доказать, что тоть, кто ведеть борьбу противъ изложеннаго имъ воззрвнія на единосущное единеніе плоти и Божества во Христь, тотъ противится или отвергаетъ самое воплощеніе Слова. Съ этою целію, въ начале посланія, онъ сжато формулируетъ свое учение объ отношении плоти къ Божеству во Христв, отстраняя тв крайніе выводы, какіе ділали отсюда его противники. Онъ не учить о томъ, что тъло Христа само по себъ единосущно Богу, что оно съ неба, а не отъ Св. Дъвы Маріи; онъ утверждаетъ только то, что плоть Господа не отделима отъ Бога Слова и составляеть съ Нимъ одно Лицо и одну ипостась; въ силу такого единенія съ Богомъ Словомъ она пріобщается и къ наименованію единосущнаго по природѣ Отцу, которое свойственно соединившемуся съ ней Слову 1). "Ибо

<sup>1)</sup> De-Lagarde, p. 122 123; Dräseke, p. 394. 395, 1—16.

нътъ ничего покланяемаго и спасительнаго внъ Св. Тронцы", а потому если плоть Господа не пріобщается къ наименованію единосущности, если воплощеніе ставится внъ Св. Тронцы, "не сопричисляется къ Ней", то оно лишается своей спасительности, уничтожается всякая надежда христіанъ и самое христіанство вміняется въ ничто, ложными становятся слова Св. Писанія, ложно и Дъва именуется Богородицей 1). Поэтому, -- казалось Аполлинарію, -- и тотъ, кто отвергаетъ у плоти Господа право на имя единосущной Богу по единенію съ Словомъ, отвергаетъ воплощеніе Слова. Въ противоположность этому разделенію Слова и плоти онъ настаиваетъ на единствъ ихъ. "Намъ-же, -- говорить онъ, переходя къ положительному раскрытію своего ученія,--должно исповедовать, что Христосъ Інсусъ Господь нашъ, Котораго родила Авва, есть Сынъ Божій и истичный, сущій прежде въковъ, единосущный Отцу" и не отдълять плоть Его ни отъ Божества, ни отъ поклоненія, "ибо невозможно не раздёляя Божественной жизни, раздёлять поклоненія" 3). "Если Слово стало плотью, то поклоняющійся Слову покланяется плоти и поклоняющійся плоти поклоняется Божеству, и апостолы, покланяясь тълу, поклонялись Богу Слову, и Дева, родившая плоть, родила Слово и была Богородицей, и Іудеи, распявшіе тіло, распяли Бога, и нътъ никакого раздъленія Слова и плоти Его въ Св. Писаніяхъ, но (возв'вщается) одна природа, одна ипостась, одно действованіе, одно лицо, весь Богь и весь человъкъ <sup>43</sup>). "Ибо одно и тоже тъло и Богъ. Которому оно принадлежитъ, хотя плоть и не преложилась въ безтвлесное, но имжетъ какъ свойственное намъ по рожденю оть Девы, такъ и то, что выше насъ, по сліянію или единенію съ Богомъ Словомъ" 1). Въ этомъ единеніи и состоитъ таинство нашего спасенія; въ такомъ понятіи о воплощеніи, по Аполлинарію, оно не отчуждается и не отделяется отъ Св. Троицы 5).

<sup>1)</sup> De-Lagarde, p. 123, 7-22; Dräseke, p. 395, 17-32.

<sup>2)</sup> De-Lagarde, p. 123, 23-33; Dräseke, p. 395, 396, 1-6.

<sup>3)</sup> De-Lagarde, p. 123. 124; Dräseke, p. 396, 6-17.

<sup>1)</sup> De-Lagarde, p. 124, 10-14; Dräseke, p. 396, 23-26.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Cp. De-Lagarde, p. 123, 1; 124, 6; Dräseke, p. 395, 10; 396, 19.

Въ своемъ содержании послание заключаетъ довольно. опредъленные признаки, указывающіе на время его составленія. Оно написано тогда, когда аполлинаріанское ученіе о тесномъ единеніи Бога съ плотію, въ силу котораго плоть Христа названа была имъ единосущной Божеству, возбудило противъ себя полемику, когда выступили люди, отвергавшіе представленное Аполлинаріемъ решеніе христологическаго вопроса. Раздались въ церкви голоса, обвинявшіе Аполлинарія въ ученій о томъ, что плоть сама по себ'в единосущна Богу, что она не отъ Дѣвы Маріи, а съ неба. Волненіе, начавшееся въ церкви изъ-за ученія Аполлинарія, полемика, развившаяся противъ него, вынудили его къ самозащитъ, къ разъясненію и оправданію своего ученія о плоти Христа. Онъ уже предпринималь ръшительныя мъры для достиженія этой цъли. Быль уже составленъ имъ соборъ, на которомъ изложено это ученіе. Этотъ соборъ Аполлинарій упоминаетъ въ первыхъ строкахъ своего посланія. "Ни мы, ни нашъ соборъ, никто изъ людей, имъющихъ разумъ, не говоритъ, или не думаетъ, что плоть сама по себъ единосущна (т. е. Богу)". Что здысь разумыется подъ ή ήμετέρα σύνοδος? Въ посланіи Аполлинарія ήμετέρα σύνοδος является представителемъ и выразителемъ развитаго въ немъ аполлинаріанскаго ученія. Посланіе береть на себя задачу защитить этоть соборь и повсюду выражается во множественномъ числъ: "нашъ соборъ" и т. д. Значить подъ ήμετέρα σύνοδος нельзя разумъть ничего иного, кромъ собора аполлинаріанскаго, бывшаго въ Антіохіи или Лаодикіи подъ председательствомъ Аполлинарія. Этотъ соборъ разсуждаль по христологическимъ вопросамъ: Аполлинарій пишетъ, что "нашъ соборъ не говоритъ, что плоть сама по себъ единосущна (Богу)", значитъ, соборъ запимался изложеніемъ ученія о плоти Христа или вообще о воплощении. Вследъ за упоминаніемъ того, о чемъ соборъ не говорилъ, посланіе продолжаетъ: "мы не говоримъ, что плоть Господа нашего І. Христа съ неба, но исповъдуемъ, что Богъ Слово воплотился отъ Святой Девы Маріи и не разделяемъ Его отъ плоти Его". Такъ какъ въ посланіи "мы" и "нашъ соборъ" стоятъ рядомъ другъ съ другомъ и представляются одинаково мыслящими, то въ приведенныхъ словахъ: "мы

не говоримъ и т. д." должно скрываться указаніе на рѣшеніе собора. .Въ отрывкахъ сочиненій Аполлинарія, сообщаемыхъ Леонтіемъ, находится соборное испов'яданіе аполлинаріанскаго характера, вполнъ совпадающее съ этой характеристикой "собора", сдёланной Аполлинаріемъ въ его посланіи. Оно приводится Валентиномъ въ его Апологіи подъ заголовкомъ: "Аполлинарій и тъ, которые со мною, такъ мыслимъ о воплощении 1)". Содержание этого исповъданія составляеть прямую параллель къ идеямъ, развитымъ въ посланіи. Оно открывается заявленіемъ: "плоть, единосущную нашей плоти, приняло изъ Маріи живое Слово Божіе въ единствъ съ Божествомъ, съ начала зачатія въ Дъвъ", — заявленіемъ, вполнъ гармонирующимъ съ тъмъ опредъленіемъ, какое влагаетъ Аполлинарій въ посланіи въ уста собору. Исповъдание борется съ тъми же крайними возървніями, что и посланіе; его аначема падаеть на утверждающихъ, что плоть несотворенной природы и единосущна Божеству, что она не изъ Маріи и что Божество страстно. Въ своемъ учени оно тожественно съ посланіемъ; основываясь на словахъ Евангелиста Іоанна: Слово стало плотью, оно говорить о такомъ же тъсномъ единении Бога съ плотью, въ какомъ находится духъ человъческій къ плоти. Оно называеть Господа ύπερ ήμας άνθρωπος, въ параллель ύπερ ήμας σάος посланія. Добавленіе къ испов'яданію, сдівланное Іовіемъ епископомъ, учить о Христь, какъ Богь и человъкъ, одномъ и томъ же (въ посланіи: тъло и Богъ, Которому оно принадлежитъ, одно и то же), какъ одной. ипостаси и одномъ нераздъльномъ лицъ ("но одна природа, одна ипостась, одна энергія, одно лицо" посланія), какъ покланяемомъ и славимомъ вмёстё съ плотью (посл. "въ поклоненіи не отділяется и плоть Его") и утверждаеть, что плоть Христа есть плоть не человъка, не раба, не созданнаго лица, но Самого Бога Слова, Творца, единосущнаго Отцу (посл. "и нътъ никакого раздъленія Слова и плоти въ Св. Пис.", "сущность Его (воплотившагося) по невидимой сторонъ -- Божество, а по видимой плотъ"). Это совпадение исповъдания соборнаго съ содержаниемъ посланія даеть достаточное основаніе къ тому заключенію,

<sup>1)</sup> Adv. fraud. Apoll. Migne, gr. s., t. 86, 2, col. 1952.

что посланіе къ противникамъ Божественнаго воплощенія составлено было вскорѣ же послѣ того собора, которому принадлежитъ разсмотрѣнное исповѣданіе. Изъ біографическихъ свѣдѣній объ Аполлинаріи мы знаемъ, что этоть соборъ имѣлъ мѣсто въ концѣ 378-го или въ началѣ 379-го года; значитъ, и самымъ вѣроятнымъ временемъ написанія посланія должно считать 379-й годъ.

II) Посланіе Феликса о въръ и воплощеніи.

Подъ именемъ посланія папы Феликса въ новъйшихъ изследованіяхъ объ Аполлинаріи и его сочиненіяхъ разумъется небольшой отрывокъ, дошедшій до нашего времени въ актахъ третьяго вселенскаго собора 1) и заключающій въ себъ учение о Лицъ Гисуса Христа. Онъ читается такъ: "а касательно воплощенія Слова и веры веруемь въ Господа нашего Інсуса Христа, рожденнаго отъ Дъвы Марін, въруемъ, что Онъ есть въчный Сынъ Божій, а не человъкъ, воспринятый Богомъ, такъ чтобы былъ отличенъ отъ Него, ибо Сынъ Божій не восприняль человіка такъ, чтобы былъ отличенъ отъ Него, но будучи совершеннымъ Богомъ, солълалси совершеннымъ человъкомъ, воплотившись Дввы" 3). Какъ третій вселенскій соборъ, читавшій этотъ отрывокъ, такъ и его председатель св. Кириллъ Александрійскій, пользовавшій имъ въ своемъ Апологетикъ противъ восточныхъ 3), принимали его за подлинное произведение того лица, имя котораго значится въ его надписаніи 4). Въ первый и единственный разъ подозрвнія въ его подлинности были высказаны на собесвдовании православныхъ съ северіанами въ 531-мъ году предсёдателемъ собранія Ипатіемъ Ефесскимъ. Еще Евтихій въ апелляціи къ пап'в Льву 1-му называль Феликса въ числе техъ отцовъ, которые отвергали терминъ "двъ природы" въ приложени къ Лицу Бога Слова воплотившагося в). Его последователи поступали также, и на собраніи 531-го года въ защиту своего

<sup>1)</sup> Изданъ Coustant'омъ въ Epistol. Roman. pontif., I, 293—298; у Migne. cm. lat. s., t. V, col. 144.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Mansi, IV, 1188; ср. Дъян. вс. соб. I, 565.

<sup>3)</sup> Migne, gr. s., t. 76, c. 343.

<sup>4)</sup> Вследъ за Кирилломъ, какъ подлинное сочиненіе Феликса, этотъ отрывокъ приводили Марій Меркаторъ (Migne, lat. s., t. 50, с. 681) и др.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Migne, lat. s., t. 54, c. 716.

ученія ссылались на свидътельство папы Феликса. Въ отвътъ на это Ипатій заявилъ, что приводимое ими изреченіе не принадлежить Феликсу и представляеть собой фальсификацію, пущенную въ обращеніе аполлинаристами 1). Это заявленіе Ипатія и подало поводъ ученому Каспари отнести читанный на третьемъ вселенскомъ соборѣ отрывокъ къ темъ ложно налписаннымъ именами св. отпевъ сочиненіямъ, какія вышли изъ аполлинаріанской школы <sup>2</sup>); высказанное въ качествъ догадки мнъніе Каспари Дрэзеке приняль за неподлежащій сомніню результать и фрагменть Феликса помъстилъ въ своемъ изданіи сочиненій Аполлинарія, какъ его подлинное произведеніе 3). Но оба названные ученые въ своихъ разсужденіяхъ о происхожденіи посланія Феликса опустили изъ вниманія одно, очень важное въ данномъ случав, условіе, значительно усложняющее разсматриваемый вопросъ. Дъло въ томъ, что подъ именемъ Феликса до нашего времени сохранились и опубликованы въ печати два фрагмента съ различнымъ надписаніемъ и содержаніемъ: одинъ изъ нихъ уже упомянутый нами находится въ актахъ Ефесскаго собора, а другой изданъ кардиналомъ Маемъ, заимствовавшимъ его изъ арабской рукописи Ватиканской библіотеки 1). Кром' того, въ сирскихъ кодексахъ Британскаго музея существуеть еще третій, болье обширный фрагменть, озаглавливаемый авторомъ каталога музея, какъ "The Creed of Felix -изложение въры Феликса" 3). Въ какомъ отношении между собой стоять всв эти фрагменты? принадлежатъ-ли они одному и тому-же сочиненію съ именемъ Феликса или каждый изъ нихъ имфетъ самостоятельное значение? наконецъ, къ какому изъ этихъ Фрагментовъ должно относить заявленіе, сдёланное Ипатіемъ?--Къ сожалънію, на эти вопросы мы пока не можемъ дать вполнъ удовлетворительнаго и надлежащимъ образомъ обоснованнаго отвъта, такъ какъ важнъйшій для этой цъли фрагментъ, хранящійся въ Британскомъ музет, еще доселт

<sup>1)</sup> Mansi, VIII, 820.

<sup>2)</sup> Quellen, 1879, s. 121, anm. 88; s. 123, anm. 92.

<sup>3)</sup> Cm. ero "Apollinarios v. Laodicea", p. 399; cf. adn. XXVI, p. 454.

<sup>4)</sup> Specilegium Romanum, III, 701. 702. Romae, 1840.

<sup>3)</sup> Wright, Catalogue of the Syriac manuscripts in the Britisch Museum, 1872, II, 491.

ждетъ своего появленія на світь. Отстраняя же этоть фрагменть, какъ недоступный пока для общаго пользованія, и обращаясь съ поставленными вопросами къ тъмъ двумъ отрывкамъ, какіе существують въ печати, мы считаемъ за болъе въроятное признать за каждымъ изъ нихъ самостоятельное значение. Къ такому заключению приводить насъ сравненіе ихъ надписаній: первый изъ нихъ, включенный въ актахъ Ефесскаго собора, надписывается такъ: "изъ посланія Феликса, святьйшаго римскаго епископа и мученика, къ епископу Максиму и александрійскому клиру" 1); второй же, изданный Маемъ, извлеченъ, какъ говоритъ его надписаніе, изъ трактата Феликса о въръ и воплощеніи 2). Конечно, нътъ ничего невозможнаго въ томъ, что и при этой разности въ надписаніяхъ оба фрагмента принадлежать одному и тому же сочинению, но для такого отожествления пока мы не имъемъ прочныхъ данныхъ; не выходя за предълы фактовъ и не вступая на путь догадокъ, мы должны остановиться на томъ результатъ, что въ первомъ фрагменть мы владвемъ остаткомъ письма Феликса къ Максиму, во второмъ же намъ предлежитъ отрывокъ его сочиненія, разъяснявшаго въру въ воплощение. Нъкоторое подтвержденіе этоту выводу даеть анализь заявленія Ипатія Ефесскаго. Ипатій зналь и различаль два свидетельства, заимствуемыя изъ Феликса: одно, приведенное на Ефесскомъ соборъ, и другое -- то, на которое опирались монофизиты. Когда северіане, обвиняя Халкидонскій соборъ въ новшествъ, указали между прочими авторитетами и на Феликса, учившаго "объ одной природъ послъ соединенія", Ипатій отвъчаль: "эти свидътельства, о которыхъ вы говорите настолько ложны, что ни одного изъ нихъ не пожелалъ упомянуть блаженный Кириллъ... въ свидетельствахъ, какія онъ приводилъ противъ богохульства Несторія на Ефесскомъ соборъ 3). Отсюда яснъйшимъ образомъ слъдуеть, что свидътельство изъ Феликса, о которомъ шла ръчь на собесъдованіи 531-го года, въ своемъ содержаніи заключало ученіе объ одной природѣ Богочеловѣка и въ актахъ

<sup>1)</sup> Mansi, IV, 1188.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Maji, Specileg., Ш, 702.

<sup>3)</sup> Mansi, VIII, 820. 821.

Ефесскаго собора не находилось. Обоимъ этимъ признакамъ прекрасно соотвътствуетъ фрагментъ, опубликованный Маемъ: "въруемъ, -- говорится въ немъ, -- въ Іисуса Христа намего и исповъдуемъ одно Его Лицо, одну ицостась, одну природу Слова воплощенную, и Его безъ съмени зачатіе... Онъ есть одинъ и единственный, какъ на небъ, такъ и на землъ, видимый и невидимый; Онъ есть тотъ-же Сынъ Божій прежде въковъ, который потомъ, по исполнени временъ, обыталь въ Маріи; Онъ есть одна ипостась и одно Лицо. Если кто не въритъ такъ и не исповъдуетъ, того мы анаоематствуемъ" <sup>1</sup>). Такъ какъ этотъ фрагментъ найденъ Маемъ въ монофизитской рукописи и, следовательно, быль въ обращени у монофизитовъ въ качествъ довода въ пользу ихъ ученія, то естественно допустить, что его именно и имъли въ виду северіане, ссылаясь на Феликса, какъ на защитника ученія объ одной природів Богочеловіка. Къ этому фрагменту и должно пріурочивать какъ сомнівніе Ипатія въ его подлинности, такъ и заявленіе объ аполлинаріанскомъ его происхожденіи. Своей терминологіей и въ особенности своимъ положениемъ объ одной природъ Бога Слова по воплощени фрагменть Мая прямо обличаеть свою подложность и своего автора располагаеть искать въ школъ Аполлинарія. Аполлинарій первый изъ церковныхъ писателей высказаль это положение, и ему вполнъ приличествуетъ замѣчаемое въ фрагментѣ стремленіе оттѣнить Божество Христа и Его единство. Основываясь на словахъ Инатія, только этотъ фрагменть мы и можемъ считать принадлежащимъ аполинаріанской школь и, въроятно, самому Аполлинарію. Что же касается до отрывка изъ письма Феликса къ Максиму, читаннаго третьимъ вселенскимъ соборомъ, то, при современномъ состояніи св'ядіній о немъ въ наукъ, мы не видимъ никакихъ поводовъ признавать въ немъ вмъстъ съ Дрэзеке произведение Аполлинария. Ипатій, на котораго Дрэзеке опирается въ своемъ утвержденіи, ни слова не говорить о томъ, чтобы этотъ отрывокъ возбуждалъ въ немъ или въ его время какія-либо подоэрвнія; напротивъ, отвергая подлинность представленной северіанами цитаты изъ Феликса на томъ основаніи, что она

<sup>1)</sup> Maji, Specil., ibid.

не извъстна ни Кириллу, ни отцамъ Ефесскаго собора, онъ этимъ самымъ даетъ понять, что въ его глазахъ принадлежность Феликсу перваго отрывка стоитъ внъ всякаго сомпънія, и, потому, никоимъ образомъ не можетъ быть свидътелемъ за его аполлинаріанское происхожденіе.

III. Изложеніе въры, согласное съ 318-ю отцами.

"Изложеніе въры, согласное съ 318-ю отцами" упоминается Леонтіемъ Византійскимъ въ ряду сочиненій Аполлинарія, надписанныхъ именами святыхъ отцовъ 1). Это есть единственное и до сихъ поръ не обращавшее на себя вниманія указаніе на существованіе такого сочиненія у Аполлинарія. Ни самъ Леонтій, ни другіе церковные писатели, для которыхъ это сочинение осталось неизвъстнымъ, ни слова не приводять изъ него, не сообщають ничего относительно его содержанія и характера. Леонтій относиль его къ тамъ мнимо-отеческимъ твореніямъ, при помощи которыхъ "одержимые бользнію Аполлинарія или Евтихія или Діоскора" хотъли укръпить свою ересь. Основываясь на этомъ, можно утверждать, что "Изложеніе въры, согласное съ 318-ю отцами" имъло своимъ предметомъ раскрытіе ученія о Лицъ Богочеловъка и о взаимоотношении въ Немъ Божества и человъчества въ томъ видъ, въ какомъ развивалъ его Аполлинарій, потому что только при этомъ условіи монофизиты могли находить въ немъ какую-либо опору для своихъ воззрвній. Какъ изввстно, до нашего времени дошло несколько сочиненій, претендующихъ на то, чтобы быть изложеніемъ въры 318-ти отцовъ, причемъ въ каждомъ изъ нихъ между прочимъ излагается и ученіе о Богочеловъкъ; нътъли въ числъ этихъ сочиненій и того, о которомъ говоритъ Леонтій? Научное право на постановку и обсужденіе этого вопроса мы почерпаемъ изъ следующихъ соображеній. Между документами, относящимися къ исторіи третьяго вселенскаго собора, а также и въ нъкоторыхъ рукописныхъ собраніяхъ древнихъ символовъ сохранилось одно исповъданіе исключительно христологическаго содержанія, которое носить такое надписаніе: изложеніе святых з 318-ти богоносных отцовъ противъ Павла Самосатскаго 2). Несомивнио не при-

<sup>1)</sup> Adv. fraud. Apoll.,—Migne, gr. s., t. 86, 2, c. 1948.

<sup>2)</sup> Впрочемъ, надписаніе въ различныхъ рукописяхъ передается различно; объ этомъ подробнъе см. ниже.

надлежащее Никойскому собору, который имъется въ виду въ его надписаніи, это испов'яданіе 1) до сравнительно недавняго времени вызывало среди ученыхъ самыя разнообразныя мибнія относительно своего происхожденія. Одни ставили его въ связь съ двятельностью перваго вселенскаго собора <sup>2</sup>), другіе читали въ немъ осужденіе Несторія, подразумъваомаго въ имени Павла Самосатскаго 3), третьи признавали его произведеніемъ, составленнымъ не только послѣ несторіанскихъ споровъ, но позднье и эпохи евтихіанской 4). Лучшимъ изследованіемъ этого исповеданія, положившимъ конецъ этимъ разрозненнымъ мненіямъ, наука обязана норвежскому ученому Каспари, пріобретшему себе известность именно образцовымъ изучениемъ истории символовъ 5). Подвергнувши его "точному и тщательному разсмотренію", Каспари пришелъ къ тому предположению, что "Изложение 318-ти отцовъ" есть продукте школы Аполлинарія и поэтому принадлежить послыднимь десятильтіямь ІУ-го или началу V-го стольтія 6) ч. Но при этомъ тщательномъ разсмотрени Каспари не воспользовался приведеннымъ нами свидетельствомъ Леонтія Византійскаго о томъ, что среди сочиненій самаго Аполлинарія, обращавшихся въ VI-мъ въкъ подъ ложными надписаніями, существовало именно "Изложеніе въры, согласное съ 318-ю отцами", и вообще не имель его въ виду. Между темъ это свидетельство замечательнымъ образомъ совпадаетъ съ выводами, сделанными Каснари относительно происхожденія сохранившагося до нашего времени "Изложенія противъ Павла Самосатскаго", и не только можеть прямо подтвердить собой эти выводы, но и естественно вызываеть дальнейшіе вопросы о томъ, не

<sup>1)</sup> Оно издавалось много разъ. Помимо общихъ изданій соборныхъ актовъ (Coleti, Labbei, Mansi) упомянемъ слъдующія: Routh, Reliquiae sacrae, Oxonii, 1814—1818; t. III, p. 367; Maji, Scriptorum veterum nova coll., VII, 162; Walch, Biblioth. Symb., p. 275; Hahn, Biblioth. d. Symbol., s. 129 fg.

<sup>2)</sup> Dupin, Bibliotheque d. auteurs ecclesiast., Paris, 1698, t. II, p. 644; cf. Tillemont, Memoir., IV, 301.

<sup>3)</sup> Ceiller, Histiore generale, III, 607; Hahn, Bibl. d. Symbol., p. 97.

<sup>1)</sup> Walch, Historie d. Ketzereien, II, 119.

<sup>3)</sup> Quellen, 1879, ss. 161—175. Здъсь же помъщено и лучшее издание этого исповъдания, равно какъ и сирский его переводъ.

<sup>6)</sup> Ibid., s. 166.

принадлежитъ-ли это исповъдание самому Аполлинарию? не тожественно-ли оно съ тъмъ, о которомъ говоритъ Леонтий?

Разсматривая съ этой точки зрвнія содержаніе "Изложенія противъ Павла Самосатскаго", мы встрічаемъ здісь самыя желательныя данныя для утвердительнаго ответа на поставленные вопросы. Развитое въ изложении учение о Лицѣ Богочеловъка носить на себъ явные слъды своего происхожденія изъ аполлинаріанской школы и въ своей терминологіи близко напоминаетъ свойственный Аполлинарію языкъ. Оно исповедуеть "Господа нашого Інсуса Христа, по  $\partial yxy$  прежде въковъ рожденнаго отъ Отца, по плоти на послъдокъ дней рожденнаго отъ Дѣвы 1)" подобно тому, какъ и Аполлинарій испов'єдоваль Христа "Богомь по духу, челов'єкомь по плоти 2)". Оно признаетъ въ Немъ "одно Лицо, сложенное изъ Божества небеснаго и человеческой плоти, и одно подобно человъку 3) совершенно согласно съ ученіемъ и терминологіей Аполлинарія, называвшаго природу Богочеловека "сложенной" 1) и Его Лицо "однимъ сложнымъ, подобно человъку 5)". Дальнъйшее выражение изложения: "(исповъдуетъ Іисуса Христа) всего Богомъ и всего человъкомъ  $(\ddot{o}\lambda ov \ \vartheta \dot{e}\dot{o}v \ \varkappa ai \ \ddot{o}\lambda ov \ \ddot{a}v\vartheta o\omega \pi ov)$   $^{6})$   $^{\omega}$  буквально повторяется въ послапіи Аполлинарія "Къ противникамъ Божественнаго воплощенія": "Онъ (Іисусъ Христосъ) есть, — говорптся здёсь, весь человъкъ, весь Богъ (блос актоомос, блос  $\theta$ еос) )". Спеціально-аполлинаріанскія идеи развиваеть изложеніе, когда оно, переходя къ частивишему раскрытію общихъ положеній, выражаеть свою въру во Христа, какъ "всего Бога и съ теломъ, но не по телу Бога, и всего человека и съ Божествомъ, но не по Божеству человъка.., всего несози съ теломъ, но не по ТĚЛV несозданнаго, всего созданнаго и съ Божествомъ, но не по Божеству 8)". Въ этихъ словахъ "Изложенія" созданнаго

<sup>1)</sup> Caspari, s. 163, 1-3.

<sup>2)</sup> Ad Iovian,--Migne, gr. s., t. 28, c. 28; Dräseke, p. 341.

<sup>3)</sup> Caspari, ibid., s. 163, 4.

<sup>4)</sup> Ap Iustinian. Contra Monoph., Maji, VII, p. 301; Dräseke, p. 401, 22.

<sup>3)</sup> Contra Diodor., Dräseke, p. 465, 16.

<sup>6)</sup> Caspari, s. 163, 5. 6.

<sup>7)</sup> Migne, lat. s., t. 8, c. 876; Dräseke, p. 395.

<sup>8)</sup> Caspari, s. 163, 6-13.

дить себ' в яркое выражение учение о тесномъ единении Бога и плоти во Христъ въ томъ смыслъ, въ какомъ понималь его Лиоллинарій. Вь одномъ письмі къ Ліонисію, отрывокъ котораго приводитъ Леонтій, онъ подобно изложенію высказывается такъ: "плоть Спасителя не одной и той же сущности съ Богомъ, такъ какъ она есть плоть, а не Богъ; Вого жее она, поскольку соединена съ Божествомъ въ одно Лицо 1)". Въ другомъ письмѣ къ Діонисію, сохранившемся подъ именемъ папы Юлія, онъ учить: "не будемъ разделять нераздельное, --- не отделяя Божество отъ тъла, когда тъло называется образованнымъ во чревъ, и не отделяя тело отъ Божества, когда Божество прославляется несозданнымъ 2)". Еще рышительные заявляеть свое аполлинаріанство изложеніе, когда оно испов'ядуеть Богочеловъка "всего единосущнымъ Богу и вмъсть съ тъломъ, но не по твлу одиносущнымъ Богу... и вивств съ Божествомъ единосущнымъ намъ по плоти 3)4. Совершенно туже мысль проводить и Аполлинарій въ посланіи "О единствъ во Христв твла съ Божествомъ": "Христосъ, —писалъ онъ здесь, --- единосущенъ Богу по духу невидимому, въ это имя (единосущнаго) и плоть.., и опять единосущенъ людямъ, включая и Божество 1)". Весьма характеристично для изложенія то явленіе, что его последовательная, стройная ричь тотчасъ же прерывается, какъ только оно доходить до этого положенія о "единосущій Христа Богу вмість съ теломъ". Въ этомъ пункте оно не довольствуется уже однимъ простымъ заявленіемъ, а присоединяетъ къ нему подробное объяснение съ явнымъ намерениемъ предохранить это свое ученіе отъ перетолкованій и крайнихъ выводовъ. "Исповъдуемъ, -- говоритъ оно, -- всего единосущнаго Богу и вивств съ теломъ, но не по телу единосущнаго Богу подобно тому, какъ не по Божеству Онъ единосущенъ лю-

<sup>1)</sup> Leont. Adv. fraud. Apoll.—Migne, gr. s., t. 86, 2, c. 1949; Dräseke, p. 348, 8. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Мідпе, lat. s., t. 8, с. 935; Dräseke, p. 350, 24—27; "испов'й уется въ немъ, — говоритъ Аполлинарій въ посланіи о единств'я, — созданное въ единств'я съ несозданнымъ, а несозданное въ сліяніи съ созданнымъ", — Мідпе, lat. s., t. 8, с. 873; Dräseke, p. 344, 13—16.

<sup>3)</sup> Caspari, s. 164, 1-4.

<sup>4)</sup> Migne, lat. s., t. 8, c. 874; Dräseke, p. 345, 1-4,

дямъ, хотя и съ Божествомъ единосущенъ намъ по плоти; и когда говоримъ, что Онъ единосущенъ Богу по духу, не называемъ Его по духу единосущнымъ людямъ, и обратно, когда возвъщаемъ, что Онъ единосущенъ людямъ по плоти, не возвѣщаемъ Его единосущнымъ Богу по плоти, ибо какъ по духу Онъ не единосущенъ съ нами, потому что по духу Онъ единосущенъ Богу, такъ и по плоти Онъ не единосущенъ Богу, ибо по плоти Онъ единосущенъ намъ 1)". "Изложеніе" хочетъ сказать, что, исповъдуя Богочеловъка единосущнымъ Богу и вмъстъ съ тъломъ, оно не учитъ ни о томъ, что плоть единосущиа Богу, ни о томъ, что Божество единосущно людямъ. Мы знаемъ, что въ этомъ нечестіи обвиняли Аполлинарія, и обвиняли именно на основаніи его ученія объ единосущім плоти Христа Богу. Въ посланім къ противникамъ Божественнаго воплощенія онъ нишетъ: "ни мы, ни нашъ соборъ и никто изъ здравомыслящихъ людей не скажеть или не помыслить, что тело само по себе еди-Богомъ Словомъ носущно Богу... (но) по единенію съ Его плоть имъетъ общение въ единосущности по природъ Слова съ Отцомъ" 2). -- Итакъ, въ "Изложеніи 318-ти отцовъ" предлагается ученіе несомнівню аполлинаріанское; терминологія его находить себъ точныя параллели сочиненіяхъ Аполлинарія; Леонтій же Византійскій прямо свидетельствуеть, что въ числе подложныхъ произведеній, обращавшихся въ его время, существовало тоже "Изложеніе 318-ти отцовъ", принадлежавшее Аполлинарію. Не естественно-ли отожествить всв эти факты и признать, что въ дошедшемъ до нашего времени изложеніи мы имфемъ сочиненіе Аполлинарія, то самое, о которомъ говорить Лентій?

Нѣкоторое сомпѣніе въ правильности такого отожествленія можетъ возбуждать, на первый взглядъ, самое свидѣтельство Леонтія. Во-первыхъ, Леонтій, повидимому, относитъ извѣстное ему "Изложеніе" къ числу тѣхъ сочиненій Аполлинарія, которыя приписывались св. Афанасію; вовторыхъ, сообщаемое имъ надписаніе не вполнѣ совпадаетъ съ надписаніемъ сохранившагося до нашего времени изложенія противъ Павла Самосатскаго. Что касается до

<sup>1)</sup> Caspari, s. 164, 1-11.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Migne, lat. s., t. 8, c. 876; Dräseke, p. 394. 395.

перваго изъ сейчасъ означенныхъ недоуменій, то вызываемое имъ затруднение уясняется очень легко. Нътъ ничего невозможнаго въ томъ, что въ въкъ Леонтія "Изложеніе противъ Павла Самосатскаго" дъйствительно имъло въ своемъ заголовке имя св. Асанасія, котя последнее и не сохранилось въ извъстныхъ нашему времени рукописяхъ этого изложенія. Но и это предположеніе оказывается излишнимъ, если внимательно всмотрёться въ свидетельство Леонтія: упомянувши о томъ, что "и у многихъ правовърующихъ" можно было въ его время найти принадлежащія на самомъ лёль Аполлинарію "Подробное изложеніе въры" Григорія Чудотворца, письма Юлія и слова о воплощеніи или изложенія Аванасія, Леонтій продолжаєть-, къ каковымъ (сочиненіямъ или изложеніямъ) относится и то, которое надписывается изложеніемъ, согласнымъ съ изложеніемъ 318-ти (όποία ἐστὶν ἡ ἐπιγεγραμμένη ἐκθεσις συμφωνοῦσα τῆ τῶν τιή) " 1). Леонтій хочеть сказать, что изложеніе, согласное съ 318-ю отцами, не смотря на свое надписаніе, есть сочиненіе Аполлинарія, и ни мало не говорить о томъ, чтобы это изложеніе приписывалось въ его время св. Ананасію 1). Слова его, такимъ образомъ, не вынуждають необходимо думать, что упоминаемое имъ изложение относится имъ къ числу подложныхъ сочиненій Аванасія. Еще менте затрудненій представляеть собой указываемое имъ надписаніе. Дёло въ томъ, что Леонтій вовсе не имълъ намъренія сообщать точно то надписаніе, какое значилось въ заголовкъ извъстнаго ему Аполлинаріева изложенія, согласнаго съ 318-ю отцами: онъ просто хотълъ только обозначить это сочинение, какъ принадлежащее Аполлинарію, подобно тому, какъ онъ коротко обозначаетъ и подложныя "письма" Юлія, не указывая точныхъ ихъ надписаній. Принимаемое въ этомъ смыслів, свидътельство Леонтія вполит приличествуетъ сохранившемуся до нашего времени изложенію противъ Павла Самосатскаго, которое также выдаетъ себя за произведение 318-ти отцевъ. Къ тому-же это изложение въ рукописяхъ и существующихъ изданіяхъ не имбетъ одного и того же

<sup>1)</sup> Adv. fraud. Apoll.,—Migne, gr. s., t. 86, 2, c. 1948.

 $<sup>^{2}</sup>$ ) Иначе Леонтій должень быль бы выразиться такь: "опова є́ отіν  $\dot{\gamma}$  'Ада- $^{\nu}$  а совор є́ ліу є у  $\dot{\alpha}$  циє́ у  $\dot{\alpha}$  є  $\dot{\alpha}$  є  $\dot{\alpha}$  і  $\dot{\alpha}$   $\dot{$ 

постояннаго надписанія; въ сирскомъ переводь, изданномъ у Каспари, оно надписывается такъ: "изложение въры собора, который собрань быль въ Антіохіи въ дни Галліена царя, главами котораго были Діонисій Римскій и Діонисій Александрійскій; быль на немь также и Григорій Чудотворецъ" 1); въ актахъ же Ефесскаго собора оно называется "определеніемъ (брос) епископовъ, собравшихся въ Никев на соборв противъ Павла Самосатскаго, о воплощении Бога Слова, Сына Отца" 3). Съ обоими надписаніями свидътельство Леонтія не стоить въ сродствъ, но за то оно хорошо отвъчаетъ надписаніямъ того же исповъданія, подъ какими оно сохранилось въ рукописяхъ Ватиканской 3), Флорентійской и Вънской библіотекъ 1). Во всъхъ упомянутыхъ рукописяхъ оно озаглавливается, какъ "Ехвесіс тіс αγίας συνόδου τῶν τιη (θεοφόρων) ) πατέρων κατὰ Παύλον τοῦ  $\Sigma \alpha \mu \omega \sigma \dot{\alpha} \tau \varepsilon \omega \varsigma^{*}$  6), что Леонтій коротко и отм'втиль, какь έχθεσις, συμφωνούσα τῆ τῶν τιη (πατέρων)". Сπάμοβατολιο сообщаемое Леонтіемъ надписаніе Аполлинаріева "Изложенія скорве говорить въ пользу предложенной нами гипотезы о тожественности его съ сохранившимся до нашего времени "Изложеніемъ противъ Павла Самосатскаго", чёмъ противъ ся. Разумъстся, съ полною несомнънностью эта тожественность никогда не можеть быть доказана, но намъ думается, что только въ признаніи ея находять себ'в удовлетворительное объяснение какъ свидетельство Леонтія, такъ и исторія "Изложенія противъ Павла Самосатскаго".

IV. Бесъда Ерехтія, епископа Антіохіи Писидійской.

Въ одной изъ своихъ многочисленныхъ статей, посвященныхъ изследованію литературной деятельности Аполлинарія, Дрэзекс причисляєть къ аполлинаріанскимъ сочиненіямъ съ фальсифированными надписаніями еще беседу Ерехтія, епископа Антіохіи Писидійской 7). Исторія этой

<sup>1)</sup> Caspari, s. 165; cp. s. 162, anm. 7.

<sup>2)</sup> Mansi, t. V, p. 176.

<sup>3)</sup> Maji, Script. vet. nova coll., VII, p. 162; ex antiquo codice Vaticano.— Май по обыкновенію не отмівчаеть віжа рукописи.

<sup>4)</sup> Объ рукописи относятся къ XV-му въку.

<sup>5)</sup> Этого слова нътъ въ Ватиканскомъ водексъ.

<sup>6)</sup> Caspari, s. 162; anm. 9. 10.

<sup>7)</sup> Cm. Zeitschr. f. Kirchengesch., VI, 1884, s. 514.

беседы совершенно тожественна съ исторіей разсмотренныхъ нами подлинныхъ произведеній Анбллинарія, приписанныхъ Григорію Чудотворцу, Аванасію, Юлію и Феликсу. Въ сирскихъ монофизитскихъ рукописяхъ Британскаго музея цитаты изъ Ерехтія идуть рядомъ съ цитатами изъ Григорія Чудотворца, Аванасія. Юлія и Феликса и приводятся именно съ цълію обоснованія ученія объ одной природъ Богочеловъка '). Подобнымъ образомъ, и нъкоторые изъ полемистовъ VI-го въка, отвергая авторитетность выдержекъ, заимствованныхъ монофизитами изъ подложныхъ твореній, упоминають въ числе последнихь и беседу Ерехтія. Такъ, св. Ефренъ Антіохійскій, вообще старавшійся примерить монофизитскія питаты съ православнымъ ученіемъ и, потому, не раздёлявшій сомнівній въ ихъ подлинности, пишеть объ Ерехтіи; "если Ерехтій понималь этоть терминъ (одна природа) подобно Аванасію, Кириллу и Юлію (т. е. въ смысле одной ипостаси), то это было бы лучше, но если и вопреки мненію техь (отцовь), то и вь этомь нъть ничего удивительнаго, ибо многіе изъ священных мужей уличили его во бользни Евтихія" 3). Ръшительнъе Ефрема выражается о сочинении Ерехія авторъ "De sectis"; "предъявляють, -- говорить онь о монофизитахь, -еще выдержку изъ Ерехтія, имя котораго нигдъ не встръчается между отцами (δοτις ούδέποτε ηπούσθη είς πατέρας), и такую, что, когда Тимоней написаль книгу противъ собора и привель эту выдержку изъ Ерехтія, то его собственный пресвитеръ Киръ написалъ къ нему: желаю, чтобы ты исправиль это, ибо Ерехтій никогда не быль изв'ястень среди отцовъ" 3). Авторъ "De sectis", такимъ образомъ, не только отвергаеть цитату изъ Ерехтія, какъ подложную или не имъющую отеческаго авторитета, но, по-видимому, высказываеть сомньніе и въ самомъ существованіи Ерехтія. О дъйствительномъ происхождении этой цитаты онъ ни слова не говорить, но такъ какъ онъ разсматриваеть её рядомъ съ подложными сочиненіями Григорія, Аванасія и Юлія, принадлежащими на самомъ деле Аполлинарію, то и это

<sup>1)</sup> Wright. Catalogue, II, 643. 925. 946. 956 и др.

<sup>2)</sup> Photii Biblioth., c. 229, p. 259.

<sup>3)</sup> Migne, gr. s., t. 86, 1, c. 1259.

его свидътельство раждаетъ вопросъ о томъ, не относится-ли къ числу подлинныхъ произведеній Аполлинарія и бесъда Ерехтія.

Ръшить этотъ вопросъ можно только на основании изслъдованія содержанія и языка самой бесёды. Къ сожалънію, болье обширные фрагменты ея лежатъ еще неизданными въ сирскихъ рукописяхъ Британскаго музея; въ печати въ настоящее время существуетъ только небольшой отрывокъ, найденный Маемъ въ монофизитской рукописи Ватиканской библіотеки 1) и занимающій у Миня всего 1201/, строкъ 2). Выходя изъ словъ пророка Исаіи IX, 6, этоть отрывокь отвергаеть техь, которые отличають во Христь рожденное отъ обитавшаго въ Немъ Бога и признають двъ природы; такъ мыслящихъ авторъ его называетъ іудействующимъ племенемъ; въ имени Еммануила онъ видитъ "узду молчанія", налагаемую на это ученіе, и доказательство того, что и "Двва родила не двв природы, но Бога таинственно воплотившагося". Всв эти мысли фрагмента стоятъ въ близкомъ сродствъ съ ученіемъ Аполлинарія; онъ также возставаль противъ разділенія одного Христа на двухъ сыновъ и въ такомъ ученіи видълъ возрожденіе ереси Павла Самосатскаго; терминъ "двѣ природы" онъ отрицалъ и его защитниковъ приравнивалъ къ Іудеямъ 3); въ словахъ св. Писанія, одновременно указывающихъ на Божество и человъчество Христа, онъ всегда находилъ доказательство и подтверждение своего учения объ одной природъ Бога Слова по воплощении. Но всъхъ этихъ совпаденій между отрывкомъ изъ беседы Еректія и сочиненіями Аполлинарія, --- совпаденій по мысли, --- еще недостаточно для того, чтобы признать авторомъ его Аполлинарія. Указанныя совпаденія хорошо могуть быть объяснены темъ, что беседа Ерехтія составлена была лицомъ, раздѣлявшимъ воззрѣнія аполлинаріанской школы; дътельствуя за аполлинаріанское происхожденіе беседы, они ничего еще не говорять въ пользу авторства са-

<sup>1)</sup> Maji, Scriptor. veter. nova coll., VII, pp. 163. 164.

<sup>2)</sup> Migne, gr. s., t. 86, 2, c. 3321.

<sup>3)</sup> Cp. Gregor. Nyss. Antirr., ec. VI, XXV, XXXIV; Migne, gr. s., t. 45, c. 1133. 1177. 1200 и др.

мого Аполлинарія; для этого вывода нѣтъ твердыхъ данныхъ въ языкѣ фрагмента, нѣтъ и ни одного внѣшняго свидѣтельства. Итакъ, при современномъ состояніи свѣдѣній о бесѣдѣ Ерехтія, вѣроятнѣе считать ее произведеніемъ какого-нибудь аполлинариста (быть можетъ, носившаго то имя, которое и значится въ ся надписаніи); болѣе же обстоятельнаго рѣшенія вопроса о происхожденіи ея нужно ожидать тогда, когда сдѣлаются извѣстными въ печати тѣ фрагменты этой бесѣды, которые еще сохранились въ рукописяхъ до нашего времени.

Разсмотрѣными сочиненіями ограничивается рядъ произведеній Аполлинарія, надписанныхъ именами св. отцовъ Григорія Чудотворца, Аванасія, Юлія и Феликса. Всѣ они, за исключеніемъ "Подробнаго изложенія вѣры", имѣютъ одно и то же содержаніе, посвящены разрѣшенію одного и тогоже вопроса о Лицѣ Богочеловѣка и единеніи въ Немъ Божества и человѣчества; всѣ они предлагаютъ одинаковое и рѣшеніе этого вопроса. Здѣсь, поэтому, удобно остановиться и спросить: изъ какихъ элементовъ составилось ученіе Аполлинарія, раскрытое въ этихъ сочиненіяхъ, и въ чемъ заключаются его характеристическія черты?

Свой исходный пунктъ христологія-Аполлинарія получила въ ученіи о Св. Троицъ, формулированномъ на первомъ вселенскомъ соборф. Что Христосъ есть Богъ и что Его явленіе есть пришествіе Бога на землю, -- въ это въруеть вся церковь съ первыхъ дней своего существованія. Но одно дъло-въровать въ простотъ сердца, другое-пытаться уяснить въру при помощи мысли, выразить ее въ логически выработанныхъ опредъленіяхъ (формулахъ). Для богословской мысли IV-го въка утвержденное на Никейскомъ соборъ понятіе о Сынъ Божіемъ, единосущномъ Отцу и истинномъ Богъ, предлагало естественную задачу — раскрыть во Христъ отношеніе Божества къ человъчеству, Творца къ созданію, Безконечнаго къ конечному. Аріане, учившіе о тварности Сына Божія, не имели нужды слишкомъ много тратить силь на разръщение этой проблеммы: соединение тварнаго съ тварнымъ несравненно легче мыслилось, чъмъ соединеніе Божества съ тварнымъ, и такъ какъ въ воззрѣніяхъ аріапъ Сынъ Божій былъ Словомъ, то во Христь имъ не

было надобности признавать еще человеческую душу; вместо нея они помъстили Слово, и Христосъ явился у нихъ, какъ Сынъ Божій и плоть человъческая 1). Построяя легко свою христологію, они въ то же время не упускали случая затруднить это дело для защитниковъ единосущія; въ борьбе противъ Никейскихъ определеній они пользовались уничижительными реченіями Св. Писанія о Христь и на нихъ основывали свое положение о низшей Его природъ по сравненію съ Божествомъ Отца. Этотъ пріемъ аріанской аргументаціи ставилъ защитникамъ единосущія прямую обязанность разъяснить, какъ должно мыслить во Христъ соедипеніе единосущнаго Отцу Сына съ человіческой природой, и показать, что на уничижительныхъ реченіяхъ Писанія еще нельзя основывать уничижение и Божества во Христъ, Къ этой цели единодушно и стремились все защитники Никейскаго испов'яданія. Въ противоположность аріанству они утверждали, что Христосъ есть Тотъ Сынъ Божій, Который прежде всёхъ вёковъ раждается отъ Отца. Прилагая ученіе о Троицъ къ христологіи они выдвигали, такимъ образомъ, на первый планъ Божественность Христа, исповедовали въ Немъ Бога во плоти. Эта черта отличаетъ собой учение св. Аванасія о Лицѣ Богочеловѣка: вниманіе Асанасія всецьло сосредоточено на Божествъ Христа и на защиту этого Божества направлена вся его энергія. "Слово неизглаголанно, неизъяснимо, непостижимо, въчно рожденное свыше отъ Отца, раждается долу во времени отъ Дѣвы Богородивы Маріи" і). "Будучи всемощнымъ и Создателемъ вселенной, Оно въ Дѣвѣ уготовляетъ въ храмъ Себъ тъло и усвояетъ Себъ оное, какъ орудіе" 3), и въ Своихъ дёлахъ ,являетъ Себя, что Оно-Отчее Слово, вождь и Царь вселенной" 1). Его Божество осталось при этомъ неизмъннымъ, не потерпъло ни умаленія, ни преложенія. "Онъ не быль такъ обнять теломъ, что когда быль въ тълъ, тогда не быль внъ тъла въ человъ-

<sup>1)</sup> Cp. Dorner, Entwicklungsgeschichte d. Lehre von d. Person Christi, 1, 963-967.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Твор. св. Аван., ч. III, стр. 292.

<sup>8)</sup> Твор. св. Аван., ч. І, стр. 91.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Твор. св. Аеан., ъ. I, стр. 102.

в) Тамъ-же.

ческомъ теле пребывая и Самъ животворя оное. Онъ. какъ Слово, оживотворяль и вселенную, пребываль во всёхъ тваряхъ и былъ внъ вселенной" 1). "Кто научилъ или научился сему? Какой адъ изрыгнуль сію річь, что Слово преложилось въ плоть, кости, волосы и въ целое тело и измънилось въ собственномъ естествъ?... Кто измыслилъ сіе мерзкое нечестіе?" <sup>2</sup>)—Какъ защитникъ Никейскаго собора, занимавшій въ первую половину своей жизни видное м'есто въ рядахъ православныхъ 3), Аполлинарій действоваль въ этомъ же направленіи и его христологія, какъ она рисуется въ разсмотренныхъ сочиненияхъ, стремилась понять Христа, какъ воплотившагося Бога, раскрыть Божественность Его Лица. Его мысль также всецьло направлялась на Божество Христа. Родившійся отъ Дівы Маріи есть Богъ по природъ и Богъ истинный, а не по благодати и не по причастію" 1). Божество въ Немъ не потерпъло ни измѣненія <sup>5</sup>), ни превращенія, ни умаленія <sup>6</sup>); какъ Слово. Онъ всегда находится всюду и все обнимаетъ Собой; будучи особенно слить съ плотью, Онъ оставался не объятнымъ для нея 7) и пребываль безстрастнымъ въ страданіи 8). Это основное стремленіе выставить на видъ Божество Христа заключало въ себъ ту опасность, что человъческая Его природа оставалась въ сторонъ, терялась изъ вниманія; изученіе и опредъленіе ся свойствъ отходило на второй иланъ, было неясно и неполно. Безъ сомивнія, св. Леанасій испов'ядоваль Христа, какъ Бога и совершеннаго человъка, однако въ болъе раннихъ его произведеніяхъ обычнымъ обозначеніемъ человіческой природы были обща и σάρξ, Παραπλεπικό κοτορωμό шπи οίχος, ναός, δογανον и т. П.  $^9$ ).

<sup>1)</sup> Тамъ-же, стр. 103.

<sup>2)</sup> Посланіе къ Епиктету, -Твор. Асан. ч. Ш, стр. 330. 331.

<sup>3)</sup> Ср. Epiphan. Haer. LXXVII,—Migne, gr. s., t. 43, c. 641. 676.—Твор. св. Епиф., ч. 5, стр. 175. 211.

<sup>4)</sup> Epist. ad Iovian.,—Dräseke, p. 342.

<sup>5) &</sup>quot;διαμείνας άναλλοίωτος κατά την θεότητα",—Dräseke, p. 342 12.

<sup>6)</sup> ibid., Dräseke, p. 343, cp. 370.

<sup>7)</sup> Fidei expositio, - Dräseke, p. 342; ad Iovian., Dräseke, p. 342.

<sup>8)</sup> Ad Iovian., Dräseke, p. 342. 343; Fidei expositio, ibid., p. 370. 372. 379 и др.

<sup>9)</sup> Cp. Voigt, Die Lehre d. Athanasius v. Alexandrin, Bremen, 1861, s. 185 fg.

Онъ выражается такъ: "Христосъ былъ Богъ во плоти" 1); "тъло носилъ Сынъ ради спасенія міра" 2); у него встръчается даже такая мысль: "по плоти говоримъ, что Сынъ умеръ, и погребенъ и воскрещенъ изъ мертвыхъ, по духу же Онъ былъ вездъ, и на небъ и на землъ" 3). Впрочемъ. когда потребовали обстоятельства болье точной формулировки ученія о человіческой природі Христа, Аванасій выразилъ исповъдание полнаго Его человъчества, и достаточно прочесть одно его посланіе къ антіохійцамъ, чтобы видѣть, что и въ этомъ догматв онъ былъ такимъ же великимъ учителемъ церкви, какъ и въ ученіи о Троицъ. Аполлинарій не удержался на той высоть, на которой опъ стояль нъкоторое время, какъ защитникъ Никейскаго символа. Въ своемъ стремленіи раскрыть Божественность Христа онъ защель такъ далеко, что пожертвоваль для этой цели полнотой Его человъческой природы. Въ разсмотрънныхъ нами сочиненіяхъ онъ всюду обозначаетъ человъчество Христа терминомъ σάρς и σῶμα; здѣсь онъ еще не разработываетъ въ подробностяхъ ученіе о ней, но сопоставленіе его отдъльныхъ выраженій показываеть, что въ его понятіяхъ  $\sigmalpha 
ho arepsilon$  не обнимало собой полной человъческой природы, что оно обозначало не всего Адама, но только внѣшній видъ его, форму,  $\sigma \chi \tilde{\eta} \mu \alpha$ . Какъ точнъе понималъ Аполлинарій эту форму? что изъ полной человъческой природы онъ признаваль во Христъ? — на эти вопросы разсмотрънныя сочинения не дають ответа, а такъ какъ въ своеобразномъ решени этихъ вопросовъ и заключается главное заблуждение Аполлинарія, то въ разсмотрѣнныхъ сочиненіяхъ ученіе ихъ автора является сще въ благопріятномъ видъ.

Другимъ главнымъ пунктомъ, къ развитію котораго стремился Аполлинарій въ своемъ ученіи о Богочеловѣкѣ, было положеніе о личномъ единствѣ Христа. Это положеніе также стояло въ связи съ ученіемъ о Троицѣ. Христосъ есть одинъ, то есть, одно Лицо, ибо если во Христѣ два сына—одинъ истинный Сынъ Божій, а другой Сынъ Дѣвы, став-

<sup>1)</sup> Ad Epict., — Migne, gr. s., t. 26, c. 1065; Твор. св. Аелн., ч. Ш, стр. 340.

<sup>2)</sup> Sermo de fide,-Migne, ibid., c. 1265.

<sup>3)</sup> De incarn. et contra arian., — Migne, gr. s., t. 26, с. 100; Твор. св. Асан. ч. III, стр. 247.

шій Богомъ по дару и благодати, -- то Троица обращается въ четверицу и воплощение отдъляется отъ Нея 1). Но на пути къ разъясненію этого положенія Аполлинарія, какъ и нъкоторыхъ другихъ богослововъ его времени, встръчало повое затрудненіе. Оно состояло въ невыработанности терминологіи тогдашняго времени. Чтобы раскрыть единство Христа, сохраняя въ Немъ Божество и человъчество, необходимо было иметь дело сътакими терминами, и какъ ovoía φύσις, υπόστασις. Но взаимное отношеніе поняті, обозначаемыхъ этими терминами, далеко не встми одинаково мыслилось. Правда, въ ученіи о Троицѣ мало-по малу было лостигнуто общее соглашение въ томъ, что  $o\dot{v}o\dot{l}a$  или  $\phi\dot{v}o\iota_{S}$ обозначаеть собой родовое понятіе, холуо́у, а  $\psi \pi \acute{o}\sigma \tau \alpha \sigma \iota c$  лицо или индивидуумъ, гогог, въ области-же христологіи продолжало еще царствовать прежнее смешение понятій, о которомъ Іеронимъ въ половинъ 70-хъ годовъ писалъ къ Дамасу: "школа свътскихъ наукъ не знаетъ иного значенія слова: ипостась, какъ только сущность" 2). И не только въ IV-мъ въкъ, но даже и въ V-мъ, у св. Кирилла Александрійскаго, термины: природа (или сущность) и ипостась употребляются, какъ совершенно однозначущіе <sup>3</sup>). Аполлинарій еще менте могъ различать эти два термина, такъ какъ онъ былъ поклонникомъ Аристотелевской философіи, которая знала только индивидуальную природу и потому не могла установить никакого различія между φύσις и υπόστασις. Выходя изъ Аристотелевского отожествленія понятій природы ипостаси, антіохійскіе богословы, желавшіе раскрыть полноту и самостоятельность во Христъ Божества и человъчества, не только признали въ Немъ двъ природы, но и слишкомъ ръзко раздълили ихъ. Двъ природы во Христъ

<sup>1)</sup> Смыслъ этого довода Аноллинарія тотъ, что въ Троицу, при ученіи о двухъ сынахъ во Христь, вводится четвертое лицо человъка, рожденнаго отъ Маріи и что въ фактъ воплощенія (соб. рожденія) ни одно Лицо изъ св. Троицы не принимаеть участія (раждается человъкъ Іисусъ, а не Богъ—Слово).

<sup>2)</sup> Epist. ad Damas., — Migne, lat. s., t. 22, c. 256; Твор. блаж. Іеронима., ч. I, стр. 46.

<sup>3) ,,&#</sup>x27;Ασύγχυτοι αί φύσεις ήγουν ύποστάσεις (Migne, gr. s., t. 75, c. 1381. 13); ή τοῦ λόγου φύσεις ήγουν ύπόστασις (Apolog. c. Theodoret., — Migne, t. 76, c. 401. A).

у нихъ обратились въ двухъ сыновъ, изъ которыхъ одинъ быль вічно рожденный оть Отца Сынь Божій, а другой человькь изъ Маріи, Інсусь. Полнота природь сохранилась, по единство лица изчезало; Христосъ у инхъ являлся "инымъ и инымъ" 1), вившнимъ сопоставленіемъ двухъ самостоятельныхъ природъ или ипостасей, сопоставленіемъ двухъ сыновъ. Это понятіе о Христь противорьчило верь церкви и уничтожало самое воплощеніс. Аполлинарій хорошо поняль несостоятельность этого понятія и горячо взялся за опровержение его; его доводы, поскольку они направляются не противъ ученія о двухъ природахъ, а противъ признанія во Христь двухъ сыновъ, разнообразны, сильны и правильны. Но желая разъяснить единство Христа, онъ въ противоположность антіохійцамь впаль въ новое заблужденіс: выходя изъ того же отожествленія понятій природы и лица, онъ призналъ во Христъ не только одно Лицо, но и одну природу, сливъ Божество и человъчество въ одну сущность. Мы уже говорили, что само по себъ выражение Αποπλικαρία πμία φύσις. Θεοῦ λόγου σεσαρχωμέτη" не заключало въ себъ никакого заблужденія и могло быть понимасмо въ православномъ смыслѣ 2, но у него оно выдвигается въ качествъ противоположенія къ ученію о двухъ природахъ, и потому имъетъ иной смыслъ, нежели у св. Кирилла. Въ разсмотрѣнныхъ сочиненіяхъ Аполлинарій отвергаеть всякую мысль о какомъ-то бы ни было раздёленіи одного Христа, о какомъ-то бы ни было двойствъ въ Немъ. Высшее единение Бога съ человъкомъ во Христъ, по его мнънию, и состояло въ томъ, что Богъ и плоть составили одну природу. "Тъло не есть само по себъ особая природа въ единомъ Христв, такъ какъ оно не есть само по себв живое существо...

<sup>1)</sup> Cp. Athanas., Tomus ad Antioch.,—Migne, gr. s., t. 26, c. 804. 805; TBop. cb. Aeah. y. III, ctp. 194.

<sup>2)</sup> Въ этой мысли мы нашли опору въ сочиненіяхъ св. Іоанна Дамаскина: "признаемъ, — говорить онъ, — одну природу Бога Слова, то есть, Его Божества, воплощенную, то есть, соединенную съ плотью. Ибо если бы опъ (ръчь идетъ о св. Кириллъ) сказалъ: одна природа Бога Слова, не прибавивши: воплощенная, то безспорно исповъдалъ бы одну природу, но говори: одна природа Бога Слова и добавляя: воплощенная, въ этомъ словъ; воплощенная онт означилъ природу плоти".——1) e natura composita, — Migne, gr. s., t. 95, с. 117.

и Слово не выдъляется въ особую природу, которую Оно имъетъ по безплотію, такъ какъ Господь въ плоти, а не безплотный обиталъ въ мірѣ" 1). Это отожествленіе природы и лица во Христъ повлекло за собой новыя заблужденія. Если Богъ и плоть во Христъ составили одну природу, или сущность, то, стало быть, плоть во Христь единосущна Богу. Аполлинарій не остановился предъ этимъ выводомъ и призналъ, что "сама по себъ плоть не единосущна Богу, но Богъ-она, поскольку соединена въ одно Лицо съ Божествомъ" 3), что Христосъ "вмѣстѣ съ плотію единосущенъ Богу" 3), что "плоть и Богъ во Христъ-одно и тоже" 4). Получалось логическое противоръчіе: одну и туже природу, согласно Аполлинарію, нужно было называть и единосущной Богу и единосущной людямъ, объ одной и той же сущности говорить, что она есть Богъ и что въ то же время она есть созданіе. Это противоржчіе подмічено было противниками Аполлинарія. А чтобы устранить его, Аполлинарій должень быль обратиться къ полному раскрытію своихъ возарѣній на отношеніе Божества и человѣчества во Христъ. Онъ это и сдълалъ, --- на вопросъ своихъ противниковъ онъ отвътилъ отрицаніемъ человъческаго ума во Христь, то есть, высказаль то учение, за которое онъ быль отвергнутъ и осужденъ, какъ еретикъ. Какъ это случилось, объ этомъ говорятъ намъ фрагменты догматическихъ сочиненій Аполлинарія.

<sup>1)</sup> Epist. ad Dionys.,—Dräseke, p. 349. 350.

<sup>3)</sup> Epist. ad Dionys., Dräseke, p. 348.

<sup>3)</sup> De unitat., Dräseke, p. 345.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) In divin. incarnationis adversarios, Dräseke, p. 396, 23.

### ГЛАВА ПЯТАЯ.

# Фрагиенты догиатическихъ сочиненій Аполлинарія.

Зпаченіе утраченных сочиненій Аполлинарія и характеръ сохранившихся отъ нихъ фрагментовъ. — 1. Сочиненіе о Св. Троицѣ; отзывы о немъ свв. Василія и Григорія Богослова; попытка Дрэзеке открыть это сочиненіе Аполлинарія въ псевдо-Густиновскомъ "ἔνθεσις πίστεως" и изложеніе ея основаній; ея несостоятельность. 2. Полемическія сочиненія противъ Діодора и Флавіана; ихъ содержаніе и значеніе. 3. Сочиненіе Аполлинарія "О Божественномъ воплощеніи"; возможность возстановить это сочиненіе; необходимость отличать его отъ другаго "Слова о воплощеніи"; знализъ идей и понятій сочиненія о воплощеніи въ порядкѣ его содержанія; характеристика сочиненія и время его появленія. 4. Перечень догматическихъ сочиненій Аполлинарія, извъстныхъ по названіямъ, и обсужденіе полученныхъ отъ нихъ фрагментовъ.

Въ историко-догматическомъ отношении важнейшее значеніе въ ряду сочиненій Аполлинарія принадлежить темъ изъ нихъ, которыя во всей полнотъ раскрывали ученіе ихъ автора о Лицъ Богочеловъка, или, полемизируя съ противниками, подробно уясняли его съ той или другой стороны. Такого рода сочиненія были изданы Аполлинаріемъ концѣ его жизни и дѣятельности, -- не ранѣе (70-хъ годовъ IV-го въка, когда онъ открыто выступилъ со всеми особенностями своей христологической теоріи и возбудиль въ перкви волненія и полемику. Конечно, характерныя черты воззрѣній Аполлинарія можно наблюдать и въ разсмотрѣнныхъ нами его сочиненіяхъ, принадлежащихъ по большей части раннъйшему періоду его жизни, но здъсь онъ еще далеко не имфють той резкой окраски, какую оне получили въ позднъйшихъ его произведеніяхъ; здъсь онъ еще маскируются въ такихъ терминахъ, которые удобно могутъ быть истолкованы согласно съ ученіемъ церкви. Уже одинъ тотъ фактъ, что эти сочиненія были надписаны великими именами св. Григорія, Аванасія и Юлія и своими надписаніями вводили въ ошибку такого ревнителя православія, св. Кириллъ Александрійскій, наглядно показываетъ, какъ легко христологическая терминологія ихъ могла быть понята въ желательномъ для православнаго смысла. Не таковы тъ сочиненія, какими Аполлинарій заявиль себя съ 70-жъ годовъ IV-го въка. Въ нихъ онъ предпринялъ смълую за-

дачу — раскрыть въ возможной ясности и всосторонности свои возэрвнія на Христа, оправдать и защитить ихъ какъ по сравненію съ общераспространеннымъ ученіемъ, такъ и въ виду техъ возраженій, какія встречала его теорія въ рядахъ православныхъ. Эти сочиненія уже не оставляють мъста для сомнъній и колебаній на счеть неправославія ихъ автора: ихъ идеи и воззрвнія опредвленны и ихъ терминологія не допускаеть перетолкованія. Въ нихъ Аполлинарій борется съ ученіемъ церкви о полныхъ двухъ природахъ во Христь и хочеть его оспорить: въ нихъ, поэтому, онъ является главою новой ереси. -- Сочиненія этого класса не сохранились до нашего времени въ цъльномъ видъ; ихъ постигла таже судьба, какая выпала въ исторіи богословской литературы на долю большей части сочиненій древеретиковъ, то есть, они были уничтожены. Сами ученики Аполлинарія, измѣнявшіе надписанія нѣкоторыхъ книгъ своего учителя, видели себя вынужденными исключить ихъ изъ круга надписываемыхъ святоотеческими именами сочиненій, такъ какъ они носили на себъ слишкомъ явственную печать аполлинаріанства. Безъ сомнівнія, аполлинаристъ, поддёлывавшій надписи на менте важныхъ произведеніяхъ своего учителя, — съ целію обезпечить имъ доступъ и распространение среди православныхъ, -- еще съ большею готовностію подвергнуль бы той же операціи главные христологические его труды, если бы содержание ихъ не уничтожало всякую надежду на удачный исходъ подлога: Такъ, важнъйшее сочинение Аполлинария "о Божественномъ воплощении не испытало никакого измёненія въ своемъ надписаніи: оно цитируется подъ именемъ его автора до VII-го въка 1). И выдержки изъ этого сочиненія, оставленныя св. Григоріемъ Нисскимъ въ его общирномъ полемическомъ трудъ, прекрасно уясняютъ причину, обусловившую собой это кажущееся невнимание учениковъ Аполлинария къ важнъйшему его произведенію. Онъ со всею ясностью показывають, какъ мало возможно было надписать такого содержанія произведеніе какимъ либо изв'єстнымъ и значительнымъ именомъ въ исторіи церковной литературы; въ

<sup>1)</sup> Въ актахъ Латеранскаго собора 649-го года (Mansi, X, 1113—1116) и у автора "Patrum doctrina de Verbi incarnatione", Maji, VII, p. 20.



немъ каждый тезисъ обличалъ автора-ересіарха, сознательно борющагося противъ церковнаго ученія и різко проводящаго собственную теорію. Къ тому-же это сочиненіе о воплощеніи было особенно распространено среди читающей публики, знакомо было главнъйшимъ противникамъ Аполлинарія и вызвало пространное опровержение со стороны св. Григорія Нисскаго. Этой причинъ и должно приписать то, что вобще до настоящаго времени не сохранилось въ цёльномъ виде ни одного специфически аполлинаріанскаго произведенія съ полною христологической теоріей, хотя Аполлинарій и издаль не мало подобныхъ сочиненій. Заключать къ послёднему даетъ основание внушительное число фрагментовъ, полученное отъ Аполлинарія подъ различными названіями. Можно безъ преувеличенія сказать, что фрагментовъ Аполлинаріевыхъ произведеній сохранилось столько, сколько ихъ не сохранилось ни отъ одного другаго еретика древности. Судя по этому, на первый взглядъ, можно было бы ожидать, что большое число фрагментовъ съ именемъ Аполлинарія, оставленныхъ древностью, дастъ въ себѣ достаточный матеріаль для возстановленія въ общихъ чертахъ содержанія и характера утерянныхъ его сочиненій. Однако, при ближайшемъ разсмотрѣніи дѣла, такое ожиданіе ничѣмъ или весьма малымъ оправдывается. Сохраненіемъ фрагментовъ Аполлинарія мы главнымъ образомъ обязаны православнымъ полемистамъ съ монофизитствомъ, но задача, какую они при этомъ преследовали, делала для нихъ излишнимъ приводить изъ Аполлинаріевыхъ сочиненій разнообразныя выдержки. Они пользовались ими съ двоякою цёлію: съ одной стороны, они хотели раскрыть тожество или тесное сродство монофизитской ереси съ аполлинаріанствомъ въ ученіи объ одной природѣ Богочеловѣка, съ другойпутемъ сравненія подлиню-Аполлинаріевыхъ произведеній съ сочиненіями, выдаваемыми монофизитами за творенія свв. Григорія, Аванасія и Юлія, старались доказать подложность последнихъ и ихъ действительную принадлежность Аполлинарію. Но такъ какъ вопросъ о подлогь разработывался ими на основаніи сравненія только тіхъ цитать, которыя предъявлялись монофизитами въ свою защиту и которыя содержали въ себъ тоже учение объодной природъ Христа, съ параллельными мъстами Аполлинаріевыхъ сочиненій, то всё сохраненные полемистами фрагменты имёють одно и тоже содержаніе и въ большинстве случаевъ говорять объ одномъ и томъ же предмете. Эта однородность Аполлинаріевыхъ фрагментовъ весьма затрудняетъ и во многихъ отношеніяхъ дёлаетъ невозможнымъ опредёлить содержаніе и составъ тёхъ сочиненій, откуда они заимствованы. Часто приходится довольствоваться однимъ надписаніемъ, оставляя въ стороне решеніе дальнейшихъ библіографическихъ вопросовъ за невозможностью сказать что-либо болёе опредёленное.

Не смотря на эти трудности изученія фрагментовъ Аполлинарія, отказываться отъ изследованія ихъ неть основаній. То обстоятельство, что въ этихъ фрагментахъ предлежатъ намъ остатки важнъйшихъ въ историко-догматическомъ отношеніи сочиненій Аполлинарія, заключаеть въ себъ достаточно сильный мотивъ къ изученію ихъ. И это изучение не безплодно. Внимательный обзоръ и сравнение фрагментовъ, полученныхъ подъ разными надписаніями, приводить въ пекоторыхъ, - правда, весьма редкихъ, - случаяхъ къ открытію ихъ тъснаго взаимоотношенія и къ признанію принадлежности ихъ одному и тому же сочиненію. Эти открытія важны въ томъ отношеніи, что они съ каждымъ шагомъ приближаютъ къ более ясному представленію о потерянныхъ сочиненіяхъ, къ возстановленію ихъ состава и хода мыслей. Это должно сказать главнымъ образомъ о важнъйшемъ христологическомъ сочинении Аполлинарія о воплощении и о книгахъ противъ Діодора. Что касается до прочихъ сочиненій Аполлинарія, то перечень ихъ и анализъ оставшихся частей, какъ бы последнія ни были незначительны, все-же должны вести къ болбе точному представленію относительно литературно-догматической діятельности Аполлинарія. - Въ этой глав'т мы и разсмотримъ фрагментарно сохранившіяся сочиненія Аполлинарія въ томъ порядкъ, въ какомъ они слъдовали по времени своего появленія, начиная съ книги его о Троицъ.

1) Сочиненіе Аполлинарія о Троицъ.

Сочиненіе Аполлинарія о Троицѣ не дошло до нашего времени; о его существованіи у Аполлинарія и характерѣ содержанія мы узнаемъ изъ вторыхъ рукъ, — изъ свидѣтельствъ его современниковъ—свв. Григорія Назіанзина и

Василія Великаго. "Надмеваясь книгою своею о Троици, пишеть св. Григорій объ аполлинаристахь, — они клевещуть на насъ, будто бы въра наша не здравая, и многихъ что Аполлинарій, хотя и обольщають....; нужно знать, присвоилъ св. Духу именование Божества, однако же не сохранилъ у Него силы Божества. Ибо составлять Троицу изъ великаго, большаго и величайшаго, какъ бы изъ сіянія, луча и солнца (то есть, изъ Духа, Сына и Отца), -- что ясно написано въ его книгахъ, -- есть такая лъстница Божества, которая не на небо ведетъ, но низводитъ съ неба" 1). Эти слова были сказаны св. Григоріемъ въ то время, когда онъ, покинувъ въ Іюнъ 381 г. Константинополь, поселился въ Назіанзѣ или въ помѣстьи своего отца въ Аріанзѣ 2), и изъ своего уединенія не отказывался наблюдать за жизнію своего отечества. Они, однако, не дають возможности ближе определить время появленія книги Аполлинарія о Троицъ; всю свою дъятельность Григорій посвятиль на борьбу съ аріанствомъ, и только когда, возвратившись въ свой родной городъ, онъ ясно увиделъ въ немъ следы широкаго вліянія аполлинаріанства 3), онъ обратился къ изученію и опроверженію сочиненій Аполлинарія; его молчаніе и незнакомство съ этими сочиненіями въ болье раннее время, поэтому, не можетъ еще свидътельствовать за позднее ихъ появление 4). Болъе точныя указания относительно времени изданія Аполлинаріомъ книги о Троицъ можеть дать св. Василій своими письмами, относящимися къ 373-му году. Въ этомъ году севастійцы пустили ходъ сочиненіе, принадлежащее Аполлинарію, и на основаніи его осуждали Василія въ томъ, что онъ разд'вляеть изложенное тамъ ученіе 5). Что это было за сочиноніе,-

<sup>1)</sup> Epist. ad Cledon., 1, Migne, gr. s., t. 37, c. 189; Твор. св. Григор. Богосл., ч. IV, 167.

<sup>2)</sup> Ullmann, Gregor. von Nasianz, s. 179. 181. 189.

<sup>3)</sup> Ad Cledon., 1, Migne, gr. s., t. 37 с. 186; Тв. св. Григ. Богос. ч. IV, стр. 158. 159.

<sup>4)</sup> Какъ увидимъ ниже, въ это же время Григорій познакомился съ сочиненіемъ Аполлинарія о воплощеніи, хотя по прочнымъ данннымъ оно явилось значительно ранъе.

<sup>5)</sup> Epist. ad Melet., CXXIX; Migne, gr. s., t. 32, c. 537; Teop. ce. Bac. y. VI, c. 258, 259,

Василій не даеть прямаго отвіта; но онь характеризуеть его содержание такъ, что оставляетъ полную возможность догадаться, о чемъ оно разсуждало. Въ письмъ къ Мелетію, говоря объ этомъ сочиненіи, онъ называетъ Аполлинарія близко подходящимъ къ нечестію Савеллія; - значить, сочиноніе, составлявшее вопросъ, посвящено было раскрытію ученія о святой Троиців. Въ этомъ окончательно и убіждаетъ выдержка, приведенная Василіемъ отсюда, въ которой Аполлинарій раскрываеть вопрось объотношеніи Лицъ св. Троицы. Однако, позднее двумя годами, когда обвиненія св. Василія въ связяхъ съ Аполлинаріемъ снова усилились, онъ, принужденный очистить себя отъ нареканій, писалъ между прочимъ: "не помню, чтобы когда просилъ я у него (Аполлинарія) книгу (βιβλίου) о св. Духѣ, или получилъ посланную отъ него" і). Не объ этой ли книгъ о св. Духв шла рвчь и въ 373-мъ году? Изъ приведенныхъ словъ Василія видно, что онъ отрекается отъ знакомства съ книгой о св. Духѣ; онъ говоритъ далѣе, что онъ не многія сочиненія Аполлинарія читаль, что у него нътъ досуга входить въ такія изследованія; къ тому-жо онъ и не охотникъ до новостей 2). Напротивъ, книгу, о которой шла рычь въ 373 году, Василій зналь и читаль 3), и въ письмъ къ Мелетію цитоваль. Сверхъ того, въ 375 и 376-мъ году нареканія на Василія касались только его знакомства съ Аполлинаріемъ 4); въ 373-мъ же году Василія осуждали именно за сочиненія 3) Аполлинарія. Значить, книга о Св. Духв должна быть отличаема отъ той книги съ тринитарнымъ содержаніемъ, о которой говорить Василій въ письмахъ 373-го года и которую читалъ Григорій Богословъ.

Что представляло собой содержаніе этой книги о Троицѣ? этотъ вопросъ рѣшается трудно въ виду противорѣчивыхъ, даже діаметрально противоположныхъ сужденій о ней свв. Григорія и Василія. Если Григорій находить въ развитомъ

<sup>1)</sup> Ad Patroph. CCXIV, Migne, gr. s., t. 32, c. 916; Thop. ch. Bac., v. VII, crp. 198.

<sup>2)</sup> Ibid.

<sup>3)</sup> Ad Olymp. CXXXI, Migne, ibid., c. 565; TBop. cs. Bac., t. VI, ctp. 264.

<sup>4)</sup> Adv. Eustaph. CCXXIII; ad Genethl., CCXXIV.

<sup>5)</sup> Epp. ad Olymp. et ad Melet., cit. loc.

тамъ ученім "лістницу", то-ость, субординаціонизмъ, то Василій обличаеть автора ся въ нечестіи Савеллія, то есть, въ монархіанстві. Въ доказательство своихъ обличеній Василій ссылается на следующее место Аполлинаріева сочиненія: "такъ что необходимо представлять себѣ первое тожество сопряженно во всемъ, лучше же сказать, соединенно съ инаковостью, коль скоро говорится, что второе и третье есть одно и тоже. Ибо что есть Отецъ первично, то Сынъ есть вторично, и Духъ третично. Но опять, что Духъ есть первично, то Сынъ есть вторично, поколику безъ сомнѣнія и Господь есть Духъ, и Отецъ третично, поколику безъ сомивнія Богъ есть Духъ. И если неизреченную тайну сію выразить усиленнъе, то Отецъ есть отечески (представляемый) Сынъ, а Сынъ — сыновно (представляемый) Отецъ. А подобно сему можно сказать и о Духъ, лику Троица есть единый Богъ" 1). Сами по себъ недостаточно ясныя, эти слова Аполлинарія особенно не вразумительны благодаря тому, что они переданы отрывочно отъ хода разсужденія, которому они принадлежатъ. Начало ихъ, очевидно, представляетъ собой уже выводъ изъ предыдущаго ( $\omega_{\sigma\tau\varepsilon}$ —такъ что, почему); но къ какому ученію относится этотъ выводъ, къ ученію-ли самого Аполлинарія <sup>2</sup>), или къ ученію, опровергаемому имъ <sup>3</sup>),—этого ръшить невозможно. — Съ большею легкостью уясняется свидетельство Григорія Богослова. По его словамъ, Аполлинарій построиль свое ученіе о Троиць такъ, что Троица представлялась сложенной "изъ великаго, большаго и величайшаго, какъ бы изъ сіянія, луча и солнца". Мы уже имъли случай замътить, что это суждение Григорія слъдуеть относить не къ онтологическому, а къ экономическому ученію Аполлинарія о Троицъ. Аполлинарій не отдъляль догмата о Троицъ отъ догмата о воплощении, и свою христологію развиваль въ связи съ тринитарнымъ ученіемъ. Вфроятно, онъ и въ извъстной Григорію "книгь о Троицъ" поступалъ такимъ же образомъ: онъ здёсь разсматривалъ Троицу такъ,

<sup>1)</sup> Ad. Melet., cit. loc.

<sup>2)</sup> Какъ даетъ понять св. Василій, пользующійся этими словами для обличенія Аполлинарія.

<sup>3)</sup> Какъ предполагаетъ русск. переводъ, Твор. ч. VI, 258; "почему имъ необходимо и т. д.". Въ греческомъ текстъ "имъ" нътъ.

какъ Она проявилась въ дёлё спасенія людей, въ дёлё возведенія перстнаго человъка въ небеснаго, и на это намекаетъ самъ св. Григорій, называя Тронцу Аполлинарія лестницей, которая не на небо возводить, но назводить съ неба. Этотъ выводъ прекрасно подтверждается сохравившимися до нашего времени фрагментами полемическаго сочиненія Аполлинарія противъ Діодора. Первый фрагментъ изъ него озаглавливается такъ: "καὶ ἐν τῷ πρὸς Διόδωρον λόγω, τῶ πρώτω μετὰ τὸν περὶ Τριάδος λόγον, ἐν κεφαλαίω иб" 1); значить, до 14-й главы первой книги Аполлинарій оправдываль свое учение о Троицъ противъ нападеній Діодора, но содержание оставшихся фрагментовъ относится исключительно къ христологическимъ вопросамъ. Отсюда следуеть, что Діодорь опровергаль такое сочиненіе Аполлинарія, въ которомъ ученіе о Троицъ соодинено было съ ученіей о воплощеніи, а это вполнів и согласуется съ словами Григорія. — Такъ какъ объ этомъ сочиненіи Аполлинарія св. Василій говорить въ письмахъ 373-го года, то и время его составленія нельзя отдалять отъ этой даты.

Книга Аполлинарія о Троицъ въ ряду прочихъ его догматическихъ произведеній обращаетъ на себя вниманіе въ томъ отношеніи, что она является переходной стадіей къ сочиненіямъ съ подробнымъ изложеніемъ христологіи и потому должна была имъть важное значение въ процессъ развитія догматическихъ воззрівній Аполлинарія. Однако, на основаніи свидётельствъ древности о ней трудно сказать болье того, чымь мы сказали. Желая вознаградить современную науку за утрату этого любопытнаго сочиненія Аполлинарія, ученый Дрэзеке утверждаеть, что оно подобно многимъ другимъ произведеніямъ Аполлинарія сохраняется еще въ цъломъ видъ и по наше время, хотя и не подъ именемъ его действительнаго автора. Онъ пытается доказать, что издаваемое въ числъ подложныхъ твореній св. Іустина Философа "Изложеніе правой въры" есть ничто иное, какъ та книга Аполлинарія о Троицъ, о которой говорять Василій Великій и Григорій Богословь 2). Къ обо-

<sup>1)</sup> Adv. fraud. Apoll.,-Migne, gr. s., t. 86, 2, c. 1965.

<sup>2)</sup> Дрезеке посвятиль этому вопросу цѣлый рядь статей, именю: "Die doppelte Fassung der pseudo-Iustinischen μἔκθεσις πίστεως ήτοι περὶ τριάσος", въ Brieger's Zeitsch. f. Kirchengesch., VI, 1—46; "Apollinarios von

эрѣнію и обсужденію направленныхъ къ этой цѣли доводовъ Дрэзеке мы и переходимъ 1).

Сочинение съ именемъ Іустина "έχθεσις της δρθης πίστεως йтог леді тогабос" 2) становится изв'єстнымъ въ церковной литературѣ съ VI-го вѣка; его цитирують Леонтій Византійскій, авторъ "Patrum doctrina", Никифоръ Константинопольскій, Евфимій Зигабень, Өеоріань 3) и Михаиль Глика 4). Его непринадлежность Іустину, имя котораго оно носитъ въ своемъ надписаніи, не требуетъ никакихъ доказательствъ; поздивишее происхождение этого тринитарно-христологическаго содержанія сочиненія ясно видно въ каждой его строчкѣ, въ каждомъ терминъ и понятіи. Оно принадлежитъ къ тъмъ блуждающимъ произведеніямъ древне-церковной письменности, относительно автора которыхъ не составилось никакого опредъленнаго взгляда въ наукъ 5) и время появленія которыхъ обозначается обычно вѣками 6). Правильному обсужденію этого сочиненія до последняго времени отчасти препятствовало то обстоятельство, что, при изследованіи его, оно принималось въ томъ целомъ виде, въ какомъ оно и существуеть въ изданіяхъ. Дрэзеке 7) впервые при-

Laodicea der Verfasser der echten Bestandtheil. d. pseudo-Iustinischen Schrift ἔκθεσις πίστεως" (ibid. ss. 503—550); "Uber die Auffassungszeit d. pseudo-Iustin. ἔκθεσις πίστεως ἤτοι περί τριάδος" Βτ Hilgenfeld's Zeitschr. für wissensch. Theologie, 26, s. 481—497.

<sup>1)</sup> Въ сокрашенномъ видъ эти доволы Дрэзеке изложилъ въ статъъ "Apollinarios'trinitarische Hauptschrift" помъщенной въ введеніи къ его изданію сочиненій Аполлинарія (Apollinarios v. Laodicea, s. 158—182). Но для большей полноты и въ цъляхъ безпристрастія, при оцънкъ его гипотезы, мы будемъ пользоваться не этой его сокращенной статьей, а отмъченными выше.

<sup>2)</sup> Лучшимъ изданіемъ всѣхъ подлинныхъ и подложныхъ сочиненіи Іустина единогласно признается изданіе Otto "Corpus apologetarum Christianorum saeculi secundi" Мы пользуемся 3-мъ изданіемъ, Ienae 1880; t. III, pars. I.

<sup>3)</sup> Cm. Otto, prolegomena, p. VIII.

<sup>4)</sup> Harnack. Uberlieferung d. Griech. Apologeten. 2-ten Iahrhund;—Texte und Untersuch. 1. B. 1 n 2 H., s. 165. anm. 152.

<sup>3)</sup> Cp. Otto, De Iustini scriptis et doctrina, Ienae, 1841, p. 63 sqq.

<sup>6)</sup> Ср. Harnack, cit. op., "оно принадлежитъ времени между 450—600. rr.", Ibid.

<sup>7)</sup> Cm. статью "Die doppelte fassung d. pseudo-lustinischen ἔκθεσις πίστεως ἤτοι περὶ τριάδος,—Zeitsch. f. Kirch.—gesch., VI, 1—46.

надлежить заслуга на основании анализа кодексовъ, указанныхъ въ изданіи Отто 1), открыть двѣ редакціи этого сочиненія, - пространную, въ какой оно обычно и издавалось, и болье краткую, въ которой оно существуетъ въ древнъйшихъ кодексахъ 2), — чъмъ вносится уже не малое упрощеніе въ рішеніе вопроса о происхожденіи сочиненія. Свое право различать эти двъ редакціи, помимо указанія кодексовъ, Дрэзеке утверждаетъ длиннымъ рядомъ доказательствъ и соображеній и последовательнымъ сравненіемъ объихъ редакцій. Мы отметимъ главные пункты отличія пространной редакціи отъ краткой: а) добавленія въ кодексахъ втораго класса написаны языкомъ инымъ по сравненію съ текстомъ кодексовъ древнъйшей фамили: въ то время какъ последний излагаетъ предметъ ясно и определенно, языкомъ свободнымъ отъ риторическихъ прикрасъ, добавленія кодексовъ втораго класса отличаются неясностью и искусственною изысканностью выраженій, доходящей до темноты <sup>3</sup>); b) авторъ пространной редакціи им'ветъ свои излюбленные слова и обороты; с) онъ съ особеннымъ усердіемъ развиваеть некоторыя темы, высказанныя въ краткой редакціи, какъ напр. тему объ ограниченности человъческаго по-

<sup>1)</sup> Cm. pp. VIII-XXII.

<sup>2)</sup> Сюда относятся коденсы, помъченныя у Отто буквами В (codex Parisinus, sub fine saec. XIII scriptus-p. X), D (codex Coislianus CXX, decimo saeculo ineunte scriptus, - кодексъ, выдающійся по древности и авторитету-р. XII) и G (codex Gissensis DCLXIX, 16-го въка, составленный, однако, не по BD-р. XIV). Къ этой фамиліи кодексовъ пужно еще отне-CTH: codex Ambrosianus XIV B., codex Florentinus XXXV plut. VII, XIV въка, codex Vaticanus CDXXIII (pp. XX), codex Mosquensis (синодальной библіотеки въ Москвъ, XV въка, XXXIV). Эти кодексы мы будемъ называть въ дальнейшемъ кодексами древнейшей фамиліп. Въ составъ втораго класса входять кодексы: Parisinus, MCCLXVIII, 12 в;—alter Par. MCXXXVIII, 16 B., — tertius CDL, 1364 r., Coislianus CCXXV, 15 B., Claromontanus LXXXII, 1541 r., argentorutensis IX, XIII-го или XIV в. и др. — вообще древивний изъ этихъ кодексовъ не превосходить 12 въка. Въ Британскомъ музет существуеть еще Сирскій кодексъ 10-го вта, но имъ Отто не пользовался (vid. prolegomena, VIII—XXII). Опубликованные Питрой фрагменты этого сочиненія по сирской рукописи Ватиканской библіотеки (Апаlecta sacra, IV, Paris., 1883, 11—16; 287—292) относятся къ пространной редакцін.

<sup>3)</sup> Dräseke, cit. op., s. 9.

знанія 1); d) въ отношеніи къ тексту кодексовъ древнійшей фамиліи авторъ вставокъ лишь распространяеть нѣкоторыя положенія обработываемой редакціи, нарушая иногда связь и последовательность ея и компилируя по местамъ книги св. Василія противъ Евномія 2) или слова св. Григорія Богослова 3). Авторъ этахъ вставокъ и долженъ быть уличенъ въ томъ преднамъренномъ обманъ, который находить Гарнакъ 4) въ его начальныхъ словахъ, имъющихъ цвлію расположить читателя къ признанію принадлежности "Изложенія правой въры" Іустину ссылкой на извъстные труды этого апологета противъ іудеевъ и эллиновъ, такъ какъ этихъ словъ нетъ въ кодексахъ древнейшей фамиліи 5). Краткая редакція открывалась прямо съ теперешней второй главы словами: "итакъ (тойгог) почитать одного Бога научають нась Божественныя писанія" 6). Эту краткую редакцію 7) сочиненія о правой въръ или о Троицъ Дрэзеке и считаетъ дъломъ Аполлинарія 8), надписаннымъ учениками

<sup>1)</sup> СС. VIII, IX, XI, XII, XVII—добавленія противъ кодексовъ ВDG.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cf. c. V, p. 20 et contra Eun. cap. 34; c. 8, p. 28. C. et contra Eun. c. 12.

<sup>3)</sup> C. X, p. 36 D cf. Orat. XXIX.

<sup>4)</sup> Cit. op., s. 166.

 $<sup>^{8}</sup>$ ) Сочиненіе начинается такъ: ἰκανῶς τὸν κατὰ Ἰονδαίων καὶ Ἐλλήνων ἐπελθόντες ἔλεγχον, ἀκολούθως αὐθις τὸν υἰγιᾶ τῆς πίστεως ἐκτιθέμεθα λόγον,—р. 2. Возможно, что уже въ древивйшей редакціи это сочиненіе было надписано именемъ Іустина и авторъ вставокъ хотѣлъ только связать его съ апологетическими трудами философа, вставивши нѣчто свое для разъясненія и принявши это "изложеніе правой вѣры" за 3-ю положительную часть обширнаго труда апологета. Изложеніе вѣры и было принимаемо за 3-ю книгу одного произведенія. Авторъ "Patrum doctrina" цитируетъ его подъ заголовкомъ πἐκ τ. περὶ τριάδος βιβλίον τρίτου" (Maji, VII, 21. 24 и др.) и только въ одномъ мѣстѣ πὲκ τοῦ περὶ τριάδος δεκάτον λόγου"... (Maji, VII, 29); но по догадкѣ Гарнака здѣсь вмѣсто δεκάτον слѣдуетъ читать τρίτον (I=I). (См. cit. op., s. 166, anm. 159.)

<sup>6)</sup> С. II, р. 4, 1. Тоігиг—само по себѣ не свидѣтельствуетъ за то, чтобы въ предыдущемъ необходимо что-нибудь заключалось. Такъ сочиненіе Плотина къ гностикамъ начиналось тоже съ тоігиг по свидѣтельству Цорфирія (Ennead., ed Volkm., 1, 10, 9).—Dräseke, s. 503, anm. 1; ср. "Apollin. v. Laodic.", s. 158, anm. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Ни одинъ церковный писатель не цитируетъ краткой редакціи въ отд'яльности; цитаты Леонтія относятся уже къ пространной.

<sup>8)</sup> Поэтому и въ своемъ изданіи сочиненій Аполлинарія онъ пом'вщаєтъ и это "изложеніе правой в'тры" въ краткой редакціи, перепечатавъ его съ изданія Отто.

его именемъ Іустина съ тою же цѣлію, съ какою они искажали надписанія и другихъ его сочиненій.

Въ развитии своихъ доказательствъ Дрэзеке хочетъ опираться на внёшніе и внутренніе признаки принадлежности этого сочиненія о въръ или Троицъ Аполлинарію; опъ находить его содержание вполнъ соотвътствующимъ той характеристикъ, какую даетъ св. Григорій Богословъ о книгъ Аполлинарія о Троицъ '). Слова Григорія намъ извъстны: насколько же соответствуеть имъ сочинение исевдо-Тустина о Троицъ въ его краткой редакціи? Что касается до надписанія сочиненія, то цитаты двевне-церковныхъ писателей изъ псевдо-Іустиновскаго изложенія въры вполит совпадають съ темъ заголовкомъ книги Аполлинарія, какой сообщаеть св. Григорій. Авторь "Patrum doctrina" знаеть его, какъ " $\beta\iota\beta\lambda$ ίον  $\pi\varepsilon\varrho$ ι τ $\varrho\iota$ άδος"  $^{\circ}$ ). Леонтій и Никифоръ дають ему надписаніе  $n\pi \epsilon \rho i \tau \tilde{\eta} c \dot{\alpha} \gamma i \alpha c \tau \rho i \dot{\alpha} \delta o c^3$ ). Оно также хорошо отвъчаетъ и тому извъстію Григорія относительно содержавшагося въ книгъ Аподлинарія ученія о Св. Духъ, что въ ней этотъ послъдній присвоилъ Св. Духу именоваліе Божества". Если не понимать это свидетельство въ томъ смыслъ, что Аполлинарій назваль Св. Духа Богомъ (какъ въ  $K\alpha\tau\dot{\alpha}$  μέρος πίστις), το и оно находить себѣ полное оправданіе въ разсматриваемомъ псевдо-Іустиновскомъ сочиненіи; немъ исповъдуется одна сущность и одно Божество Троицы 4); Св. Духъ вмъстъ съ Отцемъ и Сыномъ называется "однимъ и тъмъ же по сущности" 5) и имя Божества признается общимъ для всёхъ Трехъ Лицъ 6); раздёляя все существующее на созданное и несозданное, псевдо-Іустиновская книга о Троицъ на основании Св. Писанія доказываетъ, что ни Сынъ, ни Духъ не причисляются къ тварному бытію 7), а напротивъ Сынъ открылъ Божественную природу Духа, повелъвши свеимъ ученикамъ крестить во

<sup>.1)</sup> Dräseke, Brieger's Zeitschr. f. K-G., VI, 515. 516; cp. Apollinarios v. Laodicea, s. 162 fg.

<sup>2)</sup> Maji, VII, 21. 22. 24 и пр.

<sup>3)</sup> Cm. Otto, Prol., VIII.

<sup>4)</sup> Otto, c. 2, p. 6, 4. 5: Dräseke, p. 354, 13. 14.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Otto, c. 3, p. 6, 15; Dräseke, p. 354, 23.

<sup>6)</sup> Otto, c. 3, p. 8, 1; Dräseke, p. 354, 27.

<sup>7)</sup> Otto, c. 4, p. 12 sq; Dräseke, p. 355.

имя Отца и Сына и Св. Духа 1) и т. д. Но не эти совпаденія могуть рішить вопрось о принадлежности псевдо-Іустиновской книги о въръ Аполлинарію, такъ какъ они должны найти себъ мъсто въ любомъ сочинении о Троицъ, написанномъ позднъе IV-го въка. Болъе характеристичнымъ следуеть признать то замечание Григорія, что Аполлинарій составилъ Троицу изъ великаго, большаго и велича йшаго. какъ бы изъ сіянія, луча и солнца. Григорій говоритъ, что это ясно написано въ книгахъ Аполлинарія: написано-ли это въ книгъ псевдо-Густина? Дрэзеке указываетъ это мъсто въ заключительной главъ сочиненія псевдо-Іустина; здъсь авторъ его отвъчаетъ на поставленный имъ вопросъ: "какимъ образомъ Слово, при сутствуя по сущности въ Своемъ собственномъ храм $\dot{\mathbf{b}}$  ( $\dot{\epsilon}v$   $\tau\tilde{\omega}$   $oix\epsilon l\omega$   $va\tilde{\omega}$ , т. е. въ челов $\dot{\mathbf{b}}$ к $\dot{\mathbf{b}}$ ), въ то же время находится во всемъ, и какое преимущество имъетъ Его храмъ ( $\delta v \alpha \delta c$ ) предъ всъмъ прочимъ?"  $^{9}$ ). Въ видахъ разъясненія этого вопроса, авторъ пользуется развитымъ имъ ранъе сравненіемъ Слова съ солнцемъ: "всъмъ намъ ежедневно предлежитъ одно и тоже солнце, и не удъляетъ изъ своего свъта одному болъе, а другому менъе, но всемъ сообщаетъ свою силу въ равной мере. Кто имеетъ сильное зрвніе, тоть воспринимаетъ большее отъ ого луча  $(\tau \tilde{\eta}_S \ \dot{\alpha} \varkappa \tau \tilde{\iota} vo_S)$ , не потому, чтобы солнце предлагало ему болье, чымь прочимь, но по силы собственнаго зрыня, немощной же зрвніемъ не можеть по слабости глазь выносить даже отблеска свъта (τοῦ φωτὸς τῷ ἀπαυγάσματι προςβλέπειν). Такъ мнв думается, что и солнце правды, какъ Богъ въ равной мъръ присутствуетъ по сущности во всемъ, мы же всъ, какъ слабые очами и болъющіе ранами гръховъ, не выдерживаемъ присутствія свъта, но Его собственный храмъ, какъ чистейшее око, вмещаетъ даже сіяніе всего света (γωροῦντα τοῦ φωτὸς όλον τόν αἴγλην), μόο ομε создань оть Св. Духа и всецъло очищенъ отъ гръха з). Здъсь, какъ мы видимъ, для уясненія догматической истины, действительно, употреблены тъ же подобія, о какихъ говоритъ Григорій Богословъ, — подобія солнца, луча и сіянія; однако,

<sup>1)</sup> Otto, c. 4, p. 16; Dräseke, p. 356.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Otto, c. 17, p. 62; Dräseke, p. 362.

<sup>3)</sup> Otto, c. 17, p. 64; Dräseke, p. 363.

это совпаденіе только кажущееся и вившнее. То правда, что слова Григорія нельзя относить къ онтологическому ученію Аполлинарія о Троицв, но все же ихъ нужно относить къ догмату о Троицъ, а не къ разъяснению отношенія естествъ во Христь. Григорій выражается ясно, что Аполлинарій составиль Троицу "изъ великаго, большаго и величайшаго, какъ бы изъ сіянія, луча и солнца", и затемъ прибавкой: "то есть, изъ Духа, Сына и Отца" делаеть несомнъннымъ, что эти подобія Аполлинарій прилагалъ къ Лицамъ Св. Троицы. Иначе бы Григорій не могъ обвинить Аполлинарія въ томъ, что его Троица представляеть собой лестницу, которая не на небо ведеть, но низводить съ неба. Между темъ въ псевдо-Густиновской книге о Троицъ эти подобія приложены не къ уясненію взаимоотношенія Лицъ Св. Троицы, но къ ученію о совершенно другомъ предметь. Излагая свое исповъдание объ отношении Сына къ Отцу, псевдо-Іустинъ пользуется подобіемъ, указаннымъ въ символъ въры: "Сынъ, по его словамъ, родился отъ Отца, какъ свътъ возсіоваеть отъ свъта" 1), но это далеко не то, о чемъ говоритъ Григорій. Есть всв основанія утверждать, что слова Григорія о книгв Аполлинарія относятся къ ученію о Троицъ, поскольку она проявляется въ дёлё домостроительства, но чтобы Григорій разумёль здісь подобія, приложенныя Аполлинаріемъ къ чисто-христологическимъ вопросамъ, этого не говоритъ и Дорнеръ, на котораго опирается Дрэзеке; этого не можетъ доказать и Дрэзеке, не извращая словъ Григорія.

Отсутствіе вившнихъ свидвтельствъ за принадлежность псевдо-Густинова сочиненія о Троицв Аполлинарію можетъ, конечно, восполняться явственными внутренними признаками его происхожденія изъ-подъ пера Аполлинарія. За ними, по устраненіи свидвтельства Григорія, и должно остаться рышающее значеніе. Все сочиненіе псевдо-Густина рызко дылится на двы части: первая изъ нихъ (сс. 2—9) посвящена ученію о Св. Троицв, вторая (10—17) раскрываетъ ученіе о Лиць Богочеловыка. Обратимся къ анализу воззрыній автора на Св. Троицу. Сравнивая эту часть съ подлинными произведеніями Аполлинарія, Дрэзеке находить между

<sup>1)</sup> Otto, c. 9, p. 30, 18; Dräseke, p. 357, 20.

тъмъ и другими общность основныхъ воззръній и совпаденіе въ текстахъ св. Писанія, приводимыхъ въ доказательство развиваемаго ученія о Троицъ. Однако, указанныя этимъ ученымъ параллели 1) далеко не такъ характеристичны и не такъ убъдительны, чтобы необходимо было признать авторомъ ихъ одно лицо. Безъ сомнвнія, пока сравненіе касается ученія объ одномъ Божествъ и одной сущности Св. Троицы, Аполлинарій, какъ защитникъ Никейскаго исповъданія, остается солидарнымъ съ авторомъ псевдо-Іустиновской книги о въръ; но кто-же послъ IV-го въка не училъ объ одномъ Божествъ и одной сущности Троицы? Кто не признавалъ Св. Духа принадлежащимъ къ Ней? Кто не приводиль въ доказательство единосущія Троицы словъ Спасителя: идите, научите всъ народы, крестя ихъ и т. д. (Ме. 23, 19)? Между темъ, все параллели къ тринитарной части, представленныя Дрэзеке, относятся къ этимъ пунктамъ. Указавши "общность основныхъ возэрвній", Дрэзеке уже не ставить вопроса о разностяхь между ученіемь псевдо-Іустина и воззрѣніями Аполлинарія на Троицу, -- онъ замалчиваетъ ихъ, какъ будто ихъ вовсе и не существуетъ. На самомъ. же деле, какъ въ общемъ, такъ и въ частностяхъ "общность основныхъ возэрвній соединяется съ существенными разностями, имфющими полное значение и цфну въ вопросф объ авторъ, скрывающемся подъ именемъ Іустина.

Если бросить взглядь на ученіе псевдо-Іустина о Св. Троицѣ съ его общей и положительной стороны, то здѣсь прежде всего обращаеть на себя вниманіе точность и выработанность понятій автора, оставляющая позади себя время Аполлинарія. Мысль его всюду идеть отъ Отца къ Сыну и Св. Духу; Второе и Третье Лицо Св. Троицы поставляются въ прямое отношеніе къ Первому Лицу. "Изъ собственной сущности Отецъ раждаетъ Сына, и изъ нея же изводитъ Духа <sup>2</sup>)". "Отецъ есть черожденный, отъ Котораго Сынъ раждается и Духъ исходитъ <sup>3</sup>)". "Какъ Сынъ изъ Отца, такъ и Духъ <sup>4</sup>)". При единствѣ Божеской сущ-

<sup>1)</sup> Zeitschr. f. Kirch.—Gesch. VI, 527-530.

<sup>2)</sup> Otto, c. 2, p. 6, 3. 4; Dräseke, p. 354, 12—13.

<sup>3)</sup> Otto, c. 2, p. 6, 8. 9; Dräseke, p. 354, 16. 17.

<sup>4)</sup> Otto, c. 9, p. 32, 7. 8; Dräseke, p. 357, 29. 30.

вости, -Отепъ, Сынъ и Св. Духъ суть "образы бытія" этой сущности; такъ "Отецъ имъетъ различе съ Сыномъ и Духомъ по образу бытія, по сущности же одно и тоже съ Ними 1)". Ипой оттенокъ носили понятія Аполлинарія: у него Отецъ есть не только то, что псевдо-Іустинъ называетъ образомъ θΜΤΊЯ, θΟ εlς θεoς, dρχη τ. θεoτητος, δ θεoς δ); θΓΟ δΜΗ δΟ шла отъ Отца чрезъ Сына къ Духу Святому, и католики могли бы найти въ его понятіяхъ зарождающіеся элементы своего ученія о Св. Духів, тогда какъ псевдо-Іустинъ стоить лалеко отъ всякато сближенія съ filioque. Раскрывая различіе Лицъ Св. Троицы по образу бытія, псевдо-Іустинъ всюду Отца называеть нерожденнымъ (дугинтос), Сынарожденинымъ (γεννητός), Духа — исходящимъ (εκπορευτός). Это была терминологія, вполив установившаяся въ его время: "какъ бы некая почать, слово "нерожденный", сказанное къмъ либо, обозначаетъ намъ именно ипостась Отца, и опять слыша имя "рожденнаго", какъ бы нъкоторый знакъ, мы воспринимаемъ мысль о Сынъ, и тотчасъ же чрезъ наименованіе "исходящаго" намъ приходить на память особое Лицо Духа 3)". Такой определенности еще не знало время Аполлинарія, время не установившейся терминологіи и бурныхъ споровъ о единосущіи. Аполлинарій означаеть Отца терминомъ доуй и Эгос, Сына — рождениемъ и Господомъ, Духа-посылаемымъ отъ Отца чрезъ Сына, и много силъ тратить на уясненіе того, что для псевдо-Іустина такъ ясно и определенно. Въ частности: Аполлинарій называлъ Сына $n\gamma \epsilon \nu \nu \eta \mu \alpha^4$ )" Η  $n\gamma \epsilon \nu \nu \eta \theta \epsilon i \varsigma^5$ )", ΗΟ ΗΘ  $n\gamma \epsilon \nu \nu \eta \tau i \varsigma^4$ ,—Духа Свя-ΤΆΓΟ--- "έχπεμπόμενος δι' υίοῦ )", "έχ. τ. ούσίας τοῦ πατρὸς δι' υίοῦ aldiws expenses  $(3)^{4}$ , uph  $_{1}$ ex.  $\tau$ . Deov di' viov yogyyo'uevos  $(3)^{4}$ , но не "έππορευτός". Весьма сомнительно, чтобы Аполлинарій употребляль выражение τρόποι ψπάρξεως, которое столь часто

<sup>1)</sup> Otto, c. 3, p. 6, 14-16; Dräseke, p. 354, 22. 23.

См. выше гл. 2-я этого отдъла, стр. 157 сл.

<sup>3)</sup> Otto, c. 3, p. 10, 10—15; Dräseke, p. 355, 18—24.

<sup>4)</sup> K.  $\mu$ .  $\pi$ ., Maji, VII, p. 170 a. 172 ab. 174 b; Dräseke, p. 374, 1 sq.; 377, 22

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ibid., Maji, p. 171 a, 174 b; Dräseke, p. 371, 13; 377, 32.

<sup>6)</sup> lbid., Maji, 170 b; Dräseke, p. 371, 5.

<sup>7)</sup> Ibid., Maji, 174 b; Dräseke, p. 377, 34.

<sup>8)</sup> Ibid., Maji, p. 175 a; Dräseke, 378, 24. 25.

въ устахъ псевдо-Густина 1). Аполлинарій еще борется за то, что псевдо-Іустинъ раскрываеть въ качествъ общеизвъстнаго и общепризнаннаго. Это ясно выражается въ отсутствіи полемическаго элемента въ разсматриваемой части. Псевдо-Іустинъ не упоминаетъ ни о какомъ противномъ мивніи, ни о какомъ врагв. Правда, онъ доказываетъ, что Сынъ и Св. Духъ сопричисляются въ Писаніяхъ не твари, но Отцу; однако, это доказательство не есть опроверженіе противной мысли, но положительное обоснованіе того тезиса, что Сынъ и Духъ одной сущности съ Отцомъ. Особенно это ясно на ученіи о Св. Духѣ; "Духъ исходить отъ Отца", Онъ есть "исходящій", — этого псевдо-Іустинъ не считаетъ нужнымъ доказывать; онъ не намекаетъ ни на что, похожее на духоборство, и ведетъ ръчь о Св. Духв всюду рядомъ съ раскрытіемъ ученія о Второмъ Лицв. Могъ-ли такъ писать Аполлинарій, -- ясный отвётъ на это даеть его "Подробное изложение въры" въ своей постоянной полемикъ съ врагами единосущія, въ анаеемахъ ложнымъ ученіямъ, въ стремленіи найти, насколько возможно болве, текстовъ въ защиту Божества Св. Духа.

Въ вопросв о принадлежности псевдо-Іустиновскаго сочиненія о Троицв Аполлинарію въ ряду внутреннихъ признаковъ главное значеніе должно быть оставлено за его христологическою частью: здѣсь должны выступить наружу особенности воззрѣній автора; здѣсь Аполлинарій не могъ бы скрыть себя. Дрэзеке, дѣйствительно, и здѣсь находитъ совпаденія какъ въ положительномъ содержаніи, такъ и въ полемическихъ выраженіяхъ псевдо-Іустина <sup>2</sup>), но указываемыя имъ параллели опять же не отличаются опредѣленностью и характерностью и не могутъ вести ни къ какому заключенію. Такъ уже въ первомъ сдѣланномъ имъ сопоставленіи словъ псевдо-Іустина съ подлинными выраженіями Аполлинарія сходство касается только отдѣльныхъ словъ и терминовъ и не относится къ существу дѣла. Онъ пользуется слѣдующей параллелью:

<sup>1)</sup> Otto, c. 3, p. 6, 11. 15; p. 8. 6. 7. 12. 15. 17 и др

<sup>2)</sup> Zeitschr. f. Kirch.—Gesch., VI, 533.

## Περὶ τριάδος

#### Аполаннарія.

"Επειδήπευ άμαρτῶν ὁ Πδάμ | Αλλ'οὐκ ἢν ἄνθρώπου τοῦ ἐκ θανάτω τὸ γένος ὑπέβαλε καὶ τὴρ γῆς, ὡς αὐτοὶ νομίζουσι, άλλὰ φύοιν όλην ύπεύθυνον τῷ χρέει θεοῦ τοῦ καταβάντος πεποίημετ, δ υίος το υ θεο υ 1) ούρατου το είς ετωσιν αύτου τῶν οὐρανῶν ούχ ἀποστάς, πρὸς προςειλημμένον (Greg. Nyss. Anήμᾶς κατελήλυθεν. ού γὰο σώματος tirr., c. XXXIII,—Migne, gr. s., t. ή κατάβασις, άλλὰ θείας ένερ- 45, c. 1196). γείας βούλησις (Otto, c. 10, p. 36, 2. 3; p. 34, 7—9; Dräseke, 358, **3**—6).

Въ выдержкъ изъ Аполлинарія специфически аполлинаріанскимъ является не слово жатаваїген, а понятіе, обозначаемое имъ евангельскимъ терминомъ "сшедый съ небеси" (δ εξ ούρανοῦ καταβάς — Ιοαπη. ΙΙΙ, 13) и развитое имъ въего главномъ христологическомъ сочинении, опровергаемомъ св. Григоріемъ Нисскимъ. Ничего похожаго на это понятіе не дають ни приводимыя Дрэзеке слова псевдо-Іустина, ни цълое его сочинение вообще. Отрицание схождения тъла съ аполлинаріанскимъ понятіямъ о "человъкъ съ небеси" ничего не имбеть общаго, кромв глагола катавайчего. Тоже нужно сказать и о следующей параллели:

"Μέση δὲ παρθένφ, ἐκ' Συμφώνως ώμολόγηται τὸ σῶ-Δαβιτιχού... γένος... πλάττει μα έχ τ. παρθένου, ή θεόναὸν ξαυτῷ τὸν τελείον της έξ ούρανοῦ, τὸ σῶμα πέπάνθοωπον, μέρος τι λαβών λασται έν χοιλία, ή θεότης  $\tau \tilde{\eta} \varsigma \stackrel{?}{\epsilon} \varkappa \varepsilon i \nu \eta \varsigma \varphi \dot{\upsilon} \sigma \varepsilon \omega \varsigma \varkappa \alpha i \varepsilon i \stackrel{?}{\epsilon} \alpha \varkappa \tau \iota \sigma \tau \circ \varsigma \alpha i \dot{\omega} \nu \iota \circ \varsigma.$  (Ep. ad Dioτην ναοῦ διάπλασιν οὐσιώσας (Otto, nys.; Dräseke, p. 350). c. 10, p. 34, 9-15; Dräseke, p. Καλ είναι τέλειον αὐτὸν 358, 6-11).

υίον ανθρώπου. (Κ. μ. π., Maji, p. 175 a; Dräseke, p. 376, 22).

Завсь также нътъ ничего специфически-аполлинаріанскаго, и самъ Дрэзоко нашелъ собя вынужденнымъ дать подробное объяснение по поводу слова  $ra\acute{o}\varsigma^2$ ). Въ литера-

<sup>1)</sup> Въ изданіи Дрэзеке этихъ словъ ό υίὸς τ. θεοῦ" нѣтъ, ни они требуются смысломъ рвчи.

<sup>2)</sup> Zeitschr. f. Kirch.—Gesch., VI, 534. 532.

турномъ наслёдствё, оставшемся послё Аполлинарія, можно указать только на одинъ фрагментъ 1), гдъ говорится, что "храмъ тъла Іисуса прообразовалъ не имъющій души и ума (йфихос кай йгоис) храмъ Соломона". Между твиъ, въ приведенныхъ словахъ псевдо-Густина гаос поясняется приложеніемь τὸν τέλειον ἄνθοωπον, — слідовательно, подь ναὸς разумъется уже "совершенный человъкъ". Аполлинарій могъ сказать, что Богь во плоти есть совершенный человъкъ, поскольку Божество Слова заменяеть въ Немъ умъ человъческій, но онъ никогда бы не опредълиль  $vao_{\mathcal{C}}$ , какъ  $au\dot{\epsilon}$ **λειος ανθοωπος.** Параллель, такимъ образомъ, ведеть скорѣе къ противоположному заключенію, чёмъ какого требуетъ общій выводъ. Очевидно, что прежде чемъ начать указывать совпаденія въ отдельных словах и оборотахь, нужно проследить самое христологическое учение псевдо-Тустиновскаго сочиненія и р'єшить тоть вопрось, зам'єтны-ли въ немъ слъды аполлинаризма и какъ вообще оно мыслить о воплошеніи?

Свою христологическую часть псевдо-Іустинъ посвящаеть исключительно решенію вопроса объ "образе единенія" двухъ естествъ во Христъ. Выразивши свою въру въ непостижимость этой тайны и ея недоступность для ума человеческаго, онъ въ дальнейшемъ пользуется подобіемъ человъка для уясненія поставленнаго вопроса. Это подобіє для него важно въ видахъ раскрытія ученія о двухо природах Христа. Исевдо-Густинъ есть защитникъ и представитель ученія о Христь, какъ Богь и человькь. Онь пользуется сравненіемъ съ составомъ человъка лишь только для того, чтобы разъяснить это ученіе, и отрицаетъ всецълую примънимость его къ разръшенію вопроса о единеніи именно на томъ основании, что "человъкъ, хотя и открываетъ въ себъ двойную природу, но не есть двъ природы, отношеніи псевдо-Іустинъ считаетъ лучшимъ замівнить поподобіе человъка сравненіемъ съ солнцемъ: "какъ одинъ свътъ и одно солнце, -- говоритъ онъ, -- природы же двъ, то есть, одна природа солнца и другая природа солнечнаго

<sup>1)</sup> Anastasii Contra Monoph., Maji, VII, 203.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Otto, c. 11, p. 40, 8; Dräseke, p. 358, 32—34.

тела, такъ одинъ Сынъ и Господь и Христосъ и единородный, природы жее деп, одна выше насъ, а другая наша 1)". Ученіе псевдо-Іустина о двухъ природахъ, такимъ образомъ, ясно и опредёленно, между темъ Аполлинарій былъ решительнымъ противникомъ діофизитства; онъ отвергалъ и терминъ две природы и то, что разумелось подъ нимъ. Мы сопоставимъ слова псевдо-Іустина съ подлинными выраженіями Аполлинарія, чтобы нагляднее видеть коренную разность въ христологическихъ воззреніяхъ обоихъ:

# Περί τριάδος

### Аподлинарій

Οὔτε γὰ ο τὸ σῶ μα καθ' ἐαυτὸ φύσις ἐπὶ ἐνὸς Χριστοῦ, ἐπεὶ μηδὲ ζωοποιὸν καθ' ἐαυτό... οὕτε ὁ λόγος καθ' ἑαυτὸν εἰς ἰδίαν μερίζεται φύσιν, ἡν ἔχει κατὰ τὸ ἄσαρκον (ibid.,—Migne, ibid., с. 934; Dräseke, p. 349. 350).

Различіе въ ученіи и терминологіи между псевдо-Іустиномъ и Аполлинаріемъ, очевидно, не можетъ идти далѣе этой противоположности обоихъ авторовъ въ воззрѣніяхъ на "образъ единенія". При этой разности въ основныхъ воззрѣніяхъ теряютъ всякое доказательное зпаченіе тѣ отдъльныя, общія обоимъ авторамъ, выраженія и обороты,

<sup>1)</sup> Otto, c. 12, p. 48, 8-12; Dräseke, p. 360, 28-30.

на какія указываеть Дрэзеке <sup>1</sup>). Такъ, *доса босов*—терминъ Аполлинарія, съ особенною любовію и усердіемъ имъ употребляемый и защищаемый; на языкѣ его онъ означаетъ то высшее одиненіе Бога Слова съ плотью, въ силу котораго Богъ и плоть составляють одну природу. Это же выраженіе нашло себѣ мѣсто и въ книгѣ псевдо-Густина <sup>2</sup>), но здѣсь оно относится уже къ ипостасному единенію двухъ природъ во Христѣ, по силѣ котораго Христосъ есть одно Лицо и двѣ природы, и потому не ведетъ ни къ какому заключенію. При сходствѣ словъ, понятія оказываются діаметрально противоположными.

Къ такому же выводу приводить и сравнительный анализъ полемической части въ христологическомъ отделе псевдо-Густина. Въ немъ псевдо-Густинъ обращается къ людямъ, которые "прикрываются защитой христіанской въры". которые "домогаются извращенія двухъ природъ", учать о "смѣшеніи и сліяніи (хоаоіс хаі обуучоіс)" и превращеніи тела въ Божество, то говоря, что Слово стало плотью, то утверждая, что плоть превратилась въ сущность Слова 3). Къ какой христологической партіи могуть быть отнесены эти слова? Предполагая автора въ лицъ Аполлинарія, Дрэзеке указываетъ противниковъ псевдо-Густина въ Каппадокійцахъ и особенно въ св. Григоріи Нисскомъ 1). Действительно, въ твореніяхъ свв. Григорія Богослова 5) и Григорія Нисскаго 6), вследствіе недостаточной выработанности современной имъ терминологіи, встрівчаются такія выраженія объ отношеніи двухъ остествъ во Христь, какъ сліяніе или

<sup>1)</sup> Zeitschr. f. K.-G., 536. 538. 539.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Otto, c. 10; p. 34, 15; Dräseke, p. 358, 12.

<sup>3)</sup> Otto, c. 15, p. 54; Dräseke, p. 361.

<sup>4)</sup> Zeitschr. fur Kirch.—Gesch., VI, fg. cp. Apollinarios v. Laodicea., s. 173 fg.

<sup>8) &</sup>quot;Θεὸς γὰρ ἀμφότερα, τὸ τε προσλαβόν, καὶ τὸ προσλαφθέν: δύο φύσεις εἰς εν συνδραμούσαι, οὐχ νίοὶ δύο μὴ καταψευδέσθω ἡ σύγκρα σις.— Orat. XXXVII, 2 — Migne, gr. s., t. 36, c. 285.—Сверхъ того см. Ullmann, Gregor. von Nazianz., s. 278 fg; A. II. Лебедевъ, Вселенскіе соборы IV и V вв., стр. 86.

<sup>6)</sup> Hanp. ἡ σὰρξ ἡ ἀναχραθεῖσα τῷ θεία φύσει εν πρὸς ἐκείνην ἐγένετο.— Antirr., c. LV; Migne, t. 45, c. 1232.—Cp. eme Böhringer, Die alte Kirche, 8 B., 2 ant., 1876, s. 107.—Rupp, Gregor's von Nyssa Leben und Meinungen, s. 196—198. Лебедевъ, cit. op., s. 86. 87.

сраствореніе, но Аполлинарій не могъ ихъ обвинить въ стремленіи къ извращенію ученія о двухъ природахъ уже потому одному, что самъ онъ училъ объ одной природъ и одной сущности и пользовался терминами: "смфшеніе, сліяніе". Онъ говориль: "о, чистая въра и смъщеніе ( $\mu i \xi_i \zeta_i$ ) Божественное! Богъ и плоть составили одну природу 1). Онъ называль Слово "ібіюς σαρχί συγκεκραμμένος" 2) и исповъдываль въ Немъ  $\pi$ то актиото е осущение той кинотой  $^{3}$ ), и Его природу именоваль слитной "(σύγκοατον)" 1). Онъ училь объ одной сущности Бога съ плотью во Христв 5), и къ ученію его болье, чымь къ ученію кого-бы то ни было другаго шли тъ обвиненія, какія возводить псевдо-Іустинь на своихъ противниковъ. Интересно проследить, какъ псевдо-Іустинъ освобождаетъ свое ученіе отъ тъхъ возраженій, какія въ свою очередь предъявлялись ему его противниками. Онъ ставить вопросъ: "какое преимущество имъетъ храмъ (--человъческая природа) Слова предъ всъмъ остальнымъ? 46)-и отвъчаеть на это раскрытіемъ того положенія, что, хотя Слово одинаково ( $\epsilon \pi$ '  $\iota \sigma \eta \varsigma$ ) всему присуще, какъ Богъ, но не всъ могуть въ равной мъръ принять Его; храмъ Его, какъ созданный отъ Духа Святаго и очищенный отъ всякаго граха, вмащаеть въ себа сіяніе всего свъта, и потому Слово ему присуще не въ равной степени съ прочими людьми. Въ словахъ псевдо-Іустина ясно слышится желаніе обойти тотъ выводъ, что если Слово обитаеть въ человъкъ Іисусъ, какъ въ собственномъ храмъ, то Христосъ ничемъ не отличается отъ пророковъ, апостоловъ и прочихъ христіанъ, которымъ Слово присуще, какъ Богъ. Изъ разсмотрънныхъ уже нами сочиненій Аполлинарія мы знаемъ, что этотъ выводъ былъ обычнымъ возражениемъ, какимъ пользовался онъ для опроверженія ученія о двухъ природахъ. И псевдо-Густину не удалось решить этого возраженія. Пребываніе Слова "въ храмѣ Своемъ" у него отличается только по степени отъ обитанія Его въ прочихъ

<sup>1)</sup> Patr. doctr., Maji, p. 16=Iustin., Contr. Monoph., p. 302.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Κατ. μ. π., Maji, p. 171. b; Dräseke, p. 372, 20.

<sup>3)</sup> Περὶ ἐνότητος,—Maji, p. 166 a; Dräseke, p. 344, 14.

<sup>4)</sup> Epist. ad Petrum, Patr. doctr., p. 16 et Iustinian., Contr. Mon., p. 302.

<sup>3)</sup> Patr. doctr., p. 20, et Iustinian., p. 302.

<sup>6)</sup> Otto, c. 17, p. 62; Dräseke, p. 362, 28.

людяхъ, а не по существу; Онъ только преимущественно предъ прочими присутствуетъ въ Своемъ храмъ, да и это преимущество зависить отъ свойствъ храма, какъ очищеннаго отъ всякаго гръха. "Какъ солнце, предлежа всъмъ въ равной степени по дъйствію, неодинаково всъми воспринимается (т. е. въ зависимости отъ здороваго или больнаго зрвнія), такъ и Слово, присущее всему, неодинаково (ούν δμοίως) съ прочими присуществуетъ въ собственномъ храмъ" 1). Ученіе псевдо Іустина о Лиць Богочеловька, такимъ образомъ, стоитъ далеко отъ возэрвній Аполлинарія, но которому Богъ и плоть составили во Христъ одну природу и одну сущность, и приближается къ христологіи противниковъ его, богослововъ антіохійской школы, это и замътилъ еще Дорнеръ 3). Оно носитъ на себъ печать мирной эпохи, когда не только споры о Св. Троицъ были закончены, но когда самыя христологическія воззрівнія не возбуждали особенно горячихъ волненій, когда ослабъло напряжение и затихли споры о Лицъ Богочеловъка. Этого момента нужно искать въ исторіи монофизитскихъ споровъ 3), а не въ въкъ Аполлинарія. - Такимъ образомъ, понытка Дрэзеке открыть Аполлинаріево сочиненіе о Троицъ въ псевдо-Іустиновскомъ "Изложеніи въры" не можеть быть признана удачной.

2) Полемическія сочиненія Аполлинарія къ Діодору и Флавіану <sup>4</sup>).

Не дошедшая до насъ книга о Троицъ положила собой

<sup>1)</sup> Otto, c. 17, p. 64, 16-19; Dräseke, p. 363, 16-18.

<sup>2)</sup> Dorner, cit. op. II, 3. 57, anm. 24.

<sup>3)</sup> Harnack, cit. loc., опредъляеть время появленія сочиненія 450—600 гг.; Fritzsche (De Theodori Mopsuesteni vita et scriptis, p. 121, not. 1) и Möhler (Patrol., 1, 230) также относять его къ эпохъ монофизитскихъ споровъ, при чемъ Мёлеръ и Grabius (apud Otto, De Iustini scriptis et doctrina, р. 65) указывають автора его въ лицъ Іустина, епископа Сициліи, жившаго въ концъ V-го въка и составившаго между прочимъ письмо къ Петру Фуллону, которое читано было на Римскомъ соборъ 782 г. при Феликсъ III, противъ Акакія (vid. Mansi, t. VП, р. 1115), и въ которомъ онъ защищаетъ ученіе о двухъ природахъ. Авторство этого Іустина вполнъ бы уясняло собой то обстоятельство, почему позднъйшій редакторъ поставилъ его сочиненія въ связи съ трудами Іустина мученика; онъ смъшалъ лица по одинаковости именъ.

<sup>4)</sup> Помъщая обозръніе фрагментовъ объ этихъ полемическихъ сочиненіяхъ Аполлинарія въ разрядъ его догматическихъ сочиненій, мы имъемъ въ виду какъ тъсную связь пуъ съ прочими оставпимися отъ чисто догматическихъ

начало горячей полемикъ Аполлинарія съ главнъйшими представителями антіохійской школы, Флавіаномъ и Діодоромъ. Какъ тринитарная, такъ и христологическая часть этой книги подверглась осуждению со стороны Діодора, составившаго особое сочинение для разбора возэрвний Аполлинарія 1). Въ свою очередь и Аполлинарій не отказался отвечать Діодору, и, такимъ образомъ, между обоими открылась горячая борьба. Эта борьба очень любопытна. Давно уже стало общепризнанной церковно-исторической истиной, что никто столько не потрудился надъ опроверженіемъ и устраненіемъ аполлинаризма, какъ антіохійская школа. И это понятно. Основа христологической теоріи Аполлинарія, ученіе о высшемъ единствъ Бога съ плотью во Христъ, при которомъ исключалось право говорить въ отдельности о человеческой и Божеской Его природе, посягало на принципъ антіохійской школы, на столь же основное начало ея экзегезиса, требовавшаго выдёленія человёческаго элемента отъ Божественнаго, историческаго отъ таинственнаго. Къ тому времени, когда Аполлинарій выступилъ со своими христологическими воззрѣніями, экзегезисъ антіохійской школы, уже вполив установившійся въ своихъ основныхъ чертахъ, успълъ сильно воздъйствовать на догматическія воззрівнія ея продставителей. Привыкши въ экзегезисъ раздълять элементь человъческій отъ Божественнаго, они переносили эту привычку и въ сферу дог-

его произведенія фрагментами, такъ и то, что эти полемическаго характера сочиненія къ Діодору и Флавіану въ сущности только разъясняють положительное ученіе Аполлинарія.

<sup>1)</sup> У Марія Меркатора и Леонтія сохранились фрагменты сочиненія Діодора "κατά Συνουσιαστῶν" (перепечатаны у Мідпе, gr. s., t. 33 с. 1559—1562), но на основаніи ихъ нельзя рѣшить вопроса, принадлежать ли они этому сочиненію противъ Аполлинарія, или состявляють особый трудъ.—Гарпье считаєть (Dissertatio de haeresi et libris Nestorii) это "κατά Συνουσιαστῶν…" написаннымъ послѣ 392-го года на томъ основаніи, что Іеронимъ не упоминаєть о немъ въ своемъ каталогѣ (De vir. ill. с. CXIX), но это основаніе шатко. Іеронимъ не упоминаєть ни о какомъ сочиненіи Діодора противъ Аполлинарія, но одно изъ таковыхъ существовало по крайней мѣрѣ къ 70-хъ годахъ IV в., ибо Аполлинарій въ своемъ отвѣтѣ пишетъ, что Діодоръ убѣждалъ его отвѣчать (арид. Leont., Adv. fraud. Apoll., Мідпея дг. s., t. 86, 2, с. 1969).

матическую и здёсь требовали выдёленія Божества и человечества. Эта догматическая тенденція заметна уже у старшихъ представителей антіохійской школы, боровшихся съ аріанствомъ, и ясно проглядываетъ у св. Евстафія, еп. антіохійскаго 1). Въ лицъ Діодора эта тенденція получила свое ръзкое, крайнее выражение, близкое къ несторіанству; быть можеть, на рёзкость этого выраженія въ свою очередь вліяла борьба его съ Аполлинаріемъ, въ которой самая сущность дела требовала выставлять на видъ человеческую сторону Христа <sup>2</sup>), но въ своей основъ она порождена была направленіемъ этой школы и принадлежала ему. Въ христологической теоріи Діодора Богъ Слово и человъкъ Іисусъ такъ отделены одинъ отъ другаго, что они живутъ особой, самостоятельной жизнію 3). Теорія Діодора является, какъ разъ, обратной стороной ученія Аполлинарія. Если Аполлинарій настаиваль на высшемь "единеніи", то Діодоръ стремился къ крайнему разделенію; если у Аполлинарія единеніе Бога съ челов' жомъ доходило до поглощенія человъческаго существа, въ которомъ плоть исповъдывалась единосущной Богу, и Богъ и плоть составляли одну природу, то по Діодору Богъ и человъкъ настолько были раздълоны между собой, что между ними въ сущности предполагалось только воздействіе. Если въ ученіи одного проглядывали нередко идеи позднейшаго монофизитства. то въ теоріи другаго слышался голосъ, тожественный съ несторіанствомъ. Эта разность, эта противоположность въ воззрѣніяхъ уже говорять за то, что Аполлинарій долженъ былъ въ лиць Діодора встрътить горячаго и ръзкаго противника своему ученію, и онъ действительно не мало боролся съ нимъ. Эта борьба была прецедентомъ той широкой борьбы, которую церковь должна была пережить позднье, - сначала отражая несторіанство, затымь осуждая монофизитство. Это была борьба двухъ, отъ начала до конца

<sup>1)</sup> См. обсуждение фрагментовъ его сочинений въ этомъ отношении у Dorner'a, I, 966; anm. 3.—Отчасти эту тенденцию можно прослъдить и въ его соч. "De engastrimytho", см. Migne, gr. s., t. 18, с. 652; Iahn, Texte und Untersuch., 1886.

<sup>2)</sup> A. Kihn, Die Bedeutung d. Antioch. Schul. s. 74, § 65. — Theodor. von Mopsuestia und Iunilius Africanus, c. 187.

<sup>3)</sup> Cf. Herzog. Beal-Fncycl., art. Diodorus, t. III, 405.

различныхъ возэрвній на Христа, широкимъ потокомъ разлившихся въ следующихъ векахъ; это, наконецъ, была борьба самыхъ видныхъ представителей христологическаго ученія во второй половинь IV-го въка, создавшихъ школы по вопросу, только что начавшему входить въ силу и овладъвать умами. Если бы памятники этой борьбы дошли до нашего времени въ полномъ и цельномъ виде, то изучение ихъ стало бы необходимостью для каждаго историка несторіанства и евтихіанства и пролило бы не мало світа на историческій генезись этихъ еретическихъ системъ. Но время не сохрапило отъ этой весьма интересной борьбы ничего, кромф разрозненныхъ, разбросанныхъ кое-гдъ обломковъ. Въ частности, изучающему догматическую двятельность Аполлинарія весьма важно им'єть подъ руками его сочиненія противъ Діодора, чтобы определить степень того отрицательнаго вліянія, какое оказаль на него этоть антіо. хіецъ. Борьба съ Діодоромъ по христологическимъ вопросамъ въ томъ отношении и любопытна, что она привела не къ примиренію спорящихъ сторонъ, а къ более резкому противоръчію, къ отчужденію и взаимному непониманію. Въ этой борьбв Діодоръ осмвяль ученіе Аполлинарія о высшемъ единеніи; для Аполлинарія жо слова Діодора оказались "нечестіемъ и невѣріемъ антихристовымъ".

Фрагменты сочиненія Аполлинарія противъ Діодора сохранили намъ Леонтій Византійскій и Өеодоритъ. Леонтій выписываетъ часть сочиненія Тимоевя аполлинариста къ Гомонію, въ которомъ содержатся выдержки изъ главъ 14, 27 и 61-й первой книги и изъ 22-й, 36 и эпилога второй книги Аполлинарія противъ Діодора. Өеодоритъ въ своихъ цитатахъ изъ этого сочиненія не столь обстоятеленъ, какъ Леонтій; онъ не называетъ точнымъ именемъ сочиненія Аполлинарія, какія цитируются имъ, хотя онъ и зналъ сочиненіе противъ Діодора. Въ ряду его выдержекъ изъ недошедшихъ до насъ произведеній Аполлинарія значительное число приводится имъ подъ надписаніемъ єх τοῦ κατὰ κεφάλαιον βιβλίου 1). Эти выдержки принадлежатъ тому же сочиненію, которое Тимоеей-аполлинаристъ цитируетъ какъ книги противъ Діо-

<sup>1)</sup> Eranistes seu Polymophus.—Theodoreti opera omnia, ed. Schulze, t. IV, Halae, 1772, pp. 70, 170—172, 255.

дора. Отождествить оба эти названія даеть право то наблюденіе, что во второмъ діалогъ Өеодорить приводить тв же самыя слова Аполлинарія подъ заголовкомъ ех той хата κεφάλαιον βιβλίου, какія у Тимовея цитируются, какъ принадлежащія сочиненію его противъ Діодора. Это именно слова изъ эпилога второй книги: "какъ люди по неразумному тълу единосущны животнымъ, лишепнымъ разума, но отличны по сущности, какъ причастные разуму, Господь единосущень людямь по плоти, но отличень по сущности, какъ Слево и Богъ" 1). Какъ видно изъ выдержекъ Тимоеся, сочинение Аполямнария противъ Діодора было разделено на многія главы; въ первой киму ихъ было не менъе 61-й, а во второй, не менъе 36, исключая эпилогъ. Такое дробленіе сочиненія на главы, быть можеть, и подало поводъ Өеодориту цитовать его, какъ βιβλίον κατά κε- $\varphi \acute{a}\lambda a \iota o v$ . Подъ такимъ же заголовкомъ, какъ и у  $\Theta$ еодорита, мы находимъ выдержку изъ сочиненія Аполлинарія еще у Евстаеія монаха <sup>2</sup>), но эта выдержка не имъетъ значенія въ вопросъ объ утерянномъ сочиненіи Аполлинарія противъ Діодора, потому что она полнъе передается Өеодоритомъ въ первомъ діалогѣ 3). Такъ какъ, судя по сообщеннымъ у Леонтія свідівніямь о раздівленій книгь Аполлинарія противъ Діодора, это его сочиненіе должно было имъть очень значительный объемъ, то весьма трудно, даже невозможно указать мъсто, какое должны занимать выдержки Өеодорита въ ряду цитатъ Тимовея, -- особенно при той однородности вопросовъ, какіе затрогиваются въ нихъ. Въ деле размещенія ихъ можно руководиться только слёдующими двумя указаніями: 1) въ первой своей выдержкъ Тимоеей даетъ христологическаго отдела книгъ противъ заголовка: дора, какъ видно это изъ "И ВЪ противъ Діодора, началь, посль рычи о Троиць" 1); ВЪ 2) με Βωμερωκι Θεομοριτα έχ τοῦ κατά κεφάλαιον βιβλίου. находящіяся во второмъ діалогь и раздыленныя словами "καί μετά βραχέα", принадлежатъ эпилогу сочиненія.

<sup>1)</sup> Cf. Theod., Dial. II, p. 170 et Leont., Adv. fraud. Apoll. Migne, gr. s., t. 86, 2, c. 1968.

<sup>2)</sup> Contr. Monoph., Maji, Scriptor. veter. nova collect., VII, p. 290.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Dial. I, p. 70.

<sup>1)</sup> Adv. fraud. Apoll., Migne, gr. s., t. 86, 2, c. 1965.

какъ вторая изъ этихъ выдержекъ цитируется Тимоесемъ, какъ находящаяся именно въ эпилогъ книгъ противъ Діодора. Въ предълахъ этихъ и должны быть размъщены остальные фрагменты Аполлинарія, сохраненные у Өеодорита, уже на основаніи ихъ содержанія 1.

Какъ и слъдуетъ ожидать, главнымъ предметомъ нападенія Діодора служило ученіе Аполлинарія о высшемъ единеніи Бога съ плотью. Діодоръ осмъиваль это ученіе... Онъ находилъ въ немъ внутреннее противоръчіе, которое само собой дълало невозможнымъ это единеніе, уничтожало его. Діодоръ говорилъ, что при высшемъ единеніи Бога съ плотью не могутъ сохраняться свойства Бога и свойства плоти 2), если же они сохраняются, то нътъ высшаго единенія. Эту діалектическую основу возраженій Діодоръ развиваетъ далье. Понимая высшее единеніе, какъ сліяніе или уничтоженіе первоначальныхъ свойствъ соединяемыхъ, онъ въ приложеніи къ христологическому вопросу доказывалъ, что Аполлинарій долженъ учить или о преложеніи Божества въ тъло, или о превращеніи тъла въ Божество 3). Поэтому, въ уче-

<sup>1)</sup> Въ изданіи сочиненій Аполлинарія, сділанномъ Дрэзеке, имвется отдълъ "Apollinarii Laodiceni contra Diodorum fragmenti (pp. 363-368)". Относительно помъщенныхъ здёсь отрывокъ должно заметить, что а) заимствованные у Юстиніана изъ "Contra Monophisitas (Maji, VII, 302, 303)" и неизвъстнаго автора "Patrum doctrina de Verbi incarnatione" (Maji, ibid., рр. 16. 17. 20) фрагменты Аполлинарія принадлежать особому сочиненію его, отличному отъ того, какое знаютъ Өеодоритъ и Леонтій Византійскій, о чемъ подробная ръчь будеть ниже; б) два фрагмента, находящіяся на стр. 367, 28-39, и 368, 1. 2, не могутъ быть относимы къ сочинению противъ Діодора, такъ какъ по ясному указанію Өеодорита они извлечены имъ не изъ πκατά κεφάλαιον βιβλίου", а изъ другаю сочиненія Аполлинарія (ἐν ἐτέρ φ... συγγράμματι); Β) на стр. 365, 24. 25 слова Θеодорита (lδούσοι... διδάσκαλος) ошибочно приняты за продолжение фрагмена Аполлинаріева, приводимаго Өеодоритомъ, и г) на стр. 365, 85 (какъ и въ изданіи творенія  $\Theta$ еодорита, сдъланномъ Шульце, Dial. II, р. 70) вм'єсто " $\mathring{\alpha}\nu \vartheta \varrho \omega$ - $\pi$ оς" сл $\mu$ дуеть читать " $\theta$ ε $\delta$ ς", какъ того требуеть прямой смыслъ р $\mu$ чи и какъ это мъсто читается въ изданіяхъ Леонтія Византійскаго (Migne, gr. s., t. 86, 2, c. 1968).

<sup>2)</sup> Contra Diod., lib. I, с. 14, — Migne, gr. s., t. 86, 2, с. 1965 CD; — Dräseke, р. 364.—Первыя слова цитаты будуть означать заголовки Тимоевя, предпосылаемые имъ выдержкамъ изъ Аполлинарія, какъ они переданы у Леонтія.

<sup>3)</sup> Theodoret. Dial. 1, p. 70; Dräseke, p. 365.

ніи о единеніи онъ видёль высшее нечестіе, достойное посмѣянія <sup>1</sup>). Для него казалось невозможнымъ признать одну природу въ Томъ, о человъчествъ и Божествъ Котораго ясно свидътельствують Св. книги. Удивляясь, какъ не стыдно говорить о различномъ происхожденіи (т. е. отъ Бога и Дъвы) Того, у Кого природа одна и таже, онъ ръзкою гранью продолжаль вести раздёленіе природь далее и ставиль Аполлинарію вопросы: какъ можеть быть семенемь Давида Тотъ, Кто изъ Божественной сущности? Какимъ образомъ Творецъ міра Тотъ, Кто есть плодъ чрева Давида? Какъ изъ Авраама Тотъ, Кто прежде Авраама? Считая эти просы неразрешимыми съ точки зренія Аполлинарія, онъ убѣждалъ его, чтобы онъ отвѣтилъ на нихъ 2). Эти вопросы отражають на себв чисто-Діодоровское разделеніе естествъ во Христь и въ нихъ Діодоръ попадаль въ цель; убъждая Аполинарія рішить эти вопросы, онъ справедливо полагалъ, что для теоріи Аполлинарія сни послужать пробнымъ камнемъ, на которомъ обнаружится ея несостоятельность. Достаточно посмотръть, какъ напрасно Аполлинарій пытается обойти эти вопросы діалектикой, пройти ихъ молчапіснь, чтобы убъдиться, что полемика Діодора въ этомъ случав достигала своей цвли. Но защищая человвчество во Христв, Діодоръ вместе съ темъ отвергаль и то единеніе, въ какое плоть поставлялась ученіемъ Аполлинарія въ отношеніи къ Божеству, и слишкомъ різко выділяль дві природы Богочеловека. Это была слабая сторона полемиста, которою легко въ своихъ интересахъ могъ воспользоваться и воспользовался его противникъ. То, что было истиннаго въ возэрвніяхъ Діодора, не совміншалось съ теоріей Аполлинарія, и то, въ чемъ была правильная сторона ученія Аполлинарія, разрушало взгляды Діодора. Это сейчасъ мы и увидимъ на содержании отвътнаго сочинения Аполлинария.

Аполлинарій твердо выражаль свою віру вь высшее единеніе Бога съ плотью. Въ утвержденіи этого единства, въ доказательствів и обоснованіи его была истинная сторона и дівствительное значеніе его христологическаго ученія. Но

<sup>1)</sup> Contr. Diod. I, 61,—Migne, gr. s., t. 86, 2, c. 1965. D; Dräseke, p. 364.

<sup>2)</sup> Contra Diod. 1, 11, c. 22; Migne, gr. s., t. 86, 2, c. 1968. A; Dräseke, p. 364.

это единеніе во Христь Бога и человька онъ выставляль съ такою силою, что принесь ему въ жертву совершенство и самостоятельность человъческой природы. Тотъ. кто. какъ Діодоръ, осмвиваль это единство, тотъ быль въглазахъ его представителемъ нечестія и невърія антихристова 1). Начиная полемику съ Діодоромъ. Аполлинарій заранье продвидътъ ея результаты; онъ говорилъ, быть можетъ, персдавая слова самого Діодора, что ученія о одиненіи не приметь ни душа Діодора, ни душа тъхъ, которые приводять его къ нечестію этому. Его полемика, поэтому, захватываетъ не одного Діодора, но и цілый кружокъ лицъ, представителемъ которыхъ служилъ Діодоръ, и хочетъ выяснить ть недоразумьнія, которыя встрытили у нихъ его нія. Такъ какъ ученіе о единеніи служило главнымъ дунктомъ нападеній Діодора, то Аполлинарій тотчасъ же и переходить къ разъясненію этого понятія, обличая несостоятельность извлеченныхъ отсюда следствій. Въ этой своей части Аполлинарій богать и силень аргументами. Онь начинаеть съ опроверженія положенія Діодора, что если действительно существуеть единеніе, то свойства Бога и свойства плоти не сохраняются 2). Методъ, какому следовалъ Аполлинарій въ этомъ случав, разъясняють отрывки этого сочиненія, находящіеся во 2-мъ Діалогъ Оеодорите. Онъ пользовался аналогіями изъміра физическаго и провъряль на нихъ понятіе о единеніи; разсматривая явленія смішенія, опъ показывалъ, что качества смешанныхъ вещей при смешени не уничтожаются въ томъ, что получается отъ смфшенія, по смѣшиваются, и природа смѣшиваемыхъ не измѣняется 3). Такъ, соединение (σύγκρασις) огня съ железомъ, делающее желёзо огнемъ, такъ что въ немъ обнаруживаются свойства огня, не измъняетъ природы его 4). Но смъшение, сдинение Бога съ тъломъ отлично и выше тъхъ соединеній, въ какія могуть вступать предметы міра физическаго. Ближайшую свою аналогію оно находить, по Аполлинарію, въ связи души съ твломъ въ человъкъ. "Если человъкъ имъетъ душу и тъло

<sup>1)</sup> Contr. Diodor. c. 2, c. 14; Migne, gr. s., t. 86, 2, c. 1965; Dräseke, p. 364.

<sup>2)</sup> Ibid.

<sup>3)</sup> Dial. II, p. 170. 171; Dräseke, p. 365. 366.

<sup>4)</sup> Ibid.

и они пребывають въ единствъ, то тъмъ болье Христосъ, имъющій Божество и тело, имъеть то и другое пребывающими и неслитными ( $\mu \eta$  συγγεόμενα) 1) ". Единеніе не измітняетъ природы вещей, не уничтожаетъ ихъ свойствъ: "если же смѣшеніе тѣлъ съ тѣлами не есть измѣненіе, то тѣмъ болье смышение Божества съ тыломъ 2)". Этимъ выводомъ уже ео ipso отклонялись обвиненія Аполлинарія въ томъ, что онъ будто бы учитъ о превращении Божества въ плоть. Если единеніе вообще не требуетъ измѣненія природъ, то и Божество не измѣнилось съ принятіемъ плоти. "Принимающій что либо не предагается въ принимаемое, Христосъ же принялъ плоть, — значитъ, Онъ не преложился въ плоть 3) «. Аполлинарію настолько чужда мысль объ изміненіи Божества, что воплощение онъ просто обозначаетъ, какъ принятіе одежды і). "Сложеніе Слова съ тіломъ не есть ограниченіе Слова, такъ чтобы Слово не имфло ничего большаго предъловъ тъла... Оно не было всецъло обнято въ сложеніи, иначе міръ бы истощился 5)". Съ этими словами Аполлинарій направляется противь другаго вывода Діодора, что ученіе Аполлинарія о единеніи изміняеть природу тіла, сообщая ей свойства Божества, и изъ плоти делаеть Бога. Слово и плоть и при единеніи сохраняють свои свойства, ибо Слово не всецело заключено въ телесной оболочке. "Конечно человъческая природа причастна Божественнаго дъйствія, насколько можеть вмъстить, не есть иная, какъ меньшая у большаго 6) ".... Единеніе, по Аполлинарію, ведетъ къ общенію свойствъ и наименованій, не къ измѣненію. "Если соединеніе души съ теломъ не производить того, чтобы душа по причинъ тъла стала видимой и чтобы она облеклась инымп свойствами тёла, такъ чтобы могла быть дълимой или уменьшаемой, то тъмъ болъе Богъ, Который не имъеть одной и той же природы съ тъломъ, соединяется съ нимъ безъ измѣненія" 7). Свои основанія для ученія о

<sup>1)</sup> Dial. II, p. 171; Dräseke, p. 366.

<sup>2)</sup> Ibid.

<sup>3)</sup> Dial. I, p. 70; Dräseke, p. 365.

<sup>4)</sup> Ibid.

в) Dial. Ш, р. 255; Dräseke, р. 367.

<sup>6)</sup> Dial. II, p. 172; Dräseke, p. 366.

<sup>7)</sup> Dial. II, p. 172; Dräseke, p. 366.

единеніи и общеніи свойствъ Аполлинарій почерпаль въ томъ обстоятельствъ, что Священное Писаніе представляетъ намъ Христа въ одно и тоже время, какъ Бога и какъ человъка. Аполлинарій пишеть о Діодоръ: "онь осмъиваеть высшее единеніе, какъ бы высшее нечестіе, -- о чемъ однако свидетельствують св. Писанія, которыя никогда не истребляють человъческаго въ томъ, что есть Божіе, и не изгоняютъ Божественнаго въ томъ, что человъческое 1) и. Но съ этого пункта уже начинаетъ чувствоваться слабость Аполлинарія и сила Діодора. Если Аполлинарій въ изреченіяхъ Писанія искаль указаній на объединеніе Божескаго и человъческаго элемента, то Діодоръ стремился разграничить ихъ и имъть свое право сильнъйшаго въ томъ, что Писаніе действительно говорить о Христе, какъ человеке полномъ и совершенномъ. Изъ фактовъ земной жизни Христа и изреченій Писанія Діодоръ останавливался на такихъ, въ которыхъ указывалось на человъческое естество Христа и требовалъ у Аполлинарія отвъта на нихъ. часть полемики была бы самая важная и любопытная, но она сохранилась только въ отрывкахъ, по которымъ едва можно догадываться, о какомъ вопрост шла ртчь. Быть можетъ, содержание всей второй книги противъ Діодора посвящено было этому вопросу, такъ какъ объ выдержки изъ 22-й и 36-й главы второй книги, сохраненныя Леонтіемъ, относятся къ разъясненію именно этого пункта. Въ видахъ раскрытія неполноты и несостоятельности ученія Аполлинарія, Діодоръ, какъ мы видёли, ставилъ ему такіе вопросы: "какъ то, что изъ Божественной сущности есть сфия Давида? Какимъ образомъ Творецъ міра Тотъ, Кто есть плодъ чрева Давида? Какимъ образомъ изъ Авраама Тотъ, Кто прежде Авраама <sup>2</sup>)?" Чтобы выпутаться изъ противоръчій, Аполлинарій еще разъ указываеть на единеніе во Христъ плоти и Божества и раскрываетъ учение объ общности наименованій. "Какимъ образомъ Тотъ, Кто плодъ чрева Давида, есть Творецъ міра?"—спрашивалъ Діодоръ.

<sup>1)</sup> Contr. Diod. lib. 1, c. 61; Migne, gr. s., t. 86, 2, c. 1965—1968; Dräseke, p. 364.

<sup>\*)</sup> Contra Diodor. lib. II, c. 22; Migne, gr. s., t. 86, 2, c. 1968; Dräseke, p. 364.

"Какъ соединенный Творцу", — отвъчаетъ Аполлинарій. — "Какимъ образомъ изъ Авраама Тотъ, Кто прежде Авраама?" -- "Какъ соединенный Тому, Кто прежде Авраама". --... Какимъ образомъ созданное есть несозданное? --- Какъ соединое несозданному. 1) ". - Эти отвъты вполнъ достигали бы свой цъли, если бы въ нихъ Аполлинаріемъ не предполагалось ученіе объ одной сущности и одной природѣ Бога Слова воплотившагося. Но если признана одна природа и одна сущность, то получалось нѣчто странное: приходилось одну и туже сущность, одну и туже природу называть и созданной и несозданной, и прежде Авраама и послѣ Авраама и т. д. Это внутреннее противоръчіе ученія Аполлинарія ясно видъль Діодорь: онъ постыднымъ говорить, что одна и таже природа имъетъ различное рожденіе <sup>2</sup>). Аполлинарій не разръшиль этого противоржчія; онъ въ свою очередь даетъ Діодору рядъ вопросовъ: "Какъ же не Богъ то, что связано съ Богомъ единствомъ Лица? Какъ то, что соединено съ Несозданнымъ жизненнымъ единствомъ, не есть съ Нимъ несозданное? Ибо если нътъ общности наименованій, то нътъ вичего и соединеннаго (συγκεκραμμένου). Чуждо смысла называть Безтълеснаго именемъ тъла, хотя мы говоримъ: Слово стало плотью". "Ибо если одинъ удивится, какимъ образомъ созданное объединяется въ наименованіи несозданнаго, то гораздо болье удивится другой тому, какимъ образомъ несозданное соединено въ наименованіи плоти созданной ву.

Отвътъ Аполлинарія не могъ удовлетворить Діодора не только по ръзкой противоположности взглядовъ, но и по существу дъла. Отвъчалъ-ли Діодоръ на книги Аполлинарія?—объ этомъ нельзя сказать съ точностью. Въ фрагментъ Аполлинарія у Юстиніана и автора "Patrum doctrina" упоминается  $\gamma \rho \alpha' \mu \mu \alpha$  Діодора, но обозначаетъ-ли это  $\gamma \rho \alpha' \mu \mu \alpha$  сочиненіе Діодора, разобранное Аполлинаріемъ въ разсмотрънныхъ книгахъ противъ него, или оно представляетъ собою особое письмо Діодора, ръшить невозможно. Во всякомъ случать самъ Аполлинарій не удовольствовался однимъ

<sup>1)</sup> Вопросы и отвъты см. тамъ же.

<sup>2)</sup> Contra Diod. lib. 1, c. 61; Migne, gr. s., t. 86, 2, c. 1965; Dräseke, p. 364.

<sup>\*)</sup> Contr. Diod. lib. II, c. 36; Migne, gr. s., t. 86, 2, c. 1968; Dräseke, p. 364. 365.

сочиненіемъ противъ Діодора; онъ полемизировалъ съ нимъ всюду, гдъ касался ученія о Христь, и составиль еще спеціальное сочиненіе "Противъ Діодора къ Ираклію", фрагментъ котораго подъ указаннымъ заголовкомъ приводится Юстиніаномъ и въ "Patrum doctrina" 1). Что это сочиненіе представляетъ собой трудъ, отличный отъ "Книгъ противъ Ліодора", -- это съ наглядностію видно изъ того, что Тимоөей аполлинаристъ, сообщающій фрагменты "Книгъ противъ Діодора", цитируетъ выдержку, повторенную Юстиніаномъ и авторомъ "Patrum doctrina" подъ заголовкомъ "Противъ Діодора къ Ираклію", какъ принадлежащую отдъльному, отличному отъ "Книгъ противъ Діодора" сочиненію Аполлинарія <sup>2</sup>). Это полемическое сочиненіе Аполлинарія было, такимъ образомъ, направлено противъ Діодора, но назначалось Ираклію. Оно составило особую книгу, получившую названіе " $\beta\iota\beta\lambda$ і́оv  $\tau\tilde{\omega}v$   $d\pi o \rho\iota\tilde{\omega}v$ — "книги недоум'ьній", -- подъ каковымъ она и читалась на VI-мъ вселенскомъ соборѣ 3). Въ эпоху VI-го вселенскаго собора, она начиналась словами:  $\eta \zeta \omega \eta \tau \tilde{\omega} v \zeta \dot{\omega} v \tau \omega v \alpha \dot{\alpha} \dot{\tau} \dot{\alpha}^4$ ), но Тимовей аполлинаристъ зналъ се съ иными начальными словами: "тдъ двое соединяются или видомъ или единомысліемъ, двое остаются 5). Тимоеей, разумьется, ближе быль освыдомленъ относительно сочиненій своего учителя, и его свидътельство о началъ книги имъетъ большую въроятность; быть можеть, книга, читанная на соборь, содержала въ сокращенномъ видъ то, что было въ рукахъ Тимовея. Можно догадываться, что это сочинение посвящено было Аполлинаріемъ защитъ ученія о единеніи и главнымъ образомъ ученія объ одной сущности Бога Слова воплотившейся. "Орудіе и то, что движеть имъ, совершають одну есте-

<sup>1)</sup> Patr. doctrin., Maji, VII, p. 16; Iustin., Contr. Monoph., p. 303.— Къ этому же сочинению, въроятно, принадлежатъ и остальные два фрагмента изъ сочинения противъ Діодора, цитируемые названными писателями (Maji, VII, 17. 20. 302. 303).

<sup>2)</sup> Adv. fraud. Apoll., — Migne, gr. s., t. 86, 2, c. 1968. Cp. lustinian., Contra Monoph. et Patr. doctrina, Maji, p. 20. 302.

<sup>3)</sup> Mansi, t. XI, p. 449.

<sup>4)</sup> Mansi, ibid.

<sup>3)</sup> Adv. fraud. Apoll., Migne, gr. s., t. 86, 2, c. 1968.

ственную д'ятельность, а гд' одна энергія, тамъ одна и сущность; итакъ, одна сущность у Слова и плоти 1).

Таковы тъ немногіе остатки, которые сохранились отъ этой научно-интересной полемики между Діодоромъ и Аполлинаріемъ. Еще менъе можно сказать о сочиненіи его къ Флавіапу. Изъ этого сочиненія только у Леонтія приводятся двъ выдержки, которыя заимствованы "спустя многое" послъ начала<sup>2</sup>). Книга къ Флавіану открывалась словами: "и до нынъ Христосъ преслъдуется ничтожными людьми"... чъмъ косвенно указывалось на полемику антіохійской школы. О чемъ шла ръчь въ немъ? А-priori можно ожидать, что и здёсь разсматривался тотъ же вопросъ о единеніи Бога съ плотью во Христъ. Ученіе Аполлинарія о единеніи никакъ не могла усвоить антіохійская школа. Она понимала единеніе, какъ измънение или превращение одной природы въ другую; въ противномъ случат, она не находила возможнымъ признать единеніе двухъ столь различныхъ природъ. Оставшіеся изъ этого сочиненія фрагменты, действительно, и говорять о единеніи безтілеснаго съ тіломъ и настаивають на сохраненіи природъ. Фрагментъ прямо начинается словами: "темъ боле въ сліяніи безтѣлеснаго 3) съ тѣломъ пребываетъ соединенныхъ".., и затъмъ, переходитъ къ ученію объ общности наименованій. "Въ совершеннъйшемъ единеніи именуется Богъ воплощеннымъ и тело обожествленнымъ, и поскольку Богъ воплощенъ, Онъ есть человъкъ, и поскольку плоть обожествлена, она есть Богъ. " Раскрытію того же предмета посвященъ и второй фрагментъ.

Въ ходъ развитія догматическихъ убъжденій Аполлинарія полемика его съ представителями антіохійской школы имъла весьма большое значеніе и сильно повліяла на его отношеніе къ церковному ученію. Печальнымъ обстоятельствомъ для Аполлинарія было то, что онъ вынужденъ былъ бороться съ христологической системой Діодора, не выра-

<sup>1)</sup> Maji, VII, p. 20. 302; Dräseke, p. 363.

<sup>2)</sup> Adv. fraud. Apoll., Migne, gr. s., t. 86, 2, c. 1965; Dräseke, p. 368.

<sup>3)</sup> Въ изданіяхъ Мая—Миня и Дрэзеке вмѣсто "безтѣлеснаго—ἀσομάτου" читается: "тѣла—σώματος"; мы слѣдуемъ переводу Турріана, изготовленному имъ по рукописямъ и изданному у Канизія (Lect. Antiqu., I, 606; Antverp., 1725; Migne, gr. s., t. 86, 2, с. 1966), какъ вполнѣ отвѣчающему прямому смыслу.

жавшей собой правильнаго понятія о Лицъ Іисуса Христа. Эта система слишкомъ ръзко раздъляла Божество и человъчество, упускала изъ виду ихъ тъсную связь и единство въ одномъ Лицъ Богочеловъка, -- и однако претендовала на то, чтобы быть выразительницей истиннаго ученія о Христь. Аполлинарій хорошо поняль то, что скрывалось за этой системой; онъ видълъ, что въ своихъ выводахъ она сближала Христа съ пророками, апостолами и другими людьми, находящимися подъ дъйствіемъ Божества, что она подрывала истинное понятіе о Немъ, какъ Богъ воплощенномъ. Еще ранте, благодаря полемикт съ аріанствомъ, дъятельность его была направлена на то, чтобы оттънить Божественность Христа. Еще ранве, въ противовъсъ еретическимъ, унизительнымъ возэрвніямъ на Христа, онъ училъ объ одной природъ Бога Слова воплощенной, смъшивая въ своихъ аргументахъ понятіе "природы" съ понятіемъ "лица" и стоя подъ вліяніемъ своихъ философскихъ воззрвній. Теперь ему пришлось бороться съ такимъ ученіемъ, которое требовало тоже оттёненія Божественности Христа и вызывало на усиленную защиту ученія о единеніе. Въ противоположность антіохійской школь онь и сталь настаивать на "единеніи", — высшемъ единеніи, — выдвигая тоть терминъ, за который въ следующемъ же веке должна была бороться церковь. Если Діодоръ стремился отдёлить человека отъ Бога, то Аполлинарій слиль ихъ и слиль такъ тесно, что почти отожествилъ. Если Діодоръ ратовалъ за человъческую сторону въ понятіи Богочеловька, если онъ хотьль дать ей такую самостоятельность, что признаваль во Христъ только нравственное взаимодействие Бога и человека, то Аполлинарій отвергъ полноту и совершенство человъчества и призналъ во Христъ только одну плоть человъческую, сущность которой онъ определиль тожественной съ Словомъ. Въ системъ Діодора мы видимъ во Христъ человъка обожествленнаго, въ ученіи Аполлинарія — "небеснаго человъка", Бога, имъющаго одно подобіе или видъ человъка. Неполнота и неправильность въ учении Діодора могли только располагать Аполлинаріи къ болье рызкому и настойчивому проведенію своихъ взглядовъ. Онъ отвергъ ученіе Діодора, какъ нечестіе и певъріе антихристово, и вмъстъ съ нимъ отвергъ и ту истинную сторону, какая въ немъ заключалась, --- ученіе о полноть и совершенствь человыческой природы во Христъ. Полемика съ Діодоромъ и опредълила его отношеніе къ церковному ученію. Обостривши собственные взгляды Аполлинарія, она расположила его во всякомъ признаніи двухъ природъ видёть то же ученіе, какое развито Діодоромъ 1); вм'всто того, чтобы отвергать ложные выводы, сдъланные Діодоромъ, онъ напалъ на его основаніе, - на его ученіе о Христь, какъ совершенномъ человькь, --- и вступиль въ борьбу уже не съ Діодоромъ, а съ церковью. И замъчательно: всъ возраженія, дълаемыя Аполлинаріемъ противъ ученія церкви, — всі направляются въ сущности противъ Діодоровскаго пониманія Лица Богочеловъка и поражаютъ его, -- Діодора, -- а не церковное ученіе. Во многихъ случаяхъ св. Григорій Нисскій, опровергая Аполлинарія, не понимаеть, какъ могъ онъ обличать церковное ученіе въ томъ, въ чемъ онъ обличаетъ, и даже недоумъваетъ, какое понятіе о воплощеніи Аполлинарій вміняетъ православнымъ, -- понятіе-ли о воспріятіи, или понятіе о единеніи <sup>2</sup>). Григорій учить и о единеніи, но въ глазахъ Аполлинарія, видъвшаго въ церковномъ ученіи систему Діодора, онъ могъ быть только защитникомъ воспріятія. Эта сторона вліянія полемики съ Діодоромъ на отношеніе его къ церковному ученію ръзко выдъляется на первыхъ же строкахъ его главнаго сочиненія о воплощеніи.

3) Сочиненіе Аполлинарія "о Божественномъ воплощеніи". Обширнѣйшими фрагментами, оставшимися отъ этого главнаго труда Аполлинарія, мы обязаны полемическому сочиненію св. Григорія Нисскаго "Аντιζόητικὸς πρὸς τὰ Απολλινα-ρίον 3)". Въ немъ Григорій задался цѣлію предложить разборъ

<sup>1)</sup> Такъ смотрълъ и Полемонъ, ученикъ Аполлинарія; онъ ставилъ Діодора рядомъ съ Каппадокійцами и св. Аванасіемъ (см. арид. Leont., Contr. Monoph., Migne, gr. s., t. 86, 1, с. 1864) — "Разглашаютъ, — пишетъ св. Григорій Нисскій объ аполлинаристахъ, — будто бы въ каволической церкви нъкоторые признаютъ въ своемъ ученіи двухъ сыновъ... Не знаю, отъ кого они это слышали, и на какое лицо направляютъ удары, ибо я доселъ не знаю, кто бы говорилъ это". — Твор. Григ. Нисск. ч. VII, стр. 203. Сб. Greg. Naz., epist. ad. Cledon. II; Migne, t. 37, с. 165; Твор. Григ. Богосл., ч. IV, стр. 173.

<sup>2)</sup> Antirr., c. XXIV,—Migae, gr. s., t. 45, col. 1200.

<sup>3)</sup> Migne, t. 45, pp. 1125—1278; Твор. Григ. Иисск. въ русск. перев. т. VII, стр. 61 и сл.

одного изъ сочиненій Аполлинарія, которое носило названіе . Απόδειξις περί τῆς θείας σαρχώσεως τῆς καθ' όμοίωσιν ἀνθρώπου 1) ... Въ своей полемикъ Григорій послъдовательно, пагъ за шагомъ, идетъ за развитіемъ разбираемаго сочиненія, отчасти передавая своими сжатыми словами его содержаніе, отчасти приводя буквальныя выдержки изъ него. Благодаря этой своей манеръ полемизировать, Григорій оставиль возможность не только читать въ буквальномъ виде цельныя тирады сочиненія Аполлинарія, но и возстановить ходъ и порядокъ мыслей и вообще создать себъ представление о составъ сочиненія. Эта возможность еще болье усиливается тымь обстоятельствомъ, что съ разсматриваемымъ св. Григоріемъ сочиненіемъ Аполлинарія и сохранившимися у него остатками изъ этого сочиненія должно поставить въ тесную связь дълый рядъ другихъ фрагментовъ, сообщаемыхъ полемистами съ монофизитствомъ. Противомонофизитскіе писатели многократно пользуются въ своей полемикъ выдержками изъ одного не сохранившагося сочиненія Аполлинарія, которое они просто οδοσημαιώτω, κακω (λόγος) περί σαρχώσεως μπμ περί τῆς θείας σαρχώσεως. Такъ, въ "Contra Monophysitas" Юстиніана, въ "Patrum doctrina" и въ актахъ Латеранскаго собора 649 года читается нъсколько цитать съ надписаніями έχ τοῦ περί σαρχώσεως 1), έν τῷ περὶ σαρχώσεως λόγφ 2) μ έχ.... τοῦ περὶ τῆς Эгіас оаожоовос 1). Къ этому следуеть присоединить ещо шесть цитать, приведенныхь Өеодоритомь въ его діалогахь ΠΟΙЪ ΤΗΤΛΟΝΈ  $\dot{\epsilon}v$  τ $\tilde{\omega}$  περί σαρχώσεως λογιδί $\omega$  ), Η ΗΈΚΟΤΟΡЫЯ подлинныя слова Аполлинарія изъ сочиненія о воплощеніи, процитованныя въ посланіи св. Григорія Богослова къ Кледонію 6) и въ книгахъ противъ Аполлинарія, дошедшихъ подъ именемъ св. Аеанасія 7). Уже одно названіе, подъ которымъ дошли эти фрагменты "Слово или книга о воплощеніи или о Божественномъ воплощеніи" наталкиваетъ

<sup>1)</sup> Ibid., c. 1125.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Maji, p. VII, p. 16; cf. Iustin., Contr. Monoph., p. 302; Photii Bibl., c. 230, p. 273.

<sup>3)</sup> Ibid., p. 17=Iustin., ibid., p. 303.

<sup>4)</sup> Ibid., p. 20; Iustin., p. 302, 311; Mansi, X, pp. 1114-1118.

<sup>5)</sup> Theod. Opera, ed. Schulze, t. IV, p. 172-174; 257.

<sup>6)</sup> Ad. Cledon. I,—Migne, gp. s., t. 37, c. 175 sqq.

<sup>7)</sup> De incarnatione contra Apollinarium,—Migne, gr. s., t. 26, c. 1093 sqq.

само собою на догадку о томъ, что они представляютъ собой остатки того же самаго труда Аполлинарія, который разсматривается св. Григоріемъ Нисскимъ въ его Антирритикъ. Длинный заголовокъ, какимъ обозначено Аполлинаріево сочиненіе у Григорія, -  $_{n}$ Απόδειξις  $\pi$ ερὶ  $\tau$  $\tilde{\eta}$ ς  $\vartheta$ είας σαρχώσεως τῆς καθ' δμοίωσιν ἀνθρώπου", - Заключаль Въ своемъ многословіи значительное неудобство для цитаціи и и легко могъ быть изм'вненъ просто въ (λόγον) περί τῆς θείας σαρχώσεως. Анализируемое Григоріемъ сочиненіе Аполлинарія въ дъйствительности было книгой о Божественномъ воплощеніи, и слова: " $\pi \epsilon \rho i$  т.  $\vartheta \epsilon i \alpha \varsigma$  σαρχώσ $\epsilon \omega \varsigma$ " им'єло въ своемъ надписаніи, такъ что при любви писательской древности кратко, -- иногда одними начальными словами, -- обозначать сочинение, ничто не было столь естественно, какъ цитовать его подъ именемъ (λόγου) περί τ. θείας σαρχώσεως. Въроятное само по себъ, это предположение восходить на степень несомивнности благодаря тому случайному обстоятельству, что Юстиніанъ цитируетъ подъ именемъ περί τ. θείας σαρχώσεως тв же самыя слова, какія св. Григорій Нисскій приводить, какъ принадлежащія сочиненію:  $n^2 \pi n \delta \delta \epsilon \iota \xi \iota \zeta \propto \tau \lambda$ . 1) ". Именно Юстиніанъ пользуется слідующей выдержкой изъ λόγου τ. περί τ. θείας σαρχώσεως: "ибо если бы съ совершеннымъ человъкомъ соединился Богъ совершенный, то было бы два; несовершенное же, соединенное съ совершеннымъ, не разсматривается въ двойствъ 2)", а Григорій отъ имени Аполлинарія пишеть: "ибо если съ человъкомъ совершеннымъ соединился совершенный Богъ, то было бы два (совершенныхъ) 3) 4, то есть, передаетъ первую часть цитаты Юстиніана въ буквальной точности. Это наблюденіе со всею ясностью показываеть, что разсматриваемое Григоріемь сочиненіе Аполлинарія и книга о Божественномъ воплощеніи, извъстная Юстиніану, представляють въ себъ одно и то же сочиненіе. Отсюда и всв остальные фрагменты, дошедшіс до насъ подъ именемъ  $\pi \varepsilon \rho i$   $\tau \tilde{\eta} \varsigma \vartheta \varepsilon i \alpha \varsigma$  σαρχώσ $\varepsilon \omega \varsigma$ , мы получаемъ право разсматривать, какъ принадлежащіе одному и то-

<sup>1)</sup> На это впервые указано Дрэзеке, lahrbuch. f. prot. Theologie, 1883, s. 300 fg.

<sup>2)</sup> Iust. Contr. Mon., Maji, VII, 361.

<sup>\*) &#</sup>x27;Αντιο' ο' ητ., c. XXXIX; Migne, gr. s., t. 45, c. 1212.

муже сочиненю о воплощении, о которомъ самыя широкія сведенія даются Григоріемъ, какъ по тожеству надписанія, такъ и по силъ тъснаго сродства ихъ содержанія. Другой вопросъ, --- могутъ ли быть причислены сюда и фрагменты съ надписью жеой осожовеюс? Разсуждая а-priori, нътъ ничего легче, какъ отнести фрагменты изъ  $\pi \epsilon \rho i$  σαρχώσ $\epsilon \omega \varsigma$  къ одному сочиненію съ фрагментами изъ περί τῆς θείας σαρχώдеюс: если въ цитаціи полный заголовокъ, сообщаемый Григоріемъ, могъ измѣниться въ сокращенное " $\lambda \acute{o} \gamma o \varsigma$   $\pi \epsilon \rho i$   $\tau \tilde{\eta} \varsigma$ θείας σαρχώσεως", το τέμτ πεινο эτο περί θείας σαρχώσεως можно было обратить просто въ жері дархюдеюс. Такъ, действительно, и заключаетъ Дрэзеке 1). Не смотря, однако, на упрощеніе, вносимое этимъ заключеніемъ въ разработку фрагментовъ Аполлинарія, мы не считаемъ возможнымъ принять его. Дело въ томъ, что авторъ "Patrum doctrina" и Юстиніанъ предлагають выдержки не подъ однимъ какимълибо изъ этихъ заголовкомъ, а подъ обоими. Первый изъ нихъ дважды цитируетъ λόγος περί σαρχώσεως и однажды λόγος περί της θείας σαρχώσεως, α ΒΤΟΡΟЙ ΤΡΗΜΙΝ λόγος περί τ. θείας σαρχώσεως и дважды λόγος περί σαρχώσεως. Эта разность въ надписаніи цитать, замічаемая у двухь писателей, заслуживаетъ вниманія. Та точность и определенность, съ какою они приводять свои цитаты изъ "λόγου περί τ. θείας σαρχώовос, заставляють предполагать, что имъ было извъстно въ полномъ составъ это сочинение: авторъ "Patrum doctrina" дълаетъ выписку изъ него съ точнымъ указаніемъ на 12-ю главу <sup>2</sup>), а Юстиніанъ ссылается на 13-ю главу <sup>3</sup>). Что заставляло ихъ измънять название сочинения въ одномъ случав и точно воспроизводить въ другомъ? Почему только сочинение жері деіас варховою они представляють разділеннымъ на главы и ничего не говорять о таковомъ же раздъленій сочиненія περί σαρχώσεως? Не служить-ли это знакомъ ΤΟΓΟ, ΥΤΟ λόγος περί σαρχώσεως η λόγος περί θείας σαρχώσεως ΑΒΑ

<sup>1)</sup> Zu d. christol. Fragmen. d. Apollinar. Iahrbüch. 1883, s. 300 fg; посему и въ своемъ изданіи сочиненій Аполлинарія онъ всѣ фрагменты, сохранившісся подъ указанными заголовками, относить къ одному и томуже сочиненію, см. pp. 381—392; cf. adnotat., p. 451. 452.

<sup>2)</sup> Patr. doctr., Maji, p. 20.

<sup>3)</sup> Contr. Monoph., Majus. p. 301, 302

различныхъ, самостоятельныхъ труда Аполлинарія? Этотъ последній выводъ будеть еще ближе, если обратимъ вниманіе на формулу цитіцій блаженнаго Өеодорита изъ сочиненія Аполлинарія. Өеодорить не знаеть λόγον περί τῆς θείας σαρχώσεως, -- ΟΗ Ε ЦИТИРУСТЬ λογίδιον περί σαρχώовоо 1). По общему употребленію "λογίδιον" обозначаеть сочиненіе далеко не обширныхъ разміровъ, -- оно у него прилагается къ другому сочиненію Аполлинарія: "Κατά μέρος лістіс" которое въ изданіи Мая in quarto занимаеть 5 съ пебольшимъ страницъ. Между темъ нужно думать, что разсматриваемое св. Григоріемъ Нисскимъ произведеніе Аполлинарія значительно превосходило по своимъ размірамъ то, что могло быть означено, какъ доуговор. Григорій часто жалуется на λογογραφίαν своего противника, и сообщаемая Юстиніаномъ цитата изъ 13-й главы его показываетъ, что жалоба Григорія не была лишена основанія 2). Наконецъ, невозможность отожествить "Слово о воплощении съ книгой "о Божественномъ воплощении" ясно видна изъ сопоставленія выдержки автора "Patrum doctrina" и Юстиніана съ однимъ отрывкомъ Аполлинарія у Леонтія Византійскаго. Въ концъ своего сочиненія Леонтій приводить фрагментъ одного недошедшаго до насъ слова Аполлинарія, начинающагося по его указанію такъ: "отпавшаго отъ Бога человъка держалъ въ своей власти обольстившій его діаволъ 3), и здёсь цитируетъ выраженія, которыя въ "Patrum doctrina" и у Юстиніана обозначаются принадлежащими слову о воплощеніи 4). Значить, извъстное послъднимь и Өеодориту "λόγος περί σαρχώσεως" имѣло совершенно иное начало, нежели сочинение о Божественномъ воплощении, открывав-

<sup>1)</sup> Dial. II, oper. t. IV p. 172.

<sup>2)</sup> Сопоставляя жалобы Григорія и уменьшительное обозначеніе Өеодорита. Дрэзеке отказывается точнёе опредёлить объемъ Аполинаріева сочиненія (сіт. ор. s. 303), не находя выхода изъ противорёчія, заключеннаго въ этихъ извёстіяхъ. Но едва-ли то, чему приличествовалъ терминъ λογίσιον, могло быть раздёлено на 13-ть главъ? Къ тому же еще цитата Юстиніана взята далеко не изъ конца сочиненія, какъ это признаетъ и самъ Дрэзеке, пом'єстившій ее посл'в выдержки Григорія изъ 18-й главы его Антирритика, состоящаго изъ 59 главъ.

<sup>3)</sup> Adv. fraud. Apoll., Migne, gr. s., t. 86, 2, c. 1973. A.

<sup>4)</sup> Leont., cit. loc. cf. Patr. doctr. p. 17 et Iustinian, p. 303.

шееся, по Григорію Нисскому, признаніемъ необходимости изслѣдованія въ области вѣры  $^1$ ), и составляло собою особый трудъ Аполлинарія. Такимъ образомъ, только фрагменты, надписанные  $\pi \varepsilon \varrho i$   $\tau$ .  $\vartheta \varepsilon i \alpha \varsigma$   $\sigma \alpha \varrho \alpha \omega \omega \varepsilon \varepsilon \omega \varsigma$ , могутъ быть, на основаніи свидѣтельства Юстиніана, признаны принадложащими тому сочиненію о воплощеніи, которое разсматриваетъ св. Григорій Нисскій.

Какъ мы уже сказали, разбираемое Григоріемъ Нисскимъ сочинение Аполлинарія носило полное заглавіе такого рода: Απόδειξις περί τῆς θείας σαρχώσεως τῆς χαθ' δμοίωσιν ἀνθρώπου, то есть, "Доказательство Божественнаго бытія во плоти по подобію человівка во Втотъ заголовокъ, данный, безъ сомивнія, самимъ авторомъ сочиненія, весьма характеристиченъ: онъ заключаетъ въ себъ основную идею всего разсужденія, тотъ главный тезисъ, который раскрывается и доказывается цёлымъ произведеніемъ. Это сочиненіе Аполлинарія хочеть быть доказательствомъ Божественнаго бытія въ плоти по подобію человівка, --- хочеть раскрыть, что бытіе Бога во плоти совершалось подобно челов вческому бытію. Это подобіе состояло въ томъ, что Богъ Слово не вочеловъчился, а воплотился, и занявъ мъсто ума, сталъ, по своему трехчастному составу, подобнымъ человъку. Отсюда характеристичными терминами заголовка служать выраженія: σάρχωσις и хад' όμοίωσιν άνθρώπου. Слово σάρχωσις было употребительно на языкъ богословскомъ ранъе Аполлинарія. Имъ выражалось цёлое понятіе "воплощенія", включая и то, что обозначается именемъ вочеловъченія. Оно указывало одновременно, какъ на то, что Слово стало плотью т. е. приняло плоть человъческую, такъ и на то, что Сынъ Божій сталь совершеннымь человікомь, кромі гріха. Элементы этой терминологіи были даны въ Священномъ Писаніи; на языкъ Іоанна Богослова и ап. Павла слово: "одоє" понималось не въ томъ узкомъ смыслъ, по которому опо

<sup>1)</sup> Antirr. c. IV, Migne, 45, c. 1129.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Antirr., с. II, Migne, gr. s., t. 45, с. 1125; Творенія Григ. Нисск. ч. 7-я, стр. 61.—Въ дальнъйшихъ цитатахъ первая цифра будетъ означать главу (сариt) Антирритика Григорія Нисскаго, вторая—столбецъ (columna) 45-го тома Миня, третья—страницу русскаго перевода въ VII части твореній св. Григорія Нисскаго, и четвертая— страницу (радіпа) изданія Дрэзеке.

означало только плотскую сторону человъческаго существа и въ которомъ оно отожествлялось съ  $g\tilde{\omega}\mu\alpha$ ; оно въ нѣкоторыхъ случаяхъ обнимало собой всю природу человъка въ томъ ея состояніи, въ какомъ она находится подъ господствомъ гръха. Поэтому, и терминъ "обожовие" включалъ въ себя, равнялся "грардоблись" и выражаль мысль о томъ, что Слово сделалось совершенными человекоми. Аполлинарій придаль этому термину буквальное значение: Божественное воплощение онъ понялъ, какъ только воплощение, исключивши изъ слова обохооц тотъ моментъ, который выражается словомъ: "еvav добяпоис"; на языкъ Аполлинарія онъ означасть уже только воплощение, принятие плоти. Въ этомъ последнемъ смыслъ, употребленіе, данное Аполлинаріемъ слову обохоос, было новымъ; въ этомъ смыслѣ и св. Григорій Нисскій осуждаеть этоть аполлинаріанскій терминь 1). Такимъ образомъ, показывая, что ръчь пойдеть о "обохообе", заголовокъ Аполлинаріева сочиненія даваль знать уже и то, какъ понимается здёсь воплощение. Еще яснёе говорила объ этомъ дальнейшая прибавка: хан оно объ этомъ дальнейшая прибавка: хан оно объ лог. Она свидътельствовала, что воплощение здъсь разсматривалось не какъ воспріятіе цъльнаго человъческаго естества, но какъ воспріятіе плоти по подобію человъка. Въ воплощении Богъ Слово не сталъ человъкомъ, во всемъ подебнымъ намъ (кромъ гръха); Его бытіе во плоти было только подобнымъ человъку. Это означало: какъ духъ человъка живетъ и управляетъ плотью, такъ Богъ Слово, подобно сему, обиталъ и управлялъ плотью. Это и есть основная идея, главное положение всего сочинения "о Божественномъ воплощени".

Поставивши своей задачей систематическое раскрытіе новаго догматическаго вопроса, Аполлинарій считаль нужнымь оправдать свою смѣлую попытку. Это опъ дѣлаль въ началѣ своего сочиненія о "Божественномъ воплощеніи", въ введеніи къ нему, содержаніе котораго св. Григорій Нисскій передаеть "вкратцѣ своими собственными словами <sup>2</sup>)". Аполлинарій не хотѣлъ довольствоваться одной только вѣрой, вѣрой простой, не требующей разсужденій и изслѣ-

¹) Сар. П, col. 1125, стр. 61, 62.

<sup>2)</sup> C. IV, col. 1129, crp. 64. 65; pag. 381.

дованія. "Ибо, —писаль онь, —и Евт не была въ пользу въра безъ изследованія; поэтому и христіанской въръ прилично быть изследованной, чтобы она где нибудь незамътно не совпала съ митніями эллиновъ и іудеевъ 1)«. Не случайно Аполлинарій указываль на необходимость этого критическаго отношенія къ въръ; онъ видъль, что въ его время подъ предлогомъ въры неръдко вводились новыя, чуждыя христіанству ученія, имівшія свой источникь въ нечестін язычества. Въ области христологіи возрожденіе эллинизма въ христіанствъ онъ находилъ въ понятіи о Христъ, какъ обожествленномъ или божественномъ человъкъ, какъ объ "аторожос вто вос". Изъ опровержения этого понятия Аполлинарій и выходиль въ развитіи своего положительнаго ученія. Понятіе о Христь, какъ обожествленномъ человъкъ, по его мнънію, покоится на томъ несовиъстимомъ съ жристіанствомъ положеніи, что "Богу невозможно быть человъкомъ и страдать подобно человъку 2, —положеніи, принятомъ у еретиковъ и невърныхъ. Въ христіанство это положение было перепесено, по словамъ Аполлинарія, Павломъ Самосатскимъ, Маркелломъ и Фотиномъ и выразилось, какъ ученіе о томъ, что "Христосъ чрезъ рожденіе отъ жены и чрезъ страданія сталь Божественнымъ человѣкомъ 3)". Отвергая это понятіе о Христь, какъ противное апостольскому ученію и определеніямъ соборовъ 4)", Аполлинарій выдвигаетъ новый болье соотвътствующій его воззрыніямъ терминъ: "йовомос ек обостой-человъкъ съ небеси" и выражаемое имъ понятіе дълаетъ центральнымъ пунктомъ своего сочиненія. "Какъ называешь челов вкомъ отъ земли Того, о Которомъ свидетельствуется, что Онъ есть человекъ, сшедшій съ неба, и Который названъ сыномъ человіческимъ?" "Не есть человъкъ отъ земли сшедшій съ неба человъкъ ". Что же разумъется у Аполлинарія подъ терминомъ "человъкъ съ небеси" и въ чемъ состоитъ отличіе этого "человъка съ небеси" отъ "человъка отъ земли?" На эти во-

<sup>1)</sup> lbid.

<sup>2)</sup> C. IV, 201. 1129; etp. 65, pag. 381.

<sup>3)</sup> lbid.

<sup>4)</sup> C. VI, col. 1133, crp. 69, pag. 381.

b) lbid.

просы Аполлинарій въ первый разъ подробно и отвічаеть въ разсматриваемомъ сочинении. Указавши словами св. Писанія на единеніе Бога сь плотью во Христь, онъ обращается къ изложенію ученія о составъ человъка вообще. чтобы на основаніи его уяснить составъ человъка съ небеси. Св. Григорій Нисскій передаеть этоть отділь Аполлинаріева сочиненія опять собственными словами и вкратить: "слъдующее за симъ, --- говоритъ онъ, --- содержитъ основанное на многихъ свидътельствахъ доказательство того, что человъкъ состоитъ изъ трехъ частей: изъ плоти, души и ума, что недалеко и отъ нашего мивнія 1)". Эта антропологія лежить въ основѣ всего дальнѣйшаго ученія Аполлинарія о человъкъ съ небеси. "Утвердивъ при помощи многихъ разсужденій тричастность, -- продолжаетъ Григорій, --Аполлинарій упоминаеть о пікоторыхь опреділеніяхь соборовъ противъ Павла Самосатскаго, также о символъ, провозглащенномъ въ Никев, и какъ бы опираясь на доказанное, такъ буквально говоритъ: "а вмъсто духа, то есть, ума имъя Бога, Христосъ съ душою и тъломъ справедливо называется человъкомъ 2)". Слъдовательно, въ человъкъ съ съ небеси (-Христъ) Его человъческая сторона состоитъ, по Аполлинарію, изъ плоти и дупи, а Его Божество въ духъ. Этимъ "духомъ" человъкъ съ небеси и отличается отъ прочихъ людей, --- людей отъ земли; онъ есть второй Адамъ и духъ животворящій. Первый человікъ "отъ земли перстенъ, потому что въ немъ одушевлено тъло, образованное изъ персти 3)", "вторый же человъкъ съ неба называется духовнымъ, и это означаетъ, что человъкъ, соединенный съ Богомъ, не имъетъ ума 1) . "Онъ называется небеснымъ, потому что воплотился Духъ небесный 5)". Поэтому, второй человъкъ съ небеси или Христосъесть, Богъ по духу воплотившемуся, и человъкъ по плоти, восцринятой Богомъ 6)". Какъ таковой, онъ "существуетъ прежде"

<sup>1)</sup> C. VIII, col. 1140, etp. 74, pag. 382.

<sup>2)</sup> C. IX, col. 1140, crp. 75, p. 382.

<sup>3)</sup> C. XII, col. 1144, ctp. 80, p. 382.

<sup>4)</sup> C. XI, col. 1144, crp. 78, pag. 382.

<sup>5)</sup> C. XII, col. 1144, crp. 80, pag. 382.6) C. VII, col. 1136, crp. 71, pag. 382.

своего рожденія <sup>1</sup>), обладаеть вѣчною славою <sup>2</sup>) и есть "Богь, Творець вѣковь, сіяніе славы, образь ипостаси Его", "собственнымь Духомь есть Богь, а не имѣеть въ Себѣ Бога, какъ иного, отличнаго оть Себя <sup>3</sup>)". Какъ Богъ по духу, человѣкъ съ небеси не равенъ по своему существу человѣкъ оть земли, а только подобенъ. "Онъ—не человѣкъ, — говорить Аполлинарій, — потому что не односущенъ съ человѣкомъ по владычественной Его части" <sup>4</sup>).

Раскрывши это новое понятіе о Христь, какъ небесномъ человъкъ, Аполлинарій въ дальнъйшихъ отдълахъ своего труда и переходить къ изложенію тёхъ основаній, которыя располагали его къ отрицанію человіческого ума во Христв. Онъ выполняеть эту задачу двоякимъ путемъ: -- отрицательнымъ, усиливаясь показать несостоятельность ученія о полномъ человічнествів Христа, и положительнымъ, заимствуя разнообразные доводы въ свою пользу изъ области антропологіи, метафизики и основныхъ положеній христіанства. Въ своемъ понятіи о Христв, какъ воплощенномъ Духъ, онъ видълъ сущность христіанства и полное выражение тайны воплощения. Учение о Христь, какъ "Богь родившемся отъ жены", составляеть, по его убъжденію, коренное отличіе христіанской віры отъэллинскаго и іудейскаго невърія. "Эллины и іуден явно впадають въ невъріе, не желая слышать, что Богь рождень оть жены ", -говоритъ Аполлинарій; по "насъ приняли бы эллины и іудеи, если бы мы сказали, что рожденный есть Божественный человъкъ, подобно Иліи 6)". Этотъ "Божественный пророкамъ и прочимъ святымъ люловъкъ". подобный дямъ, и вводится вместо Христа теми, "которые, смущаясь смущеніемъ невърныхъ 7)" и противоръча Писанію 8), учать о Немъ, какъ полномъ человъкъ, воспринятомъ Богомъ. Съ точки зрёнія Аполлинарія, отожествлявшаго по-

<sup>1)</sup> C. XIII, col. 1148, crp. 81, pag. 382.

<sup>2)</sup> C. XXII, col. 1169, cTp. 102.

<sup>3)</sup> C. XVIII, col. 1157. cTp. 91, pag. 383.

<sup>4)</sup> C. XXIII, col. 1172, crp. 105, pag. 384.

<sup>3)</sup> C. XXV, col. 1176, crp. 110, pag. 386.

<sup>6)</sup> C. XXV, col. 1177, etp. 111, pag. 386.

<sup>7)</sup> C. XXXI, col. 1192, crp. 124, pag. 387.

<sup>8)</sup> Cc. XXVIII—XXXI.

нятія природы и лица, признавіе полнаго человівчества во Христъ равнялось признанію въ Немъ двухъ лицъ: Бога и воспринятаго Богомъ человъка 1), какъ это дъйствительно и наблюдалось въ ученіи Діодора, но такое ученіе есть отрицаніе воплощенія 2), ибо оно обращаеть площеніе "въ воздъйствіе Слова на человъка 3)", и отрицаніе Божественности Христа, ибо разд'вляющіе его "должны сказать, что Христось не имъльбытія прежде рожденія на земль, не существоваль прежде всего и даже не сродень Богу ')". Тайна воплощенія и его д'виствительность сохраняются, по Аполлинарію, только тогда, когда воплощеніе понимается не какъ воспріятіе Богомъ полнаго человъка, а какъединеніе Бога съ плотью по подобію человъка 5). Единеніе же это достигается лишь чрезъ замъщение ума человъческаго умомъ Божественнымъ или Словомъ; Христосъ "не былъ бы въ подобіи человѣка, если бы не быль умомъ, облеченнымъ плотію, какъ человъкъ 6)"; "какъ человъкъ есть одинъ, состоя изъ духа, дущи и тъла 7)", такъ и Христосъ есть одинъ, состоя по подобію человіка изъ Бога, души и плоти. Ибо "если Господь не есть умъ воплощенный, то Онъ будетъ мудростью, просвъщающею умъ (воспринятаго) человъка, но она находится и во всвхъ людяхъ. Если же это такъ, то приществіе Христа не есть пришествіе Бога, по рожденіе человъка 8)". "Если въ умъ была премудрость, то Господь не снишелъ къ намъ и не истощилъ Себя 9)": Онъ только дъйствоваль въ человъкъ, обиталь въ немъ, подобно обитанію Его "во всъхъ пріемлющихъ благодать 10)", но не Самъ содълался человъкомъ. Поэтому, -- говорилъ Аполлинарій -- "если съ Богомъ, Который есть умъ, былъ во Христв и человъческій

<sup>1)</sup> Cp. c. XXXV, col. 1200, erp. 132, 133; pag. 387.

<sup>2)</sup> C. XXVIII, col 1184, crp. 117.

<sup>3) &</sup>quot;Τὸ ἀνθρώπινον τοῦ λόγου εἰς ἐνεργείαν τὴν ἐν ἀνθρώπω μεταβάλλον-τες",— in "Patrum dootrina", Maji, VII, p. 20; Dräseke, p. 385.

<sup>4)</sup> C. XXVIII, col. 11884, crp. 117; pag. 386.

<sup>5)</sup> Аполлинарій строго различалъ эти два понятія,—С. XXXIV, соl. 1197, стр. 131.

<sup>6)</sup> C. XXXV. col. 1201, crp. 135, pag, 388.

<sup>7)</sup> C. XXXV, col. 1200, crp. 134.

<sup>8)</sup> C. XXXVI, col. 1204, crp. 138, pag. 388.

<sup>9)</sup> C. XXXVII, col. 1208, crp. 140, pag. 388.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) C. XXXVI, col. 1205, erp. 139; pag. 388.

умъ, тодъло воплощенія не совершается 1) ". Соединеніе "Бога, Который есть умъ", съ умомъ человъческимъ невозможно уже по самому существу последняго. Въ уме или духе человъка Аполлинарій полагаль его способность къ самопроизвольнымъ движеніямъ, несовмъстимую съ самопроизвольностью Бога, обитающаго въ немъ. "Если,-продолжаетъ онъ. --- не совершается дёло воплощенія въ самодвижномъ и никъмъ непринужденномъ умъ, то это дъло, которое есть разръшение гръха, совершается въ движимой другимъ и приводимой въ действіе Божественнымъ умомъ плоти; участвуеть же въ семъ разръшении нашъ умъ въ той мъръ, въ какой соединяеть себя со Христомъ 3)". Григорій Нисскій въ этихъ словахъ Аполлинарія приводитъ только заключеніе, выбросивши "соръ" въ срединъ; точно также онъ молчить о следующихъ за симъ разсужденіяхъ, опуская большую часть "пустословія" свое противника 3). Изь соебщаемыхъ далье Григоріемъ словъ Аполлинарія видно, что въ опущенномъ имъ мъсть излагались доказательства того, что спасается родъ человическій не чрезъ воспріятіе ума". Это обстоятельство даеть возможность пополнить пробель изъ другихъ сочиненій Аполлинарія. Въ немъ, очевидно, находили себь мъсто разсужденія о несовивстимости ума Божественнаго съ умомъ человъческимъ. Эту часть ученія Аполлинарія достаточно развитою доставляють сообщаемые въ "Patrum doctrina" отрывки изъ его письма къ ученику Юліану, --- письма, относящагося также къ тому времени, когда Аполлинарій вступиль въ рішительную поломику съ представителями ученія о двухъ полныхъ природахъ во Христв. "Всякій умъ, -- пишеть онъ тамъ, -- управляется самъ собою и явижется собственнымъ естественнымъ желаніемъ"; поэтому "невозможно, чтобы въ одномъ и томъ же субъектъ (ὑποκειμένω) сосуществовали два противно желающіе, изъкоторыхъ каждый стремился бы къ предмету желанія по самодвижному влеченію 1)". "Умъ Божественный есть умъ самодвижный (αὐτοκίνητος) и дъйствующій въ одномъ направ-

<sup>1)</sup> C. XXXVIII, col. 1209, crp. 143; pag. 388.

<sup>2)</sup> Ibid.

<sup>3)</sup> C. XXXIX, c. 1212.

<sup>4)</sup> Patr. doctr., Maji, p. 70; Dräseke, p. 400.

леніи  $(\tau \alpha \upsilon \tau o \varkappa i \nu \eta \tau o \varsigma)$ ; челов'яческій же умъ есть умъ тоже самодвижный, по дъйствующій въ различныхъ направленіяхъ (έτεροχίνητος), какъ превратный", - посему, измѣняемый умъ не смъщивается съ умомъ неизмъняемымъ въ одномъ субъекть, такъ какъ влекомый противоположными желаніями, изъ которыхъ онъ состоитъ, враждовалъ-бы самъ съ собою 1)". Превратность ума человъческого Аполлипарій ставиль въ зависимость отъ его новъдънія и бозсилія, въ силу чего онъ подчиняется вельніямъ плоти 2), и потому считаль его враждебнымъ уму Божественному и несоединимымъ съ нимъ. Что отвергая умъ человъческій во Христь, Аполлинарій основывался на его превратности, это ясно видно изъ словъсв. Григорія Назіанзина, находящихся въ письмѣ къ Кледонію 3). Какъ Аполлинарій приходиль къ такому воззрѣнію на умъ человъческій, объ этомъ сообщаеть Немезій 4). По ученію Аполлинарія души раждаются отъ душъ, какъ тела отъ тель; душа передается въ порядкъ наслъдованія отъ перваго человъка ко всъмъ родившимся отъ него. Эти слова относятся и къ уму человъка, который, какъ зараженный наслъдственною порчею, становится источникомъ гръха въ каждомъ отдъльномъ человъкъ. "Плоть того, кто приводить ее въ движеніе, то есть, мыслить, не могла бы согрвшить, если бы онъ самъ не предъизмыслилъ гръховнаго дъла". Поэтому,говорилъ Аполлинарій, --- "гдъ полный человъкъ, тамъ и гръхъ 5)", и "если Госнодь пріялъ все (естество человъка), то безъ сомивнія имвлъ и человическіе помыслы, въ человъческихъ же помыслахъ невозможно не быть гръху; какъ же Христосъ будетъ развъ гръха 6)"? Быть можетъ, изъ подобныхъ разсужденій и состояль выкинутый Григоріемъ

<sup>1)</sup> Ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) C. XL, col. 1213, c<sub>T</sub>p. 148.

<sup>3)</sup> Ad Cleod. I, Migne, gr. s., t. 37, c. 177. Твор. св. Григор. Богосл. ч. IV, стр. 164.

<sup>4)</sup> De natura hominis, с. II; edit. Matthaei, s. 108. 109. "Дупи не сохраняются въ отдѣльномъ мѣстѣ (теорія предсуществованія, защищаемая Немезіемъ), ни теперь не творятся (теорія креаціонизма), потому что говорящій такъ дѣлаетъ Бога соучастникомъ прелюбодѣянія, ибо и отъ него раждаются дѣти, и ложно бы было сказанное: "почилъ Богъ отъ всѣхъ дѣлъ своихъ", если бы Онъ и теперь создавалъ души". (ibid.).

<sup>3)</sup> Athanas., de incarn. c. Apoll., l. 1,—Migne, gr. s., t. 26, c. 1096.

<sup>6)</sup> Ibid., lib. 2,-Migne, c. 1140.

Нисскимъ соръ Аполлинарія; по крайней мѣрѣ, отсюда легко выводилось заключеніе, сообщаемое Григоріемъ: "слѣдовательно, спасается родъ человѣческій не чрезъ воспріятіє ума и всего человѣка, но чрезъ пріятіе плоти, которой по самой природѣ свойственно быть подъ управленіемъ; нуженъ же умъ неизмѣняемый, который бы не подчинялся ей по слабости вѣдѣнія, но безъ всякаго насилія приспособляль бы её себѣ 1)". Послѣднія слова показываютъ, что въ предъидущемъ должно было заключаться именно раскрытіе превратности ума человѣческаго и несовмѣстимости его съ умомъ Божественнымъ.

Въ следующемъ отделе онъ доказываетъ тоже самое ноложеніе, основываясь уже на метафизическихъ, философскихъ началахъ. Главный тезисъ этого отдела Аполлинарій выражаль словами: "если бы съ совершеннымъ человъкомъ соединился Богъ совершенный, то было бы двое; совершенное же, сложенное съ совершеннымъ, не разсматривается въ двойствъ "2). Прилагая этотъ тезисъ къ разсматриваемому вопросу, Аполлинарій говориль: "и если бы съ человъкомъ соединился Богъ, совершенный съ совершеннымъ, то стало бы два, одинъ Сынъ Божій по естеству, а другой по усыновленію " 3). Признаніе такого двойства онъ и находилъ въ ученіи о воспріятіи Богомъ полнаго человъка; но это двойство противоръчить существу христіанской вфры; признающіе двухъ сыновъ разрушають ученіе о Богъ, единомъ по существу и троичномъ въ Лицахъ, такъ какъ они поклоняются четверицъ вмъсто Троицы и впадаютъ въ многобожіе 1). Обвиненіе въ поклоненіи четверицъ вытекало изъ того, что учившій о совершенствъ объихъ природъ, по Аполлинарію, долженъ былъ признавать двухъ сыновъ и ихъ помѣщать между Первымъ и Третьимъ Лицами Св. Троицы, делая изъ Троицы четверицу, а поклоненіе четвериць, поклоненіе сыну по усыновленію, есть уже многобожіе, такъ какъ всё прівчлющіе благодать суть сыны по усыновленію. "Если пріявшій Бога (человѣкъ),—

<sup>1)</sup> C. XL, col. 1213; etp. 152; pag. 389.

<sup>2)</sup> Iustin, Contr. Monoph., Maji, p. 311.

<sup>3)</sup> C. XLII, col. 1220, crp. 154; pag. 388.

<sup>4)</sup> C. XLII, col. 1224; crp. 156. 157; pag. 389.

говоритъ Аполлинарій, — есть истинный Богъ, то боговъ было бы много, потому что многіе принимаютъ Бога" 1). Чтобы избъжать этого возрожденія язычества, Аполлинарій и призналъ, что въ воплощении Богъ Слово принялъ не совершеннаго человъка, а одну одушевленную плоть, ибо несовершенное, сложенное съ совершеннымъ, не разсматривается въ двойствъ. Какъ онъ доказывалъ это? этого Григорій не сохраниль; "пройдя молчаніемъ" следовавшее доказательство, Григорій приводить уже заключеніе, говорящее о томъ, что "ничто такъ несоединимо съ Богомъ, какъ плоть" 2). Такъ какъ всему этому отделу дана философская окраска, такъ какъ все выводы здесь связываются съ метафизическими положеніями, то должно ожидать, что и пройденное молчаніемъ со стороны Григорія доказательство опиралось на общихъ понятіяхъ о совершенномъ существъ, и отсюда выводилось, что плоть (въ отдъльности), какъ несовершенное живое существо, преимущественно предъ всъмъ соединима съ Богомъ, какъ существомъ совершеннымъ. Отрывокъ съ этимъ содержаніемъ мы и находимъ у Юстиніана и въ актахъ Латеранскаго собора 649-го года. Здъсь Аполлинарій выясняеть свое возэржніе на то, какимь образомь именне плоть, сложенная съ Богомъ, можетъ составить одно существо и одну природу. Плоть Аполлинарій определяеть, какъ само по себъ несовершенное, не живое существо, потому что плоть движется не сама собой, а въ зависимости отъ другаго дъятеля 3); совершеннымъ же живымъ существомъ она становится только тогда, когда слагается съ какимъ либо движущимъ и управляющимъ ею началомъ. Что этотъ отрывокъ Аполлинарія у Юстиніана долженъ быть отнесенъ именно сюда, за это говоритъ, помимо очевидной связи его съ предыдущимъ и последующимъ, заменание Григорія, находящееся на мѣстѣ дѣлаемыхъ здѣсь выпусковъ, что "сочинитель определяетъ живое существо самопроизвольностью его деятельности" 1). Этой самопроизволь-

<sup>1)</sup> C. XLIII, col. 1224; ctp. 158; pag. 389.

<sup>2)</sup> C. XLIII, col. 1228; crp. 160; pag. 389.

<sup>3)</sup> Contra Monoph., Maji, p. 301 cf. Mansi, X, 1114 - 1118; Dräseke, p. 384.

<sup>4)</sup> C. XLV, col. 1232, c<sub>T</sub>p. 166.

ности плоть сама по собъ не имъетъ и, поэтому, не составлисть особой природы и особаго живаго существа, какъ целый человекъ. Будучи же воспринята Богомъ, она въ Богь находить свое действенное, активное начало, и такъ какъ одно живое существо состоитъ изъ движимаго и движущаго, то это соединение плоти съ Богомъ, въ которомъ Вожество сообщаетъ плоти активность, а плоть усвояетъ Божеству свою способность къ страданію, составляеть не двухъ совершенныхъ или самодвижныхъ существъ, а одну природу и одно существо 1). Поэтому, соединение Бога съ плотью не нарушаетъ общаго принципа, что совершенное, сложенное съ совершеннымъ, должно дать въ суммъ двухъ совершенныхъ, ибо плоть, ставши плотію Бога, есть одно съ Нимъ существо, сложенное послѣ этого въ одну природу 2). Въ этомъ Аполлинарій и думаль найти выходъ изъ тъхъ противоръчій, въ какія, по его мижнію, впадаютъ защитники полнаго человъческаго естества во Христъ. Въ поклопеніи Христу, по его взгляду, нътъ уже поклоненія человъку, "плоть же Христа, -- говориль онъ, -- поклоняема, поколику есть одно лицо и одно живое существо съ Нимъ". Если "ничто такъ не соединимо съ Богомъ, какъ плоть воспринитая", то "ничто и не достойно такого поклоненія, какъ плоть Христова" 3). Принимая плоть и становясь умомъ этой плоти, Господь и является человъкомъ небеснымъ по подобію земнаго человіка. "Если человікь состоить изъ трехъ частей, а Господь-человъкъ, то, конечно, и Господь состоить изъ трехъ частей" 1). Но Онъ не быль бы небеснымъ человъкомъ, если бы принялъ совершеннаго человъка. "Если изъ всъхъ тъхъ частей, какія и у насъ земныхъ, состоитъ небесный человъкъ, то Онъ не есть небесный, но только вмёстилище небеснаго Бога" 5); "если же мы состоимъ изъ трехъ частей, а Онъ изъ четырехъ, то Онъ не человъкъ, а человъко-Богъ  $(\partial v \theta \rho \omega \pi \delta \theta \varepsilon \varsigma o)^{4}$ . "Если, наконецъ, Онъ состоитъ изъ двухъ совершенныхъ,

<sup>1)</sup> Apud. Iustinian., p. 301,

<sup>2)</sup> ibid., p. 302.

<sup>3)</sup> C. XXIV, col. 1228; crp. 162; pag. 389.

<sup>1)</sup> C. XLV, col. 1233; crp. 167; pag. 390.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) С. XLVШ, col. 1240, стр. 173; рад. 390.

<sup>6)</sup> C. XLIX, col. 1241, crp. 174. 175; pag. 390.

то гдѣ Богъ, тамъ нѣтъ человѣка, а гдѣ чоловѣкъ, тамъ нътъ Бога" 1).

Въ последнемъ, заключительномъ отделе сочинения Апол-Григорій дівлаеть наибольшее число выпусковъ отчасти вледствіе того, что здесь для него казалось "неяснымъ, что хотълъ сказать сочинитель" 2), отчасти, въроятно, потому, что считалъ учение своего противника уже достаточно опровергнутымъ въ предыдущемъ. Этотъ отделъ начинался раскрытіемъ необходимости единенія Бога съ человъкомъ чрезъ принятіе плоти на основаніи самой идеи спасенія. Спасеніе рода человівческаго не можеть быть совершено ни Богомъ безъ участія человъка, ни человъкомъ безъ помощи Божіей. "Не можетъ спасти міръ тотъ, кто есть человъкъ, -- говорилъ Аполлинарій, -- и кто подлежитъ тленію, общему людямъ"; "не спасаемся и Богомъ, если Онъ не примъшался къ намъ"; "примъшивается же къ намъ, когда содблываются плотью, то есть, человъкомъ, какъ говоритъ Евангеліе: когда плоть бысть, тогда вселися въ ны" (Іоан, І, 14) 3). Для спасенія, поэтому, необходимо, чтобы Христосъ быль и Богомъ и безгрешнымъ человекомъ. "Не истребляетъ гръха людей, не сдълавшись человъкомъ безгръшнымъ, и не разрушаетъ владычество смерти, если не какъ чоловъкъ Онъ умеръ и воскресъ" 1). Содълаться безгръшнымъ человъкомъ Богъ, по Аполлинарію, можетъ только въ томъ случать, если, принявщи плоть, заменить для нея умъ человъческій. "Какъ Богъ содълывается человъкомъ, не переставая быть Богомъ, если не заступаетъ мъсто ума въ человъкъ ")? Но такъ какъ Христосъ есть воплотившійся Божественный умъ, то Онъ является въ одно и тоже время Богомъ и человъкомъ и Его страданія и смерть становятся источникомъ спасенія для людей. "Смерть челов'вка не разрушаетъ смерти и умершій не воскресаетъ; изъ этого очевидно, что Самъ Богъ умеръ и невозможно было смерти удержать Христа" 6). Развитіе этой мысли о томъ,

<sup>1)</sup> C. L, col. 1244, erp. 177; pag. 390.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) С. LVШ, col. 1265, стр. 198.

<sup>3)</sup> С. LI, col. 1245; стр. 178—180; рад. 391.

<sup>4)</sup> C. LI, col. 1245, crp. 178; pag. 391.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) C. LVI, col. 1260, crp. 193; pag. 391.

<sup>6)</sup> C. LII, col. 1248, crp. 181; pag. 391.

Христосъ, будучи человъкомъ по подобію нашему, есть вивств съ темъ истинный Богъ, въ связи съ деломъ спасенія, въроятно, и составляло дальнъйшее содержаніе этого отдъла. Мы говоримъ: въроятно, - потому что въ полемическомъ труде св. Григорія Нисскаго отъ этого отдела сохранены только не значительные отрывки, по которымъ трудно угадать, какъ здёсь шла мысль Аполлинарія. Если Григорій, читавшій этоть отдель въ полномъ виде находиль здъсь "безсвязныя и малопонятныя рычи, въ которыхъ даже внимательно слъдящимъ за сочиненіемъ не ясно, что хочетъ сказать сочинитель" 1), то уловить эту связь изъ выдержекъ Григорія уже совершенно невозможно. -- Еще труднью опредълить, чьмъ Аполлинарій заканчиваль свое сочиненіе. Григорій дізаеть такое замізчаніе о заключительномъ содержаніи сочиненія. "Что же касается до несостоятельныхъ мивній, гдв онъ, Аполлинарій, чувствуя свое безсиліе, въ защиту своихъ басней призываетъ эллиновъ, --- мнѣній, которыя онъ выдыхаетъ на самомъ концъ сочиненія, то я думаю, должно оставить ихъ безъ изследованія. Опущу также и все другое сему подобное. Кто хочетъ узнать вполнъ безсиліе этой ереси, тотъ пусть прочитаетъ самыя его сочиненія"<sup>2</sup>). Итакъ, на концѣ сочиненія Аполлинарій еще разъ пользовался метафизическими тезисами гроческой философіи для защиты своего ученія.

Разсмотренное произведение Аполлинарія считается въ наукъ главнымъ его христологическимъ сочиненіемъ, всей полнотъ излагающимъ его воззрънія на Лицо Иси дѣло искупленія. На этомъ сочиненіи купителя зиждется значение Аполлинарія въ исторіи ученія о Лицъ Інсуса Христа: это есть первое произведеніе, въ которомъ богословская мысль пыталась понять дёло воплощенія въ той связи, въ какой оно стоить въ отношеніи къ Богу и человъку. Стремленіе понять Лицо Богочеловъка было всегда присуще богословской мысли; оно составляло тотъ внутренній, идеальный мотивъ, изъ котораго возросли бурные споры IV-го въка о Св. Троицъ; церковные писатели часто обращались къ этому основному факту христіанства и такъ или

<sup>1)</sup> C. LVIII, col. 1265, ctp. 108. 199.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) C. LlX, col. 1269; crp. 201.

иначе старались уяснить его, но всё эти стремленія, всё эти попытки вели дело более или менее отрывочно, неполно, незаконченно. Въ сочинени Аполлинарія впервые догмать о воплощеній сдёлань главнымь предметомь изслёдованія со стороны его внутренняго содержанія, --- внѣ апологетическихъ и побочныхъ интересовъ; онъ поставленъ здъсь не только въ тъсное соотношение съ учениемъ о Св. Троицъ, но и въ неразрывной связи съ христіанской антропологіей, съ ученіемъ о паденіи и необходимости спасенія. Но вставши на истинный путь, справедливо полагая, что ученіе о воплощеніи можеть быть понято только въ тъсной связи съ основными христіанскими догматами о Троицъ, о паденіи человъка, Аполлинарій не съумъль пойти до конца по этому истинному пути: онъ впалъ въ заблужденіе, и это заблуждение старался выставить, какъ единственно истинное воззрвніе. Поэтому, и значеніе его сочиненія состоить не въ техъ выводахъ, къ какимъ оно приводитъ читателя, и вообще не въ содержаніи его, достойно заслужившемъ осужденіе, но такъ сказать въ метод'в его и въ воздъйствіи, оказанномъ имъ на раскрытіе ученія о воплотившемся Сынъ Божіемъ. Сочиненіе по Божественномъ воплощении дало сильный толчекъ къ дальнъйшимъ попыткамъ въ этомъ направлении; изложенное въ немъ лжеученіе объ отсутствіи ума человіческаго во Христі вызвало къ жизни рядъ замъчательнъйшихъ произведеній, въ которыхъ раскрывалось православно-догматическое ученіе о единствъ Лица Богочеловъка, при истинно-Божескомъ и разумно-человъческомъ естествахъ, и объяснялось все величіе отрицаемой Аполлинаріемъ точки зр'внія на Христа, какъ совершеннаго Бога и совершеннаго человъка. Таковы два "посланія къ Кледонію" св. Григорія Богослова, "Опроверженіе мижній Аполлинарія" и посланіе "Противъ Аполлинарія къ Өеофилу, епископу александрійскому", св. Григорія Нисскаго, "Двѣ книги противъ Аполлинарія", дошедшія подъ именемъ св. Аванасія Александрійскаго, нѣсколько словъ св. Ефрема Сирина и письмо Іоанна Златоуста къ монаху Кесарію; къ нимъ нужно присоединить еще рядъ утраченныхъ сочиненій, къ которымъ относятся "Книга противъ синусіастовъ" св. Кирилла Александрійскаго 1),

<sup>1)</sup> Phot. Bibl., c. 229, ed. Becker., p. 253. — Фрагменты этой книги из-

"большая книга о догматахъ противъ Аполлинарія" Амвросія, ученика Дидима 1), "Противъ синусіастовъ" Өеодота Антіохійскаго 2) и Діодора Тарсійскаго 3), "Книга о вочеловъченіи Сына Божія" Өеодора Монсуэстскаго 1) и слова противъ Аполлинарія Өеодорита Кирскаго 3). Вся эта общирная литература, имъвшая въ виду опроверженіе ложнаго воззрѣнія Аполлинарія, въ сущности своей посвящена была изложенію и раскрытію именно догмата о воплощеніи. Своимъ сочиненіемъ "о Божественномъ воплощеніи" Аполлинарій создалъ школу въ области христологіи, и чтобы устранить эту школу, нужно было ея ложныя воззрѣнія замѣнить истиннымъ, твердо установленнымъ ученіемъ. Это и дѣлаютъ вышеназванные писатели; они раскрываютъ православное ученіе о Богочеловѣкъ, разъясняя его въ связи съ основными положеніями христіанства.

По своему содержанію сочиненіе Аполлинарія по Божественномъ воплощении направлялось къ той цёли, чтобы охранить чистоту ученія о воплощеніи отъ вторженія чуждыхъ христіанству элементовъ эллинизма и юданзма. Въ немъ Аполлинарій беретъ на себя обязанность выяснить истинную сущность христіанской въры, показать ся коренное отличіе отъ языческаго и іудейскаго неверія. Поэтому, Аполлинарій выставляеть себя здёсь защитникомъ основныхъ догматовъ христіанства, хочетъ быть такимъ же "борцомъ за правую въру" въ учени о воплощени, какимъ онъ былъ некогда въ учени о Св. Троице, хочетъ поучать и наставлять. Удалось ли Аполлинарію на делё выполнить эту задачу? -- отвътъ на это ясенъ самъ собой. Аполлинарій не только не достигь своей цёли, но напротивъ онъ исказилъ сущность христіанства и исказилъ въ угоду тому эллинизму, въ которомъ онъ обвинялъ своихъ противниковъ. Въ построенной имъ системъ важное зна-

влечены Маемъ изъ сирской рукописи, содержащей въ себв апологію Іоанна Кесарійскаго за Халкидонскій соборъ, — Scriptor. vet. nova coll. П, 445; ср. Migne, gr. s., t. 76, с. 1427.

<sup>1)</sup> Hieron., De vir. illustr., c. CXXVI.

<sup>2)</sup> Cave, Histor. litter., p. 405; Walch, cit. op., s., 225.

<sup>3)</sup> Cm. выше.

<sup>4)</sup> См. Гурьевъ, Өеодоръ, еп. Мопсурстскій, М. 1880, стр. 116 сл.

<sup>5)</sup> См. Глубоковскій, Өеодоритъ, еп. Киррскій, т. 2-й, стр. 72 сл.; М. 1890.

ченіс заняли метафизическія понятія, существенно повліявшія на главные пункты его воззрвній и обусловившія собой неправильность его выводовъ. Еще св. Григорій Нисскій, какъ мы видели, отметимъ вліяніе философіи на богословіе Аполлинарія. Онъ упоминаеть объ эллинскихъмнівніяхъ, которыя Аполлинарій "выдыхалъ" на концъ своего сочиненія въ защиту своихъ басней. хотя и пе обозначаетъ точно, въ чемъ состояли эти эллинскія мненія. Но если неизвестными остались философскія положенія, заключавшія собой сочинение Аполлинарія, то вполнъ ясны тъ метафизическія и антропологическія понятія, которыя занимаютъ центральные пункты въ его системъ. Это-Аристотелевское ученіе о совершенномъ существъ и Платоновскія возэрънія на составъ человъка. Одною изъ главныхъ мыслей его системы является то положение, что совершенное, сложенное съ совершеннымъ, даетъ въ результатъ двойство. Изъ Аристотелевской метафизики это понятіе о совершенномъ существъ Аполлинарій перенесь въ область богословія и на основаніи его отвергъ полноту человъческой природы во Христъ. "Если Христосъ, -- говоритъ онъ, -- состоитъ изъ двухъ совершенныхъ, то гдъ Богъ, тамъ нътъ человъка, и гдъ человъкъ, тамъ нътъ Бога" 1). Мысль о соединении двухъ совершенныхъ казалась ему чудовищной; "если Христосъ состоить изъ четырехъ частей, то Онъ не человъкъ, а человѣко-Богъ  $(ar\theta\rho\omega\pi\delta\theta\epsilon\sigma\varsigma)^{4}$ ,—то есть, сказочное, миническое существо. Интересно сравнить въ этомъ отношеніи мысли Аполлинарія и св. Григорія Богослова. Посл'єдній, приближаясь къ Платоновскому понятію о совершенствъ бытія по мірь его соотвітствія идев своей, допускаеть степени совершенства, и потому не видитъ со стороны философской никакого препятствія къ признанію единенія двухъ совершенныхъ природъ во Христъ, - причемъ одна въ отношеніи къ другой (человъческая къ Божественной) является несовершенною <sup>8</sup>). Напротивъ, Аполлинарій, понимая совершенство въ смыслъ цъльности и законченности бытія, подъ вліяніемъ этого Аристотелевскаго воззрѣнія, не могъ

<sup>1)</sup> Cap. L, col. 1244; etp. 177.

<sup>2)</sup> C. XLIX, col. 1241, crp. 174. 175.

<sup>3)</sup> Ad Cledon., I, Migne, gr. s., t. 37, col. 184.

допустить соединенія двухъ совершенныхъ въ одной живой личности. Но уже совершенно по Платоновски онъ раздъляетъ человъка на три части: умъ, душу и тъло. Младшій современникъ Аполлинарія, философъ-епископъ Немезій на этомъ основаніи прямо ставилъ Аполлинарія въ число послъдователей Плотина (---Платона) 1). Тъмъ не менъе вліяніе въ этомъ пунктъ отразилось слабъе на учени Аполлинарія, чёмъ вліяніе Аристотеля; Аполлинарій хотёль свою антропологію основывать на священномъ Писаніи, а не брать готовой изъ философскихъ лекцій. Если все же въ своемъ воззрѣніи на трехчастный составъ человѣка онъ напоминаетъ Платона, то въ дальнъйшемъ развитіи своей антропологіи онъ опять возвращается подъ руководство Аристотеля. Такъ, отношеніе духа къ плоти онъ понималь подъ Аристотелевской идеей движенія. Плоть человівка Аполлинарій согласно съ положеніями Аристотелевской философіи опредъляеть, какъ движимое и само по себъ несовершенное существо, нуждающееся въ руководящемъ началь; только въ сложени съ активнымъ принципомъ, каковымъ въ человъкъ является умъ, она становится совершеннымъ существомъ <sup>а</sup>). Это понятіе о плоти и ея отношеніи къ уму и составили ту философскую канву, на которой Аполлинарій развиль ученіе объ одной природь Бога Слова воплотившейся. Плоть человвческая, какъ несовершенная, въ соединении съ Богомъ Словомъ находитъ свое "движущее", активное начало и, потому, составляеть вместе съ Нимъ одно живое существо, слагающееся изъ движимаго и движущаго, ибо "несовершенное, соединенное съ совершеннымъ, не разсматривается въ двойствъ "3). Оцъниваемое въ отношеніи къ греческой философіи, ученіе Аполлинарія, такимъ образомъ, должно быть признано прямымъ следствіемъ приложенія Аристотелевскихъ понятій къ уясненію догмата о воплощеніи, продуктомъ того эллинизма, котораго Аполлинарій хот'єль уберечь христіанство своимъ сочиненіемъ.

Сочинение "о Божественномъ воплощении" представляетъ

<sup>1)</sup> De natura hominis, c. I; Migne, gr. s., t. 40, c. 507.

<sup>2)</sup> Apud Iustinian., Maji, p. 301.

<sup>3)</sup> lbid., p. 311.

изъ себя одно изъ немногихъ произведеній Аполлинарія, относительно времени появленія которыхъ можно прійти къ опредъленному заключеню. Это зависить оть того, что его выходъ въ свътъ и распространение обратило на себя общее вниманіе и вызвало опроверженіе у главнъйшихъ и замъчательнъйшихъ богослововъ того времени. Св. Григорій Богословъ, какъ мы уже имъли случай замътить, только въ концъ своей жизни занялся сочиненіями Аполлинарія съ цълью ихъ опроверженія и, потому, его указаніе на книгу Аполлинарія о воплощеніи въ письмъ къ Нектарію не приводить ни къ какому заключенію 1). Св. Григорій Нисскій называетъ опровергаемое имъ сочинение своего противника однимъ изъ распространенныхъ 2); съ мърой распространенности его Григорій, в'вроятно, ознакомился во время своего невольнаго путешествія по Востоку въ 375—378 гг. 3) и предпринялъ опровержение его, быть можетъ, имъя въ виду оправдать своего больнаго брата, все еще терпъвшаго укоризны отъ севастійцевъ за прежнія сношенія сь Аполлинаріемъ 4). Такъ какъ онъ еще не упоминаетъ въ своемъ трудъ ни о какомъ осужденіи постигшемъ ученіе Аполлинарія, то самымъ въроятнымъ опредъленіемъ времени составленія имъ своего Антирритика будуть гг. 377—378 5). Въ 377-мъ году упоминаетъ объ этомъ сочиненіи Аполлинарія и св. Василій Великій. Въ письмъ къ египетскимъ епископамъ, сосланнымъ въ Діокесарію, и въ посланіи на Западъ онъ уже точно формулируетъ христологическія заблужденія Аполлинарія <sup>6</sup>) и прямо называетъ его сочиненіе о воплощеніи 7). Однако "смятеніе въ братствъ" по поводу христологическаго труда Аполлинарія открылось ранте, нежели св. Василію удалось осведомиться о сочиненіи и ученіи Аполлинарія. Въ 376—377 гг. св. Епифаній оканчисвои книги противъ ересей, коснувшись въ концъ валъ

<sup>1)</sup> Твор. Григ. ч. IV, стр. 156.

<sup>2)</sup> C. Il, col. 1125, crp. 61.

<sup>3)</sup> Cf. Rupp. cit. op., ss. 63-65; Böhringer, Die alte Kirche, t. VIII, ss. 22. 23.

<sup>4)</sup> Cf. Dräseke, in Iahrbücher für prot. Theolog., 1887, Oktober, s. 683.

<sup>3)</sup> Cf. Zacagni, Notitum, in Migne, gr. s., t. 45, p. 1.

<sup>6)</sup> Epist. ad Aegypti episcopos, CCLXV, Migne, gr. s., t. 32, c. 988.

<sup>7)</sup> Epist. ad Occident., CCLXIII, ibid., c. 980

уже сочиненія ученія Аполлинарія, извъстнаго ему отчасти изъ словъ учениковъ последняго 1), отчасти на основании своего диспута съ Виталіемъ Антіохійскимъ 2). Отвергая аполлинаріанскія заблужденія, Епифаній въ немъ отзывается о самомъ Аполлинаріи съ почтеніемъ и уваженіемъ; для него Аполлинарій еще другъ и близкій св. Аванасія, мужъ выдающейся учености и обширныхъ знаній, человъкъ, потерпъвшій гоненіе за въру. Эти похвалы, высказываемыя Епифаніемъ Лаодикійскому епископу, попятны только въ такомъ случав, если Епифаній не зналъ его сочиненія о воплощени, если поднятое имъ "смятение въ братствъ" еще не дошло до слуха Епифанія. Излагая воззрвнія учениковъ Аполлинарія, онъ во многихъ случаяхъ сомнівается, дійствительно ли самимъ Аполлинаріемъ было высказано то, что защищали его ученики, и какъ бы старается обвинение въ ереси, падающее на последнихъ, отклонить отъ ихъ учителя 3). Съ другой стороны, въ томъ же 376-мъ году Епифаній обращается съ письмомъ къ Василію съ просьбою умиротворить возникшій среди Елеонскихъ монаховъ раздоръ и наставить ихъ. Еще ранве письма Епифанія Василій получилъ письма отъ Палладія и Иннокентія, принадлежавшихъ къ братіи на Елеонской горь, съ подобнымъ же содержаніемъ и, уже исполнивъ просьбу последнихъ, даетъ отвътъ на письмо Епифанія. Этотъ отвъть и знакомитъ насъ съ тъмъ, о чемъ просилъ Епифаній Василія и въ чемъ состоялъ раздоръ братіи Елеонской. Василій отклоняетъ просьбу Епифанія объ исправленіи безпорядковъ на томъ основаніи, что онъ, Василій, въ словѣ не пріобрѣлъ силы и въ догматахъ истины не снискаль еще надлежашаго навыка, извъщая при этомъ, что онъ уже писалъ Елеонскимъ монахамъ, дабы они твердо держались Никейскаго исповеданія, ничего не добавляя, кроме славословія Духу Святому; "присовокупляемыхъ же къ сему исповъданію догматовь о воплощении Господнемъ, - продолжалъ онъ, не касался я изследованіемъ, потому что оные глубже моего

<sup>1)</sup> Haer. LXXVII, 1-Migne, gr. s., t. 42, c. 641-644.

<sup>2)</sup> Ibid., c. 20 ; Migne, cit. tom., c. 669 sqq.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Haer. LXXVII. 2, 20; Migne, gr. s., t. 42, c. 641. 669. — Твор. св. Епиф. ч. 5, стр. 176. 204.

разумвнія, и не приняль, зная, что осли однажды извратимъ простоту въры, то не найдемъ и конца ръчамъ... 1). Эти слова показывають, что какъ просьба Епифанія, такъ и раздоръ Елеонской братіи относились къ новому ученію о воплощении, "къ какимъ то новымъ толкамъ" о спасительномъ домостроительствъ, какъ онъ выражается въ письмъ въ Сизополь, то есть, къ тому "смятенію въ братствъ", о которомъ Василій упоминаеть въ следующемъ же году въ письмъ къ западнымъ и виновникомъ котораго опъ уже опредъленно называетъ Аполлинарія. Сопоставляя всё эти извъстія Епифанія и Василія, легко можно видъть, что 376-й годъ есть тотъ точный хронологическій пунктъ, когда Аполлинарій въ своемъ сочиненіи о Божественномъ воплощеніи выступиль со всеми особенностями своей христологической теоріи. Если бы сочиненіе о воплощеніи было издано ранже этого года, то и Василій, и Епифаній им'вли бы о немъ положительныя свъдънія. Но Василій, какъ мы видъли, еще снисходительно судить о новыхъ толкахъ, какъ недостаточно о нихъ осведомленный, хотя въ следующемъ же году онъ ръшительно отвергалъ сочинение о воплощении и сокрушался о паденіи Аполлинарія. Точно также и поведеніе Епифанія въ отношеніи къ Аполлинарію попятно лишь въ томъ предположении, что онъ непосредственно еще не былъ знакомъ съ этимъ сочинениемъ Лаодикийца, когда заканчивалъ свой трудъ противъ ересей.

4. Перечень догматическихъ сочиненій Аполлинарія, извъстныхъ по надписаніямъ, и обсужденіе оставшихся отънихъ фрагментовъ.

Св. Василій Великій говорилъ объ Аполлинаріи: "при способности легко писать, имѣя языкъ, готовый свободно говорить о всякомъ предметѣ, онъ, Аполлинарій, наполнилъ вселенную своими сочиненіями <sup>2</sup>)". Полнымъ подтвержденіемъ этого является обширное число сочиненій, отчасти оставшихся извѣстными по названію, отчасти дошедшихъ до нашего времени въ одной-двухъвыдержкахъ древне-церковныхъ писателей. Жалкое состояніе, въ какомъ получены

<sup>1)</sup> Ad Epist., CCLVIII, Migne, gr. s., t. 32, c. 942; Твор. св. Вас. Вел., VII, 210.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ad Orient. Migne, gr. s., t. 32, с. 980; Твор. св. Вас. VII, 249.

сведения объ этихъ сочиненияхъ, часто не позволяетъ сказать о нихъ что-либо положительное, --- опредёлить ихъ содержаніе, ціль, направленіе и время появленія. Полемическія сочиненія къ Діодору и книга о Божественномъ воплощении представляють собой единственныя изъ утраченныхъ произведеній Аполлинарія, составъ и характеръ которыхъ можетъ быть еще возстановленъ, благодаря значительному количеству оставшихся отъ нихъ фрагментовъ. большинствъ случаевъ относительно другихъ фрагментовъ даже нельзя сказать, принадложали-ли они изследованіямь, опубликованнымъ Аполлинаріемъ къ общему свёдёнію, или они составляють остатки широкой переписки его съ современниками. Правда, фрагменты эти дошли до насъ подъ заголовками: ἐν λόγω, ἐκ λόγου, но въ этомъ случав слово "доуос" не ведеть ни къ какому заключенію по данному вопросу. Такъ, посланіе Аполлинарія къ Іовіану дошло подъ ниенемъ "гоуос пері варховеюс"; посланіе къ Діонисію цитируется Тимоееемъ, какъ тоже просто  $\lambda \delta \gamma o \varsigma^{-1}$ ); возможно, поэтому, что и другіе "доуог" представляють собой также остатки перешески Аполлинарія. Во многихъ случаяхъ по неопределенности фрагментовъ нельзя решить, къ какому періоду литературной дівятельности они относится, къ томули, когда Аполлинарій, развивая свое ученіе въ общихъ положеніяхъ, стоялъ ещо въ мирѣ съ церковью и искалъ согласія съ ней, или къ тому, когда онъ, исключенный изъ церковнаго общенія, предприняль систематизацію своихъ воззръній и началъ горячо нападать на ученіе ортодоксіи <sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> Adv. fraud. Apoll. Migne, gr. s., t. 86, 2, c. 1961.

<sup>2)</sup> Дразеке въ видахъ разработки фрагментовъ Аполлинарія и хронологическаго ихъ распорядка слѣдуетъ тому наблюденію, что ученіе о трехчастномъ составъ человъка впервые раскрыто Аполлинаріемъ въ своей книгъ о Божественномъ воплощеніи и что, слѣдовательно, тѣ сочиненія его, фрагменты которыхъ говорять о двучастномъ составъ, должны быть написаны ранъе 376-го года, тогда какъ фрагменты съ ученіемъ о трехчастномъ составъ человъка будутъ свидътельствовать о позднъйшемъ ихъ происхожденіи. Но здѣсь какъ основаніе, такъ и выводы не приложимы къ разработкъ фрагментовъ, и самъ Дрэзеке на дѣлѣ руководствовался уже иными ссображеніями. Аполлинарій σῶμα и σάφξ употреблялъ безразлично и часто въ одномъ и томъ же сочиненіи (vid. ар. Leont., с. 1964. 1965), къ тому же онъ σάφξ понималъ, какъ ео ірво одушевленную (Antirr., с. VII, Migne, gr. s., 45, с. 1137).

Въ одномъ случав даже не извъство, какому сочиненію принадлежить фрагменть. Такъ Өеодорить приводить двъ выдержки изъ сочиненія Аполлинарія, раздѣленныя между собою словами: "и не много спуста", и носящія заголовокъ: "ἐν ἐτέρφ παφαπλησίφ συγγράμματι". Все это вмъстъ затрудняеть изученіе фрагментовъ Аполлинарія и заставляеть часто отказываться отъ болье точнаго опредъленія времени появленія и характера тѣхъ сочиненій, которымъ они принадлежать.

Обозрѣвая оставшіеся отъ Аполлинарія фрагменты, можно видѣть, что несравнимое большинство утраченныхъ его сочиненій посвящено было вопросамъ чисто христологическимъ. Исключеніе составляютъ только: а) книга о Св. Духѣ и б) книги о воскресеніи.

- а) Книгу о Св. Духв, составленную Аполлинаріемъ, упоминаетъ св. Василій Великій по поводу техъ обвиненій его въ связяхъ съ лаодикійскимъ епископомъ, какія выходили изъ Севастіи. "Не помню, —пишетъ Василій, —чтобы когда я просиль у него книгу о Св. Духф или получиль присланную мив имъ книгу 1)". Что въ этихъ словахъ разумвется сочиненіе, принадлежащее Аполлинарію, это видно изъ того, что Василій высказывается о ней по поводу обвиненій въ аполлинаризмъ и что далъе онъ говорить о своемъ ограниченномъ знакомствъ съ трудами Аполлинарія. Это написано было Василіемъ въ 376-мъ году. Выражаясь: помню, чтобы я когда просилъ и т. д.", св. Василій даеть понять, что эта просьба имъла мъсто въ столь отдаленномъ прошломъ, что въ его памяти изчезли живыя воспоминанія о ней. Но когда была действительно составлена Аполлинаріемъ книга о Духв и въ чемъ состояло ея содержаніе, ближе опредълить это нельзя за недостаткомъ всякихъ свълъній.
- б) Книги о воскрессній извъстны по сообщеніямъ св. Василія Великаго, Григорія Богослова, Епифанія Кипрскаго и Іеронима. Въ нихъ Аполлинарій раскрываль и защищаль свои хиліастическія воззрънія, училъ о полномъ возстановленій закона Моисеева съ его богослужебными обрядами, общими и частными предписаніями. Василій и Григорій Богословъ

<sup>1)</sup> Ad Patroph. CCXLIV, Migne, gr. s., t. 32, c. 916.

коротко характеризують содержаніе ихъ, какъ ученіе о возвращеніи изъ христіанства въ і удейство 1), какъ "новое іудейство, новое обрѣзаніе и новыя жертвы 3)". По указанію Епифанія, Аполлинарій различаль въ своемъ сочиненіи два момента въ воскресеніи мертвыхъ: первое воскресеніе, послѣ котораго върующіе во Христа, принявши плоть, будутъ жить подъ закономъ Моисеевымъ, наслаждаясь удовольствіями и благами жизни, и второе общее воскресеніе, послъ котораго върующіе во Христа удостоятся тъхъ неизреченныхъ благъ, какія объщаны Новымъ Завътомъ 3). Такъ или иначе Аполлинарій развиваль свое ученіе о тысящелътнемъ царствованіи Христа, --- сказать трудно. Епифаній дълаетъ сообщенія не на основаніи знакомства съ самымъ сочиненіемъ Аполлинарія, а со словъ учениковъего, и выражаеть неувъренность въ принадлежности такого ученія Аполлинарію 1). Въ объясненіе хиліастическихъ возарвній Аполлинарія приводятся различныя соображенія; нівкоторые видять въ нихъ последовательный выводъ исъ его ученія объ оправданіи 5), другіе ставять въ зависимость отъ экзегетическаго метода Аполлинарія, причисляя его къ представителямъ антіохійской школы і), третьи выводять его изъ нолемвки съ  $\mathbb{L}$ іонисіемъ, епископомъ александрійскимъ  $^{7}$ ), отвергавшимъ хиліазмъ. Последніе имеють свое преимущество въ прямомъ свидетельстве Іеронима: "Діонисію, --- пишетъ Іеронимъ, — отвъчаль въ двужг книгахъ Аполлинарій, которому не только люди изъ его секты, но и весьма многіе изъ нашихъ следують въ этомъ случае в)". Хиліазмъ для половины IV-го въка котя уже и былъ явленіемъ устаръвшимъ,

<sup>1)</sup> Epist. CCLXV; Migne, gr. s., t. 32, c. 980 A 988.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ep. ad Cledon. I,—Migne, gr. s., t. 37 c. 137; Твор. св. Григор. Богосл., ч. 4, стр. 166.

<sup>3)</sup> Haer. LXXVII, 36. 38.—Migne, t. 42, c. 696. 697.

<sup>4) &</sup>quot;Οπερ (τοῦτο δόγμα) οὸ πάνυ περὶ αὐτοῦ πεπιστεύχαμεν",—ihid., c. 36.

<sup>5)</sup> А. Лебедевъ, Христ. Чт. 78, II, 279.

<sup>6)</sup> Walch. Entwurf d. Historie d. Ketzerei, III, 201; anm. 2,—мивне совершенно необоснованное.

<sup>7)</sup> Такъ, кажется, нужно понимать Semisch'a, in Herzog's Real-Encykl. II, 661. 662; art. Chiliasmus.

<sup>8)</sup> Comment. in Isaiam, lib. XVIII, — Migne, lat. s., t. 24, с. 627; Твор. Іеронима, ч. 9-я, стр. 183.

но не представляль собой чего-либо неожиданнаго, идущаго въ разръзь съ эпохой; IV-й въкъ еще имълъ своихъ видныхъ защитниковъ хиліазма, какъ Менодій Тирскій († 311) 1), Лактанцій 2) и Викторинъ Петавскій 3), и Аполлинарій тъмъ болъе могъ усвоить хиліазмъ себъ, что онъ удобно примыкалъ къ его воззръніямъ на дъло оправданія 4).

За исключеніемъ этихъ двухъ сочиненій, всё остальныя извёстія о литературныхъ трудахъ Аполлинарія и фрагменты ихъ относятся уже къ области христологіи. Большая часть изъ нихъ принадлежитъ тому времени, когда Аполлинарій, выступивши со всёми рёзкими особенностями своего ученія о Лицѣ Христа, вынужденъ былъ отстанвать его отъ осужденія и опроверженій и давать отчетъ по тёмъ или другимъ частнымъ пунктамъ. Возникшія въ эпоху горячей жизненной борьбы и посвященныя интересамъ дня, эти сочиненія едва-ли имѣли обширный объемъ; это были или рѣчи или посланія, назначеніе которыхъ осталось неизвѣстнымъ для насъ. Сюда относятся:

1) Слово о воплощеніи (λόγος περὶ σαρχώσεως). Оно посвящено было раскрытію основной аполинаріанской темы о единеніи Бога и плоти во Христѣ въ одну природу. Фрагменты этой рѣчи мы находимъ у Θеодорита в), Леонтія б), Юстиніана 7) и автора "Patrum doctrina" в); Θеодорить ихъ цитируетъ подъ заголовкомъ τὸ περὶ σαρχώσεως λογίσιον, Юстиніанъ и авторъ "Patrum doctrina" подъ именемъ "λόγος περὶ σαρχώσεως". Уже заголовокъ περὶ σαρχώσεως указываетъ на предметъ изслѣдованія этой рѣчи. Въ ней Аполлинарій задался цѣлью кратко и сжато изложить свое ученіе о Христѣ, какъ Богѣ воплотившемся, въ Котораго надлежить вѣрить и покланяться для спасенія. По Леонтію она начиналась словами: "человѣкомъ, отнавшимъ отъ Бога, властвоваль обольстившій его діаволъ и т. д.", то есть, начиналась съ

<sup>1)</sup> Въ сочинени о "воскресени" противъ Оригена.

<sup>?)</sup> Iustit. divin. VII, 14 sq.

<sup>3)</sup> Hieron. De vir. ill., c. XVIII.

<sup>4)</sup> Ср. А. Лебедевъ, цит. соч.

<sup>3)</sup> Dial. II—III, Oper. Theodoreti, ed. Schulze, IV, p. 172 174, 257.

<sup>6)</sup> Advers. fraud. Apoll., Migne, gr. s., t. 86, 2, c. 1973.

<sup>7)</sup> Patrum doctr., Maji, VII, p. 16. 17.

<sup>8)</sup> Contr. Monoph., p. 302. 303.

ученія о паденіи челов'вка и, в'вроятно, въ дальнівищемъ развивала ученіе о необходимости для спасенія рода человъческаго воплощенія Самого Бога. Эта часть річи о воплощеніи не дошла до насъ; но что она въ подобномъ видъ вкодила въ составъ ея, за это, помимо законовъ логики, говорятъ фрагменты Оеодорита, которые все направлены къ доказательству того положенія, что во Христь было соединено Божество и человъчество. Съ этою цълію Аполлинарій пользовался анализомъ техъ изреченій Писанія, въ которыхъ одновременно указывалось на Божескую и человъческую природы во Христв, и на основани его раскрываль какъ учение о единеніи Бога съ челов'вкомъ въ Христв, такъ и ученіе о спрославленіи плоти. Въ этихъ видахъ Аполлинарій и истолковываетъ 49 псаломъ. "Съди одесную Мене, -- это Господь говорить (Господу), какъ человъку, ибо это сказано по восшествіи отъ земли не Тому, Кто всегда возседаетъ на престолъ славы, какъ Богъ Слово, но тому, кто теперь, какъ человъкъ, возвышается въ небесную славу, какъ изрекли Апостолы: "ибо Давидъ не взошелъ на небо, но самъ говорить: сказалъ Господь Господу моему: съди одесную Меня; сосидеть же Богу, Которому служать тысячи тысячь и предстоять тьмы темъ, есть достоинство Божественное". Итакъ, человъчество, или плоть во Христъ получаетъ Божеское достоинство и Божескія почести. И это потому, что Богъ и плоть совершили одну природу. "Ибо не какъ Богу покорить враговъ, - продолжаеть Аполлинарій, -- но какъ человъку, такъ что Онъ (Христосъ) есть Богъ видимый (бобиегос) и человъкъ 1)". Эту же мысль онъ доказывалъ и на экзегезисъ другихъ мъстъ Писанія. "Немного спустя" онъ говорилъ: "прославь Ты, Отче, у Тебя Самого славою, которую Я имълъ у Тебя прежде бытія міра". "Ибо "прослави", Онъ говорить, какъ человъкъ, а какъ Богъ открываетъ, что прежде въковъ имълъ славу 3)". Это раскрытіе единенія во Христъ Бога и плоти давало Аполлинарію поводъ высказать патетическія слова: "о чистая в ра и см вшеніе Божественное: Богь и плоть составили одну природу 3)". Изъ этого ученія объ одной природ Аполлина-

<sup>1)</sup> Dial. II, p. 172, 173; p. Dräseke. p. 385.

lbid.

<sup>3)</sup> Patrum doctr., p. 16=Iustin., contra Monoph., p. 303.

рію легко было выяснить и ученіе о поклоненіи. "Немного спустя" послъ толкованія текста "прослави".., Аполлинарій вель річь уже о поклоненіи: "мы же не унижаемся"... 1). Это "мы же" предполагаетъ собой въ предыдущемъ "они", которые унижаются, ведя поклоненіе Христу; подъ этими "они" можно разумъть только "православныхъ". Ученіе ортодоксіи о двухъ совершенныхъ природахъ во Христѣ въ глазахъ Аполлинарія всегда имбло тоть смысль, что оно приводило къ поклоненію четверицъ, къ поклоненію человъку, воспринявшему Слово <sup>2</sup>); такое поклонение человъка человъку опъ считалъ унизительнымъ и незаконнымъ. Фрагментъ "Слова о воплощении" съ этимъ содержаниемъ и сохранилъ Леонтій 3). "Если одинъ и тотъ же есть всецвлый и Богъ, то благочестивый умъ, не щійся человъку, Богу же поклоняющійся, окажется одному и тому же поклоняющимся и непоклоняющимся, что невозможно..., итакъ, невозможно, чтобы Онъ былъ Богъ и человъкъ всецълый, по въ единствъ срастворенной природы Божественной воплощенной 1) . Аргументъ доказывалъ только то, что въ Христъ должно исповъдывать одно Лицо, по такъ какъ понятіе "лица" смѣшивалось Аполлинаріемъ съ понятіемъ "природы", то испов'яданіе одного Лица въ его устахъ было исповъданіемъ одной природы. Противопоставляя теперь свое ученіе о поклоненіи ученію ортодоксіи, онъ и могъ продолжать: "мы же не унижаемся, ведя смиренное поклонение Сыну Божию и вмёстё съ человёческимъ подобіемъ, но прославляя Его царскою честію, какъ бы нѣкоего царя, явившагося въ несовершенной одеждъ, -- особенно же, когда видимъ Его одъяніе прославленнымъ, какъ это приличествуетъ тълу Бога и Спасителя міра... Ибо хотя оно имфетъ природу отъ людей, однако, жизнь имфетъ отъ Бога и силу съ неба и добродетель Божественную 5)". И мало спустя: "поэтому, мы поклоняемся тёлу, какъ Слову, становимся причастниками тъла, какъ духа 6)". Въроятно,

<sup>1)</sup> Theod. Dial. II, p. 173; Dräseke, p. 388.

<sup>2)</sup> Antirr., c. XLII; Migne, gr. s., t. 45, c. 1224.

<sup>3)</sup> Adv. fraud. Apoll., Migne gr. s., t. 86, 2, c. 1973; Dräseke, p. 389.

<sup>4)</sup> Это мъсто приводится въ Patr. doctr., p. 17, et. Iustinian, p. 303.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Dial. II, p. 173; Dräseke, p. 385. 386.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Ibid., p. 174.

этому же сочинению принадлежать слова, ошибочио приведенныя Өеодоритомъ подъ титломъ "έν περί πίστεως λογιδίω", какимъ онъ обозначаетъ "Подробное изложение въры"; "поклоняемся Богу, Который приняль плоть отъ Св. Давы и который есть человъкъ по плоти, Богъ же по Духу 1)".--Свой отрывокъ, заимствованный изъ этой рѣчи, Леонтій над-ΠΗΚΕΙΒΑΘΤΕ ΤΑΚΕ: "έχ τοῦ εἰς τὴν παράδοσιν τῆς ἀποτάξεως καὶ тйс мютью дохог 3)". Что это значить?—Сосредоточивая силу па словъ "απόταξις", Дрэзеке признаваль эту ръчь составленною Аполлинаріемъ въ то время, когда онъ, осужденный Константинопольскимъ соборомъ и лишенный церковнаго общенія, въ силу императорскихъ законовъ, долженъ былъ оставить свою церковь и при прощаніи (алотакія) съ нею еще разъ хотълъ засвидътельствовать свою въру  $(\pi i\sigma t\iota\varsigma)^3)...$ Но Дрэзеке самъ отказался отъ этого объясненія 4). Слово лαπόταξις" значитъ не "уходъ или удаленіе", но "отступленіе, отреченіе", и въ церковномъ употребленіи указываеть на отречение отъ сатаны при крещении, при чемъ мотис является уже обозначеніемъ символа въры 5). Такимъ образомъ, изложенное сочинение представляетъ собой ръчь или бесъду, произнесенную при крещеніи. Раскрытіе пункта о поклоненіи Христу, какъ Богу, по единству въ Немъ Божества съ человъчествомъ, вполнъ приличествовало этому поводу. Крещаемый должень быль выразумьть, какъ дъло воплощенія, такъ и то, кому онъ будетъ поклоняться. Въ то же время різчь implicite достигала другой цізли: включая въ свое содержание полемику съ православнымъ учениемъ, она располагала крещаемыхъ къ отрицательному отношенію къ церкви. Въ какое время могла быть произпесена Аполлинаріемъ такая річь? Очевидно тогда, когда онъ отділился отъ церкви со своими приверженцами и боролся съ ней. Она относится къ тому времени, когда, по Созомену, Апол-

<sup>1)</sup> Dial. I. p. 71.

<sup>2)</sup> Advers. fraud. Apoll., Migne, gr. s., t. 86, 2, c. 1973.

<sup>3)</sup> Iahrbuch. f. prot. Theolog. ss. 684. 685. Кстати сказать, Дрэзеке ошибочно считать отрывокъ этой рычи у Леонтія за цитату Тимовея аполинариста; это самостоятельная цитата Леонтія.

<sup>4)</sup> Zeitschr. f. wissensch. Theologie, 1888, 4 Heft, s. 471 sq.

<sup>3)</sup> Cf. Dräseke, ibid., Loofs, cit. op. s. 98; Loofs прямо переводить это надписание нъмецкимъ "Taufpredigt."

линарій и Виталій начали "собираться особо, подъ управленіемъ особыхъ епископовъ, и следовали постановленіямъ, несогласнымъ съ постановленіями каеолической церкви 1)", то есть, къ последнимъ годамъ жизни Аполлинарія.

2) Въ близкомъ хронологическомъ отношеній съ приведенной рѣчью стояло сочинение Аполлинарія, названное имъ "Христосъ есть Богъ воплощенный ( є́роархоз) или во плоти 2)". Тимоней у Леонтія называеть его просто "діалогомъ", не приводя точнаго его надписанія 3); согласенъ съ этимъ свидетельствомъ и Юстиніанъ, сообщая, что это сочиненіе Аполлинарія было написано въ вопросахъ и ответахъ. До нашего времени отъ него сохранились только два вопроса съ соотносительными отвътами. Діалогъ открывался по Леонтію вопросомъ: "Богомъ или человъкомъ ты называешь Христа?, -- вопросомъ, на который отвътъ не сохраненъ. "Немного спустя" послѣ этого вопроса слѣдовалъ другой, сообщаемый Тимовеемъ: "почему (хос) тело есть Богъ и Творецъ и Господь?" Отвътъ: "потому что тъло имъетъ такое единство съ Богомъ, Творцомъ и Господомъ, какого мы не находимъ въ отношени человъка къ Богу". Юстиніанъ дасть следующую выдоржку: вопрось: "что? не Богьли и человъкъ Христосъ, или ты называешь Христа Богомъ, отрицая, что Онъ человъкъ?" Отвътъ: "не въ двухъ сущностяхъ, но въ одной 1)". —Діалогическою формою для проведенія своихъ воззрѣній Аполлинарій пользовался и ранъе. По свидътельству Сократа, онъ изложилъ Евангелія и Апостольскія посланія, подобно греческому Платону, въ видъ разговоровъ 3). Въ разсматриваемомъ діалогъ, очевидно, заключалось изложение христологического учения Аполдинарія въ вид'в разговора между наставляемымъ и наставляющимъ. Изъ дошедшихъ до насъ вопросовъ и отвътовъ не видно, чтобы одинъ изъ участвующихъ въ діалогъ лицъ былъ противникомъ другаго; напротивъ вопросы и отвъты поставлены такъ, что не предполагаютъ противоръчій и полемики между разговаривающими. Къ тому-же полемические

<sup>1)</sup> Sozom. VI, 25.

<sup>2)</sup> Apud Iustinian., Contra Monoph., Maji, VII, p, 310.

<sup>3)</sup> Ady. fraud. Apoll., Migne, gr. s., t. 86, 2. c. 1968.

<sup>4)</sup> Cm. Dräseke, p. 399.

B) Socr., Hist. eccl. III, c. 16.

діалоги древность любила обозначать съ указацісмъ на лица, противъ которыхъ направленъ діалогъ; на Юстиніанъ просто сообщаеть о разсматриваемомъ сочинении, что оно надписывалось: "δτι θεός ένσαρχος δ Χριστός" и называеть его "λόγος xaxà  $\pi \varepsilon voiv$  xal  $d\pi oxologiv$   $^{1})$ ", ни мало не давая знать, что ому предлежало полемическое сочинение. Поэтому, естественные думать, что въ этомъ діалогъ содержалось положительное ученіе Аполлинарія о Христь, подобно тому, какъ въ діалогахъ его, упоминаемыхъ Сократомъ, излагалось положительное содержаніе Евангелій и Апостольскихъ посланій. Вопросы и отвъты здъсь были только формой, въ какой Аполлинарій считаль удобнымь изложить свои воззрінія, но не обусловливались существомъ дела. Приравнивая къ существующимъ формамъ богословской литературы, мы назвали бы разсматриваемый діалогь аполлинаріанскимь катихизисомъ.

3) "Силлогизмы" Аполлинарія. Подъ этимь заголовкомъ цитируєтся сочиненіе Аполлинарія въ Апологіи Валентина ви у Юстиніана ви собщаєть подъ заголовкомъ є λόγφ συλλογιστικώ ви и что Оеодорить читаль є ν τῷ παραπλησίφ συγγράμματι ви отожествленіе сочиненія, цитируємаго Тимооеемъ, съ "силлогизмами" дано уже въ его заголовкъ и, такъ сказать, напрашивается само собой. Тожо нужно думать и въ отношеніи къ Оеодориту. Выдержка, о которой идеть рѣчь, взята Оеодоритомъ изъ сочиненія, сроднаго съ книгами противъ Діодора (κατά κεφάλαιον βιβλίον), которое отличалось по преимуществу своимъ діалектическимъ построеніемъ и состояло изъ ряда силлогизмовъ. Оба эти признака вполнъ соотвътствуютъ какъ общему надписанію того сочиненія, какое цитирують Валентинъ и Юстиніанъ, такъ и характеру сохраненныхъ отрывковъ, и потому ве-

<sup>1)</sup> Maji, VII, p. 310.

<sup>2)</sup> Apud. Leont. Adv. fraud. Apoll., Migne, gr. s., t. 86, 2, c. 1949.

<sup>3)</sup> Contr. Monoph., p. 310.

<sup>4)</sup> Apud. Leont. ibid., col. 1964. D.

<sup>5)</sup> Dial. III, р. 256.—Изъ трехъ цитатъ, приведенныхъ Өеодоритомъ подъ этимъ заголовкомъ, мы здёсь имъемъ въ виду одну первую; третья буквально находится въ "κατά μ. πίστις", вторая, въроятно, принадлежитъ къ "книгъ недоумъній" и ничего общаго не имъетъ съ первой.

дуть къ признанію, что находящійся у Өеодорита отрывокъ относится къ этому сочиненію Аполлинарія 1). Если такъ, то "силлогизмы" Аполлинарія начинались словами: "им вющій различную жизнь, различное действованіе..." Въроятно, ближе къ началу стоялъ отрывокъ Валентина, въ которомъ Аполинарій отвергаеть единосущіе плоти съ Богомъ рядомъ доводовъ: "если Слово единосущно тълу, то Оно ничего не соединило съ Собой, но Слово соединилось съ тъломъ, значитъ, Оно не единосущно ему; если тъло единосущно Слову, то оно не можетъ быть видимымъ и осязаемымъ, но Іоаннъ говоритъ: мы видели и осязали (1 Іоан. І. 1), итакъ. Лухъ Господа и тело не единосущны и т. д". Отстранивши, такимъ образомъ, обвинение въ ученіи о единосущій плоти съ Богомъ, Аполлинарій могъ раскрывать ученіе о томъ, что во Христь все же плоть и Богъ соединяются въ одно. Относящійся сюда рядъ силлогизмовъ даеть Өеодорить: "Дёло человёка-возстать изъ мертвыхъ, дъло Бога-возбудить; Христосъ-то и другое; итакъ Онъ Богъ и человъкъ. Если Христосъ только человъкъ, Онъ не спасъ бы міра, если Онъ только Богъ, не спасъ бы страданіями; Христось же совершаеть то и другое, итакъ, Онъ-Богъ и человъкъ и т. д. Установка ученія о Христъ, какъ Богъ и человъкъ, должна была сопровождаться разъясненіемъ ихъ взаимоотношенія. Это мы находимъ въ фрагменть Юстиніана. "Средины получаются, когда два различныя свойства соединяются въ одно... Средина Бога и человъка во Христъ, -- ни человъкъ цълый, ни Богъ, но смѣшеніе Бога и человѣка". Когда же Христосъ понятъ, какъ смѣшеніе (uiζις) Бога и человѣка, Аноллинарій могъ предложить учение о Его тель, какъ Божественномъ, что и сохраняетъ фрагментъ Тимонея: "животворитъ насъ плоть Его (Христа)..., а то, что животворитъ, Божественно, значить плоть Его Божественна и т. д.

4) Сочиненіе, начинавшееся: "плоть и то, что управляеть плотью, одно лицо" <sup>2</sup>). По своему содержанію со-

<sup>1)</sup> У Дрэзеке въ изданіи сочиненій Аполлинарія въ этимъ же силлогизмамъ причисляется и "слово въ похвалу еванг. Іоанна" (pp. 352. 353), но какъ надписаніе, такъ и начало этого слова не позволяютъ намъ согласиться на отожествленіе его съ силлогизмами.

<sup>2)</sup> Adv. fraud. Apoll., Migne, gr. s., t. 86, 2, c. 1961; Dräseke, p. 395.

храненный Леонтіемъ фрагменть стоить въ ближайшей связи съ посланіемъ о единствъ во Христъ тъла съ Божествомъ и раскрываетъ ученіе о единсніи Бога и плоти во Христъ. "Богъ по общенію съ плотью есть человъкъ, не будучи человъкомъ Самъ по Себъ, и плоть по общенію съ Богомъ, есть Богъ, не будучи таковою сама по себъ".

- 5) "Похвала Маріи и о воплощеніи". Содержаніе оставшихся двухъ фрагментовъ относится къ разъясненію ученія Аполлинарія о твлв Христа; оно превосходить не только твло Маріи, но и огненныя твла ангельскія, какъ слитое съ Богомъ и животворящее міръ. Изъ этого ученія о Божественности твла Христа Аполлинарій и выходилъ въ прославленіи Богородицы. Заслуживаетъ вниманія терминъ "άχωρίστως", употребленный здѣсь Аполлинаріемъ для опредвленія отношенія плоти къ Божеству 1) во Христв.
- 6) Слово, начинавшееся: "ούх ήδον η κρεοφαγίας παρά Θεοῦ." Въ оставшихся отъ этого слова пяти строкахъ Миневскаго изданія річь идеть о томь, что плоть Христа называется небесной по единенію съ небеснымъ, а не потому, чтобы она была съ неба, и, какъ небесная, спокланяема съ небеснымъ Богомъ <sup>2</sup>).
- 7) Слово, начинавшееся; "достойно славимъ Господа нашего Іисуса Христа"; краткій фрагментъ его ведетъ ръчь также о Божественности плоти Христа. Терминологія этого фрагмента близко подходитъ къ терминологіи главнаго христологическаго сочиненія Аполлинарія: Христосъ здъсь называется "богодухновеннымъ тъломъ" и "умомъ небеснымъ и духомъ Божественнымъ во плоти". По отношенію къ плоти здъсь прилагается терминъ συμφυής θεότητι, употребленный Аполлинаріемъ тоже въ книгъ о Божественномъ воплощеніи 3). Быть можетъ, поэтому, и составленіе этого слова падаетъ на время, ближайшее къ 376 г. 4).
- 8) Діалектическаго характера слово, составленное въ похвалу евангелиста Іоанна и начинавшееся: "чрезъ Слово все произошло". Два отрывка этого сочиненія Аполлинарія

<sup>1)</sup> Adv. frand. Apoll.,—Migne, ibid., c. 1961—1964; Dräseke, p. 396. 397.

<sup>2)</sup> Adv. fraud. Apoll.,—Migne, ibid., c. 1964; Dräseke, p. 397.

<sup>3)</sup> Gregor. Nyss. Antirr. c. XIX,—Migne, gr. s., t. 86, 45, c. 1161.

<sup>4)</sup> Adv. fraud. Apoll.,-Migne, gr. s., t. 86, 2, c. 1964; Dräseke, p. 397.

доказывають, что Христось есть истинный Богь и единосущень Отцу (по Іоанн. XIV, 9) и что Его человѣческая сторона ( $\tau$ ò ἀνθρώπινον τοῦ Χριστοῦ) не составляеть особой природы, а потому на тѣло Христа должно смотрѣть, какъ на тѣло Бога, а не человѣка  $^1$ ).

- 9) Сочиненіе, начинающееся: "сохранимъ благо въры", отъ котораго осталась до нашего времени только одна фраза: "поистинъ жалки и низки душой тъ, которые столь священное, великое и всеукрашенное устроеніе считаютъ малымъ". Въроятно, Аполлинарій здъсь разумълъ противниковъ своего ученія о Христъ, какъ небесномъ человъкъ, въ которомъ Слово занимаетъ мъсто ума 2).
- 10) Посланіе Аполлинарія "πρός τούς ἄνθρωπον ύπο τοῦ λόγου προςειλῆφθαι λέγοντας "— къ утверждающимъ, что человькъ быль воспринять Словомъ 3). Понятіе "воспріятія" въ рѣшеніи христологическаго вопроса Аполлинарій усвояль защитникамъ двухъ природъ во Христѣ и толковалъ ого, какъ ученіе объ обитаніи Бога Слова въ человѣкѣ. Къ представителямъ этого ученія, очевидно, и было адресовано упомянутое посланіе. Какъ и слѣдуетъ ожидать, въ немъ, помимо полемики, особое удареніе дѣлалось на единствѣ природы Христа. Приведенная Юстиніаномъ выдержка, дѣйствительно, и относится къ этому вопросу.
- 11) "Слово о единеніи первое", отъ котораго дошли до нашего времени два фрагмента 4). Характеристичной чертой этихъ фрагментовъ является ясно высказанное въ нихъ отрицаніе не только человѣческаго ума во Христѣ, но и человѣческой дущи. Божественное дѣйствіе замѣняетъ во Христѣ "мѣсто души и ума человѣческаго"; "Слово приняло не душу человѣческую, но одно только сѣмя Авраама", а посему и прообразомъ "храма тѣла Іисусова" поставляется "бездушный и лишенный ума и воли храмъ Соломона". Во всемъ литературномъ наслѣдіи, сохранившемся отъ Аполлинарія какъ подъ его собственнымъ именемъ, такъ и подъложными надписаніями, мы не нашли ни одного мѣста, ко-

<sup>1)</sup> Adv. fraud. Apoll., Migne, ibid., 1964; Dräseke, 353.

<sup>2)</sup> Adv. fraud. Apoll., -Migne, ibid., c. 1969; Dräseke, p. 368.

<sup>3)</sup> Iustinian., Contra monoph., Maji, VII, p. 301; Dräseke, p. 401.

<sup>1)</sup> Anastasii presbyteri "Contra Monophys.",—Maji, VII, p. 203; Dräseke, p. 400. 401.

торое могло бы служить параллелью къ приведеннымъ выраженіямъ "Слова о единеніи". Аполлинарій нигдѣ не учить о томъ, что Христосъ не имѣлъ человѣческой души; напротивъ, въ понятіяхъ Аноллинарія плоть мыслилась не иначе, какъ вмѣстѣ съ душою; "не бездушна плоть,—пишетъ онъ въ сочиненіи о Божественномъ воплощеніи, ибо говорится, что она ратуетъ противъ духа и воюетъ противъ закона ума" 1). "Слово о единеніи", такимъ образомъ, прямо противорѣчитъ своимъ содержаніемъ возэрѣніямъ Аполлинарія, а потому и принадлежность его Аполлинарію должна быть признана крайне сомнительной.

12) "Слово на явленіе Бога во плоти"; сохранившія оя изъ этого слова двѣ выдержки <sup>2</sup>) излагають ученіе объ одной волѣ во Христѣ, — ученіе, которое у Аполлинарія является простымъ выводомъ изъ положенія объ одной природѣ Богочеловѣка.

## ГЛАВА ШЕСТАЯ.

## Догиатико-положическія сочиненія Аполлинарія.

Интересъ изученія этихъ сочиненій.—Свѣдѣнія древнихъ писателей о догматико-полемическихъ трудахъ Аполлинарія.—І. Попытка Дрэзеке приписать Аполлинарію двѣ послѣднихъ книги противъ Евномія, издаваемыя подъ именемъ св. Василія Великаго. — Непринадлежность этихъ книгъ св. Василію.—Разборъ основаній въ пользу принадлежности ихъ Аполлинарію, приводимыхъ Дрэзеке. — Эти книги принадлежатъ не Аполлинарію, а Дидиму.—ІІ. Изложеніе гипотезы Дрэзеке о принадлежности Аполлинарію діалоговъ о св. Троицѣ.—Оцѣнка его основаній.—Аполлинарій не могъ быть авторомъ діалоговъ.

Догматико-полемическая дёятельность Аполлинарія относится преимущественно къ тому періоду его жизни, когда онъ, стоя еще на почвё ортодоксальной, шелъ рядомъ съ защитниками Никейскаго символа и апологетами христіанства. Можно думать, что полемика съ ересями и была • тёмъ внёшнимъ побужденіемъ, которое расположило Апол-

<sup>1)</sup> Antirr., c. VII, — Migne, gr. s., t. 45, c. 1137; Твор. св. Грягор. Нисскаго, т. VII, стр. 71. 72.

<sup>3)</sup> Въ актахъ Латеранскаго собора 649 года, — Mansi, X, р. 1116. — У Дрэзеке этихъ фрагментовъ ивтъ.

линарія къ разработкъ христологическихъ вопросовъ. Между многочисленными отрывками изъ главнаго христологическаго сочиненія Аполлинарія, сохраненными св. Григоріемъ Нисскимъ въ его Антирритикъ, паходится одно любопытное указаніе, характеризующее отношеніе дёла по этой сторонъ. Именю, по указанію Григорія, желая полно изложить и всесторонне защитить свои взгляды на богочеловъчество Христа, онъ выходиль изъ отрицанія тъхъ представленій, какія развиты были Маркелломъ, Фотиномъ и Павломъ Самосатскимъ 1), и въ противность имъ хотелъ опираться на опредъленія соборныя. Такимъ образомъ, догматико-поломическія сочиненія Аполлинарія имъли важное значение въ дълъ внутренняго развития собственныхъ его возэрвній, и въ томъ случав, если бы они дошли до насъ, помогли бы выяснить тотъ сложный психологическій процессъ, какимъ онъ пришолъ къ ложному понятію объ "одной природъ Бога Слова воплощенной". -- Но и помимо этого полемическія сочиненія Аполлинарія обращають на себя вниманіе, какъ не безъ пользы потраченный трудъ на защиту чистоты христіанскаго ученія. Этимъ своимъ произведеніямъ Аполлинарій обязань быль той славою, какой онъ пъкоторое время пользовался на Востокъ, -- славою мужественнаго борца за правую въру 2). Сфера этой дъятельности Аполлинарія была широка. Она обусловливалась темъ богатствомъ сресей, какое выпадаеть на долю IV-го въка въ исторіи церкви: манихеи 3) и аріане, Евномій и Маркеллъ вызывали писателей этого въка къ разнообразнымъ трудамъ и разнообразной защить въры. Однако, древность оставила намъ столь общія и неполныя сведенія объ этой деятельности Аполлинарія, что въ настоящее время нътъ возможности точно опредълить объемъ ея. Іеронимъ свидетельствуеть, что Лаодикійскій епископь "писаль противъ аріанъ, евноміанъ, Оригона и другихъ оретиковъ" 1); Викентій Лиринскій довольствуется простымь восклицаніемъ:

<sup>1)</sup> Migne, Patr. gr. s., t. 45, c. 1129. 1133.

<sup>2)</sup> Cf. Mansi, IV, 1055.

<sup>3)</sup> Противъ манихеевъ вт. IV в. писали Евсевій Кесарійскій, Евсевій Емисскій, Серапіовъ Тмуитскій, Асанасій Александрійскій, Георгій Лаодикійскій и др.—Ерірһ. Haer. LXVI, 21,—Migne, gr. s., t. 42, с. 65.

<sup>4)</sup> Liber paschalis, I, cit. ed., p. 693.

"сколь многія ереси онъ (Аполлинарій) подавиль большими сочиненіями, сколько опровергь онъ враждебныхъ въръ заблужденій" 1).., причемъ эти слова ставятся въ ближайшее отношеніе къ книгамъ его противъ Порфирія. Основываясь на точныхъ указаніяхъ, должно утверждать, что Аполлинаріемъ составлены были отдёльныя сочиненія противъ Манихеовъ, Евномія и Маркелла. О первомъ изъ этихъ трудовъ коротко извъщаетъ св. Епифаній, упоминая имя Аполлинарія въ числё тёхъ многихъ достойныхъ удивленія мужей, которые опровергали заблужденія манихесвъ 2). По Іерониму, савелліанство Маркелла было обличаемо Аполлинаріемъ въ особомъ сочиненіи, котораго, однако, самъ Іеронимъ вѣроятно не читалъ 3). Наконецъ, по совокупному указанію того же Іеронима 4) и Филосторгія 5), апологія Евномія, изданная имъ около 361-го года 6), разсматривалась въ особомъ трудъ Аполлинарія, посвященномъ этой цели. Если общія замечанія Іеронима и Викентія о многихъ ересяхъ, подавленныхъ этимъ писателемъ, не ведуть ни къ какимъ болве частнымъ и опредвленнымъ заключеніямъ, то и извъстія, сейчасъ изложенныя, о сочинсніяхъ его противъ манихеевъ, Маркелла и Евномія по своей краткости не дають ни основаній, ни права ділать какія-либо дальнейшія предположенія относительно ихъ содержанія и характера. Эти сочиненія вполнъ и окончательно утрачены, и едва-ли когда-либо они будутъ разысканы.

I. Въ болѣе лучшемъ положеніи мы находимся, по видимому, при сужденіи о полемическомъ трудѣ Аполлинарія противъ Евномія. Въ переданной древностью полемической литературѣ, направленной противъ этого ересіарма, имѣется цѣлое сочиненіе, надписанное именемъ св. Василія

<sup>1)</sup> Common. I, 11,—Migne, lat. s., t. 50, c. 653.

<sup>2)</sup> Haer. LXVI, 21.—Migne, gr. s., t. 42, col. 65

<sup>3)</sup> Іеронимъ выражается: "feruntur contra hunc (Marcellum) Asterii et Apollinarii libri",—De vir. ill., c. LXXXVI.

<sup>4)</sup> Ibid. c. CXX.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) H. E. VIII, 12,—Migne, gr. s., t. 65, c. 565.

<sup>6)</sup> Klose, Geschichte und Lehre Eunom., s. 34; Fritsche, De Theodor. Mopsuest. vita et scriptis, p. 97; Dräseke in Brieger's Zeitschr. f. Kirchengesch., 1889, I, 35.

и присоединенное къ его тремъ книгамъ противъ Евномія, но этому отцу не припадлежащее. Такъ какъ произведенія Аполлинарія дошли до нашего времени съ ложными надписаніями, то это последнее обстоятельство, въ связи съ яснымъ указаніемъ дровности на полемическій трудъ Аполлинарія противъ Евномія, и подало поводъ къ тому предположенію, что къ числу ложно-надписанныхъ произведеній этого писателя относится и упомянутое выше псевдо-Василіево сочиненіе, что оно есть тотъ самый трудъ Аполлинарія, о которомъ говорятъ Іеронимъ и Филосторгій. Авторомъ этого предположенія является уже хорошо извъстный намъ ученый Дрэзеке 1), но прежде чемъ излагать доводы Дрэзеке и вдаваться въ какія-либо соображенія относительно ихъ, намъ следуетъ определить то, о какомъ псевдо-Василіевомъ сочиненіи идеть здёсь річь и почему это сочиненіе считается непринадлежащимъ св. Василію?

Что св. Василій составиль превосходныя книги противъ Евномія, это мы узнаемъ изъ многочисленныхъ свидетельствъ древности <sup>2</sup>), и что въ первыхъ трехъ изъ дошодщихъ до насъ подъ. именемъ Василія мы владвемъ подлиннымъ его произведеніемъ, упоминаемымъ въ этихъ свидетельствахъ, это достаточно несомивнию доказывается цитатами св. Григорія Нисскаго изъ полемическаго сочиненія своего старшаго брата. Но сколько книгъ числомъ составилъ Василій противъ Евномія, объ этомъ модчатъ всё свидетельства, и этотъ вопросъ сталъ спорнымъ со времени перваго изданія твореній св. Василія и даже ранбе. По свидбтельству заметки, находящейся предъ началомъ 4-й книги въ Cod. Reg. V, уже въ средневъковой греческой церкви мивнія объ этомъ предметь раздылялись: "объ этой книгь, гласитъ заметка, --- у многихъ господствуетъ различное мненіе, такъ какъ одни приписывають ее св. Василію, другіе же отвергають это, хотя и не осуждають (книгу), какъ бы

<sup>1)</sup> См. его статью "Des Apollinarios v. Laodicea Schrift wider Eunomios" въ "Zeitschrift für Kirchengeschichte, XI Band. 1889—1890, 1 Heft., ss. 22—62; въ сокращенномъ видъ эта статья приложена имъ къ изданию догматическихъ сочиненій Аполлинарія, см. стр. 122—138.

<sup>2)</sup> Достаточно въ данномъ случав указать на Іеронима (De vir. ill. с. CXVI), Филосторгія (H. E VIII, 12—Migne, gr. s., 65, 565), Григорія Нисскаго (Contra Eunom.,—Migne, gr. s., t. 45) и Фотія (Cod. 4. 5. 6. и др.).

содержащую въ себъ что либо абсурдное" 1). Въ первомъ печатномъ изданіи книгъ Василія противъ Евномія, сдёланномъ въ Венеціи въ 1535-мъ году, пом'вщены первыя три книги, такъ какъ по Комбефизію двухъ последнихъ не оказалось въ одномъ важномъ кодексе 2); но Гарнье, провърившій это указаніе Комбефизія, не подтвердилъ его; Гарнье на нашелъ того кодекса, на который ссылался Комбефизій; напротивъ, всв шесть рукописей (Regii Cod.) содержали въ себъ подъ именемъ Василія существующія теперь пять кпигъ противъ Евномія 3), причемъ Reg. Cod. V сообщалъ приведенную выше замътку о спорности двухъ последнихъ книгъ. Дальнейшія изследованія, приложенныя къ анализу этихъ книгъ, подтвердили догадку твхъ, которые отвергали принадлежность ихъ св. Василію 4). Отрицательный результать въ отношеніи къ этимъ двумъ книгамъ болбо или менбе признанъ въ западной наукъ всъми, такъ что новъйшее изданіе твореній Василія, сделанное Гольдгорномъ 5), предлагаетъ читателю только подлинныя первыя три книги его противъ Евномія.

По своему содержанію двѣ послѣднія кнаги противъ Евномія съ именемъ Василія представляють изъ себя одно законченное цѣлое, отличающееся отъ первыхъ трехъ книгъ по своей задачѣ, стилю и нѣкоторымъ частнымъ воззрѣніямъ. Не смотря на то, что содержаніе этого цѣлаго замѣтнымъ образомъ распадается на двѣ части 6), древнимъ рукопи-

<sup>1)</sup> Basilii opera omnia, stud. Iuliani Garnieri, Paris, 1721, t. I, p. XII sq.—Это изданіе перепечатано Минемъ въ Patrol. curs. compl. — Въ дальнъйшемъ мы будемъ цатовать его уже по Миню.

<sup>2)</sup> Combef. Basilio recensito, t. 11, p. 27.

<sup>3)</sup> Migne, gr. s., t. 29, Prolegomena: praefatio Garnieri, p. CCXXXI.

<sup>4)</sup> Уже Эразмъ считалъ невозможнымъ приписать двъ послъднія книги Василію; основательное изслъдованіе этого вопроса принадлежитъ Гарнье; впрочемъ, и оно было дополняемо по болье частымъ пунктамъ.

в) Во второмъ томъ "Библіотеки" Тило, Віві, ратг. graec. dogm., Leipzig, 1854.—Въ своемъ изданіи сочиненій Аполлинарія Дрезеке помъстилъ и двъ послъднія книги противъ Евномія въ качествъ несомизьно-Аполлинаріева произведенія, перепечатавъ ихъ съ изданія Гарнье (рр. 205—251; сf. adn. р. 401); по въ видахъ практическаго удобства мы всъ пять книгь противъ Евномія будемъ цитовать въ дальнъйшемъ по Миню.

<sup>6)</sup> Первая часть говорить о Сын'в (кн. IV), а вторая о святомъ Дух'в (кн. V).

сямъ не было извъстно никакое дъленіе: онъ содержать въ себъ объ послъднія книги, какъ одно сочиненіе. Именно, въ IV и V Codd. Reg. тотчасъ же послъ словъ: "тогайта заканчивается νοείν δεί ού πρός τὸν νιόν", ΚΟΤΟΡΗΜΗ книга, въ одну строку имъются слова: "ότι τὰ χοινά ατλ", которыми открывается 5-я книга 1), и только позднъйшей рукой въ томъ и другомъ кодекст внесена приписка: τοῦ άγίου πνεύματος. Съ этимъ вполнѣ согласенъ и кодексъ Кольбертинскій, въ которомъ также приписка сделана позднве написанія кодекса. Въ Codd. Reg. 1, II и VI эта приписка: περί άγίου πνευματος находится уже текств, гдв она занимаеть такое же место и должна играть такую же роль, какъ и многочисленныя другія надписанія, пятой книгь и впесенныя какимъ-либо существующія въ такъ какъ они во многихъ случаяхъ не переписчикомъ, соотвътствуютъ содержанію; на ряду съ этими послъдними она дожжна обозначать не новую книгу, а только отделъ сочиненія, — одинъ изъ многихъ 3). Точно также неудачны и тъ надписанія, какія даются въ рукописяхъ въ отношеніи къ объимъ книгамъ вмъстъ. Такъ, Cod. Reg. IV имъетъ заголовокъ: "τοῦ αὐτοῦ (Βασιλείου) πρὸς въ началъ такой Εὐνόμιον περί τοῦ ἀγίου πνεύματος λόγος δ'ά, — κοτορый обнимаетъ собой содержание только пятой теперешней книги цротивъ Евномія и совстмъ упускаетъ изъ виду ближайтій предметь, обсуждаемый 4-ю книгою, причемъ "го́уос до" является, конечно, только вслудствіе присоединенія этого сочиненія къ первымъ тремъ подлиннымъ книгамъ Василія 3). Въ своемъ изданіи, сдъланномъ на основаніи упомянутыхъ рукописей, Гарнье даетъ этому сочиненію такое общее заглавіе: "Άντιοδητικός και κατά Εὐνομίου απορίαι καί λύσεις έχ των θεουπνεύστων γραφων είς τα αντιλεγόμενα περί του υίοῦ ἐν τῆ καινῆ καὶ παλαιᾶ διαθήκη λόγος δ',—3arna $\mathrm{Bie}$   $^4$ ), κο-

<sup>1)</sup> Vid. ap. Migne, gr., s., t. 29, c. 709, adn. 73.

<sup>2)</sup> Такихъ отделовъ во всемъ сочинени насчитывается до 20 ти.

<sup>3)</sup> Свъдънія о рукописяхъ см. ар. Migne, t. 29, in adnot., col. 672 и стать В Дрэзеке.

<sup>4)</sup> Въ русскомъ переводъ данъ заголовокъ, начинающійся со словъ: "ἀπορίαι" — "трудныя положенія и рѣшенія и т. д.",—Твор. св. Вас. т. VII, стр. 144. Москва 1846. О немъ должно сказать тоже, что и о заголовкѣ Гарнье.

торое тоже отвъчаетъ только нъкоторой части всего сочиненія, имеющей целію истолковать места Ветхаго и Новаго Завъта, обычно приводимыя аріанами въ свою пользу, но не содержанію всего сочиненія, причемъ Гарнье зам'ьчаетъ, что титулъ этотъ въ иныхъ кодексахъ иной 1). Изъ заголовка, даннаго Гарнье всему сочинению, только одно "Аντιφόητικός " могло бы болье или менье соотвытствовать цъли и выражать собой болье древнее название сочинения. Въроятно, все сочинение, распадающееся теперь на двъ книги, носило названіе "'Αντιδόητικός κατ' Εύνομίου"; древній Парижскій издатель этихъ книгь и даеть такой загоποβοκτ: "Αντιφόητικά κατ' Εύνομίου, έν ῷ ἀπορίαι κτλ", ΓΑΒ Ποследняя пространная часть заголовка Гарнье носить характеръ поясненія или добавленія, сдёланнаго, какъ свидётельствуеть форма до боль вы то время, когда объ книги составляли одно цёлое, такъ что все сочинение надписы-Βαλος , αντιρόητικός κατ Έυνομίου". Η Τολικό Βποςλέμςτβία, когда часть, трактующая о Св. Духъ, была отдълена въ особую книгу, "Αντιδόητικός" измінено было въ "Αντιδόη- $\tau \iota \varkappa a''$  корректоромъ, оставившимъ, однако, форму  $\dot{\epsilon} v \ \ddot{o}$  неизмѣненною 2). Чтобы составить себѣ законченное представленіе о разсматриваемомъ сочиненія, мы должны сказать нъсколько словъ о той прибавкъ къ V-й книгъ, которая въ изданіяхъ печатается подъ заголовкомъ:  $\pi \epsilon \rho i \ \tau o \bar{v} \ \pi \nu \epsilon \dot{v} \mu \alpha \tau o c^3$ ). Въ своемъ краткомъ разсуждении объ этомъ темномъ произведеніи, какъ называеть Гарнье эту работу, онъ высказываеть мнвніе о принадлежности его тому же автору, который составиль Антирритикъ противъ Евномія, основываясь, во 1-хъ, на томъ, что въ рукописяхъ эта прибавка ничемъ не отделяется отъ последнихъ словъ пятой книги, и что, во 2-хъ, въ ней Духъ Святый называется Богомъ, какъ и въ предыдущихъ двухъ кпигахъ 4). Въ противовъсъ этимъ основаніямъ, слабость которыхъ видна уже на первый взглядъ, Дрэзеке указываетъ на темный, доходящій по мъ-

<sup>1)</sup> Vid. p. 279, adn. a'.

<sup>2)</sup> Dräseke, Zeitsch. f. K.—G., XI, 26. 27; cf. Apollin. v. Laod., s. 125.

<sup>8)</sup> Migne, t. 29, col. 768-774.

<sup>4)</sup> Cf. Prolegomena, pp. CCXL—CCXLI; § XII; Garnier, Praef., pp. LXXIV. LXXV.

стамъ до полной неясности языкъ этой прибавки, на отсутствіе въ ней всякаго полемическаго элемента, всецвло проникающаго теперешнія 4-ю и 5-ю книги противъ Евномія, и наконецъ на то, что авторъ прибавки о Св. Духф начинаеть свою работу такъ, какъ будто бы въ предыдущемъ не было никакой ръчи о Св. Духъ 1). Дъйствительно, разсужденіе о необходимости "въ върв искать познанія объ естествъ Св. Духа, ища въдънія у предмета изысканія" 3), какимъ открывается здёсь рёчь, умёстно и прилично для того, кто только входить въ это изысканіе, а не заканчиваеть его. Выводь Дрэзеке подтверждается темъ идущимъ со стороны наблюденіемъ, что все это разсужденіе о Духъ представляеть собой простую компиляцію изъ сочиненія Плотина 3), составленную такъ, что сказанное Плотиномъ о міровой душт или о мірт умопостигаемомъ, за исключе ніемъ нікоторыхъ мість и съ прибавкой церковнаго элемента, перенесено здёсь на ученіе о Св. Духѣ 4). Такимъ образомъ, на основаніи указанія рукописей мы будемъ разсматривать 4-ю и 5-ю книги противъ Евномія, приписываемыя Василію, какъ одно цёльное произведеміе, - за исключеніемъ прибавки о Св. Духф, --которое мы и будемъ называть "Антирритикомъ противъ Евномія".

Какъ мы сказали, Аптирритикъ противъ Евномія представляетъ по своему содержанію законченное цёлое, отличающееся своею задачею, стилемъ и частными мнёніями отъ одноименнаго съ нимъ сочиненія св. Василія. Въ то время какъ св. Василій имѣетъ дёло исключительно съ Апологетикомъ Евномія, за положеніями котораго онъ слёдитъ шагъ за шагомъ, Антирритикъ занимается не однимъ Евноміемъ, но вообще аріанскою ересью, задёвая въ одномъ мѣстѣ даже Фотина <sup>5</sup>). Авторъ его хочетъ разобрать всѣ кажущіеся ему заслуживающими вниманія доводы аріанства и, если обращается къ Евномію, называя его по имени, то лишь какъ къ представителю и систематику аріанской доктрины. Цитируя мнёнія, опровергаемыя имъ, онъ выра-

<sup>1)</sup> Dräseke, Zeitsch. f. K.-G., XI, 28. 29.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Migne, gr. s., t. 29, col. 768. 769.

<sup>3)</sup> Ennead. V, l. 1, ed. Dübner, Par. 1855. pp. 299-302.

<sup>4)</sup> Это открыто Iahn'омъ въ его Basilius Magnus Plotinizans, Bern, 1838-

<sup>5)</sup> Migne, gr. s., t. 29, c. 701.

жается во множественномъ числ $\dot{\mathbf{b}}$  объ аріанахъ вообще  $^{1}$ ); имя Евномія у него встръчается только четыре раза 2), причемъ это упоминаніе имени рідко связывается съ какимъ либо определеннымъ метніемъ. Подобно тому, какъ сочинение св. Кирилла Эпосичной, которое Фотій обозначаеть, κακτι πατά της 'Αρείου και Εύνομίου λύσσης γενναίως και πολυτρόπως άγωνιζόμενον" 3), имъло дъло вообще съ аріанствомъ, такъ и Антирритикъ задается целію указать несостоятельность всего ученія, имін въ виду при этомъ одного изъ главныхъ представителей. Естественно, что въ нъкоторыхъ случаяхъ авторъ этихъ книгъ совпадаетъ съ тамъ, что развито въ книгахъ св. Василія; естественно и то, если онъ высказываетъ мивнія, несогласныя съ сужденіями последняго, и пишеть своеобразнымъ языкомъ, такъ какъ опъ преследуетъ совершенно иную задачу и не можетъ быть однимъ лицомъ съ св. Василіемъ. Уже при чтеніи первыхъ страницъ 4-й книги противъ Евномія невольно бросается въ глаза удивительная привязанность автора къ силлогистическому изложенію мыслей въ форм'в условнаго періода. Почти каждый періодъ 4) начинается союзомъ "єї", причемъ рядъ періодовъ имъетъ характоръ отдъльныхъ тезисовъ, мало связанныхъ между собою. Конечно, едва-ли какое болъе или менъе пространное сочинение можетъ обойти этотъ союзъ не преднамеренно, и въ этомъ смысле правъ авторъ жизни св. Василія 5), замітившій употребленіе "єї" и въ трехъ подлиппыхъ книгахъ; но совершенно несогласно съ плавнымъ последовательнымъ изложениемъ Василия такое неумъренное пристрастіе къ этому союзу, какое наблюдается въ 4-й книгъ и какое дълаетъ эту книгу недостаточно упорядоченнымъ собраніемъ аргументовъ, направленныхъ не противъ одного Евномія, а противъ аріанства вообще 6). На фонъ этой общей особенности выдъляется,

<sup>1) &</sup>quot;Ехеїної фабі (с. 677. 685. 700), ѐрожай сін (соl. 680. 677); онъ называеть своихъ противниковъ "ареканої (с. 693)" и даже говорить о "аномогологатан (с. 752)".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. соl. 689. 768 (два раза) и 717.

<sup>3)</sup> Photii, B blioth., ed Beckeri, c. 136, p. 97.

<sup>4)</sup> Большая часть 4-й книги и состоить изъ такихъ періодовъ.

<sup>3)</sup> Vid. ap. Migne, 29, Vita Basilii, p. CLXXXV.

<sup>6)</sup> Cf. Garnier, Praefat. in Proleg. Migne, t. 29, p. CCXXXI—CCXXXIII.

далве, употребление некоторых словь, не только не встречающихся въ первыхъ трехъ книгахъ противъ Евномія, но и вобще несвойственныхъ языку св. Василія; таковы: весе. которымъ пользуется авторъ Антирритика вмёсто Василіова vionедіа: несхос, о которомь Гарньо завъряеть, что хотя онъ внимательно прочель первыя три кпиги противъ Евномія и книгу о Св. Духф, въ нихъ, какъ и другихъ подлинныхъ произведеніяхъ Василія, не нашель и следовъ этого CAOBA 1); ΤΑΚΟΒΗ ΑΑΝΈΘ CAOBA: τὸ ὑπερχόσμιον σῶμα, Θεοῦ παῖς 'Ιησούς, ἐκπομπή, ὑμνώδος, ἄγιος Παύλος, πανάγιος Θεός. Βοπέο же важными особенностями языка Аптирритика по сравненію съ книгами Василія является употребленіе слова "ує́ν $v\eta\mu\alpha^{\prime\prime}$  въ отношеніи къ Богу Сыну и слова " $\Theta\epsilon\acute{o}\varsigma^{\prime\prime}$  въ отношеніи къ Духу Святому. Св. Василій решительно возстаетъ противъ приложенія "γέννημα" ко Второму Лицу Св. Троицы: "Евномій, —пишетъ опъ, —называетъ Сына рожденіемъ (ує́ννημα). Откуда онъ взяль это? изъ какого ученія? отъ какого пророка? отъ какого апостола, который бы придаль Сыну такое наименованіе? — Я нигде не нашелъ въ Писаніи этого выраженія, употребленнаго въ такомъ смыслъ... Не крайнее-ли безуміе отваживаться на то, что не принято ни въ общемъ употребленіи, ни въ языкъ Писанія?.. Божественное Писаніе явно отвращается отъ него, особенно въ отношеніи къ Единородному Сыну Божію... Апостоль повсюду именуеть Господа Сыномъ, а также и другими различными наименованіями.., но избъгаетъ названія: рожденіе" <sup>2</sup>). Мало того: св. Василій не только отвергаеть это слово, какъ неизвестное языку Свящ. Писанія, онъ еще думаеть, что по своему смыслу это слово заключаеть въ себъ нъчто низкое, не достойное Божества. "Слово "ує́гища", — говоритъ онъ, — рѣдко прилагается къ одущевленнымъ предметамъ... Порожденіемъ можно назвать выкидышъ, еще не получившій образа. Порожденіями имснуются и плоды земные. И гдв оно употребляется (объ одушевленныхъ предметахъ), тамъ говорится о такомъ животномъ, которое предано на поругание и представляется въ примъръ злости. Ибо сказано: змія, порожденія ехид-

<sup>1)</sup> Ibid., p. CCXXXIII.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Migne, coll. 581. 588. Твор. св. Вас., т. VII, 69—73.

нова (Мо. XXIII, 33). Посему-то, думаю, и общее употребленіе річи находить это наименованіе низкимъ" 1). Едва-ли можно решитольнее высказаться противъ слова ηγέννημα". Столь же ясно и опредъленно, хотя въ иномъ совершенно смысль, выражаеть и авторъ Антирритика свои отношенія къ слову "уєтищи". "Если, — разсуждаеть онъ. пазывая Сына тварью, они (аріане) не говорять, что Сынъ одна изъ тварей, то почему-же, когда мы называемо Сына Сынъ-одно изъ рожденій "3)? Еще: "если Сынъ-рожденіе, но не какъ одно изъ обыкновенныхъ рожденій; всякое же обыкповенное рождение есть тварь, то Сынъ---не тварь; потому что Онъ не такое же рожденіе, какъ послёднія" 3). Авторъ Антирритика и не думаетъ отказываться отъ употребленія слова "ує́ттуµа"; на его языкъ это слово очень обычно 1), и на понятіи, имъ выражаемомъ, онъ построяетъ многіе изъ своихъ доводовъ противъ аріанства. -- Столь же замізчательна разность, наблюдаемая въ отношеніи къ употребленію слова "Богъ" въ приложеніи къ Духу Святому. Ни въ 3-й своей книгъ противъ Евномія, гдъ св. Василій опровергаеть ученіе этого ересіарха о Св. Духв. ни въ книгв къ Амфилохію, онъ не называетъ Св. Духа Богомъ. Безъ сомнънія, въ ученіи о Св. Духъ Василій быль такъ же православенъ, какъ и въ ученіи о Сынъ; въ 3-й книгъ противъ Евномія онъ ясно и ръшительно говорить о Божеской природъ Св. Духа: "если, -- учитъ онъ, -- говорится, что Богъ живетъ въ насъ чрезъ Духа, то не явное-ли нечестіе утверждать, что самъ Духъ непричастенъ Божества? И если усовершившихся въ добродетели называють богами и усовершеніе достигается чрезъ Духа, то какъ же творящій другихъ богами Самъ лишается Божества" 5)? Св. Василій признаеть Духа "числимымъ въ Божественной и блаженной Троицъ (б), и, по свидътельству Григорія Богослова 7), гдъ

<sup>1)</sup> Ibid. c. 585. 588.—Pyc. nep. 73. 72.

<sup>2)</sup> Ibid., c. 676; p. n. 147.

³) Ibid., с. 688; р. и. 159.

<sup>1)</sup> Cf. col. 684, 688, 689, 701.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Col. 666; р. п. 139.

<sup>6)</sup> Col. 660; р. п. 134.

<sup>7)</sup> Vita Basilii, ap. Migne, 29, p. CLXXV.

позволяло время и место, онъ называль Дука Богомъ, какъ это онъ действительно и делаеть въ одномъ письме 1). Но при всемъ томъ остается песомненнымъ, что было время, когда св. Василій считаль нужнымь воздерживаться отъ наименованія Духа Богомъ и что это поведеніе Василія вызывало даже порицанія на него 2). Точно также онъ пост/паеть и въ книгахъ противъ Евномія; раскрывая ученіс о Божеской природъ Духа, онъ однако нигдъ не усвояетъ Ему имени Бога. Напротивъ, авторъ Антирритика всюду именуетъ Духа Богомъ: "Духъ Святый, -- говоритъ онъ, -есть Богъ и имъетъ одно и тоже дъйствование съ Отцемъ и Сыномъ" 3); "почему Духъ Святый не Богъ, когда писаніе Его богодухновенно"?--спрашиваеть онь 1); по его словамъ, "Духъ именуется Господомъ и Богомъ, какъ и Слово" в). Если бы авторъ двухъ последнихъ книгъ противъ Евномія былъ тожественнымъ лицомъ съ Василіемъ, то весьма странно было бы, почему онъ не назвалъ Духа именемъ Бога въ 3-й книгъ? и наоборотъ: если въ 3-й книгъ Василій тщательно воздерживался отъ этого, то почему онъ такъ часто называетъ Духа Богомъ въ последней книгъ? Ясно, что поведеніе автора 5-й книги не совмъстимо съ тъми правилами, какихъ держаться считалъ нужнымъ авторъ 3-й книги. Наконецъ, важнымъ доказательствомъ непринадлежности Антирритика св. Василію служитъ то обстоятельство, что списокъ священныхъ книгъ, продлежавшій его автору, быль различень оть того, какимъ пользовался Василій. Такъ, изреченіе изъ книги Притчей VIII, 22 въ Антирритикъ приводится въ такой формъ: "πύριος επτισέ με, — Господь создалъ меня" 6), тогда какъ св. Василій защищаеть чтеніе: παύοιος εκτήσατο με — Господь стяжаль меня": "другіе переводчики, -- говорить онь, -точные вникнувшіе въ значеніе еврейскихъ словъ, вмысто

<sup>1)</sup> Ad monach., Migne, t. 32, c. 248. 265.

<sup>2)</sup> Greg. Naz. epist. LVIII, — Migne, gr. s., t. 37. c. 113. Cf. Migne, t. 32: Praefatio, § III, p. 23 n t. 29; Garnieri Praefatio in Prolegom., p. CCXXXVIII; § III.

³) Col. 720; р. п. 185.

<sup>4)</sup> Col. 722; р. п. 188.

<sup>8)</sup> Col. 753; p. 11. 214.

<sup>6)</sup> Col. 704; cf. adnot. 49.

, ектібато" перевели: "ектібато". Это будеть для нечестивыхъ величайшимъ препятствіемъ къ поддержанію хульнаго выраженія: созданіе (хтіона)" 1). Подобнымъ образомъ, изреченіе Быт. IV, 1 авторъ Антирритика цитируєть въ та-КОМЪ ВИДЪ: " $\dot{\epsilon}$ ит $\dot{\epsilon}$ и $\dot{\epsilon}$ и $\dot{\epsilon}$  $\dot{\epsilon}$ св. Василій во 2-й книгь противъ Евномія приводить его такъ: " $\dot{\epsilon}$ кт $\eta$ о $\dot{\alpha}$  $\mu\eta$  $\dot{\sigma}$   $\dot{\alpha}$  $\dot{\sigma}$  $\dot{\sigma$ ляетъ: "ибо сказавшій: стяжалъ человъка Богомъ, очевидно употребиль слово не потому, что создаль Каина (ούχὶ κτίσας τὸν Κάιν), но потому, что родилъ" 1). Авторъ Антирритика цитируетъ вторую книгу Ездры, которою нигде не пользуется Василій<sup>5</sup>). Если еще къ этому добавить, что авторъ Антирритика даеть совершенно несогласныя съ воззрвніями св. Василія толкованія на ть же тексты Писанія, какіе изследуются Василіемъ въ его трехъ книгахъ противъ Евномія, то отрицательный выводъ по вопросу о принадлежности Антирритика Василію будеть вполнів несомнівнымъ. Классическимъ въ этомъ отношении примеромъ можетъ служить экзегезись изреченія Іоан. XIV, 28: "Отецъ Мой болій Мене есть". Показавши, что Отецъ не можеть быть названъ большимъ Сына ни величиною, ни временемъ, ни силою, авторъ Антирритика добавляетъ: "не больше и какъ причина (обте  $\delta \varsigma$  аїт $\iota \circ \varsigma$ ) въ то время какъ, по толкованію Василія, здісь слово "болій" сказано въ значеніи причины; поелику начало Сыну отъ Отца, посему Отецъ и болій, какъ виновникъ и начало (κατά τουτο μείζω ο Πατήρ,  $δς αἴτος καὶ αρχή" <math>^7$ ). Μοκοτυ-λη οдинь и τοτυ же авторъ, и притомъ такой, какъ св. Василій, въ одномъ и томъ же сочинени, да еще полемическаго характера, дать столь различныя толкованія на тексть, им'ввшій важное значение въ устахъ противниковъ?--Думаемъ, что приведенныхъ соображеній достаточно для того, чтобы отвергнуть принадлежность Антирритика св. Василію, хотя они и мо-

<sup>1)</sup> Col. 616, 617.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Col. 704.

<sup>8)</sup> Col. 617.

<sup>4)</sup> Ibid.

<sup>5)</sup> Cf. Garn. in Prolegom., Migne, p. CCXXXIV.

<sup>6)</sup> Col. 796.

<sup>7)</sup> Col. 568; p. π. 56.

гутъ быть еще значительно усилены; къ тому-же этотъ, давно сдъланный въ западной наукъ, выводъ нашелъ себъ признаніе уже и въ нашей русской литературъ со стороны Преосв. Филарета (Червиговскаго) 1) и автора учебника по исторіи христіанской церкви для духовныхъ семинарій 2).

Далеко не въ такомъ удовлетворительномъ состояніи находится вопросъ о томъ, кому принадлежить это отдельное сочинение, вошедшее въ составъ книгъ св. Гарнье, доказавшій не-Василіанское происхожденіе этихъ книгъ, не далъ отвъта на вопросъ объ авторъ ихъ, удовольствовавшись предположениемъ, что это сочинение имфетъ виду не Апологетикъ Евномія, опровергаемый Василісмъ, а ту Апологію, которая была написана Евноміемъ въ защиту своего Апологетика и въ опровержение книгъ Василія 3). Руппъ 4), авторъ монографіи о св. Григоріи Нисскомъ, считаетъ Антирритикъ за то краткое опровержение Евномія, какое Григорій читаль на Константинопольскомь соборъ Григорію Назіанзину и Іерониму 5) и о которомъ зналъ Фотій  $^{6}$ ). Фриче  $^{7}$ ), напротивъ, оспариваетъ это предположение и указываетъ на Софрония, какъ автора этого сочиненія противъ Евномія. Устраняя эти недоказанныя мньнія и признавая автора Антирритика въ лицѣ Аполлинарія Лаодикійскаго, Дрэзеке выходить изъ того факта, что сочиненія этого писателя дошли до насъ подъ ложными надписаніями и что, поэтому, возможно, что и въ данномъ случаъ мы владъемъ еще подлиннымъ произведеніемъ Аполлинарія. Въ самомъ дёль, кому можеть принадлежать Антирритикъ противъ Евномія, надписанный именемъ св. Василія? По свид'втельству Фотія, противъ Евномія писали Өеодоръ Антіохійскій (-Монсуестскій) 8), Софроній 9) и Гри-

<sup>1)</sup> Историческое учение объ Отцахъ церкви, П, 134, прим. 26.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Crp. 398.

<sup>3)</sup> Praefatio, Migne, t. 29. Proleg. p. CCXXXIV.

<sup>4)</sup> Rupp, Gregor's d. Bisch. von Nyssa Leben uud Meinungen, Leipzig, 1834, s. 134.

<sup>5)</sup> De vir. illustr. c. CXXVIII.

<sup>6)</sup> Cod. 6. 7.

<sup>7)</sup> Fritsche, De Theod. Mops. vita et doctr., Halle, 1836, s. 99.

<sup>8)</sup> Cod. 4.

<sup>9)</sup> Cod. 5.

горій Нисскій 1), но ни одно изъ этихъ лицъ не можеть быть признано авторомъ обсуждаемаго сочиненія, потому что всь опи письли противъ Евномія въ защиту св. Василія  $(vπèο Βασιλείου χατ' Εὐρόμιον) <math>^{2}$ ), чего нельзя сказать объ Антирритикъ, въ которомъ совершенно не упоминается имя Василія; притомъ, сочиненіе св. Григорія сохранилось, а сочиненіе Өеодора было несравненно пространнъе и обнимало по Фотію 25 книгъ 3). По дополняющему свидетельство Фотія указанію блаж. Іеронима "Евномію отвізчали Аполлинарій, Дидимъ, Василій Кесарійскій, Григорій Назіанзинъ, и другой Григорій Нисекій 4)". Такъ какъ св. Василій и оба Григорія не могуть здёсь идти въ счеть, то вопрось объ автор'в Антирритика можеть касаться только Аполлинарія и Дидима. Дрэзеке устраняеть Дидима темъ соображеніемъ, что, по другому свидетельству того же Іеронима, Дидимъ написалъ только двъ книги противъ аріанъ и книгу о св. Дух'в <sup>5</sup>), такъ что сочиненіе противъ Евномія и дв'в книги противъ аріанъ обозначають одинъ и тотъ же трудъ, который не можеть предлежать въ дошедшемъ до насъ подъ именемъ Василія одномъ (а не въ двухъ книгахъ) цельномъ Антирритикт 6). Таковъ тотъ путь, какимъ Дрэзеке доходить до предположенія автора подложнаго сочиненія противъ Евномія въ лиць Аполлинарія. Такъ какъ сочиненіе противъ Евномія могло быть написано Аполлинаріемъ въ тотъ періодъ его д'ятельности, когда онъ, стоя на православной почвъ, былъ ревностнымъ защитниковъ единосущія Лицъ св. Троицы, то было бы странно искать въ немъ какихъ-либо исключительно Аполлинарію принадлежащихъ мыслей, мыслей еретическихъ, подобныхъ твиъ, какія онъ развиваль въ своихъ сочиненіяхъ христологическаго содержанія. Ничего подобнаго неть въ Антирритике противъ Евномія; ничего подобнаго не ищеть и не находить въ немъ и Дрэзеке. Доказывать принадлежность Аполлинарію этого сочиненія противъ Евномія можно, поэтому, только на оспо-

<sup>1)</sup> Cod. 6. 7.

<sup>2)</sup> Cf. Photii Bibl., ed. Beckeri, p. 3 cf. c. 138, p. 97.

<sup>3)</sup>\_Cod. 4.

<sup>4)</sup> De vir. illustr. c. CXX.

<sup>5)</sup> Ibid. c. CIX.

<sup>6)</sup> Zeitschr. f. K.—G., IX, 1, 26.

ваніи тёхъ филологическихъ и лексическихъ особенностей, какія носить на себ' языкь разсматриваемаго труда, — на основаніи сходства этихъ особенностей съ изв'єстными намъ подлинными произведеніями этого автора, и Дрэзеке действительно утверждаеть, что "всё вообще сомнёнія и возраженія, какія Гарнье представиль противъ авторства Василія, такого рода, что они точнъйше совпадають съ словоупотребленіемъ Аполлинарія". Прежде всего, общее строеніе всего сочиненія, распадающагося на мелкіе, короткіе періоды съ вступительнымъ союзомъ "гі", имветъ на себъ печать Аполлинаріева стиля. И въ развитіи положительнаго ученія Аноллинарій любиль пользоваться діалектическими пріемами, какъ подматиль это еще современникь его св. Василій и какь это наблюдается на дошедшихъ до нашего времени его чиненіяхъ. Если же въ Антирритикъ эта діалектическая окраска выдается чрезмірно, то и это вполні согласно съ прісмами Аполлинарія, какими онъ пользовался въ отношеніи къ своимъ противникамъ. Полемическое сочинение его противъ Діодора, сохранившееся въдлинныхъ выдержкахъ Леонтія и Өеодорита, должно было носить такое же строеніе, какъ и Антирритикъ на Евномія. Столь же хорощо совпадають съ Аполлинаріевымъ стилемъ и другія особенности языка, указываемыя Гарнье. Правда, вмъсто слова весь Аполлинарій, какъ и Василій, пользуется терминомъ  $vio\vartheta\varepsilon\sigmai\alpha$  1), но на ряду съ нимъ онъ употребляетъ формы, весьма близко подходящія къ слову θέσις, κακτ-το θετός <sup>2</sup>), νίοθέτεισθαι <sup>3</sup>). 3α το CAOBJ θεικός сочиненія Аполлинарія дають въ самыхъ разнообразныхъ и многочисленныхъ сочетаніяхъ 4). Болье же важное, по мньнію Дрэзеке, значеніе им'веть то обстоятельство, что Лиоллинарій съ такое же любовію употребляль слово γέννημα въ

<sup>1)</sup> K. μ. π.,—Maji, VII, 175; Dräseke, p. 378, 22.

<sup>2) &</sup>quot;Καὶ εἰ ἀνθρώπω συνήφθη ὁ θεός, τέλειος τελείω, δύο ἂν ἦσαν, εἶς μὲν φύσει νίὸς θεοῦ, εἶς δὲ θε τός", — ap. Gregor. Nyss., Antirr. c. XLΠ,—Migne, gr. s., t. 45 col. 1220; p.  $\pi$ . crp. 154.

<sup>3) &</sup>quot;Τὸ πνεῦμα τὸ ἄγιον ἐχ θεοῦ δι'νὶοῦ χορηγούμενον εἰς τοὺς νίοθετου-μένους", χ. μ. π., Maji, VII, 175 a; Dräseke, 378, 24. 24. 25.

<sup>4)</sup> Въ кат. µєє. п., въ посланін къ Петру (Patrum. doctr. de verbi incarn., Maji, VII, р. 16), въ сочин. противъ Діодора (Ар. Leont. "Adversfraud. Apoll., – Migne, gr. s., t. 86, 2), въ отрывкахъ главнаго христологическаго сочиненія (ар. Greg. Nyss., Antirr.—Migne, gr. s., t. 45) и др.

приложеніи къ Сыну 1), съ какою пользуется имъ авторъ Антирритика, и что онъ защищалъ Божество Духа Святаго <sup>3</sup>), называя его Богомъ <sup>3</sup>). Притомъ какъ Аполлинарій, такъ и авторъ Антирритика, при доказательствъ Божественности Духа Святаго, пользуются словами св. Писанія объ обитаніи въ в'трующихъ Бога чрезъ Духа, а это есть прямо аполлинаріанская особенность 4). Сворхъ этихъ совпаденій Дрэзеке указываеть на одинаковое пониманіе словъ 15 гл. Коринел., на одинаковость въ выраженіяхъ подобія свёта Троичности Лицъ въ Божествъ и на одинаковую Демосеено-Ливаніевскую окраску силлогистическаго изложенія мыслей. "При непредвзятой опфикъ моихъ доказательствъ, -- заключаетъ Дрэзеке, -- какъ я надъюсь, никто не можетъ остаться неубъжденнымъ, что 'Αντιρ' ρ'ητικός κατ' Εύνομίου есть то самос произведеніе Аполлинарія Лаодикійскаго, о которомъ Филосторгій оставиль намь столь драгоцівнюе замінаніе 5)".

Обращаясь къ этой непредвзятой оцфикф доводовъ Дрэзеке, нельзя не пожалфть о томъ, что какъ бы ни желательно было имфть сочиненіе Аполлинарія противъ Евномія для болфе полнаго и всесторонняго изученія его дфятельности, доводы эти, однако, такого рода, что вызываютъ много недоумфній, не устраняютъ многихъ возраженій и сами по себф не имфютъ рфшительнаго характера. И прежде всего, разсматривая Антирритикъ со стороны особенностей его языка, то есть, съ той одной стороны, на которой основывается Дрэзеке, нельзя найти въ немъ такого тфснффшаго совпаденія, о какомъ говоритъ этотъ ученый. Достаточно указать на то, что самъ Дрэзеке отказался подыскать аналогію въ сочиненіяхъ Аполлинарія для нфкоторыхъ отличительныхъ терминовъ, встрфчаемыхъ въ сочиненіи про-

<sup>1) &</sup>quot;θεὸν μὲν τὸν νίὸν τῷ ἰδιῷματι τοῦ πατρὸς καλοῦντες, ὡς εἰκόνα καὶ γέννημα", — Maji, p. 170 a. "οὖτος εἰκὼν έστι καὶ γέννημα τοὖ πατρὸς καὶ οὖκ ἀδελφὸς αὐτοῦ,—p. 172 a; cf. 172 b. 174 b.

<sup>2)</sup> Soz. VI, 22.

<sup>3)</sup> Greg. Nasian. ep. ad Cedon. I,—πνεθμα ὁ θεός γέγραπται,—Κατ. μ, π., 172 β. 173 β.; "ἐκ οὐσίας θεοῦ", 173 β.; "ἀγία τριὰς μὴ χωριζομένη, μηδὲ ἀλλοτριουμένη", p. 175 α; "ἀχώριστόν ἐστι τὸ πνεθμα τῆς θεότητος, p. 176 α. "τὴν τοῦ ἀγίου πνέυματος διαλαλίαν ἐκ προςώπου τοῦ θεοῦ ὑπάρχουσαν, καὶ οὕτως ἀπὸ θεοῦ εἰρημένην,—p. 176, β. μ μp.

<sup>4)</sup> Dorner, I, 1018.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Cit. op. s. 63.

тивъ Евномія. Сюда относятся слова: а) деоц, котораго, какъ бы то ни было, все-же ивтъ въ сочиненіяхъ Аполлинарія и вижсто котораго онъ повсюду пользуется болже точнымъ и употребительнымъ υίοθεσία, υίοθετεῖσθαι; b)  $\dot{v}$ περхόσμιον въ приложеніи къ телу Христа (τὸ ύπερχόσμιον σῶμα): ни этого слова, ни сроднаго ему ύπερούσιος, ύπερνουν, нъть у Аполлинарія; с) πανάγιος, которое тоже не встрічается ни въ одномъ догматическомъ сочинении Аполлинарія; d) ύμνώδος и παίς θεού; ихъ не знаетъ догматика Аполлинарія. Можду тімь все это такія слова, которыя должны выражать собой именно авторскую оригинальность, и даже особый оттенокъ въ понятіяхъ. На указанныя слова, за исключениемъ разв $\dot{v}_{\mu\nu\omega} do_{S}$ , которое могло быть бол $\dot{b}e$ или менъе случаннымъ, мы обращаемъ особенное внимание потому, что въ доказательствахъ Дрэзеке они и должны были имъть за собой центръ тяжести, такъ какъ въ нихъ лежить ібйствительная и положительная осебенность языка Антирритика. Въ самомъ дълъ, такіе признаки, какъ слово: ує́ууща въ приложеніи къ Сыну, и наименованіе Духа Богомъ, --- могутъ-ли они въ положительномъ смыслв указывать на автора сочиненія? Если эти признаки совпадають съ пріемами Аполлинарія, если этотъ писатель также употреблялъ оба эти слова, какъ мы ихъ находимъ въ Антирритикъ, то кромъ Аполлинарія въ IV-мъ въкъ можно указать еще цёлый рядъ литературныхъ дёятелей съ тёми же самыми особенностями въ языкъ. Сюда относятся, напр. св. Аоанасій, Дидимъ и др.; они пользовались словомъ ує́гищи и пазывали Духа Богомъ; значить-ли это, что они были авторами этого произведенія? Конечно, для Дрэзеке большее значеніе имъетъ общій діалектическій характеръ Антирритика, отвъчающій таковой же окраскъ другихъ сочиненій Аполлинарія, но и здісь "тіспійшее" совпаденіе не безъ нъкоторой натяжки. Діалектика Аполлинарія, насколько она извъстна намъ изъ "Подобнаго изложенія въры" и "Книгъ противъ Діодора", и діалектика автора Антирритика, хотя и имъютъ сходство между собой, но столь же много и разнятся по своимъ пріемамъ. Діалектическій пріемъ Аполлинарія состоить въ томъ, что излагая положительное ученіе или полемизируя съ къмъ либо, онъ предвоскищаетъ возраженіе своего противника и отвітаеть сму дальнійшимь,

опять же положительнымъ раскрытіемъ своихъ воззрѣній 1); какого-либо неумпъреннаго пристрастія къ союзу єї у него не замътно; въ его сочиненияхъ нельзя также указать аналогіи къ подобному, неупорядоченному нанизыванію одного довода къ другому, поріода къ періоду, при совершенно одинаковомъ ихъ логическомъ строеніи, какимъ открываетъ свое изследованіе авторъ книги противъ Евномія. Полемическое сочинение къ Діодору, -- при діалектикъ, почти нензовжной въ полемикъ, - все-же заключаетъ въ себъ послъдовательный разборъ того произведенія Діодора, на которое оно отвечаеть, насколько можно судить о немь изъ сехранившихся фрагментовъ. Къ тому-же, по всемъ даннымъ это сочинение было очень общирное, а потому сказать что-либо твердое объ общемъ характеръ его языка на основании этихъ фрагментовъ очень трудно. Что же касается до выдержекъ, приводимыхъ Леонтіемъ подъ заголовкомъ: "ех λόγου συλλογιστικοῦ", ΤΟ ΒΉ ΗΝΧΉ ΜΗ ΗΑΧΟДИΜΉ ЧАСТИЦУ  $\varepsilon_\ell$  ΥΠΟтребленною только однажды. Между темъ въ отношеніи къ автору книгъ противъ Евномія это частое пользованіе условнымъ періодомъ и есть то самое, что накладываетъ ссобый отпечатокъ на языкъ всей книги. Гарнье говорить относительно его: "мит кажется я слышу картавящаго грека..., или лучше спрошу: варваръ или скиоъ такъ безсвязно и безъ вкуса говоритъ" 3)? Правда, что - это языкъ очень ясный и определенный, но въ немъ нетъ того изящества и той, такъ сказать, элегантности, какую сообщало произведеніямъ Аполлинарія его близкое знакомство съ классическими авторами. Если даже половина того, что сказаво Гарнье въ отношеніи къ языку Антирритика, справедлива, то здёсь мы имфемъ дфло не съ Аполлинаріевымъ стилемъ. Такимъ образомъ, оценивая доводы Дрэзеке по той одной стороне, на которую онъ всецтло и исключительно опирается, мы не можемъ остаться убъжденными въ принадлежности разсматриваемаго сочиненія Аполлинарію; мы склоняемся скорве къ противоположному выводу.

Признать въ лицъ Аполлинарія автора Антирритика препятствуютъ нъкоторыя данныя, заключающіяся въ содержа-

<sup>1)</sup> Этоть пріемъ особенно часто встрічается въ хата μέρος πίστις.

<sup>2)</sup> Praef. in Prelogom. ap. Migne, gr. s., t. 29, p. CCXXXII.

ніи этого произведенія. Въ своемъ изследованіи Дрэзске только мимоходомъ затронулъ эту сторону дъла: онъ указалъ, что авторъ сочиненія противъ Евномія пользуется ученіемъ ап. Павла объ обитаніи Духа въ върующихъ такъ-же, какъ это мы находимъ и въ подлинныхъ произведеніяхъ Аполлинарія. Дъйствительно, въ Антирритикв есть особый отдёль по томъ, что сотворенные по образу Божію бывають причастниками Создателя и именно чрезъ Духа" 1), но едва-ли въ онжом акакто видъть что-либо этомъ исключительно аполлинаріанское. Доказывать Божоство Св. Духа изъ словъ Апостола объ обитаніи Бога въ вѣрующихъ---это было довольно общимъ пріемомъ для всёхъ въ IV-мъ вѣкѣ; этимъ пріправославныхъ писателей емомъ пользовались св. Асанасій, св. Василій, Дидимъ; имъ могъ воспользоваться и авторъ Антирритика, какъ пріемомъ болве или менве удачнымъ. Но Дрэзеко упустилъ изъ вниманія тв черты и указанія, находящіяся въ разсматриваемомъ сочинении, которыя располагаютъ искать автора его въ болбе позднее время, чемъ то, на которое падаеть тринитарно-полемическая деятельность Аполлинарія. Важнымъ признакомъ времени, когда написано было сочинение, нужно признать то, какъ излагается въ немъ ученіе о Св. Духъ. Споры о Божествъ Св. Духа начинаются въ церкви съ 40-хъ годовъ IV-го въка и особенно усиливаются въ 60-хъ. Аполлинарій принималъ живое участіе въ этихъ спорахъ 2), и литературнымъ памятникомъ этого его участія наше время еще владесть въ сочиненім , κατά μέρος πίστις"; здівсь Аполлипарій борется исключительно противъ того положенія, что Духъ Святый есть тварь; всв его доводы, всв его цитаты изъ Свящ. Писанія направляются только къ этой цёли, чтобы доказать Божественность природы Духа. Попятно, что на почвъ этого ученія могло развиться и все то, что мы читаемъ въ Антирритикъ; тъмъ не менъе учение о Св Духъ, лагаемое здёсь, выражаеть собой дальнейшую стадію духоборческихъ споровъ и формулируется такъ, какъ оно могло явиться ко времени 2-го вселенскаго собора, а пе такъ,

<sup>1)</sup> Migne, t. 29, col. 724.

<sup>2)</sup> Soz. H. E. VI, 22.

какъ его даетъ намъ "Подробное изложение въры". Обращающимъ на себя внимание въ этомъ отношении мъстомъ Антирритика служить следующее: "Духъ Святый, истиню Святый Духъ, но написанному (κατά τὸ γεγραμμένον), съ Отцемъ и Сыномъ спрославляемый" 1). Правда, это "хата то усуосицевоов" не указываеть еще прямо на символь Константинопольскій, гдв о Духв употреблено тоже выраженіе; оно здъсь довольно искусственно привязывается къ тексту IIс. XXXII, 6: "Словомъ Господнимъ небеса утвердишася и Духомъ устъ Его вся сила ихъ" <sup>9</sup>), но все-же они были бы яснъе и понятнъе, если бы они были сказаны во время, ближайшее къ Константинопольскому собору. Въ самомъ дълъ, когда въ церкви начались споры о томъ, какъ нужно славить Духа: съ Отцемъ и Сыномъ или иначе? Изъ книги св. Василія о Св. Дух'в къ Амфилохію изв'єстно, что разъ, когда онъ молился съ народомъ и славословіе Богу заключалъ двояко: то словами: "съ Сыномъ и Св. Духомъ", то словами: "чрезъ Сына во Св. Духв", то некоторые изъ присутствовавшихъ возстали противъ сего, говоря, имъ, --- Василіемъ, -- употреблены "реченія странныя и притомъ противоръчащія одно другому" 3). Это было въ праздникъ Евисихія, 374 г. 7 Сентября 4). Въ чемъ лось здёсь противорёчіе, объ этомъ даетъ понять содержаніе сочиненія. Оно показываеть, что еретики возставали противъ сопричисленія въ славословіи Духа къ Отцу и Сыну; они говорили: "не надобно на ряду съ Отцомъ и Сыномъ ставить Св. Духа, потому что Онъ и по естеству Имъ чуждъ и по достоинству ниже" 5); "ночему же, —спрашивали они, --Писаніе нигдъ не преподало ученія о спрославленіи Духа съ Отцомъ и Сыномъ, но тщательно уклоняется отъ сего выраженія: "съ Духомъ", всегда предпочитая, какъ болъе приличное выражение: "прославлять въ Духв" ")? Такимъ образомъ, еще въ 374-мъ году вопросъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Migne, t. 29, col. 733; р. п. 198.

<sup>2)</sup> Cf. col. 728. 737.

<sup>3)</sup> Migne, gr. s., t. 32, c. 72.

<sup>4)</sup> Время указано по вычисленію Бенедиктинца, см. Vita Basilii,—Migne, t. 29. Prolegom. p. CXXII.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) De Spirit.,—Migne, t. 32, p. 109.

<sup>6)</sup> Migne, gr. s., t. 32, c. 173.

о спрославленіи Духа съ Отцемъ быль предметомъ спора; для автора же Антирритика этотъ вопросъ не только уже вопросъ решенный, но и самое решение его здесь опирается на свидътельство Писанія. Что полемистъ здівсь не случайно, а съ намфреніемъ касается этого пункта, это ясно видно изъ того, что онъ въ довольно сжатомъ трактатъ успълъ возвратиться къ нему три раза и во всъхъ случаяхъ свой тезисъ о спрославленіи Духа съ Отцемъ и Сыномъ связалъ съ текстомъ 32 Пс. 1); то, за что борется св. Василій, здёсь предполагается уже рёшеннымъ и доказаннымъ. Если же теперь Антирритикъ составленъ послъ возникновенія упомянутыхъ споровъ, то онъ не можетъ принадлежать Аполлинарію, который въ это время всецьло отдался христологическимъ вопросамъ и о которомъ Іеронимъ упоминаетъ прежде всфхъ въ ряду полемистовъ съ Евномісмъ 2).

Далве. Антирритикъ противъ Евномія предлагаетъ цамъ еще признакъ, который располагаетъ отдалять время составленія на значительный періодъ, RBTUPS мента изданія Евноміємъ своего Апологетика. Этотъ признакъ указывалъ еще Гарнье 3); его не могъ обойти молчаніемъ и Дрэзеке. Именно: одно місто Антирритика чи-ΤΑΘΤΟЯ ΤΑΚЪ: ημονόχτιστος χυριώτερον αν λέγοιτο, κ τίσμα μ è r άληθῶς κατ' Εὐνόμιον ὄν, γέννημα δὲ ψενδονύμως καλούμενος \* '), το есть, "свойственные было бы назвать Εго (Сына) единотварнымъ, коль скоро, согласно съ мивніемъ Евномія, Онъ истинно тварь, рожденіемъ же называется лжеименно" b). Какъ здёсь понять слова: "жат' Evróціот? къ чему они относятся? По мнанію Гарнье, "писатель, кто бы онъ ни былъ, оспариваетъ ту книгу Евномія, въ которой этотъ сретикъ училъ, что Сынъ лжеименно называется рожденіемъ"; а такъ какъ Евномій въ своемъ Апологетикъ, вызвавшемъ сочинение Василія, повсюду етъ Сына рожденіемъ, то Гарнье и заключаеть, что авторъ

<sup>1)</sup> Migne, t. 29, c. 728. 733. 737.

<sup>2)</sup> De vir. ill. c. CXX.

<sup>3)</sup> Praefatio in Prolegom. ap. Migne, t. 29, p. CCXXXVI.

<sup>4)</sup> Migne, ibid., c. 689.

в) Твор. св. Василія, т. VII, с. 161.

Антирритика оспариваетъ не Апологетикъ, а другое произведение Евномія, которымъ онъ отвъчалъ на сочинение Василія. Дрэзеке, подвергнувшій анализу этоть выводь нашель его несостоятельнымь; онь настаиваеть на возможности признать въ словахъ: ує́груща бе́жтд... выводъ самого полемиста, извлеченный имъ изъ положеній Евномія, расвъ первомъ Апологетикъ. Гдъ здъсь Этотъ вопросъ легко было бы решить, если бы до нашего времени сохранилась та Апологія, какую составиль Евномій въ опровержение Василия и съ которою, по мизнию Гарнье, имбеть деле авторь Антирритика. Не тысь какь это сочинеже вполнъ утрачено и о немъ извъстно только то, что говорить Григорій Нисскій въ его "Αντιρόητικὸς λόγος κατ' Еύνόμιον", то мы должны дорожить каждымъ указаніемъ, каждымъ намекомъ, чтобы напасть на более вероятный путь. Если обратиться къ первому Апологетику Евномія, то легко можно видеть, что обычными названіями, какими онъ здѣсь именуеть Сына, служать ує́грпиа и лоіпиа (а не ктідиа), причемъ съ особеннымъ усердіемъ Евномій пользуется первымъ 1). Употребляя *поіпиа* въ приложеніи къ Сыну, Евномій, однако, настацваеть на названіи ує́угома; по его воззрѣніямъ, это названіе выражаетъ сущность Сына 2), и потому онъ говоритъ, что "Сынъ истинно называется рожденіємъ ( $\lambda$ еуо́ $\mu$ еvov αληθ $\tilde{\omega}$ ς γέννη $\mu$ α)"  $^3$ ), и свой Апологетикъ заключаеть исповъданіемъ Сына, какъ рожденія нерожденнаго. Изъ этихъ ясныхъ словъ Евномія едва-ли можно вывести то заключеніе, какое мы находимъ въ Антирритикъ: "Сынъ, по Евномію, есть истинно тварь, рожденіемъ же называется ложно "?---Совершенно въ иномъ положеніи ставится вопросъ, когда предполагается, что въ приведенныхъ словахъ авторъ Антирритика имълъ въ виду второе произведеніе Евномія. Разбирая доводы Гарнье, Дрэзеке замізчаетъ: "то, что Гарнье р. LXX приводитъ, чтобы уступис δέ ψευδονύμως καλούμενος найти действительно высказаннымъ

<sup>1)</sup> Именно:  $\pi o i \eta \mu \alpha$  въ Апологетикъ встръчается, по нашему счету, три раза,—Мідпе, gr. s., t. 30, col. 842. 853. 856, — а  $\gamma \dot{\epsilon} \nu \nu \eta \mu \alpha$  — девять, см. ibid., col. 848 (два раза). 853 (дважды). 857. 860. 861. 864. 868.

<sup>2)</sup> Migne, t. 30, c. 848.

<sup>3)</sup> lbid., c. 864.

Евноміемъ во второмъ его сочиненіи, — это болье, чымь слабо". То правда, что приводимыя Гарнье двѣ выдержки изъ полемическаго труда св. Григорія, мало отвъчають "желательному созвучію и желательному смыслу", но въ этомъ виновато ничто другое, какъ недостаточное вниманіе Гарнье. Просмотръвши сочинскіе Григорія, мы нашли здысь два мъста, которыя весьма близко подходять къ разбираемымъ словамъ Антирритика и которыя должны имъть важное значение въ суждении о времени его составления. Мы сопоставимъ соотносительныя мъста Антирритика и сочиненія Григорія противъ Евномія.

## Антирритикъ:

κατ' Εὐνόμιον ἄν, γέννημα δὲ νίὰν ψευδόνυμον ψευδονύμως χαλούμενος προςηγορίαν (Migne, t. 29, c. 689)". "CBOHственнъе было бы назвать Его епинотварнымъ, коль скоро, согласно съ мивніемъ Евномія, Онъ называется лжеименно (Твор. св. Вас., т. VII, стр. 161).

## Григорій Ниссвій:

"Μονόκτιστος κυριώτερον αν μάλλ' εψεύσατο και Εύνόμιος λέγοιτο, κτίσμα μεν άληθώς καὶ τί τὸ ψεῦδος... τὸν άληθῶς χατασχευάζει. τὸν ατίστην πάντων αὐτὸν α τίσμα είναι χαὶ ποίημα διορύζεται (Migne, t. 45, c. 284)—"Ho солгалъ Евномій, и какая же это ложь? истинно тварь, рождениемь же Утверждаеть, что пстинно именуемый Сыномь лжеименно такт называется, о Творцъ вселенной выражается, что Онь тварь и созданіе (Твор. Григ. Нисс., ч. У, стр. 54).

> . Η τινός μᾶλλόν ἐστι δύο κατασκευάζειν άγέννητα; τοῦ τὸ r υίὸν ψευδονύμως λέγεσθαι κατασκευάζοντος, ἢ τοῦ διαβεβαιουμένου τῆ προςηγορία τητ χλησιν επαληθεύεσθαι (ibid., c. 401). - "Кому свойственные призпавать двоихъ нерожденныхъ, тому ли, кто доказываетъ, что Сынь лжеименно такь называется, или тому, кто утверждаетъ, что наименованіе Сыномъ есть самое истинное (ibid., c. 186)."

Итакъ, по прямому указанію Григорія, разбиравшаго написанную Евноміємъ противъ Василія Апологію, этотъ ересіархъ о Творце всего Сыне Божіемъ выражался, что Онъ тварь и созданіе, и утверждаль, что Сынь лжоименно такъ называется. Совершенно тоже свёдёніе предлагаеть и авторъ Антирритика: онъ говорить, что по Евномію Сынъ есть истиню тварь, рожденіемъ же (-Сыномъ) называется лжениенно. Ясно, что оба полемиста борются противъ одного и того же положенія Евномія; ясно и то, что это положеніе действительно высказано было Евноміемъ, такъ какъ нельзя же признать здёсь случайное совпаденіе у двухъ полемистовъ не только въ выводъ, сдъланномъ ими болье или менье окольнымъ путемъ, не только въ мысли, но и въ выраженіяхъ. А если такъ, то ясно и то, что авторъ Антирритика имбетъ въ виду "Апологію Апологетика" Евномія и не можеть быть Аполлинаріемь. Этоть выводъ подтверждается и инымъ соображениемъ.

Известно, что Евномій въ защите своего ученія пользовался некоторыми текстами Св. Писанія, превратно имъ понимаемыми. Задача полемистовъ въ этомъ случав состояла въ томъ, чтобы дать правильное, сообразное съ ученіемъ православія толкованіе этихъ текстовъ и тімъ устранить выводъ, дължемый еретикомъ въ пользу своихъ воззръній. Эту задачу выполняеть и авторь Антирритика; но въчислъ разбираемыхъ имъ текстовъ Писанія мы встрічаемъ такіе, какими Евномій не пользовался въ своемъ Апологетикъ. Сюда относятся слова Спасителя: "никто же благъ, токмо единъ Богъ (Мр. Х, 18)". Правда, и въ Апологетикъ Евномій прилагаеть къ Отцу имя: " $\mu\acute{o}vo\varsigma$   $\acute{a}\gamma a\vartheta\acute{o}\varsigma$ " 1), но безъ всякаго указанія на относящееся сюда місто Писанія, такъ что св. Василій не счелъ нужнымъ касаться этого текста, хотя онъ и подробно изъясняетъ другія, приведенныя Евноміемъ, изреченія. Между тімъ, по свидітельству Григорія Нисскаго, на это мъсто Евангелія Евномій опирался въ своей борьбъ противъ Василія и утверждаль, что названіе благаго приличествуетъ одному только Отцу 2). Это и есть то положеніе, какое оспариваеть авторъ Антирритика въ своемъ изъяснении упомянутаго изреченія.

<sup>1)</sup> Migne, t. 30, c. 857.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Migne, t. 45, c. 856.

Всё эти наблюденія въ своей совокупности, касающіяся и языка и содержанія, заставляють насъ признать мнёніе Дрэзеке о принадлежности Антирритика Аполлинарію несостоятельнымъ. Чтобы покончить разсчеты съ изучаемымъ памятникомъ древней, противо-аріанской литературы, мы изложимъ свой взглядъ по вопросу объ авторё его, къ которому насъ привело изученіе Антирритика, такъ какъ это вмёстё съ тёмъ будеть прямымъ и рёшительнымъ доказательствомъ его непринадлежности Аполлинарію.

Руководящую нить къ отысканію автора Антирритика противъ Евномія даетъ намъ тоже изследованіе Дрэзеке, съ которымъ мы имъемъ дъло. Обозръвая сохранившіяся до насъ указанія древности на полемистовъ противъ Евномія, Дрэзеке останавливается вниманіемъ на двухъ изъ нихъ: Аполлинаріи и Дидимъ, основательно полагая, что только который нибудь изъ этихъ двухъ можетъ быть мыслимъ авторомъ Антирритика. Подтвержденіемъ этому выводу служить то, кажется, еще ни къмъ не замъченное обстоятельство, что уже въ VI-мъ въкъ сочинение св. Василія противъ Евномія существовало въ томъ же видь, въ какомъ оно предлежить намъ, то есть, съ прибавленными къ нему двумя последними книгами (Антирритикомъ), такъ какъ св. Ефремъ Антіохійскій слова теперешней 4-й книги цитоваль подъ именемъ св. Василія 1). Слідовательно, и Фотій должень быль знать и читать Антирритикъ, какъ принадлежащій къ тремъ подлиннымъ книгамъ св. Василія противъ Евномія и составляющій съ ними нераздёльное цёлов, и, конечно, не могъ смишать его съ прочитанными имъ сочинениями Өеодора, Софронія и Григорія противъ Евномія. Выходя изъ этого наблюденія и отвергая принадлежность Антирритика Аполлинарію, можно, поэтому, останавливаться на одномъ только Дидимъ, какъ авторъ этого труда противъ Евномія. Въ самомъ дълъ, на какомъ основании Дрэзеке устраняетъ предположение, указывающее автора его въ лицъ Дидима? "Ни Фотій, — говорить онъ, — не упоминаеть о сочиненіи Дидима противъ Евномія, ни Іеронимъ не обозначаетъ ясно такое произведение. Геронимъ приводитъ только contra aria-

<sup>1)</sup> Photii Bibl., c. 230, ed. Beckeri, p. 264.

nos libros duos et de Spiritu Sancto, quem ego in latinum verti 1). Подъ нимъ, поэтому, можно разумъть только сочиненіе противъ аріанъ, которое, какъ само собой понятно, занималось Евноміемъ, какъ главою аріанъ"? Оба основанія болье, чымь слабы; что Фотій не упоминаеть трудъ Дидима противъ Евномія, это не требуеть объясненія послѣ того, какъ мы показали, что Фотій долженъ былъ читать сочинение Василия противъ Евномия въ томъ видъ, въ какомъ оно допло въ рукописяхъ, то ость, въ составѣ пяти книгъ. Геронимъ же ясно говоритъ о полемическомъ трудъ Дидима противъ Евномія, -- по крайней мёрё, столь же ясно, какъ и о таковомъ же трудъ Аполлинарія, и если онъ въ главъ о Дидимъ не повторяетъ свъдънія, изложеннаго въ главъ о Евноміи, то это обусловливается его правиломъне возвращаться къ тому, что раньше сказано 2). Уже одно сопоставление Дидима съ Аполлинариемъ, Василиемъ и Григоріемъ Нисскимъ въ извъстіи Іеронима должно бы было говорить Дрэзеке за в вроятность существованія у него отдъльнаго, самостоятельнаго труда противъ Евномія. По собственному свидетельству Дидима, онъ никогда не быль нерадивъ мужественно противостоять ересимъ 3), и полемику съ Евноміемъ темъ естественнее предполагать въ отношеніи къ нему, что онъ оставиль по себ'в въ исторіи славу "величайшаго поборника вѣры" 4).

Обращаясь къ сравненію общаго характера языка Антирритика съ сочиненіями Дидима и главнымъ образомъ съ его книгами о Св. Троицѣ, не трудно достигнуть результатовъ самыхъ благопріятныхъ для высказаннаго предположенія. Чтеніе книгъ о Троицѣ на каждой страницѣ открываетъ замѣчательное сродство языка ихъ съ языкомъ Антирритика. Что касается прежде всего до привязанности автора послѣдняго къ силлогистическому изложенію своихъ мыслей въ формѣ условнаго періода, то достаточно раскрыть вторую главу третьей книги Дидима о Троицѣ, чтобы видѣть, что

<sup>1)</sup> De vir. ill., c. CIX.

<sup>2)</sup> Такъ въ главъ объ Аполлинаріи онъ не упоминаетъ уже ни о сочинени его противъ Евномія, ни о сочинени противъ Маркелла, о которыхъ онъ говорилъ ранъе.

<sup>3)</sup> De Trinit.,—Migne, gr. s., t. 39, col. 595. 596.

<sup>1)</sup> Socr. IV, 25.

автору ихъ столь же сродна была эта привязанность, какъ и автору Антирритика. Въ небольшой главъ этой 1) издатель успель насчитать 55-ть отаельных в доводовь, начинающихся съ союза  $e^{2^{n-2}}$ , но онъ сосчиталъ далеко не всъ 3). Эта глава представляетъ собой удивительно сходное строеніе съ начальными страницами Антирритика 4). Если далъе воспользоваться указаніями Гарнье на особенности языка полемиста противъ Евномія въ отношеніи лексическомъ, то мы найдемъ и здёсь желательное совпадение съ языкомъ книгъ о Троицъ. Дидимъ употребляетъ слово "уе́уища" и построяетъ на понятіи, выражаемомъ имъ, цілье выводы <sup>5</sup>); прилагательныя "Эегос, Эегос" пользуются его преимущественнымъ вниманіемъ 6); онъ склоненъ также къ усиленнымъ формамъ прилагательныхъ СЪ начальнымъ  $\pi \alpha v^{4}$  и нъсколько разъ употребляетъ  $\pi \alpha v \alpha \gamma i o \varsigma^{4}$ ; слова ύπερχόσμιος, κακъ и ύπερούσιος знакомы ему  $^9$ ), и рядомъ съ υίοθεσία онъ пользуется и терминомъ θέσις 10). Въ его понятіяхъ всё богодухновенные писатели были святыми, и онъ ко всёмъ имъ безъ различія прилагаетъ названіе "дуюс" 11); въ отношении къ Давиду онъ любитъ употреблять фигуральныя выраженія, называя его  $i \epsilon \rho o \psi \acute{a} \lambda \tau \eta \varsigma^{-12}$ ) или говоря: "Ла- $\ddot{v}$ ів  $\ddot{a}$ ве,  $\dot{\epsilon}r$   $\psi$ а $\lambda$  $\mu \ddot{\omega}$   $\ddot{a}$ вет $\alpha$  $\iota$  "13). Что особонно замізчательно,

 $<sup>^{1})</sup>$  У Миня  $10^{1}/_{2}$  столбцовъ.

<sup>2)</sup> Они отмъчены римскими цифрами.

<sup>3)</sup> По нашему счету ихъ тамъ 68.

i) Cf. Migne, t. 29, col. 672—709.

<sup>5)</sup> Lib. I, Migne, t. 39, c. 291.— Въ дальнъйшемъ первая цифра будеть означать книгу, вторая главу сочиненія Дидима о Троицъ, а третья—соlumn'y Миня.— Сб.: εἰ δὲ ἐγέννησεν, πῶς ἔπτισεν; τὸ μὲν γὰρ πτίσμα εἴποι τις ἄν τοῦ πτίσαντος γέννημα, ὡς ἡμεἰς ἡποὐσαμεν, νίοὶ Ύψίστον, τὸ δὲ ὄντως γέννημα οὐν ἄν πότε τοῦ γεννήσαντος πτίσμα πληθείη, — t. III, с. 3, с. 821. 120.

 $<sup>^{6}</sup>$ ) Θεϊκός cm. I, XV, 300; I, XXXVI, 441; l, XV, 324; I, XXVI, 392; l. XIX, 368; I, XXVI, 384; l1, 2, 464 μ др.

<sup>7)</sup> Vid. index vocum graecarum, ibid., col. 1859.

<sup>8)</sup> Πανάγιον πνεθμα, — ΙΙ, VΙ, 556; ΙΙ, VΙΙ, 579; παναγής Τριὰς, ΙΙ, VΙΙ, 592; πάντιμος Τριὰς—Π, ΧΧΥ, 748.

<sup>9)</sup> Ύπερχόσμιον ἀγαθὸν,—Ι, ΧΥΙΠ, 344; ὑπερόνσιος—ΙΙ, ΙV, 484.

<sup>10)</sup> Ш, VII, 849,—однако рядомъ и "vio9εσta"—II, VI, 544.

<sup>11)</sup> II, VI, 548; vid. index; vox; άγιος.

<sup>12)</sup> I, XXIII, 376.

<sup>13)</sup> I, XXVI, 392; I, XXVII, 397.

Дидимъ также охотно и настойчиво выражается о Духѣ, κακτ , συμπροςχυνούμενον καὶ συνδοξαζόμενον τῷ Πατρὶ καὶ τῷ  $Y l \tilde{\omega}^{\alpha}$ , какъ и авторъ книгъ противъ Евномія 1); на языкъ его это-обычное обозначение равенства Св. Духа съ Отцемъ и Сыномъ. Короче говоря, языкъ книгъ о Троицъ, принадлежащихъ Лидиму, во всехъ обращающихъ на себя внимание особенностяхъ представляетъ точную и строгую параллель языку Антирритика.

Совпаденія между тімь и другимь сочиненіемь не ограничивается одной лексической стороной; они идуть гораздо далье и достигають до полнаго тожества въ понятіяхъ, ходь мыслей и ихъ выраженіи. Для подтвержденія этого мы сопоставимъ следующія три места книгь о Троице и Антирритика:

De Trinitate II. VI. 529

"H κτίσις αμεθεκτός έστιν ού- Ούδεν κτίσμα μεθεκτον έστι σιωδως τη λογική ψυχή, ως ένοι- τη λογική ψυχή, ως ένοικίζεσθαι κίζεσθαι αὐτήν· μότου γὰρ Θεοῦ αὐτῆ οὐσιωδῶς. Τὸ πνεῦμα τὸ ίδιον τὸ ούτως μετέχεσθαι. Τὸ δὲ άγιον ένοικίζεται έν αὐτῆ κατά άγιον Πνευμα μεθεκτον ούσιωδως τον λεγόντα ναὸς θεού κτλ. ύπαργει, ώς ό Πατηρ και ο Υίός. T. III, XXI, c. 920.

Εί δ' ετερόν τι εστιν είδεναι τὸν Πατέρα, ετερον δὲ τὰ τοῦ εἰδέναι καὶ ετερον τὰ τοῦ Πατρὸς, Πατρός μείζον έσται τὸ είθέναι τὸν | μείζον δὲ τὸ είθέναι τὸν Πατέρα Θεὸν Πατέρα τοῦ εἰδέναι τὰ αὐτοῦ, ὁ | τοῦ τὰ αὐτοῦ εἰδέναι, κάθ' δσον έστι και την έσχάτην ημέραν, καθ' όσον ξκαστος μείζων αὐτὸς τῶν έαυτοῦ ὑπάργει.

III, XX, 893.

Εί γε τὶς ἀναλογιζόμενος, ὅπερ εί θεϊχώς ύποτάσσεται, απ'άρχης ύποτάσσεται έξ αρχης αν υποτέαν υπετέτακτο...

Contr. Eunom., - Migne, 29, c. 713.

Col. 696.

Εί δὲ ετερον τὸ τὸν Πατέρα . έχαστος αυτός των εάυτου μείζων τὸ μείζον ὁ Υίὸς εἰδώς, τὸ έλλαττον ούχ ήδει, όπερ άδύvatov.

Col. 693.

Εὶ θεϊχῶς ὁ Υίός, τό Πατρὶ ταχτο χτλ.

<sup>1) (</sup>Πνεύμα) σὺν Πατρὶ καὶ Υίῷ μνημονευόμενον καὶ συνδοξαζόμενον,—
11, 1, 452: προς ετάχθημεν καὶ συμπροςκυνεῖν καὶ συνδοξάζειν αὐτὸ (Πνεύμα σὺν Πατρὶ καὶ Υίῷ),— II, V, 493; въ послѣднемъ случав "προςετάχθημεν" указываеть на рядъ приведенныхъ Дидимомъ текстовъ изъ Св. Писанія; так. обр., и здѣсь ученіе о спрославленіи и споклоненіи Духа съ Отцомъ и Сыномъ привязано къ словамъ Писанія; νοηθείη το άγιον πνευμα του θεου συγκαθέσεσθαι, καὶ συνδοξάζεσθαι καὶ συμβασιλεύειν,—11, XII, 685; τῶ Πατρὶ ἐξ ίσου συμπροςκυνόυμενος καὶ συνδοξαζόμενος άὐτός τε ( Υιός) καὶ το πνεθμα του θεου-ΙΙΙ, Π, 28, с. 787.

Представленныя мъста книгь о Троицъ и Антирритика говорять сами за себя. Сходство ихъ настолько поразительно, что оно скорве можетъ вости къ мысли тожеств'в авторовъ, а о тесной зависимости одного еть другаго, и такое заключение было бы вполнъ справедливо, если бы совпаденія между обоими сочиненіями ограничивались только указанными мъстами. На дълъ же сравненіе разсматриваемыхъ произведеній показываетъ полное сходство ихъ не только въ отношеніи языка и частныхъ положеній, но и въ отношеніи основныхъ цонятій, взглядовъ, госнодствующихъ на всемъ протяженій обоихъ трудовъ,сходство, которое уже не объяснимо изъ зависимости одного автора отъ другаго, а требуетъ для себя признанія ихъ тожественности. Въ этихъ видахъ интересно сравнить экзегезись техъ месть Свящ. Писанія, какія приводили аріане въ свою пользу; оба автора усердно занимаются ими и встми мтрами стараются устранить основываемыя на нихъ возраженія аріанства. Такъ, особенно употребительнымъ въ кружкахъ аріанскихъ текстомъ были слова книги Притчей (VIII, 22-25); "Господь создалъ меня въ начало путей своихъ". Мы видели, что св. Василій въ данномъ случав защищаеть чтеніе "έπτήσατο", чвив само собой устранялась возможность понимать это место въ аріанскомъ смыслъ. Авторъ Антирритика, однако, держится "ёхтібе" и считаетъ возможнымъ истолковать это чтеніе такъ, что оно ни мало не будетъ свидетельствовать въ пользу аріанства. То же убъжденіе раздъляеть и Дидимъ, и представляемое имъ толкованіе слова "ёхтібе" такого рода, что оно вполнъ согласно съ экзегезисомъ, даннымъ Антирритикъ. Ссылаясь на приточный характеръ книги, оба автора защищають образное понимание въ следующихъ выраженіяхъ:

De Trin. III, 3, 814

Contr. Eunom. col. 74.

Παροιμία ὄνομα τῆ βιβλίφ ὡς ΄΄Αλλως τε καὶ οὐδὲ προφήτης οὐ πάντως ἀεὶ τὸ φαινόμενον, ὁ εἴπων, ἀλλὰ παροιμιαστής αἱ ἀλλ᾽ ὅτι μάλιστα δι᾽ ετέρου πράγ- δὲ παραμίαι εἰκώνες ετέρων, οὐκ ματος ἢ προςώποῦ ετερον συμαι- αὐτὰ τὰ λεγόμενα. νούση καὶ ὅτι Σολομὼν παροιμιαστής, ἀλλ᾽ ου προφήτης.

Помимо этого совпаденія заслуживаеть особаго вниманія следующее обстоятельство: истолковывая текстъ книги Притчей. авторъ Антирритика делаетъ замечаніе: "иной бы поняль это о премудрости, о которой говорить Аностоль въ 1 Кор. 1, 21". Это малопонятное замечание вполне уясняется сравненіемъ его съ толкованіемъ Дидима: Дидимъ относить слова книги Притчей къ премудрости, которая въ міръ, которая создана и которая въ насъ, пользуясь при этомъ тъмъ же мъстомъ изъ посланія къ Кориноянамъ. Наконецъ, оба автора по поводу изъясняемаго мъста обращаются къ Быт. IV, 1 и читаютъ текстъ по одинаковому списку: "ехтьой  $\mu \eta \nu$  й  $\nu \partial_{\nu} \omega \pi \sigma \nu$  бый  $\tau \sigma \bar{\nu}$   $\theta \varepsilon \sigma \bar{\nu}^{-1}$ ).—Точно такое же совпадение между книгами о Троицв и Антирритикомъ мы находимъ и въ экзегезисъ другихъ мъстъ Св. Писанія. Такъ, толкуя употребленное Апостоломъ въ приложеніи къ Сыну Божію названіе "перворожденъ всея твари (Кор. І. 15)", авторъ Антирритика пишетъ: "если Сынъ прежде твари, но не рожденіе, а тварь, то онъ былъ-бы названъ первосозданнымъ, а не перворожденнымъ. Если же Онъ первосозданный потому, что называется перворожденнымъ всей твари, то какъ названный перворожденнымъ изъ мертвыхъ (Кол. I, 18) быль бы умершимь прежде всёхъ мертвецовъ" 3). Какъ же понимаеть это мъсто Дидимъ? "Перворожденнымъ всей твари, -- говоритъ онъ, -- (Сынъ) называется не потому, что ранто ся созданъ; иначе названъ былъ бы первосозданнымъ, но потому, что по предвъдънію рожденъ отъ Св. Дъвы прежде всякой твари... Подобнымъ образомъ Онъ названъ также первенцомъ умершихъ не потому, что ранте ихъ умеръ, но потому, что первый воскресъ изъ мертвыхъ" 3). При этой гармоніи въ общемъ воззрѣніи, столь же много сходнаго замъчается и въ распорядкъ всего экзегетическаго матеріала, привлеченнаго къ изъясненію упомянутаго м'вста Писанія. Такъ, тотъ и другой авторъ пользуются здісь Ме. І, 25 и защищають приснодъвство Маріи; тоть и другой оспариваютъ возражение противниковъ: "если Сынъ

<sup>1)</sup> Adv. Eunom., Migne, 29, c. 766; adnot. 49; De Trinit., Migne, 39, col. 824; adn. 51.

<sup>2)</sup> Col. 701.

<sup>3)</sup> Col. 832.

перворожденъ, то пе единороденъ" 1); тотъ и другой уравнивають въ отношеніи къ Богу выраженія "есть" и "быль"; совпаденіе наблюдается въ частности, поразительное следующей мысли:

De Trinit., III, IY, 833. Contr. Eunom., c. 701. 704.

Ότι πρωτότοχος χτίσεως ώνόμας- | Λεχθεῖη δ' ἄν, ὅτι χαὶ ὁ πρὸ ται διὰ τοὺς ἐν θείω βαπ-πάσης γεννήσεως πρωτότοχος ἐλέτίσματι τῆ υίοθεσία τοῦ γετο ἔτι δὲ χαὶ πρὸς τοὺς άγίου Πνέυματος έχ τοῦ διὰ υίοθεσίας τοῦ άγίου Θεοῦ γεννωμένους.

Πνέυματος έχ θεοῦ γεννωμένους.

Далье. Оба сравниваемыя сочиненія занимаются въ полемическихъ видахъ анализомъ словъ Іоан. VI, 57: "Азъ живу Отца ради", и толкують его въ приложеніи къ человъчеству Христа, основываясь на Іоанн. XI, 25 и V, 21. При этомъ то и другое сочинение высказываются, между прочимъ, въ следующихъ словахъ:

De Trinit. III. XI, 860.

Contr. Eunom., c. 697.

Ό δι' έτερον ζων, αὐτὸς οὐκι 'Ο δι' έτερον ζων αὐτοζωή είαν είη ποτε ζωή αιώνιος ως ούδε ναι ού δύναται ούδε γαρ δ κατά ό μεταδόσει Θεοῦ άγιος, ἀυτοάγιος. χάριν άγιος, αὐτοάγιος.

Такое же единство мысли и выраженія въ обоихъ сочиненіяхъ открывается и при сравненіи ихъ разсужденій по поводу Мө. 24. 36 (о дни томъ и часъ никтоже въсть и т. д.).

De Trinit., III, 21, 917. Ούδε γάρ έλαθεν δημιουργήσας Ει δημιούργος των όλων ό χρότον, δυ ούχ ηπίστατο.

Contr. Eunom. col. 626.

Υίὸς τόν τε χρόνον τῆς κρίσεως ούχ οίδεν, δ έδημιούργησεν ούχ કોંત જ

σατο, διὰ τὸ συμφερεῖν ἀν- τοῖς ἀνθρώποις ἀχοῦσαι θρωπότητι μὴ γνῶναι τὴν τὸν χαιρὸν τῆς χρίσεως έρωτησιν άντης ζιν ' άει προςδο- απεσιώπησεν. χοῦσα χαὶ ἐπὶ θύραις εἶναι νομίζουσα τῆς χρίσεως τὸν χαιρὸν, έτοιμος γένηται δι' έργων καὶ πίστεως είς τὸ σωθηναι.

Φαρμάχω γάρ olor τούτω έχρή- | Διὰ τὸ μὴ συμφερεῖν

De Trinit., col. 836; Contr. Eunom. c. 701.

Такимъ образомъ, сличение экзегезиса книгъ о Троицъ съ толкованіями, данными въ Антирритикв, оставляеть несомнъннымъ полное ихъ тожество не только въ общихъ воззрѣніяхъ, но и въ ходѣ мыслей, ихъ выраженіи и даже построеніи доказательствъ і). Тоже самое мы находимъ, обращаясь къ вопросу о томъ, какимъ спискомъ Писанія пользуются оба сочиненія. Мы уже замітили, что въ Антирритикъ, какъ и въ книгахъ о Троицъ, Прит. VIII, 23 читается: Κύριος ἔκτισέ με  $^{2}$ ); точно также и мъсто Быт. IV, 1, оба сочиненія передають такь: ехтівант агосить до водость такь:  $\delta\iota\dot{\alpha}$   $\tau o \tilde{v}$   $\Theta \varepsilon o \tilde{v}$  3). Въ списокъ Свящ. книгъ, предлежавшій автору обоихъ сочиненій, входили, далье, Апокалипсисъ 4) и третья книга Эздры в); книга Варуха въ немъ была надписана именемъ пророка Іереміи, такъ какъ въ томъ и другомъ сочиненіи слова, взятыя изъ этой книги, выдаются за принадлежащія Іереміи 6); съ одинаковыми отклоненіями въ обоихъ сочиненіяхъ приводятся Іереміи X, 11  $^{7}$ ) и Іоанна V, 19 8). Интересно въ этомъ случав совпаденіе даже въ незначительной мелочи: такъ оба сочиненія, цитируя 3-ю книгу Эздры (IV, 36), прилагаютъ къ/Зоровавелю, слова котораго они приводять, эпитеть "мудраго". Въ книгахъ о Троицъ Дидимъ пишетъ: "καί ο σόφος Σοροβάβελ φησί κτλ. 9); въ полномъ согласіи съ этимъ и Антирритикъ замѣчаеть:  $\tau i$  δε δ Σοροβάβελ καὶ ή τοῦ Σοροβάβελ σο  $\varphi$  iα i0). Наконецъ, заслуживаетъ вниманія то обстоятельство, что въ книгахъ о Троицъ текстъ Св. Писанія воспроизводится также свободно и съ столь же частыми отклоненіями, какъ

<sup>1)</sup> Cp. eme De Trin., col. 844; Contr. Eunom., col. 704. 705. De Trin., col. 905 et Contr. Eunom. col. 697; de Trinit., c. 512. 513 et Contr. Eunom., col. 712.

<sup>2)</sup> De Trinit., c. 824 et Contr. Eunom., col. 704.

<sup>3) 1</sup>bid.

<sup>4)</sup> De Trinit., c. 297; adn. 16; Contr. Eun., c. 701.

<sup>3)</sup> De Trinit., c. 316; adn. 3. Contr. Eun., c. 757.

<sup>6)</sup> Bap. III, 36: οὐτος ὁ Θεὸς ἡμῶν οὐ λογισθήσεται ἕτερος πρὸς ἀντόν.— De Trinit., c. 399; adn. 35; 792 etc. Contr. Eun., c. 795; adn. 58.

<sup>7)</sup> Cm, de Trinit. col. 792; adn. 44—et col. 400 adn. 38.

<sup>8)</sup> Cf. De Trinit. c. 284; adnot. 74 et Contr. Eun., c. 696, cf. col. 676.

<sup>9)</sup> De Trinit. c. 744.

<sup>10)</sup> Contra Eunom., col. 757.

и въ сочинени противъ Евномія 1), что вполив и понятно, если авторомъ обоихъ былъ Дидимъ, — слвпецъ, — цитовавшій текстъ Писанія по памяти и въ той формв, въ какой онъ былъ имъ усвоенъ.

Сверхъ всего сказаннаго, небезъинтересно проследить еще совпаденія обоихъ сочиненій въ нёкоторыхъ частныхъ взглядахъ и пріемахъ. Сюда относится прежде всего то оригинальное мивніе, по которому діаволь считается первымъ твореніемъ (жтібиа). "Если, —говорится въ Антирритикъ, -- Христосъ есть первое Божіе произведеніе изъ несущихъ, и аріане, такъ въруя, покланяются Ему, а Іовъ діавола называеть первымъ произведеніемъ Божінмъ (Іов. 40, 14), то, они сами того не зная, поклоняются діаволу 2. Совершенно тоже митніе мы находимъ и въ книгахъ о Тропце; здесь также діаволь именуется первымъ твореніемъ  $(\pi\varrho\tilde{\omega}\tau\sigma\nu$  же $t\sigma\mu\alpha)$ , и при томъ на основании техъ же самыхъ словъ Іова 40, 14 3).--Далье. Разоуждая о терминь "нерожденный авторъ Антирритыка пишетъ: "кто говоритъ. что Богь не рождень, или употребляеть слово "нерожденный" съ членомъ б. предпоставивъ имя "Богъ" или тоже имя присовокумивъ послъ слова "нерожденный", тотъ не отрицаетъ ни сущности Божіей, ни бытія Божія, а говоритъ, что сущность сія нерожденна" і). Откуда здісь это вниманіе къ члену "б"? Обращаясь къ сочиненіямъ Дидима, можно видъть, что этотъ церковный писатель придавалъ особенное значение члону "о", указываль на него въ нъноторыхъ случаяхъ и строилъ даже выводы на основаніи его. Такъ, толкуя слова Ме. III, 17 (ср. XVII, 5): сей есть Сынъ мой возлюбленный и т. д., Дидимъ даетъ имъ такой перифразъ: "сей только одинъ (μόνος) есть Сынъ Мой возлюбленный; ибо это означають слова "сей" и "возлюбленный и наименование Сыномъ съ членомъ о́ в. Въ книгъ о Св. Духъ Дидимъ положительно высказываетъ свой взглядъ на значеніе члена: "articulus, — говорить онъ тамъ, —

<sup>1)</sup> См. De Trinit. c. 274; adn. 17; c. 317. 354. 363 и др.

<sup>2)</sup> Contr. Eunom., c. 693.

<sup>3)</sup> De Trinit., c. 341.

<sup>4)</sup> Contr. Eunom., col. 749; TB. cB. Bac., ч. III, стр. 210.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) De Trinit. col. 290.

in Graeco sermone singularitatis significator ')". Точно также въ толкованіи на 14-й пс., сохранившемся въ катенахъ, Дидимъ пишетъ: "слово "гръшникъ", употребленное съ членомъ, означаетъ діавола"<sup>2</sup>).

Такимъ образомъ, и въ языкъ и писательскихъ пріемахъ, въ ходъ и строъ мыслей, равно какъ и въ отношеніи къ возэрвніямь общаго и частнаго характера авторь Антирритика и Дидимъ являются вполнъ сходными, тожественными между собою. Это тожество не есть явленіе случайное, наблюдаемое лишь въ некоторыхъ отдельныхъ местахъ обоихъ сочиненій; напротивъ, оно господствуетъ на всемъ ихъ протяженіи, проникая собой вившнюю и внутреннюю сторону ихъ. Если, сверхъ того, и вижшнія свидътельства говорять о томъ, что Дидимъ писалъ противъ Евномія, если, кромъ Аполлинарія, которому Антырритикъ не принатолько Дидимъ можетъ длежить, одинь быть лимъ авторомъ его, то, опираясь на все эти основанія, мы имъемъ право сказать, что этотъ писатель и есть дъйствительный авторъ дошедшаго въ качествъ приложенія къ подлиннымъ тремъ книгамъ Василія Антирритика противъ Евномія.

Какъ же случилось, что сочиненіе Дидима противъ Евномія было присоединено къ книгамъ Василія? Разсматриваемое само по себѣ, это явленіе не представляють изъ себя чеголибо особеннаго, выходящаго изъ ряда вонъ: древность любила надписывать малоизвъстныя сочиненія именами знаменитыхъ отцовъ и учителей церкви; настоящее время владѣетъ значительнымъ числомъ древне-церковныхъ произведеній съ именами Ипполита, Іустина, Аванасія и др., которыя, однако, нельзя признать принадлежащими тѣмъ лицамъ, имена какихъ они носятъ въ своемъ надписаніи. Какъ могло случиться, что Іустину-философу было приписано такое сочиненіе, какъ "περὶ τριάδος", разсуждающее по тринитарно-христологическимъ вопросамъ? какъ могло случиться, что въ рядъ трудовъ Кирилла Александрійскаго зачисляется произведеніе его противника— Өеодорита Кир-

<sup>1)</sup> Vid. adnot. ad Libc. de Trinit. in c. 290; n. 90.

<sup>2)</sup> Ibid.

скаго 1)? Въ большинстве случаевъ эти вопросы должны остаться безъ отвъта. Въ частности же, для уясненія исторіи Антирритика, мы можемъ указать следующее соображение. Книги св. Василія противъ Евномія не выполнили своей задачи во всей ея широтъ и подробностяхъ; самъ Василій, составляя эти книги, отлагаль разборь приводимыхъ Евноміомъ изъ Свящ. Писанія свидітельствъ на будущее время. Такъ, по поводу Дъян. 2, 26 онъ говорилъ: "впрочемъ, это мы докажемъ послъ, когда будемъ обличать Евномія въ приведеніи свид'ьтельствъ Писанія, несогласномъ съ намъреніемъ Духа" 2); равнымъ образомъ, и въ другомъ мъсть онъ заявляетъ: "я намъренъ предложить изслъдованіе о худо понимаємыхъ имъ изреченіяхъ въ особомъ мъсть, гдъ и сія часть, если дасть Богь, будеть изсльдована" 3). Этимъ оставшимся невыполненными въ трехъ книгахъ намереніямъ св. Василія вполне отвечаеть своимъ содержаніемъ Антирритикъ. Значительная часть его 4) посвящена именно анализу тъхъ текстовъ Писанія, на которые ссылался Евномій и на которыхъ вообще аріане хотели обосновывать свою доктрину. Естественно, что, при неясности преданія и по мірь того, какъ въ церкви развивались теченія, неблагопріятныя для Дидима, возникало желаніе смотреть на его Антирритикъ, какъ на тотъ трудъ, въ которомъ св. Василій выполняль свое высказанное во второй книге намереніе. И весьма возможно, что какой либо логалливый переписчикъ, руководствовавшійся этими соображеніями, осуществиль на ділів это желаніе, надписавши именемъ Василія Антирритикъ Дидима и темъ решивши на долгое время его судьбу. Однако слабое чувство дисгармоніи между первыми тремя книгами Василія и присоединеннымъ къ нимъ Антирритикомъ было знакомо и средневъковымъ греческимъ читателямъ его; и при той незначительной доль критицизма, какая можеть быть мыслима въ это время, "у многихъ (объ Антирритикъ) господствовало различное мивніе, такъ какъ одни приписывали его св. Ва-

<sup>1)</sup> Ср. Н. Глубоковскій. Блаж. Өеодорить, ч. П, стр. 89 сл.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Lib. II, с. 577; Твор. св. Вас., ч. 3, стр. 65.

<sup>3)</sup> Lib. II, c. 616; crp. 97.

<sup>4)</sup> Migne, t. 29, col. 693-709.

силію, другіе же отвергали это", какъ гласитъ приписка въ Cod. Reg. V, находящаяся предъ началомъ теперешней четвертой книги.

II. Разсмотрънной гипотезой Дрэзеке о принадлежности псевдо-Василіева Антирритика Аполлинарію не кончаются попытки этого ученаго разыскать подлинныя догматико-полемическія творонія Лаодикійскаго писателя въ массъ переданнаго древностью матеріала съ недостовърными надписаніями. Въ 1890-мъ году онъ выступиль съ радомъ доказательствъ того положенія, что авторъ діалоговъ о св. : Троицъ, приписываемыхъ въ рукописяхъ то св. Аванасію Александрійскому, то св. Максиму Исповедник /, есть никто другой, какъ тотъ-же Аполлинарій Лаодикійскій 1).— Діалоги, о которыхъ идетъ річь, впервые были изданы Ө. Безой въ 1573-мъ году въ числъ пяти: два первыхъ изъ нихъ направляются противъ аномеевъ, одинъ противъ македоніанъ и два противъ аполлинаристовъ <sup>2</sup>). Впоследствін къ этимъ пяти діалогамъ были присоединены еще два, направленные противъ македоніанъ и заимствованныя изъ числа Sermonum s. Athanasii contra diversas haereses 3). Если проследить судьбу этихъ семи діалоговъ въ различпыхъ изданіяхъ, то можно видёть, что въ то время, какъ три неизменно, во всёхъ изданіяхъ, первые занимаютъ мѣсто первое И предлагаются читателю въ одномъ и и томъ же порядкъ, послъдніе четыре находятся далеко не во всъхъ изданіяхъ и занимають не одно и тоже мѣсто. Такъ, въ изданіяхъ твореній Аванасія Стефана Генриха и бепедиктинскомъ 4) совстмъ нтъ двухъ діалоговъ противъ македоніанъ, впервые присоединенныхъ Гарнье; въ изданіи же твореній Өеодорита Кирскаго 5) два последнихъ діалога про-

<sup>1)</sup> Dräseke. Apollinarios' von Laodicea Dialoge über die heilige Dreicnigkeit". In "Theologische Studien und Kritik." von Ullmann, Gotha, 1890, 1-е Heft,—ss. 137—171.—Статья эта приложена и къ его изданію сочиненій Аполлинарія, ss. 138—157.

<sup>2)</sup> Athanasii dialogi quinque de Sancta Trinitate, cum interpretatione latina Th. Rezae, Lipsiae, 1573.

<sup>3)</sup> Vid. Auctarium Theodoreti, Cyrensis episcopi, sive operum tomus quintus. Lutetiae Parisiorum. 1684, p. 273-406.

<sup>4)</sup> S. Athanasii opera, quae exstant, Paris., 1698, t. II, p. 471-525.

<sup>5)</sup> Schulze—Nösselt. Beati Theodoreti Ep. Cyri opera,-Halae, 1769—1771, V, 916.

тивъ македоніанъ помінцаются тамъ, гді въ упомянутыхъ изданіяхъ св. Аванасія стоять діалоги противъ аполлинаристовъ, причемъ въ изданіи Стефана совершенно перваго діалога противъ аполлинаристовъ. Дрэзеке находить неслучайнымь: по его мифнію. указываеть на исторію этихъ діалоговъ, свидетельствуеть о томъ, что первые три діалога служили "зерномъ", къ времена и которому въ различныя въ различномъ порядкъ присоединялись однородныя имъ сочиненія 1). Это "внъшнее основаніе" для выдъленія трехъ первыхъ діаособое сочинение онъ подкрепляетъ следулоговъ въ ющими наблюденіями: 1) православный, который въ 6-мъ и 7-мъ діалогахъ вооружается противъ аполлинаристовъ, совершенно иной, чемъ тотъ, который действуетъ первыхъ трехъ; 2) манера автора 4 и 5 діалоговъ противъ македоніанъ совершенно иная по сравненію съ первыми тремя. Въ послѣднихъ TO время какъ ВЪ все изследование начинается, продолжается и оканчивается въ формъ живаго, непрерывнаго разговора, діалогъ 4-й οτκρωβαστοπ τακοιο ρέντιο: απεστείλαμεν τ $\tilde{\eta}$  σ $\tilde{\eta}$  συνέσει το παρὸν σύνταγμα ὑπὲρ τοῦ ἀναγνόντα σε δοχιμάσαι καὶ τὰ παρὰ τῶν αίρετιχῶν, τὰ τῶν Μαχεδονίου φρονούντων εἰρημένα καὶ τὰ παρ' ήμῶν ἀντιθέντα τὰ μὲν οὐν ὑπ' ἐκείνων τεθέντα ἐν τῷ σχεδαρίο  $au lpha ilde{v} au lpha ilde{e} ilde{e}$ гутъ быть названы діалогомъ въ собственномъ смыслѣ, и только съ II-й главы авторъ обращается къ своей задачъ и ведетъ разсуждение въ діалогической формъ. Лишь первые три діалога обнаруживають въ себъ однородность и предполагають для себя одного автора.

Древность не сохранила прочныхъ и обстоятельныхъ свѣдѣній объ авторѣ этихъ діалоговъ. Средневѣковые греческіе писатели цитируютъ ихъ рѣдко и подъ различными именами: такъ, Георгій Метохитъ и Іоаннъ Веккъ усвояютъ ихъ св. Аванасію, а Андрей Коматиръ и Димитрій Сидоній—св. Максиму Исповѣднику. Точно также нерѣшительны и указанія рукописей: въ манускриптѣ Безы прямо имѣлась

<sup>1)</sup> Dräseke, cit. op., St. und Kr., s. 141; cf. Apollinarios v. Laodicea, s. 140. 141.

υρυπικα: τὸν παρόντα (πρώτον) διάλογον οἱ μὲν Άθανασίου οἱ δε Μαξίμου είναι λέγουσιν. Εще болье колебаній относительно автора діалоговъ замічаются во мнініяхъ ученыхъ. Первый издатель ихъ Беза пашель въ нихъ nihil Athanasii nomine indignum, и признаваль за боле вероятное приписать ихъ этому отцу 1). Издатель же твореній св. Максима Исповъдника, Комбефизъ, опираясь на свидътельство нъкоторыхъ рукописей и другія соображенія, сочель за лучшее усвоить ихъ авторству этого знаменитаго деятеля временъ моновелитства <sup>2</sup>). Гарнье, присоединившій къ пяти діалогамъ еще два другихъ, извлеченныхъ имъ изъ числа Sermonum Athanasii contra diversas haereses, выступиль съ подробными доказательствами принадлежности всёхъ семи діалоговъ Өеодориту Кирскому 3). Однако, ни одна изъ упомянутыхъ гипотезъ не нашла себъ широкаго пріема въ наукъ: въ послъднее время Мёлеръ, еще разъ подвергшій изслідованію вопрось о происхожденіи діалоговь, рівшительно утверждаль, что авторомь ихъ не можеть быть ни Өеодоритъ, ни Максимъ Исповъдникъ 1), не говоря уже объ Аванасіи. На разчищенномъ такимъ образомъ полѣ Дрэзеке и построяетъ свою гипотезу о принадлежности діалоговъ Аполлинарію Лаодикійскому,

Дрэзеке прежде всего ставитъ вопросъ: къ какому времени должно быть отнесено составление трехъ діалоговъ?— и рѣшаетъ его на слѣдующихъ основаніяхъ. Во второмъ

<sup>1)</sup> Vid. Migne, gr. s., t. 28, col. 1113. 1114.

<sup>2)</sup> Maximii Confessoris theologi eximiique philosophi operum, t. II, p. 715. Ed. Combefisii. Cf. Migne, gr. s., t. 28, c. 1413—1416.—Мийніе Комбефиза разділяють Dupin, Novelle bibliothèque, IV, p. 110; Tillemont, Memoires, art. XLVII sur Théodoret, t. XV, p. 324, Caspari, Alte und neue Quellen zur Geschichte d. Taufsymbols und d. Glaubensregel, Christiania, 1879, s. 42, Anm. 18; Harnack, Lehrbuch d. Dogmengeschichte, II, s. 186, Anm. 1.

<sup>3)</sup> Auctarium Theod reti, pp. 273—406 Cf. Migae, gr. s., t. 84, col. 372—382. Гипотезу Гарнье раздъляетъ Oudinus, Commentarius de scriptoribus ecclesiasticis, t. I, c. X, p. 1116—1122. Lipsiae 1722. Разборъ ея см. у Ceillier'a, Histoire generalle t. XIV, p. 200—211. Подробиве у Н. Глубоковскаго, Блаженный Өеодоритъ, еп. Кирскій, Москва, 1890, т. П, стр. 79—86.

<sup>4)</sup> Real-Encyclop. von Herzog-Plitt., B. XV, s. 407, Leipsig, 1885 r.

діалогъ 1) съ аномеемъ православный полемистъ — авторъ читаетъ отрывокъ изъ письма Аэція, находящійся у св. Епифанія въ болье подробномъ видь 3). Здысь значится: "поелику во время гоненія, открытаго противъ насъ временіциками  $( \dot{v}\pi \dot{o} \tau \tilde{\omega} v \chi \rho o v i \tau \tilde{\omega} v )$ , нѣкоторые изъ нихъ, захвативъ себъ вмъстъ съмногимъ другимъ нарочно написанное нами сочинение о нерожденномъ и рожденномъ Богѣ, испортили его вставками и сокращеніями и издали, измѣнивъ веденный тамъ порядокъ, то... я призналъ необходимымъ, очистивъ это сочиненіе, послать оное къ вамъ, и т. д. "3). Подъ "хронитами" Аэцій, строгій аріанинъ, здёсь разумбетъ ту аріанствующую партію, которая изъ политическихъ видовъ и въ угоду императора выработывала нейтральныя формулы, разсчитанныя на общее согласіе и уклоняющіяся отъ ученія аномейства. Гоненіе, упоминаемое Аэціемъ, такимъ образомъ, будетъ означать изгнаніе его въ Пенузу во Фригію, —изгнаніе, которое было деломъ Василія Анкирскаго, главы полуаріанъ, --- и слёд. сочиненіе Аэція, цитируемое діалогистовъ, должно падать на конецъ пятидесятыхъ годовъ IV-го въка. Отсюда следуетъ, что самые діалоги не могли быть написаны ранте этихъ годовъ; болте же точное опредъленіе времени ихъ появленія даетъ 3-й діалогъ. Здёсь происходить такой разговорь между православнымъ и македоніаниномъ.

Мак. Итакъ ты въруешь такъ же, какъ блаженный Лукіанъ?

Прав. Я уже сказалъ, что мы въруемъ не только такъ, какъ въроваль блаж. Лукіанъ, но и такъ, какъ въровали всъ св. мученики и Апостолы.

Мак. Значитъ ты подписался бы подъ символомъ Лу-кіана?

Прав. Но что же ты осуждаешь въ томъ, что изложено 318-тью отцами въ Никеъ, Виеинскомъ городъ?..

Мак. А ты что осуждаешь въ изложеніи Лукіана?

<sup>1)</sup> При цитаціи діалоговъ мы будемъ пользоваться вышеупомянутыми изданіями Безы и Шульца и изданіемъ Дрэзеке (—представляющимъ перепечатку изданія Шульца).

<sup>2)</sup> Haer. LXXXI, Migne, gr. s., t. 42, c. 545 — Твор. св. Епиф., ч. 5, стр. 77.

<sup>4)</sup> Beza, p. 54; Schulze, p. 965; Dräseke, p. 290.

Прав. Я осуждаю вашу прибавку, и я могу доказать, что эта прибавка сдълана вопреки мысли того мученика.

Мак. А развѣ вы ничего не прибавили къ Никейскому изложенію вѣры?

Прав. Прибавили, но не противное ему.

Мак. Все-же прибавили.

Прав. То, что въ то время не было изслѣдовано, что теперь благочестиво отцы истолковали (τὰ τότε μὴ ζητηθέντα, ἃ v  $\tilde{v}$  v έρμήνευσαν οί πατέρες εὐσεβῶς 1).

Какая здёсь разумёнтся прибавка къ символу Никейскому? — Въ свое время Гарнье видёлъ здёсь ясное указаніе на второй вселенскій соборъ и составленный имъсимволъ, но Дрэзеке, принимая результаты изслёдованія Гарнака о происхожденіи символа Константинопольскаго, относитъ эти слова къ тому, что сдёлано было на соборё Александрійскомъ 362-го года, отцами котораго Духъ Св. былъ исповёданъ Богомъ и единосущнымъ Отцу и Сыну. Слёдовательно, — заключаетъ Дрэзеке, — слова православнаго о "ныню" истолкованномъ Никейскомъ символё поставляютъ насъ въ 362 или 363-й годъ и указываютъ вообще на первую половину 60-хъ годовъ, какъ на время составленія діалоговъ о Св. Троицё.

Переходя къ вопросу объ авторъ этихъ діалоговъ, Дрэзеке рядомъ доказательствъ и хочетъ подробнъе обосновать свое положе іе о принадлежности этого сочиненія Аполлинарію. Эти доказательства состоятъ въ сравненіи ученія и языка діалоговъ съ ученіемъ и языкомъ подлинныхъ твореній Аполлинарія, — сравненіи, часто сопровождаемымъ длинными выдержками и сопоставленіями текста 2), причемъ всегда въ такой или иной мъръ обнаруживается сходство между тъми и другими. Было бы слишкомъ утомительно и излишне приводить эти сопоставленія, —тъмъ болъе, что въ дальнъйшемъ, при частичномъ разборъ доказательствъ Дрэзеке, всъ они будутъ по существу изчерпаны, —и потому мы переходимъ къ общей оцънкъ гипотезы Дрэзеке.

<sup>1)</sup> Bezae, p. 71; Schulze, p. 991; Dräseke, p. 307.

<sup>2)</sup> Эта часть аргументаціи Дрэзеке, развитая имъ въ Theol. St. und Krit., 90, 155 fg., значительно сокращена (или, лучше сказать, выпущена) въ стать о діалогахъ, приложенной къ изданію сочиненій Аполлинарія; ср. Apollinari s v. Laodicea, s. 154.

Прежде всего возникаетъ вопросъ: что заставляетъ разыскивать какіе-то діалоги, принадложащіе Аполлинарію? на какихъ основаніяхъ Дрэзеке утворждаеть, что Аполлинарій должень быль составлять діалоги, или, короче, какой исходный нунктъ его изследованія? Когда делаются предположенія и изысканія относительно принадлежности Аполлинарію сочиненія по Троицъ" или противъ Евномія", -- это для насъ понятно, потому что, по несомниными свидительствами древности, сочиненія съ этими наименованіями действительно существовали у Аполлинарія. Совершенно иначе обстоитъ дъло въ отношеніи къ діялогамъ. Ни одинъ церковныхъ писателей, "никакой Геронимъ, никакой Фотій", не говорять намъ о томъ, чтобы Аполлинарій составляль діалоги о Св. Троицѣ прогивъ аномеевъ и македоніанъ. Правда, по словамъ Іеронима, Аполлинарій "писалъ противъ аріанъ, Оригена и другихъ еретиковъ" 1), но отсюда еще не следуетъ, чтобы у Аполлинарія существовало особое сочинение противъ аріанъ и, притомъ, въ діалогической формъ. Слова Іеронима вполнъ жимы къ сочиненіямъ Аполлинарія съ положительнымъ догматическимъ содержаніемъ, — въ род $\dot{\mathbf{x}}$  и  $\dot{\epsilon}$  дос  $\dot{\kappa}$  и  $\dot{\epsilon}$  достис, поскольку въ эти сочиненія необходимо входиль полемическій элементь. При разбор'в свид'втельствъ древности о догматико-полемической деятельности Аполлинарія мы видъли, что, основываясь на твердыхъ данныхъ, можно утверждать, что Аполлинарій составляль отдёльныя сочиненія противъ Маркелла, Евномія и манихеевъ, и не болѣе,откуда же являются діалоги?

Этотъ недочетъ въ гипотезъ Дрэзеке былъ бы, пожалуй, не особенно важнымъ, если бы онъ искупался въскими доказательствами принадлежности діалоговъ Аполлинарію, замиствованными изъ анализа содержанія самыхъ діалоговъ. Но такихъ доказательствъ изслъдованіе Дрэзеке не даетъ. Уже одно выдъленіе трехъ первыхъ діалоговъ изъ ряда другихъ, дошедшихъ до насъ подъ именемъ св. Аванасія, въ качествъ отдъльнаго самостоятельнаго сочиненія, къ которому постепенно и въ теченіи разныхъ эпохъ нанизывались другія однородныя произведенія, есть дъло, недо-

<sup>1)</sup> Liber paschalis, I, ed. Paris, p. 693.

статочно обоснованное въ статъв этого ученаго. Ибо то, чъмъ Дрэзеке старается оправдать это выдъленіе, имъетъ значеніе лишь въ отношеніи къ Гарнье, который, действительно, не но праву и произвольно втиснулъ два діалога противъ македоніанъ въ число пяти другихъ, но исключая эти два діалога, Ты будемъ имъть предъ собой пять, которые всегда издавались вмёсть, въ одномъ и томъ же порядкъ и связи 1). Отсъкая два послъднія изъчисла пяти, Дрэзеке довольствуется простымъ заявленіемъ, что "православный", выступающій въ нихъ, есть "существенно иной, чъмъ въ первыхъ трехъ (s. 141)", не считая нужнымъ чвиъ либо подкрвпить свое заявление. Между твиъ всв пять діалоговъ обнаруживають между собой тесную связь и последовательность и представляють собой одинь законченный кругъ, въ которомъ авторъ даетъ систематическую защиту ученія о Сынъ (1 и 2 діал.), Св. Духъ (3-й д.) и воплощении (4 и 5 д.), то есть, излагаетъ почти всю догматику, какъ она была научно раскрыта въ первой половинъ V-го въка. Стоитъ теперь признать единство автора всёхъ пяти діалоговъ, и гипотеза Дрэзеке окажется висящей на воздухъ, такъ какъ последніе два діалога направляются протиет ученія Аполлинарія. Опять, такимъ образомъ, наталкиваемся мы на крупный недочетъ въ соображеніяхъ ученаго...

Многое также можно сказать противъ тѣхъ доводовъ, на основаніи которыхъ Дрэзеке относитъ составленіе первыхъ трехъ діалоговъ къ первой половинѣ 60-хъ годовъ. Какъ мы видѣли, опорой для этого вывода служатъ слова полемиста: " $\tau \dot{\alpha}$  τότε μη ζητηθέντα,  $\dot{\alpha}$  νῦν ἐρμήνευσαν οἱ πατέρες εὐσεβῶς",—причемъ удареніе ставится на противоположеніи между " $\tau \dot{\phi} \tau \varepsilon$ " и " $v \ddot{v} v$ ". Что касается до  $v \ddot{v} v$ , то и нозднѣйшій 360-хъ годовъ полемистъ, поставляя себя въ діалогахъ на мѣсто православнаго конца IV-го вѣка, легко и основательно могъ употребить  $v \ddot{v} v$ . Положимъ, однако, что  $v \ddot{v} v$ , дѣйствительно, обозначаетъ собой дѣло, современное

<sup>1)</sup> Только въ изданіи Стефана н'втъ 4 го діалога, но это, очевидно, явленіе исключительное и хорошо объясняется недосмотромъ переписчика, перескочившаго посл'є третьяго діалога прямо къ пятому, им'євшему одинъ и тотъ же заголовокъ съ четвертымъ.

діалогисту, --- на что-же оно должно указывать? Не настаивая на утвержденіи Гарнье, что здісь разумівется именно изданіе Константинопольскаго символа, мы все-же должны сказать, что разсматриваемыя слова необходимо обозначають собой прибавку", сдъланную не въ ученіи, а въ самомъ Никейскомъ символъ, -- какъ по прямому смыслу словъ, такъ и потому, что эта прибавка македоніаниномъ ставится въ параллель къ подобной же прибавкъ къ символу Лукіана. Такой прибавки соборъ Александрійскій не делаль, не зналъ никакой прибавки ни св. Аванасій, всегда заявлявшій о достаточности и неизмінности Никойскаго віроисповъданія, не зналь ее и Аполлинарій, стоявшій въ рядахъ александрійцевъ и хоттвий во всемь опираться на втру 318-ти отцовъ. Еще въ 376-мъ году онъ основывался на символъ Никейскомъ 1) и не зналъ никакого другаго, который бы замьняль собой въру Никейскую. Такимъ образомъ, если даже принять то толкованіе слова рог, какое даетъ ему Дрэзеке, то оно будеть свидетельствовать противъ принадлежности діалоговъ Аполлинарію. Но какъ бы мы ни представляли себъ исторію символа Константинопольмы едва-ли найдемъ какое-либо иное объясненіе словъ діалогиста, кромѣ указанія на этотъ символъ, детъ-ли это указаніе относиться къ концу IV-го въка, или къ эпохъ Халкидонскаго собора.

Центръ тяжести въ доказательствахъ Дрэзеке заключается, однако, не столько въ разнообразныхъ соображеніяхъ, сколько въ тёхъ сопоставленіяхъ, какія онъ дёлаетъ между содержаніемъ и языкомъ діалоговъ и другихъ подлиныхъ сочиненій Аполлинарія <sup>2</sup>). Кратко доводы Дрэзеке въ этой области можно формулировать такъ. Авторъ діалоговъ пользуется такимъ же спискомъ Св. Книгъ, какъ и Аполлинарій. Излагая ученіе о Второмъ Лицѣ Св. Троицы, онъ подобно Аполлинарію съ особенной любовью употреб-

<sup>1)</sup> Cp. Greg. Nyss., Antirr., c. IX'—Migne, gr. s., t. 45, c. 1140; Tbop. cb. Григ. Нисс., ч. 7-я, стр. 74. 75.

<sup>2)</sup> Должно замѣтить, что въ число подлинныхъ сочиневій Аполлинарія Дрэзеке здѣсь принимаетъ "соч. о Троицѣ" и "противъ Евномія", которыя, какт мы видѣли, не могутъ быть усвоены Лаодикійскому писателю,—чѣмъ уже не въ мэлой степени парализуется доказательная сила сдѣланныхъ нѣмецкимъ ученымъ сопоставленій.

ляеть слово: γέννημα, являясь въ тоже время твердымъ защитникомъ православія; Духа Святаго онъ называетъ Богомъ. признаетъ Его односущность и равночестие съ Отцомъ и Сыномъ, и доказываетъ все это на основаніи, главнымъ образомъ, посланій Ап. Павла и, въ частности, ученія объ обитаніи Духа въ верующихъ, причемъ въ 3-мъ діалоге встречается почти таже группа цитатъ изъ посланій Павла, какія находятся у Аполлинарія въ Κατά μέρος πίστις. Наконецъ, въ воззрвніяхъ автора діалоговъ заметно сильное вліяніе философскихъ понятій Аристотеля и въ самомъ языкѣ наблюдается стремленіе подражать Демосеену, что стоить въ полномъ соответствіи съ подлинными твореніями Лаодикійца. - Нельзя отказать въ извъстной мъръ удачности, съ какою сабланы эти сопоставленія: въ нихъ извлечено изъ въ параллель съ поддіалоговъ все что можетъ илти линными твореніями Аполлинарія, и эти извлеченія, дъйствительно, носять на себъ печать соотвътствія сочиненіямь Лаодикійца. Но уже при первомъ чтеніи этихъ сопоставленій бросается въ глаза ихъ слишкомъ общій характеръ, лишающій права дёлать на основаніи ихъ опредёленныя заключенія. Справедливо то, что авторъ діалоговъ признаетъ тотъ же канонъ Св. Книгъ и пользуется тъмъ же спискомъ, что и Аполлинарій, поелику это наблюдается въ твореніяхъ большей части писателей александрійской школы; справедливо, что онъ, подобно Аполлинарію, прилагаетъ къ Сыну Божію названіе "γέννημα" и учитъ православно о Св. Духъ, поелику то и другое наблюдается у многихъ дъятелей второй половины IV-го въка, не говоря уже о V-мъ; но въ тоже время очевидно, что все это можетъ идти въ сравненіе далеко не съ однимъ Аполлинаріемъ. Дрэзеке не представиль такихъ решительныхъ доводовъ, которые бы вынуждали автора діалоговъ сближать съ Аполлинаріемъ: ни въ ученіи, ни въ языкъ этого сочиненія онъ не нашелъ такихъ данныхъ, которыя приличествовали бы одному Аполлинарію или его школь, и никому болье. Конечно, не вліяніе Аристотелевскихъ понятій и не Демосееновская окраска языка должны служить решающимъ критеріемъ въ вопросф объ авторъ діалоговъ, поскольку то и другое не состависключительной особепности, свойственной только Аполлинарію. Пользуясь пріемами Дрэзеке, легко было бы

защитить принадлежность діалоговъ св. Асанасію Александрійскому,—и это было бы тѣмъ болѣе справедливо, что на сторонѣ такого предположенія стояли бы свидѣтельства рукописей и преданіе средневѣковой греческой церкви ).

<sup>1)</sup> Для характеристики научныхъ пріемовъ Дрэзеке любопытно остановиться поподробите на разсмотръніи того аргумента, который "въ первой линіи укрыпляєть" его въ предположеніи о принадлежности діалоговъ Аполлинарію (Cf. Apollinarios v. Laodicea ss. 151. 152). Вотъ этотъ аргументъ въ его посавдовательномъ развитіи. "Св. Григорій Богословъ во второмъ письмъ къ Кледонію обличаетъ двусмысленность выраженій, употребленныхъ Виталіемъ, учениковъ Аполлинарія, въ его исповъданіи. Онъ обвиняетъ Виталія въ извращеніи понятія о вочеловъченіи, говоря: "вочеловъчился, - толкують они, - не значить: быль въ человъкъ, котораго тъснъйшимъ образомъ соединилъ себъ; но значитъ; бесъдовалъ и жилъ вмъстъ съ человъками, и въ подтверждение сего прибъгають къ изречению: по семъ на земли явися и съ человъки поживе (Вар. Ш, 38)4. Это мъсто книги Варуха, какъ доказательство въ устахъ Виталія, характеристично: Виталій долженъ былъ (?) часто опираться на него, какъ на ръшительный доводъ. Но онъ училъ только тому, что письменно или устно было высказано его учителемъ Аполлинаріемъ. Мы должны, поэтому, ожидать, что въ отрывкахъ Аполлинарія, сохранившихся у Григорія Нисскаго, Сеодорита и Леонтія, мы гдъ-нибудь натолкнемся на это мъсто Варуха. Однако этого нътъ... По-видимому, последнее обстоятельство должно было бы убедить Дрэзеке въ безполезности всякой дальнъйшей аргументаціи, привязанной къ изреченію Варуха III, 38; на дълъ же мы видимъ обратное. "Только, - продолжаетъ Дрэзеке, — въ сочиненіи Аполлинарія противъ Евномія находится единственное указаніе на Варуха III, 36 (-зам'єтимъ, что здієсь приводится не 38-й стихъ, какъ въ свидътельствъ св. Григорія Богослова, а 36-й, -- съ совершенно инымъ содержаніемъ), но это мъсто въ его полной буквальности и связи мы встречаемъ въ 3-мъ діалоге: "сей есть Богъ Нашъ, и никто другой не сравнится съ Нимъ; Онъ нашелъ всв иути премудрости и даровалъ ее рабу Своему Іакову и возлюбленному Своему Израилю; послъ того онъ явился на землъ и обращался между людьми (Вар. 36-38)"; а если сей явившійся на земли есть Богъ Нашъ, то, заключаеть діалогисть, значить, одно Божество Отца и Сына". Итакъ, у Аполлинарія въ несомивно причадлежащихъ ему сочиненіяхъ міста Вар. III, 38 не встрізчается; въ сочиненіи противъ Евномія цитируется 36-й стиль, а не 38-й; въ діалогахъ же приводится 36-38 й стихи, но не съ цёлію подтвердить какое-либо христологическое положение (какъ въ свидътельствъ Григорія Богослова), а для доказательства Божественнаго равенства Сына съ Отцемъ; что же можетъ следовать отсюда? "Не должны-ли мы, -- заканчиваетъ Дрэзеке свою аргументацію, — связывая указанныя факты по смыслу и значенію, тотчасъ же прійти къ заключенію, что православный (диспутирующій въ діалогахъ) есть никто иной, какъ Аполлинарій?"-- Съ такими прісмами можно доказать что угодно.

Если угодно, сопоставленія Дрэзеке, взятыя внѣ отношенія къ всему содержанію діалоговъ, дѣлаютъ вѣроятнымъ авторство Аполлинарія, но отнюдь не несомнѣннымъ, не доказаннымъ окончательно и безспорно, но и эта вѣроятность тотчасъ же оказывается логически недопустимой, коль скоро мы будемъ имѣть въ виду діалоги въ ихъ цѣломъ.

Въ самомъ деле, обратимся-ли мы къ тому, какъ учатъ ліалоги о Св. Троицъ, изслъдуемъ-ли терминологію ихъ и отчасти самый языкъ, они во всъхъ случаяхъ оставляютъ Аполлинарія позади себя и знаменують собой дальнейшую стадію богословскаго развитія. Мы уже знаемъ характеристическія особенности ученія Аполлинарія о Св. Троицѣ; сюда относятся: а) стремленіе выставить на видъ единство Трехъ Лицъ Св. Троицы, б) некоторые внешніе остатки субординаціонизма, въ силу которыхъ Отецъ является є іс **Деос** или о Деос, и Его отличительною принадлежностью "θεότης" и с) элементы позднайшаго ученія о "filioque", по которымъ Св. Духъ ставится въ посредствуемое Сына отношение къ Отцу. Повторяются-ли эти особенности въ діалогахъ? -- Авторъ діалоговъ неуклонно держится положенія:  $\eta \mu i a \theta \epsilon \acute{o} \tau \eta \varsigma$  жаі  $\tau \rho \epsilon \widetilde{\iota} \varsigma$   $\widetilde{\upsilon} \pi o \sigma \tau \acute{a} \sigma \epsilon \iota \varsigma$   $^{(1)}$ , при чемъ соблюдаеть строгое различіе между тыть и другимь: αλλο έστι υπόστασις καὶ αλλο θεότης ή οὐσία την κοινότητα σημαίνει, ή δὲ υπόστασις ιδιότητα έγει 2). Эта выработанная терминологія даетъ ему возможность правильно и ясно провесть ученіс объ одной сущности и трохъ ипостасяхъ Божества, раскрыть Ихъ единство и личныя свойства и показать различіе Лицъ. Въ природъ или сущности Св. Троицы нътъ никакого различія; сущность Св. Троицы одна, —и это есть Божество. Отличительныя же свойства Лицъ Божества состоять въ томъ, что "Отецъ раждаетъ, то есть, родилъ; Сынъ рождается, то есть, родился", и что "Отецъ изводитъ (єхлєнлен) Духа, то есть, извель, и Духъ исходить, то есть, изшелъ" 3). Это есть "свойства ипостасей (ідіотита блостаоєшт): "Отцу свойственно быть Отцемъ, Сыну свойственно быть Сыномъ, Духу Святому — Духомъ Божіимъ", "отличительное

<sup>1)</sup> Bezae, p. 5. 27; Schulze, pp. 918. 935; Dräseke, 254. 268 и др.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Bezae, p. 24. 25; Schulze, p. 933; Dräseke, p. 266. 267.

<sup>3)</sup> Bezae, p. 7; Schulze, p. 919; Dräseke, p. 255.

свойство иностаси Отца, -- говорить діалогисть, -- быть Отцомъ, ибо Отецъ никогла не можетъ быть Сыномъ; и отличительное свойство ипостаси Сына быть Сыномъ и т. д., сущность же Отца и Сына и Св. Духа общая (хогой), одинаково безсмертна, одинаково святая, одинаково благая, и поэтому мы говоримъ: одна сущность, три ипостаси 1)". Авторъ строго держится указанной терминологіи и послёдовательно водить ее противъ всехъ возраженій аномея: Лицо Отца всюду опредъляется чрезъ γενναν и εκπέμπειν, Лицо Сына чрезъ уграбова, и потому Онъ называется угрупца и гіхор или χαρακτήρ υποστάσεως, Лицо Духа чрезъ έκπορευρεσθαι έκ τ. Патоос. Поэтому, діалогисть отстраняеть положеніе "свойства Отца общи Сыну и Духу", онъ утверждаетъ, что "свойства сущности Божественной общи Отпу, Сыну и Св. Духу, какъ-то нетлѣнность, безсмертіе, неизмѣняемость и пр. "2). Въ ученіи о Сынъ опъ не привносить никакихъ аномея, опирается на выражение ап. Павла "γαρακτήρ ύποστάσεως", то въ его устахъ это значитъ не иное что, какъ είχων υποστάσεως или γέννημα. Точно также и личнымъ свойствомъ Духа повсюду остается έκπορεύεσθαι έκ τ. Πατρός. Въ стремленіи яснъе раскрыть Божескую сущность Духа діалогисть говорить объ освященіи вірующих презь Духа, какъ особенномъ, преимущественно Св. Духу свойственномъ проявлени въ домостроительствъ спасенія, но въ тоже время онъ признаетъ Его участіе въ твореніи и воскрешенін человівка, и άγιότης у него является свойствомъ Божеской сущности, единой для трехъ ипостасей.

Такова терминологія діалогиста въ ученіи о Св. Троицѣ: она носитъ на себѣ прочный, выработанный характеръ; формулы ея—тѣ, которыя установились навсегда въ церковной догматикѣ, и установились, благодаря, главнымъ образомъ, дѣятельности Каппадокійскихъ Отцовъ. Ученіе Аполлинарія о Троицѣ еще не достигаетъ этой степени точности и опредѣленности, какую открываютъ въ себѣ діалоги. Конечно, въ общемъ и главномъ Аполлинарій училъ такъ же и тому, какъ и чему училъ діалогистъ, какъ и чему учили

<sup>1)</sup> Bezae, p. 27; Schulze, p. 935; Dräseke, p. 268.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Bezae, p. 43. 44; Schulze, p. 948; Dräseke, p. 278.

всв православные богословы. И у него Троица имъетъ μίαν την ούσίαν ήτοι θεότητα 1); ΟΗΣ ΤΑΚΚΟ ИСПОВ ΆμγοΤΣ τρία πρόςωπα 2); но онъ пользуется совершенно иной терминологіей, чемъ авторъ діалоговъ, — терминологіей, несравненно менъе опредъленной и выясненной. Въ выяснении ученія объ ипостасяхъ Св. Троицы онъ употребляеть преимущественно слово  $\pi \rho \acute{o} \varsigma \omega \pi o v$ , между тымь діалогисть ни однажды не употребиль слова ποόςωπου, твердо держась термина υπόστασις. Въ раскрытіи ученія о взаимостношеніи Лицъ Св. Троицы мысль Аполлинарія шла отъ Отца чрезъ Сына къ Св. Духу, въ последовательно нисходящемъ порядкъ; діалогистъ же вездъ и всюду переходить отъ Отца къ Сыну и Св. Духу, поставляя Сына и Духа въ непосредственное отношение къ Отцу. Опредълениемъ перваго Лица Св. Троицы у Аполлинарія служили термины:  $\epsilon i \varsigma \vartheta \epsilon \acute{o} \varsigma$ ,  $\delta \vartheta \epsilon \acute{o} \varsigma$ ; ОНЪ ВЫРАЖАЛСЯ ТАКЪ: γιωριζέσθω ή υπόστασις του πατρός τή τοῦ θεοῦ προςηγορία 3), τακό чτο πο ero терминологіи, θεότης πατρός ίδιον, καὶ ὁ πότε μία τῶν τριῶν ἡ θεότης λέγοιτο, την πατρός ιδιότητα παρούσαν υίδο τε καί πνεύματι μαρτυρεί" 1). Иначе выражается авторъ діалоговъ; у него είς θεὸς πατηρ καί νίος καί άγιος πνεύμα; ипостась Отца у него опредъляется не  $\pi \rho o c m o \rho i lpha au o v \partial \epsilon o v$ , что, но его воззрѣнію, принадлежить одинаково всемъ Тремъ Лицамъ Св. Троицы, но чрезъ " уггуйг кай дембилент". Въ прямой противоположности съ Аполлинаріемъ авторъ діалоговъ отстраняеть то положеніе, **ΨΤΟ τὰ ἴδια τοῦ Πατρὸς καὶ τοῦ Υίοῦ καὶ τοῦ Πνεύματός εἰσι** хогті в), тогда какъ Аполлинарій прямо называеть тір той πατρός ιδιότητα παρούσαν υίζο και πνέυματι, μ эτο ποτομή, чτο по терминологіи Аполлинарія ίδιον πατρός есть θεότης, по **μία ποι της και της υποστάσεως τοῦ Πατρὸς ἴδιον - τὸ Πατὴρ (εἶναι).** Очевидно, авторъ діалоговъ оставляеть далеко позади себя терминологію Аполлинарія... Такое же различіе мы найдемъ и въ изложении учения о Второмъ Лицъ Св. Троицы. По Аполлинарію, Сынъ есть γεντηθείς έχ θε ότη τος и χύριος; послѣднее наименованіе особенно часто встрѣчается у Апол-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) K.  $\mu$ .  $\pi$  ,—Maji, VII, p. 1716; Dräseke, 372, 10.

<sup>3)</sup> Ibid., Dräseke, p. 374, 7.

<sup>3)</sup> K. μ. π.,—Maji, p. 172 b; Dräseke, 373, 27.

<sup>4)</sup> K. μ. π.,—Maji, p. 172 a, Dräseke, 373, 7.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Dial. I.,—Bezae, p. 43; Schulze, p. 942; Dräseke, p. 279.

Обращаемся къ частностямъ. На языкѣ Аполлинарія слова  $\pi \alpha \tau \dot{\eta} \varrho$  и  $\delta$   $\theta \epsilon \dot{\sigma} \varsigma$  являются далеко не единственными обозі аченіями Перваго Лица Св. Троицы; на ряду съ этимъ онъ употребляетъ и много другихъ, какъ  $\dot{\alpha} \varrho \chi \dot{\eta}$ ,  $\gamma \epsilon \nu \nu \dot{\eta} \tau \omega \varrho$  3), и между прочимъ, по примѣру св. Аванасія, пользуется словомъ  $\dot{\alpha} \gamma \dot{\epsilon} \nu \nu \eta \tau \sigma \varsigma$  4). Авторъ діалоговъ исключительно слѣдуетъ имени:  $\pi \alpha \tau \dot{\eta} \varrho$ ; мало того, онъ отвергаетъ другія начименованія и прямо возстаетъ противъ приложенія слова:  $\alpha \dot{\alpha} \gamma \dot{\epsilon} \nu \nu \eta \tau \sigma \varsigma$  4. Прежде всего, по его взгляду,  $\dot{\alpha} \gamma \dot{\epsilon} \nu \nu \eta \tau \sigma \varsigma$  не выражаетъ особеннаго свойства Отца:

Αн. Итакъ, τὸ ἀγέννητον не есть отличительное свойство 0тна?

Прав. Не есть.

Ан. Развѣ есть что нибудь иное нерожденное въ числѣ сущаго?

Прав. Да.

Ан. Что-же?

Прав. Рожденное есть то, что имъетъ Отца, и нерожденное то, что не имъетъ Отца?

Ан. Да.

Прав. Духъ Св. имъетъ-ли Отца?

Ан. Нътъ.

Прав. Итакъ, Онъ не рожденъ; значитъ  $\tau \hat{o}$   $\hat{a}\gamma \hat{\epsilon}rv\eta \tau or$  пе есть отличительное свойство Отца  $\delta$ ).

<sup>1)</sup>  $K. \mu. \pi.$ , -Maji, p. 172 a; Dräseke, p. 373, 29.

<sup>2)</sup> K.  $\mu$ .  $\pi$ .,—Maji, p. 172 b; Dräseke, p. 373. 32.

<sup>3)</sup> K. μ. π.,—Maji, 170 a. 172 a; Dräseke, p. 374. 3 и др.

<sup>\*)</sup> K. μ. π., - Maji, p. 174 b; Dräseke, 377, 32.

<sup>\*)</sup> Dial. I, – Bezae, p. 26; Schulze, p. 935; Dräseke, p. 268.

Еще болве рышительно діалогисть выражается въ другомъ мъстъ: "Св. Писаніе не называетъ Отца нерожденнымъ" 1). По его взгляду, этотъ терминъ есть изобретение человеческой мысли, -- изобретение, въ которомъ нетъ никакой необхоμικοςτι, — τακъ чτο ο λέγων αυτον (πατέρα) αγέννητον, δ ούχ είπεν  $\hat{\eta}$  γραφή, περιττολογεί  $\hat{z}$ ), u60,—Γοβορμτ πολομίστ $\hat{z}$ ,— "если Бога должно называть нерожденнымъ ради того, что Опъ ни отъ кого не родился, то назови Его и нев'врующимъ, потому что Онъ ни въ кого не върустъ, назови и нечестивымъ, потому что Онъ никого не почитаетъ 3). Далье. Діалогисть ни разу не приложиль къ Сыну имени: χύριος, -- тогда какъ для Аполлинарія это обычное обозначеніе Втораго Лица Св. Троицы, выражающее, какъ мы видели, τῷ υίῷ ἰδιον. Напротивъ, авторъ діалоговъ пользуется такими выраженіями, какія незнакомы изыку Аполлинарія. Сюда относятся: ἀπαραλλάπτος εἰπών, встрівчающевся въ одномъ 3-мъ діалогь до 17-ти разъ; λόγος ενυπόστατος,также весьма обычное языку діалогиста; εἰκών или γαρακτήρ  $\tau$ . ύποστάσεως. Этихъ выраженій ньтъ у Аполлинарія; правда, онъ часто называетъ Сына είχων θεού или просто είχων 1), но діалогисть это-то именно наименованіе и считаеть недостаточнымъ. По его взгляду, и человъкъ называется είκον και δόξα θεού, и "всякое изділіе иміть на себі образъ приготовившаго его художника, но не γαραχτήρ ύποστάσεως или не είχων υποστάσεως и потому въ приложеніи къ Сыну онъ твердо держится этого термина 5). Еще разъ, такимъ образомъ, діалогистъ рѣшительно и прямо отвергаеть терминологію Аполлинарія. Мало прижичествують авторству Аполлинарія также симпатін діалогиста къ слову: ἐνανθρώπησις; употребляя терминь обожного, онь рядомь съ нимъ, какъ однозначущій употребляеть и  $\dot{\epsilon}var\vartheta_0\dot{\omega}\pi\eta\sigma\iota\varsigma$  6), а извъстно, что Аполлинарій рівшительно воздерживался отъ употребленія этого последняго термина.

<sup>1)</sup> Dial. II,—Bezae, p. 50; Schulze, p. 954. 955; Dräseke, p. 283. 284.

Dial. II, Bezae, p. 53; Schulze, p. 956; Dräseke, p. 284.
 Dial. II, Bezae, p. 51; Schulze, p. 955; Dräsake, p. 283.

<sup>4)</sup> K. μ. π. Maji, p. 173. 6; 172. ab. Dräseke, p. 373, 24; 374, 1. 9 π др.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Dial. I, - Bezae, 10. 11; Schulze, p. 922; Dräseke, p. 257.

<sup>6)</sup> Bezae, pp. 44. 56. 81. 95; Schulze, pp. 948, 959, 1011 и др. Dräseke, pp. 279, 286, 324 и др.

## ГЛАВА СЕДЬМАЯ.

## Апологетическія сочиненія Аполлинарія.

Юліановская эпоха апологетики и ея апологеты.—Свидътельства древности объ апологетическихъ произведеніяхъ Аполипарія. — Его сочиненіе "За истину"; поводъ написанія и характеръ содержанія. — "Книги противъ Порфирія". — Новъйшая ионытка приписать перу Аполлинарія псевдо-Густиновское "Увъщательное слово къ эллинамъ". — Изложеніе ея основаній и оцънка ихъ.

По своимъ апологетическимъ сочиненіямъ Аполлинарій относится къ числу тъхъ церковныхъ писателей, кругъ которыхъ коротко можно обозначить общимъ именемъ "scriptores contra Iulianum" и литературная деятельность которыхъ условливалась рядомъ враждебныхъ для христіанства явленій, нашедшихъ себ'є м'єсто въ царствованіе отступника. Самая попытка Юліана дать преобладаніе язычеству послѣ уже призначнаго государствомъ господственнаго положенія христіанства, мёры, принятыя имъ въ этихъ видахъ и относящееся къ числу ихъ сочинение "Противъ христіанъ", написанное императоромъ, -- главнымъ виновникомъ и иниціаторомъ этихъ міръ, -- все это вмісті должно было могуче дъйствовать на умственныя силы тогдашняго христіанскаго міра и вызывать ихъ на борьбу съ собой. Съ другой стороны, особепность религіозныхъ воззреній Юліана и его неоплатоническій эклектизмъ, удерживавшій его отъ внішнихъ насильственныхъ мъропріятій къ возстановленію язычества, вели къ тому, что этотъ последній фазись борьбы язычества съ христіанствомъ получиль интеллектуальный оттънокъ. Это была духовная борьба, которая должна была открыть безсодержательность язычества и внутреннюю полноту силъ христіанства. Какъ такая, она и совершилась на литературной почвъ со стороны язычества; на той же почвъ она могла быть ведена и со стороны защитниковъ христіанства. Царствованіе Юліана, д'вйствительно, внесло живую струю въ дъло апологетики церковной, пробудило ея силы и дало ей жизненную основу; въ исторіи церковной литературы оно создало то, что съ правомъ можетъ быть названо  $\mathit{HOai}$ ановской эпохой апологетики. Начинаясь съ современниковъ Юліана, рядъ писателей, принадлежащихъ этой эпохъ,

тянется до 5-го стольтія и последній изъ нихъ, св. Кириллъ Александрійскій, еще настолько одушевленно полемизируєть съ Юліаномъ, что въ своемъ труде даетъ самое большое количество выдержекъ изъ "Книгъ противъ христіанъ". Главными эвеньями этого ряда, кром'в Кирилла, являются три, принадлежащіе антіохійской школь, писателя: Өеодорь Мопсуестскій, отъ сочиненія котораго противъ Юліана, написаннаго между 379-392 гг., извъстенъ почти только ομμης βατολοβοκς παρός τὰς κατὰ γριστιανών κατηγορίας 'Ιουλιάνου τοῦ παραβάτου" 1); Александръ Герапольскій, противникъ св. Кирилла въ несторіанскихъ спорахъ, составившій также недошедшее до нашего времени сочинение "liber solutionis nugarum Iuliani" 3), и Филиппъ Сидетъ въ "Аνασχευή τῶν τοῦ βασιλέως Ιουλιίνου κατά γρ. βιβλίων" 3), ΟΤЪ ΚΟΤΟΡΑΓΟ Ημчего не осталось. Вивств съ св. Кирилломъ названные апологеты имъютъ тотъ общій признакъ, что всв они посвящають свои труды именно разбору книгъ Юліана противъ христіанъ; это --- апологеты въ собственномъ и ближайшемъ смысль. Но было бы несправедливо изъ круга этихъ апологетовъ Юліановской эпохи исключать техъ церковныхъ писателей, которые хотя непосредственно не имъли въ виду литературнаго нападенія Юліана на христіанство, но все-же съ энергіей и успехомъ защищали дело христіанской церкви противъ попытки Юліана дать преобладаніе язычеству. Апологеты этого рода брали себ'в побужденіе какъ изъ личности и характера самого Юліана, такъ и изъ духа его эпохи, и хотъли отстоять право христіанства противъ того явыческаго направленія, которое получило силу и преобладаніе при императоръ язычникъ. Ихъ задача была общее; они боролись противъ духа эпохи, а не противъ частнаго ея явленія, и потому еще съ большимъ правомъ могуть быть названы апологетами Юліановской эпохи. Въ рядъ этихъ апологетовъ входять современники Юліана, которые своими глазами видели возрождение язычества и въ

<sup>1)</sup> Cf. Neumann. Iuliani imp. librorum. contra Christianos quae supersunt. Lipsiae, 1880, Prolegom. p. 23—33.—Гурьевъ, Өеодоръ, еп. Мопсуестскій, Москва, 1890, стр. 171 сл.

<sup>2)</sup> Neumann, p. 87 fg.

<sup>3)</sup> Neumann, p. 33, Socr. H. E. VII, 27.

своей душѣ пережили тяжелыя минуты преобладанія уже, казалось, совсёмъ побёжденнаго противника. Сюда относятся св. Григорій Богословъ со своими рёчами противъ Юліана, въ которыхъ онъ занимается личностью отступника и нёкоторыми его мёропріятіями, св. Ефремъ Сиринъ со своими стихотвореніями противъ Юліана и св. Іоаннъ Златоустъ, возстававшій противъ тирана въ своихъ рёчахъ на дни мучениковъ Ювентина, Максимина и Вавилы. Всё они писали уже послё трагической кончины Юліана 1), при свободномъ, расчищенномъ полё къ обсужденію вмёстё съ нимъ умершаго дёла его. Впереди же всёхъ этихъ апологетовъ Юліановской эпохи въ хронологическомъ порядкё стоитъ Аполлинарій; открывая собой ихъ ряды, только онъ одинъ принадлежитъ собственно времени Юліана и обсуждаетъ дёло въ присутствіи главнаго его дёятеля.

Древность сохранила намъ сведения о двухъ апологетическихъ сочиненіяхъ Аполлинарія: а) "За истину" и b) "Книгахъ противъ Порфирія". Достаточно полную характеристику перваго изъ упомянутыхъ сочиненій даетъ Созоменъ въ своей исторіи. Онъ пишеть: "не безъ достоинствъ также и его (Аполлинарія) книга противъ самого Юліана, или греческихъ философовъ, подъ заглавіемъ: объ истинъ, въ которой и не приводя свидетельствъ изъ Священнаго Писанія, онъ доказаль, что въ своихъ понятіяхъ о Богь философы уклонились отъ прямого пути <sup>2</sup>) ". Изъ этого сообщенія Созомена мы заимствуемъ следующія сведенія о сочиненіи Аполлинарія: а) оно называлось λόγος ύπερ άληθείας или книга за истину; b) оно направлялось противъ самого Юліана или греческихъ философовъ; с) въ немъ обличались языческіе философы безъ свидетельствъ изъ Свящ. Писанія и d) трактовались, какъ уклонившіеся съ прямаго пути въ своихъ понятіяхъ о Богъ. Вотъ-все, что намъ извъстно о сочиненіи Аполлинарія, написанномъ имъ въ защиту истины противъ Юліана. Остановимся на приведенныхъ указаніяхъ Созомена и спросимъ: какъ следуетъ ихъ понимать? Такой вопросъ умъстенъ уже только въ виду того высказываемаго

<sup>1)</sup> O Eppemb cp. Bickell, in Zeitschrift. f. kath. Theolog. 1878, s. 398.

<sup>2)</sup> H. E. V; 18.

Фабриціемъ 1) мивнія, что описываемое въ данномъ міств Созоменомъ сочинение ость ничто иное, какъ тъ книги противъ Порфирія, о которыхъ говорять намъ Іеронимъ 2), Филосторгій 3) и Викентій 4). Однако сравненіе тъхъ свъдъній, какія древность оставила намъ относительно апологетическихъ сочиненій Аполлинарія, говоритъ рівшительно противъ отожествленія книгъ противъ Порфирія съ сочиненіемъ "За истину". Филосторгій поставляетъ Аполлинарія съ его книгами противъ Порфирія въ рядъ полемистовъ, открывающійся Менодіемъ Тирскимъ, и замічаеть, что онъ далеко превзошелъ все то, что написано Менодіемъ и Евсевіемъ  $^{5}$ ). По Іерониму  $^{6}$ ) и Викентію  $^{7}$ ), этихъ книгъ числомъ было тридцать, а выражение Свиды в), что Аполлинарій έγραψε κατα λογάδην κατά Πορφυρίου τοῦ δυσσεβοῦς τόμους λ', даетъ мъсто предположению, что свое полемическое сочиненіе противъ Порфирія Аподлинарій составиль въ діалогической формъ, которою онъ любилъ пользоваться. Во всякомъ случав несомивню, что это было обширное сочинение, которое главнымъ своимъ предметомъ имъло разборъ направленныхъ противъ христіанъ книгъ Порфирія. Всё эти признаки, очевидно, далеко не тъ, чъмъ какіе даетъ Созоменъ о сочинении "бядо адповаса". Относительно общирности этого последняго Созомень ни словомъ не упоминаеть; нужно думать, поэтому, что оно и не выдавалось въ этомъ отношеніи. Если, далье, въ своихъ 30 книгахъ Аполлинарій опровергаль Порфирія, то сочиненіе "За истину" направлялось противъ Юліана или греческихъ философовъ и въ своемъ содержаніи занималось разборомъ ихъ ученія о Богв. Наконецъ, полемика съ Порфиріемъ необходимо предполагаетъ собой опровержение его нападений на Священныя книги, тогда какъ сочинение "За истину" было написано безъ свидетельствъ изъ Свящ. Писанія. Такимъ

<sup>1)</sup> Bibl. Graec., VII, 662. 663.

<sup>2)</sup> De vir. ill., c. 104.

<sup>3)</sup> Philost. VIII, 14 et Suidae Lexic. I, 615.

<sup>4)</sup> Commonit. I, 11: Migne, lat. s., t. 50, c. 665.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Migne, gr. s., t. 65, c. 565-568.

<sup>6)</sup> De vir. ill., c. 104; cf. ep. LXXXIV, ad Oceanum, и др.

<sup>7)</sup> Common. I, 11; Migne, lat. s., t. 50, c. 655.

<sup>8)</sup> Lexic. I, 615; ed. Bernhardy.

образомъ, сочиненіе "За истину" нужно считать отдёльнымъ апологетическимъ трудомъ Аполлинарія, отличнымъ отъ его "Книгъ противъ Порфирія".

Не смотря на слова Созомена, что сочинение "ύπερ άληθείας" адресовано было противъ самого царя, нътъ, однако, основаній полагать, что оно имело дело съ самимъ Юліаномъ и занималось опроверженіемъ его книгъ противъ христіанъ, какъ это думали Фабрицій 1), Тейфель 3) и Клиппель 3). Поводомъ къ этому мнёнію служило то передаваемое Созоменомъ обстоятельство, что когда императоръ прочелъ сочинение Аполлинарія, онъ въ письмѣ къ выдающимся епископамъ высказалъ о немъ извъстное сужденіе: άνέγνων, έγνων, κατέγνων, т. е. прочиталь, поняль, осудиль, на что епископы въ свою очередь отвівчали царю: ανέγνως. άλλ' ούκ έγνως, εί γὰρ έγνως, ού κατέγνως... ЧИТАЛЪ, ДА НО ПОняль, потому что, если бы поняль, то не осудиль бы" 4). Не говоря уже о томъ, что въ словахъ Созомена нътъ ни мальйшаго основанія для мньнія, въ подтвержденіе котораго оно приводится, самое это извъстіе, по крайней мъръ, на половину сомнительно. Правда возможно, что Юліанъ высказалъ сужденіе о книгъ Аполлинарія именно въ тъхъ остроумныхъ словахъ, какія передаетъ Созоменъ и вт. какихъ Юліанъ, быть можетъ, думалъ подражать Юлію Цезарю съ ero: veni, vidi, vici, но отвътъ епископовъ сужденіе Юліана излагается Созоменомъ такъ, какъ будто самъ историкъ не имълъ точныхъ свъдъній о немъ. Онъ не знасть, кому принадлежить отвёть, и указываеть на хотя, конечно, отв'язать епископовъ вообще, могъ одинъ, а не многіе; во вторыхъ, говоря о письмъ Юліана, Созоменъ пользуется формой изъявительнаго наклоненія (б βασιλεύς.... ἐπέστειλεν), ΤΟΓΙΑ ΚΑΚΉ ΒΉ ΟΤΡΉΤΗ епископовъ онъ вводитъ формой винит. съ неопред. (тойс δέ πρός ταύτα αντιγράψαι), какъ бы давая понять о своей недостаточной осведомленности въ этомъ пункте 3). Если бы отвътъ въ этомъ родъ быль дъйствительно

<sup>1)</sup> Bibl. Graec. VI, p. 739.

<sup>2)</sup> Paulus'a Real-Encyk., IV, p. 416.

<sup>3)</sup> Herzogs-Real-Encykl. VII, 153.

<sup>4)</sup> V, 18.

<sup>5)</sup> Cf. Neumann, cit. op., p. 11.

Юліану, то имя автора его не было бы забыто, но Созоменъ, въ эпоху котораго это письмо уже существовало, упомянувши о томъ, что нъкоторые въ его время не невъроятно приписывали этотъ отвътъ св. Василію Великому, только зам'вчаеть: "ему ли (Василію), или кому другому принадлежаль онь, во всякомъ случав справедливо высказать удивленіе мужеству и уму писавшаго "1). Въ изданныхъ собраніяхъ писемъ св. Василія, действительно, помещается письмо Юліана къ Василію, содержащее приводимыя Созоменомъ слова, и отвътъ Василія съ относящейся къ нему цитатой Созомена 2), но эти письма нътъ данныхъ считать тожественными съ теми, которыя иметь въвиду Созомень. Созомень знаеть письмо Юліана къ "тоїς τότε διαπρέπουσιν έπικόποις, " тогда какъ существующое теперь письмо назначается одному только Василію; по Созомену, Юліанъ, осмінвши сочиненіе Аполлинарія, осудиль его именно въ приводимомъ имъ изреченіи, а наше письмо ни о чемъ подобномъ не говорить. Къ тому же важнейшихъ словъ: алеучол и пр. нетъ во многихъ кодексахъ, содержащихъ письмо Юліана, а ΟΤΒ**ΈΤΗΜΧ**Ъ **СЛОВЪ:** ἀνέγνως, ἀλλ' οὐκ ἔγνως, ΗΑΧΟДЯЩИХСЯ ВЪ изданномъ письмъ Василія къ Юліану, нътъ ни въ одномъ кодексъ, кромъ Гарлейскаго 3). Поэтому, въроятно, мы здъсь встрвчаемся съ интерполяціей, быть можеть, деломъ рукъ того переписчика, который приготовилъ кодексъ Гарлейскій ().

Что сочиненіе Аполлинарія "ὑπὸρ ἀληθείας" составлено не противъ книгъ Юліана, въ которыхъ онъ осмѣивалъ христіанъ, въ пользу этого можно привести вѣскія данныя. Въ дѣйствительности Созоменъ предполагаетъ совершенно обратное отношеніе дѣла. Онъ упоминаетъ о сочиненіи Аполлинарія вслѣдъ за разсказомъ о законѣ, изданномъ Юліаномъ 17-го Іюня 362 г. и запрещавшимъ христіанамъ занятія эллинской литературой. Между тѣмъ Юліанъ свои книги противъ христіанъ началъ писать зимой 362—363 гг. въ послѣдній мѣсяцъ предъ походомъ противъ Пареянъ в),

<sup>1)</sup> Soz. V, 18.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) По счету Бенед. из. №№ 40. 41; у Migne, gr. s., t. 32, col. 341—348.

<sup>3)</sup> Cm. Vita Basilii y Migne, gr. s., t. 29, p. XXXV.

<sup>1)</sup> Cp. Neumann., Prol. 12. 23.

<sup>3)</sup> Cf. Neumann., cit. op.; Dräseke, Zeitschr. f. Kirch. - Gesch. 1885, s.

<sup>279;</sup> Schwarz, De vita et scriptis Iuliani imperatoris. Bonnae, 1888, p. 13.

изъ котораго онъ уже не возвратился; значить, онъ не могь бы читать сочинение Аполлинарія и осудить его въ письмѣ къ епископамъ, какъ это извъстно изъ Созомена. Скорве дело было такъ, что трудъ Аполлинарія, привлекшій на себя вниманіе Юліана, быль однимь изъ поводовь, побудившихъ императора-язычника къ составленію его книгъ противъ христіанъ. Далье. Въ своихъ книгахъ противъ христіанъ Юліанъ, между прочимъ, поставилъ задачей критическій разборъ Евангельскихъ сказаній, которыя многократно порицалъ; отъ полемиста, имъвшаго въ виду эти книги, требовалось бы прежде всего то, чтобы защитить источники христіанскаго відінія отъ этихъ нароканій. Между тъмъ, по ясному свидътельству Созомена, въ своемъ сочиненіи "За истину" Аполлинарій воздерживался отъ привлеченія свидітельствъ Писанія въ пользу своихъ положе-HΙΝ (διχά τῆς τῶν ἱερῶν λόγων μαρτυρίας); ΚαΚЪ **Ο**Μ 3ΤΟ ΜΟΓΛΟ случиться, если бы Аполлинарій хотель въ этомъ сочиненіи полемизировать съ книгами Юліана противъ христіанъ 1)? Наконецъ, сочинение Аполлинарія было направлено не "противъ самого Юліана" только, но и противъ греческихъ философовъ, и сообразно съ этимъ Созоменъ о его содержаніи замівчаеть, что оно раскрывало заблужденія эллинской философіи въ ученіи о Богв. Это свидвтельство Созомена нельзя иначе понять, какъ только въ томъ смысле, что въ своемъ сочиненіи Аполлинарій направлялся противъ эллинскихъ учителей мудрости, которые и были главнымъ предметомъ его нападеній, причемъ Юліана онъ касался лишь настолько, насколько его дело было виесте съ темъ и деломъ языческихъ философовъ. Въ сочинении Аполлинария мы должны, поэтому, видеть не полемику противъ Юліана, а полемику противъ того эллинистическаго, неоплатоническаго направленія, которое возросло въ царствованіе Юліана и которому этотъ последній хотель дать преобладаніе въ жизни.

Этимъ самъ собою уже опредъляется и поводъ, побудившій Аполлинарія къ составленію разсматриваемаго апологетическаго сочиненія. Этимъ поводомъ послужили тъ особенныя явленія въ исторіи христіанской церкви, какими

<sup>1)</sup> Cp. Neumann. Prol. 11.

ознаменовалось царствованіе Юліана. Усиленіе язычества, переходъ главы государства на сторону его, отпадение нѣкоторыхъ не твердыхъ въ въръ христіанъ въ язычество, стараніе императора дать ему преобладаніе, --конечно, всъ эти новыя явленія не могли остаться незаметными, могли не вызывать стремленія публично ихъ обсудить. Съ главнъйшими личностями кружка, заправлявщаго этимъ новымъ движеніемъ, Аполлинарій быль хорошо знакомъ. Самая блестящая величина тогдашняго языческого міра, риторъ Ливаній, находился съ нимъ въ близкихъ отношеніяхъ и перепискъ; риторы малой Азін, повліявшіе такъ много на образъ мыслей Юліана, не могли быть неизвъстны ому; онъ былъ слишкомъ преданъ ихъ обществу 1), хотя и страдаль оть этого; и самь Юліань зналь Аполлинарія, образованность котораго огорчала его <sup>2</sup>). Взгляды этого кружка, его стремленія и ядеи, равно какъ и разсчеты на Юліана, еще пока онъ не былъ императоромъ, при этомъ близкомъ знакомствъ съ кружкомъ, не могли составлять тайны для него. Если весь этотъ кружокъ жилъ неоплатоническими идеями, если онъ стремился къ оживленію распавшагося язычества путемъ восполненія внутренней его пустоты философскими идеями, то въ деле Юліана человекъ хорошо освёдомленный объ этомъ кружке и ни въ какомъ случае не стоявшій ниже его уровня, и не могъ увидёть ничего иного, какъ дела, общаго съ языческими мудрецами, какъ возстановленія авторитета последнихъ въ вопросахъ религіи. Что онъ могъ это подметить еще раньше, чемъ Юліанъ вступиль въ открытую борьбу противъ христіанства, за это говорить все воспитание Аполлинария, его связи и общество, въ какомъ онъ немалое время вращался; что онъ, действительно, не поздно подметиль, за это намъ говорить его сочиненіе ύπεο άληθείας. Разбирая воззрінія эллинских философовъ, Аполлинарій касался не внѣшней стороны вопроса, не поверхности, на которой выступали отдельные фазисы борьбы язычества и христіанства, а той внутренней основы, на которой развивалась она, и вместе съ темъ той задушевной идеи, которую преследоваль Юліань.

<sup>1)</sup> Епифаній, учитель Аполлинарія, принадлежаль именно къчислу лиць, горячо добивавшихся возстановленія язычества.

<sup>2)</sup> Sozom. V, 18.

Дъйствительно, доказать, что философы эллинскіе неправильно думали о Божествъ, значило отнять всю силу отъ идеи Юліановскаго кружка, --- даже болве, значило просто отнять у него всякую идею, лишить его того нерва, который одинъ только и давалъ ему жизнь и существование. Неоплатонизмъ, идеями котораго жилъ этотъ кружокъ, въ своей внутренней основъ и покоился на томъ положении, что истина не есть принадлежность какого нибудь одного народа, одной школы, или лица: частицы ея разстяны повсюду, ею одинаково владъють религія и философія. Въ каждой философской системь, въ каждой религіи можно найти оя зародыши и стмена; нужно только определять то, въ чемъ онъ всъ согласны между собою, а онъ согласны въ признаніи общихъ религіозныхъ началъ. Желая сосредоточить въ себъ, въ одномъ всеобъемлющемъ міросозорцаніи все это лучшее, что выработала когда либо языческая древность, всю силу и истину религій и эллинской философіи, неоплатонизмъ хотель этимъ путемъ ту и другую изъ того состоянія распаденія, въ какомъ онъ находились, оживить религіозное сознаніе и древнее богопочтеніе, пріобръсть прочныя основанія для философскаго познанія и, такимъ образомъ, въ подборъ элементовъ языческой культуры найти удовлетворение темъ правственнымъ потребностямъ, подъ гнетомъ которыхъ изнывалъ языческій міръ 1). Хотя въ полной систематической обработкъ, каполучилъ неоплатонизмъ ВЪ твореніяхъ Плотина  $(205-270\ \text{rr.})$ , онъ во многихъ пунктахъ сближался съ христіанствомъ 2), но по своему внутреннему существу онъ оставался языческимъ и враждебнымъ христіанству, съ началами котораго онъ боролся въ лицъ Плотина, оспаривавшаго гностицизмъ 3), и склонялся къ языческому культу, понимаемому въ философскомъ освъщении. Порфирій (232-304) 1), ученикъ Плотина, далъ новое направленіе неопла-

<sup>1)</sup> Cp. Vogt, Real-Encykl., 10, 303 fg.

<sup>2)</sup> Cp. ibid., s. 306.

<sup>3)</sup> Vogt. Neuplatonismus und Christen s. 137 fg.

<sup>&</sup>lt;sup>4)</sup> Cm. Vita Porphir. in ed. Wolfii: Porphirii de philosophia ex oraculis haurienda, Berolini, 1856, p. 8.

тонизму; стараясь держаться на высотв чистаго нравственнофилософскаго духа своего учителя, онъ въ тоже время хотълъ облагороживающимъ образомъ воздъйствовать на религію своихъ современниковъ и приложилъ систему Плотина къ обоснованію и обновленію политическаго культа 1). Въ лицв Порфирія неоплатонизмъ уже занимался аллегорическимъ толкованіемъ миновъ Гомера и въ философскомъ пониманіи древнихъ подложныхъ изреченій оракуловъ хотълъ дать основанное на Божественномъ авторитетъ религіозное знаніе <sup>2</sup>). Начатая Порфиріемъ популяризація отвлеченныхъ идей неоплатонизма должна была идти далье; - эчэн эжу сменотапоэн сведнежиевици ото и же переродился въ фантастическую теологію, съ неизб'яжной при ней теургіей и мистеріософіей, пока, наконецъ, въ лицъ последняго кориеея Прокла (ум. 485 г.) онъ не обратился въ то, что обыкновенно обозначають, какъ схоластику, въ отношени къ прежней философіи и положительной религіи.

Неоплатонизмъ не вносилъ новыхъ элементовъ въ разложившуюся жизнь языческого міра; онъ браль эти элементы готовыми въ религіи и философіи и, такъ какъ онъ представляль въ себъ смъщение раціоналистическихъ и супранатуралистическихъ, религіозныхъ и философскихъ началъ, то онъ по преимуществу склонялся къ темъ философскимъ системамъ и ученіямъ греческой древности, гдѣ эти элементы были наиболье смышаны. Ближе всего этой задачь отвъчали Пинагоръ и Платонъ съ ихъ мистико-религіозной философіей, и они, действительно, были учителями и авторитетами неоплатонизма. Когда вивств съ Плотиномъ оригинальная производительность, доступная еще неоплатонизму, изсякла и въ лицъ Порфирія школа приняла задачу оживленія языческой религіи и культа, Платонъ и Пинагоръ стали главными источниками, откуда неоплатоники хотъли почерпнуть возвышенныя религіозныя идеи и внут-

<sup>1)</sup> Cp. Vogt. Real-Encykl. s. 207.

<sup>2)</sup> Этой задачѣ Порфирій посвятиль особое сочиненіе подъ заглавіемъ "περί τῆς ἐκ λογίων φιλοσοφίας"; имъ пользовались Евсевій (Praep. Evang. VIII, 10, 3), Псевдо-Іустинъ (Cohortatio, с. XI) и Кириллъ (Adv. Julian.). Фрагменты его изданы и обслѣдованы Вольфомъ въ вышеупомянутомъ изданіи.

реннюю теплоту благочестиваго чувства, и въ тоже время "божественными" учителями для аллегорическаго выясненія сказаній Гомера и Гезіода. Такъ, уже Порфирій пишеть комментаріи на Платона и составляеть жизнь Пивагора; Ямвлихъ повторяетъ путь своего учителя: онъ также комментируетъ Платоновскіе діалоги, внося поправки въ мнънія Порфирія, и передълываеть его біографію Писагора. Въ эпоху Юліана неизвёстный авторъ вновь возстановляеть жизнеописаніе Пинагора, а Проклъ еще разъ изъясняеть Платона, повторяя взгляды своего учителя, Ямвлиха, котораго онъ не упускаетъ случая назвать именемъ божественнаго. Юліановскій кружокъ въ исторіи неоплатонизма падаетъ на тотъ періодъ ея, когда, обратившись къ народной религіи, онъ постепенно перерождался въ политеистическую теологію, въ теургію и мистеріософію. Въ Малой Азіи, преимущественно въ Пергамъ, гдъ сильна была въ то время неоплатоническая партія, Юліанъ изучиль творенія авторитетовъ и учителей неоплатонизма 1); зувсь же онъ посвященъ быль въ таинства теургіи Максимомъ, который имълъ на его склонность къ неоплатонизму особенно сильное вліяніе, благодаря смёси магическихъ и религіозныхъ элементовъ въ своемъ ученіи. Идеи этого кружка были вдохнуты въ душу Юліана и осуществленіе ихъ было заветной его мечтой. Въ этихъ идеяхъ царствовала пораэительная и непонятная смёсь раціонализма и языческаго суевърія. Возвышенное ученіе объ одномъ сущемъ, добытое изъ Платона и его комментаторовъ, соединалось здёсь съ ученіемъ о богахъ видимыхъ, чувственныхъ. Въ правильномъ движеніи звездъ Юліанъ видель образь вечнаго бытія, возвышеннаго надъ изм'вняемостью міра, въ сіяющемъ солнцъ-источникъ духовнаго свъта для всего человъчества 2), но спускаясь на землю, разсматривая земныя явленія глазами человъка, онъ не могъ понять ихъ подъ идеей одного въ различіяхъ религій, народностей, нравовъ и законовъ онъ увидълъ дъйствіе различныхъ божествъ и къ пышному безъ того эллинскому политеизму прибавилъ встхъ боговъ, какіе когда-либо почитались. Онъ отвелъ, по вы-

<sup>1)</sup> Cp. Art. Julian. in Real-Encykl. VII, 149.

<sup>2)</sup> Neander. K.-G, t. 3, s. 60.

раженію Кёллинга, каждому богу особый департаментъ 1); признавая Зевса диміургомъ всего, отцомъ и царемъ, онъ указывалъ божествамъ народовъ и городовъ свои области, подлежащія ихъ въдънію 3). Въ своихъ основныхъ тео—и космогоническихъ воззръніяхъ онъ хотълъ основываться на Платонъ, съ сочиненіями котораго онъ обстоятельно былъ знакомъ, какъ показываютъ его книги противъ христіанъ. Какъ и весь неоплатоническій кружокъ, онъ питался религіозными идеями его и, въроятно, изучилъ Аристотеля. Этимъ своимъ учителямъ, понимаемымъ подъ руководствомъ комментаторовъ неоплатонической тколы, изъ которыхъ съ Порфиріемъ онъ близко сходился въ воззръніяхъ, онъ и хотълъ доставить торжество, распространивши ихъ идеи и поднявши языческій культъ.

Этотъ краткій очеркъ господствующихъ идей въ въкъ Юліана даеть намъ понять, почему выступившій за дёло истины апологетъ пишетъ сочиненіе противъ философовъ эллинскихъ. Мало того, онъ даетъ вмъсть съ тьмъ возможность вмъсть съ Нейманомъ определить ближе и типъ, къ какому относится это сочиненіе. Въ основъ языческой реставраціи лежала мысль, что истинное религіозное ученіе преподано греческой философіей и воплощено въ религіяхъ язычества, по существу тожественныхъ между собою. Натъ, отвачалъ апологеть, философія не владветь истинно религіознымъ знаніемъ: "въ своихъ понятіяхъ о Богѣ философы уклонились отъ прямого пути" (Соз.). Безъ сомнинія рядомъ съ философами являлись и поэты, этотъ источникъ религіозныхъ миновъ язычества, которымъ такъ искусно умвли пользоваться апологоты. Съ поэтами разделаться было легко: и самый характеръ ихъ сказаній и то обстоятельство, что въ своемъ буквальномъ видъ ихъ сказанія всеже не принимались въ школе неоплатониковъ, - и самъ Юліанъ называлъ эллинскіе мины недостойными віры и чудовищными 3), все это могло давать апологетамъ только поводъ лишній разъ высказать искусство ироніи и остроумія. Обличеніе же философовъ требовало какъ обстоятельнаго знакомства

<sup>1)</sup> Gesch. arian. Haer., Π, 93.

<sup>2)</sup> Κατά χριστ. λογ. α, Neum., 179. 180.

<sup>3)</sup> Κατ. χριστιαν. λόγος ά, ed. Neumann, p. 167.

съ исторіой философіи, такъ и уменія удачно пользоваться изреченіями важивишихъ философовъ, раждающагося изъ самостоятельнаго и близкаго изученія ихъ произведеній. Аполлинарій быль способень выполнить задачу; его знакомство съ философіей отмівчено историками 1), а его близкое изученіе поэтовъ было настолько основательно, что опъ могъ "въ короткое время произвесть равночислепные и равносильные образцы, по роду, выраженію, характеру и плану похожіе на знаменитыя творенія эллиновъ" 2). Н'ьтъ сомниня, что на эти хвалебные отзывы объ Аполлинаріи немало повліяли и его книги "За истину". Если все сказанное справедливо, то легко решить вопросъ и о планъ этого сочиненія. Исторія христіанской апологетики даеть достаточное число образцовъ подобнаго типа, выполненныхъ съ большимъ или меньшимъ искусствомъ. Мы приведемъ слова Неймана, написанныя имъ въ 1880-мъ году: только немного вращался въ этой области литературы, тотъ можеть угадать родъ и аргументацію потерянной книги. Какъ недостойны и постыдны те нравы боговъ, о которыхъ говорятъ поэты! и какое разногласіе во мнѣніяхъ у философовъ! Конечно, въ сочиненіяхъ некоторыхъ философовъ можно найти здравыя мысли, которыхъ нельзя отрицать, но достаточно извъстно, что онъ всъ заимствованы изъ сочиненій Моисея, который по времени своей жизни быль древнъе всъхъ грековъ, а поэтому и философовъ" 3). Такой планъ сочиненія дёлаль излишнимъ всякое свидётельство Св. Писанія, и Аполлинарій, действительно, не приводиль этихъ свидетельствъ. Они темъ более здесь были излишни, что когда заходила ръчь о времени жизни Моисоя, апологеты пользовались указаніями греческих в хронографовъ и іудейскихъ историковъ. Подобный родъ твореній предлежить намъ въ сочинении Оеодорита: Graecorum affectionum curatio, въ сочинени Евсевія "Praeparatio Evangelica" и др., и такъ какъ съ однимъ изъ самыхъ типичныхъ видовъ этого рода намъ предстоить знакомиться, то мы оставляемъ дальнейшія разсужденія о характере Аполлинаріева труда "За истину".

<sup>1)</sup> Philost. ap. Suidam Lexic. I, 115.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Soz., V, 18.

<sup>3)</sup> Neumann, Prolegom., p. 11.

Мало свёдёній сохранила древность о другомъ обширномъ апологетическомъ трудъ Аполлинарія, направленномъ противъ Порфирія. Не смотря на то, что это сочиненіе въ свое время пользовалось большимъ почетомъ и уваженіемъ, что оно среди всъхъ его произведеній заслужило себъ наибольшее одобреніе 1), никто изъ дровнихъ церковныхъ писателей не оставиль намъ характеристики его содержанія и не сообщиль ни одной выдержки изъ него, такъ этотъ трудъ Аполлинарія не дошель до насъ ни въ одномъ своемъ словъ. Это было "превосходное (nobilissimum)" и огромное сочинение, заключающее въ себъ не менъе тридцати книгъ, въ которыхъ онъ (Аполливарій) "большою массою (magna mola) аргументовъ разбилъ безумныя клеветы Порфирія <sup>9</sup>)". Въ этихъ книгахъ Аполлинарій много превзошель (дай подо хосттей) то, что написаль Евсевій противь Порфирія и оставиль позади себя аргументы Менодія 3), хотя ихъ постигла таже судьба, какая выпала на долю и сравниваемыхъ Филосторгіемъ сочиненій Менодія и Евсевія 1). Въ отношении къ формъ книгъ Аполлинарія выраженіе Свиды " каталоуабур " в), какъ мы замътили, даетъ возможность догадываться, что она была написана въ видъ разговора или діалога, однако придавать особенное значеніе словамъ Свиды нътъ основаній. Свида противоставляеть "Книги противъ Порфирія" поэтическимъ трудамъ Аполлинарія съ содержаніемъ, заимствованнымъ изъ Священныхъ сказаній Евреевъ, поэтому "хата  $\lambda ογάσην$ " здёсь унотреблено въ отношеніи противоположности къ " $\delta\iota$ "  $\eta\varrho\omega\omega v$   $\epsilon\pi\tilde{\omega}v$ " и можетъ обозначать просто прозаическую форму рѣчи въ оя отличіи отъ поэтической.

Когда и по какому поводу были составлены Аполлинаріемъ его книги противъ Порфирія,—отвѣтить на эти вопросы съ несомнѣнностію нельзя за отсутствіемъ всякихъ положительныхъ указаній. Уже одно усиленіе борьбы между

<sup>1)</sup> Hieron. De vir. ill. c. 104.

<sup>2)</sup> Vicent. Lir., Common., I, XI-Migne, lat. s., t. 50, t. c. 653.

<sup>3)</sup> Philost. VIII, 14-Migne, gr. s., t. 65, c. 565-568.

<sup>4)</sup> По Іерониму, Мееодій написаль 10000 стиховь противь Порфирія, а Евсевій (Кесарійскій)—25 книгь (Epist. ad Oceanum. LXXXIV) или 30 (De vir. ill. c. LXXXI).

<sup>3)</sup> Suidae. Lexicon, I, 615.

христіанствомъ и язычествомъ въ царствованіе Юліана могло дать въ себъ достаточное побуждение къ новому разбору книгъ Порфирія противъ христіанъ, пользовавшихся уваженіемъ и извёстностью въ неоплатоническихъ кружкахъ. Ихъ появленіе, такимъ образомъ, вызывалось и питалось тъми же мотивами, какіе обусловливали собой и написаніе сочиненія "За истину". Быть можеть, по времени составленія "Книги противъ Порфирія" и следовали непосредственно за нимъ, какъ это полагаетъ Фабрицій 1); осужденіе, какое вызвало у Юліана последнее сочиненіе, естественно, могло расположить Аполлинарія къ бол'ве основательному и общирному труду, направленному противъ знаменитаго учителя неоплатонизма. Юліанъ, какъ и его учителя, преклонялись предъ "Тирскимъ старцемъ" и Ливаній прямо называетъ Юліана "сыномъ Порфирія" 2). Въ своихъ книгахъ противъ христіанъ Юліанъ, действительно, пользовался Порфиріемъ, и Ливаній 3) и Іеронимъ 4) прямо сопоставляють первый книги Юліана съ книгами Порфирія, второй-мнівнія обоихъ. Противо-христіанская литература и въ древности не отличалась богатою производительностью мысли, и какъ самъ Порфирій пользовался Цельссмъ <sup>5</sup>), такъ Юліанъ снова воспроизводиль мысли Порфирія. Весьма возможно, что резкія литературныя нападки и обличенія, какимъ подвергнуто было Порфиріево сочиненіе позднейшими писателями христіанскими, и побудили Юліана къ тому, чтобы въ новомъ трудъ противъ христіанъ вновь обосновать и развить возраженія Тирскаго старца, защищая вмъстъ съ тъмъ и его честь 6). Въ такомъ случаъ было бы весьма понятно какъ то, почему образованность Аполлинарія огорчала Юліана 7), такъ и то, почему Аполлинарій, заявившій себя апологетическими трудами при жизни Юліана, не занимался, однако, разборомъ его сочиненія противъ христіанъ.

<sup>1)</sup> Bibl. Graec. VII, p. 662.

<sup>2)</sup> Apud Socrat. H. E. III, 23.

<sup>3)</sup> Cit. loc.

<sup>4)</sup> Comm. ad Math.; cp. Neumann, cit. op. p. 238.

<sup>5)</sup> Cf. Keim., Celsus, Wahres Wort, Zurich. 1873, s. 28, anm. 2.

<sup>6)</sup> Cf. Fabricius, cit. op., p. 663.

<sup>7)</sup> Soz. V, 18.

Составивши себъ представленіе объ апологетической дъятельности Аполлинарія, ея характерв, направленіи и мотивахъ, мы и можемъ теперь перейти къ обсужденію принадлежащей новъйшему времени попытки приписать авторству Аполлинарія "Увъщательное слово къ эллинамъ". дошедшее до нашего времени съ именемъ св. Густина Философа, знаменитаго апологета ІІ-го века, Попытка эта сделана темъ же ученымъ Дрэзеке, патристическихъ работъ котораго намъ приходилось не однажды касаться ранве, и имътъ дъло съ однимъ изъ выдающихся по своей типичности произведеніемъ, долгое время признававшимся за сочиненіе Іустина 1). Это есть извістное "λόγος παραινετικός προς Ελλήνας, или, какъ оно чаще обозначается въ наукъ, "Cohortatio ad gentiles" т. е. Увъщание къ язычникамъ (эллиннамъ) <sup>2</sup>). — Что "Увъщаніе" не принадлежить къ подлиннымъ произведеніямъ св. Іустина Философа 3), имя котораго оно носить во всёхъ своихъ рукописяхъ 4), это въ настоящее время стало въ наукъ прочно обоснованнымъ и общепризнаннымъ фактомъ. После того какъ Земишъ въ своей монографіи объ Іустинъ 5) сдълаль последнюю, не убъдившую его самого 6), попытку защитить принадлежность Iyстину этого апологетическаго произведенія, научныя изследованія открыли новыя данныя, указывающія на позднівішее время составленія этого сочиненія, и ихъ отрицательный въ отношеніи къ авторству Іустина результать болбе уже никъмъ не оспаривается 7). Но будучи согласны между

<sup>1)</sup> Эта гипотеза Дрэзеке раскрыта имъ въ Brieger's Zeitschr. f. K.—G., VII, 1885, ss. 257—303 и въ "Apollinarios v. Laodicca", ss. 83 - 99.

<sup>2)</sup> Лучшее изданіе его въ "Otto, Corpus apologetarum saeculi secundi"; мы пользуемся 3-мъ изданіемъ этого сборника, Jenae, 1979, voll. Ш., t. П, р. 18—126.—Русскій переводъ его см. въ "Памятникахъ древне-христіанской письменности", изд. о. Преображенскаго, Москва, 1863, т. 4, стр. 43—90.

<sup>3)</sup> Принадлежность Ув'вщанія Іустину первый оспариваль Гюльземань, а затівмъ Увинъ, Циглеръ, Гербигъ, Арентъ и Мёлеръ; см. Otto, De Justini mart. scriptis et doctrina, c. V, p. 38 sqq.

<sup>4)</sup> Cm. Otto, Corpus apolog., Prolegom. c. 1.

<sup>5)</sup> Semisch., Justin d. Martyrer, Breslau, 1840, I, s. 105 ca.

<sup>6)</sup> Какъ это видно изъ его статьи, написанной позднее монографіи и помещенной въ Herzog'a Real.-Encycl., VII, s. 185. 186.

<sup>7)</sup> Cm. Harnack, Uberlieferung d. griech. Apologeten, Texte und Unter-

собой въ признаніи непринадлежности "Увъщанія" св. Іустину, ученые досель не могли прійти къ определенному взгля ду не только относительно его действительнаго автора, но и касательно времени его появленія. Фольтеръ считаеть его прои зведеніемъ второй половины втораго въка и автора его указываеть въ лице св. Аполлинарія Іерапольскаго 1):Барденвегеръ, не определяя личности автора "Увещанія", время его появленія полагаеть въ концѣ 2-го или началѣ 3-го вѣка 2); Гарнакъ въ своемъ сочинении объ апологетахъ отнесъ было его ко второй четверти III-го въка 3), но потомъ измънилъ свое мненіе и призналь его памятникомъ после -- Константиновской эпохи 4). Причина этой неустойчивости ученыхъ сужденій о происхожденіи Увъщанія ясна: Увъщаніе принадлежить къ числу техъ произведеній древне-церковной письменности, которыя, при отсутствіи прямыхъ витішнихъ свидътельствъ и положительнаго преданія о времени своего появленія, и въ своемъ содержаніи не им'йють опред'вленныхъ, бросающихся въ глаза признаковъ и указаній на обстоятельства ихъ возникновенія. Въ изследованіи сочиненій подобнаго рода первымъ и важнымъ деломъ является установка тёхъ хронологическихъ терминовъ, въ предёлахъ которыхъ они могли быть написаны, а затъмъ уже и разы. сканіе возможнаго или въроятнаго ихъ автора. Излагая гипотезу Дрэзеке, мы и последуемъ этому плану и прежде всего попытаемся отв'ятить на вопросъ: на какой періодъ времени падаетъ появленіе Увъщанія?

Въ древне-церковной письменности ясные слѣды знакомства съ Увѣщаніемъ начинаются довольно поздно. Св. Іоаннъ Дамаскинъ былъ первымъ писателемъ, знавшимъ и цитовавшимъ его подъ именемъ "Увѣщательнаго слова къ

such... 1, 1—2, 1882, s. 156—158; Volter in Zeitschr. f. wissensch. Theolog. 1883, 180—216; Neumann in Harnack's Theolog. Literatur Zeit., 1883, Nr. 25; Harnack, Geschichte d. altchrist. Literat., 1, 108. 109. Bardenweher, Patrologie, 1894, s. 92.

<sup>1)</sup> Volter, Uber Zeit und Verfasser d. pseudo-Justin. Cohortatio ad Graecos", Zeitschr. f. wiss. Theol., 1883, 180-216.

<sup>2)</sup> Cit. op., s. 92.

<sup>3)</sup> Uberlieferung d. griech. Apolog., s. 157; cf. anm. 130.

<sup>4)</sup> Geschichte d. altchrist. Liter., I, 113.

эллинамъ" 1). По реферату Фотія 2), съ нимъ знакомъ быль еще Стефанъ Говаръ, писатель VI-го въка, хотя и неизстно, подъ какимъ заголовкомъ это сочинение предлежало ему,---и только. Уже ученому прилежанію мы обязаны открытіемъ теснаго сопракосновенія между Увещаніемъ и книгами св. Кирилла Александрійскаго противъ Юліава. Александрійскій апологеть — епископъ многократно и буквально заимствуеть изъ Увъщанія целыя тирады 3), такъ что, по словамъ Гарнака, только то наблюдение, что Увъщание не могло быть составлено въ после-Константиновский (послъ-Кирилловскій?) въкъ, даеть въ себъ единственный аргументь, какой можно противопоставить гипотезь, что авторъ его списывалъ съ св. Кирилла 4). До Кирилла литературные памятники христіанской древности не показывають несомивнимы следовь знакомства съ Увещаніемь, а потому и первымъ терминомъ (terminus ad quem), опредъляющимъ хронологическій пункть, позже котораго Ув'ящаніе не могло возникнуть, мы должны признать первую половину пятаго въка т. е. эпоху литературной дъятельности св. Кирилла. Чтобы разыскать второй терминъ (terminus a quo), ранње котораго Увћијание не могло быть составлено, намъ -слъдуетъ опредълить то, какими сочиненіями языческой и христіанской древности авторъ Увінанія пользовался при составленіи своего апологетическаго труда?.

Обращаясь съ этимъ вопросомъ къ содержанію Увѣщанія, легко открыть въ немъ ясные слѣды знакомства прежде всего съ псевдо-Плутарховымъ сочиненіемъ "περὶ τῶν ἀρεσκόντων φιλοσόφοις φυσικῶν δογμάτων". Въ третьей главѣ авторъ Увѣщанія спрашиваетъ язычниковъ: "кого же еще (кромѣ поэтовъ) вы почитаете учителями вашей религіи?"—и, отвѣчая на него, перечисляетъ мнѣнія эллинскихъ фи-

<sup>1)</sup> S. Johann. Damasc. oper., ed. Le-Quien, II, p. 781.

<sup>2)</sup> Photii Bibl., c. 232, ed. Becker., p. 290.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Вотъ эти мъста Увъщанія (по изданію Отто) и книгъ противъ Юліана (ed. Auberti, Lutetiae, 1638, t. IV): Coh. c. VI, p. 36. BC.—Adv. Julian. p. 48. BC.; c. VI, p. 38. A.—48. BC.; IX, 44, D—15, E; X, 50, B—180; XI, 54, B—15, E; XV, 60, DE—26; XV, 62, B—33; XVIII, 62, A—32; XIX 70, С—30; XX, 72, D—34, E; XXП, 78, E—23; XXXVIII, 126, B—31.

<sup>4)</sup> Uberliefer. d. griech. Apol., s. 157, anm. 130.

лософовъ о началъ сущаго 1). Откуда же авторъ почернаетъ эти свёдёнія? -- Обстоятельный отвёть на это даеть изслёдованіе Дильса, появившееся въ 1879-мъ году 2). По результатамъ, добытымъ Дильсомъ, въ основъ цитатъ церковныхъ писателей по исторіи эллинской философіи лежать два сочиненія, относящіяся къ этому предмету: сочиненіе жеоі т. доебхотот богатот "Аэція, жившаго въ конць перваго или началъ втораго въка 3), и еще болъе популярное извлеченіе изъ него, приготовленное въ срединѣ втораго стольтія и изданное подъ именемъ Плутарха, заголовокъ котораго мы уже сообщили. Этимъ последнимъ сочинениемъ и пользуется авторъ Увещанія, буквально или только съ немногими отступленіями воспроизводя его сообщенія касательно ученія философовъ о началь сущаго 4). Значить, и самое Увъщаніе могло быть написано не ранте второй половины II-го въка, — около ея средины, то есть, немного позднъе времени литературной деятельности Іустина.

Еще болве мы удалимся отъ эпохи Іустина, если изслвдуемъ отношеніе Увъщанія къ хроникъ Юлія Африкана. Въ 9-й главъ Увъщаніе, "на основаніи самыхъ достовърныхъ у (васъ) эллиновъ свидътельствъ", доказываетъ, что "Моисей быль гораздо древнье всьхъ мудрецовъ, поэтовъ, историковъ, философовъ и законодателей " 5). Относя время жизни Моисея къ эпохъ царей Огига и Инаха, оно опирается на следующихъ свидетелей: "Полемонъ въ первой книгъ своей греческой исторіи и Апіонъ, сынъ Посидонія, въ сочинении противъ іудеевъ и въ четвертой книгъ своей исторіи упоминають, что въ царствованіе Инаха, царя Аргосскаго, Іуден отложились отъ Амазиса, царя Египет-Также Птолемей скаго, и вождемъ ихъ былъ Моисей. Мендисій, разсказывая исторію египтянь, во всемь сходится съ ними. И авинскіе историки: Элланикъ, авторъ "Аттикъ", Филохоръ, Касторъ и Фаллосъ, Александръ Полигисторъ, равно какъ и ученъйшіе историки Іудейскіе Филонъ и Іосифъ говорятъ о Моисеѣ, какъ древнъйшемъ

<sup>1)</sup> Otto, р. 26; Преображенскій стр. 46. 47.

<sup>2)</sup> H. Diels, Doxographi Graeci, Berolini.

<sup>3)</sup> Имъ пользовались Өеодорить и Немезій (Diels, р. 45).

<sup>4)</sup> Cf. Diels, Proleg. p. 17; cf. pp. 276-280. 283. 285. 392.

<sup>5)</sup> Otto, p. 42; Преображенскій, стр. 54.

вождъ Іудоевъ" 1). Около полутораста лътъ тому назадъ было замічено близкое соотношеніе приведенной выдержки изъ Увъщанія къ цитируемому Евсовіомъ Косарійскимъ 2) місту хроники Юлія Африкана, въ которомъ послідній доказываетъ одновременность жизни Огига и Моисея 3), и возникшій съ тахи поръ вопрось объ отношенія Уващанія къ хроникъ Юлія обсуждался во всевозможныхъ направленіяхъ. 4). Въ настоящее время возможны только два его раменія: или авторъ Уващанія воспользовался готовой цитатой, скомбинированной Юліемъ 3), или оба они почернали свои свъдънія изъ одного общаго источника с). Изученіе разсматриваемыхъ местъ Увещанія и хроники склоняетъ насъ признать правильнымъ первое изъ указанныхъ решеній. Цитата Ув'єщанія не есть самостоятельный продукть ученой любознательности его автора; она носить на себъ явные сабды заимствованія изъ вторыхъ рукъ, такъ какъ не отвъчаетъ тому положению, въ пользу котораго она приводится. Рядомъ историческихъ свидътельствъ Увъщаніе хочеть доказать, что Монсей гораздо древиве всехъ эллинскихъ мудрецовъ, но изъ перечисляемыхъ имъ источниковъ только Птолемей, Апіонъ, Александръ Полигисторъ и историки і іздейскіе соотв'єтствують цієли, но за то ни Гелланикъ, ни Филохоръ, ни Касторъ, ни Фаллосъ 7) не знаютъ Моисея и не годятся въ свидетели утверждаемаго положенія. Непервоначальность цитаты Увещанія и ся зависимокть отъ Юліевой хроники особенно ясно видна изъ того,

<sup>1)</sup> Otto, с. IX, р. 42-45; Преображенскій стр. 54.

<sup>2)</sup> Euseb., Praepar. Evang., ed. Vigeri, Coloniae, 1688; X, 10, p. 490.

<sup>3)</sup> Первый обратилъ на это внимание англичанивъ Ashton; см. его издание Justini philosophi et mart. apologiae pro christianis, явившееся въ Кембриджъ въ 1768-мъ году уже послъ смерти автора († 1752).

<sup>4)</sup> Довольно общирная литература по этому вопросу указана у Гарнака. Uberlief. d. griech. Apol., 157, amm. 130.

<sup>5)</sup> Мивніе, высказанное еще Ashton'омъ.

<sup>6)</sup> Къ этому возэрвнію склонялся отчасти Гутшмидть (Beitrag. zu d. Fragment. d. griech. Histor., Fleicken's Jahrbuch., 1860, s. 703); поливе оно развито Фольтеромъ (cit. op.), предполагающимъ общій источникъ въ хроникъ Іуста Тиберійскаго,—современника Іосифа Флавія,—отъ сочиненія котораго до нашего времени ничего не сохранилось,—см. Vossius, De historicis graecis, l. D, p. 197—199; Lugduni, 1651.

<sup>7)</sup> Объ этихъ историкахъ см. у Vossius'a, cit. op., p. 8 cf. 448; 115 116; 158. 159; 417.

какъ оно пользуется свидетельствомъ Полемона по сравненін съ хроникой Юлія. Полемонъ, не им'явшій никакого новода касаться жизни Моисея, въ первой своей книгъ упоминаль, что при Апидь, сынь Фороноя, Аргивскомъ царь, часть египетскаго войска вышла изъ Египта и поселилась недалеко отъ Аравіи въ Палестинъ 1). Юлій Африканъ, ссылаясь на это изв'ястіе, разъясияеть его своимъ добавленіемъ: "разумѣя, очевино, отправившихся съ Моисеемъ., 2), и такъ какъ по синхронологіи Африкана Огигъ былъ современникомъ Форонея 3), то приводенное имъ и прокомментированное свидетельство Полемона является у него доказательствомъ одновременности Монсея и Огига. Авторъ же Увъщаніо безъ всякихъ добавленій обващаеть Полемона въ свидетели того, что "во времена Огига и Инаха упоминается о Монсев", и даже ставить его на первомъ месть; что въ хроникъ Африкана есть его личный выводъ, то въ Увъщани выдается за фактъ. Наконецъ, зависимость Увъщанія отъ хроники открывается и изъ 12-й ся главы, гдё приводится фраза: "до Олимпадъ у эллиновъ нътъ никакой достовърной исторіи" 1), — буквально находящаяся въ хроникъ Юдія <sup>в</sup>) и составляющая не мимоходомъ высказанное замъчание, какъ въ Увъщании, а основное положение синхронистическихъ таблицъ Юлія 6). Такъ какъ хроника Юлія написана не ранве 226-го года, которымъ она кончается, то и составление Ув'вщания, на основании его зависимости отъ хроники, должно относить къ половинъ III-го вѣка.

Дальнъйшее указаніе на время происхожденія Увъщанія даеть намъ 11-я глава этого сочиненія. Здъсь авторъ его,

<sup>1)</sup> Eusebii Praepar. Evang., X, 10, p. 480.

<sup>2)</sup> lbid.

<sup>3)</sup> Ibid., p. 488.

<sup>4)</sup> Otto, с. 12, р. 52; Преображ. стр. 58.

<sup>3)</sup> Eusebii Praepar., X, 10, p. 487.

<sup>6)</sup> Подробиве см. у Schürer'a, "Julius Africanus, als Quelle d. pseudo—Justin. Cohortatio ad Graecos, Zeitschr. f. Kirchengesch. П, 3, 319—331.— На сторонв этого вывода кромв ученыхъ, указанныхъ Гарнакомъ, стоятъ еще самъ Гарнакъ и Енгельгардтъ, "Das Christenthum Justinus Martyrers, Erlangen, 1878. s. 111.

обращаясь къ эллинамъ, пишетъ: "изъ сказаннаго достаточно обличается все невъдъніе и вся ложь, которыми исполнены ученія вашихъ философовъ, и потому вы, оставивши философовъ точно такъ же, какъ прежде и поэтовъ, можетъ быть обратитесь къ прорицаніямъ оракуловъ. Такое признаніе я слышалъ отъ нъкоторыхъ. Поэтому, почитаю нужнымъ сказать вамъ теперь (έν καιρῷ νυνί) то, что прежде (πρότερον) слышалъ о нихъ отъ васъ. Ибо, какъ вы сами говорите (ώς ἀυτοί φατε), когда нъкто спрашивалъ вашего оракула, какіе люди были когда либо благочестивые, то оракулъ далъ такой отвътъ:

"Одни лишь халден постигли премудрость, а также Евреи, Что Бога Царя самобытнаго чтили" 1).

Прямой смыслъ речи вместе съ настойчивымъ указаніемъ на то, что предлагаемое изроченіе оракула выслушано отъ эллиновъ, вынуждаетъ признать, что въ данномъ мъстъ авторъ Увъщанія имъеть въ виду какое либо языческое сочинение и притомъ более или менее популярное, изъ котораго онъ и заимствуетъ свое двустишіе. сочинениемъ, по догадкамъ ученыхъ, и былъ трудъ знаменитаго неоплатоника Порфирія, изданный имъ во время пребыванія своего въ Аеинахъ предъ 262 г. подъ заглавівмь "περί της έχ λογίων φιλοσοφίας". Значительное число выдержекъ изъ этого сочиненія, сохранившихся до нашего времени въ апологетическихъ трудахъ Евсевія и Осодорита, и дошедшихъ отдъльно фрагментовъ 2), даетъ право утверждать, что въ этомъ своемъ произведеніи ревностный неоплатоникъ съ одной стороны вооружался противъ обмана, царившаго въ то время въ дъле оракульскихъ вещаній, съ другой-погруженныхъ въ суевъріе своихъ современниковъ старался возвысить къ болбе достойному пониманію изреченій оракула. По замічанію Дрэзеке, та и другая сторона сочиненія отвінають характеру и смыслу приведенныхъ словъ Увещанія и уясняють ихъ. Конечно, этихъ общихъ признаковъ было бы недостаточно для того, чтобы призна-

<sup>1)</sup> Otto, c. XI, p. 50; Преображ., стр. 57.

<sup>2)</sup> Всв собраны и изданы Вольфомъ. Wolfii, Porphirii de philosophiis xe oracula hauriendis librorum religuiae, Berolini, 1856.

вать знакомство автора Увёщанія съ упомянутымъ сочиненіемъ Порфирія, если бы они не подкрёплялись болёе точными наблюденіями. Именно, одна выдержка изъ него, приведенная Евсевіемъ 1), содержить въ себё тоже самое изреченіе оракула, какое упоминаетъ псевдо-Густинъ. Здёсь Порфирій говорить о трудности найти путь къ Богу: эллины заблудились на этомъ пути, но варварамъ Богъ засвидётельствовалъ Себя, —и затёмъ приводитъ слова оракула: "Одни лишь халдеи постигли премудрость, а также Евреи.."

Правда, собирателей оракульскихъ изреченій среди грековъ было не мало, и Порфирій не былъ первымъ, взявшимъ на себя эту задачу. Собираніе и толкованіе оракульскихъ изреченій началось въ Греціи съ древнихъ временъ, и до Порфирія можно указать целый рядь лиць, шихся въ этой области <sup>2</sup>). Однако же несомивнию, что приводимый въ Увъщаніи оракуль позднъйшаго ироисхожденія: онъ обличаетъ собой автора іудея, скрывающагося подъ маскою халдея, такъ какъ по принятому тогда мивнію Зороастръ также училъ о почитаніи одного Бога. Поскольку все-же оракуль выставляеть истину халдейской религіи, здесь, кроме Порфирія, можеть быть мыслимь Юліань, халдеянинъ, собиратель подложныхъ изреченій, жившій при Маркъ Авреліи 3), но въ халдейскомъ сборникъ едва-ли могъ найти себъ мъсто іудейскій оракуль, --- въ добавокъ похвально отзывавшійся объ Евреяхъ і). Съ сборникомъ Юліана, пользовавшимся популярностью среди представителей неоплатонической школы, Порфирій вообще быль хорошо знакомъ, но приводимый оракуль онъ не могъ заимствовать отсюда, такъ какъ при написаніи сочиненія  $περί τῆς ἐχ λογίων φιλοσοφίας θιμε нε зналъ его <math>^{5}$ ). Τακимъ οббразомъ, источникъ, на который здесь ссылается псевдо-Iустинъ, мы должны искать не у Юліана, а у Порфирія, на котораго указываеть общій смысль ссылки и связь, въ какой приводится изреченіе. Какъ въ сочиненіи Порфирія

<sup>1)</sup> Praep. Evang. IX, 10, p. 413.

<sup>2)</sup> Cm. Wolfii, cit. op., c. 1V, p. 43 sq.

<sup>3)</sup> См. Lexic. Suidae подъ словомъ: Iovliavos.

<sup>4)</sup> Къ тому-же этотъ сборникъ имълъ цълію распространить идеи Зороастра, смъщанныя съ философіей Платона. См. Wolfii, cit. op. p. 66.

<sup>5)</sup> Wolf., ibid., p. 29.

это изреченіе цитустся въ доказательство того, что халдеямъ и Евреямъ присуще истинное богопознаніе, такъ и въ Увѣщаніи оно отвѣчаетъ на вопросъ, какіе люди были когдалибо благочестивые, то есть, владѣли истиннымъ богопознаніемъ, поскольку авторъ Увѣщанія отожествляетъ благочестіе съ богопознаніемъ 1). Порфирій составилъ свое сочиненіе περί τῆς ἐκ λογίων φιλοσοφίας предъ 262-мъ годомъ, но авторъ Увѣщанія цитируетъ его слова, какъ уже πρότερον высказанныя. Очевидно, что между изданіемъ въ свѣтъ Порфиріева сочиненія и написаніемъ Увѣщанія долженъ былъ пройти болѣе или менѣе значительный промежутокъ времени, который могъ бы оправдывать употребленную въ Увѣщаніи фразу. Значитъ, составленіе этого апологетическаго сочиненія мы должны отодвигать гораздо далѣе 262-го года, къ концу III-го или началу IV-го вѣка.

Къ IV-му въку насъ отсылаетъ и указаніе, находящееся въ 25-й главъ Увъщанія. Въ отдълъ, которому принадлежитъ эта глава, псевдо-Густинъ поставляетъ своею задачею доказать, что Платонъ, будучи въ Египтъ, познакомился съ ученіемъ Моисея о единомъ Богъ, но считая небезопаснымъ упомянуть предъ анинянами объ имени пророка, изложилъ заимствованное у Моисея ученіе, какъ свое собственное <sup>2</sup>). Въ подтверждение этого тезиса Увъщание приводить слова Платоновскаго Тимея: "надобно, по моему мнънію, прежде всего различать, что есть всегда сущее и не имъющее начала, и что бывающее, но никогда не сущее", -и здёсь находить полное тожество съ ученіемъ Моисея о Сущемъ. Чтобы яснве раскрыть это тожество, онъ обращается къ комментированію словъ Моисея и Платона и развиваетъ свою мысль следующимъ образомъ. "Въ словахъ: "Я есмь Сый", -- говоритъ онъ, -- Богъ желалъ показать Моисею въчность Свою, такъ какъ слово "сый" означаеть не одно какое либо время, но три-прошедшее, настоящее и будущее. Такъ и Платонъ употребляетъ слово "сый" для означенія безконечнаго времени въ своемъ

<sup>1)</sup> Впрочемъ, древніе церковные писатели часто допускали варіаціи въ передачъ чужихъ словъ. Такъ св. Кириллъ, который несомнънно пользуется Увъщаніемъ, при передачъ этого изреченія, уже измъняетъ вопросъ псевдо-Густина такъ: "кто мудръйшіе изъ народовъ?

<sup>2)</sup> Otto, с. 22, р. 76 sqq.—Преображенскій, стр. 68 сл.

раженіи "никогда не существующее": Слово "никогда" относится не къ прошедшему только, кака и пкоторые думаюта, но и къ будущему времени: такъ опредълили и свътские писатели. Поэтому, и Платонъ выразилъ прикровенно посредствомъ причастія мысль о вѣчности Божіей" 1). Тимей Платона служилъ предметомъ многочисленныхъ комментаріевъ въ неоплатонической школь, и выясняемыя псевдо-Іустиномъ слова по преимуществу вызывали разнообразное толкованіе у различныхъ представителей ея 2). Но ни комментаріевъ Порфирія, ни комментаріевъ Ямвлиха, которыя прежде всего здёсь приходять на мысль, не сохранилось до настоящаго времени. Только благодаря истолковательнымъ трудамъ последняго корифея неоплатонизма Прокла, полученныхъ отъ древности, возможно довольно точное и близкое возстановленіе мніній Порфирія и Ямвлиха по разнымъ пунктамъ Платоновскаго Тимея. Именно: изслъдованіе комментаріевъ Прокла показываеть, что этотъ неоплатоникъ, будучи противникомъ Порфирія въ дель пониманія ученія, изложеннаго въ Тимет, старался следовать во всемъ Ямвлиху, котораго онъ называетъ "ό θείος Ιάμβλιγος". Отсюда толкованіе, какое даеть намъ Проклъ въ разсматриваемомъ Увъщаніемъ мъсть Платона, должно намъ казать, какъ понималь его Ямвлихъ и (отчасти) Порфирій. Проклъ въ приводимыхъ словахъ Платона усматривалъ тоже или почти тоже, что и авторъ Увъщанія: онъ находиль здъсь ученіе именно о въчности всегда Сущаго или Бога; "всегда сущее есть въчное" 3), -- говорить онъ: "это мит кажется, -- продолжаетъ онъ въ другомъ мъстъ 4), -- показываетъ и прибавка "не имъющее начала"..., не такъ, какъ нъкоторые говорять, что ради ясности то del бу истолковывается чрезъ (прибавку) γένεσιν δέ ούκ έχον, и не такъ, какъ другіе утверждають, что Платонъ хотвль одно и тоже выразить положительно и отрицательно, но такъ, что всегда сущее само по себъ должно мыслить внъ всякаго

<sup>1)</sup> Otto, c. 25, p. 86—89; Преображ. стр. 73.

<sup>2)</sup> Cm. Procli Commentarius in Platonis Timaeum graece recens. Scheider. Vratislaviae, 1847, p. 163: "των έξηγητων άντιλογίαι πρὸς άλλήλους οὐκ ολίγαι περὶ τούτου γεγόνασιν".

<sup>3)</sup> τὸ δὲ ἀεὶ ὄν ἐστιν αἰώνιον,—ibid., p. 166.

<sup>4)</sup> Ibid., p. 167.

изивненія во времени". Предлагаемый Прокломъ комментарій словъ Платона въ данномъ месте, какъ и во многихъ другихъ, имфетъ свой источникъ въ авторитетъ Ямвлиха. Правда, въ частностихъ здёсь Проклъ даже полемизируетъ съ Ямвлихомъ 1); по мивнію Прокла, всегда сущее есть міръ идей, міръ разумный, о готтос хооцос, тогда какъ по Ямвлиху всегда сущее лучше родовъ и видовъ сущаго в стоить въ вершинъ разумной сущности <sup>2</sup>). Но уже отсюда видно, что Ямвлихъ еще выше ставилъ то сей бу, чемъ Проклъ, и что Проклъ, признавая общій смыслъ толкованій Ямвлиха, расходился съ нимъ только въ частностяхъ.-Если такъ и если авторъ Уввицанія не могь пользоваться Прокломъ, какъ жившимъ несомненно позднее его, то въ ссылкъ псевдо-Густина на свътскихъ толкователей Тимея мы имфемъ указаніе по всей вфроятности на комментаріи Ямвлиха и витесть съ тыть обязываемся относить появление Увѣщанія ко второй половинѣ IV вѣка.

Указанный terminus a quo Дрэзеке подтверждаеть еще следующимъ наблюденіемъ. Развивая свою мысль о зависимости эллинской философіи отъ ученія Моисея, авторъ Увъщанія между прочимъ старается доказать, что а) Пивагоръ училъ о единомъ Богв и б) что это учение онъ принесъ изъ Египта. Въ обосновани обоихъ положеній онъ покоится на указаніяхъ біографовъ Пинагора и, въ числё другихъ цитируемыхъ словъ этого философа, приводитъ такое изречение: "единица имъетъ мъсто въ томъ, что постигается умомъ, а одно-въчислахъ" 3). Это изречение буквально повторяется въ анонимномъ жизнеописании Ииноагора, четанномъ Фотіемъ 4), и, --- въ виду прямой ссылки автора Увъщанія набіографовъ, какъ свой источникъ въ свъдъніяхъ о Пинагоръ, --- оченидно заимствовано изъ упомянутаго сочиненія. Хотя въ наукъ еще не ръшенъ вопросъ о времени написанія этой анонимной біографіи Пивагора, но во всякомъ случав несомивнно, что она была составлена спустя нъкоторое время послъ появленія Порфиріевой жизни

<sup>1)</sup> Cm. pp. 165. E. 166. C.

<sup>2)</sup> p. 665.

<sup>3)</sup> Otto, с. XIX, р. 70; Преображенскій, стр. 65.

<sup>4)</sup> Bibl. c. 249; ed Beck., p. 438.

Пинагора; токстъ первой, сохранившійся у Фотія, въ настоящее время обыкновенно служить средствомъ для возстановленія и критики текста последней 1). Значить, и эта цитата автора Увещанія указываеть на появленіе его не ранее IV-го века 2).

Такимъ образомъ, на основаніи изложенныхъ данныхъ, время составленія Увъщанія мы должны полагать между второй четвертью IV-го въка и временемъ св. Кирилла Александрійскаго. Вытекающее изъ внішнихъ указаній, это заключение соотвътствуетъ и внутрениему характеру Увъщанія. Этотъ направленный противъ язычества трудъ неизвъстнаго апологета поражаетъ тою своею особенностью, что въ содержаніи его собственно ніть защиты христіанства. Его задача-опровергнуть ученіе о богахъ эллинскихъ поэтовъ и философовъ и, притомъ, не столько опровергнуть, сколько показать, что всв источники религіознаго знанія язычниковъ учатъ тому же, чему учитъ и христіанство. Въ немъ нътъ важнъйшихъ признаковъ апологетическихъ сочиненій II и III-го в'яковъ: упоминанія о пресл'ядованіяхъ и притесненіяхъ христіанъ со стороны язычниковъ, просьбъ о дарованіи равнаго и справедливаго суда, опроверженій тъхъ ложныхъ обвиненій и слуховъ, какіе ходили въ языческомъ обществъ относительно христіанъ и ихъ собраній и о которыхъ Евсевій въ своей исторіи <sup>3</sup>) замізчаеть, что въ его время они прекратились. Съ другой стороны, и то, что есть въ содержаніи Увінанія, гсворить за позднівшее его происхождение. Увъщание борется съ противникомъ уже побъжденнымъ и не дълаетъ ему ни малъйшихъ уступокъ; отношеніе его къ язычеству такого рода, что оно бол'ве

<sup>1)</sup> Cf. Nicolai. Griechische Literatur geschichte, 2 B., 2 H., 675., Magdeburg, 1877.

<sup>2)</sup> Дрэзеке двлаетъ попытку опредвлить точне время написанія этой біографія: указывая на тесную связь, въ какую повсюду поставляетъ эта "жизнь Писагора" Платона, Аристотеля и Писагора, и на то одушевленіе, съ какимъ авторъ ся говорить объ Асинахъ, онъ полагаетъ, что біографія, читанная Фотіємъ, составлена была въ эпоху Юліана какимъ нибудь ученикомъ Ямвлиха или къмъ либо изъ философовъ—друзей Юліана—Евфразіємъ, Евсевіємъ или Прискомъ (Zeitschr. f K.—G., VII, 289; Apollin. v: Laodic., s. 87. 88). Но этотъ выводъ Дрэзеке не имъетъ убъдительности и пока ничъмъ не подтвердился.

<sup>3)</sup> H. E. IV, 7.

всего прилично IV-му въку, когда христіанство, при полномъ сознаніи своей внутренней силы, противостояло язычеству и въ гражданскомъ отношении. Въ глазахъ автора Увъщанія язычество— "закоренёлый предразсудокъ предковъ 1), "древнее заблужденіе" <sup>2</sup>), которое держится еще благодаря только "прежнему упорству" 3) и боязни "погръщить противъ предковъ" 1). Очевидно, по взгляду автора, азычество есть нѣчто отжившее свое время, не соответствующее новымь обстоятельствамь; его удивляеть, что элливы еще все то (одбелю nondum) не хотять верить Священнымъ книгамъ христіанъ 5), и онъ находить, что теперь настало благопріятное время, чтобы оставить заблужденіе предковъ и обратиться къ Священнымъ сказаніямъ пророковъ 6). Въ этомъ отношенім характеристично уже самое вступленіе къ Увъщанію: "обращаясь съ увъщаніемъ къ вамъ, эллины, ---говорить авторъ, -- я прошу Бога, чтобы Онъ даровалъ... вамъ ръшимость оставить прежнее упорство и, освободившись отъ заблужденія предковъ, принять то, что вамъ полезно, не думая, что погръщите противъ предковъ, если ныни признаете полезнымъ ученіе, противоположное тому, котораго прежде они ошибочно держались" 7). Авторъ Увъщанія совершенно не знасть о томъ, чтобы язычники господствовали еще надъ христіанами, чтобы язычество имѣло какую либо поддержку въ государственной власти. Онь не предполагаеть также въ язычествъ непосредственной въры въ боговъ; источники языческой религіи, по его взгляду, въ ученіи поэтовъ, философовъ и оракуловъ, причемъ поэты уже потеряли свой кредитъ, "твердой же стъной" (с. III) язычества служать мудроцы и философы, и затвиъ прорицанія оракуловъ, къ которымъ нівкоторые въ язычествъ обращаются предпочтительные, чъмъ къ философамъ (с. XI). Изъ философовъ авторъ Увъщанія особенное впиманіе обращаеть на опроверженіе Писагора (с. IV. XIX),

¹) Otto, с. IX, р. 42; Преображ., стр. 54.

<sup>2)</sup> Otto, с. I, р. 20; с. 35, р. 112; Преображ., стр. 44. 84.

<sup>3)</sup> Otto, с. I, р. 18; Преображ., стр. 43.

<sup>4)</sup> Otto, c. I, p. 18; c. 35, p. 114; Преображ., стр. 43. 85.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Otto, c. IX, p. 42.

<sup>9)</sup> Otto, c. 35, p. 112.

<sup>7)</sup> Otto, с. I, р. 20; Преображенскій, стр. 43.

Платона (сс. V—VI; XX—XXVII; XXIX—XXXIII) и Аристотеля (сс. V—VI); это "знаменитьйте и славящеся добредетелью философы" (с. V), у которыхъ эллины хотять научиться совершенной и истинной религіи, причемь центральное место отводится анализу ученія Платона. Всв эти признаки въ своей совокупности указывають на тотъ моментъ въ исторіи борьбы христіанства съ язычествомъ, когда это последнее должно было уступить христіанству свои гражданскія преимущества и держалось, благодаря неоплатонической реакціи въ образованныхъ кружкахъ и грубому суевърію въ низшихъ слояхъ языческаго общества. Весьма замъчательно также отношение автора Увъщания къ сивиллинымъ изреченіямъ, которыя онъ противопоставляетъ прорицаніямъ оракуловъ языческихъ. Авторъ Увъщанія много потрудился для ознакомленія съ въщаніями сивиллы; онъ лично быль въ Кумв, месте прориданія древнейшей сивиллы, распрашивалъ тамъ проводниковъ о всемъ, что сохранила о ней память предковъ (с. 37), - и беретъ на себя задачу защитить подлинность и значение ея изреченій. Апологеты II и III вв. цитировали стихи сивиллы, какъ общепризнанный источникъ, какъ нъчто, не требующее дальнъйшихъ разъясненій 1). Апологеты позднъйшіе, Августинъ и Өеодоритъ, хотя и пользуются сивиллами, но не скрывають своихъ сомниній въ доказательной сили ихъ 2). Авторъ же Увъщанія, умъренно цитируя сивиллины книги, предполагаетъ сомнъніе въ ихъ подлинности и пишетъ такъ, какъ будто въ его время довъріе къ сивилламъ поколебалось, какъ будто среди людей, высоко ценящихъ образованіе и преклоняющихся предъ красотою метра, тщательностью словъ и стиховъ, были сильныя возраженія противъ подлинности сивиллиныхъ изреченій (с. XXXVIII). Далье. Авторъ знаетъ собраніе сивиллиныхъ стиховъ, состоявшее изъ нъсколькихъ книгъ, редактировныхъ въ одно цъло е 3).

<sup>1)</sup> Изв'ястно, что въ апологетическихъ трудахъ издревле находили себъ почетное м'ясто стихи сивиллъ, такъ что еще Цельсъ называетъ христіанъ отвъхдібтат. Vid. Orig. c. Celsum, 5, 61.

<sup>2)</sup> Cf. Real.-Encycl., t. XIV, p. 317.

<sup>3)</sup> Αвторъ такъ выражается о книгахъ сивилы... Σιβύλλη, ής τάς βίβλους εν πάση τη οἰκουμένη σώζεσθαι συμβαίνει (с. XXXVIII, р. 124). Отсюда выходитъ, что во время написанія Увъщанія было нъсколько книгъ

Онъ знакомъ съ дошедшими до насъ 3-й 1), 4-й 2) и 8-й книгами 3), и онъ, наконецъ, ясно намекаетъ на знаменитый акростихъ сивиллы, образующій слова: "Плооб Холоб Олоб Состір" 4). Извістно, что преимуществонная морча сивиллиныхъ стиховъ падаетъ на IV віжъ, какъ это видно изъ стиховъ Лактанція; точно также и собраніе ихъ въ одно цілое, равно какъ и стихи тенерешней VIII кн. суть діло позднівшаго времени, едва ли имівшее місто раніве IV-го віка 5). Что же касается до акростиха, то онъ извістемъ лишь нисателямъ IV-го віка—Евсевію и Лактанцію;

(v. 100; Orac. Sibyll., ed. Gallaei, p. 738).

Влижайшее отношение имъютъ съъдующие стихи:

και μορφώσει τον απ' αρχής

"Ανθρωπον πλασθέντα Θεού παλάμησιν έν άνταις,

"Ον τ' επλάνησεν ὄφις δολίως

Ω στε θεόν προλιπόντα λατρεύειν ήθεσι θνητοίς

<sup>(</sup>тас βίβλους) съ стихами синилы и что сив составлили одно целов. Последнее вытекветь какъ изъ способа выражения Увещания, такъ и изъ того, что для всехъ ихъ Увещание предполагаетъ одного автора, дравнюю Кумскую сивилу. Cf. adnotat. Marani ad с. XXXVIII

<sup>&#</sup>x27;) Cf. c. XVI, p. 64 et Orac. Sibyll., ed. Alex., v. 7-9; III, 721-723.

<sup>2)</sup> Cf. c. XVI, p. 64 et Orac. Sibyll., 1V, 24-30.

<sup>3)</sup> Въ главъ 38-й авторъ Увъщанія говорить: "изъ сказаннаго Сивиллой узнайте, сколько благъ вамъ доставила ясмо и отперыно провозвъстивніяя пришествіе Спасителя Нашего Інсуса Христа, Который (δς) сый Слово Божіе, необъятное по могуществу Своему, воспринявши человъка, созданнаго по образу и подобію, возвратиль насъ къ богопочтенію нашихъ древнихъ предковъ, оставивши каковое потомки яхъ обольщеніемъ злаго демона были вовлечены въ почитаніе несущихъ боговъ (с.ХХХVІІ), р. 122—125)". Соотвътственное этой характеристикъ содержаніе даетъ VIII-ая книга сввильъ. Тамъ также Христосъ называется Словомъ, которому все повинуется кай λόγος ὁ κτίζων μορφάς, ῷ πάνθ' ὑπακούει

<sup>(</sup>v. 85—88; ed. Ga'laei, p. 733; v. 259—263 ed. Alex.).

4) Это видно изъ вастойчивато указанія автора Ув'єщанія на то, что Сивилла "ясно и открыто" провозв'єтила припествіє Спасителя Нашею Імсуса Христа: " $\pi$ τν τοῦ σωτής ος ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ ἄφιδιν σαφῶς καὶ φανερῶς προαγορεύουσα (c. XXXVIII, p. 122 c.)" и въ другой разъ: " $\pi$ ερὶ τῆς τοῦ σωτής ος ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ μελλούσης ἔσεσθαι παρουσίας... προαναφωνούσα (p. 124 E)". Надо зам'єтить, что это единственныя м'єта Ув'єщанія, гдів авторъ—христіанинъ называеть ния Імсуса Христа, и что онъ, сближая вовзрінія философовъ съ ученіемъ Моксея, всюду держится строгой и точной терминологіи.

<sup>5)</sup> Cf. Real-Encycl., t. XIV, art.: Sibyllen; Dechent, Die altchristl. Sibyllen-schriften, Zeitschr. f. K.—G., II, 1878, 4, 481,

если бы его знали раннъйшіе апологеты, то они не преминули бы воспользоваться имъ. Такимъ образомъ, и на основаніи внутренняго характера Увъщанія мы приходимъ къ тому выводу, что оно составлено не ранъе IV-го въка, или точнъе, не ранъе времени Константина Великаго.

Трудные рышить другой вопрось относительно Увыобследуемаго KTO MOIM быть авторомъ manis: ненія въ преділахъ указаннаго времени? Само Увъщаніе въ своемъ содержаніи не даеть никакихъпрямыхъ укаавтора. Въ немъ есть намеки заній на CBOETO біографическія обстоятельства лица, писавшаго Ув'ящаніе, но эти намеки слишкомъ общи и неопределенны для того, чтобы ясно выдёлить автора изъ ряда многочисленныхъ писателей IV-го въка. Такъ, Увъщание свидътельствуетъ, что авторъ его путешествоваль въ Италію, быль въ Кумъ, кампанійскомъ городів (с. XXXVII), что онъ посінцаль Александрію, видель уцелевшіе остатки домиковь LXX-ти толковниковъ въ Фаросъ (с. XIV), что онъ любилъ распрашивать туземцовъ и собирать преданія о различныхъ, интересующихъ его продметахъ, свидътельства, которыя съ точностью не указывають ни на одного извъстнаго теля IV-го въка. Увъщаніе рекомендуеть, далже, своего автора, какъ лицо, преданное интересамъ христіанства и ревнующее объ обращении эллиновъ. Оно наглядно раскрываетъ широкую его образованность въ свътскихъ наукахъ и особенно въ области философіи. Повзія классическаго міра, исторія философіи, всеобщая исторія, сочиненія Платона и Аристотеля-составляють неотъемлемое духовное достояніе автора, которымъ онъ свободно распоряжается для своихъ целей. Онъ знакомъ съ взглядами "учителей литературы (с. XII)", съ "біографами Пивагора" (с. XIX), съ экзегетами Платона (с. XXV), какъ бы давая понять, что ему далеко не чужды были научные интересы своего времени. Не мало сочиненій онъ называеть по имени: сюда принадлежать -- изъ области поэзіи: Иліала и Олиссея Гомера, которыми онъ свободно пользуется при всякомъ удобномъ случать (сс. II, V, VII, XXIV, XXV, XXXVIII, XXX), "клятвы" (с. XV) и "пъснопънія"(с. XXXVI) Орфея и книги сивиллы; изъ области исторіи: "первая книга греческой исторіи" Полемона, "сочиненіе противъ Іудеевъ и четвер-

тая книга исторій Апіона, "исторія Египта" Птолемея Мендисія, "Аттики" Филохора, "первая книга исторій" Діодора и "Гудейская археологія" Іосифа Флавія (с. ІХ); изъ области философіи особенно поражаеть близкое знакомство автора съ сочиненіями Платона: онъ выразительно цитируетъ слъдующія произведенія философа: "Тимей (сс. XII, XXII и др.) ", "Республику (сс. XXVI; cf. V, XXVII) " "Федръ (c. XXXVII; cf. VI. XXXI)", "разговоръ съ Менономъ (с. XXXII и XXXVII)", и кромътого онъ обнаруживаетъ знакомство съ "Апологіей Сократа (сс. XX и XXXVI)" и съ соч. "De legibus (с. XXIII)" Платона, равно какъисъ Аристотелевскимъ "De mundo (с. V)". Какъ мы видъли, ему извъстны сочиненія псевдо-Плутарха, откуда онъ заимствуеть свои сведения по исторіи философіи, хроника Юлія Африкана, философскія творенія Порфирія и Ямвлиха и изследованія о жизни и ученіи Пинагора. Близкое знакомство автора съ космогоніями Гомера и Гезіода (с. II), съ мистическими стихосложеніями псевдо-Орфея 1), Аристофана 2), псевдо-Софокла 3) и сивиллъ, равно какъ и съ изреченіями Аммона и Гормеса (с.

<sup>1)</sup> С. XV. Орфическіе стихи излагавшіе ученіе о происхожденіи боговъ, изучались уже во времена Платона (въ федръ онъ называетъ ихъ ἀπόθετα έπη) и носили названіе ἰερῶν λόγων (cf. Suidae, Lex., ed. Berh., II, 1174). Интерполированная какимъ нибудь іудеемъ часть ихъ и была взвѣстна въ древне-христіанскомъ мірѣ подъ именемъ ποιημάτων τῶν κατὰ ἰερῶν λόγων (Cf. Eus. Praep. Ev., XIII, 12, 5, ed. Dindorf. 11, 10, et Clem. Cohort. ad Graec. VII) или διαθηκῶν (завѣтовъ) (Cf. De monarch. c. 2; ed. Otto, p. 132. 134), которые и цитируетъ авторъ Увѣщанія, называя ихъ просто пъснопівніями (с. XXXVI). Этими стихами пользовались Таціанъ (огат. ad Graec. c. 8), θеофилъ (ad Autol. Π, 36), Климентъ (Protrep., с. 7, 74; Storm. V, 12), Кириллъ Алекс. (Adv. Jul. I), θеодоритъ (De cur. Graec., aft., I).—Другія псевдо-Орфическія стихи, названныя авторомъ "Оρхос—клятвы" позднѣйшими писателями (Кедринъ, Іоаннъ Малала, Свида) усвояются Ерму Тривеликому (См. Lobeck'а Aglaophamus sive de theologiae mysticae, 1829, а также изданіе Германа Orphica).

<sup>2)</sup> С. XII. Это, конечно, не тоть Аристофанъ, который осмѣивалъ Сократа. Есть мнѣніе (Langus'a), что здѣсь Аристофанъ поставленъ ошибкой перевисчика вмѣсто Аристотеля, но, кажется, вѣрнѣе догадка Сульбургія, что здѣсь имѣется въ виду Аристофанъ, библіотекарь Птоломея (Otto, р. 64). Послѣднее вѣроятнѣе потому, что стихи носятъ на себѣ печать александрійскаго спекулятивнаго духа.

<sup>3)</sup> С. 18. Приводимыхъ авторомъ стиховъ у трагика Софокла нътъ; они принадлежатъ поздиъйшему времени.

XXXVIII), свидѣтельствуютъ, что онъ интересовался исторіей эллинской религіи и изучалъ ея источники. Самый планъ сочиненія, его построеніе и языкъ цоказывають въ немъ человѣка, получившаго солидное риторическое образованіе и не мало упражнявшагося въ искуствѣ діалектики. Какъ ораторъ, авторъ Увѣщанія стоитъ подъ замѣтнымъ вліяніемъ Демосеена и въ своихъ оборотахъ, въ языкѣ и стрееніи періодовъ, напоминаетъ знаменитаго творца Филипникъ. Наконецъ, выработанность метода и неукоснительное слѣдованіе ему, дѣлая самое сочиненіи лучшимъ въ родѣ себѣ подобныхъ, ясно говоритъ о литературныхъ талантахъ автора.

Кому бы изъ церковныхъ писателей IV-го въка могла приличествовать эта характеристика, составленная на основаніи свойствъ самого сочиненія? Поставивши подобный вопросъ. Дрэзеке решительно отвечаеть: "я умею назвать только одного (писателя), и это есть Аполлинарій Лаодикійскій 1)". Действительно, это предположеніе автора Увещанія въ лиць Аполлинарія, вполнь соотвытствуя тымь ключеніямъ, какія могутъ быть сделаны относительно времени составленія сочиненія, въ тоже время весьма удачно ръшаетъ главнъйшіе вопросы, возникающіе при чтеніи обсуждаемаго цамятника древне-церковной апологетики. прекрасно выясняеть отличительныя черты Увищанія; въ немъ находятъ какъ бы свое фактическое подтверждение всъ ть извъстія объ образованности Аполлинарія въ свътскимъ наукахъ, какія древность оставила для нашего времени. Придичествують Аполлинарію также и тв мелкіе біографическіе намеки, какіе делаеть Увещаніе на своего автора; мы уже знаемъ, что Аполлинарій путешествоваль въ Италію въ 356-мъ году и значительное время, быть можеть, до смерти Констанція пробыль въ Египть. Въ догадкь Дрэзеке находить себь объяснение даже такая черта, какъ привязанность автора Увъщанія къ Демосоену; какъ ученикъ Ливанія, извъстнъйшаго тогдашняго комментатора Демосеена, глубоко преклонявшагося предъ нимъ и подражавшаго его слогу, Аполлинарій близко быль знакомь съ ораторскою річью Демосеена и, какъ показывають остатки его литературной дея-

<sup>1)</sup> Zeitschr. f. K.-G, VII, 277. 278; Apollin. v. Laodic., s. 93. 94.

тельности, старался приближаться въ своихъ сочиненіяхъ къ риторическимъ пріемамъ его. Не маловажную опору гипотеза Дрэзеке получаетъ въ томъ, что содержание Увъщанія въ общемъ совпадаеть съ характеристикой, оставленной Созоменомъ относительно сочинения Аполлинария "За истину". Задача Увъщанія — таже, какую, по Созомену, преследоваль и Аполлинарій въ своемъ апологетическомъ труде; одинаковы также и средства къ ея разрѣшенію. Авторъ Увъщанія раскрываеть, что и поэты и философы эллинскіе уклонились отъ здраваго ученія о Богь, подвергаеть разбору ихъ воззрвнія и наглядно показываетъ ихъ "запутанность (с. IV)" и "взаимное несогласіе (с. VII)". Въ своихъ доказательствахъ авторъ не хочетъ покоиться на данныхъ книгъ Св. Писанія; онъ прямо заявляетъ, ано \_ попытается локазать " свои положенія изъ божественныхъ, находящихся у христіанъ повъствованій (с. ІХ), и вполнъ резонно оправдываетъ этотъ методъ, говоря, что если бы христіане раскрывали превосходство своего ученія на основаніи только своихъ, лежащихъ ихъ церкви, книгъ, то конечно возбудили подозрѣнія со стороны эллиновъ, которые по своему упорству еще досель не хотять върить имъ (с. XIII, сf. с. IX). Въ гл. 14-34 онъ распространяется о томъ, что руводители и авторитеты эллинскіе на пути богопознанія, какъ-то Орфей, Гомеръ, Писагоръ и Платонъ, не безъ противоръчія себъ и даже противъ воли высказывали истины, согласныя съ христіанствомъ, которыя они узнали отъ Моисея, и путемъ знакомства съ его сочиненіями улучшими свои понятія о Богъ. Словомъ, если содержаніе Увъщанія сравнить съ тъми представленіями о сочиненіи Аполлинарія за истину, какія можно себъ составить на основаніи извъстія Созомена въ связи съ обстоятельствами того времени, то оно оказывается вполнъ имъ отвъчающимъ, за исключеніемъ лишь одного надписанія. Но и это последнее затрудненіе можетъ быть легко устранено; по предположенію Дрэзеке, описываемое Созоменомъ апологетическое сочинение Аполлинарія, подобно многимъ другимъ произведеніямъ древности, имъло двойной заголовокъ. Оно надписывалось, въροπτηο, τακτ: "ύπερ άληθείας ή λόγος παραινετικός πρός Ελλήνας

т. е. за истину или увъщательное слово къ эллинамъ 1)", причемъ Созоменъ сохранилъ первую часть заголовка, а вторая осталась въ преданіи, въ надписаніи псевдо-Іустинова Увъщанія. Предполагаемый Дрезеке двойной заголовокъ хорошо отвъчаетъ и содержанію Увъщанія: съ одной стороны, оно даетъ въ себъ защиту христіанской истины, съ другой, —увъщеваетъ эллиновъ, оставивъ свое древнее заблужденіе, обратиться къ истиннымъ учителямъ благочестія, —Моисею и пророкамъ.

При этомъ всестороннемъ подтвержденіи, какое получаетъ гипотеза Дрэзеке о тожествъ Увъщанія съ сочиненіемъ Аполлинарія "За истину", намъ все-же кажется возможнымъ и должнымъ сдёлать относительно ея нёсколько замёчаній, не лишенныхъ значенія для правильной ея оцінки. И прежде всего, наше внимание останавливаетъ на себъ то наблюденіе, что въ дошедшемъ до насъ Увѣщаніи нътъ никакихъ опредъленныхъ и ясныхъ указаній на время Юліана, которое оно, согласно гипотез Дрэзеке, должно было появиться. Періодъ правленія Юліана не быль столь безцветной эпохой въ исторіи христіанской церкви и темъ боле въ исторіи борьбы христіанства съ язычествомъ, чтобы современный ей апологеть могь обойти полнымъ молчаніемъ характеризующія ея явленія. Напротивъ, это было живое время, время возродившейся силы язычества, когда оно въ лицъ Юліана еще разъ взошло на тронъ римской имперіи и угрожало христіанству новыми притесненіями. Ожидать отъ Аполлинаріева сочиненія "За истину" указаній на эти особенности Юліановской эпохи мы должны не только потому, что онъ послужили для него прямымъ и естественнымъ поводомъ къ составленію апологетическаго сочиненія, но и въ силу яснаго свидетельства Созомена, что "книга" Аполлинарія имела въ виду "самого Юліана или греческихъ философовъ " 2). Какъ мы видъли, эти слова Созомена не могуть быть понимаемы въ томъ смыслѣ, что Аполлинарій полемизировалъ съ Юліаномъ, опровергая его сочиненіе противъ христіанъ, но все-же они должны обозначать собой то, что при составленіи своего труда, а равно и въ его содержаніи

<sup>1)</sup> Zeitschr. f. K.-G., VII, 300. 301.—Apollinar. v. Laodicea, s. 98. 99.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Soz. H. E. V, 18.

Аполлинарій останавливался на явленіяхъ, нашедшихъ себѣ мѣсто въ правленіе Юліана, и такъ или иначе касался личности самого царя; въ противномъ случаѣ, слова Созомена лишены были бы всякаго смысла. Ничего подобнаго, однако, не даетъ въ своемъ содержаніи Увѣщаніе; относительно Увѣщанія никоимъ образомъ нельзя сказать того, чтобы оно направлялось "противъ самого царя  $(\pi \rho \dot{\phi}; \alpha \dot{\phi} \tau \dot{\phi} v \ \beta \alpha \sigma \iota \lambda \dot{\epsilon} \alpha)$ ", какъ говоритъ это Созоменъ о книгѣ Аполлинарія; на Юліана и Юліановскую эпоху въ немъ пѣтъ ни малѣйшаго намека. Извѣстіе Созомена, такимъ образомъ, свидѣтельствуетъ скорѣе противъ гипотезы Дрэзеке, чѣмъ въ пользу ея.

Желая установить связь между Увъщаніемъ и временемъ Юліана, Дрэзеке пользуется дальнъйшимъ указаніемъ Созомена на то, что сочинение Аполлинария "За истину" читалъ Юліанъ и осудиль его. Такъ какъ свой апологетическій трудъ Аполлинарій опубликоваль ранье, чымь Юліань предпринялъ литературную полемику противъ христіанъ, то естественно ожидать, что и въ написанныхъ имъ въ 362 — 363 гг. кыпгахъ "хата хоютиачот" императоръ — язычникъ имълъ въ виду между прочимъ и нападенія Аполлинарія на греческую философію и здёсь въ подробностяхъ развиль то "хате́утот", о которомъ уведомляетъ Созоменъ. Сравнивая первую книгу Юліана съ Увъщаніемъ, Дрэзеке и находить "поразительныя совпаденія" между ними, вынуждающія у него то заключеніе, что Юліанъ зналъ Увещаніе и опровергалъ его положенія и что, поэтому, Увещаніе есть ничто иное, какъ принадлежащая въку Юліана книга Аполлинарія за истину 1). Главнъйшіе пункты, въ которыхъ выражаются эти "поразительныя совпаденія", состоять въ следующемъ. Въ противоположность автору Увъщанія, учившему о превосходствъ Моисея надъ всъми учителями языческой мудрости (гл. VIII, IX) и утверждавшему, что Платонъ въ своемъ ученіи о Богь и происхожденіи міра быль только ученикомъ Моисея и пророковъ, хотя изъ боязни предъ Ареопагомъ и "изъ страха цикуты" изложилъ его прикровенно (гл. ХХ), Юліанъ береть на себя задачу сравнить ученіе Моисея и Платона о Богв, чтобы показать, "кто лучше

<sup>1)</sup> Cm. Zeitschr. f. K.—G., VII, 295—299; Archiv f. Geschichte d. Philosophie, V, 1892, ss. 75—78.

и кто достойнъе Бога: Платонъ-ли, служившій идоламъ, или тотъ, о которомъ Писаніе говорить, что Богъ говорилъ съ нимъ устами къ устамъ? 1)". При этомъ Юліанъ съ особеннымъ вниманіемъ останавливается на изречепіи Платона, находящемся въ Тимев: "боги боговъ, которыхъ Я создатель" и подробно комментируетъ его <sup>2</sup>), а этимъ изреченіемъ авторъ Увъщанія и доказываль зависимость Платона отъ Моисея 3). Подобно Увъщанію, Юліанъ сопоставляетъ разсказы книги Бытія о насажденіи рая на востокъ, о Вавилонскомъ столпотвореніи и пр. съ минами Гомера и воззрѣніями Платона, дабы, вопреки автору Увѣщанія, если не предпочесть последнія, то по крайней мере уравнить ихъ съ сказаніями Библіи 4). Такъ какъ Увъщаніе, защищая христіанъ, повсюду заявляеть или предполагаеть тожество христіанства съ ученіемъ Моисея и пророковъ 5), то Юліанъ подвергаетъ особому обсужденію вопросъ: насколько христіане согласны въ своихъ воззрѣніяхъ съ Моисеемъ и пророками? 6). И какъ бы имъ въ виду именно автора Увъщанія, онъ спрашиваетъ: "почему же вы не остаетесь върными ученію Евреевъ и не почитаете закона, который данъ Богомъ? почему вы, оставивши наследіе отповъ  $(\tau \dot{\alpha} \ \pi \dot{\alpha} \tau \varrho \iota \alpha)$  и дов'врившись тому, что возв'вщали пророки, болье отличаетесь отъ нихъ, чыть отъ насъ эллиновъ" 7)? Если Увъщаніе приглашаеть эллиновъ оставить своихъ учителей и обратиться къ источникамъ истиннаго богопознанія, то-есть, Моисею и пророкамъ, то Юліанъ, наобороть, предлагаетъ слъдовать (намъ) эллинамъ 8) и съ желаніемъ сдълать упрекъ христіанамъ спрашиваетъ ихъ: "если чтеніе вашихъ сочиненій действительно удовлетворяетъ васъ, то зачёмъ вы пользуетесь эллинской литературой " 9)? Короче

<sup>1)</sup> Juliani librorum contra Christianos quae supersunt, rec. Neumann, Lipsiae, 1880, p. 170.

<sup>2)</sup> Ibid., p. 173-175.

<sup>3)</sup> Otto, c. 20, p. 72.

<sup>4)</sup> Contra Christ., p. 168.

<sup>5)</sup> Otto, pp. 40. A. C.; 48. D. и др.

<sup>6)</sup> Contra Christ., p. 210 sqq.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) lbid., p. 207.

<sup>8)</sup> Ibid., p. 188.

<sup>9)</sup> lbid., p. 204.

говоря, внимательное чтеніе книгь Юліана открываеть въ нихъ идущую непрерывною ценью полемику съ какимъ-то противникомъ-христіаниномъ, при чемъ положенія, которыя Юліанъ косвенно вкладываеть въ уста этого противника, оказываются тожественными съ основными идеями Увъщанія. Но достаточно-ли этого наблюденія для того, чтобы признать несомивннымъ знакомство Юліана съ Увъщаніемъ? На этотъ вопросъ мы должны были бы отвътить утвердительно, если бы Увъщаніе было единственнымъ сочиненіемъ, развивающимъ опровергаемыя Юліаномъ идеи. На самомъ же дёлё Увёщаніе представляеть собой только образець въ ряду подобныхъ себъ апологетическихъ произведеній церковной древности и ближайшую свою параллель имфетъ въ "Praeparatio Evangelica" Евсевія Кесарійскаго, гдѣ съ большою подробностью раскрыты тъ же самыя положенія, что и въ Увъщаніи. Такъ, идея о зависимости эллинскихъ учителей мудрости отъ Моисея и пророковъ лежитъ въ основъ всего апологетическаго труда Евсевія и опредъленно высказывается имъ въ 10-й его книгъ; 11-я и 12-я книги доказывають знакомство Платона съ ученіемъ Евреевъ путемъ сопоставленій, сдёланныхъ съ большею подробностью и обстоятельностью, чемъ въ Увещаніи; 13-же книга раскрываетъ превосходство ученія Моисея и пророковъ по сравненію съ возрѣніями Платона и убѣждаетъ читателя въ томъ, что Платонъ, хотя и приближался къ истинъ 1), но далеко не всегда высказываль столь правильные взгляды, какъ Моисей и пророки 2), при чемъ однимъ изъ аргументовъ, подтверждающихъ это положение, является выше упомянутое мѣсто Тимея, разсматриваемое Юліаномъ 3). Подобно автору Увъщанія, и Евсевій учителями истиннаго благочестія всюду называетъ Моисея и пророковъ и, такъ какъ его сочинение защищаетъ превосходство учения ихъ предъ эллинскими мнъніями, то онъ и приглашаетъ слъдовать лучше Моисею, чемъ Платону 1). Такимъ образомъ, сравнивая книги Юліана съ "Praeparatio Evangelica" Ев-

<sup>1)</sup> Praeparatio Evangelica, ed. Vigeri, Coloniae, 1681, l. XIII, p. 639.

<sup>2)</sup> Cf. Praep. Evang., XIII, 14. 15. 16. 18 и др.

<sup>3)</sup> Praep. XIII, 18, p. 703.

<sup>4)</sup> Praep. XIII, p. 639.

севія Кесарійскаго, мы легко можемъ открыть между ними такія же близкія соприкосновенія, какія Дрэзеке находить въ отношеніи къ Увъщанію, и всь ть мъста Юліановскаго сочиненія, въ которыхъ этотъ ученый читаетъ указанія на Увъщаніе, объяснить знакомствомъ Юліана съ твореніемъ Кесарійскаго епископа. И это объясненіе будеть несравненно въроятиве, чъмъ то, какое предлагаетъ гипотеза Дрэзеке. Дело въ томъ, что Юліанъ самъ по имени называетъ своего противника, съ которымъ онъ полемизируетъ; "а законы государственные", -- пишеть онъ въ своей первой книгъ, --формы суда, городское устройство, добродътель гражданская, проуспъяніе въ наукахъ, упражненіе въ свободныхъ искусствахъ, все-это не было ли у Евреевъ въ бъдственномъ и варварскомъ состояніи? И все-же жалкій Евсевій ( $\delta$  μογθηρος Εὐσέ $\beta$ ιος) хочеть найти у нихъ какіе-то гекзаметры, и восхваляеть занятія евреевь философіей, имя которой онъ услышаль у эллиновъ 1) ". Этотъ упоминаемый Юліаномъ "жалкій Евсевій" есть никто иной, какъ знаменитый апологеть и историкъ церкви Евсевій Кесарійскій, мивніе котораго, высказанное именно въ "Praeparatio evangelica 2)", и опровергаетъ Юліанъ въ приведенныхъ словахъ. Отсюда съ несомнънностью слъдуетъ, что Юліанъ зналъ и читалъ апологетическое сочинение Евсевия 3) и въ своихъ книгахъ противъ христіанъ имълъ въ виду его, а не Увъщаніе. И, дъйствительно, если всмотръться ближе въ мъста, указываемыя Дрэзеке въ пользу своей гипотезы, то можно замътить, что всъ они вполнъ объясняются только изъ Евсевія, а не изъ автора "Увъщанія"; такъ, цитата изъ "Тимея" Платона, приводимая Юліаномъ и комментарій къ ней присоединяемый 4), болъе согласуются не съ Увъщаніемъ, а съ Евсевіемъ, обличавшимъ несостоятельность изложеннаго здёсь Платономъ ученія о вёчности свётилъ не-

<sup>1)</sup> Contra Christ., p. 202. 203.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Praep. XI, 5, p. 513.

<sup>3)</sup> На это указываеть точность его цитаты: "Εὐσέβιος...,—говорить Юліань, — φιλοτιμεῖται λογικὴν είναι πραγματείαν παρά τοῦς Έβραίοις (p. 203)", соотвътствующая же глава Евсевія носить такой заголовокь: "περὶ τῆς παρ' Έβραίοις λογικῆς πραγματείας".

<sup>4)</sup> Contra Christian., p. 173-175.

бесныхъ 1). Точно также и сопоставление между космогонией Платона и новъствованіомъ книги Бытія о твореніи міра и человъка у Юліана направляется противъ Евсевія, а не противъ Увъщанія, такъ какъ Юліанъ упоминаетъ библейскій разсказъ о сотвореніи жены 3), разсматриваемый Евсевіемъ 3), но въ Увъщаніи обойденный полнымъ молчаніемъ. Эти и имъ подобныя мъста въ книгахъ Юліана, въ связи съ яснымъ указаніемъ его на личность оспариваемаго имъ противника, со всею наглядностью показывають, что предположение Дрэзеке о знакомствъ Юліана съ Увъщаніемъ не только излишне для той цёли, въ видахъ какой оно построяется, но и совершенно ей не соотвътствуетъ. Наконецъ, если даже мы и допустимъ, что Юліанъ зналъ Увъщание и опровергалъ его въ книгахъ противъ христіанъ, то и это никоимъ образомъ не можетъ свидътельствовать ни за принадлежность Увъщанія въку Юліана, ни за то, что авторомъ его былъ Аполлинарій 1).

Имѣя противъ себя извѣстіе Созомена о томъ, что сочиненіе Аполлинарія "За истину" было написано противъ Юліана т. е. содержало въ себѣ указаніе на его эпоху, гипотеза Дрэзеке въ то же время не находитъ прочныхъ опоръ себѣ и въ языкѣ Увѣщанія. Въ развитіи своихъ доказательствъ Дрэзеке останавливается и на этой сторонѣ дѣла; онъ находитъ сходство между языкомъ Увѣщанія и подлинными сочиненіями Аполлинарія въ риторическихъ особенностяхъ рѣчи, напоминающихъ Демосеена 5), но очевидно, что Демосееновская окраска рѣчи—признакъ слишкомъ общій для того, чтобы на немъ можно было гостроять какія либо точные выводы 6). Правда, отъ апологетическихъ

<sup>1)</sup> Praep. XIII, 18, pp. 703. 704;—К)ліанъ въ своемъ комментаріи словъ Платона защищаєть именно его ученіе о світилахъ.

<sup>2)</sup> Contra Christian., p. 167.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Praep. XII, 12, р. 585.

<sup>4)</sup> Zeitschr. f. K.-G., VII, 284-288.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) И самъ Дрэзеке не настаиваетъ на этомъ доводъ, такъ какъ въ статъъ объ Увъщани, приложенной къ изданию сочинений Аполлинария, овъ уже не возвращается къ нему.

<sup>6)</sup> Изъ самое послъднее время гипотезу Дрэзеке о знакомствъ Юліана съ Увъщаніемъ защищаль ученый Asmus въ Zeitschr. für wissensch. Theol., 1895, 1, ss. 115—155 (138—154); относительно его аргументовъ, однако, мы толжны сказать тоже самое, что уже сказано нами о доводахъ Дрэзеке.

сочиненій Аполлинарія до нашего времени не сохранилось ни одной строчки, а потому и у современнаго изследователя нътъ никакого матеріала для сопоставленій въ отношеній къ языку, но все-же и здёсь, но нашему митнію, можеть быть указано одно мъсто въ Увъщаніи, мало благопріятствующее гипотезѣ Дрэзекѣ. Именно, заканчивая свою рвчь къ эллинамъ, авторъ Увещанія пишеть: "обратитесь къ изреченіямъ Сивиллы и смотрите, сколько благъ она доставить вамъ, ибо ясно и открыто предсказываетъ пришествіе Спасителя Нашего, Который, будучи Словомъ Божіимъ, необъятнымъ по могуществу своему, восприняло человъка, созданнаго по образу и по подобію Божію" 1). Книга Аполлинарія "За истину" была написана въ 362-мъ году, то есть, около того времени, когда состоялся Александрійскій соборъ. Въ это время Аполлинарій уже занимался разъясненіемъ вопросовъ христологическихъ и раскрывалъ свое ученіе о единствъ во Христъ плоти и Бога, въ силу котораго Богъ и плоть составили въ Немъ одну природу 2). Поэтому, весьма невъроятно, чтобы въ книгъ, написанной въ началъ тъхъ же 60-хъ головъ, онъ высказаль ту мысль и употребилъ то выраженіе, противъ котораго онъ возставалъ всемъ своимъ ученіемъ. Понятіе "воспріятія", какъ мы знаемъ, Аполлинарій отвергаль во всёхъ своихъ сочиненіяхъ и видълъ въ немъ возрожденіе ереси Павла Самосатскаго. Можно-ли допустить, что только въ Увъщаніи онъ измъниль себъ и всталь въ прямое противорѣчіе съ воззрѣніями, съ упорнымъ постоянствомъ имъ зашишаемыми?

Основываясь на приведенныхъ замѣчаніяхъ относительно предложенной Дрэзеке гипотезы, мы, съ своей стороны, не считаемъ возможнымъ присоединиться къ ней и признать автора Увѣщанія въ лицѣ Аполлинарія, не смотря на внушительное количество данныхъ, указываемыхъ этимъ ученымъ. Изслѣдованіе Дрэзске объ Увѣщаніи дѣлаетъ весьма вѣроятнымъ его принадлежность IV-му вѣку, но еще не

<sup>1)</sup> Otto, c. 38, pp. 122-125.

<sup>2)</sup> Его посланіе "О единств'ть во Христ'ть т'та съ Божествомь", какъ мы видъли, должно падать на время, н'токолько болье раннее ч'ты Александрійскій соборь.

убъждаетъ окончательно въ тожестив его съ сочинениемъ Аполлинарія за истину. Для этого нізть твордыхь основаній въ свидетельстве Созомена, нетъ прочныхъ опоръ и въ языкъ Увъщанія. Самая мысль о томъ, что книга Аполлинарія за истину еще можетъ сохраняться по наше время въ числъ подложныхъ сочиненій, намъ кажется мало вѣроятной. Написанная ad hoc, въ виду временныхъ обстоятельствъ, она скоро должна была потерять свой интересъ въ глазахъ дальнъйшихъ покольній и раздълить судьбу со многими другими апологетическими твореніями, не дошедщими до насъ ни въ одномъ извлечении. Замъчательно, что изъ историковъ V-го въка о ней упоминаетъ только одинъ Созоменъ, родившійся и получившій воспитаніе въ Палестинъ, гдъ сочиненія Аполлинарія пользовались большею известностью, чемъ въ другихъ местахъ Востока 1). У позднъйшихъ же церковныхъ писателей мы не находимъ ни одного намека на знакомство ихъ съ этимъ произведеніемъ Аполлинарія.

## ГЛАВА ВОСЬМАЯ.

## Аполлинарій, какъ поэть.

Общая характеристика того направленія, къ которому относится поэзія Аполлинарія. — Поэтическая д'ятельность Аполлинарія въ царствованіе Юліана и въ поздн'яйшій періодъ его жизни. — Мстафразъ псалмовъ, какъ памятникъ его поэзіи. — Трагедія "Страждущій Христосъ"; разборъ основаній, приводимыхъ въ пользу принадлежности ея Аполлинарію.

Именемъ Аполлинарія, какъ поэта, обозначается то направленіе въ исторіи древне-христіанской поэзіи, которое своєю задачею поставляло оживленіе древне-классическихъ формъ поэтическаго творчества путемъ точнаго примѣненія ихъ къ содержанію, заимствованному изъ области христіан-

<sup>1)</sup> Такъ одно изъ извъстій о разсмотрънномъ нами подлогъ сочиненій Аполлинарія идетъ отъ Палестинскихъ монаховъ (Evagr. H. E, III, 21) Леонтій Византійскій, выдающійся знатокъ сочиненій Аполлинарія, жилъ въ Палестинъ (Loofs. Leont. v. Byzanz, s. 269—273); древній экземпляръ посланія Аполлинарія къ епископамъ Діокесареи найденъ былъ въ библіотекъ Андрея еп. Сидонскаго, слъдовательно, тоже почти въ Палестинъ (Migne, gr. s., t. 86, 2, с. 1969).

скихъ идей ¹). Начинаясь съ Климента Александрійскаго ²) и Менодія Тирскаго ³), это направленіе опредѣленно сформировывается въ IV и V вѣкахъ и свои послѣдніе отзвуки находитъ у Льва Мудраго ¹), Өеодора Продрома, Мануила Фила и нѣкоторыхъ другихъ византійскихъ писатолей ³). По сравненію съ той безъискусственной, но полной возвышенныхъ чувствъ поэзіей, которая, непосредственно выливаясь изъ глубины вѣрующей души, выражалась въ богослужебныхъ пѣснопѣніяхъ первенствующей церкви, это направленіе можетъ быть названо школьнымъ, искуственнымъ, риторическимъ. Представителями поэзіи этого рода были люди, получившіе блестящее образованіе, еще на школьныхъ скамьяхъ изучившіе творенія древно-греческихъ поэтовъ и обладавшіе часто изумительной способностью говорить языкомъ Гомера и Пиндара 6). Переходя изъ школы

<sup>1)</sup> Поэтическая дъятельность Аполлинарія и ея значеніе въ исторіи дальнъйшей христіанской поэтической литературы остаются до сихъ поръ необследованными въ должной мере. Причина этого заключается отчасти въ недостаткъ матеріала для такого изслъдованія, такъ какъ отъ поэтическихъ его произведеній до нашего времени сохранился одинъ Метафразъ псалмовъ, главнымъ же образомъ въ той неблагопріятной оцівнків, какую до поздивищихъ годовъ встрвчала себв у ученыхъ средневвковая греческая или византійская литература (см. напр. Nicolai, Griechische Literaturgeschichte, III B: Die nachclassische Literatur, Magdeburg, 1878; Bernhardy, Grundriss d. griech. Literatur, Halle, 1880; см. напр. т. II, 2, ss. 771 fg.). Поворотъ, начавшійся въ последнее время въ науке въ отношеніи къ Византіи, успыть нысколько отразиться и на изученіи поэтическаго насаваства, оставленнаго Аполлинаріемъ. Предпринятыя нізмецкимъ ученымъ Людвигомъ изследованія о Метафразе псалмовъ Аполлинарія дали въ себе нъкоторыя новыя точки зрънія для оцънки его историческаго положенія, и хотя эти изследованія еще далеко не закончены, но и они уже достаточно показали, что въ этой области филологовъ ожидаетъ более похвальный успъхъ, чъмъ "въ обсуждении глубокомысленныхъ проблемиъ, въ родъ той, описаніе-ли Африки или открытіе Америки даетъ Гомеръ въ своей Одиссев" (Ludwig in Hermes Zeitschr. f. klassicch. Philol., XIII, 1878, s. 350)".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cp. Krumbacher, Geschichte d. Byzantinischer Literatur, München, 1891, s. 305.

<sup>3)</sup> Разумъется пъснь дъвъ въ его "Симпозіонъ", составленномъ въ подражаніе "Симпозіону" Платона,—см. Migne, gr. s., t. 18, с. 208—213.

<sup>1)</sup> Н. Поповъ, Императоръ Левъ VI Мудрый и его царствованіе, Москва, 1892, стр. 230. 231.

<sup>5)</sup> Cp. Krumbacher, cit. op., s. 307.

<sup>6)</sup> Образцомъ такого рода способностей можетъ служить неизвъстный авторъ трагедіи "Страждущій Христосъ", о которой мы поведемъ ръчь ниже.

въ жизнь, они пользовались своими знаніями классической литературы въ целяхъ назидательно-воспитательныхъ и апологетическихъ и, примъняя ея формы къ христіанскимъ идеямъ, создавали новую литературу и новую поэзію, въ которыхъ старыя формы наполнялись новымъ содержаніемъ. Это-была ученая поэзія; она говорила больше уму, чемь сердцу; антикварія она могла вполнъ удовлетворить близкимъ сродствомъ своей формы съ античными образцами, но, стараясь точнъе воспроизвести эти послъдніе, она теряла свою непосредственность и часто закрывала силу чуви свъжесть содержанія искусственнымъ подборомъ классическихъ фравъ и выраженій. Этотъ недостатокъ, однако, не лишалъ ея важнаго историческаго значенія и не препятствоваль ей находить обширный кругъ читателей. Эта ученая поэзія отвічала вкусамь и задачамь своей эпохи; являясь необходимой переходной ступенью къ самобытнымъ формамъ, она въ тоже время тъсно соединяла съ христіанствомъ то, что было лучшаго и совершеннаго въ языческой культурь, и въ борьбь съ последней служила яснымъ доказательствомъ внутренней жизненности христіанства и его готовности содъйствовать развитію всъхъ духовныхъ силъ человъческой природы 1). Понятно, что чъмъ ближе она стояла по своей внъшней формъ къ произведеніямъ классической поэзіи, чёмъ точнёе она стремилась копировать последнюю, темъ ученее она становилась 2), но и темъ больше теряла характеръ истинной поэзіи. Это въ особенности нужно сказать объ эпосъ и драмъ; формы античнаго эпоса и драмы навсегда остались въ прошедшемъ вмъстъ съ той жизнью, которая ихъ породила: у христіанскихъ народовъ онъ должны были получить полное преобразованіе, сообразно съ тѣми новыми началами, которыя определили собой ихъ жизнь. Поэтому, соединение классической формы въ эпосъ и драмъ съ христіанскимъ

<sup>1)</sup> Борьба съ язычествомъ несомивно служила одной изъ причинъ развитія поэзіи разсматриваемаго рода; объ этихъ причинахъ см. П. И. Цвъткова "Къ исторіи христіанскихъ гимновъ на Западъ", Москва, 1876, стр. 1—3; Говорова, Св. Григорій Богословъ, какъ христіанскій поэтъ, Казань, 1886, стр. 3—5.

<sup>2)</sup> Нѣкоторыми произведеніями подобнаго рода филологи нользуются именно въ цѣляхъ критики текста классическихъ поэтовъ.

содержаніемъ могло быть только механическимъ. Наобороть, чемь больше она отрешалась оть подражательности, чъмъ свободнъе она относилась къ завъщаннымъ древнимъ міромъ образцамъ, тъмъ жизненнъе становились ея произведенія и тъмъ глубже и дъйственнье было ея вліяніе на общество. Эта относительная свобода должна была сказаться прежде всего въ области лирики, которая по существу своему менте сттснена формой и ближе всего соотвттствовала потребностямъ начальной христіанской поэзіи. И дфйствительно, христіанская пъснь, -- это благоговъйное выраженіе восторговъ върующей души, -- съ первыхъ же временъ христіанства 1) является самостоятельнымъ видомъ поэтическаго творчества, неимъющимъ себъ аналогій въ античной литературь 2). Даже въ томъ случав, когда христіанская лирика усвоиваеть себъ формы классическія, она виолив сохраняеть свою самобытность, выигрывая въ то же время въ своей художественности и изяществъ. Въ лирическихъ стихотвореніяхъ св. Григорія Богослова античное воздъйствие проявляется только въ языкъ и размъръ 3), но это воздействіе здесь приведено въ полную гармонію съ содержаніемъ и въ своемъ результатъ дало рядъ художественныхъ, "вылившихся изъ непосредственнаго одушевленія и исполненныхъ чистаго чувства" 1), лирическихъ твореній.

По своимъ поэтическимъ произведеніямъ Аполлинарій можеть считаться типическимъ представителемъ этого ученаго, школьнаго направленія христіанской поэзіи съ его достоинствами и недостатками. Воспитанный подъ руководствомъ лучшихъ учителей язычества и своими познаніями въ свътскихъ наукахъ выдёлявшійся изъ ряда многихъ своихъ со-

<sup>1)</sup> О таковыхъ пъсняхъ говоритъ св. Апостолъ Павелъ: "исполняйтеся духомъ, глаголюще себъ (оглашая себя) во псалмъхъ и птыняхъ одуховными нужно разумътъ новый видъ христіанской пъсни, объ этомъ см. "Историческій обзоръ пъснопъвцевъ и пъснопънія греческой церкви", С.-П. Б., 1860, стр. 15. 16; Флоринскій, Исторія богослужебныхъ пъснопъній православной церкви Кіевъ, стр. 14. 15.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) П. И. Цвътковъ, стр. 1.

<sup>3)</sup> Ср. Говоровъ, цит. соч., стр. 299—302.

<sup>4)</sup> Ullmann. Gregor. v. Nazianz, Gotha, 1866, s. 201; ср. Говоровъ, стр. 307 сл.

временниковъ, онъ,---надо думать, --- обладалъ и отъ природы некоторымъ поэтическимъ, даромъ и потому имелъ все необходимыя условія для того, чтобы заявить о себ'є въ области подражательнаго поэтическаго творчества. По извъстію древнихъ церковныхъ историковъ, внъшини поводомъ къ составленію поэтическихъ произведеній послужило для Аполлинарія узаконеніе, изданное Юліаномъ 17-го Іюня 362-го года и запрещавшее преподавание и изучение эллинскихъ авторовъ въ христіанскихъ школахъ. Этимъ узаконеніемъ императоръ отступникъ преследовалъ коварныя цъли... Въ духовной борьбъ съ язычествомъ и языческой наукой христіанство рано привыкло пользоваться орудіемъ, заимствованнымъ отъ той же языческой мудрости. Начиная еще со втораго въка, въ церкви христіанской появляются такіе люди, которые, какъ напр. св. Іустинъ Философъ или Климентъ Александрійскій, стоя на высшемъ уровнъ свътской образованности, отдавали свои познанія на службу церкви и, удачно применяя ихъ къ целямъ обличенія и опроверженія язычества, въ тоже время тъсными узами связывали христіанскій міръ съ лучшими элементами древней культуры. Благодаря этимъ людямъ, въ IV-мъ веке Эллинская наука сдёлалсь неотъемлемымъ достояніемъ христіанства, и церковь въ лицѣ виднѣйшихъ своихъ представителей, оказалась въ обладаніи тою самою образованностью, на которую, какъ на последнюю свою основу, хотвли опираться защитники политеизма. Запрещая христіанамъ занятія классической литературой, соединявшей въ себъ всь духовныя сокровища древняго міра, Юліанъ и стремился къ тому, чтобы разорвать эту связь, установившуюся между христіанствомъ и эллинской культурой, сдёлать политеизмъ исключительнымъ носителемъ древней образованности и противоставить его христіанству такъ же, какъ въ былое время эллинъ противопоставлялъ себя варвару 1). Эта цёль по существу своему была недостижима; тёмъ не менъе для христіанъ-современниковъ Юліана его узаконеніе

<sup>1) &</sup>quot;Юліанъ, — пишетъ св. Григорій Богословъ, — злонам'вренно толковаль..., будто бы эллинская словесность принадлежитъ язычеству, а не языку"..., "словесныя науки, — говорилъ онъ (Юліанъ), — и греческая образованность — наши; а вашъ уд'ялъ необразованность и грубость". — Обличительныя слова на Юліана: Твор. Григ. Богосл., т. 1, стр. 70. 127.

казалось мітрой тяжелой, "преступленіемь противь дара слова", вънцомъ противузаконныхъ и злыхъ его дълъ 1). Желая устранить вредныя следствія, какія могло бы иметь последовательное применение этого узаконения къ школьному образованію, Аполлинарій и отв'єтиль на него рядомъ поэтическихъ произведеній, составленныхъ по образу "знаменитыхъ твореній эллиновъ" 2). Прямая задача этихъ произведеній состояла въ томъ, чтобы дать возможность христіанамъ, не смотря на новый притеснительный законъ, знакомиться съ формами классической поэзіи, такъ какъ "по роду, выраженію, характеру и плану" они были простыми копіями этой поэзіи. На эту цёль поэтическихъ трудовъ Аполлинарія въ царствованіе Юліана и указываетъ Созоменъ, когда онъ говоритъ, что объемъ ихъ совпадалъ "съ кругомъ наукъ", т. е. съ предметами школьнаго обученіи. Но преслідуя ближайшемь образомь ціли педагогическія, поэзія Аполлинарія не лишена была и апологетическаго знанія; она паглядно показывала, что "словесныя науки и эллинская образованность" не есть исключительный удёль политеизма, какъ говорилъ Юліанъ, что и христіанство можетъ своими силами создавать такія же совершенныя по форм'в творенія, какъ и тв, какими гордилась языческая литература.

Сократь и Созомень, повыствующе о поэтической дыятельности Аполлинарія въ эпоху Юліана, значительно разногласять между собой не только въ сообщаемыхъ извыстіяхъ о ней, но и въ той оцынкь ея, какую они присоединяють къ своему разсказу. По Созомену, Аполлинаріемъ было пореложено въ героическіе стихи (т. е. гекзаметромъ) еврейское бытописаніе до царя Саула, по образцу Омировыхъ поэмъ, и составлены не называемыя имъ точно комедіи, примынительно къ твореніямъ Менандра, трагедіи по образцу Еврипида и лирическія стихотворенія въ подражаніе Пиндару. "Просто сказать, — обобщаетъ Созоменъ свою рычь, — заимствуя изъ Божественныхъ Писаній предметы для всего такъ называемаго круга наукъ, онъ (Аполлинарій) въ короткое время произвель равночисленные и равно-

і) Ср. тамже.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Soz. H. E. V, 18.

сильные образцы.., похожіе на знаменитыя творенія эллиновъ" 1). По извъстію же Сократа, эти труды, приписанные Созоменомъ одному Аполлинарію--сыну, принадлежали въ большей своей части его отцу. "Оба Аполлинарія, -пишеть Сократь, -- оказали христіанамъ много пользы. Первый (отецъ), какъ прямой грамматикъ, изложилъ въ духъ христіанскомъ грамматическое искусство, переложилъ въ стихи такъ называемымъ героическимъ метромъ книги Моисея, а книги ветхаго завъта, написанныя въ родъ историческомъ, подчинилъ метру дактилическому, частію облекъ въ форму драмы и выразилъ трагически, --- вообще употребляль всю роды стихосложенія, чтобы никакія формы греческаго языка не оставались неизвъстными христіанамъ. Младшій же Аполлинарій, отличавшійся краснорьчіемъ, изложилъ Евангелія и Апостольскія посланія, подобно греческому Платону въ видъ разговоровъ" 3). Итакъ, по Сократу "равночисленные твореніямъ эллиновъ образцы" поэзіи, обнимавшіе собой кругъ наукъ, составлены были не Аполлинаріемъ-сыномъ, какъ увъдомляетъ Созоменъ, а его отцомъ. На чьей же сторонъ здъсь правда 3)? -- Мы думаемъ, что вся вероятность стоить на стороне Созомена. Исторія Созомена, согласно новъйшимъ выводамъ относительно ея происхожденія и состава і), представляеть въ большей своей массъ трудъ компилятивный, и притомъ стоящій въ близкой зависимости отъ источниковъ, въ числѣ которыхъ преимущественное мъсто занимаетъ Сократъ. "Не только распорядокъ матеріала, но и весьма часто целыя места изъ Сократовой исторіи Созомень въ перифразѣ перенесь въ свою" 5). Что же, поэтому, могло побудить его въ данномъ случав наменить своей тактике и на место известій, сообщаемыхъ Сократомъ о поэтической деятельности обоихъ

<sup>)</sup> Soz. H. E., ibid.

<sup>2)</sup> Socr. H. E. III, 16.

<sup>3)</sup> Въ наукъ этотъ вопросъ ръшается во всевозможныхъ направленияхъ, но гораздо ръже въ томъ, въ какомъ слъдуетъ его ръшить; даже такой аккуратный изслъдователь, какъ Крумбахеръ, склоняется еще на сторону Сократа (см. Geschichte d. Byz. Liter., s. 306).

<sup>— 4)</sup> Harnack., in Real-Encyclop. v. Herzog Hauck., B. XIV, s. 416; Jeep., Quellen-untersuchungen zu griechisch. Kirchenhistor., s. 139—141; А. П. Лебедевъ, Греческіе церковные историки IV—VI вв., стр. 167—170.

A. II. Лебедевъ, тамже, стр. 167.

Аполлинаріевъ, поставить совершенно иныя? Единственно удовлетворительнымъ объяснениемъ этого страннаго явления можеть служить только то предположение, что Созоменъ здёсь не нашелъ возможнымъ слёдовать Сократу и хотёлъ исправить его, руководствуясь болье обстоятельнымъ источникомъ. Такой источникъ онъ имълъ въ церковной исторіи Филосторгія; на зависимость Созомена отъ Филосторгія, какъ въ разсматриваемомъ случат, такъ и вообще въ тъхъ отдълахъ его исторіи, гдъ онъ говорить объ Аполлинаріи, указываеть и то уваженіе, съ какимъ онъ обсуждаеть его дъятельность 1), — черта. характерызующая именно отношение Филосторгия къ Аполлинарию. Какъ зависимое отъ Филосторгія, обладавшаго болье точными свъдъніями объ Аполлинаріи, извъстіе Созомена должно имъть полное предпочтение предъ разсказомъ Сократа. Кром'в того, не въ пользу Сократа говорить уже то простое соображеніе, что въ 60-хъ годахъ IV-го въка Аполлинарію старшему, если онъ находился еще въ живыхъ, было немного менъе девяноста лътъ 3), а это такой возрастъ, въ примъненіи къ которому едва ли мыслимы какіелибо поэтическіе труды. Но если Сократь въ исторической правдивости своего повъствованія о поэтическихъ произведеніяхъ Аполлинарія и уступаетъ Созомену, то, наоборотъ, въ оцънкъ этихъ произведеній онъ имъетъ несомнъннос преимущество предъ последнимъ. "Если бы, -- говоритъ Созоменъ, --- люди не увлекались древностью и не предпочитали того, къ чему привыкли, то труды Аполлинарія становили бы и изучали наравнъ съ древними и тъмъ болье дивились бы дарованіямь этого мужа, что каждый изъ древнихъ писателей занимался однимъ родомъ твореній, а онъ обнялъ всв и въ своихъ сочиненіяхъ, сколько требовала нужда, отпечатлълъ достоинства всякаго" 3). Но этотъ

<sup>1)</sup> Cp. Soz. VI, 22; VI, 25.

<sup>2)</sup> Возрастъ Аполлинарія отца высчитываемъ по слѣдующимъ соображеніямъ: Аполлинарій сынъ родился въ 305—310 годахъ, но его отецъ до своей женитьбы преподавалъ грамматику въ Беритъ (Socr. II, 46), значить, женитьба его послѣдовала въ возрастъ около 30-ти лѣтъ: 30+(52—57)=82—87.

<sup>3)</sup> Soz. V, 18.

восторженный отзывъ ослабляеть самъ же Созоменъ той характеристикой поэзіи Аполлинарія, какую онъ сообщаетъ. Называя его поэтическія произведенія "по роду, выраженію, характеру и плану похожими на знаменитыя творенія эллиновъ", Созоменъ даетъ понять, что эти сочиненія представляли собой простыя копіи, поддёлки подъ знаменитыя творенія эллиновъ, въ которыхъ новымъ было только содержаніе, излагавшее "заимствованные изъ божественныхъ Писаній предметы", все же остальное, --- не только разм'єръи планъ, но выраженія и характеръ, --- принадлежали эллинскимъ поэтамъ. По самой задачъ этихъ сочиненій, въ нихъ на первый планъ выдвигалась форма, внъшняя сторона дъла, содержание же только подводилось подъ эту форму и не имъло существеннаго значенія; поэтому, они могли быть механическимъ, искусственнымъ сцепленіемъ старой формы съ новымъ содержаніемъ, а не цельными, проникнутыми единствомъ, художественными произведеніями. Они много говорили объ учености ихъ автора, о его познаніяхъ въ области классической литературы, но истинной, живой поэзіи не давали. Пока быль въ силь законъ Юліана, запрещавшій преподаваніе и объясненіе языческихъ авторовъ въ христіанскихъ школахъ, эти сочиненія Аполлинарія достигали своего назначенія, такъ какъ, будучи по внішней сторонъ похожими на эллинскія творенія, помогали ознакомленію учащихся съ классическими оборотами рѣчи, съ языкомъ и планомъ античныхъ твореній. Въ этомъ отношеніи они были полезны, и оба древнихъ историка согласно признають, что ими Аполлинарій оказаль христіанамъ много пользы. Но когда послъ смерти Юліана законъ его быль отменень и христіане вновь получили право свободнаго изученія древне-греческой литературы, подражательныя сочиненія Аполлинарія оказались излишними и не нужными не только въ жизни, но и въ школъ, ибо вмъсто копій христіане могли теперь опять читать оригиналы. Поэтому, должно признать вполнъ справедливымъ то замъчаніе, какимъ заключаетъ Сократъ свой разсказъ объ Аполлинаріяхъ: "промыслъ Божій, --- говоритъ онъ 1), --- превзощель и ихъ усердіе и царскую злонамівренность, ибо этотъ законъ (17 іюня 362 г.) погибъ вм'єсть съ царемъ, и труды ихъ

<sup>1)</sup> Socr. H. E., III, 16,

остались такъ, будто бы ихъ вовсе и не было" Значитъ, къ половинъ V-го въка, когда Сократъ заканчивалъ свою исторію, написанныя Аполлинаріемъ поэтическія сочиненія уже были совершенно забыты: однако-же, сообразно вкусамъ того времени, безъ сомнънія, этимъ сочиненіямъ онъ былъ обязанъ своей славой "превосходнаго поэта" 1) и "знатока различныхъ стихотворныхъ метровъ" 2).

Поэтическая деятельность Аполлинарія не ограничивалась эпохой Юліана. Занятій поэзіей Аполлинарія не оставляль въ теченіи всей жизни, какъ свидетельствують объ этомъ Созоменъ и св. Нилъ Синайскій. По словамъ Созомена, онъ написалъ много идиллій на каждый случай, "на случай труда и отдыха, на дни праздничные и иные, и всъ его идилліи клонились къ прославленію Бога" 3). Это были, --- можно догадываться, --- небольшія стихотворенія въ родъ лирическомъ или антологическомъ, которыя, не преследуя никакихъ спеціальныхъ целей, отличались большею простотою и естественностью формы и потому находили себъ широкую извъстность. Этими идилліями, — говорить Созоменъ, — Аполлинарій "доставлялъ многимъ удовольствіе и располагалъ ихъ внимать себъ"; они пълись и на пирахъ и за работой, и мужчинами и женщинами 4). Совершенно иначе, чъмъ Созоменъ, смотрълъ на поэтическія сочиненія Аполлинарія младшій его современникъ св. Нилъ; его стихи св. Нилъ называетъ "напрасными "неразумными рѣчами"; "если ты удивляешься пишущимъ стихи, -- говорилъ онъ въ письмъ къ Александру монаху, -то следуеть тебе подивиться и нечестивому нововводителю Аполлинарію, который весьма многое уложиль въ мъру и передълаль въ стихи, опухъ и раздулся отъ безполезныхъ усилій надъ стихами" 5). Этотъ суровый и вмёстё съ темъ ироническій отзывъ синайскаго отшельника темъ, что въ конце его жизни и въ отношени къ поэтической деятельности съ Аполлинаріемъ произошель тотъ

<sup>1)</sup> Suida, Lexic. I, 615.

<sup>2)</sup> Soz. H. E. Vl, 25.

<sup>3)</sup> Soz. VI, 25.

<sup>4)</sup> Ibid.

<sup>5)</sup> Epist. lib. II, 49; Migne, gr. s. t. 79, с. 221; Твор. св. Нила Синайскаго, ч. 2, стр. 23. 24.

же повороть, какой наблюдается и въ другихъ его литературныхъ трудахъ. Отделившись въ 70-хъ годахъ отъ церковнаго общенія и образовавши изъ своихъ последователей особое еретическое общество, Аполлинарій воспользовался своею способностью къ стихосложенію въ ціляхъ распространенія своего лжеученія. Вопреки "постановленіямъ каоолической церкви" онъ ввель обычай птть на своихъ богослужебныхъ собраніяхъ "какіе то пісни стихотворныя", имъ самимъ составленныя 1). Какъ написанныя нарочито для аполлинаріанскихъ собраній, эти стихотворныя п'єсни должны были въ своемъ содержаніи излагать защищаемыя въ то время ихъ авторомъ ложныя воззрѣнія на Лицо Богочоловъка. Сначала заявившій себя трудами на пользу церкви, Аполлинарій, какъ поэтъ, пошелъ, такимъ образомъ, въ концъ своей жизни по тому пути, на который ранъе его вступили аріане, и изъ поэта — защитника христіанства противъ притесненій Юдіана сделадся поэтомъ-врагомъ догматическаго ученія церкви.

Слова Сократа, что труды Аполлинарія въ области поэзіи "остались такъ, будто бы ихъ вовсе и не было", оказались пророчественными и въ отношеніи къ послѣдующей судьбѣ его поэтическихъ произведеній. Въ качествѣ несомнѣнно Аполлинарію принадлежащаго памятника его поэтической дѣятельности наше время владѣетъ однимъ только сочиненіемъ, издаваемымъ подъ именемъ "μεταφράσις εἰς τὸν ψαλτῆρα т. е. (стихотворнаго) переложенія псалтири". Опубликованный въ первый разъ въ Парижѣ въ 1552 году Адріаномъ Турнебомъ <sup>2</sup>), текстъ этого памятника перепечатываемъ былъ затѣмъ не малое число разъ <sup>3</sup>), но всѣ его

<sup>)</sup> Soz. H. E., Vl, 25.

<sup>2)</sup> Apollinarii interpretatio psalmorum versibus heroicis. Ex. biblioth. regia (на одномъ греческомъ языкъ). См. Fabricius, Biblioth. VIII, 595.

<sup>3)</sup> На греческомъ и латинскомъ языкъ онъ былъ изданъ Іоанномъ Бененатомъ въ Парижъ въ 1580-мъ и въ 1613-мъ году; затъмъ заслуживаетъ упоминанія еще изданіе Сильбургія, Heidelbergae, apud Commelium, 1596.—У Миня текстъзаимствованъ изъ Gallandii Veterum Patrum bibliotheca (t. V, р. 359) и помъщенъ въ 33-мъ томъ его Patrolog. curs. compl. gr. s., с. 1313—1537.—Кромъ того еще нъкоторые псалмы Метафраза были издаваемы въ отдъльности; именно, псаломъ 50-й (Basil., 1562) и 90-й,—послъдній подъ особымъ заглавіемъ "de aetate hominum (Leodici, 1575).—Ср. Fabric., Bibl. VIII, 595. 601.

последующие издатели довольствовались лишь незначительными дополненіями и исправленіями къ изданію Турнеба, не входя по существу въ изследование его со стороны соотвътствія рукописямъ. Въ недавнее время за ръшеніе этого вопроса взялся немецкій филологь Артурь Людвигь; занявшись изученіемъ и сравненіемъ рукописей Аполлинаріева Метафраза псалмовъ, онъ пришелъ къ тому заключенію, что изданный его текстъ не только полонъ ошибокъ и недосмотровъ, -- что подмъчено было и ранъе Людвига, -- но и въ своей основъ имъетъ рукописи (одну или двъ) позднъйшаго происхожденія, потерпъвшія значительныя измъненія 1). Но такъ какъ самому Людвигу пока опубликовать только первые восемь псалмовъ критически имъ текста Метафраза<sup>2</sup>), то въ навозстанавливаемаго стоящее время обстоятельное и подробное изследование Аполлинаріева переложенія псалтири, основывающееся на интерполированномъ текстъ существующихъ полныхъ изданій, было бы неумъстнымъ. Поэтому, и мы ограничимся только изложеніемъ свидетельствъ въ пользу принадлежности Метафраза Аполлинарію и общей его характеристикой.

Въ ряду другихъ сохраняющихся по наше время произведеній Аполлинарія Метафразъ псалмовъ выдѣляется въ томъ отношеніи, что онъ есть единственное сочиненіе, дошедшее до насъ отъ древности подъ именемъ его автора. За малыми исключеніями рукописи Метафраза указываютъ на Аполлинарія, какъ его автора  $^3$ ). Выражая собой проданіе греческой средневѣковой литературы, это указаніе манускриптовъ само по себѣ уже составляетъ авторитетное ручательство за принадлежность Метафраза Аполлинарію. Правда, послѣ того какъ Бандини открылъ и издалъ "предисловіе ( $\pi \rho o \vartheta \epsilon \omega \rho i \alpha$ ) къ Метафразу, сохранившееся только въ немногихъ рукописяхъ  $^4$ ), нѣкоторые ученые высказали

<sup>1)</sup> См. его статью "Ein neur Beitrag z. Characteristik d. Iakob. Diassorinos",—котораго Людвигъ считаетъ виновникомъ интерполяцій. Byzant, Zeitschr., I. 1895, 293—302.

<sup>2)</sup> Apollinarii memaphrasis Psalmorum, I—III; Progr. Konigsberg., 1880; IV—VII, ibid., 1881.

<sup>3)</sup> Fabric. Bibl. VIII. 593. 594: ср. Ludwig in Hermes Zeitschrift f. class. Philol., XIII, 336. 341; Byz. Zeitschr. I, 293 сл.

<sup>4)</sup> Bandini, Catal. Codd. Graec. Biblioth. Mediceo.—Laurentianae, plut. V; cp. Migne, gr. s., t. 33, c. 1627-1634.

недовъріе къ этому свидътельству надписанія; такъ, самъ Бандини въ 23—24 стихахъ изданнаго имъ предисловія находимъ упоминаніе объ извъстной императрицъ Евдокіи, жившей въ V-мъ въкъ, и на этомъ основаніи считалъ сохранившійся до нашего времени Метафразъ передълкой позднъйшаго поэта, подражавшаго Аполлинарію, исключая первый псаломъ, за принадлежность котораго самому Аполлинарію говорила особая приписка въ его кодексъ. Подавшіе поводъ къ этому мнънію стихи Бандини читалъ такъ:

. . . έπεὶ ἔργον

Εὐδοχίης ἐχάλυψεν ὅλην χθόνα, ουδέ τι νεῖχος Οὐδὲ ἔρις ἐν λαιοῖσιν...  $^1$ )

т. е. когда дело Евдокіи покрыло всю землю, брань и вражда прекратились въ народахъ". Но более внимательное изследование текста введения показало, что чтение Бандини было ошибочнымъ, такъ какъ оно лишало приведенныя стихи яснаго смысла и противор вчило общему ходу мыслей его автора. Согласно новому изданію предисловія, савланному Людвигомъ 2), вмъсто "Еύδοκίης" въ приведенныхъ стихахъ следуетъ читать "ευδικίης", т. е. нужно измънить только одну букву, чтобы возстановить прямой смыслъ стиха 3) и вмёстё съ тёмъ отвергнуть заключеніе, построенное на основаніи стараго чтенія Бандини. За поправку, предложенную Людвигомъ, говоритъ сама очевидность; предисловіе раскрываеть ту мысль, что греки слишкомъ мало цвиили еврейскую священную поэзію, такъ какъ въ переводъ LXX-ти она передана ръчью прозаической, "но когда-продолжаетъ въ немъ авторъ, — дило правды (т. е. евангеліе) покрыло всю землю, то брань и вражда прекратилась въ народахъ" и наступило время удобное для того, чтобы въ слухъ всёхъ народовъ и пріятными звуками воспъть Давидовы пъсни. Очевидно, для имени Евдокіи въ этомъ порядкі мыслей совершенно ність міста, -а потому и основанный на немъ доводъ Бандини долженъ быть признанъ научно несостоятельнымъ 1).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Migne, gr. s., t. 33, c. 1629.

<sup>2)</sup> By Hermes Zeitschrift. f. Class. Philol. XIII, 336-341.

<sup>3)</sup> Ibid., s. 337, vers. 24.

<sup>4)</sup> Отвергнувшій этоть доводъ Бандини, Людвигь сначала, однако, стояль на сторонь его мнівнія о непринадлежности метафраза Аполлина-

Внъ всякаго сомнънія принадлежность Метафраза Аполлинарію поставляеть свидетельство св. Григорія Богослова. Имъя въ виду направленную къ укръпленію своего ученія поэтическую д'ятельность Аполлинарія, св. Григорій пащеть объ аполлинаристахъ въ первомъ посленіи къ Кледонію следующое: "если же обширныя книги, новыя псалтири, противоръчащія Давиду, и пріятные стихи ( $\hat{n}$   $\tau \tilde{\omega} v$   $\mu \dot{\epsilon}$  $au 
ho \omega v \ \chi \dot{\alpha} 
ho \iota \varsigma$ ) почитаются (у нихъ) третьимъ завѣтомъ, то и и мы будемъ псалмопъвствовать, писать много и слагать стихи" 1). Такъ какъ подъ "обширными книгами" въ этихъ словахъ Григорій разуміветь сочиненія Аполлинарія, о которыхъ онъ главнымъ образомъ и ведетъ ръчь въ первомъ посланіи къ Кледонію, то и упоминаемая имъ новая псалтирь, переложенная пріятными стихами, очевидно, должна быть произведеніемъ того же Аполлинарія. Мало всматриваясь ближе въ свидетельство Григорія, можно замътить нъкоторое близкое соотношение между его выраженіями и предисловіемъ къ существующему теперь именемъ Аполлинарія Метафразу. Какъ на причину того предпочтенія, какое греки отдавали своимъ произведеніямъ предъ поэзіей еврейской, авторъ предисловія указываетъ на пріятность метровъ (хата уари иетров ст. 19) въ первыхъ, и потому задачей своего переложенія Псалтири поставляеть-возродить сладкую и вснь царя Давида "въ семистоиныхъ словахъ (т. е. въ гекзаметрахъ)", восивть ее въ метрахъ (ст. 30. 31). На эту цель Аполлинаріева Метафраза и намекаетъ Григорій Богословъ, говоря, что "пріятность метровъ" въ новой Псалтири считается у аполлинаристовъ третьимъ завътомъ, что они благодать полагаютъ не въ въръ, а въ стихахъ 2).

Такъ какъ посланіе къ Кледонію написано св. Григоріемъ не ранъе 384-го года, то есть, уже послъ смерти Аполлинарія, то упоминаніе въ немъ о Метафразъ не мо-

рію, но затъмъ самъ отказался отъ этого митнія и призналъ авторство Аполлинарія стоящимъ вит сомитній, см. Hermes, XIII, 335—350; ср. "Streitzuge in entleg. Gebiete d. griech. Litt.—Gesch.", Konigsberg. Stud., 1887, I, 63—82.—Разборъ перваго митнія Людвига см. Dräseke, zur Psalmen-Metaphrase d. Apollinarios, Zeitschr. f. Wiss. Theol. 1888, 4, 477—487; и "Apoll. v. Laodicea, ss. 65—78.

<sup>&#</sup>x27;) Migne, gr. s., t. 37, c. 193; Твор св. Григ. Богосл. ч. 4, стр. 168.

<sup>3)</sup> Epist. ad Cledon. II, Migne, ibid., 200; Thop. ch. Tpmr. Tamme, crp. 173.

жетъ вести ни къ какому заключенію относительно времени его составленія. Н'екоторыя, хотя и педостаточно ясныя указанія на это даетъ предисловіе. Въ немъ Аполлинарій посвящаеть свой Метафразь какому-то Маркіану, котораго онъ называетъ "отцомъ (ст. 6-й)", въ отплату за гостепріимство, оказанное ему последнимъ въ Константинополе (ст. 42. 43) 1). Аполлинарій постиль столицу восточной половины имперіи, вфроятно, на пути въ Италію, куда онъ удалился, будучи изгнанъ изъ Лаодикіи аріанами около 356-года; значить, и переложение Псалтири могло быть имъ написано не ранъе возвращенія изъ ссылки, послъдовавшаго въ 362-мъ году. Съ другой стороны, ни Метафразъ, ни предисловіе къ нему не заключають въ себъ никакого намека на особенности аполлинаріанскихъ воззрівній и, опредъленно выражая въру автора въ единосущіе Св. Троицы (ст. 54. 102), ни словомъ не касаются ученія о Лицъ Богочеловъка, а это обстоятельство не позволяетъ относить Метафразъ къ последнему періоду поэтической дъятельности Аполлинарія, когда онъ пользовался поэзіей въ цъляхъ пропаганды своего ученія. Вообще, мы не видимъ никакихъ побужденій отдалять появленіе Метафраза отъ эпохи Юліана і), которая для Аполлинарія была временемъ особенно усиленныхъ занятій въ области поэзіи. По своей задачь — противопоставить псалмы Давида стихотворномъ переложеніи поэтическимъ твореніямъ эллиновъ, -- Метафразъ хорошо отвъчалъ тъмъ подражательнымъ сочиненіямъ, катя были изданы Аполлинаріемъ въ это время и о какихъ говоритъ Созоменъ и Сократъ, и можетъ служить образчикомъ ихъ; поэтому, и по времени своего составленія онъ долженъ быль совпадать сь ними. Окончательно же въ этомъ удостовъряетъ насъ Зонара, свидътельствующій, что появленіе Метафраза было отв'ятомъ со стороны Аполлинарія на законъ 17 Іюля 362-го года 3).

<sup>1)</sup> Исторія не сохранила никаких свёдёній объ этомъ Маркіанів.—Дрэзеке отожествляєть его съ Халкидонскимъ подвижникомъ Маркіаномъ, упоминаемымъ Өеодоритомъ (IV, 28), но для такого отожествленія мы не видимъ основаній.—См. Dräseke, Apollinar. v. Laodicea, s. 72.

<sup>2)</sup> Cp. Dräseke, Die Abfassungzeit d. Psalmen-Metaphr. Apollin.—Zeitschr. f. Wiss. Theol., 1889, I. s. 108-120.

<sup>3)</sup> XIII, 12, p. 211, ed. Dindort.; cp. Dräseke, ibid., s. 112; Apollin. v. Laodic., s. 75.

По своему характеру, Метафразъ Аполлинарія представляетъ собой сочетание гомеровскаго стика съ библейскимъ содержаниемъ. Бъ основъ его, какъ показывають параллели, сделанныя Людвигомъ, лежитъ текстъ Псалтири въ переводъ LXX-ти, по этотъ тектъ здъсь подвергается значительнымъ измъненіямъ и переработкъ, съ цълію приблизить его къ языку Гомера. Безчисленныя реминисценсіи изъ древнихъ поэтовъ, заимствованныя оттуда же образы, и обороты, построеніе стиха, грамматическія формы языка 1), все это наглядно говорить объ авторъ его, какъ человъкъ, превосходно изучившемъ классическую поэзію и обладавшемъ ръдкою способностью легко и свободно воспроизводить внъшнія ея особенности. Но желая быть вполнъ похожимъ на Гомера, Аполлинарій принесъ въ жертву этому желанію содержаніе Псалтири; въ целомъ его Метафразъ нельзя назвать ни поэмой, равносильной Гомеру, ни Исалтирью Давида. Для уравненія съ Гомеромъ ему не доставало слишкомъ многаго; за то вънемъ было слишкомъ мало простоты и естественности, чтобы остаться Исалтирью, Исалмы Давида утратили въ переработкъ Аполлинарія свой особенный характеръ, потеряли присущую имъ непосредственную глубину и силу религіознаго чувства и обратились въ риторическія декламаціи, —что подмѣтилъ еще св. Григорій Богословъ, назвавшій новую Псалтирь Аполлинарія "противоръчащей Давиду". Для любителя классической поэзін его Метафразь не могь заменять Гомера, для христіанина онъ не былъ уже Псалтирью. Темъ не мене въ исторіи развитія христіанской подражательной поэзіи онъ имълъ не маловажное значеніе; въ области техники онъ послужилъ образцомъ, которому стремился подражать другой христіанскій поэть, Ноннь, въ своемь Парафраз'в евангелія Іоанна, и, благодаря Нонну, сділался прототипомъ всъхъ послъдующихъ предпріятій подобнаго рода <sup>2</sup>).

Кром'в Метафраза псалмовъ, значительнымъ числомъ ученыхъ приписывается Аполлинарію еще одинъ памятникъ

<sup>&#</sup>x27;) Объ этомъ имъется въ наукъ изслъдование Ritter'a, De Apollinarii Laodiceni legibus metricis, Episcopii, 1877. Ср. Krumbacher, Gesch. Byzant. Liter., s. 306.

<sup>2)</sup> Cp. Ludwig, Die Psalter-Metaphrase d. Apollinarios, Hermes, XIII, 347; Streitzuge, Königsberg, Stud., 1887, I, 82; Krumbacher, ibid., 306. 307.

древне-христіанской поэзіи, издаваемый обычно въ ряду твореній св. Григорія Богослова и изв'єстный подъ именемъ трагодін или драмы "Страждущін Христосъ" 1). По своему общему характеру этотъ памятникъ стоитъ ВЪ близкомъ сродстве съ Метафразомъ: онъ такъ же, какъ и Метафразъ, своимъ происхождениемъ обязанъ желанию соединить классическую форму съ христіанскимъ содержаніемъ, дать возможность  $\pi ointing$   $\hat{\epsilon}v\sigma\epsilon\beta\tilde{\eta}$   $\varkappa\lambda\acute{v}\epsilon iv$  т. в. слышать благочестивое въ стихотворномъ изложении 2). Отвъчая этому желанію, трагедія "Страждущій Христосъ" и предлагаеть читателю въ драматической формъ разсказъ о страданіяхъ, смерти и воскресеніи Іисуса Христа, причемъ действующими лицами являются—Богородица, Іосифъ, Никодимъ, Марія Магдалина, юпоша, въстники и хоръ галилейскихъ женъ. Въ раскрытіи своего предмета она довольно замѣтно распадается на нъсколько отдъловъ, которые отчасти напоминаютъ строеніе античной трагедіи, отчасти могутъ быть сближаемы съ принятыми дъленіями въ современной драматической литературъ 3). Начинается она прологомъ, въ которомъ авторъ делаетъ замечанія относительно цели, значенія и состава своего труда, а затімь слідують пять дъйствій. Первое дъйствіе происходить вблизи Іерусалима, гдъ нибудь на пути къ Голгофъ и состоить въ прерываемомъ рыданіями Богородицы и выраженіями участія со стороны хора разсказъ четырехъ, послъдовательно прибывающихъ въстниковъ объ осуждении Христа на смерть. Второе переносить читателя на Голгофу и деласть его зрителемь смерти Господа; третье изображаетъ погребение Христа и состоить изървчей, произнесенныхъ при гробъ. Четвертое происходить въ домѣ Іоанна Богослова и слагается изъ

<sup>1)</sup> Напечатанная впервые въ подлинномъ текств въ 1542-мъ году въ Римв, эта трагедія издавалась очень много разъ; см. объ этомъ у Ellissen'a, Analecten d. mittel—und neugriech. Literatur, 1, Leipzig, 1855: Literarhistor. Notizen.—Какъ лучшія ея изданія изъ новъйшихъ слъдуеть отмътить: Dübner'a въ, Fragmenta Euripidis", Paris., 1846, pp. 8—79 (ad fin.) и Brambs'a, "Christus patiens tragoedia christiana, Gregorio Nazianzieno falso attributa", Lipsiae, 1885.—Наши цитаты относятся къ изданію Брамбса.

<sup>2)</sup> Prologus, v. 2, p. 25.

<sup>3)</sup> Дъленіе это проведено въ изданіи Ellissen'a, которому мы въ данномъ случат и слъдуемъ.

бесёды между Богородицей, хоромъ и вестникомъ, разсказывающимъ о запечатанін и охраненіи гроба особой стражей; по ходу событій оно обнимаеть собой субботу до разсвъта следующаго дня и заканчивается речами Маріи Магдалины и Богородицы, выражающими ихъ желаніе поспѣшить ко гробу. Последнее действие развертываеть предъ зрителемъ весьма искусно составленную картину того, какъ въсть о воскресеніи Господа постепенно доходила до учениковъ Его и галилейскихъ женъ, и заключается явленіемъ воскресшаго Христа, повелъвающаго имъ проповъдывать евангеліе по всей земль. Въ качествъ эпилога къ трагедіи присоединяется молитва отъ лица автора къ Искупителю о помощи въ борьбъ съ врагомъ спасенія и о въчной милости нему ради пролитой на крестъ крови. — Изъ этого краткаго обзора содержанія драмы уже достаточно можно вилъть, что она представляетъ собой явленіе, довольно своеобразное въ области древне-церковной письменности. Наглядно, самымъ дёйствіемъ изображая величайшіе моменты въ земной жизни Погочеловека, она проникнута глубокимъ чувствомъ смиренія и благоговінія и, какъ литературноназидательное сочинение, высоко ценилась въ средневековой греческой церкви. Объ этомъ последнемъ свидетельствують какъ та каллиграфическая тщательность, съ какою ея манускрипты изготовлялись перешисчиками 1), такъ въ особенности то, что въ продолжении многихъ столътий она признавалась произведеніемъ св. Григорія Богослова, имя котораго она носить во всёхъ своихъ рукописяхъ 2).

Давно обратившій на себя вниманіе науки, вопросъ о происхожденіи и авторѣ этой трагедіи рѣшался во всевозможныхъ направленіяхъ и породилъ очень обширную литературу з), однако, и до сихъ поръ ученымъ не удалось прійти къ окончательному и всѣми признанному отвѣту на него.

<sup>1)</sup> Ellisen, р. XVII; въ этомъ отношени особенно замъчательна рукопись Вънской библіотеки, упоминаемая въ Каталогъ Лямбеція (ed. Kollar., IV. 49).

<sup>2)</sup> Caillau въ изданіи твореній св. Григорія Богослова, перепечатанномъ у Миня (трагедію см. gr. s., t. 38, с. 131—338), ошибочно утверждаетъ, что имя этого отца стоитъ только въ одномъ спискъ трагедіи.

<sup>3)</sup> О ней см. Elissen'a; главнъйшія изслъдованія, появившіяся позднъе, будуть указаны ниже.

Мнъпіе о томъ, что авторомъ ея былъ Аполлинарій, впервые высказаль известный католическій историкь Бароній 1). Бароній находиль человікообразное изображеніе скорби Богоматери въ трагедіи несовм' встимымъ съ теми понятіями, какихъ держится католическая церковь и, потому, считалъ за лучшее, отвергая ея принадлежность св. Григорію Богослову, приписать происхождение ея Аполлинарию. Но православная греческая церковь, читавшая эту трагедію подъ именемъ знаменитаго отца IV-го въка, очевидно, держалась другихъ взглядовъ на эту сторону дёла, и держалась не безъ основанія; во всей драм' мы не нашли ничего такого, что могло бы возмущать или противоръчить благочестивому чувству; наоборотъ, нужно сказать, что вся трагедія клонится ни къ чему другому, какъ къ прославленію Божіей Матери. И если авторъ ея яркими красками описываетъ скорбь Богоматери при видъ страданій Сына, то эта скорбь естественна и понятна, да и она по мысли трагедіи выражаетъ собой печаль не столько о спасительныхъ страданіяхъ Сына, сколько о судьбѣ тѣхъ, кто были ихъ виновниками. Вотъ одно изъ подобныхъ мъстъ трагедіи въ возможно близкомъ переводъ: выслушавъ въсть объ осужденіи Сына на смерть, Богоматерь такъ высказываеть свою скорбь: Началомъ новыхъ бъдъ звучатъ твои слова!

Началомъ новыхъ бѣдъ звучатъ твои слова! Несчастная! я вижу море бѣдствій Столь страшное, что изъ него не выплыть мнѣ. Не выберусь изъ волнъ несчастій этихъ я. Евреевъ умъ, куда же ты еще зайдешь? Гдѣ наглости, гдѣ дерзости твоей предѣлъ, Когда и Бога ты рѣшился умертвить? Но не о Немъ теперь моя забота: Не властна смерть надъ Пимъ, смерть умертвившимъ. Я родила Его и знаю, какъ то было: Не испытала я рожденья страшныхъ мукъ, И плачу я о нихъ, злорадствующихъ горю: Ужъ близокъ, близокъ Тотъ, Кто покараетъ Ихъ нечестивое, безумное убійство ²).

<sup>1)</sup> Annal. eccles. ad an. 34, § 129.

<sup>3)</sup> Vv. 419-432, pp. 52. 53.

Не смотря на свою безосновательность, мнине Баронія было принято многими последующими учеными 1), а въ недавнее время обязанность развить и подтвердить это мньніе взяль на себя Дрэзеке <sup>2</sup>). Дрэзеке выходить изъ того наблюденія, сделаннаго новыми издателеми этой трагедіи Дюбнеромъ, что въ древнъйшей рукописи Парижской библіотеки, относящейся къ XIII-му вѣку, имя св. Григорія Богослова вставлено позднейшей рукой, отъ первоначальной же надписи осталось только нъсколько словъ, между которыми этого имени не встръчается, -- и, потому, вопросъ объ авторъ трагедіи считаетъ открытымъ. Но когда Дрэзеке высказывалъ вследъ за Дюбнеромъ приведенное соображеніе, въ печати уже существовало новое изследованіе о рукописяхъ трагедіи Брамбса, въ которомъ съ несомнічностью доказано, что и первоначальное надписаніе древнъйшей Парижской рукописи содержало въ себъ имя Григорія Богослова, и что всв вообще манускрипты указывають на этого отца, какъ на ея автора 3). Отсюда, и Дрэзеке остается: или, допуская возможность появленія трагедіи въ IV-мъ въкъ, признать ея автора въ лицъ Григорія Богослова, или, отвергая ея принадлежность четвертому въку, отвергнуть вибств съ твиъ и ея принадлежность Аполлинарію, такъ какъ всв основанія, по которымъ свидетельство рукописей вызываеть въ наукт недовтріе, сводятся къ тому положенію, что трагедія "Страждущій Христосъ" не можеть быть произведениемъ IV-го въка.

Болье существеннымъ мотивомъ, располагающимъ Дрэзеке и другихъ ученыхъ къ догадкъ о происхожденіи трагедіи изъ-подъ пера Аполлинарія, является извъстіе Созомена о томъ, что въ царствованіе Юліана, онъ, Аполлинарій, "подражалъ Еврипиду въ трагедіяхъ і». Трагедія "Страждующій Христосъ" есть именно подражаніе Еврипиду; изъ числа 2610 стиховъ, изъ которыхъ она состоитъ, не менъе двухъ третей взяты цъликомъ или съ весьма малыми измъненіями

<sup>1)</sup> Cm. Ellisen, p. XXII, sqq.; Brambs, De auctoritate tragoediae christianae, quae inscribi solet Χριστὸς πάσχων", Eichstadii, 1883, p. 45.

<sup>2)</sup> Uber die d. Gregorios Thaumaturgos zugeschriebenen vier Homilien und. d. Χριστος πάσχων,—Jahrbuch. f. Protest. Theol. 1884, ss. 659—704.

<sup>3)</sup> Brambs, De auctoritate tragoediae, pp. 7-12.

<sup>4)</sup> H. E. V, 18.

изъ сочиненій Еврипида. Этого своего отношенія къ античному трагику не скрываетъ и авторъ христіанской трагедіи; въ примѣненіи Еврипида къ обработкъ христіанскаго сюжета онъ и полагаетъ свою прямую задачу; въ прологъ онъ пишетъ:

Когда, благочестиво выслушавъ поэмы, Благочестивое въ стихахъ ты бъ слышать пожелалъ, Готовно мнѣ внимай: словами Еврипида Я восною теперь міроспасительную страсть. Воспримешь здѣсь ты полныя таинственности рѣчи Какъ бы изъ устъ самой Матеродѣвы и Господомъ Возлюбленнаго друга... (т. е. св. Апостола Іоанна Богослова) 1).

Но располагая собой къ предположенію о принадлежности трагеліи Аполлинарію, это совпаденіе ея состава съ изв'встіемъ Созомена еще не достаточно для того, чтобы на основаніи его признать и самое предположеніе правильнымъ. Слова Созомена могутъ служить только поводомъ къ построенію предположенія, а не доказательствомъ его научной состоятельности, такъ какъ они не даютъ точныхъ св'яд'вній ни о предмет'в, ни о надписаніяхъ опубликованныхъ въ эпоху Юліана трагедій Аполлинарія; они оставляютъ безъ отв'єта вопросъ о томъ, относилась-ли къ числу ихъ трагедія "Страждущій Христосъ".

Если за рѣшеніемъ этого вопроса обратиться къ содержанію и формѣ разсматриваемой трагедіи, то мы, кромѣ сходства съ Еврипидомъ, не найдемъ въ ней ничего такого, что съ несомнѣнностью говорило бы въ пользу положительнаго его рѣшенія, а напротивъ встрѣтимъ многое, склоняющее къ противному. Въ трагедіи нѣтъ ничего прямо указывающаго на Аполлинарія и эпоху его поэтической дѣятельности. Въ прологѣ къ ней авторъ трагедіи рисуется любителемъ классической поэзіи, но онъ ни однимъ словомъ не намекаетъ на какія либо внѣшнія особенныя обстоятельства, побудившія его къ составленію своего труда. Если бы трагедія принадлежала къ числу произведеній Аполлинарія, написанныхъ вслѣдствіе закона Юліана, запрещавшаго христіанамъ изученіе эллинской литературы, то

<sup>1)</sup> Prologus, v. 1-7, p. 25. 26.

естественно было бы ожидать въ прологъ упоминанія или какого либо указанія на этотъ законъ и вообще на положеніе христіанства въ правленіе Юліана. Однако, ни прологъ, ни трагедія объ этомъ не говорять; напротивъ, христіанская въра въ нихъ представляется господствующей по всей землѣ 1), упоминаются праздники въ честь Божіей Матери и указывается на многочисленность посвященныхъ ей храмовъ <sup>2</sup>). Точно также и въ догматическихъ воззрѣніяхъ автора трагедін нельзя найти близкаго совпаденія или сродства съ ученіемъ Аполлинарія. Въ ученіи о Лицъ Іисуса Христа трагедія всецьло слыдуеть церкви 3), и, въ прямой противоположности съ Аполлинаріемъ, называетъ Его  $di\phi vig$  т. е. состоящимъ изъ deyxz природъ 1). Это " $di\phi vig$ " уже рѣшительно нельзя согласить съ предположеніемъ о принадлежности трагедіи Аполлинарію. — Еще болве сомнъній противъ себя вызываеть это предположение со стороны формы трагедіи или, точнее, со стороны техъ правилъ, какія опредъляють построеніе ея стиха. Трагедія написана такъ называемымъ ямбическимъ триметромъ, которымъ пользовался и Аполлинарій въ своемъ Метафразъ при переложеніи надписанія псадмовъ. Но въ то время какъ Аполлинарій въ строеніи ямбическаго стиха точно выполняеть законы классической метрики и просодіи, авторъ трагедіи нарушаєть эти законы и следуєть своимъ особымъ правиламъ 5). Поэтому, стихъ Аполлинарія можно назвать классическимъ, чего нельзя сказать о стихъ трагедіи. По изследованіямъ филологовъ 6), какъ тё правила метрики, какими руководится трагедія, такъ и некоторыя формы ея языка появляются въ греческой христіанской литературъ значительно позднъе эпохи Аполлинарія, именно въ XI и XII-мъ въкахъ, и хотя филологамъ, какъ и бо-

<sup>1)</sup> Cp. vv. 103-106; p. 33. 34.

<sup>2)</sup> Cm. vv. 960-970, pp. 82. 83.

<sup>3)</sup> Ср. ст. 1638 sq. 1490, 1535.

<sup>4)</sup> v. 1795, p. 127.

Brambs. De auctoritate tragoediae, p. 46.

<sup>6)</sup> Döring, De tragoedia Cthrisiana, quae inscr. Χριστὸς πάσχων, Prog. Barmen, 1864; Brambs, De auctoritate tragoediae, pp. 47-62; Hilberg, Kann Theodorus Prodromus d. Verfasser d. Χριστὸς πάσχων sein? Wien. Stud. VIII, 1886, 282-314.

гословамъ, тоже не удалось назвать автора ся по имени  $^1$ ), но все-же ихъ изслъдованіями достаточно прочно установленъ тотъ результаті, что по своему языку и стиху она есть произведеніе, появившееся не ранъе XI-го въка  $^2$ ). Этотъ результатъ уже само собой устраняетъ всякія предположенія о принадлежности трагодіи Аполлинарію  $^3$ ).

<sup>1</sup> Döring указываетъ автора въ лицъ византійскаго поэта Цетца; Брамбсъ, опровергая Дёринга, останавливается на Өеодоръ Продромъ; Гильбергъ отвъчаетъ на предположеніе Брамбса ръшительнымъ "нътъ".

<sup>2)</sup> Какъ это и принимаетъ Bardenweher, Patrol., 1894, s. 226.

<sup>3)</sup> Въ Theolog. Literaturzeit., 1891, 332 и въ Wochenblatt f. klass. Philologie, 1893, 5, 349 Дрэзеке высказалъ еще догадку о принадлежности Аполлинарію парафраза еванг. Іоанна, издаваемаго подъ именемъ Нонна Панопольскаго, но эта догадка въ наукъ уже признана лишенной всякаго основанія (см. Bardenweher въ "Wetzer und Wette's Kirchenlexicon, 2 Aufl., s. v. Nonnus" и въ "Patrologie" s. 224), а потому заниматься еще разъ ен разборомъ было бы излишне.

## ЗАКЛЮЧЕНІЕ.

## Оцънка литературной дъятельности Аполлинарія.

Перечень сочиненій Аполлинарія, сохранившихся подъ ложными надписаніями.—Мъсто, занимаемое Аполлинаріемъ въ исторіи формулировки ученія о Св. Троицъ.—Историческое значеніе его ученія о Лицъ Богочеловъка.—Двъ ступени развитія его христологическихъ воззръній и ихъ характеристика.—Противоръчіе воззръній Аполлинарія на Христа основнымъ истинамъ христіанской въры.— Почему аполлинаріанство не могло имъть продожительной исторіи?

Обзоромъ свидетельствъ древности о литературной деятельности Аполлинарія въ связи съ новъйшими о немъ изслъдованіями достаточно твердо устанавливается тотъ фактъ, что въ лице Аполлинарія мы имеемъ дело съ плодовитейшимъ писателемъ IV-го въка и что наше время еще владветь памятниками этой плодовитости въ виде цельныхъ сочиненій, сохранившихся подъ фальсифицированными надписаніями. Эти памятники не такъ многочисленны и важны, какъ ихъ стремятся представить изследованія Дрэзеке, но и не такъ ничтожны, какъ это думали до изследованій Каспари. Изъ массы литературнаго матеріала, выдвинутаго въ последнее время въ наукт съ именемъ Аполлинарія, мы должны были выдълить около половины всъхъ приписанныхъ ему сочиненій и, основываясь на извъстіяхъ древности и анализъ ихъ содержанія, отвергнуть ихъ принадлежность этому писателю 1). Но и за выдъленіемъ этихъ

<sup>1)</sup> Вотъ перечень этихъ ошибочно приписанныхъ Аполлинарію сочипеній:

<sup>1)</sup> Три гомиліи, сохранившіяся подъ именемъ св. Григорія Чудотворца;

<sup>2)</sup> Беседа Ерехтія;

<sup>3)</sup> Псевдо-Густиновское "Изложеніе правой въры или о Троицъ";

<sup>4)</sup> Увъщаніе къ эллинамъ;

<sup>5)</sup> Трагедія "Страждущій Христосъ.

безъ достаточныхъ основаній усвоенныхъ Аполлинарію сочиненій, въ нашемъ распоряженіи остается еще значительный рядъ произведеній, происхожденіе которыхъ изъ-подъ пера Аполлинарія засвидітельствовано древне-церковною письменностью и не можеть подлежать ни малъйшему сомнѣнію. Помимо фрагментовъ, сюда относятся: 1) Подробное изложение въры, сохранившееся подъ именемъ св. Григорія Чудотворца; 2) Слово о воплощеніи (первое) или посланіе къ царю Іовіану, дошедшее въ числѣ подложныхъ сочиненій св. Аванасія; 3) три догматическихъ посланія папы Юлія и 4) Метафразъ псалмовъ. Къ этимъ несомнѣнно Аполлинаріевымъ произведеніямъ нужно присоединить еще нъсколько сочиненій, принадлежность которыхъ тому же лицу должна быть признана въ высшей степени въроятною, хотя и не можеть быть доказана съ такою же необходимостью, какъ въ отношеніи къ вышеназваннымъ, и именно: 1) Слово о воплощеніи (второе) и 2) бестду о единствъ Христа, надписанныя именемъ св. Аванасія; 3) Окружное посланіе папы Юлія; 4) посланіе Феликса о въръ и воплощении и 5) Изложение 318-ти отцевъ противъ Навла Самосатскаго. По сравненію съ общирнымъ объемомъ писательской деятельности Аполлинарія, о которомъ говорять намъ извъстія его современниковъ, эти несомнънно или въроятно принадлежащие ему труды представляютъ собой весьма незначительную въ количественномъ отношении часть ея, ничтожный остатокъ, благодаря особымъ причинамъ не затерявшійся въ преемствъ литературнаго наслъдія древности. Но эта количественная незначительность оставшихся послъ Аполлинарія литературныхъ памятниковъ ни мало не лишаетъ ихъ качественной цености для церковно-исторической науки. Ихъ главное значение состоитъ въ томъ, что, будучи посвящены исключительно раскрытію догматическихъ вопросовъ, они въ своемъ содержаніи даютъ достаточныя данныя для того, чтобы въ существенныхъ чертахъ опредълить положение ихъ автора въ догматическихъ движеніяхъ времени и, такимъ образомъ, сдёлать опенку его литературной деятельности по ея главнейшимъ направленіямъ. Мы остановимся здёсь на этой оценке и постараемся свести въ одно цёлое результаты, добытые нами при разсмотреніи каждаго изъ сохранившихся сочиненій Аполлинарія въ отдѣльности, имѣя въ виду ограниченіе тѣхъ преувеличенныхъ сужденій о значеніи его въ дѣлѣ церковно-историческаго развитія, какія высказаны въ изслѣдованіяхъ Дрэзеке и Гарнака.

Два вопроса занимали собой умы церковныхъ деятелей IV-го въка и поглощали ихъ литературную энергію: вопросъ объ единосущи Св. Троицы и вопросъ о Лицъ Богочеловъка; къ разъясненію этихъ вопросовъ, къ установкъ и защитъ православныхъ отвътовъ на нихъ и направлены были всв усилія современниковъ Аполлинарія. Какъ человъкъ, получившій превосходное свътское образованіе и жившій вблизи центральныхъ пунктовъ церковной жизни, Аполлинарій рано долженъ быль принять участіе въ догматическихъ спорахъ своего времени и задачей своей литературной деятельности поставиль содействіе разрешенію этихъ споровъ. Происходя по отцу изъ Александріи и находясь въ близкихъ сношеніяхъ со многими выдающимися въ ист >ріи тогдашняго Египта лицами, Аполлинарій въ области ученія о св. Троицъ пошель по пути, указанному св. Аеанасіемъ, опископомъ александрійскимъ. Какъ мы видъли при разборт его "Подробнаго изложенія втры", -единственнаго сочиненія, по которому мы можемъ ознакомиться съ возэрвніями его на Св. Троицу, - отъ св. Аванасія онъ заимствовалъ свою терминологію, усвоилъ особенности ученія этого отца и часто приводиль изь его твореній целыя выраженія. Отсюда уже само собой следуеть, что въ исторіи раскрытія и формулировки ученія о единосущім Лицъ св. Троицы Аполлинарій самъ по себѣ не имѣлъ и не могъ никакого выдающагося значенія. Его незаурядная образованность, изящная рфчь и діалектическое искусство, какимъ онъ владълъ въ совершенствъ, дълали изъ него весьма пригоднаго для целей времени борца за правую въру, и, какъ полемистъ, онъ безъ сомнънія долженъ былъ принести своею пользу 1), но его нельзя назвать ни "самымъ замъчательнъйшимъ богословомъ IV-го въка"<sup>2</sup>), ни "учителемъ Каппадокійскихъ откакимъ-то особеннымъ

<sup>1)</sup> Какъ и свидътельствують объ этомъ Іеронимъ и Викентій.

<sup>2)</sup> Harnack, Lehrbuch d. Dogmengeschichte, II, 312. Cp. Dräseke, Zeitschr. f. Kirchengeschichte, VII, 277. 278.

цовъ 1). Та терминологія, какою пользуется современная богословская наука въ ученіи о Св. Троицъ, упрочена была литературною деятельностью свв. Василія Великаго, Григорія Богослова и Григорія Нисскаго, но этой терминологіи еще не зналъ Аполлинарій и потому не могь быль ея основателемъ или учителемъ 2); его сочиненія стоятъ позади твореній этихъ отцовъ и отмінають собой первую стадію споровъ о Троицъ, -- ту стадію, которая характеризуется еще недостаточной выработанностью терминологіи. Когда Каппадокійскіе отцы выступили на литературное поприще, эта терминологія уже не отвічала своей ціли; и потому-то въ 70-хъ годахъ IV-го въка, учение Аполлинарія о св. Троицъ, подавало поводъ къ подозръніямъ въ въ нетвердости его убъжденій, хотя по своему смыслу оно оставалось вполит православнымъ. -- Не имълъ Аполлинарій какого-либо особеннаго значенія и въ исторіи ученія о Св. Духв. Правда, въ ряду защитниковъ единосущія Св. Духа съ Отцемъ и Сыномъ историкъ Созоменъ отводитъ Аполлинарію первое місто и уже вслідь за нимъ упоминаетъ свв. Аванасія, Василія и Григорія Богослова 3). Основываясь на этомъ известіи Созомена, Дрэзеке въ одной изъ своихъ позднейшихъ статей объ Аполлпнаріи называетъ его первымъ, указавшимъ тотъ путь въ ученіи о Св. Дужь, по которому последовали за нимъ Василій Великій и Григорій Богословъ 1). Но свидітельство Созомена безъ всякаго сомненія покоится (непосредственно или, вероятно, чрезъ Филосторгія) на аполлинаріанскихъ источникахъ 5), а потому и не можетъ имъть ръшающаго авторитета; къ тому же и оно говорить только о защить ученія о Св. Духъ, а не о томъ, чтобы Аполлинарій продагаль здъсь какіе-либо новые пути. Какъ защитникъ догмата о Св. Духѣ, обладавшій хорошей подготовкой къ полемической дізятельности, Аполлинарій могь действительно занимать видное

<sup>1)</sup> Harnack, ibid., П, 285.

<sup>2)</sup> Какъ называетъ его Гарнакъ,—Dogmengesch, II, 285, anm. 2.

<sup>3)</sup> H. E. VI, 22.

<sup>4)</sup> Dräseke, Zu Athanasios-Frage, Zeitschrift f. wissensch. Theol, 1895, II, 241.

<sup>3)</sup> Какъ признаетъ это самъ Дрезеке, см. его Apollinarios v. Laodicea, s. 6.

мъсто среди своихъ современниковъ, но то ученіе, какое онъ защищалъ, было раскрыто и на основаніи Св. Писанія и преданія формулировано не имъ, а св. Аванасівмъ. Въ этомъ со всею ясностью убъждаеть насъ тоже "Подробное изложение въры"; сравнение этого сочинения Аполлинарія съ твореніями Аванасія показываетъ, что именно въ ученіи о Св. Дух в Аполлинарій наибол ве близко повторяль Аванасія. Большая часть буквальныхъ заимствованій изъ Аванасія, какія наблюдаются въ Подробномъ изложеніи въры, падаетъ на тъ его отдълы, въ которыхъ излагается учение о Св. Духъ, и относятся именно къ этому предмету. Въ исторіи ученія о Св. Духв, какъ и въ исторіи ученія о Св. Троицъ вообще, Аполлинарію принадлежитъ только та заслуга, что онъ съумълъ примкнуть къ самому чистому направленію своего времени, взяль въ руководители себъ лицо, отличавшееся героической твердостью и примфрной правотой убъжденій и не безъ успъха продолжаль и защищаль его дело. Эту заслугу признавали за Аполлинаріемъ и его современники, называвшіе его "споборникомъ истины" 1), "возлюбленнымъ папъ Аванасію и всъмъ православнымъ" <sup>2</sup>) и постановлявшіе его "въ числѣ первыхъ" до пропов'яданія имъ своей ереси 3).

Иное значеніе имѣетъ Аполлинарій въ исторіи другаго вопроса, волновавшаго умы его времени, —вопроса о Лицѣ Богочеловѣка. Въ главномъ и общемъ это значеніе хорошо опредѣляется указанной нами въ предварительныхъ замѣчаніяхъ формулой Дорнера: "Аполлинарій былъ первый, кто началъ тринитарные результаты примѣнять къ христологіи 4)", то есть, Аполлинарій былъ первымъ изъ церковныхъ писателей, начавшихъ прилагать ученіе о св. Троицѣ, формулированное на первомъ вселенскомъ соборѣ, къ разъясненію ученія о Богочеловѣкѣ. Если окинуть однимъ бѣглымъ взлядомъ исторію догматическихъ движеній IV-го вѣка, то легко можно замѣтить, что въ то время какъ первая боль-

<sup>1)</sup> Basil, epist. CCLXV.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Epiphan. Haer. LXXVII, 2,—Migne. gr. s., t. 42, с. 641; Твор. св. Енифанія, ч. 5, стр. 176.

<sup>3)</sup> Haer. LXXVII, 25; Migne, ibid., с. 677; Твор. св. Епиф., тамже, стр. 211. 812.

<sup>4)</sup> Entwickelungsgeschichte d. Lehre v. d. Person Christi, I, 985 fg.

шая половина этого въка почти исключительно имъетъ своимъ предметомъ ученіе о единосущій, со второй его половины на историческую сцену выдвигается мало-по-малу вопросъ о Лицъ Богочеловъка, постепенно овладъваетъ умами и къ концу въка становится господствующимъ. Этотъ переходъ отъ споровъ о Троицъ къ христологическимъ движеніямъ совершился при посредствъ литературной дъятельности Аполлинарія. Въ историческомо пол'є зр'єнія его ученіе является, такимъ образомъ, звеномъ, связующимъ въ одинъ непрерывный историческій процессъ двѣ великія стадіи раскрытія и формулировки догматовъ христіанской въры, теологическую (ученіе о Богв въ Самомъ Себв) и христологическую (ученіе объ искупленіи). Если въ ученіи о св. Тпоицъ самъ Аполлинарій примкнуль къ тому, что было установлено на Никейскомъ соборъ, и продолжалъ его защиту, то всв последующие споры о Лице Богочеловека были только естественнымъ продолжениемъ споровъ, порожденныхъ лжеученіемъ Аполлинарія и свой источникъ имъли или прямо въ возэръніяхъ, развитыхъ имъ (монофизитство и монооелитство), или въ крайнемъ противодъйствіи его ученію (несторіанство), пока, послѣ VI-го вселенскаго собора, истина православія не восторжествовала окончательно. Кому время и случай доставили возможность ознакомиться съ документами, относящимися къ эпохф позднъйшихъ догматическихъ волненій касательно Лица Искупителя, тотъ знаетъ, что въ развитіи этихъ волненій ни одно имя столь часто не упоминалось, какъ имя Аполлинарія. Уже ученіе св. Кирилла Александрійскаго и въ особенности его третій ана вематизмъ были предметомъ частыхъ, хотя и неосновательныхъ, -- порицаній его въ аполлинаризмѣ со стороны представителей антіохійской школы <sup>1</sup>); когда же появилась ересь монофизитская, то защитники церковнаго ученія въ ней ничего другаго не видъли, какъ

<sup>1)</sup> См. посланія Несторія къ св. Кириллу и пап'й Целестину (Mansi, III, 898. 1021. 1024; Діян. вс. соб., І, 341. 372. 377), діянія отступническаго собора (Mansi, III, 1266; Діян. вс. соб. І, 651) и его опреділеніе ("изданныя Кирилломъ главы, согласныя съ зловіріемъ и нечестіемъ Аполлинарія",—Маnsi, III, 1267; Діян. 1, 654). — О Феодорить см. Глубоковскаго, Блаженный Феодорить, т. 1, главу третью.

только возрожденіе аполлинаріанства <sup>1</sup>). И они были правы: монофизиты, какъ и преемники ихъ моновелиты, были прямыми потомками Аполлинарія и своє ученіе основывали, между прочимъ, на подлинныхъ его сочиненіяхъ, принимая ихъ за творенія св. отцовъ.

Становясь же на догматическию точку зрвнія и оцвнивая высказанныя Аполлинаріемъ воззренія на Лицо Іисуса Христа со стороны соответствія ихъ церковному ученію, мы наталкиваемся на особую, спеціально аполлинаріанству присущую трудность. На эту трудность указавалъ еще современникъ Аполлинарія св. Григорій Богословъ: "они, писаль онь объ аполлинаристахъ, --- когда богословствуютъ при искреннихъ своихъ ученикахъ и посвященныхъ въ ихъ тайны подобно, какъ манихен при своихъ такъ навываемыхъ избранныхъ, тогда, обнаруживая весь свой недугъ, едва присвояють Спасителю и тъло; но когда общими понятіями о вочеловъчении, какія представляеть писапіе, бывають обличены и приведены въ затруднение, тогда исповъдують благочестивыя реченія..; (у нихъ) одни и тъже слова. если понимать ихъ хорошо, согласны съ благочествемъ, а если толковать худо, заключають вы себы злочестие 2)". То, что сказано Григоріемъ Богословомъ объ аполлинаристахъ вообще, вполнъ и ближе всего приложимо къ ученію самого Аполлипарія. Въ его сочиненіяхъ, излагающихъ его возарвнія на Лицо Богочеловвка, истина и заблужденіе тъснъйшимъ образомъ переплетаются между собой, и часто

<sup>1)</sup> Посланіе Домна къ имп. Өеодосію, — этотъ первый полемическій памятникъ противомонофизитской литературы, — говорить объ Евтихіи: "Евтихій старается возобновить нечестіе Аполлинарія (Facundi pro defens., VIII, 5; Migne, lat. s., t. 67, c. 723. 724)": на Константинопольскомъ соборѣ Евтихій осуждается, какъ именно "страждущій заблужденіемъ Валентина и Аполлинарія (Mansi, VI, 748. 820; Дѣян. всел. соб. III, 291. 353)"; полемисты съ монофизитствомъ VI-го вѣка прямо называютъ Аполлинарія "отцомъ" этой ереси (Justnian.Contra monoph., ed. Мајі, VII, 301° ср. Photii Biblioth., с. 229, ed. Вескегі, р. 255. ср. 250); вообще, въ документахъ, относящихся къ исторіи монофизитства, послѣдователи этой ереси часто обозначаются именемъ аполлинаристовъ (примѣры см. у Саврагі, Quellen, 1879, s. 116, олт. 79).

<sup>2)</sup> Epist. ad Cledon. II,—Migne, gr. s., t. 37, c. 196; Твор. св. Григор. Богосл. ч. 4, стр. 170.

одно и тоже сочинение, "если понимать его хорошо", оказывается согласнымъ съ ученіемъ церкви, а если его разсматривать при свътъ аполлинаріанскихъ идей, тотчасъ же получаетъ совершенно иной смыслъ. Св. Кириллъ Александрійскій и Ефремъ Антіохійскій читали некоторыя сочиненія Аполлинарія, надписанныя именами св. отцевъ, и понимая ихъ хорошо, не находили въ нихъ ничего противнаго своимъ убъжденіямъ; полемисты же съ монофизитствомъ, обсуждавшіе эти сочиненія въ связи съ оспаривасмымъ ими лжеученіемъ, ни мало не сомнѣвались въ принадлежности ихъ Аполлинарію. Поэтому, для болье правильной оцънки аполлинаріанскаго ученія, намъ представляется целесообразнымъ разделить его литературную деятельность по христологическимъ вопросамъ на два отдела или ступени, -- при чемъ къ первой изъ нихъ должны быть отнесены сочиненія Аполлинарія съ неясно выраженнымъ ученіемъ о несовершенствъ человъческой природы во Христъ, вторую же составять ть его произведенія, въ которыхь онъ прямо отрицаетъ умъ человъческій во Христь. Помимо вышеприведенныхъ словъ Григорія Назіанзина, къ такому разделенію уполномочивають нась и біографическія свідівнія объ Аполлинаріи, сообразно которымъ свое положеніе объ отсутствіи ума человъческаго во Христь онъ высказаль не ранье 70-хъ годовъ IV въка, хотя къ разъясненію ученія о Богочеловъкъ обратился не позднъе 362-го года. И мы сейчасъ увидимъ, что для оцънки догматическихъ воззръній Аполлинарія, это разграниченіе имфетъ важное значеніе и избавляетъ отъ лишней спутанности и затрудненій.

Отличительныя черты христологическаго ученія Аполлинарія на первой ступени его развитія, которая характеризуется положеніемъ объ одной природѣ Бога Слова воплощенной, уже указаны нами 1). Они состоятъ въ стремленіи выставить на первый планъ и въ противоположность аріанству защитить Божественность Искупителя и едипство Его Лица. Раскрывая понятіе о Христѣ, какъ Богѣ во плоти, Аполлинарій на этой ступени своего развитія шелъ въ одномъ направленіи съ великими отцами церкви и, дѣйствительно, училъ тому, "во что вѣровали всѣ благочестивые

<sup>2)</sup> См. заключительныя замічанія къ четвертой главів втораго отділа.

греки 1) чили, точнью говоря, вся церковь. Защищаемыя имъ вмъстъ со многими другими церковными писателями положенія о Божествъ Христа и единствъ Его Лица не только выражали собой ту въру церкви, какую она исповъдовала съ самыхъ первыхъ временъ своего существованія, но и впоследствіи точно были формулированы соборами и поставлены неизмѣннымъ правиламъ благочестія. Эти положенія составляли здравую сторону ученія Аполлинарія на первой ступени его развитія, но уже и здёсь эта здравая сторона не была свободна отъ заблужденія. Свой источникъ это заблужденіе находило въ противодъйствіи Аполлинарія крайнимъ возэрвніямъ антіохійскихъ богослововъ его времени, учившихъ о двухъ сынахъ и двухъ лицахъ во Христъ. Аполлинарій много силъ потратилъ на опроверженіе этого несовм'встимаго съ христіанской в'врой понятія о Христ'в, и потратилъ не безуспъшно. Можно сказать, что главные тезисы несторіанства были оспорены имъ ранве, чемъ появился на сценъ тотъ, кто далъ имя этой ереси. Но возставая противъ раздъленія одного Христа на два лица и двухъ сыновъ, Аполлинарій впаль въ противоположную крайность и призналъ во Христъ не только одно лицо, но и одну природу, -- высказавши тотъ тезисъ, противъ котораго церковь должна была долго бороться позднев. Въ ІУ-мъ въкъ, однако, этотъ тезисъ, -- вслъдствіе неустановленности терминологіи, а также и потому, что онъ легко могъбыть истолкованъ въ смыслѣ православномъ, —еще не заключалъ въ себъ ничего опаснаго и прямо противоръчащаго ученію церкви. Поэтому-то, и сочиненія Аполлинарія, относящіяся къ этому періоду его литературной деятельности, будучи надписаны именами св. отцовъ, читались многими православными <sup>2</sup>) и при добромъ пониманіи не возбуждали въ нихъ сомнъній на счетъ своей принадлежности тъмъ лицамъ, имена которыхъ значились въ ихъ надписаніяхъ. Если бы Аполлинарій остановился на этомъ положеніи, если бы его отклоненія отъ правой віры не пошли даліве неяснаго термина объ одной природъ Бога Слова воплощенной, то и

<sup>1)</sup> Cp. Harnack, Dogmengesch. II, 313.

<sup>2)</sup> Cp. Leont. Byzant., Adv. fraud. Apoll.,—Migne, gr. s., t. 86, 2, c. 1948.

ереси, называемой его именемъ, не было бы; мы должны были бы тогда смотръть на Аноллинарія, какъ на предпественника монофизитства, подобно тому, какъ Діодоръ Тарсійскій или Өеодоръ Монсуэстскій счатаются предтечами несторіанства.

Къ своему собственному осужденю, Аполлинарій не могъ остановиться на этомъ положеніи; желая уяснить, какимъ образомъ во Христъ Богъ и плоть составляютъ одну природу, онъ, подъ вліяніемъ своимъ философскихъ воззрѣній, пришель къ отрицанію ума человіческаго во Христі. Это его ученіе о томъ, что въ Искупитель Божество заменило собой умъ человъческій, и представляеть собой то, чему въ исторіи догматики усвояется имя аполлинаріанства, аполлинаріанской ереси. Это было ученіе въ собственномъ смыслъ новое и тъмъ болъе опасное, что оно имъло на себъ внъшній видъ истины. Высказывая свое убъжденіе, что въ тайнъ воплошенія единеніе Бога съ человъкомъ обнимало собой не все человъческое существо, а только часть его, Аполлинарій не думаль и не хотель отрицать ни действительности воплощенія, ни полноты и совершенства человёчества во Христь. Напротивъ, онъ утверждалъ, что ученіе церкви о единеніи во Христъ Божества и человъчества возможно и объяснимо лишь при томъ условіи, когда воплощение понимается, какъ замъна человъческаго ума умомъ Божественнымъ, что только въ этомъ случав Христосъ, состоящій изъ плоти, души и Бога (вмісто человічноскаго духа или ума), явится совершеннымъ человъкомъ, во всемъ подобнымъ намъ, кромъ гръха 1). По видимому, онъ ни къ чему другому не стремился и ничего другаго не желалъ, кромъ защиты христіанской въры въ воплощеніе и ея посильнаго разъясненія. На самомъ же деле его ученіе извращало истинное понятіе о вочеловъченіи Бога и противоръчило въръ всей церкви во Христа, какъ Бога совершеннаго и человъка совершеннаго. Весьма характернымъ для Аполлинаріева ученія признакомъ должно быть поставлено то, что въ своихъ сочиненіяхъ онъ старательно избъгаль

<sup>1)</sup> Такова основная идея его главнаго сочиненія о Божественномъвоплощенів.

термина "вочеловъчение" 1). Въ эго системъ, дъйствитеълно, не было мъста для вочеловъченія; по его понятіямъ, Богъ Слово соединяется во Христъ не съ человъкомъ, а съ одушевленною плотью, то есть, не съ темъ, въ чемъ выражается отличіе и преимущество человъческого существа, а съ тъмъ, что есть общаго всему животному "Если, — пишетъ св. Григорій Богословъ, — Христосъ человъкъ, имъющій душу, то, не имъя ума, какъ могъ быть человъкомъ? — Человъкъ не есть животное неразумное. И необходимость потребуеть допустить, при образв и покровв человъческомъ, душу какого-нибудь коня или вола или другаго животнаго перазумнаго. А таково и будетъ спасаемое (у Аполлинарія). Итакъ, я обманутъ самой истиной и превознотусь, когда почтенъ другой ча). "Никто, -- говоритъ св. Григорій Нисскій, — определяя человека, не станеть опредълять его по плоти, костямъ и органамъ чувствъ; никто также, сказавъ о силъ питанія и пищоваренія, не укажеть въ этомъ особенности человъческаго естества, но признакомъ человъка служить способность мышленія и разумънія" 3), а потому, — заключаетъ св. отецъ, — и проповъдуемое Аполлинаріемъ единеніе Бога съ плотью во Христъ есть единеніе не съ человъкомъ, а съ естествомъ, общимъ всему одушевленному міру 4). Отсюда со всею ясностью открывается докетическій характеръ ученія Аполлинарія о Христь и его несоединимость съ върою церкви. Его Христосъ не есть Богъ и человъкъ; не имъя истинно-человъческого бытія, Онъ быль только подобень человъку, казался человъкомъ. "Христосъ, — говорилъ самъ Аполлипарія въ своемъ "Доказательствъ Божественнаго бытія во

<sup>1)</sup> Термина "ἐνανθεώπησις" Аполлинарій не употребляль, но у него есть глаголь "ἐνανθεωπέω"; ученики же Аполлинарія, какъ даеть поводь думать св. Григорій Богословь, пользовались и терминомъ "вочеловъченіи", но толковали его примънительно къ своему ученію. "Вочеловъчился,—говорили они, по словамъ Григорія,—не значить: быль въ человъкъ, котораго тъснъйшимъ образомъ соединилъ Себъ, но значить, что Онъ бесъловаль и жилъ вмъстъ съ человъками" (Epist. ad Cledon. П,—Мідпе, gr. s., t. 37, с. 197; Твор. св. Григор. Богосл., ч. 4, стр. 171).

<sup>2)</sup> Epistol. ad Cledon. I,—Migne, ibid., с. 184; Твор., тамже, стр. 162.

<sup>3)</sup> Antirr. c. XXII, -Migne, gr. s., t. 45, c. 1169; Твор. св. Григор. Нисскаго, ч. VII, стр. 103.

<sup>4)</sup> Antirr. c. XXIII, Migne, ibid., c. 1172; Teop., тамже, стр. 106.

плоти", — не человъкъ, но яко же человъкъ, потому что не односущенъ съ человъкомъ по владычественной Его части" 1). Его человъчество состоитъ лишь въ наружномъ покровъ Божества, было одеждой, облекавшей Бога Слова, а не цълой природой, воспринятой имъ въ единство Лица<sup>2</sup>). Не будучи истинно-человъкомъ, Христосъ у Аполлинарія не могъ быть вместе съ темъ и истиннымъ Богомъ, Самимъ Сыномъ Божіимъ. Заміняя собой умъ человіческій и образуя съ плотью одну природу и одну сущность, причемъ плоть теряеть свои естественныя свойства и получать свойства Божественныя. Богъ Слово въ воплощени является у него чемъ-то среднимъ, поставленнымъ между Божествомъ и человъческимъ естествомъ 3), ни Богомъ, ни человъкомъ въ собственномъ смыслъ, но какъ бы слитымъ изъ Божества и человъчества въ какое-то новое устроеніе 1). Со свойственнымъ ему реализмомъ понятій Аполлинарій писаль въ своихъ силлогизмахъ: "среднее получается, когда различныя свойства соединяются въ одно, какъ напр. въ лошакъ свойства овцы и коня, въ голубомъ цвете свойства белаго и чернаго и въ воздухф весеннемъ свойства зимы и лъта; ничто среднее не владбетъ объими крайностями всецъло, но (имфетъ ихъ) частично смфшанными. А потому и во Христь среднее (слагающееся) изъ Бога и человъка не есть ни человъкъ всецълый, ни Богъ, но смъщение Бога и человъка" 5). И св. Григорій Нисскій, обличая заблужденія Аполлинарія, говорить о немъ: "объявляеть другое какоето Божественное бытіе во плоти, среднее между человъческимъ и Божескимъ естествомъ, которое ни человъкъ, ни Богъ, а какъ бы причастно тому и другому; оно, въ какой мере есть бытие во плоти, иметь сродство съ человъчествомъ, а въ какой мъръ есть Божественнос, -- выше,

<sup>1)</sup> Vid. ap. Greg. Nyss. Anticr. c. XXIII,—Migne, ibid., c. 1172: Твор. св. Григор. Нисского, тамжо, стр. 105.

<sup>2)</sup> Отсюда и параллельными термину " $\sigma \acute{a} \psi \xi$ " словами для обозначенія человъческой природы Христа у Аполлинарія служили " $\sigma \chi \widetilde{\eta} \mu \alpha$ " и " $\mu o \psi \psi \widetilde{\eta}$ ".

<sup>3)</sup> Такъ выражался о природъ Христа самъ Аползинарій въ отрывкъ посланія, сохраненномъ Юстиніаномъ (Мајі, VII, 302; ср. Dräseke, р. 401).

<sup>\*)</sup> Cp. Leont. Byzant., Adv. fraud. Apoll.,—Migne, gr. s., t. 86, 2, c. 1969; cf. Dräseke, p. 368.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ap. Justinian. Contra monoph., Maji, VII, p. 310; Dräseke, p. 352,

чъмъ человъческое" 1). Но если Христосъ не есть ни Богъ всецелый, ни человекъ совершенный, то и Его земная жизнь, страданія и смерть теряють свое истинное, спасительное для человъка значение и самая въра въ Него, какъ Искупителя, лишается смысла и оказывается тщетной. "Если по существу Господь быль нечто другое, --- пишеть Григорій Нисскій, --- не челов'якъ, а только по видимому принялъ образъ подобный человъку, на самомъ же дълъ различествоваль по естеству, то должень онь (Аполлинарій) сказать, что и все было какою-то призрачностью и обманчивой мечтой..., не было креста, не было положенія во гробъ, не было и воскресенія посл'є страданія 2). "Ибо невоспринятое и не уврачевано, - убъждаетъ св. Григорій Богословъ, но что соединилось съ Богомъ, то и спасается. Если Адамъ палъ одной половиной, то и воспринята и спасена одна половина. А если палъ всецълый, то со всецълымъ рождшимся соедился и всецело спасается... Итакъ, чтобы оказать мит совершенное благодтяніе, соблюди цтлаго человъка и присоедини Божество" 3).

Этотъ явно противоцерковный характеръ ученія Аполлинарія въ послѣдней стадіи его развитія дѣлаетъ для насъвполнѣ понятнымъ то "смятеніе въ братствѣ" ¹), тотъ рядъбыстро слѣдовавшихъ одно за другимъ осужденій, порицаній и обличеній, какой вызвала его литературная дѣятельность съ 70-хъ годовъ IV-го вѣка. Защищаемыя имъ на этой стадіи положенія о томъ, что Христосъ не имѣетъ ума человѣческаго, что самое воплощеніе возможно лишь подъ условіемъ замѣны въ Немъ человѣческого ума Божественнымъ духомъ, не только не выражали собой того, что "тысячи предъ Аполлинаріемъ чувствовали" 5), а напротивъ изумляли своей новизной и неожиданностью и прямо извращали существо христіанской вѣры въ искупленіе.

Поэтому-то, всѣ лучшіе люди VI-го вѣка, какъ одинъ человѣкъ, встали на стражѣ чистоты христіанскаго ученія и

<sup>1)</sup> Antirr. c. II, crp. 61. 62.

<sup>2)</sup> Ibid. c. XXIII, etp. 105.

<sup>3)</sup> Epist. ad Cledon. 1,—Migne, gr. s., t. 37, c. 184; Твор. св. Григор. Богосл. ч. 4, стр. 162.

<sup>4)</sup> Basilii Magr epist. CCLlX.

<sup>5)</sup> Какъ утверждаетъ l'арнакъ,—Lehrbuch. d. Dogmengesch. II, 313.

единодушно отвергли нововведение Аполлинарія, какъ противное правой въръ. И не одни лучшіе люди IV-го въка, но даже позднъйшіе монофизиты, — эти прямые потомки Аполлинарія, — не находили возможнымъ следовать его воззрвніяхъ въ ихъ цвломъ и самого его осуждали, какъ ересіарха. Ученіе Аполлинарія о Христь, какъ Божественномъ духъ во плоти, вообще, не имъло для себя нолготовленной почвы: оно носило на себъ ръзкую печать его собственной личности, его склада ума и образованія, его философскихъ идей и было его измышленіемъ въ собственномъ смыслъ. Поэтому, и его историческая судьба тъсно связана съ судьбой Аполлинарія: порожденное его литературной дъятельностью, это его учение было вмъстъ съ нимъ осуждено и вмісті съ нимъ сошло съ исторической сцоны. Его исторія почти совпадаеть съ біографіей Аполлинарія. Послъ смерти своего основателя его секта существовала очень недолгое время, не оставила после себя заметныхъ следовъ въ исторіи и не привнесла ничего новаго въ разъясненіе и раскрытіе идей своего учителя; во взаимныхъ спорахъ его ученики скоро потеряли единство и незамътно переродились въ монофизитовъ. "Видя свою ничтожность и славу церкви, замъчаетъ о нихъ Өеодоритъ, они присоединились къ ней вст, кромт немногихъ" 1), но и эти многіе въ половинъ V-го въка слились съ послъдователями Евтихія и забыли о своемъ родоначальникъ. Вмъстъ съ ними изчезло изъ исторіи и аполлинаріанство въ собственномъ смыслъ этого термина: оно превратилось въ монофизитство, въ ученіе объ одной природъ Бога Слова по воплощеніи 2).



<sup>1)</sup> H. E. V, 3.

<sup>2)</sup> Монофизитская ересь, такимъ образомъ, прямо примыкала къ воззрѣніямъ Аполлинарія на первой ступени ихъ развитія, но и она никогда не раздѣляла собственно аполлинаріанства т. е. ученія о замѣнѣ во Христѣ ума человѣческаго умомъ Божественнымъ.

## важнъйшия опечатки:

| Cmpi. | $Cmp\kappa$ .    | Напечатано.                                               | Должно быть.           |
|-------|------------------|-----------------------------------------------------------|------------------------|
| 11    | 5 св.            | заблужденій                                               | заблужденій,           |
|       | 10 "             | върилось                                                  | върилось"              |
| ΙV    | 19 сн.           | Füldenpennig                                              | Gäldenpennig           |
|       | 12 "             | Fntwurf                                                   | Entwurf                |
| VI    | 4 cB.            | писатели                                                  | писателя               |
| -     | 16 сн.           | Entwurt                                                   | Entwurf                |
| VII   | 19 св. •         | Oberlehren                                                | Oberlehrer             |
|       | 20 "             | Hinge <b>nfe</b> ld'a                                     | Hilgenfeld'a           |
|       | 7 сн.            | какъ какъ                                                 | такъ какъ              |
| X     | 2 "              | воззрѣніямъ                                               | воззръніямъ,           |
| 1     | 9 "              | d Morgenlandes                                            | d. Morgenlandes        |
| 2     | 9 "              | seinen                                                    | seinem                 |
| 16    | 14 "             | Adv                                                       | Adv.                   |
| 21    | 13—14 св.        | чуж-уымъ                                                  | чуж-дымъ               |
|       | 15 "             | дсиливало                                                 | усиливало              |
| _     | 9 сн.            | ежу                                                       | уже                    |
| 27    | 8 св.            | llелагій                                                  | llелагій,              |
| 30    | 22 сн.           | одинако                                                   | одинаково              |
| 43    | 2 св.            | Аполинарію                                                | Аполлинарію            |
| 50    | 1 "              | Выставляють                                               | "Выставляють           |
| • 80  | 21 "             | енископа.                                                 | епископа               |
| 92    | 11 сн.           | $oldsymbol{\Gamma} 	ilde{oldsymbol{\omega}} oldsymbol{v}$ | $	au 	ilde{\omega}  u$ |
| 102   | $\frac{18}{7}$ " | отцевъ                                                    | отцовъ                 |
| 122   | 15 cB,           | монофизистомъ                                             | монофизитствомъ        |
|       | 4 сн.            | lat. s.                                                   | gr. s.                 |
| 131   | 91               | выполнялось,                                              | выполнялось            |
| 132   | 99 ″             | тотъчасъ                                                  | тотчасъ                |
|       | 95 "             | Апеллинарія,                                              | Аполлинарія            |
|       | 19 "             | чтобю                                                     | чтобы                  |
| 140   | 10 "             | подлино                                                   | подлинно               |
| 142   | 17 "             | человъческой                                              | человъческій           |
| 144   | 7 св.            | знаемъ                                                    | знаемъ,                |
|       | 1—2 сн.          | πα-τορς                                                   | πα-τρὸς                |
|       | 1                | <b>χοριγούμενον</b>                                       | χορηγούμενου           |
| 145   | 5 св.            | содержаніе                                                | содержаніи             |
| 146   | 19               | άλλοιώσις                                                 | άλλοίωσις              |
| 147   | 16—17 ,          | καιφαλαίον βίβλιον                                        | κεφάλαιον βιβλίον      |
| 148   | 11 сн.           | μεθ'                                                      | μετ'                   |
|       | 1                | тамъ                                                      | такъ                   |
| 149   | 16 ,             | спряведливъ                                               | справедливъ            |
|       | 14 ",            | нсторика                                                  | • историка             |
| -     | - "              | выдающейся                                                | выдающейся             |

|              | 4 "                    | ero.                | ero,                   |
|--------------|------------------------|---------------------|------------------------|
| 151          | g "                    | н                   | И                      |
| 168          | 13 св.                 | Сочиненіе           | Сочиненіе              |
| 190          | 20                     | Приэтомъ            | ∐ри этомъ              |
| 210          | 23 "                   | П                   | И                      |
|              | "                      |                     | соединена              |
| 234          |                        | соединено           | Ипатія                 |
| 247          | 14 "                   | <b>Инатія</b>       |                        |
| 250          | 17 ,                   | άνπθοωπος           | άνθρωπος               |
| <b>258</b>   | 14 св.                 | Христѣ,             | Христъ.                |
| 261          | 9 "                    | поняті              | понятій                |
| 286          | Q ·                    | присуществуетъ      | прису <b>тствует</b> ъ |
|              | 3 сн.                  | объ                 | отъ                    |
|              | o ch.                  | сочинені <b>яхъ</b> | сочиненій              |
| 907          | 15 "                   |                     | произведеній           |
| 287          | 15 "                   | произведенія        | произведения           |
| 315          | 8 "                    | άνθρωπόθεςο         | άνθρωπόθεος            |
| 3 <b>3</b> 6 | 15 ″,<br>8 ″,<br>13 ″, | дущи                | душш                   |
| 352          | 15 "                   | νίοθέτεισθαι        | . νίοθετεῖσθαι         |
| 359          | 7                      | Подобнаго           | Подробнаго             |
| 420          | 10 св.                 | сочиненів           | сочиненіе              |
| 404          | 45                     |                     | произ-веденіемъ        |
|              | - "                    | прои-зведеніемъ     |                        |
| 407          | 17 сн.                 | зависимокть .       | зависимость            |
| 410          | 16 св.                 | ироисхожденія       | происхожденія          |
| 416          | 8 сн,                  | редактировныхъ      | редактированныхъ       |
| 449          | 7 "                    | однимъ              | ОДНИМЪ                 |

Прим. Въ этотъ списокъ не вошли опечатки въ знакахъ дыханія и ударенія при нъкоторыхъ греческихъ словахъ; кромъ того на стр. 194 и 238 цифры при цитатахъ показаны невърно, но цитаты размъщены правильно. 75 81.

19. S. . 131.

1.5 This

Digitized by Google

