

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Bac.

#### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

• Не исиользуйте файлы в коммерческих целях.

Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.

• Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

• Не удаляйте атрибуты Google.

В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.

• Делайте это законно.

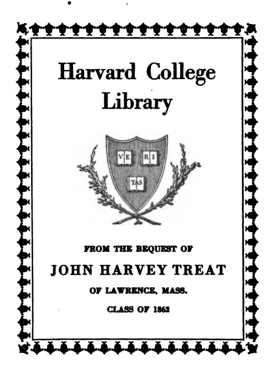
Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

#### О программе Поиск кпиг Google

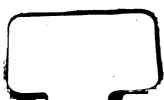
Миссия Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/



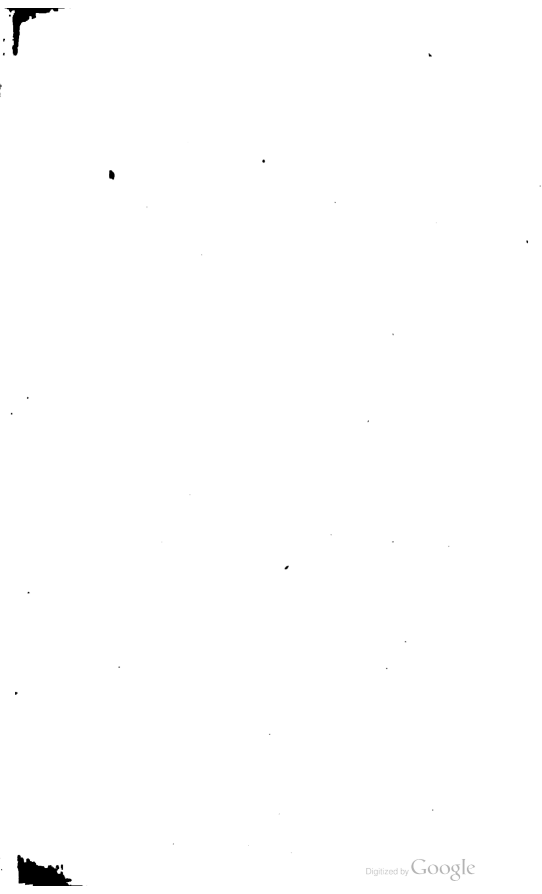
## CP363.5



FROM A COLLECTION OF BOOKS BOUGHT IN RUSSIA IN 1922 BY ARCHIBALD CARY COOLIDGE



Digitized by Google



• • • • • . • Digitized by Google

Digitized by Google

-

.

Digitized by Google

· · ·

•

Solution 10. 16 11 + 10 - 1) = I' 427 - 442, I' = 141 - - 1

# ВЪРА И РАЗУМЪ

#### журналъ

## БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ,

#### издаваемый

при

харьковской духовной семинарии.



### **Т. І**.— Ч. **І**.

ОТДЪЛЪ ЦЕРКОВНЫЙ.



ХАРЬКОВЪ. Типографія Губернскаго Правленія. 1899.

· · ·

CP 363.5

•

-

4 5 7

## ОГЛАВЛЕНИЕ

#### СТАТЕЙ

## БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКАГО ЖУРНАЛА

## "ВЪРА́и РАЗУМЪ"

#### ОТДЪЛЪ ЦЕРКОВНЫЙ.

Литературная борьба съ магометанствомъ, язычествомъ и раввинизмомъ въ средніе вѣка.—Профессора богословія, Прот. Т. Буткевича (стр. 1—22).

Отвѣтъ старокатолическому профессору Мишо. По вопросу о Filioque и Пресуществлении.—Профессора А. Ө. Гусева (стр. 23—50, 79—102, 143—187, 243—288).

Посланіе римскаго папы Льва XIII о сохраненіи восточныхъ обрядовъ.— Антіохійскаго Архимандрита Рафаила (стр. 51—66).

Слово въ день преподобнаго Антонія Великаго. О значеніи въры и благочестія въ жизни христіанина.—Профессора боюсловія, Прот. Т. Буткевича (стр. 67—78).

Педагогическія воззрѣнія свв. отцовъ и учителей церкви.— Н. Миролюбова (стр. 103—112, 349—364)<sup>1</sup>).

Бесѣда въ храмовой праздникъ Собора 3-хъ Святителей. Законоучителя 3-й Харьковской Гимназія, Свящ. Петра Өомина (стр. 113—121).

Борьба съ невѣріемъ въ эпоху возрожденія наукъ и искусствъ. --Профессора богословія, Прот. Т. Буткевича (стр. 122-142).

Высокопреосвященный Сергій, митрополить Московскій.—*Про*фессора И. Корсунскаю (стр. 188—204, 289—300)<sup>2</sup>).

Слово, произнесенное въ недѣлю о блудномъ сынѣ. О сокрушеніи сердца.—Преосвященнаго *Амеросія*, Архіепископа Харьковскаго (стр. 205—220).

Борьба съ англійскимъ деизмомъ XVII и XVIII вѣка.—Профессора богословія, Прот. Т. Буткевича (стр. 221—242).

Борьба съ французскимъ вольномысліемъ XVIII вѣка.—Црофессора боюсловія, Прот. Т. Буткевича (стр. 301-327, 375-399).

Оцѣнка ученія протестантовъ объ антихристѣ—папѣ. — Профессора А. Бъляева (стр. 328—336).

<sup>1</sup>) Продолжение-и во 2-й части: см. оглавление.

2) Toze.

Ученіе о боговдохновенности Св. Писанія въ средніе вѣка. Д. Леонардова (стр. 337—348).

Бесѣда, произнесенная въ нецѣлю Крестопоклонную. О благоразумномъ разбойникѣ.—Преосващеннаго *Амвросія*, Архіепископа Харьковскаго (стр. 365—374).

Историческій очеркъ воззрѣній на правственно-юридическую вмѣняемость еретикамъ ихъ лжеученій въ христіанскихъ церкквахъ.— *II. Наумова* (стр. 400—411, 456—482)<sup>1</sup>).

Свидѣтельства апостольскихъ посланій о существованіи символа вѣры въ вѣкъ апостольскій.— Н. Лысогорскаго (стр. 412-426).

Поученіе во 2-ю недѣлю Св. Четыредесятницы. О разслабленіи духовномъ, какъ причинъ бользней. Свящ. Даніила Попова (стр. 427—433).

Рѣчь, произнесенная въ собраніи харьковскаго общества пчеловодовъ и любителей пчеловодства. Этическія черты пчеловодства. —Профессора боюсловія, прот. Т. Буткевича (стр. 434—455).

Борьба съ невѣріемъ въ Италіи.—Профессора богословія, Прот. Т. Буткевича (стр. 483—492).

Воскресеніе Господа и явленія Его ученикамъ по воскресеніи. Ив. Гальбова (стр. 493—513, 577—604, 631—649, 693—708)<sup>2</sup>)

Христіанскія мысли по нѣкоторымъ вопросамъ общественной жизни.—Прот. Ст. Остроумова (стр. 514—532, 650—666, 709—718).

Слово, въ день священнаго коронованія Благочестив Бишаго Государя ИМПЕРАТОРА НИКОЛАЯ АЛЕКСАНДРОВИЧА. О благодарности къ Богу.—Преосвященнаго Амеросія, Архіепископа Харьковскаго и Ахтырскаго (стр. 533—548).

Вульгарный раціонализмъ въ Германіи и борьба съ нимъ. Профессора богословія, прот. Т. Буткевича (стр. 549—576).

Невѣріе XIX вѣка.--Профессора болословія, Прот. Т. Буткевича (стр. 605-630, 667-692, 731-752) <sup>2</sup>).

Евангельскія запов'єди о "блаженствахъ", какъ ученіе о высшихъ степеняхъ христіанской нравственности сравнительно съ ветхозав'єтнымъ закономъ.— Д. Добросмыслова (стр. 719—730).

О началѣ письменности у евреевъ.—Свящ. Гр. Мозолевскаго (стр. 782—794).

<sup>3</sup>) Tome.

<sup>1)</sup> Продолжение-п во 2-й части: см. оглавление.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Tome.

объ издании журнала ВБРАиРАЗУМЪ въ 1899 году.

Изданіе богословско - философскаго журнала "Вѣра и Разумъ" будетъ продолжаемо въ 1899 году по прежней программѣ. Журналъ, какъ и прежде, будетъ состоять изъ трехъ отдёловъ: 1) Церковнаго, 2) Философскаго и 3) Листка для Харьковской епархіи.

Журналь выходить отдъльными книжками **ДВА РАЗА** въ мъсяцъ, по девяти и болъе печатныхъ листовъ въ каждой книжкъ, т. е. годичное изданіе журнала состоитъ изъ 24 выпусковъ съ текстомъ богословско-философскаго содержанія до 220 и болъе печатныхъ листовъ.

#### Цѣна за годовое изданіе внутри Россіи 10 р., а за-границу 12 р. съ пересылкою.

Разсрочка въ уплатѣ денегъ не допускается.

ПОДПИСКА ПРИНИМАЕТСЯ: въ Харьковѣ: въ Редакцій журнала «Въра и Разумъ» при харьковской духовной семппаріи, при свъчной лавкъ харьковскаго Иокровскаго монастыря, въ харьковской конторъ «Новаго Времени», во всъхъ остальныхъ книжныхъ магазинахъ г. Харькова и въ конторъ «Харьковскихъ Губерискихъ Въдомостей»; въ Москвѣ: въ конторъ Н. Печковской, Петровския инии, контора В. Гиляровскаго, Столъшниковъ переулокъ, д. Корзинкина; въ Петербургѣ: въ книжномъ магазинъ г. Тузова, Садовая, домъ № 16. Въ остальныхъ городахъ Имперіи подписка на журналъ принимается во всъхъ извъстимъ книжныхъ магазинахъ и во всъхъ конторахъ «Новаго Времени».

Въ Редавціи журнала «Въра и Разумъ» можно получать полные экземпляры ся изданія за прошлые 1884—1889 годы включительно по уменьшенной цёнъ, именно по 7 р. за каждый годъ; по 8 руб. за 1890—1892 г., и по 9 р. за 1893—1896 годы.

Лицамъ же, выписывающимъ журналъ за всѣ означенные годы, журналъ можетъ быть уступленъ за 75 р. съ пересылкою.

Кромь того въ Редакции продаются слидующия книги:

 "Живое Слово". Сочинение преосвященнаго Амвросія. Цёна 50 к. съ перес.
 "Древніе и современные софисты". Сочинение Т. Ф. Брентано. Съ эранцузскаго перевелъ Яковъ Новицкій. Цёна 1 р. 50 к. съ пересылкою.

3. Справедливы ли обвиненія, взводимыя графомъ Львомъ Толстымъ на православную Церковь въ его сочиненія "Церковь и государство?" Сочиненіе А. Рождествина. Цёна 60 к. съ пересылкою.

4. Послѣднее сочинение графа Л. Н. Толстого "Царствіе Вожіе внутри васъ". Критический разборъ. Цъна съ пересылкою 60 коп.

5. "Папство, какъ причина раздѣленія Церквей, или Римъ въ своихъ сношеніяхъ съ Восточною Церковію". Докторское сочиненіе о. Владичіра Гетте. Переводъ съ французскаго К. Истомпиа. Харьковъ. 1895. Цѣна 1 рубль съ пересылкою.

-----

Дозволено цензурою. Харьковъ, 15 Декабря 1898 года.

Харьковъ. Типографія Губерискаго Правленія.

Digitized by Google



# ВЪРА и РАЗУМЪ

## ЖУРНАЛЪ ВОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ

## 1899.

## Nº 1.

ЯНВАРЬ.—КНИЖКА ПЕРВАЯ.

ХАРЬКОВЪ. Тинографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., № 17. 1899. Πίστει νοοῦμεν.

Впрою разумпьваемъ.

Евр. XI. 3.

Дозволено цензурою. Харьковъ, 15 Января 1899 года. Цензоръ Протоіерей Паселя Солинсея.

.

## Антературная борьба съ магометанствомъ, язычествомъ и раввинизмомъ въ средніе вѣка.

Въ средніе въка не было какихъ либо особенныхъ побужденій для усиленной апологетической д'язтельности христіанскихъ ученыхъ. Язычество было побъждено; гидра свободоинслащей философіи не дерзала приподнять своей головы. Настало время вссобщаго затишья и застоя; жизнь двигалась слишкомъ медленно, едва замѣтно. Ни свѣжей мысли, ни новаго путв; утомленное предшествовавшею, слишкомъ энергическою, оживленною, крайне напряженною и ожесточенною борьбою двухъ началъ міровой жизни, человѣчество какъ бы предалось временному покою и отдохновенію; въ религіозномъ отношения христіанское общество занималось только, такъ сказать, своею внутреннею жизнію, своими собственными дѣлами. Ово приводило въ порядокъ и систему свое учение, раскрытие котораго началось еще съ 4-го вѣка; боролось съ ложнымъ пониманиемъ и искажениемъ его въроучения или ересями; занималось развитіемъ и благоустройствомъ своей внѣшней жизн, церковной дисциплины, суда, взаимныхъ отношений между членами христіанской церкви и т. п. Но аріанство, несторіанство, монофезитство или споръ донатистовъ ничего не могли принести, что бы содействовало развитію христіанской апологетики. Ихъ значение въ этомъ отношении чисто отрицательное: ослабляя силы ученыхъ представителей христіанской чысли и привлекая ихъ къ внутренней борьбѣ, они значительно содействовали, усилению враждебныхъ христіанству эле-

ментовъ, которые впослёдствіи дёйствительно снова возбудили среди христіанскихъ богослововъ апологетическую д'вятельность. Впрочемъ, Восточная церковь, находясь среди крайне неблагопріятныхъ условій жизни политической и, наконецъ, подавленная тяжелымъ игомъ магометанскихъ завоевателей, вынуждена была къ жизни крайне замкнутой, преимущественно въ формѣ монашества и аскетическаго самоуглубленія. Не развивать свою дѣятельность, а сохранить во всей чистотѣ и неприкосновенности христіанскую въру и церковныя установленія, какъ они были преданы Спасителемъ и Апостолами,вотъ какую цёль она поставила себѣ въ это время. Въ лучшихъ онюшнихо условіяхъ находилась церковь западная. Но, къ сожалёнію, она воспользовалась этими условіями для цёлей, которыя не имъютъ ничего общаго съ христіанствомъ. Царствію Божію, которое не отъ міра сего, старались усвоить характерь свётской державы. Римъ возбудилъ вопросъ о панствё: явились подложные документы для оправданія честолюбивыхъ и властолюбивыхъ замысловъ римскихъ епископовъ; открылось широкое поле для полемической и обличительной литературной дъятельности. Но эта литературная дъятельность къ христіанской апологетикѣ можетъ имѣть только косвенное отношеніе. Впрочемъ, нужно вообще замѣтить, что апологетическая христіанская литература въ средніе въка была увеличена лишь немногими произведеніями, вызванными старымъ врагомъ христіанства-іудействомъ и нѣкоторыми запоздалыми почитателями классическаго язычества. Ученые раввины, въ родъ Маймонида, продолжали время отъ времени проявлять къ храстіанству свою враждебность, стараясь доказать въ своихъ мнимоученыхъ сочиненіяхъ, что христіанская религія не есть единая и истинная религія и что Христосъ Іисусъ не есть истинный обътованный Мессія, въ лицъ Котораго исполнились всѣ ветхозавѣтныя пророчества и Божественныя обѣтованія. Кромѣ того, находились лица, которыя, не понявъ духа и истины Божественнаго Откровенія, въ своемъ стремленіи къ истинъ останавливали свое вниманіе на греко-римскомъ язычествѣ и, слѣпо увлекаясь имъ, рѣшались ставить его мудрость выше христіанскаго ученія. Наконець, нахлынувшіе въ Евро-

пу почитатели Магомета-арабы и мавры, претендовавшіе на велекую ученость и даже обладание какими то таинственными познаніями, также вызывали христіанскихъ богослововъ на борьбу съ ними, потому что въ своихъ сочиненіяхъ, защищая ученіе корана, они ставили его неизмѣримо выше христіансваго евангелія и отвергали божественное происхожденіе христізнской религіи. Какъ ни странно, но у іудейства этого времени оказалось много общаго съ магометанствомъ, что ихъ соединяло между собою для единодушной борьбы съ христіанствоиъ. Сюда принадлежать: общій обѣимъ религіямъ сухой и безжизненный монотеизмъ, восточный натурализмъ, отрицаніе самой идеи боговоплощенія, идолопоклонство безъ идоловъ и общая ненависть къ христіанству вообще. Борьба съ магометанствомъ тѣмъ болѣе была трудною, что съ самаго начала оно стало подъ покровительство мнимой науки, таинственно заманчной для христіанъ. Въ Испаніи и Персіи явились даже учения школы, на которыя предъявляли одинаковыя права какъ натометанские ученые, такъ и раввины; дверь въ нихъ была закрыта только для христіанъ. Борьба съ этими новыми врагами для христіанскихъ богослововъ тёмъ болёс была тяжела, что въ это время Римъ отпалъ отъ единенія съ восточною церковію; явилась вражда въ самомъ христіанствѣ и отвлекла къ себъ многія лучшія силы изъ представителей христіанской науки. Тъмъ не менъе, не смотра на такія неблагопріятныя внугреннія и вившнія условія, у ивкоторыхъ среднев ковыхъ богослововъ, принадлежавшихъ какъ къ восточной такъ и къ западной церкви, мы все таки встрѣчаемъ, хотя и не въ больпонъ сравнительно количествъ, апологетическія сочиненія, написанныя съ целію-защитить христіанство отъ нападковъ и возражений со стороны ученыхъ средневѣковыхъ еврейскихъ Раввиновъ, почитателей древне-классическаго язычества и повюнниковъ Магомета.

Изъ средне-вѣковыхъ апологетовъ восточной Церкви, опровергавшихъ нападки іудейскихъ раввиновъ, здѣсь должны быть названы: Гренентій Тафрскій (въ 6 в.), Леонтій Кипрскій (въ 7 в.), Анастасій (въ 9 или 10 в.), императоръ Андроникъ Комменій (въ 14 в.); нападки магометанъ и запоздалаго язычества опровергали: св. Іоання Дамаскиня, Өеодоръ Абукара, Николай Мевонскій, Саменъ Газскій, Евфимій Зигабенъ, Іоаннъ Кантакузенъ и др. Изъ нихъ особенно замѣчательны первые три.

Св. Іоанна Дамаскина иначе называемый Хрособроас, сынъ Сергія, находившагося на государственной службѣ, своимъ научнымъ образованіемъ обязанный некоему монаху Косьмё, сначала занималъ важный постъ на государственной службе, управляя городомъ Дамаскомъ; но онъ былъ въ немилости у Льва Исаврянина за защиту иконопочитанія и по интригамъ его не только потерялъ свою должность, но и претерпѣлъ страшныя мученія. Впослѣдствіи онъ принялъ монашенство въ обители св. Саввы близь Іерусалима, былъ посвященъ въ санъ пресвитера. принималъ самое близкое и горячее участіе въ дълѣ защиты иконопочитанія и усиленно занимался апологетическою литературною дёятельностію. Онъ умеръ между 754 и 787 годами. Ему принадлежать слёдующія три сочиненія, составляющія въ то же одно цёлое: а) хефадага фідозофіха, состоящее изъ 68 главъ и разъясняющее различныя философскія положенія и опредѣленія въ зависимости отъ философскихъ ученій Платона и Аристотеля; б) пері аіребсеши ен соитонія. въ 103 главахъ излагающее еретическія ученія; в) ёхдооіс ахрівус τής πίστεως, представляющее православное учение Церкви, какъ оно опредблено вселенскими и помъстными соборами и какъ изъяснили его древніе отцы и учители Церкви. Кромѣ того, св. Іоаннъ Дамаскинъ написалъ нѣсколько апологетическихъ и полемическихъ сочиненій противъ сарадинъ (напр. Διάλεξις **Σарахууой ха! уристианой), манихеевъ, моновелитовъ, яковитовъ** и несторіанъ. Наконецъ, ему принадлежатъ многія употребляемыя въ церкви пѣснопѣнія, отдѣльныя разсужденія о Троицѣ, постахъ, главныхъ грѣхахъ, а также и разсказъ объ обращеніи въ христіанство индійскаго царя по убъжденію пустывника Варлаама.

*Θеодорз Абукара*, ученикъ св. Іоанна Дамаскина, написалъ апологетическое сочинение "Вопросы и отвѣты".

Николай, епископъ Мевонскій, жившій въ концѣ 11-го или во второй половинѣ 12-го вѣка, извѣстенъ въ особенности своими полемическими сочиненіями, направленными противъ пап-



#### отдель церковный

скихъ притязаній и уклоненій западной церкви отъ каеолической истины; но ему принадлежитъ также и довольно интересный апологетическій трудъ—'Ачаптодіс тіс деодогіятся отогденостою Прохдоо Платочкої, направленный противъ языческаго платонязма Прокла, который былъ самымъ непримиримымъ врагомъ христіанства и написалъ противъ него сочиненіе, оставшееся неопровергнутымъ въ свое время по случаю монофизитскихъ споровъ.

Изъ средневѣковыхъ писателсй западной церкви, сочиненія которыхъ имѣютъ болѣе или менѣе важное значеніе для развитія науки Апологетическаго или Основного Богословія, и которые ставили своею задачею опровержение нападковъ на христіанство какъ со стороны іудейскихъ раввиновъ, такъ и ученыхъ магометанъ, здёсь должны быть названы слёдующіе: Исидорь Севильский (De fide catholica adversus Indaeos, въ 7 в.), Агобардъ Ліонскій (De judaicis superstitionibus), P. Мавръ, Гильбертъ Вестминстерскій, Рупертъ Лейикій, Петръ Венерабилисъ, Гвальтеръ, Николай Лира, Петръ Даміани, изъ іудеевъ обращенныхъ въ христіанство, --- Самуэль Мароккскій, Петръ Альфонсъ, Германъ Кельнскій, извъстный врачъ папы Бенедикта XIII-Бурки, а также и нѣкоторые даже изъ некрещенныхъ іудеевъ, оставшіеся върными ветхозавѣтному пониманію іудейства: Іеронимъ, Исаакъ Абраванель, Павель Бургосский и др. Изъ западныхъ апологетовъ христіанства, опровергавшихъ нападки магометанъ и въ частноств ученыхъ мавровъ, заслуживаютъ упоминанія: Раймундъ Иеннафортскій, Раймундъ Мартинусь, Педро-де-Кавалерія, Анфонсь-де-Спинь, Іеронимь Савонарола, Туррекремата, Рикольдь, Діонисій Картузіанскій, Андреась и Гвидагноли.

Раймунда Шеннафортскій († 1275 г.), причисленный римскою дерковію кълику святыхъ (въ 1601 г.), имѣя санътаррагонскаго архіепископа, а затѣмъ занимая должность генерала домимиканскаго ордена, поддерживаемый кастильскими и арагонскими королями, очень много работалъ для обращенія мавровъ и тогдашнихъ евреевъ въ христіанство; между прочимъ, онъ основалъ во многихъ городахъ, населенныхъ по преимуществу маврами, особые институты или коллегіи, въ которыхъ было обращаемо серьезное вниманіе на изученіе восточныхъ языковъ съ цёлію подготовленія опытныхъ христіанскихъ апологетовъ и миссіонеровъ для обращенія мавровъ и евреевъ въ христіанство.

Райминдъ Мартинусъ († въ 1286 г.), испанский доминиканецъ, одинъ изъ первыхъ питоицевъ указанныхъ коллегій, также извѣстенъ своею устною и литературною борьбою противъ евреевъ и мавровъ, славившихся въ Испаніи своею образованностію. Въ 1250 году онъ былъ назначенъ главнымъ начальникомъ всёхъ восьми миссіонерскихъ коллегій доминиканскаго ордена, которыми и завѣдывалъ до самой своей смерти (въ 1286 г.). Ему, между прочимъ, принадлежитъ довольно интересное апологетическое сочинение-Pugio fidei contra Mauros et Iudaeos (Оружіе въры противъ мавровъ и іудеевъ), въ которомъ съ полною основательностію доказывается та мысль, что Магометъ не есть истинный пророкъ, такъ какъ о немъ не предсказывалъ Моусей и такъ какъ приписываемыя ему чудеса, не суть дъйствительныя чудеса, и что магометанство, безсильное возвыситься до идеи богочеловъчества, стоить неизмѣримо ниже христіанства, а съ другой стороны указывается на то существенное различіе, которое легко замѣтить всякому между ветхозавётнымъ іудействомъ и средневёковымъ раввинизмомъ. Кромѣ того, Раймундъ Мартинусъ весьма основательно опровергаетъ въ этомъ сочинения всѣ нападки тогдашняго невърія какъ на откровеніе вообще, такъ и на христіанское откровеніе въ частности. Еврейскіе раввины не безъ основанія обозвали этоть апологетический трудъ "ядовитымъ".

Педро-де-Кавалерія, по своему происхожденію также испанецъ,—написалъ сочиненіе—Zelus Christi contra Iudaeos, Saracenos et infideles (Yenetiis 1594.)—въ которомъ онъ доказываетъ истину христіанства и опровергаетъ возраженія іудеевъ, сарацинъ, а также и различныхъ философовъ, при чемъ проводить ту мысль, высказанную, впрочемъ, раньше его апологетами древней александрійской школы,—что не вѣра должна искать опоры въ чудесахъ, а наоборотъ—чудеса въ вѣрѣ. Кромѣ того ему принадлежитъ небольшой анологетическій трудъ, изданный въ 1487 году: Rationes laicales contra Idiotas, quae docent, fidem Christianam veram et necessariam esse"; въ немъ въ популярномъ изложеніи раскрываются всѣ



иутренніе критеріи христіанской религіи, какъ единственно истинной и необходимой.

Амфонсз-де Спина—испанецъ еврейскаго происхожденія, но обращенный въ христіанство, человѣкъ для своего времени весьма образованный и ученый, выдающійся фоанцискачецъ, сначала занимавшій должность ректора саламанскаго университета, но впослѣдствіи достигшій даже епископскаго сана. Онъ написалъ въ 1471 году знаменитое апологетическое сочивеніе—Fortalitium fidei contra Iudaeos, Saracenos aliosque christianae fidei inimicos (Твердыня вѣры противъ іудеевъ, сарацинъ и другихъ враговъ христіанской вѣры) въ четырехъ книгахъ. Сочиненіе это изданное нѣсколько разъ (въ первый разъ безъ имени автора) пользовалось большою популярностію и долгое время служило любимымъ руководствомъ для христіанскихъ апологетовъ въ борьбѣ съ невѣріемъ,—особенно въ такъ вазываемую эпоху возрожденія наукъ и искусствъ.

Независимо отъ борьбы съ исламомъ и раввинизмомъ, средневъковые богословы сдълали не мало для развитія Основнаго Богословія, какъ науки. Выдающееся положеніе между нии въ этомъ отношени занимаютъ извъстные сходастики, какъ Анзельма Кентербюрійскій, Петра Ломбарда, Өома Аквината в др., которые не мало содъйствовали развитію богословской науки со стороны ся визшияго формальнаго построенія. Вообще нужно сказать, что какъ ни суха, безжизненна и отвлеченна была средневѣковая схоластика, но именно ей принадзежить великая и несомнѣнная заслуга-начало развитія и обработки богословской науки съ внёшней, формальной или даже только технической стороны. Въ данномъ случав для насъ важно здёсь то обстоятельство, что, раздробивъ богословскую науку на множество отраслей или отдёльныхъ наукъ, средневсковая схоластика посвятила не мало вниманія и той части христіанскаго богословія, которая въ настоящее время извѣстна подъ именемъ Апологетическаго, или Основнаго Богословія, а въ то время называлась Theologia fundamentalis, Theologia generalis, Theologia rationalis или Theologia naturalis. Вообще относительно внёшней, формальной стороны этой науки слёдуеть замётить, что именно схоластика положила ей основаніе и указала тѣ начала и систему, на основаніи которыхъ послѣдующимъ богословамъ приходилось только развивать, усовершенствовать или устранять недостатки, допущенные схоластиками.

Уже извъстный ученый 9-го въка Іоаниз Скотз Эригена, другъ Карла Лысаго и начальникъ одного изъ высшеучебныхъ заведеній Франціи, на котораго не безъ основанія смотрять какъ на предтечу схоластики, даровитый основатель спекулятивнаго богословія, стремился къ достиженію главной апологетической цёли: понять учение Божественнаго Откровения въ полномъ согласіи съ выводами здравой философіи, постигнуть его не върою только, но и разсудкомъ. Эригена принималъ живое участіе въ спорѣ о евхаристіи и предопредѣленіи; но для насъ особый интересъ представляетъ его философія религін, изложенная имъ въ сочиненіи De divisione naturae, которое справедливо считается "первою практическою попыткою соединенія философіи съ богословіемъ на западъ". Въ этомъ сочинении ричь идеть сначала о Богь самомъ въ себи и какъ о Творцѣ міра, затѣмъ о мірѣ, о твореніи в его паденіи, и наконець о возвращении міра къ Богу, какъ о заключении міроваго процесса. По учевію Эригены, все обнимается понятіемъ natura. Въ течения мірового процесса natura проявляется въ четырехъ видахъ: 1) природа, которая творитъ и не творится (natura creatrix et non creata-Богъ, какъ причина всего); 2) природа, которая творится и творитъ (natura creata et creatrix=нден или rationes, какъ міровые принципы или "primordiales causae"); 3) природа, которая творится и не творитъ (natura creata et non creans= осуществленіе идей въ мірѣ); 4) природа, которая ни творится, ни творитъ (natura neque creata, neque creatrix=Богъ, какъ конечная цёль всёхъ вещей). Такимъ образомъ, по ученію Эригены, Богъ самъ по себѣ есть только чистое, неопределенное бытіе, которое вполнё справедливо можно было бы назвать абсолютнымъ ничто, которое хотя, повидимому, и сознаетъ себя, но въ своемъ сознании не находитъ никакого различенія (nescit, quod ipse est) и которое однако же хочетъ себя самое. Правда, въ Богѣ есть различіе Троичности, какъ essentia, sapientia, vita; но это различение какъ таковое на-

8

Digitized by Google

#### отдель церковный

мится не въ самомъ Богѣ, а только въ человѣческомъ мыпленіи. По ученію Эригены, бытіе Бога есть Богъ самъ въ Себъ и по Себъ; въдъніе Бога (премудрость) тожественно съ Логосомъ, идеею, которая однако же является въ формѣ міренихъ принциповъ опять-таки только для человѣческаго мышения. Воля Бога отожествляется съ творениемъ, которое тасичь образомъ является истиннымъ воспроизведеніемъ самаго Бога; а такъ какъ Богъ вѣченъ, то отсюда вытекаетъ и вѣчвость творенія. Адамъ есть это отъ вѣчности существующее твореніе, единство интеллигентныхъ тварей, въ интеллектъ которыхъ отражаясь переходитъ въ явленіе существо Самаго Бога (theophania). Но какъ мысль Бога есть истинная субстанція міра, такъ имманентное человѣческому духу предстаыеніе чувственныхъ и духовныхъ вещей есть истинная субстанція этихъ вещей. Его цёльность или единство входить въ представление о раф, т. е., о безгрътшномъ предсуществовании человѣка. Адамъ падаетъ, т. е., выходитъ изъ этого безгрѣшваго предсуществованія чрезъ свободно содѣянный грѣхъ, его луховное тёло превращается въ земное, а первоначальное единство человѣческаго бытія разрѣшается въ противоположвость половъ, и чрезъ распложение-во множество человѣческихъ существъ. Но такъ какъ человъкъ (Адамъ) есть мипрокосмъ, а остальной міръ имѣетъ свою субстанцію въ мышленін человѣка, то вмѣстѣ съ переходомъ Адама въ матеріальное явленіе весь міръ также обращается въ матеріальное и различное существование. Искупление, которое слъдуетъ понимать какъ нѣчто постоянно присущее Богу, состоитъ въ ,theophania multiplex sine fine", чрезъ что въ сознание мира вступаеть идея (Логосъ) какъ начало связывающее въ единство раздѣленіе міра. Чрезъ принятіе этой идеи въ сознаніе (инстическое созерцание) уничтожается гръхъ и искупляется также остальной міръ въ человѣкѣ и съ человѣкомъ, какъ инкрокосмомъ. Послѣ смерти тѣла слѣдуетъ полное возвраще-<sup>ніе</sup> человѣка къ Богу, —воскресеніе и уничтоженіе полового маличія, превращеніе въ духъ и дальнѣйшее постепенное приближение къ нему, которое, повидимому, оканчивается 10.1 нымъ акосмизмомъ. Трудно сказать, какое значение въ своей

системѣ Эригена предоставляеть Іисусу Христу, какъ историческому лицу. О реальности зла при такихъ философскихъ воззренияхъ также не можетъ быть речи. Итакъ, после сказаннаго ясно, что Эригена далеко не достигь той цёли, къ которой стремидся: онъ хотълъ отожествить философію съ ученіемъ Божественнаго Откровенія, но вмѣсто этого пожертвоваль послёднимъ для первой; онъ хотбль примирить вёру съ знаніемъ; а между тёмъ далъ поводъ только къ новому раздъленію и противоръчію; онъ выдавалъ себя за върующаго теиста, а между тёмъ его ученіе можно отнести только къ системамъ пантеистическимъ; онъ ищетъ опоры для своихъ воззрѣній въ Библіи и ученів церкви, а между тѣмъ двумя западными соборами въ 855 и 859 г.г., и тремя римскими папами-Николаемъ I, Гоноріемъ III и Григоріемъ XIII его философскія воззрѣнія не безъ основанія были осуждены какъ еретическія. Впрочемъ, его заслуга не въ положительномъ рѣшении поставленной имъ задачи, а въ томъ, что онъ указалъ христіанскому богословію на необходимость построенія спекулятивной науки, въ смыслѣ философской религіозной системы или раціональнаго богословія, цёлью котораго должно быть примиреніе вѣры съ знаніемъ, религіи съ философіею, однимъ словомъ-то, что составляетъ теперь цёль и задачу такъ называемаго Апологетическаго или Основнаго Богословія.

Анзельна Кентербюрійскій (род. въ 1033 г., ум. въ 1109 г.), монахъ и аббатъ одного нормандскаго монастыря, съ 1093 г. архіепископъ кентербюрійскій, извѣстенъ какъ выдающійся представитель схоластики, ревностный защитникъ папства въ борьбѣ съ англійскими королями и константинопольскими патріархами. Но для насъ онъ представляетъ интересъ только какъ богословъ-апологетъ. Въ основаніе своей богословской литературной дѣятельности онъ положилъ извѣстное изреченіе, высказаннос еще бл. Августиномъ: Non quaero intelligere, ut credam, sed credo, ut intelligam, или: fides praecedit intellectum. Ему хотѣлось, какъ и Эригенѣ, видѣть полное примиреніе и совершенное единеніе между вѣрою и знаніемъ, богословіемъ и философіею. Но если Эригена отдавалъ предпочтеніе философіи и ради нея пожертвовалъ ученіемъ Божественнаго

10

Digitized by Google

Отровенія; то Анзельмъ напротивъ-на первомъ мфстф стань веру. Для него вера a priori содержить несомнённую истину, не допускающую никакихъ возражений и не требующую никакихъ доказательствъ. Вотъ почему для него вообще ило значение истиннато и несомитивато только то, что было шравнываемо вѣрою, а лучшимъ научнымъ доказательствомъ ев считаль то, которое вытекало, такъ сказать, извнутри саюй луши человической. Вслидствіе этого и задачу науки онъ полагаль не въ чемъ иномъ, какъ въ томъ, что содержание выры она должна представить вмёстё и какъ абсолютно необминое содержание разума. Легко понять послѣ этого, какимъ бразомъ Анзельмъ могъ поставить цёлію своей собственной липратурной дѣятельности то. чтобы все христіанское представнь ястинно раціональнымъ и все истинно раціональноепристіанскимъ. И эту задачу онъ дъйствительно старался раз-Ишнь въ своихъ сочиненіяхъ, хотя и не съ одинаково полных успѣхомъ. Въ своемъ знаменитомъ трудѣ "Cur Deus homo?" овъ изложилъ свою тоерію примиренія, которая и до сихъ порь не потеряла своего значенія въ богословскомъ мірѣ, а в другомъ своемъ сочинении Proslogium онъ предложилъ научее изложение такъ называемаго онтологическаго доказательства бытія Божія, которое состоитъ въ томъ, что, поелику и инслимъ Бога по необходимости, то Онъ и долженъ необилию существовать. Это доказательство, какъ извѣстно, было съ особеннымъ уваженіемъ принято и поддержано такими знаменнтыми философскими мыслителями, какъ Декартъ, Вольфъ, Лейбницъ и Гегель, и сдёланныя ими въ немъ измѣненія ничего ему не прибавили, такъ что форма, данная ему Анзельимъ и нынѣ считается наилучшею.

Петръ Абеляръ (род. въ 1079 г., ум. въ 1142 г.), за крипческое отношение къ учению о предании считаемый предтечею реформация, былъ свободомыслящимъ учителемъ богословія и философіи. Онъ не удовлетворился схоластикою, какъ Анзельмъ, въ разъяснении христіанскаго ученія, но вводилъ начала чисто раціоналистическаго направленія. Онъ шелъ путемъ, предначертаннымъ Эригеною, стараясь понять христіанство не вѣрою голько, но и разумомъ. Главныя его сочиненія суть: Sic et non; Introductio ad Theologiam; Theologia christiana; Scito te ipsum и много различныхъ діалектическихъ сочиненій вмѣстѣ съ оригинальною автобіографіею: Historia calamitatum suarum. Его богословскимъ и философскимъ занятіямъ слишкимъ мѣшали, впрочемъ, преслѣдованія римской церкви, которая помимо его раціоналистическаго образа мыслей, не могла простить ему также и того, что въ нѣкоторыхъ изреченіяхъ древнихъ учителей церкви онъ усматривалъ противорѣчія. И Абеляру въ теченіи его непродолжительной, но полной приключеніями жизни, часто приходилось мѣнять свою профессорскую каюедру то на монастырь, то на темничное заключеніе.

Ученикъ Абеляра, Петръ Ломбардъ также принадлежитъ къ знаменитымъ схоластическимъ богословамъ (ум. въ 1160 г. или въ 1164 г.). Отвергнувъ оба схоластическія направленія ---традиціональное и діалектическое, онъ избралъ путь болѣе покойный и менће ведущій къ отдѣленію отъ церковнаго ученія, но въ то же время освѣщенный, не только вѣрою, а и сухимъ философскимъ разсудкомъ въ понимании христіанскаго въроучения. Петръ Ломбардъ является представителемъ такъ называемаго сентенціознаго богословія. Церковное ученіе онъ подтверждаль положеніями, заимствованными изъ твореній знаменитъйшихъ отцовъ церкви. Ему принадлежитъ Sententiarum libri IV, свидѣтельствующій о его обширной учености и вмѣстѣ съ тѣмъ о его умѣньи излагать философско-богословскія ученія живо, ясно и общедоступно. Его вліяніе было обширно и ему подчинялись западные богословы еще цёлое столётіе спустя послѣ его смерти. Тѣмъ не менѣе папа Александръ III въ цёломъ рядё положеній обвиняль его предъ парижскимъ факультетомъ въ уклонении отъ истинно христіанскаго ученія.

Александръ Гальскій (ум. въ 1245 г.), извѣстный францисканскій ученый—Doctor irrefragabilis, съ честью занимавшій каюедру въ Парижскомъ университетѣ, написавшій сочиненіе, имѣющее важное значеніе въ исторіи развитія Апологетическаго или Основнаго Богословія,—Summa theologiae universae, а также комментарій къ сентенціямъ Петра Ломбарда; его діалектическій методъ, по которому всякое положеніе было подробно разсматриваемо какъ съ положительной, такъ и съ от-

Digitized by Google

#### отделъ церковный

рицательной стороны, съ точною ссылкою на всевозможные авторитеты, долгое время служилъ образцомъ для послѣдующихъ схоластиковъ. Между прочимъ, онъ посвятилъ особое изслѣдованіе вопросу о богословской учености, въ которомъ вионѣ основательно доказалъ ту мысль, что Богословіе есть наука не отвлеченная только, но и дѣятельная, имѣющая для хизни гораздо большее значеніе, чѣмъ всѣ другія области человъческаго знанія. Александръ Гальскій довольно подробно изглагаетъ все то, что входитъ въ область Основного Богословія н что интересовало въ то время мыслящихъ людей, но особенное вниманіе онъ посвящаетъ раскрытію онтологическаго доказательства бытія Божія въ той формѣ, какую далъ ему Анзельмъ.

Альберть Великій (род. около 1200 г.), бывшій епископь Регенсбургскій, извёстенъ какъ выдающійся ученый, поражавшій своими познаніями всѣхъ своихъ современниковъ. Въ главномъ своемъ сочиненіи—Summa theologiae онъ даетъ самое видное мѣсто тѣмъ богословскимъ ученіямъ, которыя составзиютъ существенное содержаніе Апологетическаго или Основного Богословія; въ немъ онъ предлагаетъ уже систематическое изложеніе доказательствъ бытія Божія и безсмертія человѣческой души. Доказательствъ бытія Божія и безсмертія человѣческой души. Доказательства истины церковнаго вѣроученія и примиреніе послѣдняго съ разсудочнымъ мышленіемъ Альбертъ старается провести при помощи метода Аристотеля, при чемъ, доказывая различныя истины Божественнаго Откровенія, онъ довольно остроумно пользуется своими обширными физико-математическими, историческими и естественнонаучными свѣдѣніями.

Оома Акоината (род. ок. 1226 г., ум. въ 1274 г.), ученикъ Альберта Великаго, былъ самымъ выдающимся представитејемъ средне-вѣковой схоластики; онъ отличался такою обширною ученостію, что, повидимому, его современники и послѣдующіе почитатели затруднялись, какимъ ученымъ званіемъ отличить его: сначала онъ назывался только баккалавромъ теологіи (въ Кёльнѣ), затѣмъ Magister studentium, Magister legens и лиценціатомъ, въ 1257 г.—докторомъ богословія, въ 1261 году—Magister palatii, наконецъ въ 1567 году, почти 300 лѣтъ спустя послѣ его смерти папа Пій V повелѣлъ именовать его не только Doctor angelicus, но и небывалымъ до тѣхъ поръ зва-

ніемъ-Doctor ecclesiae. Дъйствительно, Оома оказаль для богословской католической науки весьма важныя услуги. Его значеніе какъ систематика слишкомъ велико. Его сочиненія многочисленны; многія изъ нихъ не были написаны имъ самимъ, а. только продиктованы и съ его словъ записаны другими. Особенно много труда онъ посвятилъ изложению догматическаго ученія католической церкви и полемикѣ съ писателями восточной церкви въ защиту папскихъ притязаний. Но его труды имѣли не маловажное значеніе собственно для развитія Апологетическаго или Основнаго Богословія. Къ сочивеніямъ этого рода принадлежать: Summa totius theologiae; Declaratio quorundam articulorum contra Graecos, Armenos, Saracenos etc.: Summa adversus gentiles; De unitate intellectus adversus Averroistas; De anima; De humanitate Christi, De veritate catholicae fidei contra gentiles и др. Въ этихъ сочиненіяхъ Оома Аквинатъ не только систематизируетъ весь разработанный въ то время научный матеріалъ, составляющій нынѣ содержание Апологетическаго Богословія (напр. о религи вообще, объ откровение естественномъ и сверхъестественномъ. о чудесахъ и пророчествахъ, какъ критеріяхъ Божественнаго Откровенія, о доказательствахъ бытія Божія и безсмертія души), но, защищая истины христіанской религіи, онъ опровергаль и ученія философскія, въ особенности пантеистическія. а также учение магометанства (сарацинъ), языческихъ религій и раввинизма; въ своемъ сочиненіи De veritate catholicae fidei contra gentiles онъ указываетъ на полное единство естественнаго и откровеннаго богословія и проводить ту мысль, что было бы гораздо большимъ чудомъ если бы христіанство распространилось безъ чудесъ. Наконецъ, нельзя не поставить ему въ заслугу, что онъ съ полною основательностію и на собственныхъ опытахъ показалъ современникамъ, что хотя по своему содержанію христіанское богословіе вообще и Основное въ частности весьма близко соприкасается съ различными философскими науками, но что оно есть вполнѣ самостоятельная наука, такъ какъ свои принципы оно заимствуетъ изъ своего собственнаго источника, т. е., изъ Божественнаго Откровенія и всецьло относить свое содержаніе къ Богу, какъ

#### отдаль церковный

ному предмету своего изслёдованія. Въ своемъ сочиненіи ma contra gentiles онъ стоитъ на чисто апологетической и зриния. Здись онъ говорить о Боги вообще (первая ка), о Богѣ какъ Творцѣ міра и человѣка (вторая книга), рнечной цёли всего существующаго (третья книга) и, наець. объ искупленіи, совершенномъ чрезъ Іисуса Христа пвертая книга). Какъ магометанство и язычество, такъ и фріе вообще, по его мнѣнію, должно опровергать не учевиъ божественнаго Откровенія, а только доводами разума, в какъ ви магометане, ни язычники не признаютъ книгъ и Писанія Божественнымъ Откровеніемъ. Разумъ подготонисть человѣка къ воспріятію Богооткровеннаго ученія и доказываеть его истинность; но это не значить, что ему привадлежитъ преимущество предъ ученіемъ церкви или Св. Писаніемъ; напротивъ это значить только то, что философія должва находиться въ услужений церкви для истолкования ся ученія. Что касается собственныхъ воззрѣній Оомы Аквината. 10 нужно вообще замѣтить, что, ставя ученіе церкви выше всёхъ положеній человёческаго разума, онъ строилъ свою систему на основании довольно односторонняго интеллектуализма и детерминистическаго понятія о Богѣ и мірѣ. Для него Богъ есть чистое бытіе, само въ себѣ безразличное. По его ученію, Богь есть въ сущности actus purus, чистая, движущаяся духовность, intellectus, имѣющій направленіе во внѣ себя, voluntas, causa prima всякаго частнаго бытія, сумма котораго есть мірь. Отсюда уже естественно вытекаеть мысль о необхолиюмъ, въчномъ творения міра, вслёдствіе чего временное вачало міра хотя является возможнымъ для вѣры, но не доказуемымъ и не принимаемымъ по убъжденіямъ разума. Для примиренія такого понятія о Богѣ со множественностію отлыныхъ существъ въ мірѣ Оома вынужденъ былъ допустить числь, что эти отдёльныя существа имёють въ Боге свои первообразныя идеи, которыя однако-же въ самомъ Богѣ суть вычто существенно единое, простое, и только въ отношении къ вещамъ суть нѣчто разнообразное. Но это отдѣльное бытіе ве допускаеть ни какихъ тожествъ, вслѣдствіе чего является необходнимымъ различіе по степени. Во всёхъ тваряхъ Богъ

хочеть aliquod bonum, но вездѣ въ различномъ количествѣ, и это именно положеніе приводитъ Оому къ детерминизму въ ученіи о предустановленіи, въ которомъ онъ идетъ гораздо далѣе бл. Августина. Ученый авторитетъ Оомы въ католическомъ мірѣ пользуется еще и въ настоящее время рѣдкимъ довѣріемъ и уваженіемъ.

Но достигнувъ въ лицѣ Оомы Аквината наивысшаго пункта своего развитія, схоластическое богословіе ясно обнаружило свое безсиліе удовлетворить самымъ настойчивымъ требованіямъ человѣческаго духа. Поэтому неудивительно, что при множествѣ почитателей у Оомы Аквината скоро нашлись и противники, отрицавшіе не только его заслуги, но и значеніе самой схоластической богословской науки. Къ числу такихъ лицъ принадлежатъ: Іоганнъ Дунсъ Скотъ, Дурандусъ де-Пурсенъ, Николай Кузанскій и др.

Іоганна Дунса Скота (ум. 1308 г.), знаменитый францисканскій ученый-Doctor subtilis-занимавшій университетскія каеедры въ Оксфордѣ, Парижѣ и Кёльнѣ, выступилъ противникомъ Оомы Аквината не только по частнымъ вопросамъ (напр. о непорочномъ зачатіи Пресв. Дѣвы, о благодати и о свободѣ воли человѣческой), но и въ общемъ взглядѣ на религію и задачи богословской науки. По его ученію, сущность религии состоитъ не въ познании Бога, какъ училъ Оома и всѣ вообще схоластическіе богословы, но въ нашей волѣ и что религія имфеть значеніе не спекулятивное, а только практическое; сверхъестественные объекты естественнаго мышленія онъ признавалъ познаваемыми только въ крайне несовершенномъ видѣ; богословскія истины объявилъ философски не доказуемыми, а доказательства безсмертія человѣческой души, приводимыя разумомъ, онъ считалъ недостаточными. По его представленію, Богъ, разсматриваемый по преимуществу со стороны воли, является какъ свободный и безграничный произволъ. Что Богъ хочетъ, то добро, а чего Онъ не хочетъ, то зло; а такъ какъ только одна церковь знаетъ волю Божію. потому что только она одна хранитъ въ цёлости и неповрежденности Божественное Откровеніе, то ей одной принадлежать право и обязанность разъяснять вѣрующимъ, въ чемъ состоитъ

Digitized by Google

граль и въ чемъ состоитъ добродатель. Іоганну Дунсу Скоту принадлежитъ, между прочимъ, довольно остроумное указание тёхь восьми путей, которые, цо его ученію, ведуть человёка гь убъждению въ истинъ и дъйствительности Божестреннаго Откровенія; это—1) pronunciatio prophetica, 2) scripturarum concordia, 3) auctoritas scribentium, 4) diligentia recipientium, 5) rationabilitas contentorum, 6) irrationabilitas singulorum errorum, 7) ecclesiae stabilitas и 8) miraculorum claritas. Т.е., здѣсь Дунсъ говоритъ о томъ, что въ наше время разумфется подъ именемъ внутреннихъ и вибшнихъ признаковъ или критеріумовъ Божественнаго Откровенія. Что касается, наконець, общаго значенія, какое Дунсъ Скотъ имбетъ въ исторіи развитія Апологетическаго или Основного Богословія, то нужно вообще заметить, что онъ также принадлежитъ къчислу техъ сколастическихъ богослововъ, которые содъйствовали развитію этой начки въ особенности со стороны ся внъшняго, техническаго и систематическаго усовершенствования.

Дюранъ де Сень-Пурсэнъ, доминиканский ученый, --- Doctor resolutissimus, --- занимавшій каоедру богословія и философіи сначала въ Парижѣ, а потомъ въ Авиньонѣ,-съ 1318 г. епископъ Аннесскій, пошель дальше Дунсъ-Скота. Онъ быль первымь номиналистояъ, разочаровавшимся не только въ схоластическомъ богословіи воны Аквината, но и въ богословской наукв вообще. Исходя отъ положенія, что человѣкъ не можетъ изъ разсмотрѣнія природы познать божественные законы, онъ училъ, что слёдуеть безусловно подчиниться только одному руководительству церкви.---Такіе воззрѣнія уже ясно свидѣтельствовали о томъ, что вѣкъ схоластической науки окончился. Ей уже не довъряли даже тв. которыхъ она воспитала и которые вышли изъ ся школы. Скептицизыть, ненормальное явленіе въ жизни челов'яческаго духа вообще, не можетъ долго держаться и въ области богословской науки. Нужно было ожидать какого либо новаго направленія и притомъ-противоположнаго предшествовавшему. Предвозвыстники такого направленія уже стали мало-по-малу показываться даже и въ то время, о которомъ мы говоримъ.

Николай Кузанскій (род. въ 1401 г., ум. въ 1464 г.), отъ юридической каведры достигшій до кардинальской шляпы и

епископскаго сана, изъ противника папскихъ притязаній обратившійся въ яраго защитника папскихъ правъ и власти. извъстный реформаторъ католическихъ монастырей, былъ человъкъ необычайныхъ дарованій и учености, "стоявшій на пограничномъ рубежъ временъ, средневъковаго и новаго, герой въ области духа, рёзко возвышавшійся надъ людьми, охваченными броженіемъ начинающагося новаго вѣка, старавшійся еще разъ обнять въ болѣе высшемъ единствѣ всѣ лучшія стрем ленія прошедшаго времени, и вмёстё съ тёмъ предвёстникъ будущаго примиренія стремленій новаго времени съ вёрою стараго, каковое примиреніе, по его предчувствію, со славою доджно возобновиться и совершиться въ будущемъ возстановлении величія древней Церкви". Хотя онъ еще, повидимому, удерживаеть традиціи школьной схоластики, но въ дъйствительности его учение уже разорвало съ этими традиціями всякія связи. Оставивъ пріемы перипатетиковъ, столь высоко пѣнимые схоластиками, онъ явно перешелъ на сторону платониковъ. Основною мыслію его системы было примиреніе противоположностей въ абсолютномъ единствѣ чрезъ интеллектуальное воззрѣніе. Но это единство есть всеобщее цалое и въ то же время основание встать различныхъ особенностей, которыя совершенно противоположны тому, что есть Богъ въ абсолютномъ смыслѣ. Въ каждой вещи есть Богъ или абсолютное, универсальное начало и всеобщность того, что существуеть внѣ Бога. Подобно этому въ каждой вещи находится и универсъ, т. е., единое цѣлое всёхъ вещей міра, --- но находится совершенно инымъ образомъ. чёмъ Богъ. Универсъ, какъ комплексъ всёхъ особенностей и различій, совершенно противоположенъ Богу, какъ абсолютно единому. Универсъ есть величайшее, что возможно внѣ Бога. хотя онъ и не можеть быть столь великимъ, какъ Богъ, Который по самому понятію своему есть абсолютно величайшее. Тоже самое происходить и съ понятіемъ абсолютно наименьшаго. Подъ наименьшимъ разумфется именно то, что не можетъ быть меньше, чёмъ оно есть. Но Богъ какъ абсолютно величайшее просто не можетъ быть меньшимъ, чемъ Онъ есть; следовательно Онъ, какъ абсолютно величайшее, есть въ то же время и абсолютно наименьшее. Мы останавливаемъ вниманіе

на этомъ понятів Николая Кузанскаго о Богѣ съ одной стороны потому, что его целикомъ заимствовалъ извёстный пантеистическій философъ-Джіордало Бруно, что показываеть намъ, какое направление приняла богословствующая мысль 1), а съ другой стороны потому, что изъ этого понятія Николай Кузанскій выводить свое доказательство бытія Божія, имѣющее прямое значение для христіанской Апологетики. Именно онъ **учить,---что абсолютно** величайшее стоить выше всёхъ противоположений, а слёдовательно выше также всякаго утвержденія и отрицанія; а въ силу этого уничтоженія въ Богь всёхъ противоположностей "совершенно не быть" (minime esse), когла это должно быть сказано о Богѣ, значить то же самое, какъ и "наиболфе быть" (maxime esse); отсюда, по ученію Николая Кузанскаго, слёдуеть, что просто величайшее необходимо существуетъ, и несуществование его совершенно немыслимо. Изъ такого понятія о Богѣ вообще Николай Кузанскій выводить затёмъ и свое ученіе о твореніи міра и объ отношении Бога къ міру и человѣку. Какъ абсолютно величайшее Богъ обнимаетъ въ себѣ все, и есть все, что можетъ быть. Такъ какъ для Бога все возможное дъйствительно существуетъ, то все, что какъ-либо существуетъ или можетъ существовать, существуетъ въ немъ, какъ принципѣ, все сотворенное или еще только творимое развивается изъ него, Онъ есть несозданная возможность всякой созданной действительности. Поэтому действительность созданнаго происходить изъ Него, Онъ въ своей абсолютной потенціальности бытія есть актуальная причина всего того, что существуеть внѣ его, Его воля есть основание для существованія всего существующаго внѣ Его. Возможность и дѣйствительность, абсолютно сливающіяся въ Богь, раздъляются одна оть другой внѣ Бога и взаимно ограничиваются въ разнообразныхъ пропорціональныхъ отношеніяхъ, будучи ограниченными сами въ себъ уже вслъдствіе своего бытія внъ Бога.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Историки прямо утверждають, что Джіордано Бруно "подъ вліянісить сочивсній Николая Кузанскаго порваль связи съ монашеской жизнью и католицизмонь<sup>«</sup> Ср. А. Вебера Исторія европейской философіи. Перев. А. А. Козловаї Кієвь. 1882. Стр. 202.

Человъкъ представляетъ въ себъ соединение наивысшей ступени твлесной природы съ самою низшею ступеные духовной и въ отношении его духовно одаренной души къ принадлежащему ей тёлу Николай Кузанскій усматриваеть отображеніе отношения Бога къ міру и человѣку, потому что самъ человъкъ есть специфическое отображение Бога, какъ Единаго и Трончнаго, ибо представленное въ трехчленномъ организмъ творенія отображеніе Божественной Троичности и единствавозможности, действительности в живого возсоединения той и другой въ человѣкѣ достигаетъ своего заключенія и конкретнаго выраженія. Но человѣкъ еще не есть абсолютный вѣнецъ творенія. Правда, въ видимомъ твореніи онъ есть высочайшее существо, но въ общемъ космическомъ рангъ онъ все таки стоитъ ниже невидимыхъ духовъ. Впрочемъ, онъ имбетъ весьма важное преимущество предъ чистыми духами, которое состоить въ томъ, что онъ одинъ только, имбя природу наивысшую изъ низшихъ и самую низшую изъ наивысшихъ природъ, обнимаетъ въ себѣ всѣ природы, и потому его природа скорѣе всякой другой природы, какъ высшей, такъ и низшей ея, способна къ особенному соединенію съ абсолютно наибольшимъ, т. е., съ Богомъ. Отсюда уже Николай Кузанскій выводить идею какъ боговоплощенія, такъ и искупленія падшаго человъчества. Вотъ то міровоззреніе, на почве котораго Николай Кузанскій надбялся достигнуть полнаго примиренія между вброю и знаніенъ, религіею и философіею, и изъ котораго онъ думалъ разъяснить человѣческому разуму всѣ величайшія истины христіанства. Конечно, Николай Кузанскій самъ, въ своемъ міровоззрѣніи, еще не разошелся съ христіанскимъ ученіемъ настолько, чтобы порвать всякую связь съ христіанскою Церковію. Но въ его системѣ заключаются уже такіе элементы, которые не только не могуть имъть существеннаго значенія для защиты христіанства, но которые напротивъ, какъ вышедшіе изъ рукъ христіанскаго богослова и даже епископа могли въ свое время дать врагамъ христіанства, раздѣляющимъ пантеистическія воззрѣнія, довольно сильное оружіе для борьбы съ христіанскимъ вѣроученіемъ,-что въ дѣйствительности и случилось.

Няколай Кузанскій написаль, между прочимь три кнаги Cribrationum Alkorani, въ которыхъ онъ съ полнымъ знаніемъ дёла и основательно доказываетъ ложь магометанства и несостоятельность ученія Алкорана. Думаемъ, что въ свое время это сочиненіе принесло большую пользу христіанской аполотетикѣ, чёмъ религіозно-философская система Николая Кузанскаго.

И такъ, послѣ сказаннаго ясно, что средневѣковая схоластика далеко не достигла того, къ чему стремилась. Она хотъза слить философію съ богословіемъ, представить христіанство человѣческому разуму единственною разумною религіею, не стоящею съ нимъ ни въ какихъ противоръчіяхъ, доказать ся нстину и божественное происхождение, оправдать и разъяснить путемъ философскихъ изслёдований тё христіанскіе догматы, которые были изложены древними Отцами Перкви на вселенскихъ и помѣстныхъ соборахъ. Но вмѣсто этого схоластика виенно больше всего унизила христівнство предъ форумомъ человическаго разума. Ея союзъ съ Аристотелемъ обратилъ богословскую науку только въ сухую и безжизненную діалектику; изящная форма, симметричность расположенія частей въ общемъ цёломъ, во всёхъ подробностяхъ разработанные планы и самыя сложныя схемы не скрыли отъ глазъ посторонняго наблюдателя всей пустоты и безсодержательности схоластическаго богословія. Какъ средневѣковый рыцарь, украшенный изящною одеждою и снабженный тяжелыми доспёхами, быль годенъ только для парада, но не для упорнаго и продолжительнаго боеваго дёла, къ которому гораздо болёе были способны простые, полунагіе воины древнихъ спартанцевъ и римскіе солдаты; такъ и схоластическій богословъ, не смотря на витинее, формальное развитие его науки, не смотря на то, что овъ былъ въ изобили снабженъ всевозможными сентенціями и могъ прикрыть себя всегда, при своей защитѣ, ссылкою на многочисленные авторитеты, былъ не способенъ выйти побфдителемъ изъ борьбы съ простымъ здравымъ смысломъ съ заурядными возраженіями человѣческаго разума; всякая свѣжая иысль, всякое новое явленіе въ области знанія могли обратить его въ постыдное бъгство. Не трудно понять, почему

было потрясено довѣріе къ схоластической наукѣ. Всякій видълъ, что схоластическіе богословы строили не дъйствительные, а только воздушные замки. Одна форма, безъ содержанія, какъ бы она ни была красива и взящна, не можеть удовлетворить потребности ни сердца, ни разсудка. Еще къ худщимъ результатамъ привелъ среднев вковую сходастику ея союзъ съ древнимъ философомъ Платономъ. Мы видѣли, что этотъ союзъ болѣе всего содѣйствовалъ переходу отъ схоластики къ пантеизму, а чрезъ него къ невбрію и крайней враждебности, какъ они выразились въ такъ называемую эпоху возрожденія наукъ и искусствъ. И такъ, вмёсто полнаго примиренія вёры и знанія схоластика, конечно, противъ собственнаго желанія, наиболёе содействовала ихъ разъединенію, вызвавъ съ одной стороны недовёріе къ христіанству, а съ другой даже крайнюю враждебность къ нему. Что же касается положительнаго значенія схоластики въ исторіи развитія Апологетическаго или Основнаго Богословія, то, преслёдуя цёли но преимуществу апологетическія и внося BO всё свои работы характеръ преимущественно апологетическій, она дъйствительно положила начало этой науки съ формальной, внѣшней стороны. Но и здѣсь ей нельзя не поставить въ вину того, что она не только не потрудилась надъ дальнъйшимъ развитіемъ этой науки, оставивъ ее, такъ сказать, только въ зачаточномъ состояніи, но не умѣла даже надлежащимъ образомъ воспользоваться и тёмъ богатымъ наслёдствомъ, которое ей досталось отъ древне-христіанскихъ апологетовъ.

Профессоръ богословія, Прот. Т. Буткевичъ.



# ОТВЪТЪ СТАРОКАТОЛИЧЕСКОМУ ПРОФЕССОРУ МИШО. По вопросу о filioque: и пресуществлении.

(Продолжение \*).

# II.

Прежде, чёмъ перейти къ разбору аргументовъ, приводиимхъ въ защиту Filioque, и къ научно-богословскимъ доказательствамъ истивно православиаго ученія объ отношеніи Сына Божія въ Духу Святому, я долженъ устранить нёкоторыя недоумѣнія, порождаемыя запутаннымъ у генерала Кирѣева изложеніемъ дѣла. Съ одной стороны, онъ высказывается противъ инсли о Синъ Божіемъ, какъ совиновникъ бытія Духа Святаго, и указываеть на неудачность выраженія: "и сопричина" въ разсужденіяхъ объ отношенія Сына Божія къ Духу Святому <sup>1</sup>), а съ другой стороны, не только утверждаетъ, что въ Filioque заключается нѣчто, имѣющее даже неоспоримое право на существование, но и увъряетъ, будто въ этомъ случав яединомышленникъ ero, хотя и отвергаю Filioque во всѣхъ ero сиыслахъ и формахъ <sup>2</sup>). Необходимо хотя и всколько разсвять туманъ, щедро напущенный моимъ оппонентомъ ради этотъ его высокихъ цёлей. Спрашивается: въ чемъ же состоить истинный и коренной смысль Filioque и каково действительное отношение къ нему со стороны А. А. Кирћева, съ которымъ я полемизировалъ раньше и мысли котораго не могу обойти въ моемъ отвѣтѣ г. профессору Мишо?

<sup>\*)</sup> См. ж. "Ввра и Разумъ" № 24, за 1898 г.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стран. 27 и 29 во Втор. отопти инв. <sup>2</sup>) Ibid. стр. 24 и 26.

Слово: Filioque имбеть и должно имбть лишь следующий смысль, поскольку выражаеть собою отношение Сына Божія къ Духу Святому по бытію: "виновникомъ исхожденія Третьяго Липа Пресвятой Троицы является не Отецъ только, но и Сынъ Божій". Въ самомъ дёлё, вёдь въ томъ мёстё Никеоцареградскаго символа, въ которое вставлено папистами означенное слово. идетъ ръчь не о чемъ-либо другомъ, а исключительно объ исхождении Духа Святаго къ бытию. Отсюда само собою ясно, что Filioque вставлено папистами именно ради формальнаго показанія нёкотораго участія Сына Божія въ актѣ предвъчнаго исхождения Духа Святаго въ бытію, а отнюдь не для указанія посольства Духа Сыномъ въ міръ. Употребляющіяся у папистовъ слова: per Filium выражаютъ то-же самое по существу своему. Вопреки всёмъ увёреніямъ римскокатоликовъ, поддерживаемымъ и со стороны генерала Кирњева <sup>1</sup>) будто они не допускаютъ двойнаго начала, двойной причины бытія Духа Святаго, на самомъ дёлё они признаютъ двоякое начало, двоякую причину исхожденія Третьяго Лица. Троицы къ бытію. Еще Гуго Этеріанскій, одинъ изъ древнійшихъ защитниковъ папскаго догмата о Filioque, благородно признавался, что, съ римскокатолической точки зрвнія, "Сынъ есть нъкоторая вина Духа по естеству, какъ и самъ Отецъ"<sup>2</sup>). Не даромъ-же и старокатолики, удерживающіе Filioque и Per-filium въ качествъ богословскаго мнънія, почитаютъ Сына Божія "второй причиною или сопричиною" бытія Духа <sup>3</sup>). Это авлаеть честь не только ихъ логикв, но и искренности. Старокатолики попирали-бы требованія той и другой, если бы высказывались иначе. Даже и А. А. Кирбевь, какъ ни хлопочеть затемнить ясное дело, быль вынуждень обронить мысль, что Filioque даетъ поводъ (только?) предполагать существование двухт началь бытія Духа Святаго <sup>4</sup>). Такимъ образомъ, слово: Filioque, какъ и Per-Filium, заключаетъ въ себѣ у папистовъ и старокатоликовъ въ томъ или иномъ видѣ только предста-

<sup>1)</sup> Стран. 5 въ Шисьми къ редактору Боюсл. Вистника.

<sup>2)</sup> Стран. 155 въ Mystagogia Photii Генгепредера.

<sup>3) № 39</sup> Церковн. Въстника за 1896 г.

<sup>4)</sup> Стран. 25 во Втор. ответт.

ыевіе о Сынѣ Божіемъ, какъ о совивовникѣ самаю бытія Духа Святаго, а не другое какое-нибудь представленіе. Если же напскіе и старокатолическіе богословы съ ихъ союзниками и усиливаются печатно прикрыть подлинный смыслъ означенныхъ словъ напрасными и противорѣчащими существу дѣла увѣреніями, будто они не отвергаютъ "единства привципа" въ Тронцѣ, то дѣлаютъ это, конечно, не въ силу требованій логики и не по побужденіямъ истинолюбія, а въ практическиполемическихъ цѣляхъ. Спрашивается: какое-же дѣйствительное отношеніе генерала Кирѣева къ Filioque и Per-Filium?

На этотъ вопросъ не дается строго-опредёленнаго и точнаго отвёта въ статьяхъ и брошюрахъ моего оппонента. Взглядъ его на дёло излагается то такъ, то иначе. Тёмъ не менёе склоняюсъ утверждать, что А. А. Кирбевъ принимаетъ и понимаетъ Filioque, какъ и Per-Filium, въ ихъ старокатолическомъ смыслё.

Еще въ своемъ Письмю къ редактору "Богословскаго Вестника" онъ заявилъ, что, по его мнѣнію, въ Filioque заключается "частица истины", которая, однако, можетъ быть различно понимаема и излагаема<sup>1</sup>). Изъ сказаннаго мною о естественномъ и неизбъжномъ смыслѣ разсматриваемаго слова и изъ упомянутаго заявленія генерала Кирьева несомнѣнно слѣдуетъ, что онъ допускаетъ признаніе Сына Божія какой-либо-активной или пассивной,-причиною бытія Духа Святаго, какъ бы онъ ни отрицалъ это вопреки законамъ зогики и здравому смыслу. Противъ моего мнѣнія нисколько не говорить то обстоятельство, что генераль Кирьевь опредыляеть заключающуюся въ Filioque частицу истины, какъ признаніе за Сыномъ Божінмъ вѣчнаго свойства, вѣчной силы, вѣчной способности посылать Духа Святаго въ міръ 2). Вѣдь подъ этимъ свойствомъ, силою, способностью должно разумѣть, съ точки зрѣнія видящаго въ Filioque долю истины, прежде всего, свойство, силу, способность Сына такъ или иначе участвовать въ изведения Духа къ бытію, а затёмъ и посылать Его въ міръ. Паписты такъ именно и понимаютъ дъло. Спра-.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стран. 5 въ отд. оттиско. Само собою, сюда привносится и Per Filium...

<sup>2)</sup> Ibid. стран. 5 н 7.

ведливость моего мнёнія подтверждается и тёмъ, что А. А. Кирбевь въ упомянутомъ его Письмю прямо отвергаль мысль, что посольство Третьяго Лица Пресвятой Троицы Вторымъ Лицомъ Ея условливается дарованнымъ Ему отъ Отца за Его искупительный подвигь нравственнымъ правомъ на это 1). Когда же мною было доказано генералу Кирбеву, что мысль о соебчномъ получения отъ Отца Сыномъ указаннаго права за искупительный подвигь, оть вёчности же реализировавшійся въ очахъ Отца, есть не иное что, какъ ученіе Священнаго писанія и церковнаго преданія<sup>2</sup>), мой оппоненть, повидимому, "вразумился" въсколько и потому во Второмз отвътъ мнъ уже не говоритъ объ аріанскомъ, будто-бы, характерѣ выше указанной мысли <sup>3</sup>). Однако же, онъ все-таки съ рѣшительностью уклоняется отъ церковной точки зрћнія на причину посольства Духа Сыномъ въ міръ. Это ясно видно изъ слѣдующаго заявленія генерала Кирбева. "Для моей аргументаціи, говоритъ онъ о себѣ, совершенно безразлично, за что именно или вслюдствіе чего именно получилъ Сынъ способность или право (иное дѣло-способность, которой не лишенъ и Духъ Святый, а иное дѣло-право) посланія, а важно и существенно лишь то, что право это искони связано съ вѣчной натурою Сына, -съ Его способностью стать Спасителемъ" 4). Какъ видимъ, для моего оппонента совершенно безразлично то самое, что въ вопросѣ о посольстве Сына Духомъ представляется, по ученію Слова Божія и церковнаго преданія, имѣющимъ ръшающее значеніе. Мною было выяснено, а генераломъ Кирѣевымъ не опровергнуто и не может быть опровергнуто, что право посылать Духа хотя и стоитъ въ связи со способностью Сына стать Спасителемъ міра, но не вытекаетъ само сабою изъ этой способности и вовсе не условливается ею по существу своему 5). Воспользовавшись моими мыслями о причинъ посольства Духа Сыномъ 6), а за тѣмъ исказиещи ихъ при формулировкѣ своего

<sup>1</sup>) Ibid. стран. 7. <sup>2</sup>) Стран. 8-11 въ отдел. оттиске моего Отвелта.

5) Стран. 9 въ моемъ Отепть Кирвеву.

<sup>6</sup>) До монхъ разъясненій А. А. Кнрвевъ говорнать о какихъ-то неопредтленних свойствв, силв, способности Сына посылать Духа въ міръ (стран. 6 въ Письмъ).



<sup>3)</sup> Стран. 25 во Втор. отвътъ инъ. 4) Стран. 26 во Втор. отвътъ.

взгляда, А. А. Кирžевъ, вынуждаюсь сказать, съ поразительной (езцеремонностью выдаетъ меня за своего единомышленника<sup>1</sup>). Но этимъ онъ, конечно, не можетъ совершенно замаскировать подлинной своей мысли. А она, нужно полагать, состоитъ въ гомъ, будто способность Сына стать Спасителемъ міра дѣлаетъ Его такимъ или инымъ участникомъ и въ изведеніи Духа Свягаго къ самому бытію, что безусловно отрицается мною. Еслиби генералъ Кирѣевъ не думалъ такъ, тогда ему не за чѣмъ было-бы считать для себя совершенно безразличнымъ ученіе Слова Божія и церковнаго преданія о причиню полученія Сыномъ права посылать Духа въ міръ.

Мое мнѣніе, что А. А. Кирѣевъ принимаетъ и понимаетъ Filioque въ его истинномъ и дъйствительномъ смыслѣ, нисколько не опровергается тёмъ, что онъ во Второмз отвъть мнѣ съ особой интенсивностью говорить о Богь Отць, какъ объ еднюй причинѣ бытія Духа Святаго, и даже бросаетъ замѣчаніе касательно неудачности выраженія: "Сопричина" въ разсужденіяхъ объ отношении Сына. Божія къ Третьему Лицу Пресвятой Тронцы. Мною уже было указано, что и паписты н старокатолики въ практически-полемическихъ цёляхъ завѣряютъ-же, вопреки логикъ и здравому смыслу, будто, держась Filioque, они не отридають "единства принципа" въ Пресвятой Тронцѣ. По какой причинѣ они дѣлаютъ это, по той-же причнить и генералъ Кирбевъ могъ высказаться даже и протных выражений: "вторая причина или сопричина" въ примънени ихъ къ взаимоотношениямъ между Сыномъ и Духомъ. Но сущность дёла-не въ этихъ голословныхо завёреніяхъ и протестахъ. Пусть-бы оппонентъ мой резонно выяснилъ, какой ниенно терминъ наилучше выражаетъ, по сравненію съ сдовами: "вторая причина или сопричина", завитую въ Filioque чысль и почему-же неудачны эти слова. Пусть онъ разъясвилъ-бы и доказалъ-бы, почему и какъ именно совмъстимы одно съ другимъ признание Сына Божія совиновникомъ бытія Святаго Духа и "единство принципа" въ Пресвятой Троицѣ. Но отъ этого всего дипломатично уклонился генералъ Кирѣ-

<sup>1)</sup> Стран. 26 во Втор. отвътъ.

евъ по неудобовыполнимости указанной задачи. Если бы онъ на самомъ дѣлѣ былъ противъ мысли о Сынѣ Божіемъ, какъ о нѣкоемъ совиновникѣ бытія Духа Святаго, то не только не признавалъ-бы чего-либо истиннаго въ Filioque и не сталъ-бы литературно прецираться со мною, но и не допустилъ-бы въ своемъ Второмо ответть мнъ слъдующаго. Во первыхъ, какъ ниже увидимъ яснѣе, онъ нарочито приводитъ изъ святоотеческихъ твореній такія выраженія, на которыя по преимуществу ссылались и ссылаются римскокатолики и старокатолики ради доказательства мысли, будто Сынъ-совиновникъ самаго бытія Духа Святаго <sup>1</sup>). Свои цитаты опноненть мой сопровождаеть знаменательнымъ указаніемъ на то, будто отцы и учители церкви "очень разнообразво и свободно" равсуждали и учили объ отношении Сына Божія къ Духу Святому<sup>2</sup>). Этимъ онъ поставляетъ на видъ, конечно, то, будто, на основании словъ отцовъ и учителей церкви, можно усматривать, кому угодно, различныя частицы истины въ Filioque. Остается только пожалѣть. что генералъ Кирѣевъ и въ данномъ случаѣ оказался скупымъ на необходимыя объясненія и не сказаль, какія же это различныя частицы истины находятся въ Filioque и почему отличается такой изумительной растяжимостью смысль этого слова <sup>3</sup>). Наконецъ, обращаетъ на себя вниманіе и ссылка А.А. Кирбева на то, что въ отвѣтномъ посланіи патріарховъ на энциклику папы Пія IX говорится "въ очень хвалебныхъ выраженіяхъ" о папѣ Львѣ III мъ, который былъ де сторонникомъ Filioque 4). Тутъ косвенно одобряется моимъ оппонентомъ признаніе въ Filioque не "частицъ" только истины, но, конечно, всей истины, считающейся ложью въ православной Церкви.

На основаніи всего сказаннаго мною, располагаюсь думать и говорить, что генераль Кирьсвь раздѣляеть мысль о Сынѣ Божіемъ какъ о нюкоторомъ виновникь бытія Святаго Духа, и что онь объясняеть самое посольство Духа Сыномъ въ

2) Ibid. стран. 29.

4) Стран. 29 и 30 во Втор. отепта.

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibid. стран. 28.

<sup>3)</sup> Въ виду словъ г. Кирѣева о заключающихся въ Filioque различныхъ "частицахъ" истины я только ad hominem говорю о весьма различныхъ смыслахъ и формахъ Filioque, но нахожу всѣхъ ихъ ложными по существу дѣла...

мірь, въ концѣ всего, зависимостью Третьяго Лица Пресвятой Тронцы отъ Втораго по самому бытію. Послѣ сдѣланныхъ мною заиѣчаній, вызванныхъ потребностью уяснить затемненный А. А. Кирѣевымъ предметъ полемики, обращаюсь къ доказательствамъ неправильности ученія о Сынѣ Божіемъ, какъ о сосиновникъ бызиля Духа Святаго, хотя бы мнѣніе это допускалось въ качествѣ лишь богословскаго мнѣнія.

На вопросъ объ отношения Третьяго Лица Пресвятой Троны въ Сыну Божію Православное исповъдание отвѣчаетъ слѣлующемъ образомъ: "Духъ Святой исходить отъ одного Отца. Сему научаеть Самъ Спаситель словами: егда приндетъ Утвшитель. Его-же Азъ послю вамъ отъ Отца, Духъ истины, Иже оть Отца и сходить (Іоан. XV, 26). Св. Асавасій сіс ученіс такъ изъясняетъ: Духъ Святый отъ одного Отца, какъ отъ причины, исходить, а чревъ Сына въ міръ посылается" 1). На вопросъ, можетъ-ли учение объ исхождении Духа Святаго оть Отца быть подвержено какому-нибудь измёненію или дополнению, Катехизись митрополита Филарета отвёчаеть такь: Не можетъ. Во-первыхъ, потому, что православная церковь въ учении семъ повторяетъ точныя слова Самаго Іисуса Христа, а Его слова, безъ сомнѣнія, суть достаточное и совершенное выражение истины. Во-вторыхъ, потому, что второй вселенскій соборъ, котораго главный предметь былъ утвердить истинное учение о Святомъ Духв, безъ сомивния, удовлетворительно изложиль сіе ученіе въ символѣ вѣры, и касолическая церковь признала сіе такъ рѣшительно, что третій вселенскій соборъ седьмынь правиломъ своимъ запретилъ составлять новый символъ въры. Посему св. Іоаннъ Дамаскинъ пишетъ: "Духа Святаго и изъ Отца быти глаголемъ, и Духа Отча именуемъ: отъ Сина же Духа быти никако-же глаголемъ, но точію Его Духа Сыновня нарицаемъ"<sup>2</sup>). Таково учение православной церкви объ отношения Третьяго Лица Пресвятой Троицы ко Второму. Она прямо и ясно говорить, въ такъ называемыхъ символическихъ квигахъ своихъ, что Духъ Святой исходитъ къ бытію только отъ Отца безъ всякаго участія въ этомъ со стороны

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ 1 ч. отвѣтъ на 71 вопросъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Изъ словъ объ осьмомъ членѣ символа вѣры.

Сына Божія. Туть мы въ нихъ имѣемъ дѣло уже не съ богословскимъ мнѣніемъ, а съ догматическимъ ученіемъ. Справедливость моего пониманія ученія указанныхъ книгъ православной церкви подтверждается непререкаемыми, на мой взглядъ, свидѣтельствами.

Ни въ одномъ изъ древнихъ символовъ и общепризнанныхъ въроопредълений или въроизложений вселенской нераздъленной церкви нельзя найти и указать хотя бы малбишаго намека на то, что Сынъ Божій есть въ какомъ-нибудь смыслѣ совиновникъ или сопричина бытія Духа Святаго. Отсутствіе таковаго намека можеть быть резонно объясняемо только тёмъ, что мысль о Сынъ Божіенъ, какъ о какомъ-либо виновникъ бытія Духа Святаго, была совершенно чужда древнему вселенскому дерковному сознанію. Но этого мало: вселенская нераздёленная церковь, нужно сказать, прямо устраняеть и осуждаетъ означенную мысль. Четвертый вселенскій соборь, подтвердивъ запрещение какъ-либо измѣнять Никеоцареградский симводъ. засвидётельствоваль, что этоть символь "въ совершенствоъ учитъ" и о Духѣ Святомъ 1), а между темъ въ этомъ символѣ говорится и объ изведении Третьяго Лица Пресвятой Троицы къ бытію. Каждый долженъ признать, что совершенное ученіе вполню исчерпываеть и рѣшаеть вопрось о началѣ или причинѣ бытія Духа Святаго, а тѣмъ самымъ прямо воспрещаетъ держаться мнѣнія, будто Сынъ Божій есть сопричина иди вторая причина бытія Духа Святаго.

Согласно съ вселенскимъ соборомъ говорятъ торжественныя заявленія, или исповѣданія, и помѣстныхъ соборовъ, касавшихся разсматриваемаго предмета. Такъ, напримѣръ, бывшій подъ предсѣдательствомъ папы Дамаза, Римскій соборъ предаетъ анаеемѣ тѣхъ, кто не хочетъ исповѣдывать, что Духъ Святый происходитъ отъ Отца истинно и собственно, какъ и Сынъ рождается отъ Отца<sup>2</sup>). Здѣсь слова: "истинно и собственно" являются, по своему смыслу, тожественными съ словами: только отъ Отца или отъ одного Отца. Поэтому, напрасно увѣряютъ сторонники филіоквистическаго ученія, будто

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стран. 339 въ 3 т. Binii Concil.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Во 2 гл. V-й книги у Өеодорита въ церковной исторіи.

папа Дамазъ упомянутыми словами имёлъ въ виду указать ить на божество Духа Святаго, но якобы не думалъ устранать мысль объ участи Сына Божія въ изведении Духа Святаго къ бытію. Для каждаго безпристрастнаго человѣка ясно, но напа Дамазъ высказался-бы за божество Третьяго Лица Пресвятой Троицы и въ томъ случав, если бы призналь исхожлевіе Его къ бытію и отъ Сына, а не отъ одного Отца: вѣдь и Сынь есть истинный Богъ. Папъ Дамазу даже слъдовало-бы висказаться касательно участія Сына Божія въ извеленіи Ауха къ бытію, если бы онъ допускаль это участіе. Дѣловь томъ, что ересь, съ которою боролся соборъ, была вражлебна ученію о въчнома исхожденіи Духа къ бытію и отъ Сина. Значить, и слёдовало-бы поставить это на видъ еретиканъ и обличить ихъ заблуждение. Между тёмъ, Римский соборь поступиль совсёмь иначе и чрезь то ясно засвидётельствоваль учение объ исхождении Духа Святаго къ бытию только оть Отца или отъ одного Отца.

У св. отцовъ и учителей церкви тоже находимъ ясные протесты противъ признанія Сына Божія участникомъ въ изведевін Третьяго Лица Пресвятой Троицы къ бытію. Для приира укажу на знаменательныя въ высшей степени слова блаж. веодорита, высказанныя по поводу допущеннаго св. Кирилломъ выраженія: "Духъ собственъ Сыну". "Если Кириллъ назвалъ Духа собственнымъ Сыну, какъ имѣющаго ту-же природу и исхоищаго отъ Отца, то мы, говорить блаж. Өеодорить, согласны съ нимъ и принимаемъ это за благочестивое мибніе. Но если онъ сказалъ это съ той мыслію, будто Духъ ота Сына или чрез Сына имфеть бытие, то отвергаемъ это, какъ хулу и нечестіе" 1). Въ отвѣтъ на это св. Кириллъ сказалъ, что онъ назвалъ Духа собственнымъ Сыну по причинъ ихъ единосущія, а не по чему-либо иному 2). Не очевилно-ли изъ этого, что отцы и учители церкви рышительно не допускали той мысли, булго Сынъ Божій есть въ какомъ-нибудь отношении причина бытія Духа Святаго? Если бы эта мысль встричалась у когонвбудь изъ нихъ даже въ качествѣ богословскаго мнѣнія, то

<sup>1)</sup> Col. 493 B5 4 OTA. LXXVI. Patrol. Curs. Compl. Migne. Ser. graec.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) I Labbeï p. 123 въ VI t. Concil.

блаж. Өсодоритъ не сталъ-бы въ такихъ сильныхъ выраженіяхъ упрекать св. Кирилла, а послёдній прямо указалъ бы ему, что не онъ только, но такіе и такіе-то пастыри церкви думаютъ и учатъ подобно ему, и не объяснялъ-бы своихъ словъ объ отношенія Сына къ Духу въ смыслё единосущія. Какъ видимъ, отцы и учители не раздѣленной церкви признавали *только* Отца или одного Отца виновникомъ бытія Духа Святаго и не допускали мысли о какомъ-нибудь участія Второго Лица Пресвятой Троицы въ изведеніи Третьяго Лица къ бытію.

Въ согласіи съ ученіемъ вселенскихъ и помѣстныхъ соборовъ и отцовъ православной церкви истинные представители ея и впослѣдствіи времени также разсуждали и учили. Ссылка, которую Мэй сдёлаль, во время засёданій Банской конференців, на Марка, епископа Ефесскаго, будто этотъ послёдній требовалъ отъ римско-католиковъ на Флорентійскомъ соборѣ только исключенія Filioque изъ символа, но допускаль Filioque въ качествѣ богословскаго мнѣнія 1), ничѣмъ не оправдывается. Въ протоколѣ послѣдняго засѣданія Флорентійскаго собора находимъ сообщение о томъ, что Маркъ Ефесский, получивши разрѣшеніе говорить, произнесъ длинную рѣчь, въ которой заявиль о невозможности соединенія съ римско-католиками, какъ съ еретиками, до тѣхъ поръ, пока они не выбросятъ изъ символа приставку: Filioque и пока не будуть исповѣдывать символъ согласно съ православными <sup>2</sup>). Въ одномъ изъ окружныхъ своихъ посланій Маркъ Ефесскій развиваеть ту мысль, что нельзя найти никакой точки примиренія или чего-либо средняго между православнымъ ученіемъ объ исхожденін Духа Святаго въ бытію только отъ Отца и римско-католическимъ ученіемъ объ исхожденіи Его и отв Сына 3). Въ виду столь ясныхъ словъ и столь решительныхъ сужденій Марка Ефесскаго развѣ допустимо, чтобы онъ могъ терпѣть, Даже въ качествѣ богословскаго мифнія, такое ученіе, которое, по его-же взгляду, рѣшительно непримиримо съ догматомъ православной церкви? Въ словахъ и сужденіяхъ Марка Ефесскаго не сомнѣнно имѣется

<sup>8</sup>) Ibid. Стран. (211.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стран. 45 въ Протоколахъ Общества любителей дух. просвищения (Сиб отл.) за 1875—1876 гг.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. Стран. 209 в 210.

въ виду Filioque, и какъ богословское мнѣніе. Думать иначе значило-бы не только превратно истолковывать взглядъ Марка Ефесскаго, но и навязывать ему грубое самопротиворѣчіе.

Въ учении, что Святой Духъ исходить отъ одного Отпа. и въ правъ, даже и на основании сказаннаго выше, видъть отнюдь не богословское только митие. Думая такъ, нарочито держусь той точки зрѣнія на догмать, которая нѣкогда принята и старокатоликами. Въ числѣ семи положеній, прочитанныхъ покойнымъ профессоромъ Осининымъ на второмъ засѣданія Бонской конференціи, третье положеніе посвящено опредыению того, что такое догмать. "Какъ на догматы должно смотрѣть, гласитъ этотъ тезисъ, лишь на тѣ пункты вѣроученія, которые по своему происхожденію и содержанію коревятся въ Божественномъ откровении и потому или а) выражены въ Священномъ писаніи яснымъ, не допускающимъ никакого произвольнаго толкованія <sup>1</sup>), образомъ, или б) утверждены и опредѣлены какимъ-либо вселенскимъ соборомъ, или в) чрезъ единогласное свидетельство древнихъ отцовъ церкви получили обязательное значение, какъ истина, происходящая изъ Божественнаго Откровенія и вслёдствіе того по преданію существующая въ общемъ церковномъ сознаніи"<sup>2</sup>). Это положеніе было принято безъ возраженій и единогласно всёми, присутствовавшими въ засѣданіи, членами Банской конференціи <sup>3</sup>). Выраженнымъ въ третьемъ тезисѣ условіямъ вполнѣ и удовлетворяетъ ученіе православной церкви объ исхожденіи Луха Святаго къ бытію отъ одного Отца.

Мысль объ этомъ изложена въ Священномъ писаніи до такой степени ясно, что всё попытки произвольнаго толкованія ея сами собою осуждаются и ниспровергаются. Спаситель говорить: когда пріидеть Утьшитель, котораго Я пошлю вамь оть Отца, Духь истины, Который оть Отца исходить, Онь будеть свидътельствовать о Мню (Ioaн. XV, 26). Хотя здёсь и не сказано, что Третье Лицо Пресвятой Троицы исходить оть одного

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Считаю необходимымъ замѣтить, что произвольно толковать можно все, что уголно. Важно-же то, чтобы мысль была ясно выражена и этой ясностыъ лостаточно обличала произвольность толкованій.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Стран. 7 н 8 въ цитов. Протоколахъ. 3) Ibid. стр. 9.

Отца, но это само собою очевидно. Послание Духа прямо н рѣшительно отличено отъ Его исхожденія. Первое поставлено въ нѣкоторую зависимость и отъ Сына (Ioan. XIV 16 и 26). а второе-въ полную зависимость отъ Бога Отца (Іоан. XV. 26). Между тёмъ, если бы Сынъ Божій принималъ какое-либо участіе въ исхожденіи Духа Святаго къ бытію, то въ приведенныхъ словахъ не противополагалось-бы съ такой очевидностью посланіе и исхожденіе Третьяго Лица Пресвятой Троицы и послѣднее поставлялось-бы въ нюкоторую зависимость и отъ Сына. О немъ, однако, совершенно умолчано въ этомъ случав, а это съ достаточной основательностью можеть быть объясняемо только тёмъ, что Сынъ-ни въ какомъ смыслѣ не причина бытія Духа Святаго. Вселенскіе соборы не только учать объ исхождении этого Лица Пресвятой Троицы отъ Отца-же, но и объявили это учение совершеннымъ и не подлежащимъ какому-либо измѣненію. А что это ученіе исключаетъ всякую мысль о Сынѣ, какъ о какомъ-либо соучаствикѣ въ изведении Духа къ самому бытію, въ пользу этого непререкаемо свидѣтельствуютъ и заявленія, подобныя сдѣланному Римскимъ соборомъ или блаж. Өеодоритомъ, —заявленія, идущія въ православной церкви съ глубокой древности и до настоящаго времени и возможныя только тогда и тамъ, когда и гдѣ почитается ложнымъ ученіемъ о Сынѣ Божіемъ, какъ о второй причинѣ или сопричинѣ бытія Св. Духа, хотя бы оно къмъ-нибудь и высказывалось съ настойчивостью.

Казалось бы, со стороны сторокатолическихъ богослововъ не должно быть дѣлаемо никакихо возраженій противъ православнаго ученія объ исхожденіи Духа Святаго къ бытію отъ одного Отца. Во время засѣданій Бонской конференціи Деллингеръ не разъ заявлялъ, что старокатолики готовы принять ученіе Православнаго исповъданія объ исхожденіи Духа Святаго отъ одного Отца, какъ начала и источника Божества <sup>1</sup>). Въ одномъ же изъ засѣданій упомянутой конференціи Деллингеръ выступилъ, между прочимъ, съ слѣдующимъ тезисомъ: "мы отвергаемъ всякое представленіе и всякій образъ выраженія,

<sup>1</sup>) Стран. 10 в друг. въ цитов. Протоколаха.



въ которомъ сколько-нибудь содержится признание двухъ началь, или аруад, или антан въ Троице" 1). Старокатоликами при нято было на Бонской конференціи и следующее изреченіе, всятое изъ твореній св. Іоанна Дамаскина: "Св. Духъ не исходить от Сына, потому что въ Божествъ одно начало, одна причина, которою провзведено все, что есть въ Божествѣ"<sup>2</sup>). Въ послѣдствіи Роттердамская старокатолическая коммиссія заявила Петербургской синодальной коммиссии, что старокатолики признають единоначаліе во святой Троиць <sup>8</sup>). Наконець, въ одномъ изъ старокатолическихъ катихизисовъ читаемъ слѣдующее: "Богъ Отецъ есть единственный принципъ Божества: Бога Сына-въ томъ отношения, что Онъ отъ вѣчности рождается отъ Бога Отца, Бога Духа-въ томъ отношения, что Онъ исходить предвѣчно отъ Перваго Лица Пресвятой Троицы" \*). Если старокатолики пришли къ такимъ воззрѣніямъ, то нужно бы ожидать, что они признають безусловную истинность православнаго ученія о Богѣ Отцѣ, какъ единственнома виновникъ бытія Духа Святаго, и совершенно отрекаются отъ несогласной съ этимъ ученіемъ мысли о Сынѣ Божіемъ, какъ о второй причинь или сопричинь бытія Третьяго Лица Пресвятой Троицы. Таков ы неотразимыя требованія существа діла, здравой логики. Въ самомъ деле, кто отвергаетъ всякое представление и всякий образъ выражения, въ которомъ сколько нибудь содержится признание двуха началь въ Пресвятой Троицъ, тотъ, не измѣнняя существу дѣла и здравой логикѣ, развѣ можеть быть противъ православнаго ученія объ Отцѣ, какъ объ единома виновникъ бытія Духа, и развѣ станетъ считать Сына Божія второй причиною или сопричиною бытія Третьяго Лица Пресвятой Троицы? Одно съ другимъ никоима образома не важется. Между тёмъ, старокатолические богословы, продолжая призна вать Сына Божія нѣкоторой виною бытія Духа, не только предпочитають пребывать въ непримиримомъ противоръчіи съ вышеуказанными положеніями, принятыми нин же самнин, и съ словами ихъ же катехизиса, но и оспа-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibid. Стран. 80 и 86. <sup>2</sup>) Ibid. Стран. 140.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) № 38 Церк. Выстника за 1896 г.

<sup>4)</sup> Стран. 17 и 18 въ Catéchisme catholique (Berne; 1876).

риваютъ, върное себъ во всемъ, православное ученіе объ отношеніи Сына Божія къ Третьему Лицу Пресвятой Троицы.

Кажется, постаточно было-бы и сказаннаго мною, чтобы видѣть, съ одной стороны, истинность православнаго ученія объ отношени Сына Божія къ Духу Святому, а, съ другой стороны, то самопротиворѣчіе, въ которомъ путаются сторонники Filioque, и вмъстъ неосновательность приговоровъ профессора Мишо и генерала Кирбева о напечатанномъ мною по этому предмету. Однако же, приходится входить и въ летальное разсмотрение той аргументации, къ какой прибегаютъ приверженцы Filioque для оправданія своихъ воззрѣній. Аргументація эта троякаго рода. Во первыхъ, старокатолическіе богословы увъряють, будто слова Евангелія и Никеоцареградскаго символа не уполномочиваютъ признавать Бога Отца единственнымъ виновникомъ бытія Духа Святаго. Во-вторыхъ, они утверждають, будто отцы и учители церкви признають виновническое участіе или посредничество Сына въ изведеніи Духа къ бытію. Наконецъ, старокатолическіе богословы настаивають на томъ, будто бы признание этого участия или посредничества Сына въ исхождении Третьяго Лица Пресвятой Троицы висколько не противорѣчитъ мысли объ "единствѣ принципа" въ ней. Съ этихъ сторонъ и обсудимъ аргументацію старокатолическихъ богослововъ и генерала Кирѣева.

Еще во время засѣданій Бонской конференціи неоднократно замѣчали старокатолическіе богословы, что по вопросу объ исхожденіи Святаго Духа нельзя заходить дальше того, что гласитъ буква Священнаго писанія или символа <sup>1</sup>). Въ недавнее же время заявлялъ о томъ-же г. старокатолическій епископъ Веберъ, говоря, что въ Никеоцареградскомъ символѣ, какъ и въ Евангеліи, не говорится объ исхожденіи Духа Святато только отъ Отца и что, поэтому, несправедливо ограничивать смыслъ сказаннаго въ нихъ словами: только отъ Отца или отъ одного Отца <sup>2</sup>). Поставляютъ это на видъ старокатолическіе богословы съ цѣлію доказать дозволительность мысли о Сынѣ Божіемъ, какъ о второй причинѣ или сопричинѣ бытія Третьяго Лица

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стран. 76 и друг. въ цитов. Протоколаха.

<sup>2)</sup> Стран. 551 въ XIX вн. Revue internationale de theologie.

### отдель церковный

Пресвятой Троицы. Еще въ Письмю моемъ къ А. А. Кирбеву я сдълалъ потребное замъчание противъ такого взгляда на **хіло:** "Хотя въ симводі и ніть оговорки, что Духъ Святый исходить оть одного Отца, но нѣтъ, конечно, потому, что не ия чего было делать ее. Коль скоро Святый Лухъ, по сдовамъ Евангелія и символа, исходить оть Отца, какъ и Сынъ рождается отъ Отца-же, то вѣдь этимъ отрицается не только рождаемость Сына еще отъ кого-либо, но и исхождаемость **Духа Святаго еще отъ кого-нибудь"**<sup>1</sup>). Вотъ что сказано было иною и что обойдено г. епископомъ Веберомъ въ его возраженіяхъ. Слова мон являются выраженіемъ обычнаго и непремѣннаго требованія всякой разумной экзегетики. Только слѣуя этимъ требованіямъ, мы не рискуемъ искажать смыслъ чынхъ бы то ни было словъ. Напротивъ, если держаться экзегетической точки зрѣнія, которую въ данномъ случаѣ высказывають старокатолические богословы, тогда въ нашемъ мнѣніи илжны потерять подлинный смысль и подлинное значение чуть-ли не всѣ слова Священнаго писанія и церковныхъ вѣроопределений. Возьмемъ для примера хотя бы символъ веры. Въ немъ не сказано, что Духъ Святый единъ. Слъдуя своему экзегетическому пріему, старокатолики въправѣ говорить, что дозволительна мысль о бытін нюскольких Духовъ Святыхъ. Вообще экзегетическая точка зрѣнія, высказываемая старокатоликами, даетъ право держаться, во имя Священнаго писанія и церковныхъ въроопредъленій, какого угодно нелъпаго, но симпатичнаго намъ, мебнія. Будучи приложена къ истолкованію смысла обыкновенной устной или печатной ричи людей, эта экзегетическая точка зрѣнія открываетъ широкій просторь для самаго превратнаго объясненія чужихъ словъ. Извѣстно изреченіе одного государственнаго мужа: "дайте мнѣ двѣ строчки письма какого-нибудь человѣка, и я берусь осудить его на смерть". Этоть государственный мужъ, очевидно, держался родственной старокатоликамъ экзегетической точки зрѣнія.

Такимъ образомъ, экзегетическое соображение, во имя котораго старокатолики оправдываютъ свою приверженность къ

<sup>1)</sup> Стран. 15 въ отдел. оттиске Дисьма.

Filioque, представляется вообще несостоятельнымъ и неизбъжно велушимъ къ лжетолкованіямъ, а потому оно ничею не говорить противъ признанія только Отца виновникомъ бытія Духа Святаго. Почитая Первое лицо Пресвятой Троицы единою причиною бытія Третьяго лица, православные богословы держатся, напротивъ, самаго разумнаго экзегетическаго правила и нискольво не измѣняютъ смысла словъ Евангелія и Никеоцареградскаго символа. Въ нихъ ясно сказано, что Духъ Святый исходить оть Отца. Православные богословы остаются вёрными сказанному въ Евангеліи и въ символё, говоря даже, что Третье лицо Пресвятой Троицы исходить отъ одного Отца. Вѣдь въ символѣ, воспроизводящемъ буквально слова Евангелія, говорится только о Первомъ лицѣ Пресвятой Троицы, какъ о причинѣ бытія Духа, и нигдть даже не намекается на чье-либо участие въ изведении Духа къ бытию. Однимъ словомъ: православные богословы констатирують лишь то, что говорится въ Евангеліи. Отецъ одина, и коль скоро въ Священномъ Писаніи со всей опредѣленностью говорится о Немз, какъ о виновникѣ бытія Духа Святаго, то мы въ сущности повторяемъ лишь слова Священнаго Писанія, говоря, что Третье лицо Пресвятой Троицы исходить къ бытію отъ одного Перваго лица. Витстт съ этимъ православные богословы таковымъ образомъ представленія и выраженія свидѣтельствують о своемъ благочестивомъ отношени къ словамъ Новаго Завѣта. Вѣль боговлохновенные писатели послёлняго въ состояни были сказать и, конечно, сказали все, что должно и что нужно людямъ, по вопросу объ исхождении Духа Святаго къ бытию. Предполагать, какъ это делають римскокатолические и старокатолические богословы, недомолвки въ ясныст словахъ Свящ. Писанія, значитъ въ концѣ всего вообще заподазривать авторитетность его и поставлять человѣческое мнѣніе выше Богооткровеннаго ученія.

Между тѣмъ, старокатолическіе богословы всячески усиливаются видѣть въ словахъ Новаго Завѣта и въ приведенныхъ изъ него словахъ Никеоцареградскаго символа какое-либо основаніе для излюбленной своей мысли, хотя такого основанія и не обрѣтается въ нихъ.



Такъ, напримѣръ, г. епископъ Веберъ увѣряетъ, будто въ Священномъ Писаніи и въ упомянутомъ символъ умалчивается объ нсхождении Духа Святаго и отъ Сына ради того, чтобы ярче выразить мысль объ истинно божеской природѣ Третьяго лица Пресвятой Троицы<sup>1</sup>). Откуда и какъ стало это извѣстно г. епископу Веберу? Мысль его ничёмъ не оправдывается. Какъ въ Новомъ Завѣтѣ, такъ и въ Никеоцареградскомъ Символѣ весьма ясно и непререкаемо говорится объ единосущи Сына Божія съ Богонъ Отцонъ и объ истинно-божеской природѣ Его. Указаніе на то, что Духъ Святой исходить и отъ Сына Божія, ясно и определенно-же говорило-бы объ истинно-божеской природь Третьяго Лица Пресвятой Троицы. Будучи истиннымъ Богомъ, Второе Лицо Ея не могло-бы привнести чего-либо тварнаго въ Духа Святаго, если бы Оно и принимало участіе въ изведени Отцомъ Духа къ бытію. Такимъ образомъ, умодчаніе о содъйствіи Сына Божія Отцу въ изведеніи Третьяго Лица Троицы къбытію должно быть объясняемо только тёмъ, что этого солбиствія въ лействительности не было.

Не ограничиваясь сказаннымъ, г. епископъ Веберъ дѣлаетъ ради оправданія Filioque и слѣдующее замѣчаніе. Какое-то отичіе отношеній Духа Святаго къ Богу Отцу отъ отношеній Сына Божія къ Первому Лицу Пресвятой Троицы свидѣтельствуется, говоритъ онъ, и тѣмъ, что въ Божественномъ откровеніи отношеніе Сына къ Отцу обозначено словомъ: риждаемся, а отношеніе Духа Святаго къ Первому Лицу Ея—словомъ: исходимъ. Опредѣлить и уяснить особенность этого какого-то иного отношенія Духа къ Отцу Господь, по словамъ епископа Вебера, предоставилъ дальнѣйшему развитію (ученія) въ церкви подъ руководительствомъ Духа же Святаго <sup>2</sup>). Это замѣчаніе вызываетъ не мало`недоумѣній.

Повидимому, г. епископъ Веберъ хочетъ сказать прежде всего вотъ что: такъ какъ о Сынѣ Божіемъ говорится, что Онъ *рожсденз* Отцомъ, то мы на основанія этого, будто бы, нонимаемъ и ясно представляемъ себѣ отношеніе Раждающаго къ Раждаемому и самое рожденіе. Но такъ-ли это? На са-

2) Ibid.

<sup>1)</sup> Стран. 551 въ XIX кн. Revue.

момъ дѣлѣ оно-великая тайна для насъ. Не иной, а такойже таинственностью остается для насъ и отношение Изводящаго къ Исходящему, какъ и самое изведение или исхождение. Еще св. Василій Великій говориль, что слова: Сынз, рожденіе, Духъ, исхожденіе выражають не собственное что либо Божеству, но присвоенное Ему чрезъ уподобление человѣку, который раждаетъ или раждается и изъ устъ котораго исходитъ дыхание <sup>1</sup>). Что собственно обозначается въ Божествѣ указанными словами, объ этомъ они не говорятъ намъ и не могутъ говорить. Для насъ несомнённо только то, что раждаемость Сына и исхождаемость Духа представляють собою ничто отличное одно отъ другого и указываютъ на различныя отношенія этихъ Лицъ Пресвятой Троицы къ Первому Лицу Ея. А если это безспорно, то не странно-ли утверждать, что Господь предоставилъ дальнъйшему развитію ученія въ церкви собственно опредѣленіе и уясненіе особыхъ отношеній Духа Святаго къ Богу Отцу? Въдь и опредъление таинственныхъ же для насъ отношений Сына къ Богу Отцу должно бы быть предоставлено тому же будущему. Съ другой стороны, Господь вёдь однажды навсегда сообщиль людямь то, что имъ нужно и можно знать о Немъ и о другихъ предметахъ въры. самое развитіе вѣроученія можетъ Поэтому, состоять действительно состоить только въ точнейшемъ определении и наибольшемъ уяснении его для человѣческаго сознанія, а не въ открытіи чего-либо, дотолѣ неданнаго въ откровеніи и невѣдомаго. Значитъ, все потребное уже сказано въ Божественномъ откровении и объ отношении Духа Святаго къ Отцу и Сыну. Сказанное же состоить въ томъ, что Третье Лидо Пресвятой Троицы посылается Сыномъ въ міръ, но исходить къ бытію отъ Отца.

Старокатолическіе богословы напрасно же ищуть предлоговь утверждать, будто въ словахъ символа: "и въ Духа Святаго, Господа, Животворящаго, Иже отъ Отца исходящаго, Иже со Отцемъ и Сыномъ спокланяема и славима" не содержится отрицанія участія Второго Лица Троицы въ исхожденіи Третьяго



<sup>1)</sup> Col. 733-737 въ XXIX t. Curs. compl.

Лида къбытію. Если бы этого отриданія не было въ нихъ, то веобъяснимо, почему въ символъ упоминаются вмъстъ Отецъ в Сынъ въ словахъ, говорящихъ о единосущи и равенствѣ съ Ними Духа Святаго, а тамъ, гдъ идетъ ръчь объ исхождении Его къ бытію, совершенно умалчивается о Сынъ. Этимъ умолчаніемъ прямо выражается та мысль, что Третье Лицо Пресвятой Троицы, единосущное или совершенно равное съ прочими Лицами Ея, бытіе имфетъ, однако, отъ Перваго только Лица. Иначе нельзя объяснить это съ какой-либо удовлетворительностью. Возьмемъ хотя бы ссылку приверженцевъ Filioque на то, будто второй вселенский соборъ умолчалъ объ участи Сына въ изведении Духа къ бытію для того, чтобы устранить возможные кривотолки еретиковъ, учившихъ о сотворении Третьяго Лица Пресвятой Троицы Вторымъ. Ссылка эта безплодна. Второй вселенскій соборъ сполна низложилъ лжеученіе Македовія и его единомышленниковъ уже тёмъ, что провозгласилъ Ауха Святаго Господомъ, Животеорящимъ, спокланяемымъ и сславимымъ Отцу и Сыну. Да и сотворение Духа совсѣмъ не то, что предвичное исхождение Его къ бытию. Значитъ, если бы отцы собора допускали мысль о какомъ-нибудь участи Сына Божія въ актѣ изведенія Отцомъ Духа къ бытію, то должны были-бы упомянуть объ этомъ участии. Пожалуй, еще болье странной и напрасною является ссылка на то, будто отцы втораго вселенскаго собора не имѣли цѣлію опредѣлять въ символѣ отношение Сына Божия къ Духу Святому. Сказать о Третьемъ Лицѣ, что Оно единосущно, спокланяемо и славимо съ Вторымъ Лицомъ, развѣ не значитъ опредѣлять ихъ взаимоотношение?! Поелику же Духъ Святой чуждъ отношений зависимости отъ Сына по бытію, то объ этихъ отношеніяхъ и вътъ ръчи въ Никеоцареградскомъ символъ.

Такимъ образомъ, слова Новаго Завѣта и Никеоцареградскаго символа, вопреки завѣреніямъ старокатолическихъ богослововъ и ихъ единомышленниковъ, несомнѣнно заключаютъ въ себѣ ту мысль, что виновникомъ бытія Духа Святаго есть одинз Отецъ и что Сынъ Божій не есть какой-либо участникъ въ актѣ исхожденія Третьяго Лица Пресвятой Троицы къ бытію. Словами Новаго Завѣта вообще исключается виновничество Сына Божія въ этомъ актѣ, какими бы словами ни выражалось оно,---словами ли Filioque или словами per Filium,---и какой бы утонченный смыслъ ни получало оно въ истолко-вании старокатолическихъ богослововъ и ихъ единомышленниковъ.

Вторымъ аргументомъ ихъ, --- какъ мы знаемъ, --- являются для оправданія филіоквистическаго взгляда ссылки на отцовъ и учителей церкви. Профессоръ Мишо, какъ явствуетъ изъ его словъ, приведенныхъ мною въ предисловіи къ настоящей статьт, увтряеть, будто даже многе отцы и учители церкви ясно и предбленно учили, что Духъ Святый исходитъ отъ Отца и Сына или отъ Отца чрезъ Сына 1). Подъ исхожденіемъ здѣсь разумѣется, очевидно, исхожденіе къ бытію<sup>2</sup>). Высказанная г. профессоромъ мысль уже сама по себъ, безъ провърки ея историческими фактами, представляется невъроятной, ошибочною. Въ самомъ дёлё, развё можно повёрить, чтобы многе отцы и учители церкви учили, вопреки слову Божію и древнѣйшимъ симводамъ, о виновническомъ участіи Сына Божія въ исхожденіи Третьяго Лица Пресвятой Троицы? Вѣдь это значило-бы, что мноніе отцы и учители церкви еретичествовали. Съ другой стороны, въ этомъ случав и древнвишія церковныя вёроопредёленія такъ или иначе, но выражалибы это ученіе. Какія-же доказательства приводить профессорь Мишо въ пользу своей явно несостоятельной мысли? Онъ обращаетъ мое вниманіе на пом'вщенную въ XXI книжкѣ Revue internationale de theologie статью (стран. 58-85), въ которой приведены выдержки изъ твореній церковныхъ писателей, относящіяся къ ученію о взаимоотношеніи между Лицами Пресвятой Троицы <sup>3</sup>). Всё эти выдержки, между тёмъ, сами по себѣ ничею не говорятъ противъ отстанваемаго мною православнаго догмата.

Прочитавши напечатанное въ упомянутой книжкѣ *Revue*, я остановился предъ неразрѣшимымъ вопросомъ, для чего на-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Изъ этого видно, какъ неправы увёряющіе, будто старокатолическіе богословы держатся только Per-filium, в отъ Filioque отказались.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Споръ идетъ о виновническомъ участін Сына во изведеніи Духа изъ Отца. Само собою ясно, что именно эту мысль и имбютъ въ виду слова профессора Мишо.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Стран. 128 въ 21 кн. Revue.

сисана статья и вынужденъ былъ признать напрасной тратою всемени дальнейшее чтеніе подобныхъ статей. Статья г. профессора Мишо напомнила мит употребляемый нашими раскольниками способъ борьбы съ православными миссіонерами. Онь состоить въ томъ, чтобы таки-сказать закидать противника питатами изъ старопечатныхъ книгъ и затёмъ объявить ило решенныму. То-же самое деляеть и г. профессорь Мипо. Онъ не только приводить извёстныя всёмъ богословамъ и инъ мъста изъ твореній писателей церковныхъ, громоздя ихъ озно за другимъ, но не дѣлаетъ даже надлежащаго выбора нежду ними, вслёдствіе чего въ число сдёланныхъ имъ выписокъ попало много такихъ, которыя нисколько не относятся ть предмету спора или требують общирных комментарiевъ ия уразуменія подлинной, содержащейся въ нихъ, мысли. Было-бы излишнимъ для дъла и для читателей, если бы, въ подтверждение сказаннаго мною, вздумалъ я приводить много исть изъ статьи Revue, а потому изложу лишь образчикъ. Первыми приведены изъ Апологи св. Густина слёдующія слова: "Не только среди сллиновъ обличено это Словомъ чрезъ Сократа, но и среди варварскихъ народовъ-Самимъ Словомъ, Которое приняло видимый образъ, сдѣлалось человѣкомъ и нареклось Івсусомъ Христонъ. Въруемъ этому Слову... Отпа и пришедшаго отъ Него Сына и предавшаго намъ это ученіе, вмѣстѣ съ воинствомъ прочихъ уподобляющихся и послёдующихъ Ему благихъ ангеловъ, равно и Духа пророческаго почитаемъ и чествуемъ поклоненіемъ" <sup>1</sup>). Въ этомъ видѣ клаются и прочія извлеченія изъ твореній церковныхъ писателей. Эти выдержки, взятыя сами по себѣ, несомнѣнно говорять о доступности для г. профессора Мишо означенныхъ твореній и объ его трудолюбія, но вѣдь этого я не оспариваль и не оспариваю. Если же онъ думаетъ, что именно такой способъ веденія преній не схоластиченъ, научно-абъективенъ, а сявдовательно и плодотворенъ, то предпочитаю лучше слыть, въ мнѣнін его и его единомышленниковъ, схоластикомъ и субъективистомъ, чёмъ практиковать quasi-научный пріемъ, не со-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibid. стран. 58.

дѣйствующій рѣшенію важнаго вопроса, а, напротивъ, только затемняющій дѣло.

Вѣдь вопросъ-не въ томъ, существуютъ ли въ твореніяхъ отцовъ и учителей церкви такія-то и такія-то мѣста, а---въ выборѣ надлежащихъ мѣстъ и особенно въ уясненіи подлиннаго смысла и значенія ихъ. Я ожидаль этого отъ моихъ противниковъ, но напрасно, хотя даже вызывалъ ихъ на это своимъ способомъ веденія полемики. Вполнѣ несправедливо упрекаетъ меня профессоръ Мишо за то, будто бы я предпочитаю вдаваться въ утонченныя умствованія. Теоретическія соображенія основываются у меня на потребныхъ фактическихъ данныхъ разнаго рода и имѣютъ цѣлію выясненіе спорнаго предмета. Приведу хотя одинъ примѣръ. Такъ какъ на Бонской конференція старокатолики, съ Деллингеромъ во главѣ, заявляли объ особенномъ значения творения Іоанна Домаскина при рѣшеніи вопроса о томъ, какъ учили Отцы и учители церкви объ отношения Сына Божія къ Духу Святому, то въ своемъ Отвъть А. А. Кирбеву я посильно разъясниль воззрѣніе этого св. отца и учителя церкви по разсматриваемому вопросу, основываясь на различныхъ его словахъ, и посильно доказалъ, что оно безусловно отрицаетъ мысль о Сынѣ Божіемъ, какъ о второй причинѣ или сопричинѣ бытія Духа Святаго 1). Межиу тѣмъ. г. профессоръ Мищо ни однимъ словомъ не обмолвился касательно сказаннаго мною о воззрѣніи св. Іоанна Дамаскина и предпочелъ разумному спору объ этомъ, съ одной стороны, расхваливание написаннаго противъ меня гепераломъ Кирѣевымъ, а, съ другой, канцелярское выписывание и печатаніе многочисленныхъ мѣстъ изъ твореній церковныхъ писателей. Не сказалось-ли въ этомъ сознаніе невозможности оспорить мою мысль? По примѣру профессора Мишо и А.А. Киръевъ приводитъ, не сопровождая необходимыми толкованіями и выводами, даже очень краткія изреченія Василія Великаго, Григорія Богослова, Григорія Нисскаго, Аванасія Великаго и Іоанна Дамаскина<sup>2</sup>). Этотъ образъ дъйствій монхъ оппонентовъ, наружно удобный для нихъ, но совершенно безполезный для выяс-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стран. 14-20 въ отдѣл. отт. Ответа моего.

<sup>2)</sup> Стран. 28 въ отдёл. отт. Втор. отвъта ине.

ненія занимающаго нась вопроса, заставляеть меня обратиться къ своего рода дёльной статьё неизвёстнаго русскаго богослова, наиечатанной, въ переводѣ на нѣмецкій языкъ, въ XXIV книжкѣ *Revue internationale de theologie* (стран. 681—712), и обсудить, правда-лн, будто многе отцы и учители церкви учили объ исхожцени Духа Святаго къ бытію отъ Отца или Сына и отъ Отца чрезъ Сына и тѣмъ самымъ не дозволяютъ видѣть въ Символѣ вѣры мысли объ исхожденіи Третьяго Лица Пресвятой Троицы къ бытію отъ одного Бога Отца? Статья нашего богослова во многихъ отношеніяхъ благопріятна старокатолическимъ воззрѣніямъ и вожделѣніямъ, но за то написана вицию не только знатокомъ дѣла, но и желавшимъ посильно разъяснить его.

По занимающему насъ вопросу онъ высказываетъ слѣдующее воззръние: Говорить объ исхождении Духа Святаго къ бытію отъ одною Отца значитъ ограничивать смыслъ догмата. Между тёмъ выраженію отз одного Отца не только не санкціи вселенскаго собора, даже той юстаетъ санкціи. какую на седьмомъ вселенскомъ соборѣ получило изречевіе: чрезъ Сына, но и той степени авторитета, какая приналежить богословскимь выраженіямь, употреблявшимся отцами церкви. Фотію стоило большаго труда оправдывать слова: "отъ одного Отца" цитатами изъ святоотеческихъ твореній. Отцы церкви выражаются относительно Сына: "Единый оть Единаго", но избъгають этого выраженія, говоря о Святомъ Духъ, очевидно, изъ опасенія, чтобы теза: "Духъ Святый исходить оть одною Отца" не стала антитезою по отношенію къ богословской идеѣ: "и чрезъ Сына просіяваетъ". Воззрѣніе, что Святый Духъ изъ Отца чрезъ Сына исходитъ, проходить, просіяваеть, столь часто встрѣчающееся у отцовъ, иногократно повторяется въ Точномъ изложении православной въры св. Дамаскина и значится въ Послании св. Тарасія Константинопольскаго, православіе коего признано на Востокѣ и Западѣ (въ лицѣ папы Адріана) и засвидѣтельствовано седьмымъ вселенскимъ соборомъ. Важность указаннаго воззрѣнія такъ велика и очевидна, что богословы имфютъ право видфть въ Немъ не частное только мнёніе какого-либо отца церкви,

но такъ сказать вселенскій, повсюду авторизованный theologumenon православнаго Востока<sup>1</sup>).

Такъ смотритъ на дёло русскій богословъ, статья котораго напечатана въ *Revue* безъ его подниси подъ нею. Выше уже выяснено мною по возможности, что выражение: "Духъ святый исходить къ бытію оть одного Отца" представляеть собою лишь объективную передачу смысла словъ Новаго Завѣта и Никеоцареградскаго символа и прямо предполагается словами вселенскихъ соборовъ о совершенствѣ ученія символа касательно исхожденія Духа Святаго къ бытію, равно какъ знаменательнъйшимъ заявленіемъ Өеодорита никогда и никтьмъ изъ отцовъ церкви не оспаривавшимся. Теперь мнѣ предстоитъ оправдать сказанное разборомъ того, что говоритъ русский собратъ-богословъ въ подтерждение своего воззрѣния, только что изложеннаго мною. Но предварительно напомню, что, и по принятому старокатоликами опредбленію догмата, подъ послёднимъ разумёется не только то, что ясно выражено въ Священномъ писаніи или утверждено и опредфлено какимънибудь вселенскимъ соборомъ, но и то, о чемъ единогласно свидѣтельствують отцы нераздѣленной церкви.

Если не будемъ опускать этого изъ виду, то окажется, что и неизвъстный русский богословъ, вопреки своему желанию, свидътельствуетъ въ своей статьъ въ пользу защищаемой мною мысли, состоящей въ томъ, что учение о Богъ Отцъ, какъ единомъ виновникъ бытия Духа Святаго, есть чисто догматическое учение, а не какое-либо богословское мнъние.

Авторъ считаетъ безспорнымъ то, что Богъ Отецъ есть единая, единственная (µочос адлос) причина бытія Третьяго Лица Пресвятой Троицы, по воззрѣнію отцовъ не раздѣленной церкви, и что слѣдовательно Сынъ Божій не есть ни виновникъ, ни совиновникъ бытія (бларбю) Духа Святаго<sup>2</sup>). Хотя



<sup>1)</sup> Стран. 704 и 708 въ XXIV, кн. Revue. Подъ theologumenon авторъ разумъетъ богословское мнѣніе, принадлежащее не всякому богослову, а только отцу, или нѣскотькимъ отцамъ церкви, или даже отцамъ всей какой-либо помъстной церкви. Послѣдняя имъется въ виду въ ся еще нераздѣленномъ состояніи (стран. 682 въ XXIV кн. Revue).

<sup>2)</sup> Ibid. Стран. 709.

### отдвлъ церковный

ють же авторъ и говоритъ въ другомъ мъсть, что, по его мньню, рождение Сына-Слова есть Богосообразное условие безусловнаго исхожденія Духа Святаго 1), но самъ онъ и замѣчаетъ иолнѣ справедливо, при этомъ, во-первыхъ, что понятіе: услоек. употребленное по отношению къ абсолютному, представлется явнымъ самопротиворѣчiемъ<sup>2</sup>), а во-вторыхъ, что только причина есть действующее, производящее начало, а условіе не продуктивно, т. е. неспособно порождать чего-либо, произвоить что-нибудь 3). Въ другомъ мъстъ авторъ еще ръшительвсе заявляетъ, что условіе ни вз какомз отношеніи не есть причина \*). Далбе, утверждаетъ самъ авторъ, что никто и нии въ твореніяхъ отцовъ и учителей церкви не можетъ указать ни одного мъста, въ которомъ Сынъ Божій названъ былъ-бы причиною или сопричиною бытія Духа Святаго 5). Свидетельствуетъ авторъ и о томъ, что при самомъ подробномъ, при сахоль обстоятельнёйшемъ указаніи отцами ипостасныхъ свойствъ напримъръ въ De fide orthodoxa) Сынъ Божій именуется, водобно Духу Святому, лишь порожденнымъ или произведеннымъ <sup>6</sup>). Но если, такимъ образомъ, всѣ отцы и учители нераздбленной церкви, по словамъ самаго автора, признавали Бога Отца единственныма виновникомъ бытія Духа Святаго и не почитали Сына Божія какой-либо причиною или сопричиною исхожденія Третьяго Лица Пресватой Троицы къ бытію, то чрезъ это онъ собственной рукою вполнѣ зачеркиваетъ сказанное имъ, будто ученію объ Отцѣ, какъ единомъ виновникѣ бытія Духа, недостаетъ надлежащей санкціи и будто оно, поэтому, не есть догматъ.

Не могу и желать лучшаго, чёмъ какое сдёлалъ авторъ, подтвержденія правоты того, что я отстаивалъ и отстаиваю противъ старокатоликовъ и генерала Кирбева. Вёдь всякому серьезному богослову должно быть извёстно, что отцы на вселенскихъ соборахъ не выступали съ какимъ-нибудь новымъ учевіемъ, а только свидётельствовали и утверждали господствующее искони въ церкви ученіе. Значитъ, коль скоро отцы не-

- <sup>1</sup>) Ibid. Стран. 693 в 694.
- <sup>2</sup>) Ibid. Стран. 693.

Ibid. Стран. 709.
 Ibid.

6) Ibid.

3) Ibid. Стран, 685.

раздѣленной церкви выражаютъ въ своихъ твореніяхъ ученіе объ Отцѣ, какъ единственной причинѣ бытія Духа Святаго, и не признаютъ Сына какой-либо причиною или сопричиною бытія Третьяго Лица Пресвятой Троицы, то этимъ они провозглашаютъ не иное что, какъ только догматическую истину, обязательную для всѣхъ насъ, не исключая старокатоликовъ и англиканъ, повидимому, желающихъ пріобщиться къ единой истинной церкви, какова православная церковь. Въ словахъ отцовъ церкви, какова православная церковь. Въ словахъ отцовъ церкви выразилось пониманіе смысла изреченія Новаго Завѣта и Никеоцареградекаго символа объ исхожденіи Духа Святаго къ бытію, а это пониманіе должно быть непререкаемымъ въ христіанскомъ мірѣ.

Авторъ, однако, самъ, какъ мы видѣли, ослабляетъ силу и значеніе собственныхъ-же свидѣтельствъ о томъ, что отцы и учители церкви признаютъ Бога Отца единственнымз виновникомъ бытія Духа Святаго. Попытки автора умалить важность этихъ свидѣтельствъ все таки напрасны и нисколько не достигаютъ своей цѣли.

Что Фотій не безъ большого труда могъ оправдывать слова: "отъ одного Отца" прямыми цитатами изъ святоотеческихъ творсній, это ничего не доказываеть. Когда не появлялось мнѣнія, что Сынъ Божій есть вторая причина или сопричина бытія Духа Святаго, тогда не было для отцевъ и учителей церкви особаго побужденія прибѣгать къ частому употребленію словъ: одина или единственный по отношению къ Богу Отцу -виновнику бытія Третьяго Лица Пресвятой Троицы. Но и въ то время, когда на Западъ впервые стали употреблять, повидимому, въ неправославномъ смыслъ выраженія: "Духъ исходить отъ Отца в Сына или отъ Отца чрезъ Сына" при разсужденіяхъ объ исхожденіи Третьяго Лица Пресвятой Троицы. было-же у восточныхъ все таки не перковныхъ писателей настоятельныхъ поводовъ къ частому употребленію словъ: "отъ одного Отца или только отъ Отца. Представители восточной церкви, во-первыхъ, не могли не имѣть въ виду слѣдующаго свидѣтельства св. Максима исповѣдника: "Западные учители, удостовѣрялъ онъ, отнюдь не признають Сына причиною Духа, ибо знають, что одна

Digitized by Google

причина Сына и Духа-Отецъ: Сына чрезъ рожденіе, а Духа чрезъ исхождение, но показывають только, что Духъ чрезъ Сына посылиется, или же выражають мысль о сродствь и безразличіи ихъ сущностей" 1). При такомъ положении дѣла большей частью достаточно было говорить языкомъ Новаго Завѣта и Никеоцареградскаго символа о виновникѣ бытія Духа Святаго безъ прибавки ограничительныхъ словъ. Вовторыхъ, и не употребляя ихъ, отцы и учители нераздѣленной церкви такъ учили объ отношении Сына Божія къ Духу Святому, что для людей вдумчивыхъ и безпристрастныхъ ясна была мысль ихъ объ Отцѣ, какъ единственнома виновникѣ бытія Третьяго Лина Пресвятой Троицы. Не даромъ-же и авторъ разсматриваемой статьи пришелъ, на основании серьезнаго изученія святоотеческихъ писаній, къ твердому убѣжденію, что именно такова мысль древнихъ церковныхъ писателей касательно причины бытія Духа. Дёло-же не въ словахъ, а въ той мысли, какую выражаютъ они.

Не подтверждается фактами мнёніе автора, будто отцы И учители церкви, говоря объ исхождении Духа Святаго отъ Отца, нарочито избѣгали выраженія: единый ото единаю, чтобы чрезъ то какъ бы охранить и санкціонировать изреченіе: "чрезъ Сына просіяваетъ". •Напротивъ, мы встр'вчаемъ у отцовъ и учителей церкви слова: единый отв единаю въ отношенія и къ Духу Святому. Такъ, напримѣръ, св. Епифаній выражается слёдующимъ образомъ: "Единъ Богъ Отецъ и Богъ; — единъ истинный Богъ елинъ истинный **ПОТОМУ**, что взъ Единаго единый Единородный Сынъ единый И только Духъ Святый<sup>2</sup> <sup>2</sup>). Здёсь прямо говорится объ Единома Духѣ отъ Единаго Бога Огца. Но если бы мы и не находили такого рода изреченій у Отцовъ и учителей церкви, это обстоятельство само по себѣ нисколько не доказывало бы, будто они противополагали по самому смыслу выражение: единый оть единаго выражению: "Чрезъ Духа просіяваетъ". Противоположение этихъ изречений допускалось-бы отцами церкви только подъ тёмъ условіемъ, если бы они придавали словамъ;

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Col. 136 B5 t. XCI, 2, Patrol. Curs. Complet.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Col. 19 Bb t. XLIII Patrol. Curs. Complet.

"Духъ чрезъ Сына отъ Отца исходитъ или просіяваетъ" значеніе причинной зависимости Духа отъ Сына по самому бытію. Но вѣдь только паписты и старокатолическіе богословы навязывають такое звачение приведеннымь словамь, при чемъ предлогъ: біа или per (чрезъ) понимается ими въ смыслъ указапія на причину посредствующую или вспомогательную. Отцы-же и учители церкви были безусловно далеки отъ того, чтобы считать Сына Божія какой-либо, хотя бы посредствующей или вспомогательной, причиною бытія Духа Святаго,--были далеки и тогда, когда выражались, что Онъ исходитъ отъ Отца чрезъ Сына. Это-несомнѣнная истина, а подтвержденіе ея находимъ у того-же самого автора, который усматриваетъ какой-то антагонизмъ между выраженіями: а) Духъ исходить отъ одного Отца къ бытію и б) Духъ исходить чреза Сына. Такъ какъ эта сторона дела имбетъ весьма важное значение и въ моемъ споръ съ профессоромъ Мишо и его единомышленниками, то понуждаюсь выяснить взглядъ автора съ нѣкоторой обстоятельностью.

Профессоръ А. Ө. Гусевъ.

(Продолжение будетъ).

Digitized by Google

# Лосланіе римскаго папы Льва XIII о сохраненіи восточныхъ обрядовъ.

Изданная въ 1894 году папой Львомъ XIII энциклика .Praeclara gratulationis" и обращенная къ государямъ и всъмъ народамъ съ призывомъ къ соединению съ Римскою церковью. распространяющаяся и по нынё въ несколькихъ мидліонахъ экземпляровъ, не осталась, къ счастію, безъ надлежащей критической отповѣди со стороны нѣкоторыхъ богослововъ Православной церкви. Таковы сочинения: "Разборъ энциклики" А. А. Кирѣева, "Смыслъ предлагаемаго намъ возсоединенія" проф. А. П. Лопухина, "Возможные результаты возсоединенія съ Римскою церковью" профессора богословія въ Абинскомъ университетѣ А. Діомидъ-Киріака 1) и "Православный разборъ энциклики папы Льва XIII", составленный нами на арабскомъ языкѣ, по благому почину Императорскаго Православнаго Палестинскаго общества, для православныхъ христіанъ трехъ восточныхъ патріархатовъ-Перусалимскаго, Антіохійскаго и Александрійскаго.

Со стороны-же Константинопольской церкви не появилось, ъ сожалѣнію, по сіе время ни одного серьезнаго возраженія на эту энциклику. Но недавно вступившій на Константинопольскій патріаршій престолъ патріархъ Анеимъ, въ виду все

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Обѣ первыя русскія статьи, а равно и 3-я греческая въ русскомъ переводѣ уже напечатаны вмѣстѣ съ полнымъ текстомъ самой энциклики въ отдѣльной брошорѣ, подъ заглавіемъ: "Энциклика папы Льва XIII о соединеніи церквей". (С.Петербургъ 1895 года).

болѣе и болѣе возрастающаго распространенія упомянутой энциклики среди православнаго греческаго населенія Константинопольскаго патріархата, въ засѣданіи своего синода (27 апрѣля 1895 года) постановилъ поручить составленіе отвѣта на папскую энциклику особой коммиссіи, составленной изъ трехъ архимандритовъ—Григорія Константиниди, главнаго редактора синодскаго органа "Церковная правда", Германа Каравангели, Константина Вонтзалиди и одного свѣтскаго профессора философіи Халкійскаго Богословскаго училища— Іордана Каролиди.

Такимъ образомъ эта энциклика папы Льва XIII получила уже должную отповёдь; между тёмъ какъ другая его энциклика. изданная въ томъ же 1894 году, о сохранении восточныхъ обрядовъ остается еще непереведенною и безъ возраженій. Исторія появленія этой послёдней энциклики слёдующая. Такъ какъ въ энцикликъ "Praeclara gratulationis" папа Левъ XIII торжественно объщаетъ, что, въ случаъ соединения православныхъ восточныхъ народовъ съ Римскою церковью, ни ихъ обряды, ни ихъ обычан, ни даже права ихъ патріарховъ не будутъ-де измѣнены или нарушены, но все останется попрежнему и по старому, то, на бывшемъ вскорѣ послѣ изданія вышеупомявутой энциклики о соединеніи церквей римскомъсоборѣ уніатскихъ восточныхъ патріарховъ, эти послѣдніе. неоднократно обманутые такими объщаніями римскихъ папъ. воспользовались даннымъ удобнымъ случаемъ и рѣшились выпросить для себя у "святаго отца" особыхъ гарантій, ограждающихъ ихъ патріаршія права, обычаи и обряды отъ посягательства на нихъ со сторовы наводнившихъ весь Востокъ разнообразныхъ латинскихъ монашескихъ орденовъ. Послѣдствіемъ этого шага уніатскихъ восточныхъ патріарховъ и было то, что безспорно замбчательный дипломать и тонкій политикъ папа Левъ XIII не замедлилъ издать 30 ноября того же 1894 года особое послание "о сохранении восточныхъ обрядовъ" въ угоду вышеупомянутымъ уніатскимъ патріархамъ. Этововое посланіе папы Льва XIII, которое какъ по содержанію, такъ и по обстоятельствамъ, вызвавшимъ его изданіе, заслуживаетъ серьезнаго вниманія всёхъ Православныхъ церквей,

52

Digitized by Google

#### отдълъ церковный

счатаемъ не лишнимъ, переведши на русскій языкъ съ его арабскаго перевода, сдёланнаго іезуитомъ въ Бейрутѣ (въ Сирін), сообщить русскому православному народу, при чемъ сдѣлаемъ, съ своей стороны, нѣсколько краткихъ замѣчаній на это посланіе, желая въ то же время предоставить другимъ дать на него болѣе полный и обстоятельный отвѣтъ.

## Посланіе римскаго папы Льва XIII о сохраненіи восточныхъ обрядовъ.

Левъ епископъ, рабъ рабовъ Божіихъ, даетъ сіе посланіе на вѣчную память.

Достоинство восточныхъ церквей, подтверждаемое глубокой древностью и заслуживающее всякаго уваженія, составляетъ во всемъ христіанскомъ мірѣ предметъ великой славы и почитанія. По волѣ Всеблагаго Промысла въ лонѣ восточныхъ церквей возникло и быстро распространилось таинство искупленія, давшее въ нихъ впервые цвѣтъ славныхъ апостольскихъ дѣяній, мученичества и святости и принесшее первые обильные и спасительные плоды.

Изъ этихъ церквей удивительнымъ образомъ разлились далеко многія блага на всѣ народы въ то время, когда блаженный Петръ, вождь Апостоловъ, отправился уничтожить заблужленія и пороки, перенеся съ собой, по волѣ Божіей, свѣтъ небесной истины, Евангеліе мира и свободу Христову въ царствующій городъ—Римъ.

Небезъизвѣстно, что римская церковь, царица всѣхъ остальныхъ церквей, со временъ апостольскихъ оказывала восточнымъ церквамъ почетъ и большое расположение и въ свою очередь пользовалась полнымъ подчинениемъ съ ихъ стороны. И въ слѣдующія времена, не смотря на различныя печальныя смуты, римская церковь никогда не переставала заботиться о восточныхъ церквахъ и оказывать имъ благодѣяния. Постоянно она пеклась о спасении ихъ отъ погибели, сохранени остававшихся подчиненными ей и возвращении удалявшихся отъ нея.

Мало того, римская церковь всегда старалась сохранять въ неприкосновенности присущіе всякой восточной общинѣ

обычаи и обряды и особенно тѣ изъ нихъ, которые она признавала за согласное съ каноническими правилами. Доказательствомъ этому служатъ многочисленныя мудрыя постановленія нашихъ предшестеенниковъ, и въ особенности блаженныя памяти Пія IX, а также и "Конгрегаціи распространенія св. вѣры".

Таковая же ревность побуждала и насъ со времени вступленія нашего на первосвященническій престоль сь великимъ вниманіемъ обратить взоры на христіанскія общины Востока. Мы поспѣшили посвятить все наше вниманіе для облегченія ихъ невзгодъ и бъдствій и въ послъдующее время мы не преминули воспользоваться другими случаями, чтобы высказать имъ наше явное расположение. И сказать по-истинѣ ничто насъ такъ не интересовало и не интересуетъ и ничто мы не считаемъ болѣе священнымъ долгомъ нашимъ, какъ соединеніе этихъ вѣрующихъ съ апостольскимъ престоломъ (римскимъ) и пробужденіе живой, горячей вѣры въ ихъ сердцахъ для того, чтобы они во всемъ пользовались святостью и славой своихъ предковъ, подражая ихъ примфру. И намъ нфсколько удалось помочь этимъ церквамъ. Такъ, напримѣръ, мы основали въ этомъ самомъ городъ (Римъ) двъ школы для образованія клировъ армянскаго и маронитскаго, а въ Филиппополѣ и Адріанополѣ учредили два духовныхъ училища для болгаръ, а такъже рѣшились возстановить школу св. Льса въ Асинахъ.

Кромѣ того, мы не оставляемъ своимъ вниманіемъ школу св. Анны, учрежденную въ Іерусалимѣ для образованія клира католиковъ Мельхитовъ.

Затёмъ мы готовы умножить число сирійскихъ учениковъ "Урбанской пропагандистской школы" и возстановить по прежнему греческую школу св. Аванасія, согласно волѣ ея основателя славнаго Григорія XIII, потому что изъ нея, какъ извѣстно, вышли славные мужи, пріобрѣтшіе себѣ громкую извѣстность.

Также мы весьма желаемъ исполнить нѣсколько подобныхъ дѣяній, особенно послѣ того, какъ мы, по внушенію Божію, окончили съ давняго времени волновавшее наше сердце предпріятіе: приглашеніе особой энцикликой государей и народовъ всего христіанскаго міра къ счастливому соединенію Божественной вѣры.



### отдълъ церковный

Поэтому мы старались прежде всего призвать и убѣдить тѣхъ изъ восточныхъ христіанскихъ народовъ, которые, къ сожалѣнію, доселѣ стоятъ разъединенными съ истинной церковью, выказавъ имъ наше любвеобильное, апостольское и отеческое расположеніе.

Намъ весьма пріятно видѣть, что наши надежды день-отодня увеличиваются, мы же, съ своей стороны, намѣрены посвятить всѣ свои силы этому спасительному дѣлу и употребить все возможное, съ одной стороны, для уничтоженія причннъ разлада и недоразумѣній, съ другой, для снисканія лучшихъ средствъ къ достиженію примиренія. При этомъ считаемъ весьма важнымъ заботиться и дѣйствовать для сохраненія существующихъ въ восточныхъ церквахъ особыхъ обрядовъ, какъ мы постоянно поступали и въ прежнее время.

Съ этою цѣлію мы считали обязательнымъ въ недавно учрежденныхъ для юношей—клириковъ изъ этихъ общинъ школахъ и теперь считаемъ обязательнымъ въ школахъ, впредь учреждаемыхъ, строгое соблюденіе присущихъ каждому народу особыхъ обрядовъ и наблюденіе за тѣмъ, чтобы учащіеся въ этихъ школахъ изучали и примѣняли ихъ на дѣлѣ.

И дъйствительно, соблюденіе восточныхъ обрядовъ гораздо важнѣе, чъмъ можно себъ представить, потому что священная древность, которая облекаетъ ихъ, придаетъ всей церкви великую славу и утверждаетъ единеніе католической Божественной въры.

Разнообразіе восточныхъ обрядовъ еще свидѣтельствуетъ и объ ихъ апостольскомъ происхожденіи и ясно доказываетъ ихъ тѣсную связь съ Римомъ отъ начала христіанства. И почти нѣтъ такого свидѣтельства, которое бы доказало болѣе чудеснымъ образомъ всеобщность церкви Божіей, чѣмъ та особенная честь, происходящая отъ разнообразія степеней и языковъ, священныхъ какъ своею древностію, такъ и употребленіемъ, которымъ почтили ихъ Апостолы и Отцы. Эта честь отчасти подобна той чести, которая была воздана Господу Іисусу Христу, Божественному Главѣ церкви, когда при Его рожденіи пришли волхвы изъ разныхъ странъ Востока, чтобы поклониться Ему (Ме. 2, 1—2).

Что же можно замѣтить здѣсь,---это то, что, хотя святые

обряды сами по себѣ не были установлены для подтвержденія истинности католическаго ученія, однако достаточно ясно они доказывають и объясняють ее. Истинная церковь Христова какъ весьма заботится о сохраненіи всего, имѣющаго Божественное происхожденіе и поэтому не подлежащаго никакому измѣненію, такъ иногда и снисходительно относится къ тѣмъ измѣненіямъ, которыя происходятъ въ ея внѣшнемъ устройствѣ, въ особенности, если эти измѣненія согласны съ досточтимой древностью.

Этимъ то церковь и доказываетъ силу той жизни, которая никогда не старъетъ и облекаетъ себя въ то позлащенное одъяніе, которое, по словамъ Отцевъ Церкви, подразумъвалъ псалмопъвецъ Давидъ, говоря: "предста царица одесную тебъ, въ ризахъ позлащенныхъ, одъянна преукрашенна".

Такъ какъ разнообразіе литургіи и восточныхъ обрядовъ имъетъ то преимущество, что придаетъ Церкви великую славу и многія блага, то мы считаемъ нашимъ священнымъ долгомъ слъдить за тъмъ, чтобы не было никакого препятствія къ отправленію восточными общинами своихъ обрядовъ и никакого поползновенія со стороны служителей Евангелія, которыхъ любовь Христова направляетъ съ Запада на Востокъ.

Поэтому повелѣваемъ придерживаться тѣхъ постановленій, которыя издалъ нашъ приснопамятный предшествевникъ Бенедиктъ XIV въ своей буллѣ, начатой "De mandatam", обнародованной въ видѣ посланія отъ 24 декабря 1743 года и отправленной Антіохійскому патріарху католиковъ—Мельхитовѣ и всѣмъ остальнымъ подвѣдомственнымъ ему епископамъ. Но съ тѣхъ поръ прошло много времени, въ продолженіе котораго измѣнилось положеніе въ тѣхъ странахъ и умножилось число латинскихъ миссіонеровъ и школъ, что̀ не могло ускользнуть отъ вниманія апостольскаго престола, и въ эти послѣдніе годы было не мало случаевъ, посредствомъ которыхъ мы узнали важность сего положенія, которую подтвердили наши братья—восточные патріархи своими неоднократными просьбами по этому дѣлу.

Но для того, чтобы получить полное понятіе о настоящемъ положеніи дёль и принять необходимыя къ этому мёры, мы въ послёднее время нашли полезнымъ призвать въ Римъ выше-

Digitized by Google

### отдель церковный

упомянутыхъ патріарховъ для совмёстнаго съ ними совѣщанія. Мы нѣсколько разъ собирали ихъ для обмёна мнёній въ нашемъ присутствіи, присоединивъ къ числу ихъ нёкоторыхъ изъ нашихъ возлюбленныхъ сыновъ----кардиналовъ Св. Римской Церкви.

Послѣ тщательнаго разсмотрѣнія приготовленныхъ вопросовъ в обсужденія ихъ въ засѣданіяхъ собора, мы рѣшились разъяснить иѣкоторые пункты посланія папы Бенедикта XIV, а другіе—расширить, согласно новому положенію этихъ общинъ. Поэтому мы постановили, какъ принципъ, слѣдующее: латинскіе священники посылаются апостольскимъ престоломъ въ тѣ страны (на Востокъ) для того, чтобы они были по отношенію къ мѣстнымъ патріархамъ и епископамъ лишь помощниками. Поэтому они должны избѣгать злоупотребленія дарованной имъ властью въ ущербъ вліянію вышеупомянутыхъ патріарховъ и епископовъ и не уменьшать числа подчиненныхъ имъ (патріархамъ) вѣрующихъ. Изъ этого явствуютъ тѣ правила, которыя опредѣляютъ обязанности латинскихъ священниковъ по отношенію къ восточнымъ патріархамъ и епископамъ.

Итакъ, по волѣ Божіей мы сочли нужнымъ объявить и подтвердить слѣдующія постановленія, которыя и подтверждаемъ, опираясь на нашу апостольскую власть, и во всеуслышаніе объявляемъ, что мы нынѣ желаемъ и повелѣваемъ, чтобы постановленія, изданныя папой Бенедиктомъ XIV для католиковъ Мельхитовъ, распространились на всѣхъ восточныхъ христіанъ, къ какому-бы обряду они не принадлежали:

1) Всякій латинскій миссіонеръ, будь онъ простой монахъ нли священникъ, содъйствующій своимъ совътомъ или помощью переходу кого-либо изъ восточныхъ христіанъ въ латинскій обрядъ, за этотъ поступокъ не только подвергается запрету совершать богослуженіе и всъмъ прочимъ наказаніямъ, о которыхъ упоминается въ буллъ "De mandatam", но и лишается сана. Въ подтвержденіе-же этого постановленія повелъваемъ, чтобы оно было прочитано въ каждой латинской церкви въ переводъ на мъстный азыкъ.

2) Такъ какъ восточные патріархи не всегда находять священниковъ, принадлежащихъ къ ихъ обрядамъ, которымъ можно бы было поручить духовное попеченіе о сынахъ ихъ общинъ, то они должны поручить эту заботу священнику, который хотя-

бы и принадлежалъ къ другому обряду, однако обязанъ употребить въ Евхаристіи тѣ самые виды (опрѣсноки или квасный хлёбъ), которые въ обычаё у данной общины, --- и эту заботу предпочитается поручить священнику, принадлежащему къ восточному обряду. Католикамъ же какъ латинскаго, такъ и восточнаго обряда позволяется пріобщаться по другому обряду не только въ тёхъ мёстахъ, гдё нётъ священника или храма. своего собственнаго обряда, какъ объ этоиъ постановила "Конгрегація распространенія вёры" отъ 18 августа 1893 года, но и въ каждомъ мѣстѣ, гдѣ они не могутъ ходить въ свой храмъ, по причинѣ отдаленности его мѣстонахожденія. Право рѣшенія въ такихъ случахъ предоставляется митрополиту. При этомъ надо замѣтить, что если кто пріобщается св. Таинъ, хотя-бы въ продолжение долгаго времени, подъ другимъ видомъ, чѣмъ принято въ его церкви, то по этой причинѣ онъ не долженъ считаться измённикомъ своему обряду, но долженъ оставаться въ подчинении своему священнику.

3) Если у какого-нибудь изъ латинскихъ монашескихъ орденовъ, занимающихся на Востокъ воспитаніемъ юношества, есть школа, въ которой находится большое количество учениковъ восточнаго обряда, то этотъ орденъ, по предварительному сношенію съ мёстнымъ патріархомъ, долженъ назначить для нихъ при этой школѣ свящевника того же обряда, чтобы упомянутые ученики могли присутствовать на литургіи при св. причастіи и слушать объясненіе катехизиса и ихъ обрядовъ на своемъ языкъ; если-же такого священника нътъ, то, по крайней мѣрѣ, надо приглашать его для вышеупомянутой цѣли во всѣ воскресные и праздничные дни. Поэтому упраздняемъ всѣ дарованныя выше упомянутымъ монашескимъ орденамъ привиллегіи, особенно тѣ изъ нихъ, которыми ученики восточнаго обряда обязывались во все время своего пребыванія въ этихъ школахъ слёдовать латинскому обряду. Что же касается постовъ, то предоставляется справедливости и усмотренію начальниковъ школъ. Также должно заботиться о приходящихъ ученикахъ, чтобы они ходили въ свои приходы, если начальство найдетъ неудобнымъ, чтобы они присутствовали на богослужении въ церкви школы.

4) Вышеупомянутое постановление относительно мужскихъ

цоляно по возможности соблюдаться и въ женскихъ школахъ, находящихся подъ вёдомствомъ монахинь (западныхъ). Если-же состоятельства потребуютъ какого-либо измѣненія этого поставовленія, то оно можетъ быть позволено лишь послѣ предварительнаго согласія со стороны мѣстнаго патріарха и дозволевія апостольскаго престола.

5) Впредь запрещается монахамъ и монахинямъ латинскимъ учреждать новыя школы для образованія юношества или монастыра безъ предварительнаго дозволенія апостольскаго престола.

6) Не дозволяется священникамъ, будь они латинскаго или восточнаго обряда, ни въ своихъ собственныхъ церквахъ, ни въ церквахъ другого обряда разрѣшатъ ни одного изъ тѣхъ копросовъ, которые подлежатъ разсмотрѣнію епископа, кромѣ тѣхъ случаевъ, когда самъ епископъ уполномачиваетъ ихъ на это. Поэтому мы упраздняемъ всѣ дѣйствующія до сихъ поръ привиллегіи.

7) Всѣ восточные христіане, которые, хотя-бы по разрѣшевію римскаго первосвященника, уже приняли латинскій обрядъ, испросивъ позволеніе апостольскаго престола, могутъ возвратиться къ своимъ прежнимъ обрядамъ.

8) Женщина латинскаго обряда, которая пожелаеть выйти змужъ за мужчину восточнаго обряда, а также женщина восточнаго обряда, желающая сочетаться бракомъ съ мужчиной затинскаго обряда, свободна послёдовать обрядамъ своего мужа или до вступленія въ бракъ, или послё. Въ случаё развода съ чужемъ, она можетъ возвратиться къ своимъ прежнимъ обрядамъ.

9) Всякій восточный христіанинъ, проживающій внѣ предѣловъ своего патріархата, долженъ быть подъ вѣдомствомъ латвнскаго духовенства, во вмѣстѣ съ тѣмъ считаться послѣдователемъ своего обряда, такъ чтобы въ случаѣ возвращенія его въ епархію своего патріарха, даже послѣ долговременнаго отсутствія, онъ былъ подчиненъ власти послѣдняго.

10) Никакому обществу латинскихъ монаховъ и монахинь не дозволяется принимать въ свои члены кого-либо изъ восточныхъ, не имѣющаго на это письменнаго разрѣшенія со стороны епископа.

11) Въ случаѣ, если цѣлая община, семейство или даже одно лицо изъ некатоликовъ пожелаютъ вступить въ единеніе съ католической церковью подъ непремѣннымъ условіемъ принять латинскіе обряды, то пусть они временно примугъ Эти обряды, такъ что, когда захотятъ, то могутъ снова возвратиться къ восточному католическому обряду. Если-же эти: община, семейство или лицо соединятся безъ вышеупомянута го условія и, по причинъ отсутствія восточныхъ священниковъ, подчинятся вѣдомству латинскихъ, то они обязаны возвратиться къ своему прежнему католическому обряду, какъ только будутъ имѣть восточнаго священника.

12) Всѣ брачные, церковные и другіе вопросы, которые предлагаются на разрѣшеніе апостольскому престолу, не должны быть разрѣшаемы апостольскими легатами безъ оффиціальнаго повелѣнія апостольскаго престола, во имѣютъ отдаваться на разсмотрѣніе "Конгрегаціи распространенія Св. Вѣры".

13) Мы даруемъ патріарху католиковъ Мельхитовъ власть и надъ тѣми христіанами его обряда, которые проживаютъ въ предѣлахъ всей Оттоманской Имперіи.

Кромѣ всѣхъ вышеупомянутыхъ мѣръ и постановленій, какъ мы уже сказали, насъ еще занимаетъ мысль объ учреждении въ городахъ Востока, наиболѣе удобныхъ для этой цѣли, свѣтскихъ и духовныхъ школъ и разныхъ пріютовъ, предназначаемыхъ для приготовленія изъ мёстныхъ юношей достойныхъ служителей по обрядамъ ихъ предковъ. Для достиженія этой, безспорно полезной для католической въры, цъли мы ръшились назначить большія суммы, которыя надбемся получать отъ разныхъ католическихъ благотворителей, такъ какъ извъстно, что служение мёстныхъ священниковъ, какъ болёе удобное и пріятное для христіанъ, можетъ принести наиболѣе пользы, чёмъ служеніе немёстныхъ, какъ объ этомъ подробно мы высказали въ нашемъ окружномъ посланіи, изданномъ въ прошломъ году по случаю учрежденія духовныхъ школъ въ восточной Индіи.

Безспорно, что такая постановка дѣла образованія мѣстнаго духовенства увеличитъ у восточныхъ христіанъ уваженіе къ богословскимъ наукамъ, распространитъ знаніе древнихъ и новыхъ языковъ и принесетъ обильные плоды для общаго блага. Такимъ же образомъ мы достигнемъ той желательной цѣли, что католическіе священники посредствомъ своего образованія и соотвѣтствующаго ему добраго поведенія будутъ

60

#### отдълъ церковный

вліять на соединеніе некатолическихъ христіанъ съ своею матерью—католической церковью. А если духовенство къ этому старанію прибавитъ еще твердую волю, солидарность и взаимную братскую любовь, то, по милости Божіей, непремённо возсіяетъ тотъ желанный день, когда "достигнемъ вси въ соединевіе въры и познанія Сына Божія", и такимъ образомъ исполнится слово апостола: "Все тёло составляемое и совокупляемое посредствомъ всякихъ, взаимно скрёпляющихъ связей, при дёйствіи въ свою мёру каждаго члена, получаетъ приращеніе для созиданія самаго себя въ любви" (Еф. 4, 16).

И дъйствительно, одна эта церковь можетъ назваться истинною церковью Христовою, въ которой "едино тіло и единъ духъ" (Еф. 4, 4).

Мы не сомнѣваемся, что наши уважаемые братья—патріархи, архіепископы и епископы всякаго восточнаго католическаго обряда, благодаря всѣмъ извѣстной сыновней преданности какъ апостольскому престолу, такъ и намъ самимъ и ревностному попеченію о своихъ церквахъ, съ полнымъ уваженіемъ и подчиненіемъ примутъ вообще все, что мы постановили и съ ревностью позаботятся исполнить это.

Обиліе плодовъ, ожидаемыхъ отъ нашего постановленія, зависить преимущественно отъ дѣятельности нашихъ представителей на христіанскомъ Востокѣ. Поэтому мы увѣщаемъ нашихъ апостольскихъ легатовъ почитать, какъ слѣдуетъ, обряды, переданные этимъ общинамъ предками, и уважать и заставлять другихъ уважать власть патріарховъ и въ своихъ отношеніяхъ съ этими патріархами исполнять апостольскую заповёдь, гласящую: "честію другъ друга больша творяще" (Рим. 12, 10), оказывать ревность и внимание по отношению къ епископамъ, остальному духовенству и всему народу и возбуждаться тёмъ духомъ, которымъ возбуждался Апостолъ Іоаннъ, когда отправилъ свой Апокалипсисъ семи церквамъ азійскимъ, говоря: "Благодать вамъ отъ сущаго, и иже бѣ, и грядущаго" (Апок. 1, 4), показывать себя во всемъ достойными представителями нашими и стараться объ укрѣпленіи связи святаго единенія между восточными церквами и римскою, которая есть центръ этого единенія и любви.

Всѣ латинскіе священники, радѣющіе на Востокѣ о вѣчномъ спасеніи душъ, да вдохновляются этими-же чувствами

и да поступаютъ согласно съ нашими приказаніями и увѣщаніями. И нѣтъ сомнѣнія, что если они будутъ дѣйствовать съ полнымъ уваженіемъ и послушаніемъ римскому первосвященнику, то Господь Богъ вознаградитъ ихъ труды обильными плодами.

Итакъ мы желаемъ и повелѣваемъ, чтобы было строго соблюдаемо все, что мы объявили и постановили въ настоящемъ нашемъ посланіи, со стороны тѣхъ, для которыхъ оно написано. Настоящія-же наши постановленія не могутъ подлежать никакимъ спорамъ и пререканіямъ, а также никому, ни подъ какимъ видомъ, не позволяется отступать отъ ихъ исполненія. Мы желаемъ, чтобы наши повелѣнія вполнѣ исполнялись, и чтобы при исполненіи ихъ не принималось во вниманіе никакое препятствіе ни со стороны апостольскихъ правилъ, даж е объявленныхъ вселенскими или помѣстными соборами, ни со стороны уставовъ, даже имѣющихъ апостольское подтвержденіе, ни со стороны какихъ-либо другихъ противоположныхъ обычаевъ и обрядовъ.

Съ этой цёлью мы уничтожаемъ все, что противорѣчитъ нашимъ настоящимъ повелѣніямъ, а также желаемъ, чтобы всѣ экземпляры съ сего посланія, даже печатные изъ нихъ, если они имѣютъ надлежащую печать церковную, считались наравнѣ съ настоящимъ нашимъ посланіемъ.

Дано въ Римѣ изъ Ватикана въ 30 день ноября 1894 года. Божественнаго воплощенія, первосвященства же нашего въ 17-й годъ.

Папа Левъ XIII.

Всякій, незнакомый съ тонкими пріемами Римской куріи, прочитавъ это папское посланіе, подумаетъ, пожалуй, что оно вполнѣ гарантируетъ и навсегда обезпечиваетъ цѣльность и неприкосновенность церковныхъ обрядовъ и патріаршихъ правъ соединенныхъ съ Римскою церковью разныхъ христіанскихъ общинъ отъ всякой латинизаціи или посягательства на нихъ со стороны папскихъ легатовъ и другихъ многочисленныхъ латинскихъ патеровъ и монаховъ. Но такъ-ли это на самомъ дѣлѣ? Мы не станемъ здѣсь приводить тотъ цѣлый рядъ историческихъ фактовъ, которые наглядно свидѣтельствуютъ о неосновательности и обманчивости еще болѣе торжественныхъ,

62

чѣнь настоящія, объщаній и заявленій римскихъ папь о сохраненіи и оставленіи за присоединенными съ Римскою дерковью ихъ мѣстныхъ обычаевъ, обрядовъ и даже догматовъ. Чтобы убѣдиться въ обманчивости такихъ обѣщаній Римской куріи, достаточно прочитать со вниманіемъ вышеприведенное послание папы Льва XIII, въ которомъ папа, съ одной стороны, запрещаеть своимъ легатамъ и монахамъ вмѣшиваться впредь въ церковныя дёла подчиненныхъ римскому престолу восточвыхъ христіанскихъ общинъ, а съ другой, --- позволяетъ и разоттаеть этимъ же латинскимъ легатамъ и монахамъ занинаться школьнымъ образованіемъ мфстныхъ дфтей и юношей. Всякому, кто маломальски знакомъ съ методомъ преподаванія въ латинскихъ школахъ, не трудно понять, что это запрещеніе латинскимъ монахамъ вмѣшиваться впредь въ мѣстныя церковныя дёля теряетъ всякое значение въ сравнении съ разоттениеть этимъ монахамъ заниматься школьнымъ деломъ. Кому-же не извѣстно, что всѣ, воспитывающіеся въ латинскихъ школахъ, выходятъ латинянами болбе, чёмъ сами настоящіе латиняне? Слёдовательно, какой смыслъ имбеть это послание папы, когда оно самое главное, именно-обучение и воспитание молодого поколѣнія-передаетъ въ руки латинскихъ патеровъ и монаховъ? Правда, посланіе обязываетъ этихъ латинскихъ патеровъ и монаховъ заботиться о томъ, чтобы учашiecя въ ихъ школахъ воспитывались въ томъ духѣ обрядовъ н обычаевъ, которыхъ придерживаются ихъ общины; но кто можеть ручаться за то, что латинские патеры и монахи, особенно ісзунты, будуть навсегда и неизм'внно соблюдать это постановление престарѣлаго папы Льва XIII-го? Вѣдь, всякая община, при первоначальномъ своемъ присоединении къ Римской церкви, получаеть торжественныя заявленія и письменныя объщанія со стороны римскихъ папъ, что всѣ ея обряды и обычав, и даже догматы будуть оставлены безъ всякаго изивненія, а между тёмъ безпристрастная исторія доказываетъ, что ни одна община изъ присоединенныхъ къ Римской церкви не могла сохранить своихъ обрядовъ и обычаевъ, ни даже догматовъ отъ латинскаго вліянія. Совершенно справедзиво замѣчаетъ профессоръ Петербургской Д. Академін А. П. Лопухинъ въ своемъ возражении на энциклику папы, что "исто-

рія въ этомъ отношенія (т. е. касательно неоднократныхъ торжественныхъ увѣреній римскихъ папъ о сохраненіи за всѣми присоединяющимися съ рямскою церковію общинами ихъ обычаевъ и обрядовъ) представила слишкомъ осязательныя данныя. чтобы придавать какое-либо значение подобнымъ увѣрениямъ. Постаточно вспомнить о тъхъ насиліяхъ, какими сопровождалась злополучная унія въ западной Россіи, когда самая безцеремонная, можно сказать, дерзкая латинизація старалась искоренить среди возсоединенныхъ всѣ слѣды ихъ греческаго обряда и даже русской народности. Эта латинизація продолжается и доселѣ въ западной Руси, и какъ будто въ посмѣя ніе увѣреній энциклики, іезуиты въ Галиціи дерзко вторгаются въ русскіе монастыри, эти историческія твердыни церковнонаціональнаго самосознанія русскихъ галичанъ, и дѣлаютъ изъ нихъ очаги латино-польской пропаганды. Все это, говоримъ. дблается на нашихъ глазахъ и служитъ, слъдовательно, достаточнымъ ручательствомъ за искренность увѣреній "намѣст ника всемогущаго Бога на землъ"...

Но, кромъ объщаний о сохранении мъстныхъ церковныхъ обычаевъ и обрядовъ, вышеприведенное папское посланіе обѣщаетъ еще оградить и права уніатскихъ патріарховъ и епископовъ отъ всякаго на нихъ посягательства со стороны латино-римскихъ легатовъ и нунціевъ. Но если дъйствительно папа Левъ XIII рѣшился возстановить и подтвердить попранныя его представителями на Востокъ права уніатскихъ патріарховъ и епископовъ, если папа дъйствительно считаетъ этихъ патріарховъ и епископовъ таковыми de facto, то какая цёль назначенія папою латинскихъ епископовъ и даже патріарховъ среди соединенныхъ съ Римскою церковію христіанскихъ общинъ въ Сиріи въ то время, когда каждая изъ нихъ имѣетъ своего мѣстнаго патріарха или епископа? Если назначеніе такихъ латинскихъ патріарховъ и епископовъ имбетъ целію лишь удовлетвореніе духовныхъ потребностей проживоющихъ тамъ (въ Сиріи) разныхъ иностранныхъ католиковъ, какъ-то: нѣмцевъ, французовъ, итальянцевъ и др., а не распоряжение церковными дълами уніатскихъ общинъ и умаленіе правъ и достоинствъ ихъ патріарховъ и епископовъ, то эти иностранвые католики, если не пожелають быть въ церковномъ отношении подчиненными

64

истному уніатскому духовенству (хотя такое неподчиненіе противоручить истивному смыслу соединения), могуть исполнять свои духовныя требы по латинскому обряду у патеровъ-језуитовъ, францисканцевъ, доминиканцевъ, капуциновъ и другихъ иногочисленныхъ латинскихъ монаховъ, число которыхъ въ десять разъ превосходитъ количество проживающихъ въ Сиріи вностранныхъ католиковъ. Если же монашескія правила этихъ разнообразныхъ орденовъ не позволяютъ ихъ членамъ заниматься отправлениемъ духовныхъ требъ свѣтскихъ людей, то не справедливье-ли было-бы, если бы папа посылаль для этой цёли латинскихъ священниковъ, а не латинскихъ патріарховъ и ецископовъ, изъ уваженія, по крайней мере, къ достоинству мест ныхъ патріарховъ и епископовъ и соблюденія апостольскихъ правиль и постановлений вселенскихъ соборовъ, которыми строго запрещается назначение двухъ епископовъ въ одну епархию? Какой смыслъ имфетъ, напримъръ, назначение латинскаго патріарха въ Іерусалимъ, тогда какъ тамошніе католики имѣютъ своего мѣстнаго патріарха? Мало того, какое значеніе имѣетъ существующее яко-бы единеніе между разными восточными церквами въ Сиріи и Римскою церковью, въ то время какъ каждая изъ нихъ имфетъ своего собственнаго патріарха, и каждый изъ этихъ уніатскихъ патріарховъ называетъ себя Антіохійскимъ патріархомъ? Спрашивается теперь, кого изъ этнхъ автіохійскихъ патріарховъ надо считать истиннымъ преемникомъ Апостола Петра на Антіохійской апостольской канедрь?-патріарха-ли Маронитскаго, или патріарха Мельхитскаго, или-Сирійскаго, или-Халдейскаго, или-Армянскаго, или патріарха латинскаго? Что же еще страниче въ положения этихъ уніатскихъ патріарховъ, такъ это то, что нѣкоторые изъ нихъ, какъ, напримѣръ, патріархъ Мельхитскій считаетъ себя патріархомъ не только Антіохійскимъ, но и Іерусалимскимъ и Александрійскимъ, въ противность апостольскимъ правиламъ, которыя не допускаютъ, чтобы одинъ епископъ возсѣдалъ на двухъ каоедрахъ, а тѣмъ болѣе-на трехъ апостольскихъ престолахъ. Но еще болѣе странно то, что этоть же патріархъ, возсѣдающій на трехъ Апостольскихъ престолахъ, со своими тремя престолами подчиненъ Римскому престолу! Итакъ, нътъ сомнънія, что главная цель подобныхъ папскихъ энцикликъ и посланій не соединеніе церквей или сохранение обрядовъ и догматовъ, а лишь подчинение и порабощеніе всѣхъ христіанскихъ народовъ Римскому папѣ. Для Римскихъ папъ не такъ важны обряды и даже догматы, какъ признание догмата о главенствъ папы. Достаточно, чтобы всякяя община, хотя бы совершенно еретическая, признавала главенство папы, и она будетъ считаться членомъ Римскокатолической церкви. Что это такъ на самомъ деле, достаточно указать на тѣ противорѣчія и даже еретическія ученія. которыя находятся у многихъ христіанскихъ общинъ въ Сиріи, состоящихъ однако въ уніи съ Римскою церковію. Такъ, напримѣръ, однѣ изъ нихъ (Яковиты, Армяне и Копты) держатся лжеученія объ одномі естествѣ въ Іисусѣ Христѣ; другія признаютъ два естества въ Немъ: однѣ исповѣдываютъ двѣ воли въ Іисусѣ Христѣ, а другія (Марониты) одну; однѣ держатся несторіанскаго ученія объ Іисусѣ Христѣ (халдеи), а другія опровергають его; однѣ признають прибавленіе "и отъ Сына" въ символѣ вѣры, а другія отрицаютъ его; однѣ (Армяне) допускаютъ употребление опрёсноковъ въ таинствѣ Евхаристіи, а другія-порицають его; однѣ разрѣшають бракъ священниковъ, а другія запрещаютъ его; однѣ устраиваютъ свои храмы къ востоку, а другія-къ западу или безразлично -къ сѣверу или къ югу и т. д.!... И не смотря на всѣ эти противорѣчія и въ обрядахъ и въ догматахъ, эти общины считаются членами Римской церкви за то, что онѣ признаютъ надъ собой главенство папы! Что же это, какъ не явное доказательство того, что Римскіе папы считають за ничто какъ церковные обряды, такъ и основные христіанскіе дагматы, въ сравненіи съ выдуманнымъ ими дигматомъ о папскомъ главенствѣ?!...

Итакъ, пусть Римскіе папы пишутъ и издаютъ, сколько имъ угодно, энцикликъ и посланій, но никогда они не будутъ въ состояніи подчинить черезъ это своей власти Восточную Православную Церковь. Православная Церковь была, есть и будетъ на въки единственною Каволическою, Святою и Апостольскою Церковью, которую не только папскіе замыслы, но и врата адовы не одолѣютъ.

Антіохійскій Архимандрить Рафаиль.

## ОБЪ ИЗДАНИИ ЖУРНАЛА

# ВЪРАИРАЗУМЪ въ 1899 году.

Изданіе богословоко-философскаго журнала "Вёра и Разумъ" будетъ продолжаемо въ 1899 году по прежней программё. Журналъ, какъ и прежде, будетъ состоять изъ трехъ отдёловъ: 1) Церковнаго, 2) Философскаго и 3) Листка для Харьковской епархіи.

Журналъ выходитъ отдъльными книжками ДВА РАЗА въ мъсяцъ, по девяти и более печатныхъ листовъ въ каждой книжкъ, т. е. годичное издане журнала состоитъ изъ 24 выпусковъ съ текстомъ богословско-философскаго содержания до 220 и болъе печатныхъ листовъ.

### Цѣна за годовое изданіе внутри Россіи 10 р., а за-границу 12 р. съ пересылкою.

#### Разсрочка въ уплат в денегъ не допускается.

ПОДПИСКА ПРИНИМАЕТСЯ: въ Харьковѣ: въ Редакція журнала «Въра в Разумъ» при харьковской духовной семинарів, при свъчной лавкъ харьковскаго Покровскаго монастыря, въ харьковской конторъ «Новаго Времени», во всъхъ остальныхъ книжныхъ магазинахъ г. Харькова в въ конторъ «Харьковскихъ Губернскихъ Въдомостей»; въ Москвѣ: въ конторъ Н. Печковской, Петровскія ливім, контора В. Гиляровскаго, Столъщиниковъ переулокъ, д. Корзинкина; въ Петербургѣ: въ книжномъ магазинъ г. Тузова, Садовая, домъ № 16. Въ остальныхъ городахъ Имперіи подписка на журналъ принимается во всъхъ извъстныхъ книжныхъ магазинахъ и во всѣхъ конторахъ «Новаго Времеци».

Въ Редакцін журнала «Въра и Разумъ» можно получать полные экземиляры ся изданія за прошлые 1884—1889 годы включительно по уменьшенной цёнъ, именно по 7 р. за каждый годъ; по 8 руб. за 1890—1892 г., и по 9 р. за 1893—1896 годы.

Лицамъ же, выписывающимъ журналъ за всё означенные годы, журналъ можетъ быть уступленъ за 75 р. съ пересылкою.

Кромь того вз Редакціи продаются слидующія книги:

1. "Живое Слово". Сочинение преосвящениато Амвросія. Цёна 50 к. съ перес. 2. "Древніе и современные софисты". Сочпнение Т. Ф. Брентано. Съ

французскаго перевелъ Яковъ Новицкий. Цёна 1 р. 50 к. съ пересылкою.

3. Справедливы ли обвиненія, взводимыя графомъ Львомъ Толстыпъ на православную Церковь въ его сочиненіи "Церковь и государство?" Сочиненіе А. Рождествина. Цёна 60 к. съ пересылкою.

4. Послёднее сочинение графа Л. Н. Толстого "Царствіе Вожіе внутри вась". Бритическій разборъ. Цёна съ пересылкою 60 коп.

5. "Панство, какъ причина раздѣленія Церквей, или Римъ въ своихъ сношеніяхъ съ Восточною Церковію". Докторское сочиненіе о. Владміра Гетте. Переводъ съ французскаго К. Истомина. Харьковъ. 1895. Цѣна 1 рубль гь пересылкою.

#### ---

Дозволено цензурою. Харьковъ, 15 Декабря 1898 года.

Харьковъ. Типографія Губерискаго Правленія,



•

.

-

# ВЪРА и РАЗУМЪ

## ЖУРНАЛЪ ВОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ

## 1899.

## № 2.

ЯНВАРЬ.—КНИЖКА ВТОРАЯ.

ХАРЬКОВЪ. Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., № 17. 1899.



Πίστει νοοῦμεν.

Впрою разумпваемъ.

Евр. XI. 3.

Дозволено цензуров. Харьковъ, 31 Января 1899 года. Цензоръ Протоіерей Павеля Соминев.

## СЛОВО

### ВЪ ДЕНЬ ПРЕПОДОВНАГО АНТОНІЯ ВЕЛИВАГО <sup>1</sup>).

### О значения въры и благочестия въ жизни христианина.

Душа надменная не успокоится, а праведный своею впрою живъ будетъ. (Аввак. 2, 4).

Иновърные мыслители нашего времени, "предавшіеся лжевменному знанію и чрезъ то уклонившіеся отъ въры" (1 Тим. 6, 20, 21), высказали, какъ несомнѣнное положеніе, ту мысль, что религія есть только низшая ступень знанія, и что съ развитіемъ опытныхъ, или философскихъ наукъ она станетъ совершенно излишнею и ненужною для научно-образованныхъ людей, что между религіею и наукою на высшей ступени ея развитія существуетъ будто-бы такое непримиримое противорѣчіе, что ученый человѣкъ не можетъ быть религіознымъ, а кто хочетъ остаться върнымъ своей религіи, тотъ не долженъ стремиться къ научному образованію. Это мнѣніе нѣкоторыхъ западно-европейскихъ мыслителей мало по малу проникло и въ наше общество и нашло въ немъ своихъ защитниковъ.

Неосновательность приведеннаго ученія обнаружить, впрочемъ, не трудно. Каждый серьезный и безпристрастный изслёдователь легко можетъ увидёть, что религію нельзя отожествлять съ знаніемъ, что это—двѣ совершенно различныя области въ жизни и дѣятельности человѣческаго духа; а опытъ всегда представитъ намъ в безчисленное множество доказательствъ

<sup>1</sup>) Провзнесево 17 января 1899 года въ церкви Императорскаго Харьковскаго. Увлерситета. той истины, что знаніе само по себѣ никогда не ведетъ къ безбожію, и что поэтому можно встрѣтить въ жизни очень много научно-образованныхъ людей, которымъ наука не помѣшала оставаться искренно и глубоко вѣрующими христіанами, равно какъ и наоборотъ:—среди людей легкомысленныхъ, не получившихъ серьезнаго научнаго образованія и даже совершенно невѣжественныхъ, можетъ встрѣтиться много лицъ, не только холодно, но и враждебно относящихся даже къ христіанской религіи, отъ которой человѣчество получило все то, что есть у него наилучшаго.

На церковной кассарѣ неудобно входить въ подробное опроверженіе приведеннаго мнѣнія. Это — дѣло школы и богословской науки. Здѣсь мы считаемъ достаточнымъ обратить ваше вниманіе лишь на то, какое важное значеніе въ жизни каждаго человѣка—и простого и ученаго, и образованнаго и необразованнаго—имѣютъ вообще вѣра въ бытіе живого Бога и истинно-христіанское благочестіе.

И исторія, и опыть, и здравый челов'вческій разумь ясно говорять каждому, что безъ въры въ Бога правильно жить нельзя. Мысль о Богѣ, Его бытін, промышленін, любви къ людямъ, благости, милосердіи, вездёприсутствін, всевёдёніи и всемогуществъ, есть основная или коренная мысль человъческаго духа и непоколебямая опора правственной двятельности и жизни человѣка. Только тотъ, кто лишенъ здраваго разума, кто не мыслить по законамь общечеловъческой логики, для кого дъйствіе можетъ быть безъ причины, міръ безъ Творца, законъ безъ Законодателя, — только тотъ можетъ сказать въ сердцѣ своемъ: "нѣсть Богъ". Все говоритъ намъ о томъ, что мысль о Богѣ присуща самой духовной природѣ нашей, что она вложена въ нашу душу Самимъ Творцомъ и что она составляетъ ея насущную потребность, заставляющую насъ искать своего Бога, любить Его, служить Ему, стремиться къ неразрывному возсоединению съ Нимъ. "Боже мой!" взываетъ Давидъ отъ лица всего рода человъческаго. "Ты-Богъ мой, Тебя отъ ранней зари ищу я; Тебя жаждеть душа моя, по Тебъ томится плоть моя" (Пс. 62, 2). Ту же мысль о нашей насущной потребности искать Бога и служить Ему высказывали не редко даже

68

в взыческіе мыслители. Исторія также свидътельствуеть, что никогда не было народа, не вѣровавшаго въ бытіе живого. личнаго Бога: а это ясно говорить о томъ, что мысль о Богѣ есть инсль существенно необходвмая для человѣческаго духа. Пересиотрите всё ученія даже древне-языческихъ философовъ и вы увилите. что въ каждомъ изъ нихъ самую существенную часть занямаетъ изложение того или другого учения о Богѣ и Его свойствахъ. Очевидно, что нашъ разсудокъ нуждается въ мысли о Богъ для уясненія смысла міровой жизни и для составленія такого или иного міровоззрівнія. Впрочемъ, не одинъ умъ, но и совесть, какъ стражъ правственнаго закона, и чувство, облагорожнвающее нашу душу, также постоянно возбуждають въ насъ мысль о Богь, заставляя говорить вмъстъ съ апостоломъ Павломъ: "Въ Немъ мы живемъ, движемся и существуемъ". Не зристіане только, но и языческіе мыслители утверждали, что саная нрасстоенная природа наша застабляетъ насъ прославлять Бога, ноо Онъ близокъ къ каждому изъ насъ и находится сь нами во внутреннемъ духовномъ союзѣ. "Не ищи своего Бога габ-либо вдали оть себя, говориль одинъ мыслитель древнеязыческаго міра (Сенека): "Онъ близь тебя, Онъ съ тобою, Онъ въ тебъ. Онъ охраняетъ въ насъ все доброе и наблюдаетъ за встить дурнымъ. Когда мы повинуемся Ему, Онъ управляетъ нами. Безъ Бога никто не можетъ стать добродътельнымъ. Онъ даеть совъты возвышенные и прямодушные. Во встхъ доброавтельныхъ людяхъ обитаетъ Богъ". Таковъ голосъ совъсти; но и сердце наше съ его влечениемъ къ прекрасному и возвышевному не можетъ оставаться равводушнымъ къмысли о Богѣ, когда ны разсиатриваемъ красоту и целесообразное устройство окружающаго насъ міра. Оно именно заставляетъ насъ сказаль витесть съ Псалмопевцемъ: "Небеса поведуютъ славу Божію. Вся премудростію сотворилъ еси"!

По истинѣ, блаженны тѣ люди (Іоан. 20, 29), въ которыхъ въра въ Бога, — эта божественная искра, начинающая мерцать въ нашей душѣ вмѣстѣ съ пробужденіемъ нашего самосознанія, уже съ дѣтства воспламенена вѣрующею и любящею матерью, утверждена и усилена правильнымъ воспитаніемъ въ школѣ, а въ зрѣломъ возрастѣ является живою, сознательною. непрерывно дѣйствующею руководительною силою ихъ ума, сердца и воли.

Не радушно встрѣчаетъ человѣка суровая жизнь этого грѣшнаго міра. Онъ думаетъ найти въ ней счастіе, радости, удовольствія, друзей, а въ дъйствительности находитъ больше горя, скорбей, трудовъ, непріятностей, болівзней, враговъ и неаоброжелателей. Его первоначальныя свътлыя юношескія надежды и ожиданія часто оказываются обманчивыми, разбиваются о трудности буденчной жизни и нерёдко оканчиваются разочарованіемъ, близко граничащимъ съ отчаяніямъ. И жалокъ тотъ, кому приходится вступить въ борьбу со скорбями и трудностями жизни безъ живой въры въ Бога-Промыслителя, кто не можетъ сказать подобно Давиду: "Господь-твердыня моя и прибъжище мое, Избавитель мой. Богъ мой, --- скала моя; на Него я уповаю; Онъ-щитъ мой, рогъ спасенія моего и убъжище мое. Призову достопоклоняемаго Господа и отъ враговъ моихъ спасусъ" (Пс. 17, 3. 4). И не върующій ищеть для себя опоры въ борьбѣ съ жизнію, --- но гдѣ онъ найдетъ ес? Люди такъ измёнчивы, такъ коварны, такъ часто изъ друзей становятся врагами, что надбяться на нихъ было бы легкомысленно (Пс. 145, 3); при томъ же часто оказываются безсильными даже и лучшіе изъ нихъ. Матеріальное обезпеченіе и внѣшнее положеніе въ общественной жизни-случайны и недостаточны для того, чтобы быть средствами къ достиженію полной побёды надъ скорбями, постигающими человёка въ этой жизни. Остается наука, образование, знание. Это средство дъйствительно какъ будто болѣе надежное и болѣе постоянное. Наука сообщаетъ человѣку знанія, которыя облегчаютъ ему борьбу со зломъ, господствующимъ въ мірѣ. Но кого наука сама по себъ сдълала счастливымъ въ этой жизня? И не говоритъ ли намъ даже противнаго ежедневный опытъ? Не чаще ли, чъмъ люди простые и необразованные, оказываются несчастными, разочарованными жизнію и съ разбитыми надеждами именно люди ученые и научно-образованные, лучше другихъ понимающіе и трудности жизни и безсиліе человѣка въ борьбѣ съ ними? Гдѣ больше отчаянія, ропота, разочарованій и даже самоубійствъ-среди простыхъ людей или

образованныхъ, но утратившихъ въру въ живого Бога? "Кто **умножаеть** позванія, говорить ветхозавѣтный мудрець (Экка. I, 18), тотъ умножаетъ скорбь". И действительно, знаніе само по себѣ, безъ вѣры въ Бога и христіанскаго благочестія, не приносить человѣку никакой пользы въ его стремленіи къ блаженству; оно не сдѣлаеть его счастливымь; оно не дасть ему того душевнаго спокойствія, какое доставляють в'брующему христіанину его въра въ Бога и его благочестіе. Непререкаемую астину возвёщаеть намъ св. Апостолъ Павелъ, говоря (1 Кор. 13, 2): "Если я знаю всё тайны и имбю всякое познаніе, а не имбю любви,-то я-ничто". Само по себѣ, безъ нстинно-христіанскаго благочестія, "знаніе умножаєть только скорбь", ибо оно наиболее способно возбуждать въ человеке ть страсти, которыя повергають его въ несчастие - самолюбие, гордость, тщеславіе и любостяжаніе. Какъ часто, по свидьтельству житейскаго опыта, люди даровитые и ученые, но чуждые христіанской любви, смиренія и благочестія, сами себѣ причинаютъ скорби, не находя средствъ для примиренія съ жизнію: имъ все кажется, что ихъ недостаточно ценять, что имъ даютъ должности не по ихъ познаніямъ и дарованіямъ, что ихъ мало обезпечиваютъ содержаніемъ, что имъ предпочитають людей менье ученыхъ и менье даровитыхъ, что съ нии вообще поступають крайне неспраредливо и незаконно. О такихъ людяхъ ап. Іуда (І, 8. 16) говоритъ: "Это-ропотники, ничёмъ недовольные, поступающіе по своимъ похотямъ; уста ихъ произносятъ надутыя слова; они оказываютъ лицепріятіе для корысти; отвергають начальства и злословять высокія власти". (Срв. 2 Петр. 2, 10). Но посмотрите, что бываетъ съ этими самоувъренными людьми, когда въ жизни ихъ постигаеть действительно тяжкое горе. когда имъ встречаются на пути какія либо трудно преодолимыя препятствія, когда они подвергаются скорбямъ и страданіямъ! Куда дѣвается ихъ гордость и увѣренность въ себѣ и своихъ силахъ? Что дѣлается съ ихъ повидимому твердымъ и рѣшительнымъ характеромъ? Не имъя для себя нигдъ твердой опоры, они приходять въ уныніе и отчаяніе и нербдко оканчивають даже самоубійствомъ. По истинъ върно слово, сказанное ветхозавѣт-

нымъ мудрецомъ (Свр. 19, 21): "Лучше скудный знаніемъ, но богобоязненный, нежели богатый знаніемъ-и преступающій законъ".

Совершенно вную картину представляеть намъ жнянь христіанина върующаго и благочестиваго: "Безъ въры нельзя угодить Богу", говоритъ намъ Божественное Откровеніе; слёдовательно, въра есть необходимое условіе для полученія человъкомъ милости Божіей и достиженія имъ своего спасенія. Въра привлекаетъ къ человъку благодать Божію и предоставляетъ ему сверхъестественныя средства для его нравственнаго усовершенствованія. Христосъ не совершалъ чудесныхъ исцъленій тамъ, гдѣ не встрѣчалъ въры въ Него, какъ обътованнаго Мессію, и Онъ возвѣстилъ намъ ту истину, что въра, сопровождаемая добродѣтельною жизнію, спасаетъ человъка, что по върѣ сообщаются людямъ и благодатныя дарованія отъ Бога. "По върѣ вашей, будетъ вамъ!" "Въра твоя спасла тебя!"—вотъ Его собственныя слова.

Но живая и деятельная вера всегда нераздельна съ твердою, непоколебныою надеждою и безкорыстною любовію (1 Кор. 13, 13). Кто въруетъ въ бытіе личнаго и живого Бога, тотъ несомнѣнно имѣетъ и твердую надежду, тотъ убѣжденъ, что Богъ любить его болье, чёмь родной отець любить своего сына. что Онъ непрестанно промышляетъ объ немъ и ведетъ его самымъ надежнымъ путемъ къ достижению спасения и въчнаго блаженства. Вотъ гдѣ находится основание для христіанской надежды; а какъ тверда надежда, имѣющая основаніе въ Богѣ, объ этомъ свидѣтельствуетъ и псалмопѣвецъ, говоря: "Надѣющійся на Господа, какъ гора Сіонъ, не подвигнется: пребываетъ во-вѣкъ" (Пс. 124, 1). Человѣку вѣрующему посылаются въ жизни испытанія болѣе тяжкія, чѣмъ обыкновеннымъ людямъ. Вспомните отца върующихъ-Авраама. Какому тяжкому испытанію была подвергнута его вера, когда ему было повелѣно принести въ жертву, т. е., заклать своими собственными руками, своего единственнаго, любимаго сыва, съ которымъ у него были связаны его лучшія надежды, его чаянія и сообщенныя ему божественныя обътованія о Мессін, спасении, блаженствѣ всего человѣческаго рода! Вспомните и ть ужасныя испытанія, какія были ниспосланы на многостраильнаго Іова! И, однако-же, съ какимъ удивительнымъ мужествомъ. Съ какимъ душевнымъ спокойствіемъ. съ какою тверцостно эти ветхозавѣтные праведники переносили свои скорби! Но не двумя только этими примфрами ограничивается ветхозавѣтная исторія въ указаніи на то мужество, какое сообщаеть благочестивымъ людямъ живая въра въ бытіе Божіе. Скажемъ словами св. апостола Павла (Евр. гл. 11), что намъ не костало бы и времени, если бы мы решились подробно повествовать о встахъ ттахъ подвижникахъ Божіихъ, "которые втою побіждали царства, творили правду, получали обътованія, заграждали уста львовъ, угашали силу огня, избъгали острія меча, укрѣплялись отъ немощи, были крѣпки на войнѣ, прогоняли полки чужихъ, испытали поруганія и побои, а также узы в темницу, быле побиваемы камнями, перепиливаемы, подвергаемы пыткѣ, умирали отъ меча, скигались въ милотяхъ и козыхъ кожахъ, терпя недостатки, скорби, озлобленія, скитались по пустынямъ и горамъ, по пещерамъ и ущельямъ земли", а между тёмъ это были тё лица, исполненныя вёры и благочестія, "которыхъ весь міръ не былъ достоинъ". Новозавѣтная исторія и исторія христіанской церкви также указывають намь необозримый сонмъ угодниковъ Божінхъ-апостоловъ, мучениковъ, преподобныхъ,---которые сямою своею жизнію и своею смертію засвидѣтельствовали предъ всѣмъ міромъ, что вѣра въ Бога и христіанское благочестіе составляють единственно надежную и твердую опору для борьбы человѣка съ трудностями жизви и для мужественнаго перенесенія постигающихъ его скорбей и страданій.

Копечно, горе вездѣ горе; страданія и скорби не легки и для человѣка вѣрующаго. Становясь предъ ними и сознавая ихъ тагость, и вѣрующій, по примѣру Христа, молитъ небеснаго Отца: "Отче мой! если возможно да минуетъ меня чаша сія!" (Матө. 26, 39). Но вѣрующій не малодушествуетъ и въ этомъ случаѣ, напротивъ онъ добровольно предаетъ себя волѣ Божіей, говоря какъ бы вмѣстѣ съ Спасителемъ (ст. 42): Отче мой! Если не можетъ чаша сія миновать меня, чтобы мнѣ не пить ея, да будетъ воля Твоя!" Вѣрующій злостраждетъ, т. е., вереноситъ страданія, —но злостраждетъ, какъ добрый воинъ

Христовъ (2 Тим. 2, 3). Ему понятенъ смыслъ этой жизни. Онъ знаеть, что ему принадлежить вѣчное будущее; онъ знаетъ, что настоящая жизнь есть время подвиговъ, подготовляющихъ человъка для въчности, а истинные подвиги не легки, они требуютъ жертвъ; онъ зваетъ, что въ этой жизни каждому человѣку надлежитъ нести крестъ возложенный на него Провиденіемь: для однихъ такой кресть заключается въ злосчастной жизни семейной, въ безчадія или сиротствѣ, для другихъ -въ бѣдности или неизлѣчимыхъ болѣзняхъ, для третьихъвъ неудачахъ на государственной или общественной службъ, для четвертыхъ-въ клеветв и злорадствь завистниковъ и т. п. Верующій христіанинъ знастъ, что всё эти и иныя испытанія попускаются Богомъ не иначе, какъ для его блага, для его нравственнаго усовершенствованія. "Золото, говоритъ ветхозавѣтный мудрецъ (Сир. 2, 5), испытывается въ огнѣ, а люди угодные Богу, въ горнилѣ уничиженія". Вотъ почему благочестивый христіанинъ и принимаетъ безропотно свой крестъ, чтобы нести его по стопамъ Спасителя. Онъ увѣренъ непоколебимо, что, любя его и промышляя о немъ, Богъ не пошлетъ ему испытаній сверхи силь, но при искушеніи дасть и средства перенести его (1 Кор. 10, 13). Вотъ почему люди вѣрующіе и благочестивые такъ повидимому легко, мужественно и безропотно переносять въ жизни тв тяжелыя испытанія и скорби, которыя людей невърующихъ повергаютъ въ отчаяние и уныніе. Самою жизнію своею они оправдывають слова богодухновеннаго Псалмоп'явца: "Много скорбей у праведнаго, и отъ всёхъ ихъ избавитъ его Господь" (Пс. 33, 20).

Вѣра въ Бога неизмѣнно соединяется съ христіанскою любовію. Кто вѣруетъ въ Бога, тотъ не можетъ не исполнять его заповѣдей; а въ основаніи всѣхъ заповѣдей Божіихъ лежитъ ученіе о любви. И въ этомъ-то соединеніи вѣры въ Бога съ христіанскою любовію заключается та чудная сила, которая уже здѣсь, на землѣ, устрояетъ для человѣка возможное счастіе, если подъ счастіемъ разумѣть внутреннее довольство и душевное спокойствіе человѣка. Опытъ жизни ясно говоритъ намъ о томъ, что и на землѣ, хотя въ нѣкоторой степени, человѣкъ могъ бы быть счастливымъ, если бы онъ самъ не

причиняль себѣ горя и скорбей. Непримиримый врагь нашего счастія это-нашь эгонямь или наше собственное самолюбіе, такъ какъ именно эгоизмъ порождаетъ въ насъ всѣ тѣ страсти, которыя нарушають наше спокойствіе, мучать и терзають на**му душу и причиняють намь множество скорбей.** Когда любостяжательный человѣкъ, вслёдствіе неумѣлаго веденія своихъ гыз или невыгодно для него сложившихся обстоятельствь, теряеть свое состояние или даже только несеть большие убытки, -- посмотрите на него, какъ онъ бываетъ тогда жалокъ, малодушенъ и несчастенъ! И мало ли было случаевъ, когда потеря нущества повергала малодушныхъ въ отчаяние и доводила до самоубійства! Посмотрите, какъ мучится гордый, когда ему покажется, что кто либо оскорбилъ его достоинство: страсть ищенія охватываеть его душу и онь не находить покоя, пока не причинить зда своему мнимому или дъйствительному врагу. Не менте скорбей испытываеть человъкъ тщеславный или властолюбивый.

Ничего подобнаго не знаетъ благочестивый христіанинъ, върующій въ бытіе живого и личнаго Бога. Христіанство проповедуетъ любовь, т. е., начало жизни и деятельности, совершевно противоположное эгоизму и себялюбію. Оно учитъ васъ, что въ своемъ поведении мы должны руководствоваться не своекорыстными и эгоистическими побужденіями, а благомъ в счастіемъ ближнихъ. Оно требуетъ отъ насъ жертвъ въ пользу другихъ. И нельзя быть истиннымъ христіаниномъ, не усвоивъ этого ученія о любви и не уничтоживъ въ себь эгоизма и всёхъ происходящихъ отъ него страстей. А каковы лыствія христіанской любви? Воть какъ отвѣчаеть на этотъ вопросъ св. Апостолъ Павелъ: "любовь долготерпитъ, милосердствуетъ, любовь не завидуетъ, любовь не превозносится, не гордится, не безчинствуетъ, не ищетъ своего, не раздражается, не мыслить зла, не радуется неправдѣ, а сорадуется истинъ; все покрываетъ, всему въритъ, всего надъется, все переносить. Любовь никогда не перестаетъ" (1 Кор. 13, 4-8). Ясно, что кто усвоилъ начало христіанской любви и обратилъ его въ основное побуждение для своей диятельности и своей жизни, у того въ душѣ уже не осталось мѣста для эгоизма

и всёхъ тёхъ страстей, которыя лишаютъ нашу душу спокойствія и внутренняго мира, причиняють намъ скорби и такимъ образомъ дѣлаютъ насъ по истине несчастными. Когда такой человъкъ теряетъ свое имущество, къ которому онъ не питалъ пристрастія, онъ не будетъ малодушествовать, не будетъ ни на кого роптять и никогда не дойдеть до отчаянія; онъ скажетъ только вмёстё съ праведнымъ и многострадальнымъ Іовомъ: "Господь далъ, Господь и взялъ; какъ угодно было Господу, такъ и сдѣлалось; да будетъ имя Господне благословенно!" (Іов. 1, 21). Если его будуть обходить повышениемъ по службъ и наградами; если ему суждено будеть трудиться гдъ либо въ глуши, на невидной должности, если, такъ сказать. затруть и забудуть его люди, --- онъ также не будета роптать и не будетъ пи кого заискивать, но вездѣ будетъ трудиться съ одинаковымъ усердіемъ и добросовѣстностію, зная, что его не забудеть Богъ, и в'труя, что кто доволенъ малымъ, того Господь поставитъ надъ многими, что послѣдніе будутъ первыми и что нѣтъ выше награды, какъ та, которая обѣщана христіанамъ на небесахъ и которую каждый честный труженикъ уже предвкушаетъ здъсь, на землъ, въ сознании исполненнаго долга.

Люди много говорять, а еще болье мечтають о семейномъ счастіи. Но отчего эти мечты не всегда осуществляются? Отчего мы видимъ такъ много несчастныхъ браковъ и отчего многіе въ наше время такъ усиленно хлопочуть объ облегченіи расторженія брачной жизни? Причина одна: недостатокъ христіанскаго благочестія и разнузданность эгоистическихъ страстей. Семейное счастіе возможно, но—только тамъ, гдѣ супруги соединены между собою не плотскою, а христіанскою любовію. Чувственная любовь непродолжительна и случайна; христіанская "никогда не перестаетъ"; но что особенно важно для семейной жизни, такъ это то, что христіанская любовь, какъ учитъ Апостолъ, не допускаетъ раздраженія, гордости, осужденія, упрековъ, покрываетъ недостатки другихъ, вноситъ съ собою въ семью снисходительность, миръ и всепрощеніе; поэтому только въ христіанской семьѣ нѣтъ мѣста ссорамъ и

76

только христіанскую семью можно называть съ Апостоломъ "домашнею церковію".

Послё сказаннаго не трудно понять, какое важное значеніе нитеть христіанское благочестіе и для жизни цёлыхъ народовъ. Многіе мыслители думали даже (хотя и несправедливо), будто бы и самая религія измышлена законодателями и народоправителями ради благосостоянія государствъ. Столь необходимымъ они признавали благочестіе для народной жизни. И дъйствительно, счастливая будущность можетъ принадлежать голько тому государству, въ которомъ заботятся о религіозномъ воснитаніи юношества и благочестіи; ибо только люди, имѣющіе страхъ Божій, могутъ добросовѣстно относиться къ исполненію своихъ обязанностей, руководствуясь въ своей дѣятельности не своекорыстными побужденіями и страстями, а любовію къ ближнимъ и желаніемъ посвятить свои силы на служеніе общему благу и общей пользѣ.

Наглядный примфръ того, какъ вфра въ Бога, соединенная съ христіанскою надеждою и любовію, облегчаетъ борьбу съ трудностями жизни и доставляетъ начало блаженства человъку уже здъсь, на землъ, намъ представляетъ воспоминаемый вынѣ угодникъ Божій-преподобный Антоній Великій. Жизнеописатель его, св. Аванасій Александрійскій, говорить объ немъ: "Отъ душевной радости, всегда весело было и лицо его, и по движеніямъ телеснымъ можно было ощущать и уразумёвать спокойствіе души его. При душевномъ спокойствіи, онъ никогда не возмущался, и, при радостномъ состоянии духа, никогда не бывалъ мраченъ. Онъ былъ терпѣливаго нрава и никогда не приходилъ въ раздражение. Имъя смиреномудренное сердце, онъ былъ весьма чуденъ по въръ и благочестивъ. Тело его не утучнёло отъ недостатка движенія, не изсохло отъ постовъ. Въ душѣ его была чистота нрава: никогда онъ не быль подавляемъ скорбію, никогда онъ не приходиль въ восхищение отъ удовольствия, не придавался ни смеху, ни груств; не смущался, видя толпу людей, не радовался, когда его похваляли, но всегда обладалъ совершеннымъ спокойствіемъ духа".

Обыкновенно родители, давая образование своимъ дѣтямъ, стремятся къ тому, что-бы увидѣть ихъ впослѣдствіи знатными,

почетными и богатыми. Но они забываютъ, что всё эти такъ называемыя блага міра для людей чуждыхъ истинно-христіанскаго благочестія, могутъ быть скорёе неизсякаемымъ источникомъ скорбей и страданій, чёмъ благосостоянія и счастія. Между тёмъ и опытъ, и разумъ, и Божественное Откровеніе согласно убёждаютъ каждаго, что одно только христіанское благочестіе можетъ даровать человёку счастіе и довольство. Господь нашъ Іисусъ Христосъ поучалъ Своихъ слушателей: "Ищите прежде Царства Божія и правды Его, и это все приложится вамъ" (Мате. 6, 33). Поэтому и св. Апостолъ Павелъ'зав'ящалъ своему возлюбленному ученику Тимоесю: "Упражняй себя въ благочестіи. Благочестіе на все полезно, имѣя об'ятованіе жизни настоящей и будущей" (1 Тим. 4, 6. 7).

Профессоръ богословія, Прот. Т. Буткевичъ.



## ОТВЪТЪ СТАРОКАТОЛИЧЕСКОМУ ПРОФЕССОРУ МИШО. По вопросу о Filioque и пресуществлении.

(Продолжение \*).

Хотя идея непосредственнаго отношения Второго Лица Пресвятой Троицы къ Третьему Ея Лицу до такой степени глубоко коренилась въ сознании отцевъ и учителей церкви, что они лаже выражались такъ: "Духъ чрезз Сына соединяется съ Отцонъ", однако же, говоритъ авторъ, они съ словами: чрезъ Сына не связывали мысли о какой-нибудь причинной зависимости Духа отъ Сына по бытію. Однимъ изъ краснорѣчивѣйшихъ добазательствъ этого служитъ то, что св. Іоаннъ Дамаскинъ прямо вслѣдъ за словами: "Духъ изъ (ė́х) Отца чрезз (о̀ся) Сына исхоинтъ" замѣчаетъ, что "только Отець одина есть причина", и этимъ прямо свидѣтельствуетъ, что предлогъ: (о̀:a) чрезо нельзя принимать здёсь въ значении указателя на какую-либо причныу 1). Но идея исхожденія Духа отъ Отца чрезъ Сына, говоритъ авторъ, вызываетъ вопросъ: Отецъ есть причина Духа непосредственно (άμέσωσ) или посредственно (έμμέσωσ)? Разсмотревши некоторыя наиболее важныя, относящіяся къ поставленному вопросу, мъста изъ твореній св. Григорія Нисскаго и св. Василія Великаго, авторъ приходитъ къ слѣдующимъ выводамъ. Слова: чрезз Сына указываютъ на посредство Втораго Лица Пресвятой Троицы только въ дѣлѣ познанія

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" № 1, за 1899 г.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) А. А. Кирвевь во Второмз Отепти инв зачимз-то приводить подобное ивсто изъ твореній св. Іоанна Дамаскина, ужъ не для опроверженія-ли моего инвија сдѣдаль онь это?!?...

людьми и откровенія имъ Духа Святаго, но не содержать въ себѣ ни малѣйшаго намека на виновническое посредство Сына. въ исхождении Духа отъ Отца къ бытию. Оба отца церкви ясно свидътельствуютъ ясными своими словами, что, по ихъ ученію. Трстье Лицо Пресвятой Троицы исходить къ бытію прямо отъ Отца. Авторъ въ частности останавливается и на слёдующихъ, поставляемыхъ мнт на видъ генераломъ Кирвевымъ, словахъ св. Григорія Нисскаго: "въ Божествѣ Одно прямо отъ Перваго, а Другое чрезз то, что прямо отъ Перваго; Лухъ исходить несомнѣнво отъ Отца, ибо посредничество Сына не удаляетъ Духа отъ естественнаго отношенія къ Отпу". Но. имъя въ виду и эти слова, по преимуществу эксплуатируемыя иля своихъ цёлей приверженцами Per-Filium или Filioque. авторъ не находит въ нихъ указанія на то, что Сынъ Божій есть сопричина или соисточникъ Духа Святаго по бытію. Взявъ во внимание и контекстъ, авторъ нашелъ въ приведенныхъ словахъ св. Григорія Нисскаго указаніе на цосредничество Сына лишь съ точки зрѣнія общности субстанціи. Вообще же, по мнінію автора, этотъ св. отецъ и учитель церкви говорить о посредничествѣ Сына въ дѣлѣ ёхλаµфіс ха ехфалодо (просіяванія и обнаруженія), но не въ дёль ёхпореця (исхожденія) Его къ бытію 1).

Если же по мнѣнію самого автора, какъ видимъ, отцы и учители перкви отнюдь не указываютъ словами: чрезъ Сына на какое-либо виновническое посредничество Второго Лица Пресвятой Троицы въ исхожденіи Третьяго Ея Лица къ бытію, на какую-нибудь зависимость Духа Святаго отъ Сына Божія по бытію, то этимъ лишь снова подтверждается защищаемая мною мысль, что только Богъ Отецъ есть виновникъ бытія Духа и что ученіе о Первомъ Лицѣ Пресвятой Троицы, какъ объ единственной и всецѣлой причинѣ бытія Третьяго Ея Лица, составляетъ отнюдь не богословское мнѣніе, а чисто-догматическую истину.

Равнымъ образомъ и тотъ фактъ, что изреченіе: чрезз Сына получило санкцію на седьмомъ вселенскомъ соборѣ, говоритъ

1) Crpan. 696-702 Bb XXIV RH. Revue internationale de theologie.



въ пользу этой-же мысли. Вѣдь въ Посланіи Константинопольскаго патріарха Тарасія, прочитанномъ и одобренномъ на упоизнутомъ соборѣ, изреченіе: *чрезз Сына* употреблено вовсе не из показанія посредничества или виновничества Второго Лица Тронцы въ исхожденіи Третьяго Лица Ея къ бытію, а для выраженія иной мысли. Въ чемъ она состоитъ, сейчасъ увидимъ.

Озваченное Послание начинается следующими словами: "верую во единаго Бога Отца, Вседержителя, и во единаго Господа Іисуса Христа, Сына Божія и Бога нашего, рожденнаго отъ Отца безвременно и въчно, и въ Духа Святаго, Господа, Евеотворящаго, от Отца чрез Сына исходящаго, Бога истиннаго, --- въ Троицу единосущную, единочестную, единопрестольную, вѣчную, несозданную, Зиждительницу всъха твореия" 1). Вопреки митнію автора, будто туть нѣть никакой рѣчи объ отношения Лицъ Пресвятой Троицы къ міру 2), это отношеніе до извѣстной степени прямо указывается. Во-первыхъ, говорится объ Іисусь Христь, а не просто о Сынѣ Божіемъ. Слова-же: Іисуст Христост говорять объ извёстномъ отношени Его къ міру и въ особенности къ людямъ. Во-вторыхъ, Тронца именуется "Зиждительницею всёхъ твореній", а изъ этого явствуеть, что Лица Ея разсматриваются св. Тарасіемь в со стороны отношений Ихъ къ міру. Въ виду этого мы въ правь утверждать, что высказанныя въ Исповъдании Слова о Духѣ Святомъ выражаютъ въ краткой формулѣ мысль и о вѣчвонь исхождении Третьяго Лица Троицы изъ Отща къ бытию, в о посольство Его Сынома въ мірь для облагод втельствовнія тварей. Такъ утверждать побуждаюсь и следующимъ соображениемъ. Св. Тарасий, говоря о Святомъ Духѣ, не безъ собаго, очевидно, намъренія не употребилъ словъ: "безвременно и вѣчно", но поставилъ ихъ тамъ, гдѣ у него идетъ рѣчь о рождении Сына отъ Отца. Новымъ подтверждениемъ моего ивенія служить то, что въ Соборномо посланіи восточныхо артиереева, прочитанномъ-же и одобренномъ на седьмомъ вселенскомъ Соборѣ, вѣтъ словъ: "Духъ Святый чрезз Сына исходять оть Отца", но за то дважды указывается на впиность

<sup>7</sup>) Стран. 705 въ Revue.

81

<sup>1)</sup> Стран. 95 въ 7 томѣ Дияній Всел. соборова по 2 изд. Русск. переводъ.

исхожденія Третьяго Лица Пресвятой Троицы, отъ Бога Отца<sup>1</sup>). Это сдёлано, всего несомнённёе, потому, что означенное Соборное посланіе, въ противоположность Посланію св. Тарасія, имёло въ виду дёйствительно лишь исхожденіе Духа къ бытію, не касаясь отношеній Его къ міру,—Его посланничества Сыномъ Божіимъ въ міръ.

Такимъ образомъ, Посланіе св. Тарасія, выражая изрѣченіемъ: чрезъ Сына мысль не о посредничествѣ Втораго Лица Троицы въ исхожденіи Третьяго Ея Лица къ бытію, а только о посредничествѣ въ дѣлѣ отношеній Его къ міру, тѣмъ самымъ, вопреки мнѣнію автора, косвенно санкціонируетъ и ученіе объ Отцѣ, какъ единственномъ виновникѣ бытія Духа Святаго. Относя-же Словами: изъ Отща вину или причину бытія Третьяго Лица Пресвятой Троицы только къ Первому Ея Лицу, одобренное вселенскимъ Соборомъ Посланіе св. Тарарасія уже прямо санкціонируетъ указанное ученіе.

Дожно сказать вообще, что, въ какихъ бы случаяхъ ни употребляли Отцы и учители церкви изречение: чрезз Сына, они этимъ не только не подрываютъ ученіе о Богѣ Отцѣ, какъ единственнома виновникъ бытія Духа Святаго, но, напротивъ. подтверждають его. Нужно только объективно, а не тенденпіозно истолковывать и понимать тѣ мѣста, въ которыхъ встрѣчается у отцовъ и учителей церкви упомянутое изреченіе. При такомъ отношеніи къ дѣлу окажутся вполнѣ благопріятными этому ученію даже такія м'єста въ ихъ твореніяхъ, которыя, на предвзятый или на поверхностный взглядъ, какъ будто действительно содержать въ себе мысль о посредстве Сына Божія въ исхожденіи Духа Святаго къ бытію. Во время Бонской конференціи профессоръ Осининъ указывалъ, какъ на таковое, на слъдующее, напримъръ, мъсто въ твореніяхъ св. Аванасія: "какъ Сынъ говоритъ: вся елика имать Отецъ, Моя суть, такъ мы найдемъ все это существующимъ чрезз Сына и въ Духѣ"<sup>2</sup>). Деллингеръ на той-же конференціи привелъ



<sup>1)</sup> Стран. 101 и 103 въ цитов. томѣ Дюяній.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Стран. 58 въ цитов. *Протоколахя*. Замѣчательно, что генералъ Кирѣевъ принасываетъ приведенныя слова св. Аванасія Григорію Богослову (стран. 28 во Втор. отв.).

цілый рядь, отрывочно взятыхь, мість, чтобы показать, будто Духь Святый зависить отъ Сына по самому бытію Своему <sup>1</sup>). Нікоторыя изъ этихъ мість привелъ и А. А. Кирбевъ въ Второмз отопто миб, конечно, съ той-же цілію, какую нибль въ виду и Деллингеръ. Для оправданія высказаннаго выше мибнія моего выпищу и разсмотрю напечатанныя генералонь Кирбевымъ міста.

Во главѣ означенныхъ мѣстъ поставлены у него слѣдующія слова св. Василія Великаго: "не должно думать, что Духъ Святой есть отъ Бога не череза Сына; Духъ есть отъ Бога черезь Христа"<sup>2</sup>). Эти слова, взятыя отрывочно, могуть, конечно. наводить на мысль, будто св. Василій Великій допускаль содбиствіе Сына Божія Богу Отцу въ изведеніи Духа Святаго къ бытію. Между тѣмъ, св. Отецъ былъ не только далекъ отъ этой мысли, но и совершенно чуждъ ея. Имбя въ виду исхождение Духа Святаго къ бытию, онъ со всей рѣшительностью говорить, что "корень и источникъ" Третьяго, какъ в Второго Лица Пресвятой Троицы, есть Богъ Отецъ <sup>3</sup>). Имтязе целію опредёлить отношенія между Сыномъ Божіимъ в Ітаонь Святымъ, Василій Великій, кромѣ указанія на ихъ елиносущие и равенство во всемъ, вообще говоритъ только объ отвошенін ихъ, какъ Посылателя и Посылаемаго въ міръ, какъ Открывающаго міру и Открываемаго. Но и въ этомъ случаѣ св. отецъ не забываетъ указывать на зависимость Духа по бытію только отъ Отца. "У Духа, говоритъ онъ, одно свойство съ Отцомъ, потому что исходитъ отъ Отца, а другое-съ Сыномъ, потому что слышу: если кто Духа Христова не имбетъ, тотъ и не Его" 4). Здъсь ясно различаются отношенія Святаго Духа по бытію только къ Отцу отъ какого-то особаго отношенія къ Сыну Божію. Это отношеніе самъ св. отецъ опре-15ляетъ въ слъдующихъ словяхъ: "Духъ явился (пефпуе́уа) чрезъ Сына" 5). На это-то явление Духа міру при посредствъ Христа и указывается въ приведенныхъ А. А. Кирбевымъ словахъ.

- <sup>3</sup>) Col. 609 BT t. XXXI Patr. Curs. Compl.
- <sup>6</sup>) Colon 612 Bb t. XXXI Patr. Curs. Compl.
- <sup>b</sup>) Col. 733 B5 t. XXIX Patr. Curs. Compl.

<sup>1)</sup> Ibid, Стран. 17-19.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Стран. 28 во Втор. отвлик. Кстати отмѣтимъ, что А. А. Кирѣевъ свосодю передаетъ слова отцевъ и учителей церкви.

Напечатанные въ рѣчи профессора Осинина слова CB. Аванасія, неправильно приписанныя генераломъ Кирвевымъ Григорію Богослову <sup>1</sup>), могутъ, бывъ взяты сами по себъ, подавать поводъ думать даже, будто бы отчество или вообще безвиновность принадлежить и Сыну, будто бы Сынъ передаетъ это личное свойство Бога Отца и Духу Святому. Тёмъ болёе можно находить въ этихъ словахъ указаніе на посредничество Второго Лица Пресвятой Троицы въ изведении Третьяго Ея Лица къ бытію. Желающіе могуть находить такой-же смыслъ и въ слёдующихъ, приводимыхъ А. А. Киреевымъ, словахъ св. Аоанасія: "все, что есть въ Отцѣ, все это есть черезз Сына и въ Святомъ Духѣ", или "какія отношенія находимъ между Сыномъ и Отцомъ, такія же найдемъ и между Святымъ Духомъ и Сыномъ"<sup>2</sup>). Изъ послѣднихъ словъ желающій можетъ вывести и то заключеніе, будто Сынъ Божій есть даже единственный виновникъ бытія Духа Святаго. Но, само собою разумѣется, св. Аванасій ничего изъ всего этого не говоритъ.

Посяѣднія изъ приведенныхъ моимъ оппонентомъ словъ указываютъ только на единосущіе и нераздѣльность Сына Божія съ Духомъ Святымъ. Такъ какъ современные св. Асанасію еретики унажали Святаго Духа предъ Сыномъ и отчуждали Третье Лицо Пресвятой Троицы отъ Втораго Ея Лица, то и надобно было поставлять на видъ преимущественно единосущіе и нераздѣльность между Сыномъ и Духомъ, а не между Духомъ и Отцемъ. Что касается словъ: "все это есть чрезъ Сына и во Святомъ Духѣ", то и эти слова, будучи взяты въ связи съ предшествующими имъ и особенно съ послѣдующими, содержатъ въ себѣ мысль объ единосущіи и нераздѣльности Второго и Третьяго Лицъ Пресвятой Троицы<sup>3</sup>). Самый предлогъ: дса нужно бы переводить здѣсь не словомъ: чрезъ, а скорѣе всего словомъ: по, если взять въ виду и слѣдующее,



<sup>1)</sup> А. А. Кирћевъ въ своемъ Втор. ототити мић позволилъ себћ не разъ неделикатно и неосновательно попрекать противниковъ Filioque и Per-Filium за якобы раболѣпное отношеніе ихъ къ школьнымъ урокамъ и замивмое пренебреженіе къ первоисточникамъ (стран. 29 и друг.), но самъ подаетъ примѣръ дѣйствительнаго невниманія къ словамъ св. отцовъ и смѣшиванія ихъ одного съ другимъ. <sup>2</sup>) Стран. 28 во Втор. ототить.

<sup>3)</sup> Col. 625 H 628 BL t. XXVI Patrol cursus compl.

чтобы понимать правильно, почему св. Асанасій въ нѣкоторыхъ мѣстахъ своихъ твореній называетъ Сына Божія даже источникомъ и какъ бы властелиномъ Духа<sup>1</sup>). Настаивая на томъ, что Онъ исходитъ къ бытію именно отъ Отца, св. Асанасій въ то же время часто говоритъ и о томъ, что Третье Інцо Пресвятой Троицы, будучи свойственно Второму Лицу Ея, подается отъ Него ученикамъ и всѣмъ вѣрующимъ<sup>2</sup>). Такъ какъ Духъ Святый ниспосылается въ міръ или открывается міру чрезъ Сына Божія, то Асанасій и называетъ Сына источникомъ Духа въ этомъ отношеніи. По той-же причвиѣ св. отецъ называетъ Третье Лице Пресвятой Троицы Духомъ Сына<sup>3</sup>). Что это—такъ, можно видѣть и изъ подлинныхъ словъ самого св. Асанасія.

Какъ видимъ, приведенныя генераломъ Кирфевымъ слова изъ святоотеческихъ твореній, бывъ надлежаще поняты, говорять только о томъ, что Сынъ Божій является посредствующей причиною не въ исхождении Духа Святаго къ бытію, а лишь въ откровении Его міру и въ благодатной д'ялельности Его въ мірѣ. А это подтверждаетъ одну и ту-же мысль, что причиною бытія Третьяго Лица Пресвятой Троицы есть одина только Богъ Отецъ Но, возражають, въ твореніяхъ отцовъ и учителей церкви есть и такія мъста съ находящимся въ нихъ перечениемъ: чрезъ Сына, которыя напрасно было-бы истолковывать въ смыслѣ временнаго посольства Духа Сыномъ въ мірѣ. Что такого рода мѣста встрѣчаются въ писаніяхъ отцовъ и учителей церкви, это безспорно. Тѣмъ не менъе, и эти мъста въ свою очередь подтверждають, а не подвергають какому-либо сомнѣнію ученіе о Богѣ Отцѣ, какъ безусловно-единомъ виновникъ бытія Духа Святаго.

Подобно тому, какъ въ Свящ. Писаніи нѣкоторыя дѣйствія Сына Божія въ мірѣ, совершившіяся въ опредѣленное время, вногда изображаются совершившимся или совершающимися отъ вѣчности (Евр. VII, 24; Апок. XIII, 8), точно также отцы и учители церкви въ своихъ твореніяхъ иногда говорятъ о Лицахъ Пресвятой Троицы со стороны вѣчнаго отношенія Ихъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стран. 28 во *Bmop. ответте.* <sup>2</sup>) Col. 533 въ t. XXVI Patr. curs. compl.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Что св. Аванасій считаль только Отца виновникомъ Духа Святаго, на <sup>370</sup> указиваеть и Гарнакъ (стр. 292 во 2 ч. Lehrbuch der Dogmengeschichte).

къ міру. Это и понятно. Отцы и учители церкви не могли не сознавать и побуждались поставлять на видъ слѣдующее: то, что для людей, живущихъ и дъйствующихъ въ условіяхъ пространства и времени, неизбѣжно запечатлѣно характеромъ временности и пространственности, то самое для Лицъ Пресвятой Троицы, не подчиненныхъ этимъ условіямъ, должно имѣть противоположный характеръ. Останавливаясь своей мыслію на обращенной от вычности къ міру жизни и дъятельности Бога Отца, Сына и Духа Святаго, отцы и учители церкви совершенно естественно допускають и здесь посредничество Сына въ дѣлѣ вѣчнаго отношенія Духа Святаго къ міру и человѣку и потому употребляють изречение: чрезь Сына для указания на это посредничество. А если, такимъ образомъ, они говорятъ о Сынѣ, какъ о посредствующей причинѣ только въ дѣлѣ какого бы то ни было, не исключая и вѣчнаго, просіяванія, явленія. откровенія Духа Святаго міру или Его прихожденія въ міръ, то этимъ снова и снова подтверждается ученіе о Богѣ Отцѣ, какъ единственномъ или безусловномъ виновникъ бытія Духа Святаго.

Нужно, впрочемъ, замѣтить, что изреченіе: дё Үюй въ нѣкоторыхъ мѣстахъ твореній отцовъ и учителей церкви, при изображеніи ими вѣчныхъ отношеній между Лицами Пресвятой Троицы, не всегда говоритъ объ указанномъ посредничествѣ Сына, а выражаетъ собою мысль о какъ бы сопутствующемъ рожденію Сына, исхожденіи Духа къ бытію отъ Отца. Въ этомъ случаѣ предлогъ: діа́ всего правильнѣе было-бы переводить словами: съ, амъсть съ.

Напрасно утверждаетъ г. епископъ Вебергъ, будто нельзя указать ни одного мъста во всей греческой литературъ, гдъ бы дій съ родительнымъ падежомъ можно было перевести словами: съ, вмюстть съ<sup>1</sup>). Вопреки увъренію старокатолическаго ученаго мужа, даже у такихъ греческихъ писателей, какъ Еврипидъ, Фукидидъ, Діонисій Галикарнасскій, есть мъста, въ которыхъ предлогъ: дій употребленъ именно въ значеніи съ, вмюстю съ при родительномъ падежъ. Такъ, напримъръ, у Еврипида встръчаются выраженія: дій πорос έλθειν съ огнемъ и мечемъ идти или же дій оїхтоо ёхени съ состраданіемъ относиться. У Фукидида есть фраза: дія аітіят ёхени съ упрекомъ

1) Стран. 550 въ XIX кн. Revue.

отвоситься, а у Діонисія Галикарнасскаго—бій оруйо фереі» съ негодованиемъ относиться <sup>1</sup>). Отсюда видно, что встрѣчающееся у отцевъ и учителей церкви изречение: до Гюб не тольво можно, но и должно переводить словами: съ Сыномз или смясть съ Сыномъ, коль скоро общее воззрѣніе ихъ на отношеніе Сына Божія къ Духу Святому и смыслъ даннаго м'еста, взятаго въ связи съ контекстами, требуютъ таковаго перевода. Напрасно указываетъ А. А. Кирђевъ, что ни одному изъ члевовъ Бонской конференціи не приходило въ голову переводить діа подобнымъ образомъ и что слёдовательно такой переводъ незаконенъ<sup>2</sup>). Безспорно, что на Бонской конференции не поднимался вопросъ о переводѣ биà въ никоторых случаяхъ словами: сз. вмюстю сз. но это обстоятельство нисколько не говорить о незаконности означеннаго перевода. Такой переводъ нюгда можетъ быть весьма разумнымъ и прямо необходимымъ. Возьмемъ, напримъръ, слъдующія слова св. Іоанна Дамаскина: я не говорю, что Богъ не бывъ прежде Отцомъ, сталъ Отцомъ послѣ, но Онъ всегда былъ Имъ, имѣя изъ Себя Свое Слово и чрезъ Его Слово исходящаго изъ Него своего Духа" 3). Если въ приведенныхъ словахъ удержать пореводъ слова: διά словомъ: чрезт и видъть въ послъднемъ указание на содъйствие Сына Отцу въ взведении Духа къ бытію, въ такомъ случаѣ навяжень св. отцу совершенно чуждую ему мысль. Онь училь, что одина Богъ Огецъ-виновникъ Духа Святаго, что рожденіе Сына и исхожденіе по бытію Духа Святаго одинаково совѣчны, что личныя особенности Пресвятой Троицы неизмѣнни и что, слёдовательно, въ Сынѣ Божіемъ не должна быть усиатриваема какая бы то ни было вина или причина въ отношении къ изведению Духа Святаго къ бытию.

А если все сказанное справедливо, то изъ этого прямо слѣдуетъ, что употребляемое отцами и учителями церкви изреченіе: дой Үюб и въ разсмотрѣнномъ случаѣ подтверждаетъ же ученіе о Богѣ Отцѣ, какъ о безусловно-единомъ виновникѣ бытія Духа Святаго.

<sup>2</sup>) Стран. 27 во Втор. отвътъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стран. 627, въ I ч. Филологич. лексикона Пассова (Leipzig, 1841).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Col. 1512 въ t. XCIV Patr. curv. Compl. Слово: "всходящій" и при переводі: для словами: вмюсть св будеть относиться только къ Духу Святому, ибо сынь представляется рождающимся совыйстно съ исхожденіема Духа.

И такъ, высказанная г. профессоромъ Мишо мысль, будто многие отцы и учители церкви говорили объ исхождении Духа Святаго къ бытію отъ Отца и Сына или отъ Отца чрезъ Сына, нисколько не оправдывается церковно-историческими фактами. Слова: чрезз Сына действительно нередко встречаются въ твореніяхъ древнихъ церковныхъ писателей, но эти слова имбють у нихь не тотъ смысль, какой придають имъ старокатолические богословы. Отцы и учители древней церкви не допускали мысли даже о посредничествъ Сына Божія въ изведении Духа Святаго къ бытію. Тёмъ болёе далеки они были отъ мысли о Второмъ лицѣ Пресвятой Троицы, какъ о прямой или активной причынѣ бытія Третьяго Лица Ея. Положимъ, напримѣръ, у св. Епифанія, у Кирилла Александрійскаго встрѣчаются выраженія: "Духъ изъ Отца и Сына" или "Духъ отъ Обоихъ", однако же, подобнаго рода выражения, бывъ взяты въ связи съ другими словами ихъ, оказываются содержащими въ себѣ мысль только объ изліяніи Духа на тварь" изъ Отца и Сына, какъ единосущныхъ и единъ въ другомъ пребывающихъ. Что подобныя приведеннымъ выраженія, встр'ьчающіяся у древнихъ церковныхъ писателей, не стоятъ въ противорѣчіи съ общимъ ученіемъ ихъ объ Отцѣ, какъ единственной причинъ бытія Духа Святаго, на это указываетъ даже Гарнакъ <sup>1</sup>). Неизвъстный русскій богословъ, статьи котораго касался я, совершенно справедливо же говорить, что до блаж. Августина и у западныхъ церковныхъ писателей выражение: ex Patre et Filio (изъ Огца и Сына) было лишь неточнымъ повтореніемъ изреченія: "изъ Отца чрезъ Сына исходитъ"<sup>2</sup>) и что блаж. Августинъ, не знакомый съ твореніями восточныхъ церковныхъ писателей, впервые высказался за исхожденіе Духа по бытію и отъ Сына <sup>3</sup>). Впрочемъ, какъ ниже увидимъ, и блаж. Августинъ колебался и даже самопротиворъчилъ въ изложени своего мнѣнія по вопросу объ исхождени Духа Святаго. Все это непререкаемо свидѣтельствуеть о несостоятельности и второго аргумента, приводимаго старокатолически-



<sup>1)</sup> Стран. 292 во 2 т. Lehrbuch der Dogmengeschiche (1888 г.).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Стран. 709 въ XXIV кн. Revue. <sup>3</sup>) Ibid. Стран. 687 и 709.

ин богословами и ихъ единомышленниками въ пользу миѣнія о Сынѣ Божіемъ, какъ о нѣкоторой причинъ самаго бытія Духа Святаго, — аргумента состоящаго въ ссылкахъ на ученіе отцевъ и учителей церкви. Теперь остается миѣ разсмотрѣть послѣдній доводъ старокатолическихъ богослововъ и ихъ единомышленниковъ, съ помощью котораго они усиливаются доказать допустимость означеннаго миѣнія въ качествѣ богословскаго миѣнія, ни для кого не обязательнаго.

Прежде всего считаю полезнымъ для дёла устранить обрацасный ко инѣ упрекъ, будто я-противникъ богословскихъ интній и не отличаю ихъ отъ догматовъ. Напротивъ, я строго различаю догматы отъ какихъ бы то ни было богословскихъ мижній и готовъ не менже кого-либо открыто и энергически отстаивать законную, вытекающую изъ существа трактуеныхъ предметовъ, свободу богословскихъ мнѣній. Вслѣдъ за другими отечественными богословами, разумѣющими дѣло, я различаю догмать оть не догмата даже въ такъ называемыхъ символическихъ книгахъ нашей церкви, каковы Православное исповъдание и Послание восточных латриарховъ, и по примѣру такнахъ нашихъ авторитетныхъ богослововъ, каковы митрополитъ Макарій, архіепископъ Черниговскій Филаретъ, епископъ Сильвестръ, нахожу возможнымъ или дозволительнымъ держаться иного мнёнія о нёкоторыхъ предметахъ, чёмъ какое изложено въ поименованныхъ книгахъ 1). Не одни только богословы отечественной церкви различають въ упомянутыхъ символическихъ книгахъ догматическую истину, обязательную для всёхъ, отъ боюсловсказо мнюнія, которое можно и не принимать, если есть достаточныя къ тому основанія, но и сама отечественная церковь допускаетъ упомянутое различіе, какъ это для каждаю видно, напримъръ, изъ сопоставления отвъта Православнаю исповъданія на 102-й вопросъ (1-я часть) съ действующить у насъ чинома присоединения римскокатоликовъ и лютеранъ къ означенной церкви. Въ качествѣ одного изъ пѣсколь-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Этимъ, конечно, нисколько не умаляется указанное въ 1-й главѣ моей статьи значене упомянутыхъ книгъ, ибо составители ихъ отличали, конечно, догматъ отъ не догмата и не придавали послѣднему общеобязательности.

кихъ образцовъ таковыхъ мнений укажу хотя бы на богословское мнѣніе Православнаго исповпданія о происхожденіи душъ у потонковъ Адама и Евы <sup>1</sup>). Въ виду дѣлаемыхъ мнѣ упрековъ вынуждаюсь заявить, вообще, что и я находиль и нахожу не только способнымъ тормозить развитіе богословской науки, но и крайне вреднымъ для самой личности дъятелей этой науки см'вшивание догмата съ богословскимъ мнѣніемъ. Благодаря ошибочному отожествленію догмата съ богословскимъ мнѣніемъ, могуть заподозриваться въ тёхъ или иныхъ ересяхъ даже люди, болѣе другихъ боровшіеся съ не православными идеями и никогда не измѣнавшіе православію<sup>2</sup>). А это, кромѣ вреда и зла, ничего иного приносить не можетъ. Изъ сказаннаго мною должно быть яснымъ для каждаго, что если я не допускалъ и не допускаю, въ качествѣ богословскаго мнѣнія, мысли о Сывѣ Божіемъ, какъ о нѣкоторой причинѣ или хотя бы условін Духа Святаго изъ Отца къ бытію, то-потому исхожденія лишь, что эта мысль-произвольная, разногласящая съ догматомъ о происхождении Третьяго Лица Пресвятой Троицы отъ одного только Бога Отна.

Касательно того, какія допустимы богословскія мнѣнія, совершенно справедливо и точно опредѣляетъ высокопреосвященный Макарій въ слѣдующихъ своихъ словахъ. "Богословъ, какъ и всякій христіанинъ, можетъ, говорить онъ, имѣть свои личныя мнѣнія, лишь бы эти мнѣнія были согласны съ существомъ догмата, которое опредѣлено церковью, со всѣми другими догматами и вообще съ ученіемъ церкви и основывалось хотя сколько-нибудь на Откровеніи"<sup>3</sup>). Но развѣ удовлетворяетъ этимъ требованіямъ богословское мнѣніе старокатоликовъ о Сынѣ Божіемъ, какъ о второй причинѣ или сопричинѣ бытія Духа Святаго? Не только это мнѣніе, но и мнѣніе о

<sup>1</sup>) См. въ I ч. Прав. исповиданія отвѣть на 28 вопрось и срав. со сказаннымъ на стран. 319 въ I ч. Доім. боюсловія Филарета Черниговскаго (по втор. изд.) и на 440 стран. въ I т. Доім. боюсловія митроп. Макарія (по 3 изд.).

<sup>2</sup>) Если сопоставить сказанное архіеп. Филаретомъ объ основавія вмѣневія грѣха Адама потомкамъ Адамовымъ (стран. 370—374 въ упом. соч.) съ вѣкоторыми выраженіями Правосл. исповпданія и Посланія вост. патріархова, то желающій легко могь-бы заподозрить даже этого богослова—догматиста, напримѣръ, въ своего рода пелагіанствѣ....

3) Стран. 22 въ I т. Доім. боюсловія.

Digitized by Google

Сынѣ, какъ объ условіи исхожденія Духа къ бытію, идетъ въ разръзъ съ указанными требованіями.

Въ Свящ. Писаніи в'втъ ни малбйшаго намека на то, что Второе Лицо Пресвятой Троицы есть какой-либо, -- активный ни пассивный, участникъ въ деле исхождения Третьяго Лица къ бытію. Догматическое ученіе Православной Церкви, выражающееся въ ея вѣроопредѣленіяхъ и истолковываемое въ пясаніяхъ отцовъ и учителей ся, какъ мы видёли, указываетъ только въ Богъ Отцъ виновника бытія Духа Святаго. А ученіе о Первомъ Лицѣ Пресвятой Троицы, какъ о безусловно -единой причинѣ бытія Третьяго Ея Лица, само собою исключаетъ всякую мысль о какомъ бы то ни было участи Сына Божія въ актѣ исхожденія Духа Святаго къ бытію. Отсюда, вакъ бы ни увъряли старокатолики и ихъ единомышленники, будто своими инъніями о томъ или иномъ участіи Сына Божія въ исхожденіи Духа къ бытію они не колеблютъ догмата, это-неправда. Ее можетъ усмотръть каждый разсудительный и безпристрастный человѣкъ. Всякій понимаетъ, что Богъ не могъ-бы почитаться единственной приченою созданія міровой матеріи вли янгеловъ, если бы кто-нибудь или чтонибудь помогали Ему такъ или иначе въ создании той и другихъ. Или возьмемъ во внимание происходящия теперь въ мірѣ механическія, органическія и духовныя явленія. Хотя Богъ и дбиствуетъ въ мірь, но никто не отважится-же утверждать, что Онъ есть единственная причина всего, происхолящаго или совертающагося въ мірѣ. Думать иначе значилобы дёлать Бога прямо виновникомъ многаго такого, что Онъ можетъ лишь попускать, но не производить. Сказанное прижинимо и къ вопросу объ исхождении Духа Святаго къ бытію. Коль скоро Сынъ Божій какъ-лябо помогалъ или содъйствоваль Богу Отцу въ актѣ исхожденія Духа къ бытію, то Первое Лицо Пресвятой Троицы не можетъ быть признаваемо безусловно-единымъ виновникомъ бытія Третьяго Ея Лица. Вспомоществуемая или только направляющая причина ни въ какомъ случаѣ не есть единственная причина.

Напрасно стали-бы старокатолики повторять въ свою защиту слѣдующія слова Деллингера: "чѣмъ помогаетъ Сынъ приведенію Святаго Духа въбытіе, то имфетъ Онъ отъ Отца, такъ что акть изведенія Святаго Іха есть акть Отпа, Который при этомъ пользуется такъ сказать Сыномъ, какъ орудіемъ" <sup>1</sup>). Но вѣдь если для Бога Отпа необходимо было это "орудіе" и если Духъ Святый не могъ быть изведенъ къ бытію при отсутствіи такого "орудія", то все таки выходить, что Третье Лицо Пресвятой Троицы обязано своимъ бытіемъ не одному Первому Лицу Ея. Это тѣмъ болѣе должно сказать, что Сынъ Божій не могъ-же быть при этомъ такъ сказать мертвымъ или совершенно пассивнымъ "орудіемъ" въ десницѣ Отца. Вѣдь даже физическія и органическія силы въ природѣ до извѣстной степени облалають самолвательностью или самостоятельностью. Значить. твиъ болбе Сынъ Божій долженъ былъ имвть значеніе уже дѣятельной причины, налагающей такъ сказать и свой отпечатокъ на производимое или на вызываемое къ бытію. А это рѣшительно не мирится съ признаніемъ Бога Отца единственною причиною бытія Духа. Попытка неизвѣстнаго русскаго богослова замёнить слово: "орудіе" словомъ "условіе" для объясненія участія Сына Божія въ изведеніи Духа Святаго къ бытію нисколько-же не устраняетъ противорѣчія съ догматомъ. Въ самомъ дѣлѣ, коль скоро актъ изведенія Духа Отцомъ къ бытію поставляется въ зависимость отъ какого бы то ни было условія, то все таки выходить, что Третье Лицо Пресватой Троицы обязано Своимъ бытіемъ въ той или другой степени и особому условію, при которомъ бытіе Его могло стать и стало действительностью. Догматъ-же объ Отце, какъ объ единственной причивѣ бытія Духа, устраняетъ собою мысль не только о какой-нибудь другой, хотя бы и орудной причинѣ, но и мысль о какомъ-либо условіи, опредѣлявшемъ собою актъ исхожденія Третьяго Лица Пресвятой Троицы къ бытію. Эта истина прекрасно выражена въ слёдующихъ словахъ св. Іоанна Дамаскина, находящихся въ трактатахъ его о Пресвятой Троиць. "Сынъ, говоритъ онъ, не есть причина"<sup>2</sup>), Отецъ, по замѣчанію св. Дамаскина, не нуждается "ни во чьемъ" содъйствін <sup>3</sup>. "Все, что имѣетъ Духъ, имѣетъ Овъ по причи-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стран. 25 въ цитов. протоколахъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Стран. 27 въ Лочн. изложении правосл. впры (переводъ Бронзова).

<sup>3)</sup> Ibid. стран. 17.

нѣ Отича или отъ Отца"<sup>1</sup>). Не очевидно-ли для каждаго разсудительнаго и безпристрастнаго человѣка, что мысль о Сынѣ Божіемъ, какъ о нѣкоторой причинѣ, орудіи или условіи бытія Духа Святаго, представляетъ собою безспорное противорѣчіе догмату о Богѣ Отцѣ, какъ единственномъ виновникѣ бытія Духа Святаго? Только тенденціозное упрямство можетъ не соглашаться съ этой истиною.

Между тѣмъ, вопросъ объ исхожденіи Духа Святаго къ бытію не исчерпывается только отвѣтомъ, что Отецъ есть единая причина Его. Догматъ о Пресвятой Троицѣ неизбѣжно предполагаетъ и содержитъ въ себѣ мысль, во-первыхъ, о томъ, что личныя свойства Отца, Сына и Святаго Духа не преходящи, непередаваемы отъ Одного Другому, а, во-вторыхъ, о томъ, что Отецъ, Сынъ и Духъ Святый одинаково совѣчны. Всему этому явно-же противорѣчитъ мнѣніе о Сынѣ Божіемъ, какъ о нѣкоторой причинѣ, или о нѣкоторомъ орудіи или условіи исхожденія Духа Святаго къ бытію. Тутъ Сынъ Божій долженъ неизбѣжно мыслиться, во-первыхъ, обладателемъ и принадлежащаго только одному Отцу личнаго свойства быть виной или причиною бытія другихъ Лицъ Пресвятой Троицы, а, вовторыхъ, родившимся непремѣнно прежде исхожденія Духа Святаго къ бытію.

Что старокатолические богословы до нѣкоторой степени переносятъ на Сына Божія свойство отчества или виновничества, исключительно и неотъемлемо принадлежащее одному только Первому Лицу Пресвятой Троицы, это видно не изъ одного иншь наименованія Сына Божія второй причиной или сопричиною Духа Святаго, не изъ усвоенія только Сыну того или иного участія въ изведеніи Духа къ бытію, но и вообще изъ ихъ разсужденій о тайнѣ Пресвятой Троицы, склоняющихся къ смѣшенію личныхъ свойствъ въ Божествѣ. Такъ, самъ г. профессоръ Мишо обращаетъ мое вниманіе<sup>2</sup>), между прочимъ, на его Письмо о тринитарныхъ спорахъ (Lettre sur les discussions trinitaires), напечатанное въ XIX книжкѣ Revue internationale de theologie (стран. 625—631). Въ этомъ письмѣ

<sup>1)</sup> Ibid. стран. 22.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Стран. 556 въ XIX кн. Revue.

г. профессоръ до такой степени забываетъ изъ-за единосущія Лицъ Пресвятой Троицы, на которомъ неумѣренно сосредоточено его внимание, личныя свойства. Ихъ и такъ сглаживаетъ эти свойства, что значительно приближается къ чисто-савелліанскому воззрѣнію. Въ доказательство моей мысли приведу изь многихъ хотя одинъ примъръ. Профессоръ Мишо сътчетъ, по всей вѣроятности, именно на православныхъ богослововъ за то, что они говорятъ о воплощении лишь Сына Божія, а не всёхъ трехъ Лицъ Пресвятой Троицы. Этотъ упрекъ возможенъ только подъ условіемъ умаленія значенія личныхъ свойствъ въ Божествѣ и перенесенія ихъ съ одного Лица Ея на Другія. Иначе разсуждали объ этомъ св. отцы и учители церкви, но ихъ ученіе игнорируетъ г. профессоръ Мишо, хотя и вопіетъ постоянно объ извѣстномъ принципѣ Викентія Лиринскаго. Св. Іоаннъ Дамаскинъ резюмировавшій въ большинствѣ случаевъ мысли предшествовавшихъ ему отцевъ и учителей церкви и на Бонской конференціи признанный самими старокатоликами за важный авторитеть, говорить и въ настоящемъ случаѣ согласно съ древнѣйшими отцами и учителями церкви: "Слово, не отдълившись отз Отческиха нъдра. въ послёдокъ дній неописуемо вселилось въ утробѣ Святой Дѣвы"<sup>1</sup>). Почему-же именно Слово, Сынъ Божій, воплотилось? На этотъ вопросъ находимъ у св. Іоанна Дамаскина слъдующій отвѣтъ: "Отецъ есть Отецъ и не Сынъ; Сынъ есть Сынъ и не Отецъ: Духъ Святый есть Духъ, но не Отецъ и Сынъ. Ибо свойство неподвижно. Иначе какъ свойство могло-бы оставаться въ силъ. ссли бы оно двигалось и переходило изъ одного состоянія въ другое? Поэтому Сынъ Божій дѣлается Сыномъ человѣка, для того чтобы свойство осталось неподвижнымъ. Будучи Сыномъ Божіимъ, Онъ сдёлался сыномъ челов'вка, воплотившись отъ Святой Дёвы и не лишившись сыновняго свойства"<sup>2</sup>). Въ какомъ-же отношения стоять къ воплощению Отецъ и Сынь? На этотъ вопросъ получаемъ у св. Дамаскина слёдующій рёшительный отвётъ: "должно знать, что Отецъ и Духъ Святый ни оз какомз смысляь не участвовали въ воплощении Слова, если не въ отношении

94



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стран. 186 въ Точн. изложении правосл. впры (перев. Бронзова).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. стран. 200 в 201.

къ божественнымъ знаменіямъ и въ отношеніи къ благоволенію и желанію"<sup>1</sup>). Всё эти слова св. отца представляютъ собою какъ бы комментарій къ словамъ Никеоцареградскаго снивола о воплощеніи и вочеловѣченіи Единороднаго Сына Божія, а не иныхъ Лицъ Пресвятой Троицы. Профессоръ-же Мвшо, какъ видимъ, пренебрегаетъ и ученіемъ вселенскаго собора, пренебрегаетъ догматомъ ради своихъ туманныхъ и шаткихъ философскихъ воззрѣній, ведущихъ къ савелліанству.

Что рождение Сына можно мыслить предшествовавшимъ всхожлению Духа Святаго и что, такимъ образомъ, Сыну необходимо принадлежить посредничество въ дѣлѣ исхожденія Третьяго Лица Пресвятой Троицы къ бытію, это старокатолические богословы и ихъ единомышленники стараются даже оправдать такъ или иначе. Еще на Бонской конференции они указывали на то, что въ самомъ Свящ. Писаніи Сынъ поставляется не безъ причины-же на второе послѣ Отца мѣсто, а Іухъ Святый—на третье 2). Для человѣческаго разума таковой порядокъ представляется, по словамъ неизвѣстнаго русскаго богослова, единственно мыслимымъ. Коль скоро дано понятіе Отца, то оно прямо и неизбѣжно вызываетъ въ насъ понятие о Сынф. Тутъ недопустимо никакое посредствующее повятіе. Иное дѣло, когда идетъ рѣчь о Духѣ Святомъ. Человѣческій разумъ не въ состояніи съ принудительной ясностью вывести бытіе Духа Святаго изъ существа Отца, не допустивши посредничества Сына Божія. А такъ какъ по заковамъ человѣческаго мышленія причива предшествуетъ производимому ею, человѣкъ-же не въ состояніи отрѣшиться отъ условій времени и пространства, то логическое "прежде" переходить въ "прежде" хронологическое и такимъ образомъ мысивтся сперва Отецъ, за Нимъ Сынъ и уже потомъ Духъ Сватый по самому бытію. Именно такъ мыслили, будто бы, заже отцы и учители церкви, прибъгая для уясненія тайны Пресвятой Тронцы къ различнымъ образамъ, изъ которыхъ особенно употребительнымъ было представление Бога Отца въ выт ума, Сына-въ видъ Слова, а Духа Святаго-въ видъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibid. стран. 148.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Стран. 16, 33 и друг. въ цитов. Протоколахв.

дыханія <sup>1</sup>). Но справедливы-ли, основательны-ли всѣ эти соображенія? Посмотримъ.

Касательно того, почему въ Свящ. Писаніи поставлены первымъ Богъ Отецъ, вторымъ—Сынъ Божій, а третьимъ—Духъ Святой еще на Бонской конференціи сдѣлано было преосвящ. Геннадіемъ слѣдующее совершенно справедливое замѣчаніе: "Названіе: первое, второе и третье Лицо" имѣетъ свое основаніе только въ порядкѣ Откровенія: прежде открылся Отецъ, послѣ Него—Сынъ, послѣ Сына—Духъ Святой. Но вѣчное произведеніе Сына и Духа Святаго такъ совпадаютъ одно съ другимъ, что одного нельзя поставить прежде другого не только хронологически, но даже и логически"<sup>2</sup>). Что нельзя и логически поставлять одно Лицо Пресвятой Троицы послѣ Другаго по бытію, это видно изъ слѣдующаго.

Во-первыхъ, какъ я и замѣчалъ выше, наименованія: Отепъ. Сынъ и Духъ Святой имѣютъ, по ученію отцовъ и учителей церкви, собственно человѣкообразный характеръ и сами по себѣ не указывають, въ чемъ по существу состоять отчество, рождение и исхождение и чёмъ отличается рождение отъ исхождения. Касательно этого же предмета вотъ что говоритъ и нашъ собратъ-богословъ: "на вопросъ, чѣмъ собственно отличается исхождение Духа Святаго отъ рождения Сына, возможенъ только одинъ строго богословский отвѣтъ: это извѣстно лишь самому Троичному въ Лицахъ Богу" <sup>3</sup>). А если это такъ, то на какомъ-же достаточномъ основании онъ утверждаетъ, будто Лица Пресвятой Троицы должны мыслиться следующими одно послѣ другого по бытію? Вѣдь еще нельзя дѣлать этого вывода изъ человѣкообразныхъ наименованій Лицъ Ея, не указывающихъ, по его же словамъ, на сущность дѣла и не выражающихъ ея. При неизвѣстности, что такое отчество и рожденіе, мы не можемъ "съ принудительной ясностью" вывести бытія и Сына Божія изъ Отца. Неизвѣстное еще можетъ быть вывоимо изъ извъстнаго, но не изъ неизвъстнаго. Если бы, за тѣмъ, мы могли "съ принудительной ясностью" вывести бытіе



<sup>1)</sup> Стран. 688 и друг. въ XXIV кн. Revue.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Стран. 16 въ цитов. Протоколаха.

<sup>3)</sup> Стран. 693 въ XXIV вн. Revue.

однихъ Лицъ Пресвятой Троицы изъ другого, то она и не была бы для нашего разума непостижимою тайною.

Во-вторыхъ, даже съ точки зрѣнія современнаго естествознанія, причина не отдѣляется по времени отъ производимаго ею действія, хотя на поверхностный взглядь они и слёдують одна за другимъ въ хронологической послёдовательности. Тёмъ болте должно сказать это, когда имбется въ виду отношение въ Пресвятой Троицѣ между Раждающимъ и Изводящимъ, съ одной стороны, и Раждаемымъ и Исходящимъ, съ другой. Туть причина и действія сов'єчны и нераздельны. Пусть мы, какъ неспособные отръшиться отъ условій времени и пространства, не можемъ представить себѣ совмѣстно совершающимися акты рожденія Сына и изведенія Духа Святаго, но выдь изъ этого никоимъ образомъ не слидуетъ необходимость навязывать этимъ актамъ тъ же самыя условія. Напротивъ, разумъ же предписываетъ намъ не примѣнять нашего ограниченнаго или условнаго масштаба къ бытію и жизни Божества. Не иное что, а разумъ нашъ, послѣ Божественнаго Откровенія и ученія Церкви, вынуждаеть насъ признавать одинаково совѣчными эти акты, если мы не хотимъ превращать божескія лица Сына и Духа Святаго въ своего рода тварныя существа и такимъ образомъ разрушать догматъ о Пресвятой Тронцѣ.

Святые отцы и учители церкви самымъ рѣшительнымъ обрасомъ высказывались за одинаковую совѣчность всѣхъ Лицъ Пресвятой Троицы, при чемъ объясняли и то, почему, напримѣръ, Духъ Святой поставляется послѣ Сына Божія въ Божественномъ Откровеніи. Въ этихъ отношеніяхъ заслуживаютъ нашего вниманія прежде всего слѣдующія слова св. Григорія Богослова: "Не выходя изъ данныхъ намъ предѣловъ, вводимъ Нерожденнаго, Рожденнаго и отъ Отца Исходящаго, какъ говоритъ въ одномъ мѣстѣ Самъ Богъ Слово (Іоан. XV, 26). Но когда было это рожденіе и исхожденіе? Прежде самого когда, или, если дозволительно выразиться смѣло, тогда же, когда былъ Отецъ? Но когда же былъ Отецъ? Никогда не было, чтобы Отецъ не былъ. А также никогда не было, чтобы не быль Сынъ и Духъ Святый. Еще если спросишь меня, то отвѣчу подобнымъ же образомъ. Когда родился Сынъ? Когда не родился Отецъ. Когда изшелъ Духъ? Когда Сынъ не изшелъ, а родился вня времени и неизглаголанно, хотя и не можемъ представить себъ того, что выше времени, даже желая избѣгнуть выраженій, означающихъ время<sup>« 1</sup>). Спрашивается: что же собственно разумѣетъ этотъ св. отецъ и учитель Церкви подъ предѣдами. о которыхъ онъ замѣтилъ въ началѣ приведенныхъ сдовъ его? Подъ этимъ предбломъ онъ разумблъ тотъ порядокъ, въ какомъ стоятъ одно за другимъ Лица Пресвятой Троицы въ извѣстномъ изрѣченіи Іисуса Христа (Мате. XXVIII, 19). Благодаря-же тому, что отцы и учители церкви строго лержались этого порядка, они и не выражаются никогда, что Сынъ Божій рождается чрезъ Духа Святаго 2), хотя въ виду единосущія и совѣчности этихъ Лицъ Пресвятой Троицы такое выраженіе вполнѣ допустимо. Имѣя въ виду тѣхъ, которые, основываясь на порядкъ исчисления Лицъ Пресвятой Троицы въ Евангелия, говорили о зависимости Духа Святаго отъ Сына Божія даже по бытію, св. Василій Великій пишеть: "если полагають, что Духу приличествуетъ подчинение (подчисление), то пусть знають, что одинаковымъ образомъ произносится Духъ съ Господомъ и Сынъ съ Отцомъ. Ибо одинаково преподано имя Отца и Сына и Святаго Духа. По сему, по изреченію, преподанному въ крещении, какъ Сынъ относится къ Отцу, такъ Духъ къ Сыну. А если Духъ ставится наряду съ Сыномъ, а Сынъ ставится наряду съ Отцомъ, то очевидно, что и Духъ ставится наряду съ Отцомъ" <sup>3</sup>). Эта самая мысль прекрасно-же выражена въ слѣдующихъ словахъ Ефрема Сирина. "Если мы, говорить онь, именуемь Духа Святаго послѣ Сына, то-въ означеніе не времени, а Лица. Ибо одно время и Духа и Слова. И мы съ словомъ изводимъ дыханіе. Итакъ, Отецъ не имѣлъ нужды во времени къ произведенію Слова и не во времени, не посль Слова, извелъ Духа Святаго. Посему-то Божество Св. Тронцы совтино 4). Такимъ образомъ, то обстоятельство, что

98



<sup>1)</sup> Col. 76 B5 t. XXXVI Patrol. onrsus cumpl.

<sup>2)</sup> Предлогъ: біа въ этомъ случаѣ переводился бы предлогомъ: св. вмисти св.

<sup>3)</sup> Стран. 36 и 37 въ 3 т. De Spirit. Sanct. (XVII гл.)

<sup>4)</sup> Стран. 129 и 130 въ 3 т. Serm. reprehenset contes.

Духъ Святой поставляется въ Свящ. Писаніи на третье мѣсто, рѣшительно не даетъ, по ученію отцовъ и учителей Церкви, ни малѣйшаго логическаго основанія къ тому, чтобы думать, будто Сынъ и Духъ неодинаково совѣчны и будто Второе Лицо Пресвятой Троицы является посредникомъ при изведеніи Третьяго Ея лица къ бытію Богомъ Отцомъ.

Что древніе церковные писатели прибѣгали къ различнымъ образамъ для уясненія тайны Пресвятой Тровцы, это безспорно. Но, во-первыхъ, они-же указывали, что эти образы или аналогін далеки отъ того, чтобы вполнѣ соотвѣтствовать изслѣлуеиой тайнъ и надлежаще уяснять ее. "Чего я ни разсматриваль самъ съ собою въ любознательномъ умъ своемъ, говорить св. Григорій Богословъ, чёмъ ни обогащалъ разума, гдё ни искаль подобія тайны Пресвятой Троицы, по не нашель, къ чему бы дальнему можно было примѣнить Божіе естество. Если и отыскивается малое ндкое схолство, то гораздо больше ускользаетъ, оставляя меня долу вмѣстѣ съ тѣмъ, что̀ избрано для сравненія" 1). Во-вторыхъ, если отцы и учители Церкви и пользовались особенно представлениемъ Бога Отца подъ видомъ ума, Сына подъ видомъ человѣческаго слова, а Avxa Святаго подъ видомъ дыханія, все таки они были далеки отъ того, чтобы, употребляя эту аналогію, мыслить Сына Божія предшествовавшимъ Духу Святому по бытію хотя бы и логически только и им вышимъ виновническое участие въ изведеніи Третьяго Лица Пресвятой Троицы къ бытію. Въ доказательство этого достаточно сослаться на св. Іоанна Дамаскина. По его воззрѣнію Сына Божій не могъ рождаться и не раждается отъ Отца безъ Духа Святаю, или безъ Дыханія усть Божінхъ, равно какъ и Духъ не исходить отъ Отца безъ Сына или безъ слова, а потому эти Лица Пресвятой Троицы представляются не мыслимыми одно безъ другаго и одинаково совѣчными <sup>2</sup>).

Такных образомъ, не должно-бы подлежать спору, что бого-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Orat. XXXI, ctp. 31 H 32

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Стран. 10—27 въ Точн. изложени правосл. впры. Си. также стран. 38—66 въ сочинсния г. Вогородсиято: учение св. Іоанна Дамаскина объ исхождении Св. Духа (Сиб. 1879 г.).

словское митие о Сынт Божіемъ, какъ о иткоторой причинъ или о нъкоторомъ орудіи или условіи исхожденія Духа Святаго къ бытію, противорѣчитъ догмату о Пресвятой Тровцѣ и потому ръшительно недопустимо. Въ оправдание старокатоликовъ и ихъ единомышленниковъ отнюдь не говорило бы и то. если бы они даже могли привести безспорное доказательство. что кто-либо изъ древнихъ церковныхъ писателей держался олинаковаго съ ними взгляда. Вёдь и церковные писатели могли иногда ошибаться, какъ это и видно изъ некоторыхъ мнѣній, высказывавшихся ими. Извѣстно, что даже у нѣкотоныхъ отцовъ Церкви встричаются мысли, не гармонирующія или съ ученіемъ всёхъ прочихъ отцовъ ея, или же съ ихъ собственнымъ общимъ богословскимъ міровоззрѣніемъ. Правъ неизвёстный русскій богословъ, говоря, что каждый отець Церкви могъ сказать о себѣ вмѣстѣ со св. апостоломъ Павломъ: думаю, и я имъю Духа Божія (1 Кор. VII, 40). Но не нужноже забывать, что даже этоть великий апостоль различаль въ своихъ уже прямо боговдохновенныхъ посланіяхъ собственныя его человѣческія сужденія отъ внушенныхъ ему Богомъ (I Кор. VII, 6, 10, 12 и 25), хотя онъ былъ, конечно, преимущественнъйшимъ, по сравненію съ каждымъ изъ отцевъ Церкви, носителемъ или органомъ Духа Святаго. Писанія каждаго изъ отцовъ Церкви въдь далеко не то-же, что Писанія апостола Павла. По всему этому старокатолики не въ правъ держаться указаннаго выше богословскаго мнѣнія, хотя бы и неоспоримо доказали они, что его держался кто-нибудь изъ церковныхъ писателей. Упомянутый нашъ богословъ совершенно справедливо замѣчаетъ, что дозволительно держаться высказаннаго какимъ-либо отцомъ церкви частнаго мнѣнія только въ случаѣ согласія послѣдняго съ догматомъ 1). Но вѣдь не таково мнѣніе старокатоликовъ, разсматриваемое мною.

Не можетъ быть терпимо это мнѣніе и на томъ основаніи, что блаж. Августинъ держался его, что изъ-за него православная Восточная Церковь не прерывала общенія съ западной церковію долгое время и что въ отвѣтномъ посланіи восточныхъ патріарховъ на энциклику папы Пія IX говорится, "въ

<sup>1)</sup> Стран. 682 въ XXIV вн. Revue.

очень хвалебныхъ выраженіяхъ" о папѣ Львѣ III, который хотя и не разрѣшилъ внести Filioque въ символъ, но былъ сторонникомъ филіоквистическаго воззрѣнія.

Что касается этого воззрѣнія у блаж. Августина, то оно ве осуждалось представителями Восточной Церкви, конечно, только по причинъ неочевидности его для нихъ. Даже и теперь вѣкоторые авторитетные православные богословы склоняются къ тому убъжденію, что Августинъ подъ исхожденіемъ Духа Святаго отъ Отца и Сына разумѣлъ скорѣе всего или только посольство въ міръ, или же в'ячное перехожденіе Духа на Сына и сосуществование съ Нимъ при исхождении отъ Отца 1). Что въ твореніяхъ блаж. Августина находится весьма много месть, способныхъ приводить осторожнаго и вдумчиваго изслёдователя къ такому взгляду на его ученіе, это, на мой взглядъ, не подлежитъ сомнѣнію.

По выше указанной же причинѣ и въ слѣдовавшее за Августиномъ время представители Восточной Церкви могли терпимо относиться къ высказываемому на Западѣ филіоквистическому воззрѣнію. Я уже приводиль слова св. Максима, истолковывавшаго въ совершенно благопріятномъ для православія смыслѣ изречения представителей западной церкви объ исхождении Духа Святаго отъ Отца и Сына. Не разъ упоминавшійся мною русский богословъ совершенно справедливо ссылается на кардинала Рустика, свидетельствовавшаго, что на Западе не учать объ исхождении Духа отъ Отца и Сына по бытію <sup>2</sup>). Послѣ этого, что же удивительнаго въ томъ, что представители Восточной Церкви не только не прерывали общенія съ Западной церковью долгое время, но даже и не входили въ какія-либо пререкація съ представителями послёдней изъ--за Filioque? Пока настоящее положение дела окончательно не выяснилось, пока надежды на возвращение представителей Западной церкви къ истинъ не были совершенно потеряны, до тёхъ поръ такой образъ дёйствій со стороны представителей Восточной Церкви представлялся естественнымъ и полезнымъ. Изъ этого отнюдь не слѣдуетъ, будто вопросъ о Filioque не

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стран. 540—548 во 2 т. Доім. боюсловія еп. Сильвестра. <sup>2</sup>) Стран. 710 въ XXIV кн. Revue.

быль одною изъ важнёйшихъ причинъ разрыва Восточной Церкви съ западною и будто представители первой изъ нихъ считали дозволительнымъ мнёніе о Сынѣ Божіемъ, какъ о сопричинѣ или соисточникѣ бытія Святаго Духа. То обстоятельство, что долгое время вопросъ о Filioque не обострялся, ни о чемъ таковомъ не говоритъ. Тѣмъ болѣе не доказываетъ этого ссылка А. А. Кирѣева на отвѣтъ восточныхъ патріарховъ папъ Пію IX-му<sup>1</sup>). Изъ того, что они восхваляля папу Льва III за недозволеніе внести Filioque въ символъ вѣры, ни коимъ образомъ не слѣдуетъ, будто они мирились съ филіоквистическимъ ученіемъ, какъ съ богословскимъ мнѣніемъ. Указанное обстолтельство скорѣе свидѣтельствуетъ о томъ, что они косвенно порицали Filioque, и какъ богословское мнѣніе, не мирящееся съ исхожденіемъ Духа Святаго только отъ Отца по бытію, о чемъ учитъ Восточная Церковь.

Итакъ, старокатолическіе богословы и ихъ единомышленники совершенно напрасно настаиваютъ на допустимости богословскаго мнѣнія о Сынѣ Божіемъ, какъ о нѣкоторой причинѣ, или нѣкоторомъ орудіи или условіи исхожденія Духа Святаго къ бытію. Это мнѣніе разнообразно противорѣчитъ съ догматомъ объ исхожденіи Духа отъ одного Отца и потому должено быть отброшено.

А. Ө. Гусевъ.

(Продолжение будетъ).

1) Стран. 29 и 30 во Втор. отепть.

Digitized by Google

# ПЕДАГОГИЧЕСКІЯ ВОЗЗРЪНІЯ

### СВВ. ОТЦОВЪ И УЧИТЕЛЕЙ ЦЕРКВИ.

Педагогические вопросы всегда имѣли и, по существу самаго дъла, будутъ имъть непреходящее, жизненное значеніе, потому-что образование и воспитание есть въчная задача человѣчества,--и только подъ условіемъ педагогическихъ пріемовъ воспитанія возможно дёйствительное совершенствованіе человёчества-и научное, и нравственное, и соціальное. "Если-бы отцы тщательно воспитывали своихъ дётей, — говоритъ св. Златоустъ, --то ненужно было-бы ни законовъ, ни судилищъ, ни наказаній, ни ученій, ни публичныхъ убійствъ; праведнику, говоритъ Апостоль, законз не лежит (1 Кор. 1, 9) 1). Но уже въ силу самой этой обширности значенія педагогическихъ вопросовъ, а также и потому, что предметомъ этихъ вопросовъ является самъ человѣкъ, съ его различной національностью, положеніемъ, состояніемъ, условіями жизни, — различными религіозными, научными и житейскими взглядами, --- они не могли получить и не получили и до сихъ поръ законченнаго рѣшенія и постоянно нуждаются въ новомъ освѣщеніи. Исторія-же есть наилучшая учительница для всѣхъ и во всемъ, такъ что всегда полезно будеть послушать ся уроковъ. Намъ полезно будетъ обратиться къ рътеніямъ педагогическихъ вопросовъ въ первые въка христіанства, въ лицѣ его лучшихъ представителей свв. отцовъ и учителей церкви, — этихъ истинныхъ авторитетовъ въ дълъ лучшаго пониманія христіанскихъ принциповъ. Тогда, на заръ христіанства, когда эти принципы проявлялись фактически, въ самой

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Бестам на разн. мъста св. Писанія т. III, стр. 158.

жизни первенствующихъ христіанъ, — тогда пониманіе ихъ должно было быть и было, такъ сказать, непосредственнымъ, жизненнымъ, а потому болѣе основательнымъ и болѣе вѣрнымъ, какъ всякое непосредственное явленіе. А выразителями этого непосредственнаго, жизвеннаго пониманія христіанскихъ принциповъ и были свв. отцы и учители церкви. Они являются для насъ авторитетными не только въ области спеціально богословскихъ вопросовъ, но могутъ быть таковыми и являются и въ области вопросовъ педагогическихъ,---тѣмъ болѣе, что вопросы педагогическіе тёсно связаны съ религіозно-этическими вопросами христіанства. Извёстный Пальмеръ въ своей стать : "die Pädagogik der Kirchenväter" говорить, что "отцы церкви, безъ сомнѣнія, суть авторитеты, которые ближайшимъ образомъ интересны богословамъ, но они важны и для христіанскихъ учителей, которые увидятъ въ древнихъ епископахъ и отцахъ людей – носителей духа и свёта христіанскаго, — свёта, обращеннаго ими на просвѣщеніе юношеской жизни" 1). "Лучшее и единственное руководство для христіанскаго дѣтоводителя есть ученіе Христа и Апостоловъ, говоритъ одинъ русскій неизвѣстный писатель. Но, прибавляетъ онъ, что въ ученіи Спасителя и Апостоловъ говорится о воспитании дътей только въ краткихъ и немногихъ выраженіяхъ, то у нихъ раскрыто ясно и полно; что тамъ предлагается только какъ правило, то является въ ихъ жизни, какъ самое дѣло"<sup>2</sup>).

Помимо чисто принципіальной важности педагогическихъ воззрѣній свв. отцовъ и учителей церкви, разсмотрѣть ихъ важно и съ чисто исторической точки зрѣнія. "Но къ чему еще отыскивать въ древнихъ фоліантахъ слѣды мыслей о томъ предметѣ, о которомъ мы, какъ извѣстно, гораздо болѣе знаемъ, чѣмъ тѣ святые отцы восточной, сѣверо-африканской, римской, южно-галльской Церкви? Такъ спроситъ—говоритъ Пальмеръ, —тотъ, кто не имѣетъ никакого понятія и смысла объ исторіи; но кому этотъ смыслъ открытъ, для того будетъ польза, когда онъ, напр., у писателей древней Церкви найдетъ такія,

104



<sup>1)</sup> Cm. Südeutshee Schulbote 1854 r. Nº 14, ctp. 125-126.

<sup>2) &</sup>quot;О воспитаніи дѣтей у древнихъ христіанъ" изд. 1846 г., стр. 2.

педагогическія познанія, которыя, быть можетъ, матеріально нисколько не обогатятъ его, но которыя покажутъ, что уже и тогда были извъстны истинные, простые принципы воспитанія"<sup>1</sup>).

При изложени педагогическихъ воззрѣній свв. отцовъ и учителей церкви мы будемъ руководствоваться слѣдующимъ общимъ планомъ:

Въ первой части изложимъ общій взглядъ на педагогическія воззр'ёнія свв. отцовъ и учителей церкви и укажемъ тѣ самыя ихъ сочиненія, въ которыхъ они такъ или иначе высказываютъ свои эти воззр'ёнія.

Во второй части раскроемъ идеалъ христіанскаго воспитанія, его сущность и характеръ въ воззрѣніяхъ свв. отцовъ и учителей церкви и сравнимъ его съ идеаломъ античнымъ.

Въ третьей части постараемся изложить педагогическія воззрѣнія свв. отцовъ и учителей церкви въ системѣ: въ первой главѣ относительно воспитанія, въ собственномъ смыслѣ; во 2-й главѣ—относительно умственнаго образованія и въ 3-й относительно образованія физическаго.

Въ заключении скажемъ нѣсколько словъ о значении данвихъ воззрѣний для тогдашняго времени и послѣдующаго<sup>2</sup>).

<sup>2</sup>). Литература по затронутому вопросу вакъ за границей, такъ и у насъ не очевь богата. Изъ числа иностранныхъ изслёдованій мы должны указать, какъ за вервию по времени и, кажется, не нашедшую еще себь подражателей, --- статью проф. Пальмера: "die Pädagogik der Kirchenväter", напечатанную въ нѣмецкомъ хурваль "Suddeutsche Schulbote" за 1854 годъ. Въ началь своей статья Шальчерь косвенно указываеть два затрогнвающія данный вопрось сочиненія, которыя взданы были до его статьи и которыя онъ ниблъ въ виду,--это "Автобіографія Динтера" и "Theorie der Erziehung", сочиненіе среднев'яковаго педагога Vincenz'a von Beauvais (1250). Даяве саблують исторіи педагогнии, въ которыхъ тать или иначе разсматривается исторія педагогики свв. отцовъ и учителей цери. Въ ограниченномъ числѣ этихъ исторій первое мѣсто, безъ сомнѣнія, приманевыть "Исторін падагогови" Карла Шмидта, изложенный во всемірно-историческоиь развития и въ органической связи съ культурнов жизнию народовъ. Во 2 т. своей исторіи Шиндть отводить довольно значительное мисто исторіи педаточки свв. отцовъ и учителей церкви (46 стр.). Здъсь-же можно упомянуть о "Geschichte der Pädagogik" I. Böhm'a, o "Histoire universelle de la Pédagogie" par lules Paroz'a. Можно наконецъ, упомянуть еще о "Prolegomena'хъ въ сочивелин того-же Пальмера: "Evangelische Pädagogik" (1869), въ которыхъ въ обцень и краткомъ изложения общей истории цедагогики затрогивается и періодъ гатристический (стр. 13-14), но данное изложение представляеть не что иное,

<sup>1)</sup> Sud. Schulb, crp. 125.

### 106

#### ЧАСТЬ ПЕРВАЯ.

### Общій взглядъ на педагогическія воззрѣнія свв. отцовъ и учителей церкви.

Въ сочиненіяхъ свв. отцовъ и учителей церкви разсѣяно по разнымъ ихъ мѣстамъ довольно много педагогическихъ идей, выскязанныхъ ими по различнымъ случаямъ. Конечно, у свв. отцовъ и учителей церкви нельзя встрѣтить такой стройной системы педагогическихъ воззрѣній, какія мы видимъ, напр., у настоящихъ педагоговъ, но это отсутствіе системы еще не говоритъ противъ того, что у нихъ вообще нельзя найти систематически-связныхъ взглядовъ на педагогическіе вопросы. Для составленія системы въ нзвѣстныхъ воззрѣніяхъ одного или нѣсколькихъ авторовъ достаточно найти у нихъ основной принципъ этихъ воззрѣній, —воззрѣній, которыя, будучи разбросаны по разнымъ мѣстамъ ихъ произведеній, всегда могутъ быть сведены въ извѣстную систему, какъ внутренно, тѣсно связанныя съ своимъ принципомъ. А въ педагогическихъ воз-

какъ небольшой экстрактъ изъ вышеупомянутаго его сочинения: "die Pädagogik d. Kirchenväter". "Исторія воспитанія и обученія" Фр. Диттеся, переведен. на русский языкъ Николиченъ и Модзалевскимъ (1873) и проч. Изъ русскихъ сочиненій въ числь первыкъ по времени и по содержанію является трудъ нензвъстнаго автора "о воспитанія дітей у древнихъ христіанъ" (изд. 1846 г.). Правда, есть еще статья въ "Хр. Чтен." за 1838 г. ч. 4, подъ заглавіень: "Св. Іоаннъ Златоусть. Избранныя міста о воспитанін", но эта статья, какь представляющая одну только выборку этихъ мёсть изъ твореній Златоуста, не имбеть важнаго значенія.—Равнымъ образомъ, едва за заслуживаетъ упоменанія в статья въ "Смол. Епарх. Вѣд.", за 1867 годъ (Ж 13), подъ заглавіемъ: "о воспитанія дѣтей" (по инѣнію бл. Іеронима и св. Іоанна Златоуста). Затемъ можно упомянуть нескольво журнальныхъ статей на нашу тему. Такъ въ "Духовной Бесъдъ" за 1858 г. (Э 7) помѣщена статья неизвѣстнаго автора, подъ заглавіемъ: "Мысле святыхъ отцовъ и древнихъ учителей святыя церкви о воспитания дътей". Нъсколько лучше этой статья небольшая статья въ томъ же журналі за 1871 г. (Me 1-2) о. Евграфа Мегорскаго: "Мысли святыхъ отцовъ о воспитания дътей". Довольно дъльная, сравнительно, статья помъщена въ "Калуж. Епарх. Въдом." за 1870-1871 г.г. свящ. Дим. Рождественскаго, подъ заглавіемъ: "Попечительность древнихъ христіанъ о воспитанія дътей". Въ "Духовномъ Въстникъ Грузинскаго Экзархата" (за 1891-1893 г.г.) помѣщена статья г. Добронравова, подъ заглавіемъ: "Воспитание и образование дътей по воззрънию Библия, св. отцовъ и учителей церковныхъ и въ виду указаній опыта". Въ статьт встртчается много ссыловъ на педагогическія мъста изъ твореній свв. отцовъ и учителей церкви. Говорыть о педагогическихъ воззрѣніяхъ свв. отцевъ и учителей церкви и г. Мод-

Digitized by Google

зрѣніяхъ отцовъ и учителей древней церкви, дѣйствительно, можно найти и находимъ одинъ общій, основной принципъ—это принципъ самаго христіанства, принципъ религіозно-этическій.

Но разъ найдемъ принципъ воззрѣній, то вполнѣ возможно составить на основани его и систему этихъ воззрѣній,—составить такъ же естественно, какъ естественно составляется есякое сочиненіе автора изъ его основной идеи.

Разнорѣчія-же въ разъясненіи принципа, а также въ разныхъ частныхъ вопросахъ не могутъ нарушать и не нарушаютъ системы, а только разнообразятъ ее и болѣе выясняютъ пониманіе самаго принципа. Поэтому, хотя бы взять напр., рѣзкое различіе отцовъ и учителей церкви по вопросу объ отношеніи христіанъ и христіанскаго просвѣщенія къ древней греко-римской образованности, то оно нисколько ни нарушаетъ этой системы, но только лучше выясняетъ самое пониманіе основнаго педагогическаго принципа христіанства. То же нужно сказать и о другихъ ихъ разногласіяхъ по затронутому вами вопросу <sup>1</sup>).

зыевскій въ своемъ сочиненія: "Очеркъ исторіи воспитанія и обученія съ древизанихъ до нашихъ временъ" (изд. 1866 г.г. см. I т. стр. 204-232), составленномь по Шиндту, Раумеру и др., а потому чего-инбудь новаго, сравнительно съ всторіей Шиндта, здісь нельзя встрітить и не встрічается. Кроміз указанныхъ, такъ сказать, спеціальныхъ статей и сочиненій, мы пользовались, при составлевія вастоящаго изслёдованія, и многими другими, въ числё которыхъ немаловажвое значение имъли: "Исторія христіанскаго просвъщенія въ его отношенія въ превней греко-римской образованности". Владиміра Плотникова (Архим. Бориса) I-II веріоды. "Алевсандрійская школа" Динтріевскаго, Каз. 1884 г. "Философія отцовъ в учителей церквв въ первыя три вѣка" Скворцова, Кіевъ 1868 г. "Сужленія свв. отцовь и учителей церкви второго и третьяго вѣка объ отношеніи греческаго образования въ христианству" Тронцкаго (Тр. Киев. Дух. Акад. за 1860 г. кн. 2 и 3), "Объ отношения христіанства и философіи въ первые три гіла христіанской перкви" Чистовича (Хр. Чт. за 1859 г. кн. 2). Имблись въ нау в церковныя исторія в разныя другія сочиненія, которыя мы будемъ указывать въ поистрочныхъ примѣчаніяхъ нашего сочиненія. При сравиенія педагогическаго идеала свв. отцовъ и учителей церкви съ идеаломъ античнымъ мы пользовалясь слѣдующими сочинениями: Cramer'a: "Geschichte der Erziehung und des Unterrichts im alterthume". Erster Band. 1832 r.; Уссинга: "Воспитаніе и обучене у гревовъ и римлянъ", въ переводъ Новопашеннаго 1878 г. и др.

<sup>1</sup>) Мы будемъ виёть въ виду воззрёнія знамёнитьйшихъ отцовъ и учителей асркви, въ періодъ времени, приблизительно, до V—VI вв., —потому что въ ихъ возрёнихъ сказались, такъ сказать, воззрёнія исего ихъ времени, —воззрёнія всей передовой и лучшей части тогдашниго хр. общества. Желая разсмотрѣть педагогическія идеи отцовъ и учителей церкви, мы имѣемъ въ виду ихъ педагогическія идеи, въ собственномъ смыслѣ, т. е. касающіяся воспитанія и образованія дѣтей до зрѣлаго возраста, а не вообще ихъ этико-учительныя наставленія о сямообразованіи и самовоспитаніи христіанъ.

Мы будемъ поэтому изслѣдовать и систематизировать взгляды отцовъ и учителей церкви только на семейное и школьное воспитаніе и образованіе, не касаясь ихъ общихъ разсужденій на тему о христіанскомъ воспитаніи человѣчества.

Раскрывая и уясняя этическіе принципы христіанства, отцы и учители церкви должны были указать и средства, и способы ихъ проведенія въ жизнь, что главнымъ образомъ обусловливалось именно воспитаніемъ и образованіемъ дѣтей, а потому они и должны были, такъ сказать, по необходимости касаться и касались педагогическихъ вопросовъ.

въ самое первое время исключительно почти Но занятые внѣшнимъ распространеніемъ христіанства и притомъ, преимущественно, среди взрослыхъ людей, а также борьбою съ язычествомъ, первые учители церкви не успѣли еще вполвѣ высказать своихъ взглядовъ на дъло воспитанія и образованія и ограничились иногда только самыми краткими и случайными замѣчаніями по этому вопросу. Въ виду этого нѣтъ, конечно, нпчего удивительнаго, что въ церковно-литературной письменменности первыхъ трехъ почти вѣковъ вообще очень мало встрѣчается разсужденій на педагогическія темы. Но съ теченіемъ времени, съ тѣхъ поръ, какъ христіанская церковь, получивъ право государственной свободы, все болѣе и болѣе начинаетъ обращать вниманіе на свою впутреннюю жизнь,---на выясненіе христіанскихъ принциповъ въ ихъ отношеніи къ жизни своихъ послѣдователей, ---съ этого времени все болѣе и болѣе встрѣчается въ произведеніяхъ отцовъ разсужденій по вопросамъ воспитанія и образованія, такъ что въ ІУ--У вв. у христіанъ, можно сказать, составилась уже вполнѣ стройная и законченная теоретическая система воспитанія. Это, конечно, не значить, что до этого времени у христіань воспитаніе и образование д'втей шло совсъмъ безсистемно, безпринципно,--нётъ, оно съ самаго начала проникнуто было однимъ рели-

Digitized by Google

108

гіозно-этическимъ принципомъ и велось по извѣстной системѣ, во только все это было на практикѣ и устно передавалось изъ поколѣнія въ поколѣніе, безъ всякихъ теоретическихъ разсужденій.

Тъмъ же историческимъ обстоятельствомъ объясняется и то, что церковные учители прежде стали касаться вопросовъ образованія, з не воспитанія, въ собственномъ смыслѣ. Занятые внутреннею борьбою съ язычествомъ, съ языческой философіей и еретикамираціоналистами, церковные учители, чтобы сильнее поразить противниковъ, обязательно должны были воспользоваться ихъ же собственнымъ оружіемъ, т. е. ихъ же наукой, литературой и философіей. Но чтобы воспользоваться этимъ оружіемъ, нужно было сначала изучить его, научиться умёло владёть виъ. Во всякомъ случаѣ, нужно было такъ или иначе научиться поражать противниковъ и защищать христіанскія истивы. Отсюда понятно, что церковные учители прежде всего золяны были заняться вопросомъ объ умственномъ образовании зрестіанскаго юношества. Какъ они решали этотъ вопросъ, чет твилить ниже, но несомнѣненъ тотъ фактъ, что вопросъ умственнаго образованія юношества сталь рёшаться въ древнецерковной литератур' раньше, чыть вопросъ воспитанія. Вотъ почеху въ произведеніяхъ первыхъ учителей церкви (Клименга, Оригена, Тертулліана) мы встръчаемъ изъ педагогическихъ вопросовъ исключительно почти только разсужденія объ образованів. Но въ ІУ-V вв., въ произведеніяхъ, напримъръ, свв. Василія Великаго, Іоанна Златоуста, Августина, Іеровича и др. мы находимъ уже, помимо разсуждений на тему объ образовании, и довольно суждений о воспитании.

Въ своихъ педагогическихъ разсужденіяхъ отцы и учители деркви стараются выяснить взглядъ христіанства на дѣло воспитанія и образованія; стараются разъяснить отношеніе ъристіанства къ древне-языческой культурѣ. Стоя на релипозно-этическимъ принципѣ, они съ точки зрѣнія этого принципа разсматриваютъ и античную культуру, съ его же точки зрѣнія судятъ и о современныхъ имъ порядкахъ воспитапія в образованія; на этомъ же принципѣ построяютъ и свой пелагогическій идеалъ.

Но не смотря на одинъ принципъ въ рѣшеніи ими педагогическихъ вопросовъ и на одну и ту-же цёль, какую они преслёдуютъ своими педагогическими воззрёніями (это-указать лучшія средства къ религіозно-нравственному совершенствованію людей),---все-же они дають разнообразные и подчась разнорѣчивые отвѣты на эти вопросы. Это явленіе, конечно, объясняется различіемъ ихъ національностей, воспитанія п образованія, историческихъ обстоятельствъ, а также разнообразіемъ и самыхъ пріемовъ рѣшенія этихъ вопросовъ. Пояснимъ это частиве. Восточные отцы, --- въ большинствв случаевъ греки по происхожденію, какъ склонные болѣе къ отвлеченному мышленію, —и въ рѣшеніи педагогическихъ вопросовъ стараются болѣе выяснить ихъ на теоретическихъ данныхъ, чёмъ практическихъ, а западные, какъ люди болёе практическаго склада мыслей, поступають наобороть. Отсюда понятно, почему, напримёръ Климентъ, св. Василій Великій, Григорій Богословъ и др. восточные отцы въ своихъ педагогическихъ разсужденіяхъ болѣе ссылаются на теоретическія основанія, чѣмъ на практическія, а Тертулліанъ, бл. Іеронимъ, св. Кипріанъ, св. Амвросій, отчасти бл. Августинъ н др. западные учители судять болѣе съ практической точки зобнія.

Такъ, напримёръ, св. Василій Великій, говоря о необходимости изученія древне-классической литературы, обосновываетъ эту необходимость тёмъ соображеніемъ, что общечеловѣческія истины раскрываются, хотя и не вполнѣ, и у классиковъ <sup>1</sup>), а Климентъ присоединяетъ еще то соображеніе, что чрезъ языческихъ писателей дѣйствовалъ Логосъ <sup>2</sup>). Между тѣмъ западные писатели, напримѣръ бл. Іеронимъ, бл. А вгустинъ и др. обосновываютъ эту необходимость главнымъ образомъ тѣмъ практическимъ соображеніемъ, что изученіе это дастъ возможность ближе узнать нелѣпость язычества, слѣдовательно, и дастъ возможность прямѣе порожать его несостоятельность, а также надѣлитъ христіанскихъ писателей

2) Педаг. I, I; Strom. I, 5; VI в VII.

<sup>1)</sup> Бес. къ юношамъ ч. IV русс. п. стр. 344-366.

лучшими формальными средствами еъ этой борьбѣ-краснорѣчіемъ и діалектикой <sup>1</sup>).

Пылкій, подвижной по природѣ, бл. Августинъ часто испытывадъ на себѣ тяжесть наказаній древней суровой школы, наказаній, часто несоотвѣтствовавшихъ е́го проступкамъ, естественно, долженъ былъ смотрѣть на нихъ и смотритъ съ антипатіей, какъ на большее зло въ дѣлѣ воспитанія. Между тѣмъ спокойный и уравновѣшенный по натурѣ св. Златоустъ, не испытавшій на себѣ тяжести суровыхъ наказаній, стоитъ за ихъ необходимость, хотя и съ ограниченіемъ<sup>2</sup>).

Жива въ центръ философскаго движенія, — Александріи, и испытавъ на себъ всю пользу философскаго образованія, Климентъ и Орнгенъ горачо стоятъ за ея изученіе <sup>3</sup>). Между тъмъ Тертулліавъ, едва-ли надлежащимъ образомъ изучившій древнюю философію <sup>4</sup>) и испытавшій отъ поверхностнаго ея изученія только вредъ для своей нравственной жизни, а также замътившій среди философовъ только одни противоръчія, приходитъ къ весьма несправедливому заключенію о философіи, какъ "произведенію демоновъ", заключающему только одну ложь и безнравственность, а потому и совътуетъ всячески избътать ея <sup>5</sup>).

Даже одни и тё-же писатели, напр., св. Златоустъ и бл. Іеронимъ, при своихъ различныхъ положеніяхъ и при различныхъ точкахъ зрѣнія, судятъ объ изученіи древнеклассической литературы различно. Когда это изученіе, при хорошихъ учителяхъ, является средствомъ для лучшаго умственнаго образованія дѣтей, не вредя ихъ нравственности, св. Златоустъ одобряетъ это изученіе, а когда безъ надлежащихъ руководителей оно можетъ принести только вредъ учащимся, то онъ вовсе запрещаетъ его <sup>6</sup>). То же нужно сказать и о бл. Іеронимѣ, ко-

<sup>1</sup>) Письмо къ Магну Іерон. т. II русс. пер. стр. 251; Август. Хр. наук. 137, 151—152, 206; соч. de ordine.

<sup>2</sup>) Исковѣдь бл. Август. кн. І, гл. 8—10 и др.; бесѣд. Злат. на раз. мѣст. вис. т. III, стр. 151-155 Слова т. III, стр. 147 и др.

<sup>3</sup>) Клим. Strom. lib I, гл. 1, 2, 5 и др.; Strom. lib VI, гл. 10 и др.; объ Оринси. у Euseb. Hist. eccles. lib VI, XVIII, XIX.

•) См. у проф. Скворцова "Философ. отцовъ", стр. 135-142.

Fertull. De praescr. haeret. c. VII, VIII, XIV; ad. nationes lib II; Apolog.
 c. XLVII; De anim. cap. I; de spect. c. XXVIII H Ap.

<sup>6</sup>) Слова Злат. т. III, слово 3 къ невърующ. отцу; соч. "о священствъ" пер. Матявевскаго, стр. 75 и др.

торый, находясь при различныхъ обстоятельствахъ, то порицаетъ это изучение (въ письмѣ къ Дамасу т. I, стр. 86—87), то одобряетъ (въ письмѣ къ Магну т. II, стр. 250—251). Въ первомъ письмѣ бл. Іеронимъ осуждаетъ крайнее увлечение классиками со стороны лицъ священнаго сана, которымъ не прилично ради нихъ оставлять главное свое занятие—изучатъ св. Писание.

Во второмъ письмѣ къ Магну, который упрекалъ его за изученіе классической литературы, Іеронимъ, въ силу этого обвиненія, долженъ былъ разъяснить и разъясняетъ необходимость и позволительность этого изученія для христіанъ.

Различные пріемы сужденія церковныхъ писателей обусловливаютъ и различные ихъ взгляды на вопросы воспитанія. Судя, напр., о наказаніяхъ ученнковъ съ психологической точки зрѣнія, бл. Августинъ естественно смотритъ на нихъ, какъ на мѣру обоюдоострую при воспитаніи, а потому и требуетъ крайней осмотрительности въ этомъ случаѣ со стороны педагоговъ<sup>1</sup>). Между тѣмъ св. Златоустъ, разсуждая о нихъ болѣе съ традиціонной точки зрѣнія и буквально понимая нѣкоторыя выраженія о нихъ въ св. Писаніи, является сильнымъ защитникомъ ихъ въ дѣлѣ воспитанія<sup>2</sup>).

Н. Миролюбовъ.

(Продолжение будеть).

112

Digitized by Google

<sup>1) &</sup>quot;Исповѣдь" кн. 1-я, глл. 8, 9, 10 и др.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Бесѣды (Златоуста на разн. мѣста св. Пис. т. III, стр. 151—158 и др. слова т. III, сл. 3-е, стр. 147 и др.

# ОБЪ ИЗДАНІИ ЖУРНАЛА ВѢРА¤РАЗУМЪ въ 1899 году.

Изданіе богословско - философскаго журнала "Въра и Разумъ" будетъ продолжаемо въ 1899 году по прежней программи. Журналъ, какъ и прежде, будетъ соотоять изъ трехъ отделовъ: 1) Церковнаго, 2) Философскаго и 3) Листка для Харьковской спархін.

Журналъ выходитъ отдъльными книжками ДВА РАЗА въ мъсяцъ, по девяти и болте печатныхъ листовъ въ каждой книжкъ, т. е. годичное издание журнала состоитъ изъ 24 выпусковъ съ текстомъ богословско-философскаго содержания до 220 и болье печатныхъ листовъ.

### Цѣна за годовое изданіе внутри Россіи 10 р., а за-границу 12 р. съ пересылкою.

Разсрочка въ уплатѣ денегъ не допускается.

ПОДПИСКА ПРИНИМАЕТСЯ: въ Харьковѣ: въ Редакціи журнала «Вѣра в Разущъ» при харьковской духовной семпнарія, при свёчной лавкъ харьковскаго Покровскаго монастыря, въ харьковской конторъ «Новаго Времени», во всёхъ остальныхъ книжныхъ магазинахъ г. Харькова и въ конторъ «Харьковскихъ Губерискихъ Въдомостей»; въ Москвъ: въ конторъ Н. Печковской, Петровския линін, контора В. Гиляровскаго, Столёшниковъ переулокъ, д. Корзинкина; въ Петербургв: въ книжномъ магазинъ г. Тузова, Садовая, домъ ж 16. Въ остальныхъ городахъ Имперія подписка на журналъ принимается во всёхъ извёст-

пыхъ книжныхъ магазинахъ и во всёхъ конторахъ «Hobaro Bpemenu».

Иъ Реданціи журнала «Вѣра и Разумъ» можно получать полные экземпляры ся изданія за прошлюе 1884—1889 годы включительно по уменьшенной цёнё, именно по 7 р. за каждый годъ; по 8 руб. за 1890-1892 г., н по 9 р. за 1893-1896 годы.

Лицамъ же, выписывающимъ журналъ за всѣ означенные годы, журналъ можеть быть уступленъ за 75 р. съ пересылкою.

Кромп того въ Редакции продаются слъдующія книги:

1. "Живое Слово". Сочинение преосвященнаго Амвросія. Цёна 50 к. съ перес.

2. "Древніе и современные софисты". Сочиненіе Т. Ф. Брентано. Съ французскаго перевелъ Яковъ Новицкій. Цёна 1 р. 50 к. съ пересылкою.

3. Справедливы ли обвиненія, взводнимыя графомъ Львомъ Толстымъ на православную Церковь въ его сочинения "Церковь и государство? Сочинение А. Рождествина. Цёна 60 к. съ пересылкою.

4. Посл'вднее сочинение графа Л. Н. Толстого "Царствие Вожие внутри васъ". Бритическій разборъ. Цана съ пересылкою 60 коп.

5. "Папство, какъ причина раздъленія Церквей, или Римъ въ своихъ сношенияхъ съ Восточною Церковію". Докторское сочинение о. Владиміра Гетте. Переводъ съ французскаго К. Истомина. Харьковъ. 1895. Цёна 1 рубль

Дозволено цензуров. Харьковъ, 15 Декабря 1898 года.

Харьковъ. Типографія Губернскаго Правленія, во Google



# ВЪРА и РАЗУМЪ

## ЖУРНАЛЪ ВОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ

# 1899.

## № **3**.

ФЕВРАЛЬ.-КНИЖКА ПЕРВАЯ.



ХАРЬКОВЪ. Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., № 17. 1899.



Πίστει νοοῦμεν.

Впрою разумпьваемъ.

Евр. XI. 3.

Дозволено цензуров. Харьковъ, 15 Февраля 1899 года. Цензоръ Протојерей Пазель Солицевь.

## БЕСѢДА

### въ храмовой праздникъ Собора З-хъ Святителей."

Въ настоящій храмовой праздникъ въ честь святителей Василія Великаго, Григорія Богослова и Іоанна Златоуста мысль наша естественно останавливается съ особеннымъ вниманіемъ на жизни и подвигахъ этихъ святыхъ. Жизнь великихъ мужей вообще поучительна. Но особенно это нужно сказать о воспомнаемыхъ нынѣ святителяхъ, которыхъ христіанскій міръ ублажаетъ, какъ своихъ величайшихъ святыхъ. При благоговѣйномъ воспоминании о нихъ первѣе всего возникаетъ мысль о томъ, кто и какимъ образомъ выростилъ и воспиталъ эти удивительныя свѣтила Церкви Христовой, тѣмъ болѣе, что эти святители особенно отличаются отъ другихъ великихъ христіанскихъ ичжей тёмъ, что своими высокими доблестями они были обязаны строгому и усердному воспитанію. Въ ранніе отроческіе годы они прошли удивительную и глубоко-назидательную школу христіанскаго воспитанія, тогда именно были вызваны, развиты и взлелѣяны тѣ великія ихъ доблести, которыми они обезсмертили свое имя и освятили на всѣ грядущія времена памать свою. Вопросъ о воспитани-важнъйший вопросъ жизни челов'вческой. Если безспорно воспитание должно быть истинно-христіанскимъ, то самые лучшіе и поучительные образцы его мы можемъ позаимствовать изъ жизни этихъ чествуемыхъ нами сеголня великихъ святителей.

Св. Василій Великій, Григорій Богословъ и Іоаннъ Златоустъ были воспитаны подъ особеннымъ, и почти исключительнымъ, наблюденіемъ своихъ великихъ матерей. Вотъ первая особенная черта ихъ воспитанія.

1) Произнесена въ домовой церкви 3-й Гимназія 30-го Января.

Имена свв. Макрины, Еммеліи, Нонны и Анеусы неразрывны съ благословенными именами ихъ сыновей не только по закону естественнаго родства, но и еще больше въ силу родства духовно-правственнаго; сыновья ихъ были чадами ихъ въры. ихъ упованій и добродѣтелей. Чрезъ сыновей, величайшихъ поборниковъ и учителей христіанской жизни, эти святыя матери пріобрѣтаютъ исключительное значеніе и въ исторіи распространенія въ человъчествъ христіанскихъ добродътелей. Для своихъ летей оне были прежде всего живымъ примеромъ и воплошеніемъ евангельской вёры и жизни. Такова блаженная бабка Св. Василія Великаго Макрина, испытанная въ суровой и бъдственной жизни, горъвшая желаніемъ во время гоненія Максимина пострадать за Христа, но, согласно наставленію Св. Григорія Неокесарійскаго, скрывавшаяся въ дебряхъ и лѣсахъ Понтійскихъ въ продолженіе семи лътъ, извъдавшая жизнь лишеній и скорбей, многократно спасаемая чудесною помощію Бога, по словамъ Григорія Богослова, "побудительница къ добродѣтели, живая мученица, одушевленный памятникъ, безмолвная проповѣдь". Вѣрная спутница послѣднихъ годовъ ся жизни, св. Еммелія, ся невъстка и мать св. Василія Великаго, -дочь родителей мучениковъ, съ детства сирота, беззаветно любившая свою многочисленную семью, подъ конецъ жизни подвижница, --- оставила намъ свътлый образъ того, чъмъ должна быть христіанская женщина. А какія добродфтели имфла мать св. Григорія—Нонна!? "Она знала, говоритъ о ней самъ св. Григорій, одно истинное благородство-быть благочестивою, одно надежное и неотъемлемое богатство-тратить свое имушество для Бога и для нищихъ. Подлинно, жена щедролюбивъйшая. Если бы позволили ей черпать изъ атлантическаго или другого общирнѣйшаго моря, и того бы ей недостало. Такъ велико было въ ней желаніе подавать милостыню. А укрывалось ли отъ нея какое время или место молитвы? Объ этомъ у нея ежедневно была самая первая мысль. Кто оказывалъ такое уважение къ рукѣ и лицу священниковъ? Кто такъ высоко ценилъ всякий видъ доброй жизни? Кто больше, чемъ она, изнурялъ плоть постомъ и бдёніемъ? Кто благоговейнее ея стояль во время всенощныхь и дневныхь богослуженій?

114

Digitized by Google

Пустое слово никогда не выходило изъ устъ ся и смѣхъ изнѣженный не игралъ на щекахъ ся" (Твор. Св. Григорія, 2, 107-110). Умная, добрая, крѣпкая духомъ, съ пламеннымъ любвеобильнымъ сердцемъ, она отъ всей души дѣлала всякое утло свое; умъла любить все, что страдаетъ, и говорила, что готова была бы продать себя и детей своихъ въ рабство, чтобы нисть чёмъ пособить неимущимъ. Но глубочайтее и непритворное изумление во всёхъ вызывала мать св. Іоанна Здатоуста, св. Анеуса. Образованная, богатая, знатная, она 20-ти лётъ, въ полномъ разцвётё молодости и красоты, осталась вдовою съ двумя малютками. Ужасно было ея положение въ распущенной Антіохіи, тяжкая отвѣтственность за дѣтей лежала на ея одинокихъ плечахъ, она чувствовала трудность управленія домомъ, алчные враги тѣснили ее. Трудно было въ такихъ обстоятельствахъ отказаться отъ второго брака; но Авоуса съ благородною рѣшимостію отклонила всѣ предложенія и, не падая духомъ, борясь съ затрудненіями, отдалась всецѣло выполненію своего материнскаго долга по отношенію къ дѣтямъ. Оставшись съ однимъ Іоанномъ, она всею горячвостію души привязалась къ своему ребенку, въ чертахъ его она видѣла образъ своего мужа; она забыла красоту свою и молодость, и вся жизнь ея точно уппла въ жизнь ея сына. Своею безупречною жизнію, своимъ самоотверженіемъ она поражала язычниковъ, которые не понимали, какъ можно было похоронить свою молодость и красоту въ тъсныхъ предълахъ дътской комнаты. Услышавши о ней, знаменитъйшій Антіохіецъ риторъ язычникъ Ливаній, воскликнулъ: "о, небеса! да какія же женщины у этихъ христіанъ"! Удивительно ли послѣ сего, что сыновья такихъ великихъ матерей выростали и воспитывались подъ самыми благод втельными вліяніями.

Примѣръ благочестивыхъ матерей могущественно вліялъ на дѣтей. Эти послѣднія безсознательно и незамѣтно вдыхали въ себя отъ матерей вѣру и христіанское упованіе и пріучались просто и свободно слѣдовать ихъ дѣламъ и поведенію. Изъ личнаго опыта, поэтому, вытекаютъ такъ часто высказываемыя этими святителями слова, что "ученіе чрезъ поступки и жизнь есть самое лучшее ученіе". Эти великія матери глубоко сознавали свой непремённый и священный долгъ воспитанія дётей и руководительства ихъ жизнію и развитіемъ. Воспоминанія о своей матери и о своемъ воспитании побуждали Св. Іоанна Златоуста высказываться такъ: "подъ долгомъ воспитанія своихъ дѣтей я разумѣю не одно то, чтобы не допустить ихъ умереть съ голоду,---чёмъ люди, кажется, и ограничиваютъ свои обязанности по отношенію къ дѣтямъ. Для этого не нужно ни книгъ, ни постановленій; объ этомъ весьма громко говорить природа. Я говорю о попечение образовать сердца дётей въ добродѣтели и благочестіи, долгъ священный, котораго нельзя преступить, не сдёлавшись виновнымъ въ нёкотораго рода дётоубійствѣ" 1). И поистинѣ, ихъ воспитаніе было воспитаніемъ "въ наказанін и ученія Господнемъ", въ страхѣ Божіемъ и въ любви ко Христу. Эти великія жены, въ старшемъ возрастѣ своихъ сыновей не лишившія ихъ и необходимаго въ тѣ времена классическаго образованія, первые дѣтскіе годы ихъ особенно посвящають усердному и послѣдовательному религіознонравственному воспитанію. И опять слышатся личныя благовоспоминанія Іоанна Златоуста въ его словахъ: говъ́йныя "душѣ, съ первыхъ поръ получающей впечатлѣнія Слова Божія, трудно забыть страхъ Божій. Не говорю, что въ дѣтствѣ еще не время заниматься вброю: я утверждаю, что такое занятіе не только полезно, но и необходимо для сего возраста. Дётямъ-то особенно и нужно преподавать первые уроки в фры и благочестія. По самой гибкости своего ума, они способны болёс, чёмъ взросдые, принимать и сохранять впечатлёнія. Какъ мягкій воскъ дегко принимаетъ черты, на немъ напечатлѣваемыя, такъ и дѣти принимаютъ впечатлѣнія безъ большихъ усилій. Въ этомъ-то возрастъ вкореняются на всю жизньнаклонности порочныя, или добродѣтельныя"<sup>2</sup>). Бесѣды и напоминанія о Богь, благочестивыя наставленія и обученіе молитвамъ-освящали первые сознательные годы этихъ великихъ мужей. Св. Еммелія сажала детей на свои колена и заставляла слабымъ лепечущимъ языкомъ произносить сладчайшее имя Господа. Григорія Богослова, когда онъ былъ еще ребенкомъ, мать водила въ храмъ и тамъ давала ему въ руки Св.



<sup>1)</sup> Слово въ вѣрующему отцу. Христ. Чт. т. III.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Бесѣда II на Ев. Іоанна.

Евангеліе, заставляла его ощупывать, перевертывать Св. книгу, переворачнвать въ ней листы и разсматривать ее, какъ будто она хотѣла чрезъ самое прикосновеніе къ Слову Божію озарить его благодатію Св. Духа. Съ благодарностію вспоминая первоначальные уроки матери, Св. Василій В. говоритъ: "то понятіе о Богѣ, которое пріобрѣлъ я отъ блаженной матери моей и бабки Макрины, возрасло во мнѣ; потому-то съ раскрытіемъ разума не мѣнялъ я одного на другое, но усовершалъ преподанное мнѣ начало" <sup>1</sup>).

Величайшимъ благомъ для чествуемыхъ нами святителей было также и то, что они съ самыхъ юныхъ лѣтъ и съ великнить усердіемъ изучали Священное Писаніе. И въ этомъ дёлѣ на нихъ дъйствоваль примъръ ихъ матерей, для которыхъ Священное Писаніе было истиннымъ сокровищемъ въры, величайшимъ утешениемъ жизни. Въ те благословенныя времена Священное Писаніе было первою учебною книгою. При обученів грамот' д'Бтямъ давали для чтенія Библію. Сажая за письмо, ниъ давали въ руководство прописи, состоящія изъ изреченій Свящ. Писанія. Когда, посл'є сего, доходила очередь до устнаго катихизическаго изученія догматовъ вёры и обязанностей христіанина, то опять давали дѣтямъ Священное Писаніе, задавая изъ него уроки для изученія на память. Дфтская душа, начинавшая рядъ своихъ ощущеній и мыслей изученіемъ Слова Божія, скоро крепко свыкалась съ нимъ, находила въ немъ высокое наслаждение и предпочитала его другимъ занятіямъ и удовольствіямъ. Св. Іоаннъ Златоустъ изъ устъ любящей матери получилъ первые уроки чтенія и письма, и первыми словами, которыя онъ научился складывать и читать, несомитно были слова Свящ. Писанія, которое было любимѣйшимъ чтеніемъ Аноусы, находившей въ немъ утѣшеніе въ своемъ преждевременномъ вдовствѣ. Эти первые уроки на всю жизнь запечатлѣвались въ душѣ Іоанна, и если онъ впослѣдствіи самъ постоянно, такъ сказать, дышалъ и питался Словомъ Божіимъ, в истолкование его сдёлалъ главною задачею всей своей жизни, то эту любовь къ нему онъ несомнённо восприняль отъ своей благочестивой матери. "Чтеніе Свящ. Писанія, говорить онъ,

117

<sup>1)</sup> Св. Васнлій В. Еп. Никанора Арханг. 1894 стр. 5.

это духовная пища, которая укрыпляетъ умъ и дълаетъ душу сильною, твердою и мудрою, не позволяя ей увлекаться неразумными страстями, напротивъ, еще облегчая полетъ ея и вознося ее, такъ сказать, на самое небо". 1) И Св. Еммелія, по словамъ ен сына, заботясь о христіанскомъ воспитаніи дётей "ПОЧИТАЛА ПОСТЫДНЫМЪ И СОВСВМЪ НЕПРИЛИЧНЫМЪ ДЛЯ ПЕЖНОЙ души изучать страсти въ трагедіяхъ или знакомиться съ безстыдствомъ въ комедіяхъ". Ея дёти изучали только то, "что она находила удобопонятнымъ изъ богодухновеннаго Писанія, особенно же Премудрость Соломонову и все то, что служить къ облагорожению нашей жизни"<sup>2</sup>). Они назидались книгою Псалмовъ и въ надлежащее время прочитывали изъ нея по указанному порядку. Вставали ли съ ложа, принимались ли за ученіе, отдыхали ли предъ об'ёдомъ и посл'ё об'ёда, идучи ко сну-они назидались словами Свящ. Писанія. И за то какъ же восторженно досточтимые святители восхваляютъ и превозносять душеспасительность Свящ. Писанія и книги Псалмовъ! "Ты въ палъ въ искушеніе--найдешь въ немъ самое лучшее утъшение; впалъ во гръхъ-найдешь безчисленныя врачевства. Впалъ въ несчастіе-увидишь тамъ много пристаней. Если ты праведникъ,-пріобрѣтешь оттуда самое надежное подкрѣпленіе, если грътиникъ, ---- самое дъйствительное утъщеніе. Если тебя надмевають добрыя дёла твои, --- тамъ научишься смиренію. Если ты богать и славень,-Псалмопфвець убфанть тебя, что на землѣ нѣтъ ничего великаго..." (Св. Іоаннъ Зл., толк. на Псалм.). Воспитание великихъ святителей велось въ духъ и подъ руководствомъ Св. Церкви Христовой. Блаженныя матери ихъ были совершеннъйшими и преданнъйшими чадами Св. Церкви и дѣтей своихъ ввели онѣ въ самое тѣсное и неразрывное общение съ нею. Это таинственное единение христіанина съ Церковію совершается во храмѣ, который есть и мѣсто общественной молитвы, и мѣсто особеннаго благодатнаго присутствія Божія. И во дни юности духовная жизнь великихъ святителей непрестанно оживотворялась и питалась возвышенными, духовными впечатлѣніями христіанскаго храма: здѣсь опытно крѣпло ихъ религіозное чувство, здѣсь просвѣтлялось ихъ рели-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Уроки в примѣры Христ. Вѣры. Г. Дьяченко. 1892, 52.

<sup>2)</sup> Св. Васный В. Еп. Никанора, ibid.

гіозное сознаніе и мысль. Когда Ноннѣ, послѣ пламенныхъ ея молнтвъ, Господь даровалъ сына, то она отнесла свое дитя въ церковь и освятила его младенческія руки возложеніем ихъ на сващенную книгу, этимъ предопредѣляя его быть служителемъ церкви. И съ младенческихъ лётъ любовь ко храму возрастала въ немъ до такой степени, что сдълалась насущнъйшею потребвостію его христіанской души. Въ юношескомъ уже возрастѣ, столь опасномъ искушеніями, никакіе соблазны не могли ослабить въ немъ этой преданности храму. Когда съ другомъ свониъ, Св. Василіемъ, Св. Григорій Богословъ юношею былъ въ Авинахъ и здѣсь изучалъ мірскія науки, то вотъ какъ провоиль онь свою жизнь: "намъ, говорить онъ, извъстны были двъ мороги; одна, первая и превосходнъйшая, вела къ нашимъ свяценнымъ храмамъ и къ тамошнимъ училищамъ, другая, неравваго съ первою достоинства, всла къ наставникамъ наукъ внёшнихъ. Другія же дороги: на праздники, на зрѣлища, на народны собранія, на пиршества, мы предоставляли желающимъ...". Послушание, преданность и уважение къ Церкви воспитывались въ нихъ съ первыхъ минутъ пробужденія ихъ сознанія. Въ самыхъ юныхъ лѣтахъ матери учатъ ихъ символу, какъ Церковію признанному правилу в'ёры, и жизнь ихъ располагазась въ строгомъ соотвётствій обычаямъ и уставамъ церкви. Изъ глубокой любви къ храму и Церкви, духомъ которыхъ они питались, возникла у нихъ такая пламенная ревность о благолёпін богослуженія и такое безграничное стремленіе послужить Церкви Христовой. И кто, какъ не эти святители, сообщель службѣ церковной такую величавую красоту, торжественность и гармонію, такую христіанскую назидательность; кто, какъ не они, далъ въ руководство вѣрующимъ такіе несравненные гимны, такія святыя молитвы?! Съ другой стороны, ыю, какъ не они, съ такимъ обаяніемъ святости и благоговѣнія предстоялъ предъ престоломъ Всевышняго, и кто болфе могучинъ словомъ, чёмъ они, призывалъ людей къ почитанію святыни храма?!

Таково въ общихъ чертахъ воспитаніе этихъ достохвальнѣйшихъ святителей. Нашимъ ограниченнымъ силамъ и слабому слову не исчерпать всѣхъ добродѣтелей этихъ святителей хотя бы в въ періодъ ихъ начальнаго воспитанія. Съ глубокимъ смиреніемъ и благоговѣніемъ мы склоняемся предъ величіемъ этихъ свётильниковъ Церкви. Только уроки назиданія мы можемъ брать у нихъ,---тѣмъ болѣе, что въ жизни и дѣятельности они обнаружили тѣ изумительныя доблести, которыя лучше всего доказываютъ величайшую благотворность ихъ воспитанія. Именно потому, что они выросли подъ впечатлѣніями живыхъ примеровъ въ лице матерей, они пламенно верили въ действительность христіанскаго идеала и христіанскихъ упованій. А то, что они съ юныхъ лётъ и отовсюду: отъ матерей, отъ Слова Божія и отъ Церкви, питались духовными вліявіями, это дало ихъ въръ такую кръпость, несокрушимость, что ее сломить или даже поколебать не могли самыя удручающія бёдствія, и, заканчивая свою страдальческию жизнь, они благодарили Божественный Промыслъ, говоря: "слава Богу за все!" А эта безграничная любовь къ человъчеству, особенно страждущему, это смиреніе, эта нелицемѣрность, благороднѣйшая прямота, мило сердіе и снисходительность, безкорыстіе, ---откуда все это въ нихъ зародилось, какъ не изъ первыхъ незабвенныхъ ощущеній дётства и юности?!

И еще разъ изъ примѣра этихъ великихъ святителей мы убъждаемся въ томъ, что можетъ сдълать для дътей христіанская мать. Женщина, по самой своей природѣ и по самому душевному своему складу призвана быть именно воспитательницей. "Ясный, просвѣщенный вѣрою разумъ и доброе сердце матери составляють въ дёлё воспитавія дётей ту же зиждительную силу какъ для природы свътъ и тепло. И кто дастъ дитяти первое понятіе о Богѣ, Отцѣ и Промыслителѣ, лучше матери, которая всего ожидаетъ отъ Господа, на все призываетъ благословение Божие, при всёхъ радостяхъ возводитъ благодарные взоры къ небу, во встхъ скорбяхъ. колтнопреклоненная, предъ Богомъ изливаетъ печаль свою? Отвращение отъ грѣха и порока и страхъ отвѣтственности предъ Богомъ, написанные на лицѣ матери, раньше уроковъ раскрывають дѣтскую совѣсть; взглядъ матери, исполненный состраданія, слезы участія, исторгаемыя изъ ея очей чужой скорбію, проникаютъ жалостію и соболѣзнованіемъ сердце дитяти, еще не имѣющаго понятія о томъ, что такое горе. Первые уроки въ жизненной борьбѣ дѣти получають въ примѣрѣ матери, неутомимой въ

120

Digitized by Google

грудѣ, териѣливой въ лишеніяхъ и семейныхъ невзгодахъ"<sup>1</sup>). И такіе безмолвные и словесные уроки матери не забываются и благословляются дѣтьми во всю жизнь.

Примфръ нынф прославляемыхъ святителей самымъ убфдительныйшимъ образомъ увъряетъ насъ и въ благотворнъйшемъ еціянія на лушу отрока Священнаго Писанія. И что можетъ быть иля человѣка спасительнѣе таинственной бесѣды съ Богоять при чтении Слова Божія?! Здёсь именно узнается истинвая и ясная воля Всевышняго, исторія Божественнаго Промышленія о людяхъ; здёсь открываются величественные образы библейскихъ праведниковъ и божественный образъ Христа. Спасителя благостити и челов колюбив и наго. Самая чуцесная простота, наглядность, божественная святость и чистота Свящ. Писанія-особенно понятны и близки невиной душѣ отрока. "Пусть же отрокъ и юноша", скажемъ словами древвяго учителя, "сперва изучаетъ псалмы, пусть въ притчахъ Соломоновыхъ назидается къ благочестивой жизни, изъ Екклезіяста научается презирать блага міра, въ Іов' подражаетъ образцамъ добродътели и терпънія; потомъ пусть читаетъ Евингелія и напечатлѣваетъ въ сердцѣ своемъ Дѣянія и Посланія Апостоловъ". (Бл. Іеронима письмо къ Летѣ о воспитании дочери).

Наконецъ, примѣръ тѣхъ же святителей учитъ, что молитва дербовная и вообще храмъ даютъ завершеніе христіанскому воспитанію дѣтей. При пробужденіи совѣсти и мысли о Богѣ гозникаетъ могущественнѣйшая воспитательная сила—чувство страха Божія. А укрѣпляется это чувство при тѣхъ упражненіяхъ, какія предписываются христіанину Церковію. Молитва, неопустительное говѣніе, постъ, самоиспытаніе, исповѣдь, пріобщеніе Святѣйшихъ Таинъ,—все это истинное училище страха Божія. Въ храмахъ же отрокъ и юноша вступаютъ въ живѣйшее и тѣснѣйщее общеніе съ Церковію земною и небесвою и становятся поистинѣ живыми членами Царства Божія.

Да благословитъ же Отецъ Небесный христіанское воспитавіе сихъ чадъ и да утвердитъ его въ добрыхъ и благотворвъйшихъ началахъ святоотеческаго воспитанія! Аминь.

Законоучитель 3-й Харьк. Гимназів Свящ. Петрз Өоминз.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Проповеди Амеросія Ен. Дмитр. 1883, стр. 12.

## Ворьба съ неввріемъ въ зпоху возрожденія наукъ и искусствъ.

Впрочемъ, было бы несправедливо всю вину певърія и враждебности къ христіанской религіи, какъ они обнаружились въ эпоху возрожденія, приписывать одной схоластикѣ. Въ больпей мёрё въ этомъ виновата сама западная церковь. Послё своего отпаденія отъ союза съ Восточною церковію, строго хранившею всѣ апостольскія преданія и вѣрною духу и xaрактеру первенствующей церкви, римская церковь сама измѣнила началамъ истиннаго христіанства. Преслёдуя по преимущемірскія, нерѣдко даже противухристіанскія цѣли, впаству дая постоянно въ одно заблуждение за другимъ, отвергнувшись раньше своихъ членовъ отъ непосредственнаго руководительства Божественнаго Откровенія и ставъ на путь грубаго раціонализма и интеллектуализма, римская церковь сама была главною виновницею и распространительницею сначала только недовърія къ себъ, а потомъ и совершеннаго невърія въ христіанское ученіе. Нравственная распущенность самыхъ видныхъ представителей католичества, ненасытное честолюбіе и корыстолюбіе папъ, торговля и эксплуатація святынями, борьба съ представителями свътской власти, лишение мірянъ пріобщенія подъ двумя видами, запрещеніе читать Св. Писаніе и т. п.,-вотъ что было истинною причиною невѣрія, безбожія, нравственной распущенности и крайней враждебности къ христіанству, которыя въ ужасныхъ размфрахъ охватили челоэпоху возрожденія наукъ и искусствъ. Именно вѣчество ВЪ папство съ своими возмутительными злоупотребленіями ΒЪ

церкви, оставившее и путь преданія, и увяженіе къ Богооткровенному ученію, вызвало эту прискорбную страницу въ исторів христіанства, какъ оно же вызвало движеніе гусситовъ и впослѣдствіи реформацію. Въ подтвержденіе сказаннаго привеленъ несколько свидетельствъ исторіи. Папа Сиксть IV (1471-1484) публично смѣялся надъ христіанскимъ нравоученіемъ. Ради увеличенія своихъ годовыхъ доходовъ онъ разотпиль открыть въ Риме публичные дома разврата, и за эти еньги пріобрѣлъ для своихъ незаконнорожденныхъ сыновей княжеское достоинство; въ титулъ позволялъ себя называть богомъ (Deus) и т. д. Иннокентій VIII (1484—1492) вель открыто развратную жизнь, имфлъ 16 дфтей, прижитыхъ внф брака, установилъ инквизацію для суда надъ еретиками и гільмами и незаконно взяль 40,000 дукатовь сь турецкаго султана Баязета. Александръ VI (1492-1503) можетъ быть названъ олицетвореніемъ зла и порочности. Для обогащенія своихъ незаконнорожденныхъ дътей и для удовлетворенія своей плотской похоти онъ отравлялъ ядомъ своихъ богатыхъ кардиналовъ и не останавливался ни предъ какимъ престугленіемъ. Онъ умеръ наконецъ отъ вина, смѣпіаннаго съ ядомъ которое онъ приготовилъ для одного изъ своихъ кардиналовъ. Папа Іоаннъ XXIII отридалъ безсмертіе души. Павелъ не задолго до своей смерти открыто сознавался, что въ продолженіе всей свое жизни онъ сомнѣвался въ бытіи Божіемъ, безсисртін души, мздовоздаяній. Между тёмъ на Библію папы воздвигали, можно сказать, настоящее гоненіе. Такъ, уже папа Григорій IX на Тулузскомъ соборѣ (1229 г.) постановилъ, чтобы на одинъ мірянинъ не держалъ у себя Библіи, за исключеніемъ псалмовъ. Тараконскій соборъ (1234 г.) объявилъ еретикомъ всякаго, кто имфетъ Библію и въ теченіи 8 дней не представитъ ее своему епископу для сожженія. И такой практики католическая церковь держалась все время и держится заже до настоящаго дня. Папа Григорій XV назвалъ распространение Библии дёломъ сатанинскимъ и проклинаетъ всякаго, кто распространяетъ Библію среди мірянъ. Климентъ IX въ буллѣ Unigenitus объявилъ еретичествомъ чтеніе мірянами Библін. Супруги Франческо и Роза Мадіай за чтеніе Библін, какъ государственные преступники, были сосланы на галеры. Въ Испаніи преслѣдованіе Библіи продолжалось еще въ 70-хъ годахъ нашего столѣтія. За распространеніе Библіи въ 1859. 1862 и 1863 гг. многіе англичане были присуждены испанскимъ правительствомъ къ заключенію въ тюрьму на срокъ отъ 9 до 12 лѣтъ! Можно представить себѣ, какъ относилось католичество къ чтенію Библіи 500 лѣтъ тому назадъ!...

Странно сказать, что было время, когда христіанскіе народы, за исключеніемъ яѣсколькихъ личностей, истинно гуманныхъ и образованныхъ, добровольно предпочли двинуться не впередъ, а возвратиться на пятнадцать столётій назадъ! Было время, когда христіане какъ бы не считали для себя позорнымъ дёломъ отречься отъ христіанства, чтобы снова стать язычниками, когда порокъ открыто предпочитали добродътели, когда проповѣдь о Христѣ уже не язычникамъ, а христіанамъ казалась и безуміемъ, и соблазномъ! Нѣтъ, нужно сказать даже больше: европейскіе христіанскіе народы, ть народы, которые предпринимали крестовые походы и добровольно проливали свою кровь для освобожденія св. земли, освященной стопами Спасителя, предпочли быть худшими язычниковъ. Въ эпоху возрожденія наукъ и искусстеъ, когда всѣ были охвачены воодушевленіемъ въ пользу языческой древности, невѣріе разлилось бурнымъ потокомъ по всѣмъ странамъ западной Европы. И Европа искала тогда для себя обновленія въ просвѣщении древнеязыческаго міра. Все, что только интересовалось умственною жизнію и діятельностію, устремлялось къ изученію древне-классическаго язычества и прилѣплялось къ нему всею душею; но увлечение классическою древностию скоро дошло до сумасбродства, особенно-въ сердцѣ католичества-Италіи. Въ древнемъ мірѣ стали видѣть идеалъ совершенства и общественныхъ отношений, и науки, и искусства, и даже нравственности. Христіанская религія въ глазахъ тогдашняго общества совершенно потеряла свою цёну; ее замёнила собою религія Виргилія и Гомера. Греческій философъ Платонъ былъ поставленъ выше Господа Іисуса. "Братья во Христь" предпочли называть себя "братьями во Платонъ". Предъ статуями Платона стали возжигать даже свѣтильники и воскурять

Digitized by Google

онијамъ; "Ieroba. Інсусъ, Марія превратились въ Юпитера. Аполлона и въ Венеру; сеселый Олимпъ замѣнилъ собою суровую Голгову". Вифсто почитанія святыхъ безумно увлеченные язическою древностію начали поклоняться языческимъ богамъ древней Греціи, а также героямъ, мудрецамъ и поэтамъ, которыхъ предпочитали древнимъ отцамъ и учителямъ Церкви. Насмъшки и издъвательства надъ высшими христіанскими истивами и доброд телями наполняли собою тогдашнюю литературу Грубое кощунство не только не было признаваемо порочнымъ в гадкимъ, но имъ даже щеголяли въ обществъ и притомъве только люди свътскіе, но и духовные-священники и епископы, не уступавшіе людямъ свѣтскимъ ни въ развратной жизни, ни въ роскоши, предводительствовавшіе своими войсками въ сраженіяхъ, смѣявшіеся надъ своимъ собственнымъ саномъ. Богослужение, совершаемое небрежно и на непонятномъ для варода латинскомъ языкѣ, не могло удовлетворять религіознымъ потребностямъ общества, и католическіе храмы были пусты въ самые великіе христіанскіе праздники. Въ нихъ заманывали народъ только кощунственными, неприличными для храма выходками и лицедфиствами, которыя назывались мистеріями. На саномъ дѣлѣ это были чисто языческія сатурналіи. Таковъ, напр., былъ "праздникъ иподіаконовъ" или festum stultorum. Въ этотъ день низшія духовныя лица избирали себі "папу дураковъ" и такого же епископа, который съ наглымъ безстыдствомъ пародировалъ всѣ епископскія дѣйствія, между тѣмъ какъ клирики въ шутовскихъ маскахъ въ самыхъ католическихъ церквахъ чинили всевозможныя безобразія, ---для вихъ тогда считалось дозволеннымъ все, что касалось пищи, питья и удовлетворенія чувственной похоти (Уставь этого праздника см. у Дюканжа Glossarium ad scriptores mediae et infimae latinitatis, изд. Геншеля 1840-1850, т. III. стр. 959). Было установлено даже празднество въ честь осла, на которомъ Спаситель совершиль Свой торжественный входъ въ Іерусалимъ предъ Своими спасительными страданіями. Кром'в того, быль и еще одинь ослиный праздника въ католической церкви-воспроизводившій будто бы въ лицахъ бъгство Інсуса Христа во Египеть. Въ этотъ день, въ сопровождении многочисленнаго духовенства въ храмъ вводили осла, облаченнаго въ богатыя церковныя одбянія; на его спинѣ сидбла молодая красивая дѣвица въ пышномъ и роскошномъ нарядѣ. Осла ставили предъ главнымъ алтаремъ, и священники совершали мессу, оканчивавшуяся вѣснію:

> "Amen dicas, Asine! "Iam satis ex gramine "Amen, Amen, itera "As, sternare vetera "He, Sire Ane, Hè!"

Окончивъ эту песнь, священникъ вместо благословенія, ржалъ трижды на всю церковь по-ослиному, а толпа хоромъ вторила ему. Эти праздники были посъщаемы императорами, королями, герцогами и епископами, которые принимали въ нихъ участіе и сами, а иногда на свободномъ алтарѣ играли въ кости. Трудно поэтому не довърять свидътельству лучшихъ людей того мрачнаго времени, что многіе римско-католическіе священники публично смѣялись надъ вѣрою, которую они исповѣдывали и которою были обязаны просв'ящать народъ. Выдающійся представитель этой эпохи Петрз Помпонатз открыто издевается надъ евангельскими повъствованіями о чудесахъ Івсуса Христа, видя въ нихъ безнравственныя нарушенія естественнаго порядка вещей. Зло онъ производитъ отъ самаго Бога и радуется его распространенію въ мірѣ, утѣшая своихъ читателей тѣмъ, что если бы не было въ мірѣ столько зла, то не было бы въ немъ также и столько добра. Въру въ безсмертіе человъческой души онъ считалъ суевфріемъ, которое можетъ интересовать только женщинъ. И это ученіе Помпоната не было какимъ либо исключеніемъ, выходящимъ изъ общаго порядка вещей того времени. "Невъріе въ загробную жизнь до того было распространено въ такъ называемомъ образованномъ обществѣ, что десятый Латеранскій соборъ (западный) призналь нужнымъ возобновить провозглашение догмата о безсмерти души, а одинъ изъ папъ (Левъ Х),-если върить позднъйшимъ свидътельствамъ,кощунственно шутилъ съ своимъ секретаремъ относительно пригодности этого провозглашенія для "сказки" объ Іисусѣ Христь". 1) "O quantas divitias nobis dedit fabula de Christo".

<sup>1</sup>) Roscoe, Leo X, II, 388. 488; у Рождественскаго Христ. Аполог. 1893. I. стр. 50.

Этоку разсказу можно довърять уже потому, что, по достовърнымъ извъстіямъ, этотъ папа открыто ставилъ сочиненія Цицерона выше библіи. Нечего, конечно, удивляться что такое грубое невъріе повлекло за собою тотъ упадокъ нравовъ, о которомъ не иначе, какъ съ ужасомъ разсказываютъ современники и историки.

Само собою понятно, что эта эпоха открывала самое широкое поле какъ для апологетической дъятельности вообще, такъ и для развитія христіанской апологетической литературы въ частности. Къ сожалѣнію, съ самаго начала этой эпохи почти ве было людей достойныхъ и научно подготовленныхъ для такого рода дъятельности. За цълыхъ три столѣтія мы можемъ назвать не болѣе 10-15 лицъ, которые рѣшились вступить въ борьбу съ невѣріемъ и антихристіанскимъ направленіемъ соврекенниковъ и оставили послѣ себя литературные памятники своей благородной ревности. Но и эти лица больше принадлежать къ концу этой мрачной эпохи, чѣмъ къ ея началу. Изъ нихъ особенваго вниманія заслуживаютъ: Марсилій Фицинъ, Пикъ Мирандола, Саванарола, Кампанелла, Паскалъ, Вивесъ, Гуетъ, Морней, Гую Гроціусъ, Г. Каликстъ, Аббади, Лимборхъ, Пикте, Клеркъ, Галлеръ, Петръ ДАйли, Гудвортъ и др.

Марсилій Фицинг (род. въ 1433 г. ум. въ 1499 г.), свяценникъ и каноникъ, получившій образованіе въ флорентійской академіи, былъ великимъ почитателемъ и популяризаторомъ онлософіи Платона, такъ что многіе прямо считають его виновникомъ возрождения классической философии. Тёмъ не мение это обстоятельство не осливнило его настолько, какъ его современниковъ, и не заставило его философію Платона поставить выше евангелія Христа. Напротивъ онъ рѣшился воспользоваться ученіемъ древняго мудреца, чтобы лучше и основательние выяснить истину ученія христіанскаго. Изъ написанныхъ ниъ сочинный главнъйшія суть следующія: Institutiones ad Platonicam disciplinam, Theologia Platonica n De religione christiana et fidei pietate ad Laurentium Medicen (1478). Глагная задача, которую поставиль Фицинь для своей литературной деятельности, состояла въ томъ, чтобы примирить вообще религію съ философіею, въ частности же-показать соедивимость Платоновой философіи съ христіанствомъ. Но какъ сама по себѣ ни прикрасна эта цъль, исторія философской мысли не разъ свидетельствовала о ея недостижимости. Опытъ Фицина только еще однажды подтвердилъ это свидътельство безпристрастной исторіи. Фицинъ, безъ сомябнія, былъ глубоко убъжденнымъ христіаниномъ, что въ его время и въ особенности среди католическаго духовенства уже считалось большою редкостью. Между прочимъ нельзя не поставить ему въ заслугу и того, что онъ велъ борьбу съ своими противниками на ихъ же собственной почвѣ. Выясняя значеніе религіи для человѣка, онъ указываетъ на то, что она главнымъ образомъ отличаетъ человъка отъ животныхъ и близко родственна съ истинною и высшею мудростію. Что же касается въ частности христіанской религіи, то Фицинъ доказываетъ ея истинность ссылкою на достовѣрность и высоконравственный характеръ ся провозвѣстниковъ, новозавѣтныхъ писателей, указываетъ на ея божественную силу, мудрость ученія, возвышенность и общедоступность, равно какъ и на чудеса, продолжающія все время совершаться въ христіанской Церкви, на сошествіе Св. Духа на апостоловъ и, наконецъ, на чудесное распространение христіанства.

Іоаннъ Пикъ Мирандола (1463—1494), ученикъ Фицина, графъ по сеоему происхожденію, но уже рано рѣшившій посвятить себя на служение Церкви. Сначала онъ изучаль кано. ническое право въ болонскомъ университетѣ, но увлекшись философіею и богословіемъ, онъ отправился слушать лекціи въ университеты Игаліи и Франціи и съ ревностію предался изученію каббалистически-мистическаго неоплатонизма, ученіе котораго во Флоренціи въ то время преподавалъ Марсилій Фицинъ. Кромѣ того онъ съ полною основательностію изучилъ восточные языки, въ особенности же-древне-еврейскій и халдейскій. Пикъ всю жизнь свою питалъ увъренность, что можно установить единство всякаго знанія и всякой истины, хотя это единство часто выражается не съ одной и той же, но съ различныхъ сторонъ и въ различныхъ словахъ и что въ самыхъ противорѣчивыхъ философскихъ системахъ непремѣнно поэтому содержится доля истины. Нужно только умѣть ее находить. На этомъ основанія онъ считалъ возможнымъ достигнуть полнаго примиренія между христіанскою религіею и влас-

Digitized by Google

сическою философіею, —что и поставилъ цёлію своей ученой дёятельности. Но главнымъ образомъ онъ старался защитить христіанство съ религіозно-исторической точки зрёнія. Онъ училъ, что христіанство по своему существу есть единственно истинная религія, данная человёчеству съ самаго его существованія. а потому древнёе его нётъ никакой религіи, оно также старо, какъ само человёчество, и что есть истиннаго и согласнаго съ достоинствомъ человёка въ другихъ религіяхъ, то почерпнуто изъ христіанства. Между прочимъ, Пикъ написалъ 12 книгъ противъ астрологовъ и Нерtaplus, въ которомъ разъясняетъ повёствованіе Моусея о сотвореніи міра. Но что Пикъ не могъ съ надлежащимъ успёхомъ вести защиту христіанскихъ истинъ, объ этомъ достаточно свилѣгельствуетъ уже одно то убъжденіе его, будто бы еврейская Кабала есть источникъ мудрости не менѣе важный, чѣмъ Платовъ и Новый Завѣтъ.

Въ своихъ воззрѣніяхъ Пикъ былъ не одинокъ. Его единомышленниками могутъ бытъ названы: Эвгубенз Стеухусз и Вильгельмз Постеллюсз. Послѣдній (1510—1581), знаменитый профессоръ математики въ Царижѣ и знатокъ древнихъ, восточныхъ и многихъ новѣйшихъ явыковъ, написа.тъ безчисленное множество различнаго рода сочиненій, въ которыхъ часто проводилъ такія странныя воззрѣнія (религіозныя въ духѣ Пика), что, не смотря на его увѣреніе, будто бы они были открыты ему сверхъестественнымъ образомъ, онъ былъ лишенъ своей каоедры, заключенъ въ домъ умалишенныхъ, изъ котораго хотя и бѣжалъ, но, будучи пойманнымъ, окончилъ жизнь свою въ монастырскомъ заключеніи.

Іеронимъ Савонарала (1452—1498 г.), доминиканецъ, съ особенною ревностію изучившій богословіе и въ частноств Св. Писаніе, знаменнтый проповѣдникъ, неустрашимый обличитель вравовъ и глашатай благородной борьбы противъ развратнаго папства, учитель нашего знаменитаго Максима Грека и живой идеалъ для его общественной дѣятельности, былъ самымъ эвергичнымъ и неустаннымъ противникомъ увлеченія Платоновымъ язычествомъ и языческимъ культомъ, которому весьма благосклонно покровительствовали въ его время папы и Меличи. Сдѣлавшись теократическимъ диктаторомъ во главѣ Фло-

рентійской республики, по изгнаніи Медичей, онъ управлялъ ею въ теченіе трехъ лѣтъ съ неограниченною властію, давъ ей устройство по теократическому идеалу. Религіозное воодушевленіе охватило всёхъ жителей Флоренціи. Театры были закрыты: монастырь обогатился сотнями новыхъ подвижниковъ: частная и общественая жизнь въ нравственномъ отношении измѣнилась по неузнаваемости. Но эта деятельность Сасонаролы была не по лушѣ развратному безбожнику-папѣ Александру VI. Чтобы положить ей конецъ, папа предложилъ Савоноролѣ красную кардинальскую шляпу; но Савонарола рызко отклониль это предложеніе, сказавъ: "Я не желаю накакой другой красной шляпы, кромѣ шляпы мученичества, окрашенной моею собственною кровію". И онъ получилъ, чего желалъ. Сначала (въ 1497 г.) папа отлучилъ его отъ церкви за непослушавие и мнимое еретичество, потомъ онъ былъ заключенъ въ темницу и, наконецъ, присужденъ къ казни чрезъ сожжение, при чемъ и папа произнесъ слѣдующую знаменитую фразу: "Онъ долженъ умереть. хотя бы онъ былъ даже Іоанномъ Крестителемъ". Изъ его сочиненій для насъ представляють интересъ только Triumphus crucis seu de veritate religionis christinae contra saeculi sapientes (Торжество креста или объ истинѣ христіанской религів противъ мудрецовъ вѣка сего) и Solatium itineris mei (Утъшение пути моего). Задача, которую ставитъ себъ Савонарала въ этихъ сочиненіяхъ, состоитъ въ томъ, чтобы доказать истину христіанства и обличить современное невѣріе. Что касается самыхъ доказательствъ, то Савонарола заимствуетъ ихъ частію изъ внутренней силы христіанства и его превосходства предъ всѣми другими религіями и философскими ученіями, частію изъ его дѣйствій. Савонаролѣ принадлежитъ извѣстное положеніе: Gratia praesupponit naturam.

Раймундз Сабундскій—ученый богословъ 15-го вѣка, по происхожденію испанецъ, около 1436 года, занимался изученіемъ медицины, а потомъ также философіи и богословія. Важнѣйшее изъ его сочиненій носитъ названіе: Liber creaturarum seu theologia naturatis (т. е., Естественное Богословіе; такъ называлась тогда Христіанская Апологетика или Основное Богословіе). Въ немъ Раймундъ излагаетъ свой взглядъ на религію

Digitized by Google

### отдълъ церковный

вообще и на христіанскую въ частности, при чемъ, несомнѣнво, руководствуясь принципами Бэкона, хочетъ построить естественно-теологическую систему въ духѣ и формѣ схоластической философіи. Для религіознаго познанія онъ указываеть два источника: природу и Св. Писаніе. Природа есть первая книга, первая провозвестница Бога и Его свойствъ; она доступна всёмъ людямъ безъ исключенія и даетъ возможность позвавать вѣчвыя истины при посредствѣ внутренняго и внѣшняго опыта. На каждое твореніе, на каждую вещь въ природъ слёдуетъ смотръть какъ на букву, написанную перстомъ Божимъ, Св. Песаніе не только не стоить въ противорѣчіи съ этимъ источвикомъ богопознанія, но даже восполняетъ и исправляетъ его. Божественное Откровение было дано людямъ уже только послѣ того, какъ они потеряли способность читать книгу природы. Витшнюю природу поэтому Раймундт делаетъ исходнымъ пунктомъ своего изслѣдованія. Неорганическіе предметы онъ призваеть такими, которые только существують, растенія-такиип, которыя существують и живуть. животныя-такими, которыя существують, живуть и ощущають, наконець, людей-такими, которые существують, живуть, ощущають и мыслять. Такимъ путемъ онъ приходитъ къ мысли о томъ, что міръ устроень разумно, целесообразно и притомъ на пользу человека; а такое устройство міра немыслимо безъ разумнаго Творца и Устроителя. Такъ разсмотрѣніе міра приводить человѣка къ увъренности въ бытін Бога, какъ Творца и Промыслителя, а нравственный міропорядокъ ясно говорить о Немъ, какъ о Судіи я Маловоздаятель, --- но такой Богъ можетъ быть только всеведущимъ, всеправеднымъ, всемогущимъ, --- однимъ словомъ--существоиъ всесовершеннѣйпимъ. Троичность Лицъ Божества Райчунаъ выводитъ изъ принципа любви. Аналогію для этого богооткровеннаго ученія онъ указываеть въ формулахъ глагола: Богь Огець-activum, Богъ Сынъ-passivum, Богъ Духъ Святый-verbum impersonale. Отсюда Раймундъ переходитъ уже къ ученію о посольствѣ Христа и о Церкви, и объясняетъ христіанскіе догматы. Оригинально его разсужденіе о таинствахъ. Какъ при рождении человѣка мать даетъ тѣло, а Богъ присоединаеть душу, такъ при совершении таинствъ священникъ про.

изводитъ внѣшніе знаки, а Богъ сообщаетъ благодатные дары. — Такимъ образомъ, особенность ученія Раймунда состоитъ собственно въ томъ, что за природою онъ признаетъ почти такое же значеніе, какъ и за библіею, и на основаніи изученія ея старается доказать несомнѣнность всѣхъ истинъ богооткровенной религіи.

Іогання Людвил Вивесь (1492—1540), испанець по происхожденію, знаменитый гуманисть и противникь схоластики, удостоенный въ Оксфорд ученаго званія доктора юридическихъ наукъ, извѣстенъ какъ защитникъ христіанства и обличитель невѣрія своихъ современниковъ. Онъ первый издалъ въ свѣтъ сочиненіе бл. Августина De civitate Dei (въ Базелѣ, въ 1522 году). Изъ его оригинальныхъ сочиненій для христіанской апологетики имѣетъ значеніе его трактатъ De veritate religionis christianae (въ 1543 г.), въ которомъ онъ, пользуясь своими естественно-научными познаніями, съ замѣчательною спекудятивною ясностію защищаетъ истину христіанства.

Томмазо Кампанелла (1586—1639), родомъ изъ Стило въ Калабріи, итальянець и доминиканскій монахь, быль врагомъ схоластики и спекулятивной метафизики, чрезъ что его считають предвозвѣстникомъ опытной или эмпирической философіи. По его ученію, возбужденіе чувственныхъ нервовъ или тѣлесное воспріятіе должно быть признано основными условіеми человъческаго познанія; тъмъ не менъе воздъйствіе на нервы происходить ст двухъ сторонъ: 1) отъ чувственнаго міра, 2) отъ духа при посредствѣ Божественнаго Откровенія. Послѣдвимъ путемъ достигается познаніе неистинъ, увѣренность въ аксіомахъ всякаго познавія: я есмь, я мыслю, я хочу, я зависимъ и т. д. Эти познанія, которыя не могутъ быть отрицаемы безъ отриданія всякаго знанія, онъ ставить внѣ всякаго сомнѣнія, какъ и дыйствія Божествениаго Откровенія или явленія чувственнаго міра. Они являются не какъ результаты человѣческаго произвола, а производятся Тою же Первосилою, Которая даруетъ людямъ ихъ бытіе. Уже изъ этого видно, что Кампанелла, просидъвшій по ложному обвиненію въ темницъ въ теченін 27 лётъ, вовсе не былъ сторонникомъ того сенсуалистическаго направленія, которое предшествовало матеріализму,



#### отдвлъ церковный

отрицавшему всякое значение какъ религи вообще, такъ и Христіанскаго Откровенія въ частности. Послѣ Кампанеллы остались сочиненія, ясно свидётельствующія о томъ, что онъ энергично защищалъ истину христіанскаго ученія и безпощадно обличалъ атеистическое направление своего времени. Таково именно его сочинение-Atheismus triumphatus (издано въ Риит въ 1631 г.). Въ немъ овъ доказываетъ, что атеизмъ или вевсріе есть ненормальное, болезненное явленіе въ жизни человтческаго духа, потому что религія и живая втра въ Бога суть всеобщій факть, имѣющій свое естественное основаніе въ абсолютной зависимости отъ абсолютнаго Существа или Бога, Который есть абсолютная сила, абсолютное вёдёніе и абсолютное хотвніе или любовь, Который есть наивысшее и послёднее основание всякаго существования, какъ материи, законовъ и форми всего міра, такъ и законовъ мышленія и хотвнія въ разумной человъческой природъ. Безъ бытія Божія и духовнаго познанія, --- говорить Кампанелла, -- совершенно невозможно позожительно рѣшить вопросъ о томъ, что-истина и что призракъ. Но насколько неестественъ для человъка атеизмъ, настолько для него не только естественна въра, но и любовь къ Богу, отъ Котораго произопли всѣ люди и всѣ творенія,поэтому всѣ здравомыслящіе люди должны быть религіозны по самой природе своей. Что касается самой науки о Боге, т. е., богословія, то Кампанелла ставиль его настолько выше философіи, насколько Богъ выше человѣка.

Власій Шаскаль (1623—1662), знаменитѣйшій математикъ своего времени, былъ человѣкъ весьма религіозный и велъ строго аскетическій образъ жизни,—что для того времени было явленіемъ исключительнымъ и необычайнымъ. Кромѣ того, онъ извѣстенъ не только какъ обличитель невѣрія и безнравственноств, но и какъ противникъ іезуитовъ и преступнаго папства. Въ 1656—1657 г.г. онъ издалъ въ свѣтъ свои знаменитыя провинціальныя письма (Les Provinciales ou lettres écrites par Louis de Montalte à un Provincial de ses amis et aux K. K. P. P. Iésuites sur la morale et la politique de ces péres 1656 -1657),—въ которыхъ онъ съ замѣчательною остротою и ѣдкою сатирою, но въ то же время съ яснымъ выраженіемъ

глубокаго правственнаго возмущенія и чистымъ религіознымъчувствомъ ведетъ побъдоносную борьбу съ пустою, безиравственною моралью ісзунтовъ и особенно возстаетъ противъ измышленной ими теоріи нехристіанскаго пробабилизма. Кромѣ того, послѣ Паскаля, -- осталось сочиненіе "Мысли о религіи", по которому мы можемъ составить себѣ представление о его міровоззрѣніи. Въ этомъ сочинении Паскаль хотѣлъ представить изображеніе: а) бѣдственнаго состоянія человѣка безъ Бога и б) блаженство человѣка съ Богомъ. Но Паскаль не успѣлъ выполнить этого плана. Послё его смерти были отысканы только небольшіе наброски, эскизы, разговоры, отдёльныя мысли, молитвы, написанныя на небольшихъ клочкахъ бумаги и сложенныя въ связки безъ всякаго однако-же порядка и плана. Самое название изданныхъ записей Паскаля "Мыслями о религіи" дано не Паскалемъ, а ихъ первымъ издателемъ. Тѣмъ не менће и эти отрывочныя разсужденія великаго мыслителя заслуживають полнаго вниманія христіанскаго апологета. Они затрогивають самые существенные вопросы религіозно-нравственной жизни человѣка и намѣчаютъ совершенно правильное ръшсніе ихъ. Особенно свое вниманіе Паскаль частоостанавливаетъ на положении человѣка, необходимости его искупленія, безсмертіи челов'вческой души, на Лиць Господа нашего Іисуса Христа, ветхозавѣтныхъ прообразахъ и пророчествахъ, на достовёрности евангельскихъ чудесъ, свидётельствахъ объ Інсусѣ Христѣ, бытіи Божіемъ, значенія религіи и т. п.

Важное значеніе Паскаль придаваль между прочимъ пророчествамъ, именно какъ признакамъ Божественнаго Откровенія; онъ называлъ ихъ величайшимъ изъ всёхъ доказательствъ божественваго посольства Іисуса Христа; ихъ исполненіе есть чудо продолжающееся чрезъ всё вёка отъ начала церкви до конца земныхъ временъ. Нужно только умѣть понимать смыслъ ветхозавѣтныхъ пророчествъ. Паскаль въ каждомъ пророчествѣ видитъ двоякій смыслъ: вербальный и фигуральный, и послѣдній для него имѣетъ даже гораздо большее значеніе, чѣмъ первый. Какъ въ одной изъ величайшихъ истинъ, Паскаль былъ убѣжденъ въ необходимости того, чтобы Самъ Богъ просвѣщалъ нашъ разумъ и наше мышленіе, и онъ признаетъ истинною-

Digitized by Google

христіанскую религію именно потому, что она одна указала на безпомощное состояние человъка безъ Бога и на его спасеніе въ Богѣ. Такимъ образомъ необходимость положительной религін Паскаль выводить изъ необходимости сверхъестественнаго откровенія. Атеистовъ своего времени онъ особенно укоряетъ въ томъ, что они отвергаютъ христіанскую религію. совершенно не зная ся. Они думаютъ, -- говоритъ Паскаль, -что сдёлали все, возможное для вразумленія себя, употребивъ всколько часовъ на чтеніе какой-нибудь библейской книги и сдълавъ нъсколько вопросовъ священнику объ истинахъ въры. А потомъ хвалятся тщетностью своихъ исканій въ книгахъ и между людьми... Писаніе есть наука не ума, а сердца. Ово повятно только для чистыхъ сердцемъ... Невѣрующіе оказиваются самыми легковърными. Они върятъ въ чудеса Веспасіана, чтобы не вѣрить чудесамъ Мочсея. Вѣра есть даръ Божій. Не думайте, что мы считаемъ ее даромъ разсудка. Мало есть истинныхъ христіанъ даже въ отношеніи вѣры. Много есть върующихъ, но по суевърію; много есть невърующихъ, но по легкомыслію. Среднихъ между двумя этими разрядами иало... Истинно христіанская ревность Паскаля не правилась главь римской церкви. Папа предаль его осуждению. И это, какъ видно, сильно смущало благороднаго Паскаля. "Я боюсь (пишеть онъ), не дурно ли я написаль, что меня проклинають; во примфръ столькихъ благочестивыхъ писаній заставляетъ ченя върить противному. Хорошо писать больше не позволено, -такъ испорчена вли невѣжественна инквизиція... Если мон письма осуждены въ Римб-я осуждаю въ нихъ то, что осужлево на небъ".

Фимиппъ де Морней (Duplessis-Mornay) прозванный "гугенотсквиъ папою" — род. въ 1549 г.) извѣстенъ своими мпогочисленвыне богословскими сочиненіями. Но изъ нихъ для насъ имѣетъ интересъ только его апологетическій трактатъ: De la vérité de la religion chétienne, написанное въ 1579 г., въ которомъ онъ защищаетъ истину христіанской религіи. Нельзя не отмѣтить, что это первое апологетическое сочиненіе, явившееся въ свѣтъ не на школьномъ латинскомъ языкѣ, а на живомъ и простомъ языкѣ французскаго народа. "Это сочиненіе, говоритъ Гуттевиль, было принято съ всеобщимъ одобреніемъ и д'ытствительно заслуживаетъ его. Оно отличается правильнымъ планомъ, ясными выводами, живымъ изложеніемъ, картинностію и р'ядкою ученостію, даже, быть можетъ, чрезмѣрною ученостію".

Гую Гроцій (1583—1645) также извѣстенъ какъ всесторонне и классически образованный защитникъ христіанства и обличитель невѣрія, широко распространеннаго въ эпоху возрожденія наукъ и искусствъ. Въ 1627 году онъ издалъ въ свѣтъ свое апологетическое сочинение-De veritate religionis christianae. На этогъ трудъ. состоящій изъ шести книгъ, слѣдуетъ смотръть какъ на первый опытъ систематическаго изложения христіанской апологетики новаго времени. Онъ быль печатаемъ безчисленнымъ количествомъ изданій, въ теченів цёлаго столѣ. тія пользовался необычайною популярностію и быль переведень не только на различные европейские языки, но и на языки восточныхъ народовъ. Современники Гродія такъ высоко цѣнили это апологетическое сочинение, что даже дали ему лестное название-"Aurens liber" ("золотая книга"). Непосредственною цёлію этого труда было-представить философско-историческія доказательства христіанской религія какъ религія единственно истинной. Въ виду этого Гроцій сначала раскрываетъ (въ первой книгѣ) естественныя истины, лежащія въ основаніи христіанской вѣры, а именно уясняетъ понятіе о единомъ Богѣ, какъ Существѣ всесовершеннѣйшемъ, Творцѣ и Промыслитель, а также о духовности и безсмерти души. Эти основныя христіанскія истины Гроцій излагаеть въ тёсной связи съ ученіемъ ветхозавѣтнаго откровенія, божественное происхожденіе котораго у него доказывается между прочимъ чистымъ мовотеистическимъ характеромъ и чудесами. Во второй книгѣ свидѣтельствами заслуживающихъ полнаго довърія лицъ изъ всёхъ вѣковъ Гроцій доказываетъ историческую достовѣрность евангельскихъ повѣствованій о жизни и чудесахъ Іисуса Христа, при чемъ показываетъ, что преподанное Спасителемъ ученіе своею возвышенностію, простотою, внутреннею самодостовѣрностію превосходить ученія всёхь другихь религій, а воскресеніе Христа изъ мертвыхъ подтвердило и Его божественность. Въ третьей книгѣ доказывается подлинность и достовѣрность

новозавѣтныхъ писаній вообще. Въ трехъ остальныхъ книгахъ рѣчь идетъ о языческихъ религіяхъ, новоіудействѣ и магомеімствѣ и показывается ихъ ложь. Повѣствованіе Моисея о происхожденіи міра и древнѣйшей исторія человѣчества Гродій подтверждаетъ древнѣйшими преданіями финикіянъ, индійцевъ. египтянъ и грековъ. Вообще, по его изслѣдованію, книги Моисея суть самый древнѣйшій письменный памятникъ. Нельза однако же согласиться со взглядомъ Гроція на ветхотавѣтныя пророчества, какъ онъ высказанъ въ этомъ сочиненіи. По его мнѣнію, ветхозавѣтныя пророчества имѣли не пръмое отношеніе къ Інсусу Христу и потому должны быть понимаемы только въ переносномъ смыслѣ. Этотъ ошибочный взглядъ съ лостаточною основательностію былъ впрочемъ, опровергнуть въ этомъ же столѣтіи Гуэціемъ. Другія сочиненія Гроція были посвящены въ частности защитѣ католичества.

Геориз Каликстиз (род. въ 1586 г.), одинъ изъ выдающихся представителей такъ называемаго примирительнаго богословскаго направленія въ лютеранствѣ, профессоръ богословія въ Гельмштедтѣ, былъ противникомъ невѣрія и довольно энергичнымъ апологетомъ христіанской религіи. Изъ апологетическихъ грудовъ его заслуживаютъ упоминанія слѣдующія: De praecipuis religionis christianae capitibus; Epitome theologiae и De immortalitate animae et resurrectione mortuorum. Здѣсь кстати замѣтить, что печатаніе послѣдняго сочиненія по настоянію лютеранской консисторіи было запрещено только потому, что приводимыя въ немъ доказательства безсмертія души и воскресевія мертвыхъ носили философскій характеръ.

Гуэть или Гуэцій (1630—1721), епископъ Суассонскій, товарищъ Боссюэта, знаменитый издатель комментаріевь Оригена, также извѣстенъ какъ защитникъ истины христіанства и противникъ невѣрія своихъ современниковъ. Онъ написалъ, чежду прочимъ, Demonstratio evangelica (1679), на которое можно смотрѣть какъ на опытъ систематическаго изложенія пристіанской апологетики, подобный опыту Гроція и даже родственный съ нимъ по своему плану. Въ этомъ сочиненіи Гуэцій имѣетъ въ виду доказать истину христіанской религіи въ виду господствовавшаго безбожія. Онъ расходится съ Гроціемъ только въ томъ, что ветхозавѣтнымъ пророчествамъ въ связи съ ихъ исполненіемъ придаетъ гораздо болѣе важное апологетическое значеніе, и затѣмъ,—что свои доказательства истины христіанской религіи онъ ставитъ исключительно на историческую почву и только такія доказательства вообще онъ признаетъ единственно цѣнными для человѣческаго разума. Въ этомъ сочиненіи онъ, между прочимъ, доказываетъ историческую достовѣрность евангельскихъ повѣствованій, а также съ примѣненіемъ обширной учености проводитъ и ту мысль, что на книги ветхаго завѣта нужно смотрѣть, какъ на источникъ, изъ котораго черпали свое содержаніе всѣ языческія религіи, затемнивъ его впослѣдствіи дополненіями грубой фантазіи. Методъ его изслѣдованія чисто математическій.

Аббади Яковъ (умеръ въ 1727 г.) извъстенъ какъ даровитый французскій пропов'єдникъ въ Берлинѣ и Лондонѣ. Написанная имъ апологія христіанства-Traité de la vérité de la religion chrétienne. Rotterdam, 1684 (въ двухъ томахъ) пользовалась въ течени цёлаго столётія большою популярностію и общеизвѣстностію, и была переведена на иностранные языки. Она имѣетъ уже въ виду не только невѣріе, распространииmeeca въ западной Европѣ въ эпоху возрожденія наукъ и искусствъ, но и нападки /на христіанскую религію, со сторояы англійскихъ деистовъ. Въ ней приведены доказательства истины христіанства, вполнѣ удовлетворительныя для того времени. Особенно основательно доказывается вь ней божественное достоинство Інсуса Христа. По заключенію Аббади, если бы Христось не быль истиннымъ Богомъ, то христіанство не имѣло бы ни какого смысла. Впрочемъ, въ этомъ сочинении Аббади не быль достаточно самостоятельнымь. Въ своихъ воззрѣніяхъ и методѣ онъ ясно обнаруживаетъ свою зависимость отъ Гроція. О его трудѣ справедливо сказать, что въ немъ сведены всѣ результаты, достигнутые до того времени эполостическими изслёдованіями. Въ этомъ, собственно, и нужно полагать истинную причину рѣдкой популярности труда Аббади.

Филиппъ Лимборхъ (1633—1712), ученый богословъ, съ 1657 г. бывшій пасторомъ, а съ 1667 г.—профессоромъ богословія въ Амстердамѣ. Изъ его многочисленныхъ богословскихъ

сочиненій, среди которыхъ важное мъсто занимаютъ его комментаріи на нъкоторыя новозавътныя книги св. Писанія, для исторіи развитія христіанской апологетики имѣютъ значеніе только два: Theologia christiana (издана въ Амстердамѣ въ 1686 г.) и De veritate religionis christianae amica collatio cum erudito Iudaeo (въ 1687 г.).

Бенедикта Шикте (1655—1724), профессоръ богословія въ Женевѣ, плодовитый богословскій писатель, извѣстный защитвикъ протестантства и противникъ католичества. Для христіанскаго апологета можетъ имѣть историческій интересъ его Theologia christiana (издана въ 1696 г.)

Жанъ Клеркъ или Клерикусъ (1657—1736), преемникъ Лимборха по профессорской казедрѣ, также извѣстенъ какъ необычайно плодовитый писатель, издававшій многія изъ своихъ сочиненій подъ чужимъ именемъ. Изъ его сочиненій въ исторів христіанской апологетики можетъ занять мѣсто его Ars стіtica, хотя въ немъ и высказывается далеко не вѣрный взглядъ на богодухновенность священныхъ писателей.

Авьбрехть Галлерз (род. въ 1708 г.), геттингенскій профессоръ естествознанія, въ 1772 г. издалъ въ свётъ свои письма, представляющія настоящую апологетику важнёйшихъ истинъ Божественнаго Откровенія съ точки зрёнія естествоиспытателя и физіолога.

Петръ Айми (1641—1717 г.) извъстенъ какъ французскій ученый и ревностный защитникъ христіанской религія противъ возраженій невърія современныхъ ему безбожниковъ.

Всѣ эти ученые, имена которыхъ мы только-что называли, несомнѣнно, ревностно старались о томъ, чтобы съ достаточною основательностію доказать своимъ современникамъ истину Божественнаго Откровенія и все неразуміе и безпочвенность гогдашняго невѣрія и враждебность къ христіанской религіи. И въ этомъ отношеніи ихъ труды заслуживаютъ полнаго вничавія и уваженія. Въ нихъ не мало можно найти весьма цѣннаго апологетическаго матеріала, который можетъ быть пригоденъ даже и для христіанскихъ апологетовъ нашего времени. Только съ чувствомъ глубокаго уваженія и благодарности можно вспоменать о трудахъ тѣхъ немногихъ, но честныхъ и добросовѣстныхъ ученыхъ, которые въ эпоху возрожденія наукъ и искусствъ имѣли мужество выступить на защиту грубо попираемой истины. Но при всемъ томъ справедливость требуетъ сказать, что труды этихъ достойныхъ всякаго уваженія мужей не достигли тёхъ результатовъ, которыхъ можно было бы отъ нихъ ожидать. Главная причина этого заключалась въ томъ, что сочиненія этихъ христіанскихъ апологетовъ явились въ свѣтъ слишкомъ поздно въ сравнении съ началомъ распространения невьрія и увлеченія классическимъ язычествомъ въ эту эпоху. Невъріе и нравственная распущенность уже успъли глубоко пустить свои корни, чтобы появление нёсколькихъ апологетическихъ сочиненій могло положить конецъ ихъ дальнъйшему развитію. Кромѣ того, эти апологетическія сочиненія не могли достигнуть своей цёли еще и потому, что почти всё они были написаны на латинскомъ языкѣ, -- языкѣ тогдашней науки---непонятномъ для народа, безжизненномъ, сухомъ и скучномъ. Наконецъ, тотъ небольшой успѣхъ, какого достигли апологеты этого времени, находился въ зависимости и отъ незначительнаго числа ихъ въ сравнени съ количествомъ враговъ и поносителей христіанской религіи Да и самая нравственная распущенность, царившая въ эпоху возрожденія наукъ и искусствь. гораздо больше располагала общество къ тъмъ сочиненіямъ атеистическаго направленія, которыя успокаивали развращенную совъсть, не требуя отъ нея никакихъ жертвъ, чъмъ къ сочиненіямъ, утверждавшимъ истину христіанства и треботой высоконравственной жизни, которая проповѣвавшимъ дуется евангеліемъ. Соблазнить человѣка къ развратной и грѣховной жизни гораздо легче и проще, чёмъ вызвать у гребшника решимость оставить грёховную жизнь и ступить на путь христіанской добродътели. Здъсь требуется болье, чъмъ научные доводы.

Говоря о движении религіозно-философской мысли въ концѣ 16 и началѣ 17 вѣка, нельзя не остановить своего вниманія на величайшемъ теософѣ того времени—*Іаковъ Бэмъ* (1575— 1624). Правда онъ не былъ христіанскимъ апологетомъ въ



собственномъ смыслѣ, но онъ не былъ и легкомысленнымъ невтроиъ, подобно многочисленнымъ своимъ современникамъ. Ученіе религіи для него было высшею мудростію. Истина бытія Божія въ его глазахъ стояла выше всякаго сомнѣнія и онъ поставилъ цёлію своей жизни-только одно постиженіе этой истаны. Бэмъ былъ простой башмачникъ, умѣвшій только читать и писать; все его развитие ограничивалось лишь изученіємъ библія и прочтеніемъ нъсколькихъ мистическихъ сочивеній, въ томъ числ'є и сочиненія Вейгеля. Но ему суждено было положить начало той теософской спекуляции, которая впослѣдствін нашла для себя такихъ великихъ истолкователей какъ Шеллингъ, Гегель и многіе мыслители мистико-спекулятивнаго направленія. Воззрѣнія Бэма не были церковными въ строгомъ смыслѣ, и неудивительно, что въ Герлицѣ, гдѣ жиль Бэмь, местный пасторь Георгь Рихтерь слишкомь смутился его учениемъ и даже сталъ опровергать его съ проповынической казедры. Но самъ Бэмъ всегда считалъ себя истиннымъ христіаниномъ, любилъ читать библію и усердно молилъ Бога просвѣтить его Духомъ Святымъ, чтобы онъ могъ понять во св. Писании то, что не было доступно его ограниченвому разуму. И вотъ, по его словамъ, въ четырехъ экстазахъ нля откровеніяхъ ему былъ показанъ самимъ Богомъ внутренній центръ таинственной природы и была предоставлена ему возможность-быстрымъ взоромъ проникнуть въ самое сердце творенія. По просьбѣ своихъ друзей онъ изложилъ свое ученіе о трехъ принципахъ Божественнаго существа въ своемъ сочинении, которое онъ назвалъ Авророю или Зарею. Кромѣ того, ему принадлежатъ еще мпогія сочиненія, какъ наприитръ "О троякой жязни человъка", "Истинная психологія", "О вочеловѣчении Іисуса Христа", "О шести теософическихъ пунктахъ", "О шести мистическихъ пунктахъ" и др. По ученію Бэма. лля человѣка возможно познаніе не разсудочное, а непосредственное, интуитивное, основанное на "просвѣщении" Св. **Іухомъ.** Благодаря такому именно способу познанія, онъ и нальется проникнуть въ ту великую тайну, которая сокрыта въ видимыхъ вещахъ. Основнымъ закономъ бытія онъ признаеть всеобщее раздвоение на противоположности. Всъ вещи

состоять изъ да и нють. Любовь была бы невозможна безъ ненависти, добро безъ зла, сладкое безъ горькаго, теплое безъ холоднаго и т. д. Безразличіе есть уничтоженіе. Только мертвый не знаеть ни печалей, ни радостей. ни горя, ни счастья. Такому же закону раздвоенности подлежить и само божество. Какъ истинный мистикъ, Бэмъ вышелъ изъ понятія о Богъ. По его ученію Богъ самъ въ себѣ это-абсолютная ширь, неопредѣляемая безграничность, это-воля безъ побужденія. любовь безъ предмета, тёнь безъ тёла, центръ безъ окружности, свътъ безъ сіянія, солнце безъ лучей, ночь безъ звъздъ, пропасть безъ дна. Но такъ какъ такой Богъ не можетъ быть Богомъ Откровенія, такъ какъ онъ былъ бы только непознаваемое нѣчто, вѣчная смерть, то на такомъ понятія о Богѣ Бэмъ и не останавливается. Богъ въ Самомъ Себъ полагаетъ свое различіе, Богъ въ Сынѣ полагаетъ себя какъ Свою двойственность и такимъ образомъ является живымъ Богомъ, открывающимъ Себя людямъ, абсолютнымъ и конкретнымъ Духомъ. Сынъ въ Богѣ это, по ученію Бэма, --Богъ, сконцентрированный въ Себѣ Самомъ, это-сердце Отца, свѣтильникъ, освѣшающій бездну существа Божія, это-окружность Божественнаго центра, это-тъло Божіе, это-таинственная природа, живущая, чувствующая, страдающая, умирающая и воскресаюшая въ насъ.

Ученая неизвъстность Бэма, его приниженное общественное положеніе, какъ простого ремесленника, его туманное мистическое направленіе, а съ другой стороны—вообще невъріе и нравственная распущенность того времени были причинами того, что современники не обратили достаточнаго вниманія на теософію великаго самороднаго философа, который, былъ провозвъстникомъ основныхъ идей конкретнаго спиритуализма, занявпихъ впослъдствія видное мъсто въ исторіи развитія философско-богословской мысли.

Профессоръ богословія, Прот. Т. Буткевичь.

# ОТВЪТЪ СТАРОКАТОЛИЧЕСКОМУ ПРОФЕССОРУ МИШО. По вопросу о filioque и пресуществлении.

### (Продолжение \*).

### ΙП.

Переходя къ защитѣ православнаго ученія о томъ, что въ таннствѣ евхаристія существо хлѣба и вина переходитъ по освященіи въ существо тѣла и крови Господа нашего Іисуса Христа, не могу не сдѣлать слѣдующаго предварительнаго замѣчанія.

А. А. Киреевь въ своемъ Второмз отелть мнѣ посвящаетъ вопросу о Filioque не много страницъ, но за то сравнительно очень много и съ разныхъ точекъ зрѣнія разсуждаетъ о пресуществлении, желая поколебать или опровергнуть сказанное иною объетомъ предметв. Къ сожалению, въ разсужденияхъ этихъ, хотя г. профессоръ Мишо и расхваливаетъ ихъ, большей частью обходятся или не затрогиваются самыя существенныя мои соображенія и доказательства въ пользу пресуществленія и весьма часто представлены въ неправильномо видь, въроятно, съ той цілію, чтобы оправдать въ глазахъ невнимательныхъ или несообразительныхъ читателей уже опровергнутые мною мнѣнія и доводы моего оппонента. Въ виду этого и долженъ-бы, вмѣсто выясненія и доказыванія истинности православнаго ученія о пресуществлении, разоблачать допущенные генераломъ Киревымъ пропуски, искаженія и неточности въ передачѣ монхъ числей и аргументовъ. Дёлать-же это значило-бы загромождать иою отповѣдь г. профессору Мишо подробнымъ буквальнымъ

\*) См. ж. "Вѣра и Разумъ" за 1899 г., № 2.

сличеніемъ сказаннаго мною съ замѣчаніями и возраженіями А. А. Кирьева. Такія параллели, обрекая меня на чисто-механическую работу, заняли-бы много мѣста, но безъ особой пользы для пела. Чтобы не обременять себя и не докучать читателямъ изложеніемъ таковыхъ параллелей, предпочитаю остановиться на тёхъ статьяхъ Revue internationale de theologie. въ которыхъ профессоръ Мишо особенно усматриваетъ опроверженіе моего воззрѣнія и моей аргументаціи. Попутно-же не премину сказать должное и относительно замѣчаній, направленныхъ противъ меня во Второмз отвътъ генерала Киръева. Этотъ способъ веденія полемики самъ собою дастъ мнѣ возможность разоблачить по крайней мёрё главныя фальши и въ этихъ замѣчаніяхъ. Само собою разумѣется, что, оспаривая взгляды и аргументацію старокатолическихъ богослововъ и ихъ русскаго союзника, постараюсь, насколько возможно здёсь, выяснить и положительнымъ образомъ истинность православнаго ученія о пресуществленіи.

А. А. Кирћевъ утверждаетъ, будто старокатолики безусловно въруютъ, что въ таинствъ евхаристи хлъбъ и вино прелагаются въ тѣло и кровь Христа, что хлѣбъ и вино тутъ дѣлаются субстанціально тіломъ и кровію Его и что, такимъ образомъ, подъ видомъ хлѣба и вина вкушаются нами въ евхаристіи самое истинное тёло и самая истинная кровь Богочеловѣка 1). Въ доказательство этого онъ ссылается на то, что Роттердамская старокатолическая коммиссія прямо и решительно заявила объ этомъ въ следующихъ своихъ словахъ: "въ евхаристіи тело и кровь Христа, хотя и кажутся для нашихъ чувствъ хлѣбомъ и виномъ, однако же суть истинно, дѣйствительно и существенно (substantialiter) тѣло и кровь Христовы<sup>« 2</sup>). По увъренію генерала Киръева, все различіе между православнымъ и старокатолическимъ ученіемъ о таннствѣ евхаристіи состоитъ только въ томъ, что первое изъ нихъ допускаетъ, а второе отвергаетъ терминъ: "пресуществление"<sup>3</sup>). Но для непредубъжденнаго человъка представляется невъро-



<sup>1)</sup> Стран. 5 и 9 во Втор. отопти инв.

<sup>2)</sup> Ibid. стран. 9.

<sup>3)</sup> Ibid. стран. 8.

ятемых. чтобы различие между православиемъ и старокатоличествомъ въ учении объ евхаристии исчерпывалось этимъ однить. Въ самомъ лѣлѣ. если старокатолики несомнѣнно презнаютъ, что въ таинствѣ евхаристіи преподаются намъ воль видома хлъба и вина истинно, дъйствительно и субстанціально тело и кровь Христовы, то непостижимо, почему-же овы столь упорно отвергають терминъ: "пресуществление". Какъ бы на изворачивались старокатолические богословы и ихъ русскій союзвикъ, что ни говорили-бы противъ этого термина, но онъ самъ собою предполагается и требуется собственнымъ вхъ ученіемъ о таинствѣ евхаристіи, какъ оно формулировано Роттердамской старокатолической коммиссиею. Митрополить Макарій писалъ свое Догматическое богословіе тогда, когда еще не существовало старокатоликовъ. Между тёмъ, у него нахоимъ сл'едующія слова: "иначе хлёбъ и вино не могутъ содёзаться истиннымъ тёлопъ и истинной кровію Христовыми. какъ чрезъ преложение или претворение самаго существа хлъба выла въ существо тѣла и крови Христовой, т. е. чрезъ npe-(ущестеление" 1). На это-же самое неоднократно указывалъ и я вь своей полемикѣ по вопросу о пресуществлении, какъ указывали и другіе<sup>2</sup>). Но вѣдь точно также должны-бы разсуждать в старокатолики. Съ ихъ стороны странно было-бы ссылаться, подобно Хомякову, на всемогущество Божіе, по которому всякая вещь, нисколько не изменяя своей физической субстанція. можеть стать тымъ самымъ тыломъ Христа, что за насъ стразало и проливало кровь на крестѣ. Старокатолическимъ богословамъ должно быть извъстно, что чудеса совершаются всемогуществомъ Божіимъ въ этомъ мірѣ или при посредствѣ уже извѣстныхъ намъ силъ и законовъ природы, или при посредствѣ еще не дознанныхъ нами, еще невѣдомыхъ намъ силъ и законовъ ся, но не попираютъ, не уничтожаютъ ихъ <sup>3</sup>). Значить, недопустимо, чтобы Господь, эта въчная и живая встина, попиралъ даже одинъ изъ основныхъ законовъ нашего

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стран. 399 по 3 изд. во II т.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Напримъръ,-г. Керенскій.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Си. доказательства этого на стран. 309—319 въ I ч. Аполог. изложения празославно-христ. въроучения т. е. Свътлова.

разума, данныхъ Имъ-же самимъ-законъ тожества, о которомъ забылъ подумать Хомяковъ<sup>1</sup>). По этому, если старокатолическіе богословы всетаки противятся принятію термина: "пресуществленіе", то это нужно объяснять тѣмъ только, что въ дѣйствительности самое понятіе ихъ объ евхаристіи совсѣмъ не одиваково съ православнымъ ученіемъ о ней.

Это такъ и есть. Неопровержимымъ свидётельствомъ и доказательствомъ этого являются статьи профессоровъ Лангена и Мишо, посвященныя вопросу о таинствё евхаристіи. Такъ какъ представляется весьма важнымъ и вообще для моей полемики съ профессоромъ Мишо рёшеніе вопроса о томъ, каково на самомъ дёлё ученіе старокатоликовъ о таинствё евхаристіи, то побуждаюсь достаточно изложить существеннёйшее содержаніе упомянутыхъ статей. Вотъ въ чемъ состоитъ оно.

Въ сатьѣ, помѣщенной въ XV книжкѣ Revue internationale de theologie, г. профессоръ Лангенъ на вопросъ, въ какомъ отношении находятся въ евхаристии хлъбъ и вино къ тълу и крови Христа, отвѣчаетъ слѣдующимъ образомъ. Хлѣбъ и вино и по освящении остаются здёсь хлёбомъ-же и виномъ по существу своему, но съ ними таинственно соединяется божество Інсуса Христа и такимъ образомъ они становятся носителями божественной жизни. Каковыми являются хаббъ и вино для нашихъ чувствъ, такими-же по существу своему они остаются и въ таинствѣ евхаристіи. Хотя и соединяется съ ними таннственнымъ образомъ божество Іисуса Христа, но оно, конечно, не становится сущностью ихъ. Тутъ бываетъ подобное тому, что произошло при вочеловѣченіи Единороднаго Сына Божія. Божество Его не становилось на мѣсто человѣческаго естества, а лишь соединилось съ нимъ въ единой личности Богочеловъка. Такимъ образомъ мы не вкушаемъ тъла и крови Христовой въ евхаристін, а вкушаємъ только хлѣбъ и вино, въ которыхъ вѣрующему открывается божество Христа, но не тѣло Его. Профессоръ Лангенъ старается доказать даже, что нельзя

146

١

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въдь тогда выходндо-бы, что хлъбъ и вино, будучи таковыми по самому существу своему, суть въ то же самое время тъло и кровь Спасителя по самому существу ихъ. Въ Івсусъ Христъ человъчество-не божество, и наоборотъ. Въ послъднемъ примъръ логика не попирается, а въ первомъ страдаетъ.

в безполезно допускать въ евхаристіи дѣйствительное присутствіе тёла и крови Господа Інсуса Христа. Философія, вообще естествознание и въ частности физіологія не дають, будто бы, никакихъ основаній думать, что хлёбъ и вино въ евхаристіи изибняются по существу своему и становятся теломъ и кровію Богочеловѣка. Понятіе Аристотеля о субстанція и ся акциденціяхъ, на которомъ основано ученіе о пресуществленіи. уже отвергнуто. Мысль о различныхъ матеріальныхъ субстанціяхъ, лежащая въ основѣ учепія о пресуществленіи, не представляется безспорною съ точки зрѣнія естествознанія. Послёднее можетъ со временемъ доказать, что существуетъ лишь одна матеріальная субстанція и что, слёдовательно, всё различія между матеріальными вещами условливаются только различнымъ расположениемъ атомовъ. При этомъ пресуществление состояло-бы лишь въ измёнении положения ихъ, а этого летельности нёть въ евхаристіи. Нельзя упускать изъ виду и того, что теперь среди натуралистовъ распространяется ивѣніе о несуществованіи матеріальной субстанція, а о бытія только силы или силь. Этимь опять отрицается пресуществленіе, ускользающее отъ чувственнаго воспріятія. Съ физіологической точки зрвнія, констатирующей непрестанный обивнъ чатерін въ нашемъ тёлё, нельзя даже и говорить о тёлё Христа, какъ о чемъ-то одинаковомъ и неизмѣнномъ. Христосъ не имѣлъ одного и того-же тѣла въ теченіе своей земной жизви, кромѣ внѣшней видимости его. Отъ тѣла, съ которымъ Онъ родился, не осталось ни одного атома въ томъ тёлё Спасителя, которое было расиято на крестѣ. Тѣло Богочеловѣка, взятое само въ себъ, принадлежало матеріальному міру. О пресуществлении хлъба и вина въ тело и кровь Христа, поэтому не должно-бы быть и речи: тело Его было чуждо чегозвоо субстанціально устойчиваго, пребывающаго. Да и какую пользу можетъ приносить человъку то, что случайно принадлеало твлу Христа при учреждній Имъ евхаристія? Духовно нонимать толо и кровь въ евхаристи училъ самъ Спаситель. Въ планѣ нашего спасенія можеть имѣть значеніе не какаялбо опредбленная матеріальная субстанція, не какое-нибудь собое сочетание атомовъ, а лишь богочеловѣческое лицо Христа, которое въ евхаристіи для чувственнаго человѣка чувственно и проявляется въ хлѣбѣ и вивѣ (стран. 420-434).

Профессоръ Машо утверждаетъ, будто бы слово: "пресуществленіе", будучи прилагаемо къ хлѣбу, къ вину, къ тѣлу, указывая въ силу естественнаго своего значенія на перемѣну одного вещества въ другое, чрезъ то самое неизбѣжно ведетъ къ евхаристическому матеріализму <sup>1</sup>). Въ виду этого онъ старается въ своихъ Etudes eucharistique (евхаристическихъ этюдахъ), пом'тенныхъ въ XIII княжкъ Revue internationale de theologie, истолковать слово: transsubstantiatio (пресуществление) въ благопріятномъ для старокатолическаго своеобразнаго взгляда смыслё<sup>2</sup>). Если, говорить онъ, мы будемъ имёть въ виду собственно частицу: trans, въ такомъ случат получится у насъ та мысль, что умъ върующаго видитъ въ таинствъ евхаристін сверхо субстанціи хлёба и вина н'ячто иное, что мысленно объединяется имъ съ самимъ Іисусомъ Христомъ, закланнымъ для нашего спасенія. А коль скоро остановимся на словахъ: sub-stans, у насъ получится слядующій смысль: то, что находится пода внѣшностью или видимостью хлѣба и вина, для върующаго уже не есть обыкновенный хлъбъ, обыкновенное вино, а есть нѣчто бо́льшее, произведенное освященіемъименно самъ Христосъ, сообщающійся подъ этими ощутимыми знаками или символами тѣмъ, кто достойно пріемлетъ или вкушаетъ освященные хлъбъ и вино. Если-же понимать слово: substantia (сущность) въ его научномъ значении силы. то оно будеть выражать слёдующую мысль: вера христіанина вовсе не останавливается на питательной силь хлъба и вина, а всецёло сосредоточивается на освящающей силь нашего Искупителя и Ходатая. Туть и слово: transsubstantiatio (пресуществленіе) говорило-бы въръ христіанина лишь о простома переходѣ отъ низшей силы хлѣба и вина къ высшей силѣ Христакъ духовной божественной пищь для души нашей. Такимъ образомъ, въ евхаристін хлѣбъ и вино остаются и по освященіи ихъ тѣмъ-же самымъ, чѣмъ были они до освященія. Только



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стран. 555 въ XIX вн. *Revue*.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Историческую сторону дѣла изложу независимо отъ тенденціозныхъ представленій ем староватолическими богословами.

въра христіанина усматриваетъ сверха хлѣба и вина или пода ним самого Христа съ Его тѣломъ и кровію. Но эти тѣло и еровь должны быть понимаемы исключительно въ духовнома сиислѣ. Думать-же, что въ таинствѣ евхаристіи происходитъ какая-бы то ни было матеріальная перемѣна съ хлѣбомъ и вномъ, вслѣдствіе которой они становятся въ какомъ-нибудь сиислѣ дѣйствительнымъ тѣломъ и дѣйствительной кровію Богочеловѣка, значитъ, по мнѣнію профессора Мишо, не только допускать совершеніе безполезныхъ чудесъ, о которыхъ нѣтъле никакой рѣчи въ Свящ. Писаніи, но и впадать въ безспорния противорѣчія, легко открывающіяся всякому сообразительному и свѣдущему человѣку. Такое пониманіе отношеній хлѣба в вина въ евхаристіи къ тѣлу и крови Христовымъ было-де свойственно и учителямъ древней церкви (стран. 147—150).

Я перелалъ съ достаточной объективностью воззрѣніе профессоровъ Лангена и Мишо по вопросу объ евхаристии. Сказанное ими можно свести къ слёдующимъ тремъ положеніямъ: а) Въ евхаристіи хлѣбъ и вино, хотя и остаются по существу сеему хлѣбомъ-же и виномъ и послѣ освященія, но чрезъ нихъ в нихъ открывается и сообщается намъ божество Христа. а ве тело Его, б). Въ таинстве евхаристии чрезъ вкушение льба и вина мы вступаемъ собственно въ духовное, а не въ тыесное общение со Спасителемъ-Богомъ нашимъ, в) Въ освяценныхъ хлѣбѣ и винѣ присутствуетъ божество Христа только ыя върующаго и достойно приступающаго къ таинству, а не вообще, не безотносительно. Коль скоро таковъ взглядъ староватолическихъ богослововъ на означенное таинство, то оказываются безспорно несправедливыми увѣренія А. А. Кирѣева, что старокатолики различаются отъ православныхъ въ учении 063 евхаристіи только тѣмъ, что не принимаютъ термина: пресуществление". Должно-бы говорить, что старокатолики поять на своеобразно-протестантской точкъ зръния и не принають дыйствительнаго преложения хлѣба и вина въ евхаристів въ истинное тёло и въ истинную кровь Богочеловёка, и 1010му противятся принятію и термина: "пресуществленіе". Ссыка генерала Кирфева на слова Роттердамской старокатоической коммиссии о таинствѣ евхаристи не опровергаеть сказаннаго мною.

Старокатолики соединяють съ этими словами, нужно подагать, совсёмъ не тотъ смыслъ, какой заключается въ нихъ, судя по ихъ буквѣ. Въ противномъ случав остается необъяснимымъ, почему профессора Лангенъ и Мишо высказываются о такиствъ евхаристія въ протестантскомъ смысль, не вызыникакого опроверженія или осужденія со стороны предвяя ставителей старокатолической јерархія. А оно представляется необходимымъ въ виду желанія ихъ вступить въ каноническое общение съ православной церковію. Нельзя не имѣть въ виду при обсуждения подлиннаго смысла приведенныхъ А. А. Кирѣевымъ словъ Роттердамской коммиссии и слѣдующаго важнаго обстоятельства. Эта коммиссія въ подробномъ изложеніи своего взгляда на таинство евхаристіи воспроизвела очень весьма существенное изъ той статьи промногое и притомъ фессора Лангена, содержание которой передано мною выше <sup>1</sup>). Такая солидарность въ воззрѣніяхъ между нимъ, явно протестанствующимъ, и составителями въроисповъдныхъ старокатолическихъ формулъ, изложенныхъ въ "мнѣнія" Роттердамской коммиссіи, достаточно говорить о томъ, что они соединяли съ словами: "истинно, дъйствительно и существенно" не тотъ смысль, какой имеють эти слова въ Послании восточныхъ патріарховъ. За это говорить и слёдующій, весьма важный фактъ. Въ своемъ отвътъ на "Мнъніе" Роттердамской коммиссін Синодальная коммиссія привела изъ указаннаго Посланія такія мѣста, которыя спеціально направлены противъ npoтестантскаго ученія о таинствѣ евхаристіи 2). Почти всѣ эти мъста приведены мною въ 1-й главъ настоящей моей отповъди профессору Мишо. Изъ отвѣта Синодальной коммиссіи явствуетъ, что она, взявъ во вниманіе общій характеръ разсужденій Роттердамской коммиссіи о разсматриваемомъ таинствѣ. признала по крайней мфрѣ возможность чисто-нротестанской закваски и въ тѣхъ словахъ, на которыя ссылается генералъ Кирбевь въ доказательство правомыслія старокатоликовъ. А что слова: "истинно, дъйствительно и существенно" (substantialiter), взятыя сами по себь, нисколько еще не говорять о право-



<sup>1)</sup> См. въ 30 № Дерк. Вистника за 1896 г.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) № 39 Церков. Вистника за 1897 г.

славін старокатоликовъ въ ихъ ученіи объ евхаристіи, на это я уже указываль въ моемъ отвътъ А. А. Киръеву. Имъя въ виду, напримъръ, то, что онъ допускаетъ бытіе только отой для всего міра субстанців, я высказываль слёдующее: .При допущение бытия только одной субстании теряють всякій смысль слова: "истинно, дъйствительно и субстанціально", употребленныя старокатоликами по отношенію къ освященнымъ въ евхаристіи хлёбу и вину. Коль скоро существуетъ **11**я всего міра лишь одна субстанція, тогда мы, будучи и сами только проявлениемъ этой субстанции, истинно, действительно и субстанціально пріобщались-бы ей или вкушали бы ее за каждыма нашимъ завтракомъ, объдомъ и ужиномъ и при кажсомо нашемъ глоткъ вина-ли или какого нибудь другого изъ напитковъ" 1). По обычаю генералъ Киртевъ обошелъ эти весьма невыгодныя для его взглядовъ слова мои и снова доказываеть правомысліе старокатоликовъ употребленнымъ ими выражениемъ по отношению къ евхаристическимъ хлѣбу и вину, каковое выражение само по себъ ничего не доказываетъ, ибо соединимо съ самымъ превратнымъ воззрѣніемъ на таинство евхаристіи.

Излишне распространяться о томъ, что старокатолическое учение о таинствѣ евхаристии, какъ о средствѣ только къ духовному общенію христіанина съ Інсусомъ Христомъ, рѣшительно противоръчитъ ученію нашихъ символическихъ книгъ объ этонъ таниствѣ. Въ нихъ предусмотрѣны старокатолическія заблужденія и заранве осуждены безусловно. Это должно быть ясно для всякаго, кто знакомъ хотя-бы только съ Православныма исповъданиема или съ Посланиема восточныхъ патріарховъ. Поэтому, мнѣ предстоитъ рѣшеніе совершенно другого вопроса. Онъ состоитъ въ слѣдующемъ: ученіе нашихъ символическихъ книгъ объ евхаристии, сводящееся въ концѣ всего къ мысли о пресуществлени въ этомъ таинствѣ хлѣба и вина въ истинное тѣло и въ истинную кровь Христа, представляетъ-ли собою догматъ вселенской нераздѣленной церкви. или есть не болье, какъ богословское митніе, хотя бы и очень распространенное, но неимѣющее общеобязательнаго зна-

<sup>1)</sup> Стран. 35 и 36 въ отд. оттискѣ моего Отельта.

ченія? Не вдаваясь еще въ спеціальное обсужденіе вопроса о термини: "пресуществленіе", нахожу необходимымъ признать чисто догматический характеръ за учениемо нашихъ символическихъ книгъ о томъ, что въ таинствѣ евхаристіи сущность хлѣба и вина переходитъ по освящени въ сущность тѣла и крови Господа нашего Іисуса Христа, вслѣдствіе чего христіанинъ, вкушая освященныхъ хлъба и вина, вступаетъ не въ духовное только, но и въ тълесное общение съ своимъ Искупителемъ и Спасителемъ и тъснъйшимъ образомъ соединяется съ Нимъ телесно и душевно. Что учение нашихъ символическихъ книгъ объ евхаристи имфетъ догматическое значеніе, объ этомъ свидѣтельствуетъ, во-первыхъ, Священное Иисаніе и во-вторыхъ преданіе вселенской нераздѣленной церкви. Обозрѣніемъ этихъ двоякаго рода свидѣтельствъ и займемся, прежде всего, а потомъ обсудимъ и оттънимъ разнаго рода возраженія, высказываемыя старокатоликами уже касательно понятія и термина: "пресуществленіе".

а) Въ Новомъ Завѣтѣ нѣтъ ни одного мѣста, которое, бывъ взято въ связи съ контекстомъ, подтверждало-бы старокатолическое мнѣніе только о духовномъ присутствіи Богочеловѣка въ таинствѣ евхаристіи, но всѣ мѣста, въ которыхъ идетъ рѣчь объ этомъ таинствѣ, свидѣтельствуютъ, вопреки мнѣнію профессоровъ Лангена и Мишо, о томъ, что Христосъ присутствуетъ въ евхаристіи и тъломъ Своимъ.

Прежде всего обращусь къ VI-й главѣ Евангелія отъ Іоанна, въ которой, какъ увѣряетъ г. Лангенъ, заключается ясно ученіе только о духовной пищѣ, подаваемой въ разсматриваемомъ таинствѣ. Дѣйствительно, Спаситель говоритъ здѣсь іудеямъ, чтобы они заботились не о "тлѣнной пищѣ" (ст. 27) и что "плоть не пользуетъ нимало" (ст. 63), но въ этихъ словахъ идетъ рѣчь вовсе не объ освященныхъ хлѣбѣ и винѣ, а о совершенно другихъ предметахъ. Чтобы надлежаще уразумѣть слова Спасителя о таинствѣ евхаристіи, необходимо взять во вниманіе всю Капернаумскую Его рѣчь и разсмотрѣть отдѣльныя мѣста ея въ связи съ другими.

Свое обътование касательно таинства евхаристии Іисусъ Христосъ преподалъ послъ того, какъ Имъ чудесно насыщены бы-

Digitized by Google

зи пять тысячъ человѣкъ пятью хлѣбами и двумя рыбами (ст. 5-13). Это чудо произвело столь сильное внечатлёние на народъ, что онъ, слёдуя своимъ превратнымъ взглядамъ на Мессію в Его царство, хотѣлъ провозгласить Христа царемъ, но Господь скрылся (ст. 14-15). Когда послё этого Христосъ пришелъ въ Капернаумъ, то толпы народа устремились къ Неыу (ст. 16-25). На вопросъ ихъ, когда Онъ пришелъ сюда, Спаситель отвёчаль слёдующими знаменательными словами: вы ищете Меня не потому, что видъли чудеса, но потому, что пли хльбъ и насытились. Старайтесь не о пищь тльнной, но о пищь, пребывающей въ жизнь въчную, которую дасть вамъ Сына человъческий (ст. 26-27). Подъ тлънной пищею здёсь, очевидно, разумѣются хлѣбъ и рыба, которыми насыщены быля пять тысячъ человѣкъ, и вообще всякая пища, какую вкущають люди для утоленія своего голода. Этой пищѣ Христось противопоставляетъ иную, которую имѣлъ со временемъ преподать Онъ людямъ, вѣрующимъ въ Него, и которая при своей встлённости обусловливаеть возможность вечной для нихъ жизни. Подъ этой-то послёдняго рода пищею и разумёль Господь учрежденное Имъ послё того таинство евхаристии. Припомнивъ, что Моисей для удостовъренія евреевъ въ своемъ Божественномъ посольствѣ ниспосылалъ имъ манну съ неба, слушатели Спасителя выразили желаніе, чтобы и Онъ совершилъ какое-либо знамение въ подтверждение того, что посланъ Богомъ и возв'ящаетъ истину (ст. 28-31). Въ отвътъ на это Спаситель сказаль слёдующее: истинно, истинно говорю вама, —не Моисей даль вамь хлъбь сь нева, а Отець Мой даеть вамь истинный хлъбъ съ небесь, ибо хлъбъ Божій есть тотъ, который сходить съ небесь и даеть жизнь міру (ст. 32 и 33). Ктоже или что же такое этоть небесный хлебъ? Этимъ хлебомъ, хлибомъ жизни, Христосъ назвалъ Себя самого (ст. 35). Среди слушавшихъ Его іудеевъ поднялся ропотъ. Они не только ведоумѣвали, но и негодовали, слыша, что Іисусъ Христосъ назвалъ Себя спедпимъ съ неба хлѣбомъ жизни (ст. 41 и 42). Спаситель-же не только подтверждаетъ, что Онъ дъйствительно есть хлюба жизни, но п указываеть, въ какомъ видѣ Онъ дастъ зюдямъ этотъ хлѣбъ для вкушенія (ст. 44-50). Хльбъ, который Я дама, есть, — говорить Онь, — сарё µоо (плоть Моя), которую Я отдама за жизнь міра (ст. 51). Здёсь высказано Богочеловькомъ самое ясное и непререкаемое обътованіе касательно таинства евхаристіи. Въ ней вёрующіе будуть вкушать самую плоть или самое тёло Его.

т Б

2

: 2

1

,ł

ŗ

3

1

Эти слова Інсуса Христа возбудили споръ среди непосредственныхъ слушателей Его. Одни изъ іудеевъ сометвались въ томъ, чтобы Христосъ могъ подавать намъ для яденія плоть Свою, а другіе, очевидно, лишь отчасти допускали это (ст. 52). Отсюда видно, что іудеи поняли слова Христа о вкушеніи Его тела въ буквальнома смысле. Спрашивается: призналъ-ли Спаситель ошибочнымъ такое понимание Его словъ? Если бы Онъ разумѣлъ подъ вкушеніемъ Его тѣла какое-либо только духовное общение и единение съ Нимъ, то, конечно, не замедлилъ-бы, какъ это дёлалъ Онъ въ другихъ случаяхъ, обличить іудеевъ въ извращении смысла Его словъ. Но что же мы находимъ въ Евангеліи? Христосъ подтверждаетъ правильность пониманія Его словъ іудеями, поскольку они разумѣли подъ илотію Его не что-либо лишь духовное или чуждое всякой матеріальности, и за тѣмъ полнѣе раскрываетъ свое ученіе о таинствѣ евхаристіи, какъ своего рода телесномо общеніи съ Нимъ върующихъ въ Него. Вотъ эти знаменательныя слова Богочеловѣка: Истинно, истинно говорю вамъ: если не будете пость плоти (ий фанте ту сарха) Сына Человпческаго и пить крови Его (піпте айтой то айна), то не будете импть въ себъ жизни. Ядущій Мою плоть и піющій Мою кровь импеть жизнь вычную, и Я воскрешу его въ послыдний день. Иво плоть Моя истинно есть пища (добово) и кровь Моя истинно есть питіе (πόσισ). Ядущій Мою плоть и піющій Мою кровь пребываеть во Мню, и Я-въ немь. Какъ послаль Меня живый Отець, и Я живу Отцемь, такь и ядущій Меня (о трώуши не) жить будеть Мною (ст. 53-57).

Отвътъ Спасителя іудеямъ не даромъ начинается двукратнымъ повтореніемъ слова: истинно (дипу). Господь указываетъ этимъ на безусловную истинность и непререкаемость того, что въ таинствъ евхаристіи будетъ преподаваемо върующимъ дъйствительное тъло Его и дъйствительная кровь Его.

Digitized by Google

### отдълъ церковный

Въ виду этихъ ясныхъ словъ Господа не странно-ли, даже не преступно-ли придавать метафорический или переносный синслъ изреченію: "ъсть тело и пить кровь Христа"? Когда это изречение употребляется въ Свящ. Писания въ небуквальвожъ смыслё по отношенію къ кому-либо, то указываеть тольго на. причинение кому-нибудь изъ людей разныхъ объдъ и непріятностей (Псал. XXVI, 2; Іов. XIX, 22; Мих. III, 3 и труг.). О такомъ отношении къ Себѣ, конечно, не могъ говорить и не говоритъ Спаситель, возвѣщая яденіе Его тѣла и интіе Его крови въ таинствѣ евхаристіи. Неразумно повимать означенное изречение въ какома бы то ни было метафорическомъ или переносномъ смыслё и потому, что Господь какъ бы нарочито, для устраненія всякихъ возможныхъ недоразумёній и кривотолковъ, назвалъ плоть Свою-истинной пищей, а кровь свою-истинныма питіенъ. Такимъ образомъ, Спаситель въ своемъ обътовании касательно таинства евхаристия самымъ аснымъ образомъ свидътельствуетъ, что въ ней върующіе вкупають истинное тёло Его и истинную кровь Его.

Утвердивъ въ сознаніи Своихъ слушателей мысль о томъ, что Онъ говорить дъйствительно и несомнѣнно о вкушеніи тѣла и крови Его, Іисусъ Христосъ выясняетъ въ то же время значеніе для людей этой таинственной пищи и этого таинственнаго питія. Вкушая тѣло и кровь Богочеловѣка, люди вступаютъ и тиълесно въ самое тѣсное общеніе и единеніе съ Нимъ. Тѣлу и крови Его свойственна особая жизнетворная сила, способная сообщаться вкушающимъ ихъ. Тогда какъ люди вслѣдствіе своей грѣховности носятъ въ себѣ самихъ смертоносную стихію, они, пріобщаясь тѣла и крови Христа, тѣмъ самымъ вносятъ въ себя вѣчное жизнетворное начало. Если тѣломъ и умруть они, то нѣкогда будутъ воскрешены Господомъ и для вѣчно-тѣлесной блаженной жизни.

Прямая и ясная рёчь Христа о яденіи тёла и о питіи крови Его, чёмъ больше усвоялась слушателями, тёмъ болёе смущала многихъ даже и изъ учениковъ Его, и они называли слова Его странными (ст. 60). Зная это, Спаситель сказалъ: Это-ли соблазняеть вась? Чтожъ, если увидите Сына человъческаго восходящаго туда, идъ былъ прежде? Духъ животворить; плоть не пользуеть ни мало. Слова, которыя говорю Я вамь, суть духа и жизнь (ст. 61-63). Эти слова Богочеловѣка, вопреки мевнію Лангена, вовсе не къ тому направлены, чтобы укорить учениковъ за то, что они поняли слова своего учителя о плоти и крови въ сиыслъ дъйствительной плоти и крови. Въ приведенныхъ сейчасъ словахъ отцы и учители церкви, каковы наприм. Св. Іоаннъ Златоустъ и блаж. Өсофилактъ, справедливо усматривали совершенно иной смысль. По ихъ истолкованію Христосъ высказалъ въ этихъ словахъ следующее ученикамъ Своимъ: Если вы теперь соблазнились рѣчью Моею о вкупеніи Моей плоти и крови, то не большій-ли соблазиъ для васъ будетъ, когда увидите страданія и позорную смерть Мою, не уразумѣвъ по плотскому <sup>1</sup>) направленію вашихъ воззрѣній, что эти страданія и смерть-путь къ славѣ Моей и восхожденію туда, гдѣ Я былъ прежде? Высокія истины надобно понимать возвышенно, духовно, а не въ низменно-житейскомъ смыслѣ, не чувственно только<sup>2</sup>). Когда будете смотрѣть на дѣло духовнымъ окомъ вѣры, такое воззрѣніе оживотворитъ вашу душу, не повергнетъ ея въ соблазнъ, а приведетъ ко Мнѣ и къ вѣчной жизни. Плотское-же или низменно-житейское понимание Моихъ словъ способно причинить вамъ лишь вредъ, а не пользу принести. Ученіе о Моей плоти и крови, которое Я вамъ предлагаю, и отличается возвышеннымъ характеромъ, раскрывая вамъ надлежащее разумѣніе предметовъ религіи, оживляя вбру человѣка и ведя его къ вѣчной жизни <sup>3</sup>). Такимъ образомъ, въ разсмотрѣнныхъ словахъ Христа заключается, по справедливому и глубокомысленному толкованію отцовъ и учителей церкви, не отрицание, а новое подтверждение

3) Стран. 216 н 217 въ 3 т. Толков. сваниелія еписк. Миханла (2-е издавіе).



<sup>1)</sup> Извёстно, что въ Свящ. Писаніи слова́: *плоть и духь* часто противополагаются другь другу, какъ противоположныя настроенія нли направлевія челокѣка, выражающіяся въ образѣ его мыслей, чувствованій, желаній, дѣйствій (напрям. Галат. V, 16—23). Здѣсь плоти усвояется много такого, что можетъ исходить *только* изъ души, но отнюль не изъ тѣла. Даже и остальное, приписываемое плоти, есть собственно дѣло душя...

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Нужно думать, что слушатели Христа, по свойственному имъ плотскому воззрѣнію, усмотрѣли въ обѣтованія объ евхаристія обѣтованіе о кормлени лодей плотью и кровью Его и подобно нѣкоторымъ панскимъ богословамъ понимали грубо-чувственнымъ образомъ тѣло и кровь Спасителя въ евхаристія.

и дальнѣйшее уясненіе общей рѣчи Спасителя о томъ, что въ тамиствѣ евхаристіи мы имѣемъ вкушать подаваемыя намъ чудесныма образомъ дъйствительное тѣло и дъйствительную кровь Его, хотя и одухотворенныя.

Если-же понимать разсмотрённыя слова Іисуса Христа такъ, какъ понимаютъ ихъ старокатолические богословы, то это значилобы навязывать ясное самопротиворъчіе Ему, съ одной стороны, прямо и ясно учащему о яденів Его плоти и питіи Его крови въ евхаристін, а съ другой стороны, будто-бы говорящему о безполезности той же плоти и крови Его и о чисто-духовномъ общении съ Нимъ людей чрезъ евхаристію. Независимо отъ этого нужно сказать, что если бы Христосъ имѣлъ въ виду собственно плоть, подаваемую въ таинствѣ евхаристіи вѣрующимъ, то Онъ сказалъбы: "Моя плоть", и не просто плоть, какъ Онъ выразился на самомъ дълъ. Что разсмотрънныя слова Спасителя содержатъ въ себѣ совсѣмъ не тотъ смыслъ, какой произвольно усвояется ныъ старокатолическими богословами, это видно и изъ слёдующаго. Послѣ произнесенія Христомъ словъ о духовномъ и плотскомъ воззрѣніи многіе изъ учениковъ Его отошли отъ Него (ст. 66). Они, очевидно, накоимъ образомъ не могли, по свойственному имъ мысленаправлению, допустить, чтобы можно было въ какомъ-либо видѣ вкушать истинное тѣло и истинную кровь Богочеловѣка, а потому и покинули своего Божественнаго учителя. Онъ-же не только не восхотълъ остановить ихъ истолкованіемъ словъ Своихъ о вкушеніи Его плоти и крови въ исключительно духовномъ смыслѣ, но предложилъ и остальнымъ ученикамъ Своимъ оставить Его, если они не принимають преподаннаго Имъ обътованія о яденіи Его тъла и о нитіи Его крови (ст. 67).

Повѣствованіе о самомъ учрежденіи таинства евхаристіи находимъ у евангелистовъ Матоея, Марка и Луки. У послѣдняго изъ евангелистовъ читаемъ слѣдующее. Во время Тайной вечери Господь Іисусъ Христосъ, "взявъ чашу и благодаривъ, сказалъ: примите ее и раздѣлите между собою. Ибо сказываю вамъ, что не буду пить отъ плода винограднаго, доколѣ не прійдетъ царствіе Божіе. И взявъ хлѣбъ дртом и благодаривъ, предомилъ и подалъ имъ, говоря: cie есть твло Мое (тоῦто́

ести то сщия исо), которое за васъ предается; cie творите въ Мое воспоминание. Также и чашу послѣ вечери, говоря: сія чаша есть Новый Завѣтъ въ Моей крови, которая за васъ проливается" (XXII, 17-20). Казалось-бы, не должно подлежать ни мальйшему сомнано то, что здась заключается ясное ученіе и о преложеніи или превращеніи хлѣба и вина въ таинствѣ евхаристіи въ тьло и кровь Спасителя. Между тѣмъ, по увърению профессора Лангена, въ евангельскомъ повъствованіи объ учрежденіи таинства евхаристія ибтъ, будто бы, никакихъ указаній на то, чтобы хлібсь в вино, преподанные по благословении Інсусомъ Христомъ ученикамъ Его, были уже тёломъ и кровію Его, а не просто хлёбомъ и виномъ. Старокатолический ученый доказываеть свою мысль тёмь, что слово: есть въ изречении: "сіе есть тело Мос" не выражаеть мысля о превращении существа хлъба и вина въ существо тъла и крови Христа, что Спаситель не хотѣлъ предъ Своей смертію вкушать вина, а слёдовательно и ученики Его пили обыкновенное вино и фли обыкновенный хлёбъ, что вкушеніе крови животныхъ было запрещено такъ называемыми Ноевыми заповѣдями, обязательность коихъ для христіанъ изъ язычниковъ была признана Апостольскимъ соборомъ, а вкушение человъческаго мяса или человѣческой крови было въ глазахъ іудеевъ омерзительнымъ дёломъ, и что Христосъ возлежалъ за пасхальнымъ столомъ съ тёмъ самымъ тёломъ, которое Онъ долженъ былъ предложить Своимъ ученикамъ, а это не допускаетъ-де мысли, чтобы они ѣли тѣло и пили кровь своего Учителя <sup>1</sup>). Эти соображенія и доводы г. профессора Лангена свидѣтельствуютъ только о томъ, что старокатолики наклонны, изъ-за своихъ предвзятыхъ мнимо-философскихъ и мнимонаучныхъ воззрѣній, пренебрегать самымъ яснымъ ученіемъ Божественнаго откровенія и навязывать ему совершенно чуждыя для него мысли. Что это дъйствительно такъ, постараюсь доказать безпристрастнымъ анализомъ словъ Новаго Завѣта объ учреждени таинства евхаристи Господомъ Інсусомъ Христомъ.

Въ этихъ словахъ наше вниманіе останавливается прежде



<sup>1)</sup> Стран. 423-424 н 427 въ XIX кн. Revue internationale de theologie.

всего на следующемъ весьма важномъ обстоятельстве. Господь Івсусъ Христосъ не прямо предложилъ Своимъ ученикамъ евхаристические хлѣбъ и вино, но сперва совершилъ особое благословение надъ хлъбомъ и виномъ и произнесъ слова молитвеннаго благодаренія къ Отцу Своему (Мато. XXVI, 26 и 27; Марк. XIV, 22 и 23; Лук. XXII, 17 и 19). Не указываетъ-ли это на долженствовавшую произойти какую-то чудесную переибну съ хлебомъ и виномъ? Въ самомъ деле, припомнимъ образъ дѣйствій Спасителя, предшествовавшій, напримѣръ. чудесному насыщенію пяти тысячь человѣкь пятью хлѣбами и двуня рыбами. Прежде, чёмъ утолить голодъ народа этой пищею, Христосъ потребовалъ, чтобы ученики принесли Ему бывшіе у нѣкоторыхъ изъ Его слушателей пять хлѣбовъ и двѣ рыбы. Когда же требование Господа было исполнено, Онъ, взявъ въ Свои руки хлѣбы и рыбу, воззрѣлъ на небо и за тѣмъ благословилъ ихъ (Мато. XIV, 17-19). Молитвенное обращение Спасителя къ Отцу Своему и благословение хлѣбовъ и рыбы произвело чудесное воздъйствіе на эти предметы. Не измѣнивъ своего вида и, повидимому, даже нисколько не увеличившись въ своемъ числѣ, они, однако, такъ перемѣнились по своему составу, что не только оказались достаточными для уголенія голода нѣсколькихъ тысячъ человѣкъ, но и не могли быть събдены ими безъ значительнаго остатка (Мато. XIV, 20). Нътъ сомнѣнія, что и благословеніе хлѣба и вина, молитвенно совершонное Богочеловѣкомъ на Тайной вечери, имѣло цѣлію произвести въ нихъ какую-то особую и существенную перемъну и, конечно, произвело её дъйствительно. Но какую-же именно перемѣну? Она ясно видна изъ послѣдующихъ словъ и дѣйствій Інсуса Христа. Чрезъ молитвенное благословение хлёбъ и вино превращены Имъ въ собственное тело и въ собственную кровь Его, и такимъ образомъ Онъ преподалъ Своимъ ученикань подъ ведомъ хлёба и вина уже пречистую плоть Свою и пречистую кровь Свою, а не хлъбъ и вино, взятые въ ихъ существь. Евангельское повъствование объ учреждении таинства евхаристіи свидѣтельствуетъ объ этомъ самымъ яснымъ и непререкаемымъ образомъ.

Замѣчательно, что въ греческомъ текстѣ слова: сіе есть тю-

ло и сіе есть кровь (Мато. XXVI, 26 и 28) не согласованы между собою такъ, какъ требовалось-бы грамматическими правилами. Изв'естно, что слова: дотос (хлебь) и погос (вино) мужескаго рода. Между темъ, слово: обтос (сей) поставлено въ среднемъ родѣ: тоото (cie). Очевидно, евангелисты допустили это потому, что относили слово сіе не къ хлѣбу и вину, но къ словамъ: обща (тело) и айца (кровь), каковыя имена существительныя средняго рода. А это прямо и ясно свидътельствуетъ о томъ, что хлѣбъ и вино, послѣ молитвеннаго благословенія ихъ Інсусомъ Христомъ, перестали быть по существу своему хлѣбомъ и виномъ и преложились въ тѣло и кровь Его, сохранивъ только для нашихъ чувствъ свойства хлъба и вина. Вотъ почему и сказано о хлѣбѣ, что онъ-тѣло, а о винѣ, что оно-кровь Господа. Отсюда и связка: есть въ приведенныхъ словахъ, вопреки мнѣнію старокатолическихъ богослововъ, непремѣнно должна быть понимаема не въ смыслѣ глаголовъ: означаеть или знаменуеть, а въ своемъ обычномъ и прямомъ значении.

Несомнѣнно, что въ Новомъ Завѣтѣ встрѣчаются изреченія, въ которыхъ связка: есть имбетъ иной смыслъ. Но вѣдь глаголы: "означаетъ, знаменуетъ" употребляются въ качествъ замѣны связки: есть или тамъ, гдѣ мысль передается нарочито въ приточной формѣ (Мато. XIII, 37-39), или тамъ, гдѣ вообще одинъ предметъ уподобляется другому для наиболѣе живого и какъ бы нагляднаго уясненія дёла (Іоан. XV, 1-5). Въ данномъ-же случав повъствование евангелистовъ чуждо всякаго приточнаго или уподобительнаго характера. Слѣдовательно, употребленныя тутъ изреченія или выраженія должны быть понимаемы въ буквальномъ смыслѣ. Къ тому-же, самое отношеніе между подлежащимъ и сказуемымъ въ изреченіяхъ: cie есть тьло Мое или сіе есть кровь Моя никакъ не допускаютъ того, чтобы понимать связку: есть въ смыслѣ упомянутыхъ глаголовъ. Какъ мы видили, слово: сіе относится не къ хлѣбу и къ вину, а къ тѣлу и крови Христовымъ. Поэтому выходила-бы странность, если бы, согласно съ старокатолическими богословами, связку: есть замёнить глаголами: означаеть или знаменуеть. Тогда получилось-бы такое антилогическое изрече-

ніе: тало означаета тало или кровь означаета кровь <sup>1</sup>). Такниъ образомъ, ничего иного не остается, какъ прямо признать, что связка: есть служитъ показателемъ только существеннаю тожесства между тѣмъ, что́ держалъ въ своей длани Христосъ, благословляя хлѣбъ и вино, и тѣмъ, что́ Онъ объявилъ Своими тѣломъ и кровію, передавая ученикамъ бывшее въ Его рукахъ. Говоря иначе, связка: есть, взятая въ совокупности съ подлежащимъ и сказуемымъ, выражаетъ ту мысль, что Спаситель подъ видомъ хлѣба и вина преподалъ ученикамъ истинное тѣло Свое и истинную кровь Свою.

Что евхаристические хлѣбъ и вино суть по существу своему тьло и кровь Его, это видно и изъ другихъ словъ разсматриваемаго повѣствованія о томъ, что имѣетъ видимость хлѣба, Спаситель сказалъ Своимъ ученикамъ, что оно предается за людей. А о томъ, что имъетъ видимость вина, Христосъ скаскалъ, что оно проливается за человѣчество 2). Этимъ прямо указывается на существенное тожество вкушаемаго подъ видомъ хлѣба и вина съ распятымъ на крестѣ тѣломъ и съ пролитою кровію Богочеловѣка. Выходить и отсюда съ необходимостью мысль о томъ, что въ таянствѣ евхаристія мы вкушаемъ истинное тело и истинную кровь Его. А если бы мы стали думать иначе объ этомъ, то получилась-бы не только явная несообразность, но и прямое искажение смысла евангельскихъ словъ. Нельзя же упускать изъ виду и того, что, по евангельскому повъствованию объ учреждении таинства евхаристии, Спаситель сказаль объ евхаристическомъ бланословенномз винѣ, что оно есть кровь Его Новаго Завъта. Въ виду этого представляется болѣе и болѣе непозволительнымъ утверждать, будто ученики Христа пили на Тайной вечери обыкновенное вино и тогда, когда Божественный учитель ихъ подалъ имъ, послѣ окончанія ветхозавѣтной вечери, чашу съ виномъ, уже молитвенно благословеннымъ. Слова́ Спасителя о крови новаго завѣта нельзя

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Тёло и кровь суть на самоиъ дёлё тёло и кровь, а не служатъ лишь намеками или символическими указаніями на тёло и кровь.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Это указываеть и на то, что евхаристія есть и умилостивительная жертва Богу, какъ говоритъ объ этомъ и св. апостолъ Павелъ (1 Кор. Х, 16—21; XI, 23—29).

разсматривать внё отношенія ихъ къ тёмъ словамъ, которыя нѣкогда произнесъ Моисей при утверждении ветхаго завѣта. Этотъ великій пророкъ, при торжественномъ утвержденіи завъта между Богомъ и израильскимъ народомъ, взялъ кровь и. окропляя ею народъ, сказалъ: Это-кровь завъта, который sanoendans eams Bous (Esp. IX, 20; Mcx. XXIV, 8). Что при утверждении ветхаго завѣта требовалась кровь, а не вино, и что Моисей окроплялъ народъ дѣйствительной кровью, а не виномъ, это не подлежить ни малъйшему сомнънію. Въ книгѣ Исхода читаемъ слѣдующее: "Вставъ рано утромъ. Монсей поставилъ подъ горою жертвенника и двёнаддать камней по числу дебнадцати колбиъ Израилевыхъ. И послалъ юношей изъ сыновъ Израилевыхъ, и принесли они всесожженія и заклали тельцова въ мирную жертву Господу Богу. Моисей, взявъ половину крови, влилъ въ чаши, а другою половиною окропилъ жертвенникъ. И взявъ книгу завѣта, и прочиталъ въ слухъ народа, и сказали онн: все, что сказалъ Господь, сдёлаемъ и будемъ послушны. И взялъ Моисей крови и окропила народъ, говоря: вотъ кровь завѣта, который заключилъ Господь съ вами о всёхъ словахъ сихъ" (XXIV, 4-8). Пролитая Моиссеемъ телячья кровь была лишь прообразомъ искупительной крови Господа Інсуса Христа, закланнаго на крестномъ жертвенникъ за гръхи всего человъческаго рода. А поелику Спаситель объявилъ находившееся въ чашъ благословенное вино кровію Его новаго завѣта, то отсюда само собою слёдуетъ, что это вино по существу своему было тожественно съ кровію Христа, пролитой Имъ на крестѣ за человѣческій родъ съ цѣлію искупленія его. Думать иначе значило-бы извращать подлинный смысль евангельскихъ словъ, --- словъ самого Господа,-и усвоять имъ несвойственное имъ значение.

Возраженія старокатолическихъ богослововъ противъ ученія объ евхаристическомъ благословенномъ хлѣбѣ и винѣ, какъ истинномъ тѣлѣ и истинной крови Іисуса Христа, представляются вполнѣ шаткими и неосновательными. Разсмотрю всѣ тѣ возраженія, которыхъ спеціально еще не касался я.

Справедливо указываетъ г. профессоръ Лангенъ, что Спаситель на Тайной вечери высказалъ ученикамъ слъдующія о

Себѣ слова: отнынь не буду пить отъ плода винограднаго до того дня, когда буду пить съ вами новое вино въ царствъ Omua Moero (Mato. XXVI, 29; Mapk. XIV, 25; Jyk. XXII. 18). Но изъ этого развѣ слѣдуетъ даже то одно, что Христосъ ве вкушалъ винограднаго вина на Тайной вечери? Вѣдь сказаль Онъ и о пасх'ь, что уже не будеть исть ея, пока она не совершится въ царствъ Божіемъ (Лук. XXII, 16). Между тёмъ, Онъ несомнённо вкушалъ ее на Тайной вечери, (Марк. XIV, 18). Слова, сказанныя Спасителемъ касательно вина, относились къ будущему, непосредственно послёдовавшему за тайной вечерью, времени. Но изъ того, что Христосъ не вкушалъ, посль Тайной вечери, ни пасхи, ни вина, развѣ слѣдуетъ какимъ-нибудь образомъ, что ученики Его не пили подъ видомъ вина истинной крови Его? Вёдь самъ Спаситель сказаль ученикамъ Своимъ, что Онъ подаетъ имъ подъ видомъ вина встинную кровь Свою. Кощунственно было-бы думать, что Богочеловекъ или неправильно отожествлялъ благословенное Имъ вино съ Своей кровью, или не умблъ выразиться точно. Единственной опорою для митнія Лангена могло-бы быть то, что, по повъствованію евангелиста Луки, Іисусъ Христосъ сказалъ о Своемъ нежелании пить отъ плода винограднаго вслёдъ за тёмъ, какъ Онъ подалъ ученикамъ, послё благодаренія, чашу и повелѣлъ раздѣлить ее между ними (Лук. XXII, 17 и 18). Но и эта опора-безусловно скользкая, совсёмъ безнадежная. Дёло въ томъ, что чаша, которую апостолы должны были раздёлить между собою и которую имёетъ въ виду г. профессоръ Лангенъ, была еще чаша ветхозавѣтнаго обряда, язъ которой іудеи испивали обыкновенное вино во время вкушенія пасхальнаго агица, опрѣсноковъ и горькихъ травъ, а отнюдь не чаша евхаристіи 1). Объ этой послёдней чашь евангелисть говорить въ другомъ мѣстѣ, гдѣ рѣчь идетъ уже не о ветхозавътной вечери, которая была окончена, и гдъ находившееся въ новозавлетной чашѣ названо не виномъ, а истинной кровію Спасителя (Лук. XXII, 20). Старокатолическій ученый, такниъ образомъ, обнаружилъ въ своемъ возражении противъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. доказательства этого на стран. 427—429 въ I т. н на стран. 581 во 2 т. Толков. еваниелія еписк. Миханла,

православнаго ученія объ евхаристій лишь невѣдѣніе әлементарныхъ вещей или общеизвѣст, ныхъ серьезнымъ богословамъ фактовъ.

Указываемое профессоромъ Лангеномъ то обстоятельство, что Христосъ возлежалъ за пасхальнымъ столомъ съ тёмъ самымъ тѣломъ, которое Онъ имѣлъ предложить Своимъ ученикамъ. тоже ни малъйше не доказываетъ, будто въ евхаристи вкушаются обыкновенные хлёбъ и вино. Если бы необходимо и должно было, то и каждый человѣкъ могъ-бы предложить комунибудь изъ своихъ ближнихъ частицу своего тела съ кровью. Въ медицинской практикъ такіе случан, какъ извъстно, бывали на самоми дель. Когда-же идсть речь о таинстве евхаристия, то подателемъ Своего тъла и Своей крови является не человѣкъ только, но воплотившійся Единородный Сынъ Божій. Какъ всевѣдущее и всемогущее по божеству Своему существо, Онъ, конечно, безусловно могъ. находясь и среди Своихъ учениковъ, превратить, одному только Ему вѣдомымъ чудеслымъ образомъ, существо евхаристическихъ хлъба и вина въ существо тъла я крови Своей, нисколько и ни въ чемъ не измѣняя Своего вида въ глазахъ учениковъ Своихъ. Во время славнаго преображенія Своего на горѣ Өаворѣ Онъ уже показаль чудо Своего премудро-всемогущаго воздёйствія на Свое тьло. На тайной-же вечери Онъ мого воздъйствовать на него и иныма чудеснымъ образомъ, какъ Богъ. На какихъ-нибудь разумных основаніяхъ не могуть отвергнуть этой истины даже и старокатолические богословы. А если могуть, то пусть попытаются сдёлать это надлежащимь, а не легкомысленнымь, образомъ.

Противъ вкушенія апостолами и всѣми вѣрующими истиннаго тѣла в истинной крови въ таинствѣ евхаристіи напрасно возражаетъ профессоръ Лангенъ и ссылками на запрещеніе христіанамъ изъ язычниковъ вкушагь кровь животныхъ и на отвращеніе іудеевъ къ человѣческому мясу и къ человѣческой крови. Все это зналъ не только Іисусъ Христосъ, но и Его ученики. Однако же, Спаситель даже заповѣдалъ людямъ вкушать въ евхаристіи пречистое тѣло и пречистую кровь Свою (Лук. XXII, 19; I Коринө. XI, 25). Непосредственные-же Его ученики или вообще апостолы сами совершали таинство евхаристіи (Дѣян. XX, 11 и друг.) и поощряли первенствующихъ

164

христіанъ, кто бы они ни были по національности, пріобщаться тела и крови нашего Искупителя и Спасителя (I Кор. XI, 28). А что ближайшіе ученики и посл'єдователи Інсуса Христа признавали освященные въ евхаристіи хлѣбъ и вино нстиннымъ тёломъ и истиной кровію Его, это видно изъ слёдующихъ словъ св. апостола Павла: "чаша благословенія, которою благословляемъ, есть пріобщеніе крови Христовой, а хлѣбъ, который преломляемъ, есть пріобщеніе тьла Христова" (І Кор. Х, 16). Упустивъ все это изъ виду, профессоръ Лангенъ какъ бы забылъ и то, что въ таинствѣ евхаристіи вврующіе вкушають отнюдь не обычную животную кровь и не обычное человъческое мясо съ кровью, а подъ видами хлёба и вина пріобщаются непостижимаго для насъ существа тела и кровн Спасителя, въ которыхъ таинственно же присутствують Его божество и Его человѣческая душа. Значить, между животной кровью и человеческой плотью и кровью, съ одной стороны, и евхаристическими тёломъ и кровію Христа, съ другой стороны, существуеть несоизмѣримое или радикальное различіе, доходящее до противоположности.

И такъ, Сващ. Писаніе, вопреки мнѣнію старокатолическихъ богослововъ, весьма ясно и непререкаемо учитъ, что въ таинствѣ евхаристіи подъ видомъ хлѣба и вина вѣрующіе вкушаютъ истинное тюло и истинную кровъ Господа Іисуса Христа и чрезъ то вступаютъ не только въ духовное, но и въ тюлесное общеніе и единеніе съ Нимъ. Осуждается Свящ. Писаніемъ и та мысль профессоровъ Лангена и Мишо, будто тѣло и кровь Спасителя не могутъ приносить людямъ никакой пользы <sup>1</sup>). Слово Божіе ясно учитъ, что пріобщеніе тѣла и крови Господней вноситъ въ наше тѣло особое жизнетворное начало и является залогомъ будущаго воскрешенія нашихъ тѣлъ для блаженной жизни. Рѣшительно-же противорѣчитъ ученію Божественнаго откровенія и та мысль упомянутыхъ старокатолическихъ богослововъ, булто Христосъ присутствуетъ въ освященныхъ хлѣбѣ и винѣ только для вѣрующихъ и до-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Если бы это было такъ, то зачёмъ-же воплощался Христосъ, воскресъ и съ тёлонъ вознесса на небо? Старокатолики слишкомъ уже тиготёкотъ къ своего рода докетизму...

стойно приступающихъ къ таинству евхаристіи, какъ мы видёли изъ евангельскаго пов'єствованія объ учрежденіи этоготаинства. Спаситель прежде, чёмъ преподалъ св. дары ученикамъ Своимъ, молитвенно благословилъ хлѣбъ и вино и чрезъ то преложилъ ихъ въ существо Своего збла и крови. Изъ этого слёдуетъ, что до вкушенія апостолами хлёба и вина, освященныхъ Інсусомъ Христомъ, и независимо отъвкушенія, хлѣбъ и вино были уже тѣломъ и кровію Его, сохраняя только для нашихъ чувствъ свойства хлёба и вина. Къ тому-же, Спаситель, преподавая Своимъ ученикамъ хлѣбъ и вино, ничѣмъ не выражалъ той мысли, что преподанные предметы содилаются тёломъ и кровію Его въ зависимости отъ вкушенія или невкушенія ихъ, но ясно сказалъ, что благословенные хлѣбъ и вино уже суть тѣло и кровь Его. Если же св. дары пребывають независимо отъ вкушенія или невкушенія ихъ тёломъ и кровію Богочеловѣка, то таковымиже остаются они, хотя бы человѣкъ приступалъ къ нимъ и пріобщался ихъ безъ надлежащей вѣры и вообще недостойно. Эту мысль особенно ясно выражаеть св. апостоль Павель въ слѣдующихъ своихъ словахъ: "кто будетъ Есть хлЕбъ или пить чашу Господню недостойно, тотъ виновенъ будетъ противъ тала и крови Господней" (I Кор. XI, 27). Значитъ, невфрующій или вообще недостойно приступающій къ таинству евхаристіи имбеть дбло все таки съ тбломъ и кровію Іисуса Христа, но только не получаетъ ни духовной, ни тълесной пользы отъ вкушенія ихъ и становится даже глубоко отвѣт-ственнымъ за свое невъріе или за пренебрежительное отношеніе къ великому таинству.

Такая совершенная независимость присутствія тѣла и крови Спасителя въ евхаристіи отъ вѣры или невѣрія людей, отъ вкушенія или невкушенія ими св. даровъ, есть прямое послѣдствіе чудеснаго пресуществленія хлѣба и вина въ тѣло и кровь Іисуса Христа. Старокатолики справедливо утверждаютъ, что въ священномъ писаніи прямо не говорится объ этомъ пресуществленіи и не встрѣчается самаго термина: "пресуществленіе". Но въ высшей степени неправы они, говоря, будто понятіе и слово: "пресущественіе" есть про-

извольное и ни для кого необязательное измышление. Напротнят. Новый Завётъ даеть твердыя и ясныя основанія для мысли о переходѣ существа хлѣба и вина въ евхаристів въ существо тѣла и крови Богочеловѣка, и чрезъ то безусловно предрасполагаетъ насъ къ принятію и термина: "пресуществленіе". Мною достаточно, полагаю, доказано на основаніи Новаго Завѣта, что въ таинствѣ евхаристіи хлѣбъ и вино становятся по освящения дыйствительными теломъ и дыйствительной кровію Спасителя, сохраняя лишь для нашихъ чувствъ свойства хлѣба и вина. Уча такъ о таинствѣ евхаристіи, Слово Божіе тъмз самымз говорить именно о переходѣ существа хлѣба и вина въ существо тѣла и крови Господа, т. е. о пресуществлении. Хлёбъ и вино вёдь никоимъ образомъ не могутъ содёлаться истинныма тёломъ и истинной кровію Его и сохранить при этомъ только для нашихъ чувствъ свойства хлѣба и вина, если не совершится съ ними указаннаго пресуществленія. Эта истина находить для себя и особаго рода подтверждение въ слёдующемъ. Попытки протестантовъ разныхъ фракцій и профессоровъ Лангена и Мишо объяснить иныма образомя присутствіе Христа въ евхаристіи исходять въдь изъ непризнаванія благословенныхъ хлѣба и вина истиннымъ тѣломъ и истинной кровью Богочеловѣка и влекутъ за собою извращение всего Богооткровеннаго учения о разсматриваемомъ таинствъ. Эти попытки можно и должно назвать въ концъ всего дерзкимъ и легкомысленнымъ исправленіемъ ясныхъ словъ Інсуса Христа о благословенныхъ хлъбъ и винъ, какъ о несомничных теле и крови Его. Спаситель утверждаеть, что благословенные хлёбъ и вино суть действительныя тёло и кровь Его по ихъ существу. Профессоръ-же Лангенъ не соглашается съ этимъ и утверждаетъ, что хлѣбъ и вино суть хлѣбъ-же и вино по своему существу, но съ ними только соединяется или чрезъ нихъ проявляется божество Христа. Профессоръ Мишо вдается въ самыя разнообразныя ухищренія, въ различную логомахію, чтобы измёнить ясный смысль ясныхь словь Господа и навязать имъ свои тенденціи. Изъ всёхъ произвольныхъ умствований профессора Мишо получается въ концъ всего только тотъ выводъ, что хотя въ евхаристіи хлѣбъ и вино остаются хлѣбомъ-же и виномъ, но изобрѣтательная фантазія вѣрующаго усиливается то такъ, то иначе увидѣть въ нихъ нѣчто иное, но всё—таки не тѣло и не кровь Богочеловѣка. Этотъ-то произволз въ объясненіяхъ способа присутствія Христа въ евхаристіи отстаиваетъ даже епископъ Веберъ, вѣроятно, въ какихъ-то интересахъ богословской науки <sup>1</sup>), какъ это дѣлаютъ профессоры Лангенъ и Мишо. Но они забываютъ, что способз присутствія Христа въ евхаристіи самз собою опредѣляется сущностью Богооткровеннаго ученія о ней, которое, къкъ мы знаемъ, состоитъ въ томъ, что вѣрующіе подъ видами хлѣба и вина пріобщаются не мыслимаго; не воображаемаго только, а дпйствительнаго и несомнютнаго тѣла и крови Господа нашего Івсуса Христа.

Но,-говорять старокатолические богословы,-мысль о пресуществлении хлѣба и вина въ евхаристи въ тѣло и кровь Спасителя есть всё-таки плодъ человѣческаго умозаключенія, сдѣланнаго на основании извъстныхъ данныхъ, но прямо не высказава въ Божественномъ откровения. Но, во-первыхъ, развѣ не дѣлаютъ своебразныхъ умозаключеній старокатолическіе богословы на основании тёхъ или иныхъ словъ Свящ. Писанія и развѣ не считаютъ ихъ выражающими смыслъ обсуждаемыхъ словъ? Во-вторыхъ, строго говоря, ни одна догматическая истина не можетъ быть констатирована безъ того или иного умозаключенія. Въ Свящ. писаніи нигдѣ прямо не сказано, напримѣръ, того, что Сынъ Божій и Богъ Отецъ единосущны. Въ немъ читаемъ мы слёдующія и подобныя имъ слова: Я и Отець одно (Іоан. Х, 30) или видьющій Меня видья Отца (Іоан. ХІУ, 9) и т. дал. Нигдъ не сказано прямо въ Божеств. откровении и того, что Сынъ Божій воплотился или вочеловѣчился. Въ немъ находимъ лишь разныя основанія для понятія и термина: "воплощеніе, вочеловѣченіе"<sup>2</sup>). Такихъ примѣровъ, гдѣ наши умозаключенія являются только простой передачею Богооткровеннаго ученія, но въ "техническихъ" поня-

1) Стран. 553 въ XIX кн. Revue internationale de theologie.

2) Что Сынъ Божій единосущенъ Отцу, что Онъ воплотился и вочеловѣчился, это было догнатомъ, конечно, искони въ христіанской Церкви, а не со времени только вселенскаго собора.



## отдълъ церковный

тіяхъ и словахъ, можно было-бы привести весьма не мало. Эти понятія и слова составляють, конечно, плодъ умозаключеній того или иного рода. Даже и тамъ, где догматическая истина нами выражается въ понятіяхъ и словахъ, находимыхъ въ Божеств. откровении, все таки мы не обходимся и не можемъ обойтись безъ своего рода умозаключений. Значить, все дёлотолько въ томъ. чтобы эти умозаключения сами собою какъ бы подсказывались здраво размышляющему христіанину встьма тёмъ, что говорится въ Божеств. откровени касательно даннаго предмета. Поскольку обязательно для насъ принятіе сказаннаю въ немъ объ извъстномз предметт, постольку-же обязательно для насъ и подсказываемое словами Его умозаключение извѣстнаго рода. Но именно къ разряду таковых умозаключеній и относится мысль о пресуществленіи хлёба и вныя въ евхаристіи въ истинное тёло и въ истинную кровь Спасителя. Тутъ мы не привносимъ какой-либо "самовольной" человѣческой точки зрѣнія, какого-нибудь произвольнаго человѣческаго мнѣнія, а выражаемъ только въ "техническихъ" понятіяхъ и словахъ идею, данную въ Божеств. откровеніи. Она, какъ знаемъ, состоитъ въ томъ. что въ евхаристіи хлѣбъ и вино являются лишь для нашихъ чувствъ хлѣбомъ и виномъ. но въ дъйствительности, въ существъ своемъ, суть истинное тело и истинная кровь Іисуса Христа. Но поелику хлёбъ и вино не могутъ стать таковыми безъ субстанціальной перемѣны, то и выходитъ съ неизбѣжностью, что они пресуществились. Если таковое умозаключение неправильно, не выражаетъ сущности Богооткровеннаго ученія о таинствѣ евхаристін, то настоятельно приглашаю профессоровъ Лангена и Мишо основательно разъяснить и доказать это. Въ противномъ случаѣ я и мои читатели вынуждены будемъ думать и утверждать, что имъ гораздо дороже свои предвзятыя,-протестантскія или летучія философско-научныя, --- воззрѣнія, чѣмъ Богооткровенная истина.

б) Какъ учила вселенская нераздъленная Церковь о таинствъ евхаристіи, на этотъ вопросъ отвъчаетъ г. профессоръ Лангенъ слъдующее: "Въ древности Церковь не знала споровъ объ евхаристіи, а въ восточной Церкви не было ихъ и въ позднъйшее время. Въ древнихъ въроисповъданіяхъ не находимъ словъ объ этомъ таниствѣ. Когда на Западѣ въ IX вѣкѣ начались спеціальныя изслѣдованія касательно ученія древней Церкви объ евхаристіи, то изслѣдователи рұзко разошлись BЪ своихъ мнѣніяхъ, поелику убѣдились, что и отцы церкви очень различно думали объ этомъ таинствѣ. Всѣ оттѣнки мевній, начиная съ аллегорическаго пониманія и оканчивая грубо-чувственнымъ, встрѣчаются въ патристической литературѣ. Древнія литургіи единогласно держатся словъ установленія, не примыкая къ какой-либо теоріи касательно образа или способа присутствія Христа въ евхаристіи. Въ особенностиже заслуживаеть вниманія то обстоятельство, что патристическіе термины: converti, цетаваллеоваι, цетаполеіовал не всегда употреблялись въ смыслѣ физическаго превращенія, а иногда должны были выражать только ту мысль, что хлёбъ и вино по освящении суть уже не та, какою была раньше, обыкновенная пища, но таинственная, имбющая религіозное значеніе. Эти слова не всегда выражали схоластическое представление о физическомъ превращении, въ послъдствии соединившееся съ терминомъ: transsubstantiatio, μετουσίωσισ (пресуществление). Русскій догматисть Макарій тоже свидетельствуеть, что означенный терминъ вошелъ въ употребление на Западъ въ ХІ-мъ, а на Востокѣ лишь въ XV-мъ столѣтін" 1). Такимъ образомъ, по взгляду старокатолическаго историка-богослова, выходить, будто древняя церковь разногласила сама съ собою, въ лицъ ея отцовъ и учителей, въ дѣлѣ пониманія существа евхаристіи и будто термины, употреблявшиеся ими для обозначения образа присутствія Христа въ евхаристіи, не всегда имфли цфлію выразить то, что прямо и ясно выражается терминомъ: "пресуществленіе".

Высказанное г. профессоромъ Лангеномъ служитъ прекраснымъ подтвержденіемъ того, что я говорилъ въ первой главъ касательно пользованія принципомъ Викентія Лиринскаго. Мои слова объ этомъ сводятся къ слѣдующему тезису: если взять означенный принципъ лищъ въ формулѣ: "во что въровали всѣ, всегда и вездѣ, то и есть подлинно вселенская вѣра", и при

1) Стран. 424 и 425 иъ XV ки. Revue internationale de theologie.

этомъ не имъть особой руководящей нити въ рукахъ, то этотъ привципъ, при надлежащемъ уразумъніи его совершенно правильный и плодотворный, можеть привести богослова, домогающагося открыть истинную вфру вселенской нераздёленной церкви, къ самымъ превратнымъ выводамъ. Что пользование этимъ принципомъ безъ надежной руководящей идеи само по себѣ не освобождаетъ богослова-изслѣдователя отъ привнесенія чисто-личныхъ предвзятыхъ воззрѣній въ изслѣдуемое дѣло, это блестяте доказалъ на собственномъ примъръ и г. профессоръ Лангенъ. Прежде, чѣмъ войду въ историческую провѣрку<sup>1</sup>) словъ его касательно ученія древней церкви объ евхаристін, считаю не безполезнымъ для дъла высказать слёдуюmee. Принципъ Викентія Лиринскаго слёдуетъ брать не въ его голой только формуль, но и въ томъ освъщение или изъясненін, какое находимъ у Викентія же Лиринскаго. Изъ относящихся сюда словъ этого замѣчательнаго древняго богослова приведу наиболёе подходящія къ данному случаю. На вопросъ о томъ, какъ нужно поступать богослову въ случаѣ ненахожленія соборнаго опредѣленія по какому-либо предмету вѣры, Витентій Лиринскій отвѣчаетъ: "нужно постараться сличить и обсудить мысли отцовъ, жившихъ хотя бы въ разныя времена и въ разныхъ мѣстахъ, по непоколебимо пребывавшихъ по въръ въ общения съ единой вселенской церковью и бывшихъ иважаемыми учителями, и коль скоро окажется, что относительно возникшаго вопроса не одинъ и не двое только, но есть вмфстф единогласно что-либо содержали, писали; преподовали открыто, чисто, неизмѣнно, то слѣдуетъ принять, что и мы также должны въровать въ это безъ всякаго сомнѣнія"<sup>2</sup>). У Викентія Лиринскаго находимъ даже частнъйшія указанія касательно того, какъ должно смотрѣть, при опредѣленіи уче-

2) Commonitorium. C. 3.

<sup>•)</sup> Въ нашей богословской литератур' достаточно разработана исторія святоотеческаго ученія о таннств' евхаристія въ такихъ серьезныхъ трудахъ, каковы: "Логм. ученіе о семи церк. таннствахъ въ твореніяхъ др. отцовъ и писателей церкви до Оригена" А. А. Катанскаго и "Опытъ православно-доги. богословія" св. Сильвестра (4-й томъ). Въ 6 и 8 книжкахъ Боюсл. Въстилика за 1898 годъ напечатана очень дільная статья г. Малахова спеціально по вопросу о пресуществленін св. даровъ съ исторической точки зрѣнія.

нія вселенской церкви относительно того или иного нредмета вѣры, на мнѣнія, напримпърз, такихъ церковныхъ писателей, каковы: Оригенъ, Климентъ Александрійскій, Тертулліанъ. Такъ, о первомъ изъ нихъ Викентій Лиринскій замѣчаетъ, что онъ не уважалъ церковныхъ преданій и учительства древнихъ отцовъ и многое истолковывалъ по своему <sup>1</sup>), а о послѣднемъ говоритъ, что онъ былъ не слишкомъ твердъ во всеобщей и древнецерковной вѣрѣ <sup>2</sup>). Само собою разумѣется, что мнѣнія таковыхъ церковныхъ писателей далеко не вездѣ и не во всемъ могутъ служить для изслѣдователя показателемъ подлинныхъ вѣрованій древней церкви, а потому и не слѣдуетъ поставлять ихъ, такъ сказать, на одну и ту-же доску со свидѣтельствами истинно авторитетныхъ церковныхъ писателей.

Профессоръ-же Лангенъ поступаетъ какъ разъ наоборотъ. Говоря о томъ, что въ древней церкви встръчается и аллегорическое понимание таинства евхаристии, онъ имблъ въ виду, конечно, такихъ писателей, какимъ былъ, напримъръ, Оригенъ, и придаль ихъ субъективному воззрѣнію одинаковое значеніе со взглядами отцовъ и учителей церкви, выражающими върованія самой церкви. Вотъ почему и получилось у старокатолическаго историка-богослова та разноголосица въ учени о таинствѣ евхаристіи, на которую онъ указываетъ въ древней церкви. Будучи-же и самъ склоненъ къ своего рода аллегорическому или символическому пониманію существа таниства евхаристіи, онъ сквозь призму личнаго своего мифнія разсматриваеть вообще слова отцовъ и учителей церкви объ этомъ таинствѣ и потому открываетъ въ нихъ благопріятные его мнѣнію взгляды или съ видимымъ несочувствіемъ относится къ рѣзко противоположнымъ его миѣнію взглядамъ. Это еще болѣе помогало старокатолическому всторику-богослову представить учение древней церкви о таинствѣ евхаристи не въ надлежащемъ видѣ. Но къ совсѣмъ вному результату пришолъбы г. профессоръ Лангенъ, если бы понималъ критерій Викентія Лиринскаго такъ, какъ разъяснялъ его этотъ древній богословъ, и прилагалъ его не въ интересахъ оправданія сво-



<sup>1)</sup> Ibid. c. 17.

<sup>2)</sup> Ibid. c. 18.

ихъ предвзятыхъ взглядовъ, а въ интересахъ объективнаго изображенія дѣла. У старокатолическаго ученаго тогда получился-бы слёдующій выводъ: вселенская нераздёленная Перковь, какъ въ лицѣ ея отцовъ и учителей, такъ и всѣхъ нстинно въровавшихъ сыновъ ся, была далека отъ того, чтобы допускать мысль, что въ таинствѣ евхаристіи хлѣбъ и вино суть лишь символы духовнаго присутствія Христа, или что Онъ однимъ-ли божествомъ Своимъ или вмъстъ и человъчествомъ своимъ только соединяется съ хлѣбомъ и виномъ, тодько сопребываетъ въ нихъ и подъ ними, но всегда вѣровала, что хаббъ и вино по освящении пресуществляется въ истинное тело в въ истинную кровь Богочеловека, хотя и выражала понятіе о пресуществлении различными, все болье и болье усовершавшимися, терминами. Что именно таковъ долженъ быть выволъ изъ надлежащаго изученія дёла, это постараюсь доказать здёсь. насколько позволяють разм'єры и назначеніе моего труда.

Для насъ имѣютъ особенно важное значеніе, такъ сказать, коллективныя свидѣтельства о томъ, какъ вѣровала и учила вселенская нераздѣленная Церковь. Къ такого рода свыдѣтельствамъ принадлежатъ слова́ древнихъ литургій и еще болѣе слова вселенскихъ соборовъ объ этомъ таинствѣ. Остановимся сперва на древнѣйшемъ чинѣ литургіи св. апостола Іаковадошедшемъ до насъ въ такъ называемыхъ Апостольскихъ по становленіяхъ, которыя относятся тоже къ глубоко древнему времени, хотя опредѣлить его со всей точностью и нелегко.

Когда наступало время приношенія Богу евхаристической жертвы, состоящей изъ хлѣба и вина, священнослужитель сначала произносилъ евангельскія слова установленія евхаристіи, а за тѣмъ обращался къ Богу съ молитвеннымъ прошеніемъ о томъ "да милостиво призритъ Онъ на предлежащіе предъ Нимъ дары сія и ниспошлетъ на жертву сію Духа Своего Святаго, свидѣтеля страстей Господа Іисуса, яко да покажетъ<sup>1</sup>). Хлѣбъ сей тѣло Христа Его и чащу сію кровь Христа Его<sup>42</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Слово: "покажеть" нужно понимать здёсь, конечно, не въ буквальномъ смыслё: тёло и кровь Христа въ евхаристіи невидним. Слово: "покажеть" здёсь однозначаще съ словами: "произведеть", "сотворить".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Книга VIII, гл. 12 (по изданию 1864 г.).

Во время же преподанія Святыхъ даровъ желавшимъ пріобщиться священнослужитель долженъ былъ произносить слёдующія слова: "тѣло Христово", "кровь Христова", на что пріемлющій ихъ отвѣчалъ словами: "аминь", "аминь" 1). Здѣсь выражается втра не только въ дъйствительное присутствіе тела и крови Спасителя въ евхаристіи, но и въ пресуществленіе хліба и вина въ это тѣло и въ эту кровь, хотя терминъ: "пресуществленіе<sup>а</sup> и отсутствуеть. Въ самомъ дѣлѣ, священнослужащій молится Богу не о томъ вѣдь, чтобы Христосъ какъ-либо соединился съ хлѣбомъ и виномъ или проявилъ Себя чрезъ нихъ и въ нихъ, но о томъ, чтобы самые хлѣбъ и вино содѣлались чрезъ особое чудесное воздъйствіе Духа Святаго на нихъ истиннымъ тѣломъ и истинной кровью Богочеловѣка. Такая молитва есть молитва собственно о пресуществлении святыхъ даровъ. А что древніе христіане в'вровали и въ то, что дъйствіемъ Духа Святаго несомнѣнно совершается пресуществленіе хлѣба и вина въ дѣйствительное тѣло и въ дѣйствительную кровь Спасителя, это ясно свидетельствуется словами священнослужителя, произвосимыми при раздаянии тёла и крови подъ видами хлѣба и вина, и словами, которыя произносилъ пріемлющій Святые дары. Изъ этихъ словъ ясно, что въ освященныхъ хлѣбѣ и винѣ древніе христіане усматривали уже истинное тело и истинную кровь Іисуса Христа, хотя хлёбъ и вино для ихъ чувствъ и сохраняли обычныя свои свойства. Безъ признанія совершившейся субстанціальной перечёны съ хлёбомъ и виномъ нельзя было называть ихъ несомнюнными тъломъ и кровью Спасителя: хлёбъ и вино вёдь не признавались и первенствующими христіанами за тожественные по своему существу съ тѣломъ и кровію Іисуса Христа.

Обращаясь къ вселенскимъ соборамъ, находимъ, что и они преподаютъ тоже самое ученіе касательно таинства евхаристіи. Наше вниманіе прежде всего останавливается на слъдующемъ исповъданіи отцовъ перваго вселенскаго собора: "на божественвой трапезъ не должно просто видъть предложенный хлъбъ и чашу, но возвышаясь умомъ, должно върою разумъть, что на

1) Ibid. rs. 13.



## отдель церковный

священной трапез'ь лежить Анець Божій, вземляй прихи міра (Іоан. 1, 29), приносимый въ жертву священниками, и. исжинно пріемля честное тёло и кровь Его, должно вёровать. что это-знамение вашего воскресения" 1). Тутъ прямо не сказано-же о пресуществления хлёба и вина въ тёло и кровь Христа, но не сказано, конечно, потому, что вѣра въ пресуществление, мысль о немъ, сама собою предполагалась въ тѣхъ. кто высказаль приведенное исповъдание, и въ тъхъ, къ кому обращено было оно. Что непресуществленные хлъбъ и вино никоных образомъ не могутъ содблаться вседблымъ и истиннымъ Агнцомъ Божіимъ, т. е. Христомъ, вземлющимъ на Себя гръхи человъчества, пострадавшимъ и умершимъ на крестъ ради нашего спасенія, этого не могли не сознавать и отцы перваго вселенскаго собора, какъ и всѣ здравомыслящіе люди. Между тёмъ, отцы собора прямо и ясно отожествляютъ лежащіе на жертвенникѣ святые дары съ самимъ Христомъ и указывають въ хлѣбѣ и винѣ не иное что, какъ честную кровь и честное тело Его. Этого никакъ не могли бы сказать отны собора безъ допущенія пресуществленія уже и потому, что хлебъ и вино для человеческихъ чувствъ остаются хлебомъже в виномъ и по освящении ихъ. Значить, если отцы перваго вселенскаго собора всетаки говорять объ освященныхъ хлёбъ н внет. какъ о самома Агнцт Божіемъ съ Его плотью и кровью, то-лишь потому, что признавали факта совершившейся субстанијальной перемины съ хлъбомъ и виномъ, не постижимый для насъ, для нашего разума, и потому требующий отъ насъ въры, къ какой отцы собора и взываютъ. Если сдъланные мною выводы неправильны, не вытекають сами собою изъ словъ отцовъ перваго вселенскаго собора, то пусть докажута это старокатолические богословы, а не отдёлываются молчаниемъ нан голословными замѣчаніями крайне соментельной цѣнности.

Подобное тому, что было высказано отцами перваго вселенскаго собора, выражено и на третьемъ вселенскомъ соборъ въ одобренномъ имъ Послании св. Кирилла Александрійскаго къ Несторію. "Мы совершаемъ въ церквахъ, говоритъ Ефесскій

<sup>1)</sup> Gelas. Comment. in act. concil. nic. c. 31. Diathp. 5.

соборь, безкровную жертву и освящаемся, причащаясь святой плоти и честной крови Христа, Спасителя всёхъ насъ,-принимаемъ не какъ обыкновенную плоть (да не будетъ!), не какъ плоть человъка освященнаго и сопряженнаго съ Словомъ елиненіемъ достоинства или сдёлавшагося обиталищемъ божества, но какъ кровь по истинъ животворящую и собственнию иля самого Слова. Хотя Оно и говорить намы: аще не снъсте плоти Сына Человѣческаго, ни піете крови Его" (Іоан. УІ. 53), однакожъ мы должны разумъть плоть не человъка, одного изъ полобныхъ намъ (ибо какъ плоть человѣка будетъ животворящею по собственному естеству своему?), но плоть по истинъ принадлежащую собственно Тому. Кто ради насъ сабладся и действоваль какъ Сынъ человеческий" 1). Эти слова третьяго вселенскаго собора тоже направлены какъ-бы прямо противъ воззрѣній профессоровъ Лангена и Мишо. По ученію отцевъ этого собора, хлёбъ и вино въ таинстве евхаристіи не остаются по существу своему хлѣбомъ-же и виномъ, но становатся святой плотью и честной кровію Христа. Въ хлѣбѣ и винѣ не проявляются только Христосъ, съ хлѣбомъ и виномъ Онъ не соединяется только божествомъ Своимъ, но они по освящения суть собственныя Христовы тело и кровь. Не вера только христіанина усматриваеть сверхъ хлѣба и вина или подъ ними нѣчто Богочеловѣческое, но на самомъ дѣлѣ хлѣбъ и вино становатся по освящении животворящей и самому Сыну Божію принадлежащей плотью и кровью. Спаситель присутствуетъ въ евхаристіи не духовно только, или динамически-силою Своей божественною, но и чувственнымъ, хотя невидимымъ-же, образомъ: въ евхаристіи, по ученію отцовъ и третьяго вселенскаго собора, мы пріобщаемся по истиню плоти и крови Христа, но ведь плоть и кровь, взятыя даже и въ существѣ своемъ, не суть что-либо духовное въ строгомъ смыслѣ этого слова, но суть нѣчто физическое, матеріальное, хотя бы и въ высшей степени утонченное или одухотворенное. "По отношенію къ сущности тело, говоритъ св. Іоаннъ Дамаскинъ, не есть одно и то же съ безтвлеснымъ.

<sup>1</sup>) Стран. 179 въ І т. Дляний всел. соборовз (втор. издание).



Еднюе въ отношеніи къ сущности какъ души, такъ и тѣла разрушаетъ самое бытіе ихъ, приводя ихъ въ совершенное несуществованіе въ дѣйствительности" <sup>1</sup>). Само собою разумѣется, и слова третьяго вселенскаго собора, приведенныя мною, включаютъ въ себя идею или мысль о пресуществленіи хлѣба и вина въ тѣло и кровь Спасителя, хотя въ нихъ и нѣтъ прямыхъ указаній на это. Думать такъ должны мы по тѣмъ же самымъ причинамъ, по которымъ принуждены были признать и въ словахъ перваго вселенскаго собора какъ бы завитою идею пресуществленія.

Седьмой вселенский соборь говорить о таинствѣ причашенія слёдующее: "никогда никто изъ трубъ Духа, т. е. святыхъ апостоловъ и преславныхъ отдовъ нашихъ, не называлъ безкровной нашей жертвы образомъ плоти Христовой, потому что они не получили отъ Господа заповѣди говорить такъ и возвѣщать, но слышали, что Онъ въ Евангеліи своемъ говорыть: если не будете ъсть плоти Сына человъческого и пить кровь Его, не внидите въ царствіе небесное; ядущій Мою плоть и піющій Мою кровь пребываеть во Мнь, и я-въ немъ (Іоан. VI, 53 и 56); пріимите, ядите: сіе есть тьло Мое (Мато. XXVI, 26-28), а не сказалъ: пріимите, ядите: сіе есть образъ тёла Моего"<sup>2</sup>). Этими словами осуждается всякій, прямой-ли то или косвенный, крайній-ли то или смягченный,-символизыть и аллегоризмъ въ понимании таинства евхаристіи и подтверждается сказанное о немъ первымъ и третьных вселенскими соборами. Такимъ образомъ, и по ученю седьмого вселенскаго собора, върующіе вкупають въ таинствѣ евхаристіи не воображаемыя только, но дѣйствительныя тело и кровь Богочеловека и вступають съ Нимъ не въ духовное только, но и въ телесное общение. Порицая всякий аллегоризмъ и символизмъ въ учении о существѣ разсматриваемаго таинства, седьмой вселенский соборь уже этимъ однимъ указываеть на совершающееся въ евхаристіи действительное пресуществление хлѣба и вина въ тѣло и кровь Господа нашего Інсуса Христа.

1) Стран. 175 въ Гочн. изложени правосл. въры.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Стран. 757 въ V т. Binii Concil. Nic. VI с. 2, act. VI.

Коль скоро отны вселенскихъ соборовъ такъ учатъ о таинствѣ евхаристів, то можно было-бы уже не говорить касательно ученія объ этомъ таинствѣ въ твореніяхъ отдѣльныхъ перковныхъ писателей. Вёдь въ разсмотрённыхъ словахъ вселенскихъ соборовъ выразились върованія всей древней перкви и. можно сказать, возведены на степень непререкаемыхъ и общеобязательныхъ истинъ. Послѣ этого голосъ отдельныхъ перковныхъ писателей уже какъ-бы теряетъ свое значеніе. Если бы кто вибудь изъ нихъ училъ о таинствѣ евхаристіи иначе, чёмъ учатъ отцы вселенскихъ соборовъ, то это доказывало-бы только, что церковные писатели способны погрѣшать, могли высказывать неправильныя мысли, которыя странно было бы принимать и раздёлять въ виду противоположнаго имъ ученія вселенскихъ соборовъ. Нужно лишь удивляться тому, что, напримёръ, профессоръ Лангенъ поступаетъ какъ разъ наоборотъ. Для опредѣленія и уясненія того, какъ въровала вселенская нераздѣленная церковь касательно евхаристіи, онъ вдается, какъ и профессоръ Мишо, въ нѣкоторыя даже напрасныя изысканія и видимо придаетъ особенно важное значеніе симпатичнымъ для него, но одинокимъ голосамъ символистовъ или аллегористовъ въ родѣ Оригена, но въ то же время игнорируетъ прямое и ясное учение отцовъ вселенскихъ соборовъ, осуждающее всякій символизмъ или аллегоризмъ въ воззрѣніяхъ на таинство евхаристіи. Это-то обстоятельство и побуждаетъ меня показать, хотя бы только на несколькихъ примерахъ, что напрасно ищутъ старокатолические богословы оправдания своего предвзятаго взгляда и у церковныхъ писателей, остававшихся вполнѣ православными.

Только у Оригена, Климента Александрійскаго и отчасти у Тертулліана встрёчаемъ то бо́льшее, то меньшее уклоненіе въ аллегорическое или символическое пониманіе существа таинства евхаристіи, хотя и изъ ихъ твореній можно было-бы привести многія мѣста, ясно свидѣтельствующія о томъ, что и они не были послѣдовательными аллегористами или символистами и нерѣдко высказывались въ томъ-же смыслѣ объ евхаристіи, въ какомъ высказались первый, третій и седьмой вселенскіе соборы <sup>1</sup>).

178

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. доказательства этого въ выше упомянутыхъ мною сочиненіяхъ епископа. Сильвестра и профессора Катанскаго.

Что же касается истинныхъ отцовъ и учителей церкви, то у нихъ не находимъ ни малёйшихъ слёдовъ какого-либо символическаго или аллегорическаго пониманія существа ея.

Положимъ они, разсуждая объ этомъ таинствѣ, не рѣдко употребляютъ по отношенію къ хлѣбу и вину выраженія: άντίτυπον, τυποσ, figura, imago (образъ и т. под.), во изъ этого никоныть образомъ не слёдуетъ, будто они понимали существо разсматриваемаю таинства въ символическомъ или аллегорическомъ смыслѣ. Упомянутыя выраженія не могутъ говорить объ аллегорическомъ или символическомъ понимании этого таинства отцами и учителямя церкви уже по тому одному, что какъ въ Свящ. Писаніи, такъ и въ церковномъ преданіи эти выряженія употребляются въ значение показателей не настоящаго, а будущаго какого-либо предмета или его состоянія. Въ какихъ сиыслахъ употребляли отцы и учители деркви вышеозначенные термины, это прекрасно разъясняется св. Іоанномъ Дамаскинымъ. "Если, говоритъ онъ, нёкоторые и называли хлёбъ и вино образами (αντίτυπα) тила и крови Господа, подобно тому какъ говорилъ богоносный Василій, то сказали о хлѣбѣ и вивъ не послъ вхъ освященія, но прежде освященія, назвавъ такъ самое приношение"<sup>1</sup>). Но, по свидѣтельству этого отца и учителя церкви, писатели ся употребляли означенное выраженіе еще въ другомъ подобномъ-же смыслѣ: "образами (алтітопа) будущихъ хлѣбъ и вино называются не потому, что они не суть по истинѣ тѣло и кровь Христа, но потому, что теперь, конечно, чрезъ нихъ мы дёлаемся участниками божества Христова, а тогда-духовнымъ образомъ чрезъ одно только лицезреніе" <sup>2</sup>). Изъ всёхъ этихъ словъ св. Іоанна Дамаскина видно, что отцы и учители церкви, употребляя по отношенію къ евхаристическимъ хлъбу и вину выраженія: образо и т. д., нисколько не впадали чрезъ это въ какое-либо аллегорическое или символическое понимание таинства евхаристи. Но даже и тогда, когда разсматриваемыя слова употреблялись отцами и учите**лями церкви не въ** указанныхъ двухъ смыслахъ, всё таки они отнодь не выражали какого-вибудь аллегорическаго или симво-

2) Ibid. Страв. 226.

<sup>1)</sup> Стран. 225 въ Точн. изложени правосл. впри.

лическаго пониманія существа евхаристіи. Слова́ образъ и т. п. въ этомъ случаѣ выражали у нихъ, какъ это видно изъ объясненій Иларія Пуатьескаго и Августина, только ту мысль, что мы пріобщаемся тѣла и крови Спасителя подъ образами хлѣба и вина <sup>1</sup>). Но вѣдь и вся Православная Церковь говоритъ то же самое, выражаясь, что истинное тѣло и истинная кровь Спасителя преподаются вѣрующимъ подъ видами хлѣба и вина. Иначе и нельзя передать, особенно въ краткихъ формулахъ, ученіе о томъ, что хотя хлѣбъ и вино и остаются для нашихъ чувствъ хлѣбомъ-же и виномъ, но въ сущности мы пріемлемъ и вкушаемъ самое тѣло и самую кровь Богочеловѣка.

Нисколько не подтверждается, а, напротивъ, сполна опровергается словами отцовъ и учителей церкви мибніе профессоровъ Лангена и Мишо, будто нѣкоторые изъ нихъ учили о таинствѣ евхаристіи, только какъ о духовной, таинственно подаваемой намъ, пищѣ. Чтобы видѣть тенденціозность в неосновательность указаннаго мифнія, достаточно воспроизвести слѣдующія слова св. Іоанна Дамаскина. "Плоть Господня, говорить онь, есть животворящій духь, потому что она зачата оть животворящаго Духа, ибо рожденное отъ Духа духъ есть. Говорю же это, не уничтожая естества тола, но желая показать животворность и божественность этого"<sup>2</sup>). Вотъ въ какомъ смыслѣ и другіе отцы и учители церкви называють евхаристію духовной таинственной пищею. Они, поэтому, далеки были отъ того, чтобы не допускать телеснаю общенія и единенія со Христомъ чрезъ евхаристію. Мало того: они прямо и рѣшительно учили, что чрезъ нее, т. е. чрезъ вкушеніе тёла и крови Спасителя, мы не только соединяемся съ толоми Его, но н становимся тълома Его по своей плоти, такъ какъ тъло и кровь Его переходять въ составъ нашею тела, въ нашу телесную сущность <sup>3</sup>). Стараясь оправдать свое своеобразно-протестантское воззрѣніе на таинство евхаристіи, профессоры Лангенъ и Мишо игнорировали не только это, но и то, что въ самомъ Священвомъ Писаніи различаются одни тѣла отъ дру-

3) Ibid. стран. 224.

<sup>1)</sup> См. полробноств на 123 стран. въ авг. кн. Богосл. Выстника за 1898 г.

<sup>2)</sup> Стран. 225 въ Точк. изложени правосл. въры.

гихъ, и нѣкоторыя изъ нихъ называются духовными, хотя этимъ висколько не отрицается своего рода матеріальность и послёднихъ изъ тѣлъ (I Kop. XV, 39-40 и 44-45). Вотъ это-то н вмёли въ виду отцы и учители церкви, называя евхаристическое вкушение плоти и крови Христовой, подъ видомъ хлъба в вина, духовной пищею. Но какъ изъ того, что апостолъ Павель называеть Господа Інсуса Христа "духомъ животворящимъ" (I Кор. XV, 45), никакъ не слёдуетъ, будто онъ не признаваль физической или телесной природы Его и не допускалъ телесного нашего общения съ Нимъ въ евхаристии (Рим. 1. 3; I Кор. XI, 29; X, 16 и 17), точно также и изъ того, что отцы и учители церкви нерѣдко называли евхаристическіе освященные хлёбъ и вино духовной лищею, викоимъ образомъ не слёдуетъ, будто они не признавали своеобразной матеріальвости въ "плоти и крови" Христа и не считали вкушение ихъ хотя и тавиственными, но дойствительными вкушениеми существа плоти и крови Христа и толесными общениемъ съ Нимъ.

Уже отсюда видно, что отцы и учители вселенской неразділенной церкви, вопреки митнію профессора Лангена, не часто лишь, а всегда употребляли термины: converti, иставаллеодаи (прелагать), цетаполёюдая (претворять) и прочіе въ смыслѣ нѣкоего физическаю, чудеснымъ образомъ съ хлѣбомъ и виномъ совершающагося, превращения, каковой смыслъ самъ собою предполагается терминомъ: transsubstantiatio, μετουσίωσισ (пресуществленіе). Въ самомъ дѣлѣ, если всѣ отцы и учители древней церкви признавали въ освященныхъ хлѣбѣ и винѣ истинное тело и истинную кровь Христа, а не что-либо только духовное, чуждое всякой матеріальности, то, значить, всѣ они выражали терминами: преложение, претворение и т. д. ту же чысль, какая прямбе выражается словомъ: пресуществление. Вообще коль скоро будемъ брать во вниманіе общій строй и синслъ словъ ихъ о таинствъ евхаристи, то должно быть аснымъ для всякаго разсудительнаго и безпристрастнаго человка, что они выражали терминами: преложение, претворение и т. л. то же самое, что выражается и терминомъ: пресучествление. Въ подтверждение этого кратко разсмотрю учение о танистий свларистии, изложенное св. Григориемъ Нисскимъ и св. Іоанномъ Дамаскинымъ. Такъ какъ послѣдній былъ выразителемъ воззрѣній, предшествовшихъ ему отцовъ и учителей восточной церкви, то, изложивъ его ученіе, чрезъ то самое охарактеризую ученіе и ихъ.

Въ разсужденіяхъ св. Григорія Нисскаго встръчаемъ не только терминь: цетапої по в но и термень: цетаотау є і шо в. Последний изъ этихъ терминовъ, всего однажды употребленный св. отцомъ, означаетъ собственно перемѣну самыхъ стихій или основных элементовъ въ какомъ-нибудь теле. Кто знакомъ съ тѣмъ, что сказано, напримѣръ, у св. Іоанна Дамаскина о стихіяхъ или объ основныхъ элементахъ тёлъ 1), тотъ не рёшится оспаривать мысль о томъ, что слово: нетастау є і ю σι σ, съ точки зрѣнія древнихъ писателей, не только въ высшей степени сходно, но даже почти тожественно, по своему смыслу и значенію, съ словомъ: transsubtsantiatio, истоисшост (пресуществление). Однако же, допустимъ, что св. Григорій Нисскій исключительно употребляль только терминь: µєтаπоίησις (претвореніе). Всетаки изъ словъ его о таинствъ евхаристіи само собою выходить, что онъ училь о пресущестелении хлъба и вина въ тело и кровь Христа въ этомъ таинствѣ. Вотъ почему я и предпочелъ остановиться и на учевіи этого отца и учителя церкви объ евхаристіи. Чрезъ это ярче освѣтится и лучше докажется защищаемая мною мысль.

Ученіе св. Григорія Нисскаго о разсматриваемомъ таинствѣ съ точностью можно свести къ слѣдующему: Іисусъ Христосъ даровалъ вѣрующимъ подъ видомъ хлѣба и вина въ евхаристіи собственную плоть Свою и собственную кровь Свою, въ которыя Онъ претворяетъ Божественной Своей силою упомянутые чувственные виды. Это претвореніе совершается чрезъ освященіе и благословеніе подобно тому, какъ во время земной жизни Іисуса Христа обыкновенные хлѣбъ и вино, вкушавшіеся Имъ для утоленія голода и жажды, претворались въ Его тѣло и кровь<sup>2</sup>). Различіе между тѣмъ и другимъ явленіемъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стран. 51, 65 и друг. въ Точн. изложени православ. въры. При этопъ слъдуетъ вибть въ виду и ученіе древибйшихъ греческихъ философовъ объ основныхв стихіяхъ или элементахъ природы.

<sup>2)</sup> Само собою, этимъ св. отецъ не намъревался объяснить необъяснимый процессъ пресуществленія евхаристическихъ заровъ, а хотвлъ указать только на необходимость пресуществленія.

состоить только въ томъ, что въ таинствѣ евхаристіи премудро--всемогущая сила Божія мгновенно претворяеть хлѣбь и вино въ тъло и кровь Спасителя, а во время земной Его жизни хлѣбъ и вино претворялись въ Его тѣло и кровь медленнымъ органическимъ процессомъ при дъйстви-же силы Его. "По истинѣ вѣрую, говоритъ св. Григорій Нисскій, что и нынѣ хлѣбъ, освящаемый словомъ Божимъ, претворяется въ тѣло Бога-Слова, ибо и оное тёло было хлёбомъ, но освятилось обитанісыъ Слова, жившаго во плоти. Итакъ, по той-же самой причинѣ, по какой въ томъ тѣлѣ претворенный хлѣбъ измѣнился въ божественную силу, и нынъ происходить то же самое явленіе. Ибо какъ тамъ благодать Слова освящала тело, которое поддерживалось хлёбомъ и нёкоторымъ образомъ было само хлёбомъ, такъ и здёсь хлёбъ, какъ говоритъ Апостолъ (I Тим. IV, 5), освящается словомъ Божіимъ и молитвою, не чрезъ вкушеніе и питіе содѣлываясь тѣломъ Слова, а тотчасъ-же претворяясь въ тело Слова, какъ сказано самимъ Словомъ: сіе есть тело Мое" 1). А что касается того, что въ евхаристіи мы видимъ не плоть и кровь, то это объясняетъ Григорій Нисскій,-какъ объясняли и нѣкоторые другіе изъ отцовъ и учителей церкви, -слѣдствіемъ снисхожденія Божія къ намъ, ибо мы могли-бы ужаснуться и вострепетать при видѣ плоти и крови. Взявъ во внеманіе всѣ эти мысли и слова Григорія Нисскаго, каждый разсудительный и безпристрастный человѣкъ долженъ признать. что этотъ св. отецъ и учитель церкви ясно учитъ о пресуществленія, и что терминъ: претвореніе, взятый въ связи со всёмъ, высказаннымъ у него объ евхаристіи, служитъ выраженіемъ именно понятія о пресуществленіи, а не другого какого-нибудь понятія.

Касательно ученія св. Іоанна Дамаскина о таинств' евхаристіи мною уже сказано въ Ототьть А. А. Кирбеву сл'ядующее: "Хотя этотъ отецъ и учитель церкви выражался, что хл'ябъ и вино по освященія прелагаются или изм'ёняются (иста За́λλоνтая) или же претворяются (иста тою обутая) въ тёло и

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ XXV t. Patrol. curs. compl. Ser. graec. Col. 96 et cet. Ученіе св. Кирилла Іерусалимскаго объ сихаристія взложено мною на стран. 36 и 37 въ *Письме*ь моемъ А. А. Кирвеву (отд. отт.).

кровь Христа, но, само собою разумъется, имълъ при этомъ въ виду собственно пресуществление хлъба и вина въ тъло и кровь Его. На это указывають, кромѣ признанія св. отцовъ субстанцій Богочеловѣка отличными отъ субстанцій растительныхъ организмовъ и физическихъ стихій или элементовъ, въ особенности тѣ слова его о тавиствѣ евхаристіи, въ которыхъ онъ какъ бы полемизируетъ съ непризнающими субстанціальнаю измѣвенія хлѣба и вина въ таинствѣ евхарастіи по дѣйствію Духа Святаго. Въ этомъ таянствѣ мы вкушаемъ подъ видами хлёба и вина тёло и кровь Спасителя нашего "не потому, говорить св. отець, что вознесшееся тело Господа нисходить съ неба, по потому, что самый хлъбъ и вино измъняются въ тёло и кровь Бога. Хлёбъ и вино не есть образъ тёла и крови Христа, но самое тело Господа обожествленное, такъ какъ самъ Господь сказалъ: сіе есть Мое, не образъ тѣла, но тъло, и не образъ крови, но крозъ. Хлѣбъ предложенія и вино и вода, чрезъ призывание и пришествие Святаго Духа, преестественно измѣняются въ тѣло Христово и кровь, и не суть два, но единое и то же самое". Развѣ это-не рѣчь въ собственномъ смыслѣ о переходѣ сущности хлѣба и вина въ сущность тёла в крови Богочеловёка или, говоря иначе, о пресущестслении хлёба и вина въ самое тёло и кровь Богочеловёка? Слова: преложение или измпьнение, употребленныя св. отцомъ, конечно, не тожественны съ словому: пресуществление сами по себѣ, но эти слова, взятыя вмѣстѣ съ остальными словами св. Іоанна Дамаскина объ евхаристія, заключають въ себъ тожественный смысль у него съ терминомъ: пресуществление, что не подлежитъ сомевнію" 1). То, что здёсь сказалъ я относительно ученія св. Дамаскина объ евхаристіи, признаютъ многіе изъ протестантскихъ безпристрастныхъ богослововъ, а изъ старокатолическихъ-въ особенности профессоръ Лангенъ. Всъ они соглашаются, что у св. Іоанна Дамаскина ясно выражено ученіе о пресуществленіи евхаристическихъ даровъ, и что унотребленные выъ термины выражають у него то же самое. что выражается терминомъ: "пресуществление". Между тѣмъ, генералъ Кирбевъ оспариваетъ мой взглядъ на учение св. Іоанна

1) Стран. 39 и 40 въ отдѣл. оттискѣ.

Дамаскина объ евхаристіи, но оспариваетъ, по свойственному ему обычаю, самымъ страннымъ образомъ.

Онъ нисколько не входитъ въ разсмотрѣніе подлиннаго учевія св. отца и учителя церкви о таннствѣ евхаристіи и не провъряетъ моего взгляда и моихъ выводовъ словами его, какъ саблалъ-бы всякий истинолюбивый и серьезный полемисть, а вдается, — точно выражаюсь, — въ праздныя разглагольствія по поводу выхваченныхъ имъ изъ моей рѣчи отдѣльныхъ фразъ, лишь бы только показаться правымъ и затуманить дёло. А чтобы набросить побольше невыгодной тёни на мои слова, А. А. Кирњевъ дозволилъ себѣ слѣдующую фразу и относительно монхъ цитатъ: "я, говоритъ онъ о себъ, не имъю возможности провѣрить цитату, а имѣю поводъ относиться съ нѣкоторымъ недовъріемъ къ цитатамъ" 1). Казалось бы если не импешь возможности провѣрить цитаты, а есть только повода къ заподозръванію ихъ, то слёдовало-бы или молчать, или же прежде, чъть возбуждать печатно недовъріе къ своему противнику, доказать наличность указаннаго повода. Но это элементарное правило литературной этики, должно быть, существуетъ не для яраго апологета и союзника старокатоликовъ <sup>2</sup>). Однако, обращусь къ "возраженіямъ" его.

Онъ объявляетъ себя непонимающимъ того, что собственно говорить въ пользу пресуществленія допускаемое св. Іоанномъ Дамаскинымъ и изложенное мною митніе его о бытіи различвыхъ субстанцій, каковы субстанція Бога. человѣческой души, человѣческаго тѣла, растительныхъ организмовъ и чисто-физисамомъ-же дёлё генералъ Кирѣевъ ческихъ явлений? Ha долженъ знать и, конечно, очень хорошо знаетъ уже изъ моего Ототта ему, что именно доказывается бытіемъ таковыхъ разнородныхъ субстанцій. Доказывается, во первыхъ, то, что, вопреки упрамому утвержденію его, понятіе о субстанціи или о субстанціяхъ не есть исключительно философское, но оно въ

<sup>1)</sup> Стран. 20 во Втор. отенти мив г. Кирвева.

<sup>2)</sup> На стран. 18-й этого Ответа А. А. Киркевь уввряеть, будто слово: невъжественно, поставленное мною въ кавычкахъ, я усвояю ему, хотя мвъ и на мысль не приходнао это. Въ ковычкахъ я ставаю и въ отповъди профессору Мишо не ные словъ, которыя я лично не употребилъ-бы, но которыя употребляются другами... Вообще должевъ сказать я, что мой оппоненть много навязываеть мив TYXIATO ...

то же время есть святоотеческое и даже вселенско-церковное понятіе. Во-вторыхъ, этимъ доказывается антихристіанскій и антицерковный характерь мысли, настойчиво утверждаемой А. А. Киревымъ и во Второмз отвото мись, будто существуетъ для осего существующаго, для осего космоса одна только субстанція <sup>1</sup>). Въ---третьихъ, доказывается законность или разумность понятія о пресуществленіи. При существованіи одной только субстанціи не должно быть никакой різчи о пресуществления. А коль скоро существуетъ нѣсколько тварсубстанцій, то премудро-всемогущая сила Божія ныхъ можеть, по достаточнымъ побужденіямъ, превращать одну изъ нихъ въ другую, а именно: субстанцію хлѣба и вина въ субстанцію тѣла и крови Спасителя. Въ-четвертыхъ, доказывается необходимость пресуществленія въ евхаристіи хлъба и вина въ тело и кровь Інсуса Христа. Кто держится библейско-церковной точки зренія касательно существеннаю отличія твла Богочеловѣка отъ хлѣба и вина, тотъ вынуждается думать и говорить, что хлёбъ и вино не могутъ безъ субстанціальной съ ними перемёны содёлаться истиннымъ тёломъ и истинной кровію самаго Христа, родившагося по особому действію Духа Святаго оть Приснодевы Марін.

По поводу значащихся у меня словъ о двухъ субстанціяхъ 2) въ Богочеловѣкѣ генералъ Кирѣевъ замѣчаетъ слѣдующее: "я, говоритъ онъ о себъ, отнесусь скептически ко всякой попыткѣ объяснить, какимъ образомъ совершилось соединеніе двухъ естествъ въ Богочеловъкъ, ибо объясняющій это не можетъ въ тѣ же затрудненія, не впасть въ которыя впадаетъ объясняющій пресуществленіе"<sup>8</sup>). Хотя ЭТО 38-

<sup>1</sup>) Стран. 11 во Втор. оточти инв. Настанвая на бытін для осно восноса. одной субстанцін, г. Кирбевъ въ то же времи утверждаетъ, что онъ не отряцлотъ бытія доуха субстанцій въ Богочеловъкъ (стран. 20). Какъ тутъ важется одно съ другемъ, этого не постигнетъ никакая логика...

<sup>2</sup>) По поводу этого слова г. Кирћевъ поучаетъ меня, что нужно-бы сказатъ: не субстанцій, а естествъ, и протестуетъ противъ употребленія слова: природа вмѣсто слова: субстанція. Но поученіе и протестъ генерала, вообразнившаго себя богословомъ, относятся не ко миѣ, а къ св. Іоанну Дамаскину, котораго воззрѣнія и терминологію передавалъ я и у котораго упомянутыя слова употребляются нерѣдко въ замѣнъ одного другимъ. Коссвевно обращены поученіе и протестъ г. Кирѣевъ и ко многимъ другимъ отцамъ и учителямъ церкви. Лучше было-бы, если бы г. Кирѣевъ не поучалъ ихъ, но поучался у нихъ.

3) Стран. 20 во Втор. отемть инъ.

не выфеть никакого отношения къ вопросу ићчанје и о томъ, училъ или не училъ св. Іоаннъ Дамаскинъ о пресуществленія, однако же приходится отв'єтить на него. На вопросъ о томъ, какимъ образомъ совершилось во Христѣ соединеніе божеской и человѣческой природъ, и можно я нельзя отвѣчать, смотря по тому, что собственно имѣется при этомъ въ виду? Извъстно, что отцы и учители церкви не только разсуждали, даже на вселенскихъ соборахъ, объ образв ипостаснаго соединения во Христъ двухъ естествъ, но требуютъ и отъ насъ исповъдывать, что два естества въ нашенъ Спасителѣ соединились, съ одной стороны, неслитно и веизмѣнно или непреложно, а, съ другой, нераздѣльно и неразлучно. Но церковь въ то же время признаетъ за необъяснимое, какимъ именно образомъ два естества въ Іисусъ Христѣ, божеское и человѣческое, соединились, не смотря на всю ихъ разность, во едину Упостась, какимъ образомъ Онъ, будучи совершеннымъ Богомъ и совершеннымъ человѣкомъ, есть только одно Лицо? То же должно сказать и объ образю присутствія Христа въ евхаристіи. Основываясь на ясномъ и вепререкаемомъ учения Божественнаго откровения о томъ, что вь таинствѣ евхарыстіи мы вкушаемъ истинное тѣло и истинную кровь Спасителя, и имёя въ виду, что они для нашихъ чувствъ представляются всетаки хлѣбомъ и виномъ, равно какъ в то, что тѣло вознесшагося Христа не вездѣсуще, православцерковь говоритъ, чте тѣло и кровь Богочеловѣка 88.8 понсутствуетъ въ евхаристи чрезъ пресуществление хлъба и вина въ нихъ. На вопросъ-же о томъ, какъ именно происходить это пресуществление, православная церковь отвъчаетъ, что оно совершается премудро-всемогущимъ дъйствіемъ Духа Святаго, но непостижимыма для насъ образомъ. Это самое высказываетъ и св. Іоаннъ Дамаскинъ 1), хотя и говорить о пресуществлении св. даровъ въ таинствъ евхаристии. Если генералъ Кирбевъ не относится скептически къ упомянутому учению Церкви объ образѣ ипостаснаго соединения двухъ естествъ во Христъ, то онъ не долженъ относиться скептически и къ ученію Церкви о пресуществленіи. А. Ө. Гусевз.

(Овончаніе будеть).

Примпи. Въ началѣ этой статьи (Си. № 24 прошлаго гола) на страницѣ 729, въ строкѣ 25 сверху напечатано предлагаются, вадобно же читатъ прелагаются.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стран. 221 въ Точн. изложении прав. въры.

## Высокопреосвященный Сергій, интрополить Московскій.

(† 11 февраля 1898 года).

Предзръхъ Господа предо мною выну, яко одесную мене есть, да не подвижуся. (Псал. 15, 8).

Это изречение слова Божія весьма примѣнимо къ почившему Архинастырю Москвы, высокопреосвященнъй шему митрополиту Сергію, годовщина кончины котораго исполнилась 11 февраля н. г. Много было писано объ этомъ Архипастырѣ со дня его кончины, но цёльнаго нравстеннаго образа его въ связи съ внътвимъ теченіемъ его жизни еще никто досель не попытался начертать, хотя отдёльныя черты этого образа и были представляемы то въ словахъ и рѣчахъ на память о почившемъ, то въ некрологическихъ статьяхъ, посвященныхъ той же памяти. Попытаемся, насколько будемъ въ силахъ, начертать этоть образь, по истинѣ величавый и поучительный, а въ то же время тъмъ болъе заслуживающій вниманія, что при жизни высокопреосвященнаго Сергія, по извѣстному его нерасположенію къ тому, чтобы о немъ говорили 1), полной характеристики его и совсемъ не было, также какъ и портретовъ съ себя онъ не дозволялъ снимать.

Это былъ въ высшей степени цёльный человёкъ, ни разу въ жизни сознательно не подвинувшійся въ сторону отъ цёли, къ которой стремился. А такъ какъ цёль эта была высокая, религіозно-нравственная, то тёмъ поучительнёе подвигъ, совер-

<sup>1)</sup> См. о семъ въ началѣ нашей статьи о высокопреосвященномъ Сергів, помѣщенной въ апрѣльской книжкѣ Душепол. Чтенія за 1898 г.

шенный почившимъ архипастыремъ, который какъ бы постоянно руководствовался въ совершении его приведеннымъ псаломскимъ изречениемъ: всегда вижу предъ собою Господа: Онъ одесную меня; не поколеблюсь. И онъ дъйствительно не поколебался, что ни говорили ему и о немъ многие въ разръзъ съ намъченною имъ для себя цълю жизни; остался въренъ себъ. Въ такомъ случаъ нельзя не върить, что Господь, Котораго онъ предзрълз предъ собою выну, одесную себя, и подкръплялъ его въ устойчивости, сдълалъ его истиннымъ Своимъ избранникомъ.

Послѣдующее, надѣемся, подтвердитъ сейчасъ сказанное.

I.

Первый періодъ жизни въ Бозѣ почившаго митрополита Сергія можно назваль Тульскима. Родился онъ въ г. Тулѣ 9 мая 1820 года и названъ при крещеніи Николаемъ въ честь празднуемаго 9 мая святителя Николая Мурликійскаго чудотворца. Родители его. Іаковъ Иродіоновичъ Каркадиновскій, съ 1816 года священникъ Тульской градской Богородицерождественской, или въ просторѣчіи Тульскихъ жителей, Пречистенской, что въ Гончарахъ, церкви, а впослѣдствіи протоіерей († 1855 г.) и Анна Степановна, урожденная Ляпидевская <sup>1</sup>) (сконч. въ 1886 г.), были люди благочестивые, строгихъ правилъ жизни в вообще обладали такими свойствами, которыя сыну ихъ могли внушить только лучшее для юной жизни ero. Особенно черты матери отразились ясно и сильно въ нравственномъ образѣ Н. Я. Ляпидевскаго. Этими чертами, кромѣ строгаго благочестія ея, были: ясный, проницательный умъ, твердость воли и характера, прямота и откровенность въ словахъ и дъйствіяхъ, точность и неуклонная правильность въ исполнении обязанностей, величавость вида и движеній, невольно внушав**шія къ ней** всеобщее уваженіе и даже заставлявшія многихъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Отспода и Николаю Яковлевичу, булущему интропалиту Московскому Серпю, при поступленів его въ духовное училище, по желавію матери, дали фамилю Ілиндевскій. Стефанъ Емел. Ляпидевскій быль протоіереемъ при той же Пречистенской Церкин и на его місто, со взятіемъ дочери въ замужество, поступиль І. И. Кариадиновскій.

побанваться ея. Само собою разумѣется, что такого характера женщина—мать могла имѣть и имѣла сильное вліяніе на воспитаніе своихъ дѣтей<sup>1</sup>). Кромѣ ея, въ воспитаніи Н. Я. Ляпидевскаго принимали долю участія, какъ самъ отецъ, человѣкъ очень добрый, въ исполненіи своихъ обязанностей рачительный и вообще бывшій во истину пастырема добрыма, а потому также пользовавшійся общимъ уваженіемъ и любовію, такъ и братъ матери П. С. Ляпидевскій, скончавшійся въ 1891 году въ санѣ протоіерея въ Москвѣ. Обладая фамильными чертами Ляпидевскихъ<sup>2</sup>), выразившимися въ сестрѣ его— Аннѣ Степановнѣ, Павелъ Степачовичъ, очевидно, могъ ироизводить также лишь соотвѣтствующее вліяніе на воспитаніе своего племянника.

Подъ такими добрыми вліяніями рось дома и учился въ училищѣ и семинаріи Тульскихъ отрокъ и юноша Николай Ляпидевскій. Не смотря на дальность разстоянія дома родителей Н. Я. Ляпидевскаго и отъ училища и отъ семинаріи <sup>8</sup>), онъ аккуратно посѣщалъ классы и вообще исполнялъ свои ученическія обязанности. Вотъ что говоритъ о немъ за это время одинъ изъ сверстниковъ его по ученію, доселѣ здравствующій старецъ Н. С. Дружининъ: <sup>4</sup>) "велъ онъ себя хорошо и весьма

<sup>1</sup>) Кронь Н. Я-ча, у нея было еще два сына и 6 дочерей. Изъ нихъ одинъ сынъ (Н. Я. Каркадиновский) и 4 дочери доселѣ здранствуютъ.

<sup>2</sup>) Характеристику протојерея П. С. Ллпидевскаго можно видѣть въ Душепомезномъ Чтении за 1882 г. ч. ПІ, стран. 165 и дал. Лостоночтенный о. протојерей П. С. Ллпидевский до 1828 года жилъ въ домѣ своей сестры, гдѣ жила додгое время также и мать ихъ, вдова протојерея С. Е. Липядевскаго, умершая едва ли не ста лѣть. Постушивъ въ 1828 г. взъ Тульской семинарія въ Московскую духовную академію, П. С. Ляпидевскій на каникулы также пріѣзжалъ къ сестрѣ и матери въ Тулу. Будучи, по окончаніи академическаго курса, нѣкоторое время (въ 1833—1835 гг.) профессоромъ Визанской семинарія, онъ на короткое время перемѣстилъ было изъ Тульской семинарія въ Визанію и Н. Я. Ляпидевскаго. <sup>5</sup>) Разстояніе — версты на три – четыре.

4) Николай Сергбевичъ Дружининъ учился въ Тульскомъ духовномъ училищѣ вмѣстѣ съ Н. Я. Ляпидевскимъ все время до IV класса (или высшаго отдѣленія), когда, сломавъ себѣ нечаянно руку, остался въ этомъ классѣ на повторительный курсъ и потому на классъ отсталъ отъ Ляпидевскаго; но знакомство съ нимъ продолжалъ и послѣ; бывалъ у него въ домѣ, также какъ и Н. Я. Ляпилеяскій бывалъ у него въ домѣ диди Н. С—ча, гдѣ послѣдній жилъ. За тѣмъ и въ Московской духовной академіи продолжалось ихъ знакомство. Н. С. Дружининъ, по окончанів академическаго курса въ 1846 году, поступилъ на службу въ Тулу, гдѣ и донынѣ живеть.

прилично, былъ весьма далекъ отъ всёхъ шалостей, а по вреиенамъ и безобразій семинаристовъ. Вина не пилъ и нигиѣ не патался, отъ чего не свободны были многіе изъ нашихъ товарищей. Семинарію постщаль исправно и всегда быль въ числё лучшихъ учениковъ <sup>1</sup>). Очевидно, Ляпидевскій уже тогда предзрыла Господа преда собою выну, яко одесную его есть: и отъ того не подвился въ сторону отъ добраго пути, угоднаго Господу. Но несомећнио и то, что въ такомъ добромъ направленіи тогдашняго жизненнаго пути его благотворное вліяніе ва него оказывало семейное воспитание, продолжавшееся и во время обученія его въ Тульскихъ духовныхъ училищѣ и семинарін, гдѣ онъ былъ однимъ изъ приходящихъ лишь на классное время, а по окончание классовъ отправлялся снова домой. По этому-то впослѣдствія, говоря слово въ день Введенія во храмъ Пресвятыя Богородицы "о первоначальномъ воспитания въ семействѣ", самъ высокопреосвященный Сергій съ полнымъ и глубокимъ, вынесеннымъ изъ собственнаго опыта, убъждевіемъ высказываетъ слёдующія, между прочими, мысли: "безспорно, основаниемъ къ прочному самообразованию и къ доброму въ общественной д'ятельности участію служить первоначальвое воспитание. Если само оно основано на святыхъ началахъ въры, на чистыхъ требованіяхъ семейнаго благоустройства: то здесь и образуется тотъ сокровенный сердца человекъ, <sup>2</sup>) когораго украшение---кротость и спокойствие, котораго направленіе-безбоязненная любовь къ добру и преданность своему долгу <sup>3</sup>). Къ сожалѣнію, многіе изъ товарищей Н. Я. Ляпидевскаго по училищу и семинаріи, оторванные отъ добраго семейнаго воспитанія и живя, во время своего обученія въ нихъ, или по квартирамъ, обыкновенно бъднымъ, принадлежавшимъ юмовладбльцамъ изъ мбщанскаго преимущественно сословія,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Изъ письма Н. С. Дружнинна въ составителю настоящей статьи отъ 17 февраля 1898 года, въ отвётъ на просьбу-сообщить свёдёнія о митрополитё Сергів и родныхъ его.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Слово в свазаво на тевсть: Но потаенный сердиа человнке, во неистании противно и молчаливаю духа (1 Петр. 3, 4).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Слова и рѣчи Сергія, архіепископа Херсонскаго и Одесскаго<sup>а</sup> (впослѣдствія митрополита Московскаго), т. І, стран. 251. Одесса, 1893. Изданіе Одессаю Свато-Андреевскаго Братства.

или же въ бурсѣ, портились нравственно отъ сообщества съ дурными людьми, согласно изреченію слова Божія: худыя сообщества развращають добрые нравы (1 Кор. 15, 33). И вотъ почему, т. е. изъ опасенія такихъ печальныхъ послѣдствій отъ болѣе близкаго общенія съ испорченными нравственно товарищами, Н. Я. Ляпидевскій, во время своего обученія въ означенныхъ заведеніяхъ, по свидѣтельству вышеупомянутаго сверстника своего, "къ товарищамъ относился хорошо, по товарищески, но друзей не имѣлъ" <sup>1</sup>).

По окончаніи семинарскаго курса въ числѣ самыхъ первыхъ учениковъ, Н. Я. Лапидевскій былъ аттестованъ отъ семинарскаго начальства какъ ученикъ "способностей превосходныхъ, прилежанія неослабнаго и поведенія весьма честнаго", а потому вмѣстѣ съ другимъ своимъ товарищемъ, Вл. Гр. Назаревскимъ<sup>2</sup>), былъ посланъ на казенный счетъ, для высшаго образованія, въ Московскую духовную академію. Это было въ 1840 году.

Въ августѣ 1840 года, будучи 20-ти лѣтъ отъ роду, Н. Я. Ляпидевскій прибылъ въ Сергіевъ Посадъ Московской губерніи, гдѣ, въ стѣнахъ Сергіевой Лавры, помѣщается Московская духовная академія и съ полнымъ успѣхомъ выдержалъ пріемныя испытанія, бывъ зачисленъ однимъ изъ первыхъ студентовъ на младшій курсъ. Этимъ начался второй, длившійся также цѣлыхъ 20 лѣтъ, періодъ жизни высокопреосвященнаго Сергія, Троицкій Лаврскій, въ теченіе коего Н. Я. Ляпидевскій, предъ самымъ окончаніемъ академическаго курса, перемѣнилъ мірское имя свое на монашеское; за тѣмъ, бывъ оставленъ при академіи какъ одинъ изъ лучшихъ воспитанниковъ послѣдней, восходилъ по степенямъ баккалавра, профессора, инспектора и ректора академіи.

Во все продолженіе четырехъ лѣтъ своего обученія въ академіи, съ 1840 по 1844 годъ, Н. Я. Ляпидевскій, очевидно также *предзръвшій Господа предз* собою выну, и учился и велъ себя очень хорошо, образцово. Взамѣнъ благочестивыхъ



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Изъ того же, конечно, не изданнаго, письма Н. С. Дружинина къ составителю настоящей статьи.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Умершимъ въ санѣ протојерея, въ Москвѣ, въ 1881 году, 9 марта.

родителей здъсь доброе влідніе на него имълъ сперва инспекторь (съ 31 августа 1838 и по 25 ноября 1841 года), а потомъ ректоръ (съ 25 ноября 1841 и по 17 января 1847 года) академін архимандрить Евсевій (Орлинскій) 1), товарищь по семинарскому и академическому курсу<sup>2</sup>) и землякъ дяди его П. С. Ляпидевскаго, хорошо знакомый съ родителями Н. Я. Ляпидевскаго и неръдко бывавшій въ домъ ихъ, дружески расположенный къ нимъ и П. С. Ляпидевскому, а потому оказывавшій отеческое покровительство в Н. Я. Ляпидевскому <sup>3</sup>). Обладая красявымъ почеркомъ, Н. Я. Ляпидевскій, вскорѣ по поступлении въ академию, именно въ 1841 году, былъ опрецізень, по прошенію, въ письмоводители при экономи <sup>4</sup>). Это дало ему возможность получить, для житья и занятій, отдёльную, хотя и маленькую, комнатку рядомъ съ квартирою эковома и такимъ образомъ, послѣ домашней семейной жизни въ Тулѣ, избѣжать многихъ неудобствъ академическаго общежитія. При такихъ условіяхъ жизни въ академіи Н. Я. Ляпидевскій могъ безпрепятственно вести себя такъ, какъ указывалъ ему находившійся одесную его, и исполнять въ точности все, что предписывалось ему долгомъ его послушанія начальству, не подчиняясь дурнымъ вліяніямъ окружавшей его среды. Онъ по номерамъ студенческимъ не шатался, и къ нему товарищи заходили только изрѣдка. Онъ любилъ только гулять по лѣсамъ и собирать грибы <sup>5</sup>).... Лекціи посѣщалъ онъ исправно; сочиненія подаваль въ срокъ; вель себя безукоризненно; съ

<sup>4</sup>) Экономомъ академін (съ 1838 по 1867 г.) былъ также уроженецъ Тульской енархін, дъйствительный студентъ академіи выпуска 1838 года, іеромонахъ Геронтій (Никольскій).

<sup>5</sup>) Сергіева Лавра, какъ извѣстно, окружена лѣсами. Въ этихъ прогулвахъ спутникомъ Н. Я. Ляпидевскаго нерѣдко былъ пишущій о семъ, вышеупомянутый Н. С. Дружининъ, по сообщенію самаго Н. С—ча.

<sup>1)</sup> Скончавшійся въ 1883 году въ санѣ архіепископа Могилевскаго.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Оба они, язъ Тульской семенарія въ 1828 году поступили въ Московскую духовную академію и здёсь окончили курсъ со степенью магистра въ 1832 году.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> П. С. Ляпидевскій уже въ 1835 году оставиль учебную службу и церешель въ Москву во священники, при чемъ долбе всего служиль настоятелемъ Скорбященской, на Большой Ордынкъ, церкви. При этой церкви онъ и скончался. По сему въ академіи ближайшимъ покровителемъ Н. Я. Ляпидевскаго и сталъ архим. Евсевій.

товарищами быль хорошь, деликатень; друзей не имёль; изъ товарищей ближе другихъ къ нему былъ А. О. Ключаревъ, нынѣ высокопреосвященный Амвросій, архіепископь Харьковскій<sup>и 1</sup>). По этому и въ періодическихъ донесеніяхъ инсцекпін въ академическое правленіе о поведеніи студентовъ, Н. Я. Ляпидевскій постоянно рекомендуемъ былъ съ отличной стороны. Такъ, еще въ 1841 году инспекторъ, упомянутый архимандрить Евсевій, доносиль, что Ляпидевскій <sup>2</sup>), Ключаревь <sup>3</sup>) и нѣкоторые другіе рекомендуются, "при постоянно добромъ поведения, отличною ревностию къ занятиямъ науками" 4); или просто: "отлично добрымъ поведеніемъ" в). За тъмъ, въ 1842 году инспекторъ архимандритъ Платонъ (Оивсйскій) 6) замѣтилъ о Ляпидевскомъ, что онъ рекомендуется "отличною скромностію и ревностію въ завятіяхъ" 7);---іеромонахъ Агаеангелъ (Соловьевъ) <sup>8</sup>): — "благочестіемъ и благопочтительностію"<sup>9</sup>). Въ томъ же году, по переходъ Ляпидевскаго на старшій курсъ, о. Агаевнгелъ ходатайствовалъ предъ академическимъ правленіемъ объ утвержденій студента Николая Ляпидевскаго, отличающагося примѣрно доброю нравственностію, въ званіи личнаго старшаго"<sup>10</sup>). Это было 8 сентября 1842 года. Вскорѣ послѣ того о. Агаеангелъ выбылъ изъ академін (въ ректоры Харьковской семинаріи), а его мѣсто въ академіи занялъ о. Евгеній (Сахаровъ-Платоновъ) 11). И этотъ новый инспекторъ, въ томъ же 1842 году, доносилъ правленію академіи, что сту-

<sup>3</sup>) Нынѣ высокопреосващенный Амвросій.

- 5) № 63 діль внутренняго правленія Московской духовной академін за 1841 г.
- 6) Свончавшійся въ 1877 году въ санѣ архіепископа Костроискаго.
- 7) Тотъ же 🗴 63 делъ правленія академія за 1841 г.
- 8) Скончавшійся въ 1876 году въ санѣ архіепископа Волынскаго.
- <sup>9</sup>) Тоть же № 63 дёль правленія академін за 1841 годь.

<sup>10</sup>) № 49 дёль внутр. правленія Моск. дух. акад. за 1842 г. Виёстё съ тёмъ. Ляпидевскій и по должности письмоводителя при экономѣ получиль прибавку жалованья, о чемъ см. тёхъ же дёль № 58 за 1842 г.

<sup>11</sup>) Впослѣдствія епископъ Симбирскій († 1888).

194

----

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Слова того же письма Н. С. Дружинина въ составитело настоящей статьи отъ 17 февраля 1898 года.

<sup>2)</sup> Въ донесения онъ, по ошнбът, названъ Павломъ, очевядно по воспомянанию о дядт его П. С. Ляпидевскомъ. Павла Ляпидевскаго въ курст 1840—1844 года совстањъ не было.

<sup>4)</sup> Тамъ же.

дентъ Ляпидевскій отличается "отмѣнною скромностію и религіозностію", а студентъ Ключаревъ "отлично—честнымъ поведеніемъ и внимательностію къ своимъ обязанностямъ" <sup>1</sup>).

Витстѣ съ тѣмъ, не смотря на частое прихварываніе 2), Н. Я. Ляпидевскій съ отличнымъ успѣхомъ велъ и свое учебное дъло въ академіи, какъ это отчасти видно было и изъ предшествующаго. По успѣшномъ выдержаніи пріемныхъ испытаній <sup>3</sup>), онъ почти съ одинаковымъ успѣхомъ учился и во всѣ четыре года академическаго курса, шелъ ровно, не колеблясь. Такъ, еще на первомъ году младшаго курса Н. Я. Ляпидевскій. вифсть съ своими товарищами, долженъ былъ писать сочиненіе по философін, подъ заглавіемъ: Cognitio sui ipsius quam maxime necessaria est philosopho ("Познаніе самого себя болѣе всего необходимо философу"). Тему для этого сочиненія даваль знаменитый профессорь философіи въ Московской духовной академіи протојерей Өедоръ Александровичъ Голубинскій († 1854). Большая часть студентовъ, въ томъ числъ Ляпидевскій, писали это сочиненіе по латыни, а нѣкоторые (11 человѣкъ), въ томъ числѣ Ключаревъ, писали его по русски. Подводя итоги достоинствамъ этого сочинения по написанін его студентами, Ө. А. Голубинскій раздѣлилъ сихъ послёднихъ на пять разрядовъ: на писавшихъ "очень хорошо" (10 человѣкъ, лучшихъ), -, хорошо" (тоже 10 челов.), -, довольно хорошо" (25 челов.), --- "порядочно" (15 челов.) и "слабо" всѣ остальные). Ляпидевскій оказался четвертымъ, а Ключаревъ-шестымъ въ числѣ самыхъ лучшихъ, т. е. въ первомъ разрядѣ 4). За тѣмъ, по переходѣ на старшій курсъ.

1) См. тотъ же 🗶 49 дѣлъ вн. пр. за 1842 г.

<sup>2</sup>) Такъ, напримъръ, по вёдомостямъ (больничнымъ) академическаго врача И. М. Высоцкаго, въ 1842 году у Ляпидевскаго значатся болѣзни: въ маё-tussis (кашель), въ сентябръ-contusio (ушибъ), въ октябръ- furunculi (вереда); въ 1843 г.—въ январъ и февралъ-катарръ, въ октябръ-ophthalmia (болѣзнь глазъ), въ нолбрт и декабръ-перемежающаяся лихорадка, и т. д. Ключаревъ, по тъчъ же въдомостямъ, въ сентябръ 1843 г. страдалъ ревматизмомъ, въ нолбрт и лекабръ-ангинов (жабов); о чемъ см. № 55 дѣлъ вн. правл. за 1542 г. и № 15 за 1843 г.

<sup>3</sup>) Объ этомъ см. подробнѣе въ составленномъ вами біографическомъ очеркѣ матропалита Сергія, напечатанномъ вь Душепользномъ Ятеніи. За 1898 г. кн. IV (аоръль), стран. 715-716.

4) Эте свёдёнія сохраннинсь въ спискахъ, веденныхъ Ө. А. Голубинскимъ съ 1818 по 1852 годъ и находящихся у сына его, доселё здравствувищаго профес-

Н. Я. Ляпидевский въ 1843 году награжденъ былъ, въ числѣнемногихъ лучшихъ, "за похвальные успѣхи и поведеніе", отъ академической конференція. Библією большаго формата и экземпляромъ св. Іоанна Златоуста, Толкованія на посланіе св. Апостола Павла къ Римлянамъ, при чемъ записанъ былъ, въ числѣ этихъ лучшихъ, подъ № 6-мъ 1). Наконецъ, вѣнцомъ ученія его въ академін должно было быть курсовое сочиненіе. Это сочинение Н. Я. Ляпидевский писаль на тему: "О поминовении усопшихъ, по учению святой православно-каеолической восточной церкви". Для того чтобы серьезние и сосредоточеннѣе заняться этимъ сочиненіемъ, Ляпидевскій въ письмоводствѣ по экономической части просилъ помощи у Н. С. Дружинина, который съ любовію и помогъ ему, также какъ, по написании Ляпидевскимъ курсоваго сочинения, переписывалъ, по его просьбѣ, набѣло это сочиненіе 2), чрезъ что далъ ему возможность лучше подготовиться къ устнымъ выпускнымъ экзаменамъ. Въ прежнее время въ Московской духовной академіи обыкновенно бывало такъ, что лучшія курсовыя (преимущественно магистерскія, рѣдко кандидатскія) сочиненія студентовъ, по одобреніи ихъ наставникомъ и академическою конференцією, представляемы были сею послѣднею митрополиту Филарету на благоусмотрѣніе и разрѣшеніе къ напечатанію самыхъ лучшихъ изъ нихъ на счетъ академическихъ суммъ, и ръдкій курсъ проходилъ, чтобы митрополитъ Филаретъ не выражалъ такъ или иначе своего неудовольствія на

сора Московской духовной академія Димитрія Федоровича Голубнискаго, которому и обязаны мы возможностію пользоваться этими любопытными для исторіи означенной академіи документами. При этомъ на особомъ листей Ф. А. Голубинскій отвосительно сочиненія А. О. Ключарева сділаль такое замічаніе: "Очень хорошій проповідникъ. Мысли вірныя, стройно, плавно и легко изложенныя, съ участіемъ сердечнымъ. Расположеніе правильно. Есть наблюдательность". А относитэльно другаго сочиненія: Num philautia pro radice omnium affectuum ас passionum haberi potest? (-"Можеть ли самолюбіе быть считаемо за корень всіхъ аффектовъ и страстей?)", которое А. О. Ключаревъ написаль по латыни, Ф. А. Г-ій, при имени его, замітиль: "Очень хорошо, ясно, раздільно, съ чувствомъ. Разграниченіе правильно. Языкъ (латинский) знаеть, но не безъ ошибокъ"

1) 🛠 8 дёль конференцій Моск. дух. академій за 1843 годь.

2) Объ этомъ также писалъ въ помянутомъ письмъ отъ 17 февраля 1898 года къ составителю настоящей статьи самъ Н. С. Дружининъ.

196

несовершенства даже признанныхъ конференціею лучшими курсовыхъ сочиненій. Съ курсовымъ сочиненіемъ Н. Я. Ляпидевскаго однако же случилось нѣчто совсѣмъ особое. Будучи не только подано аккуратно въ срокъ, но и разсмотрѣно профессоромъ и одобрено конференцію до окончанія учебнаго го-1а. оно, какъ одно изъ самыхъ лучшихъ, было представлено интрополиту конференцією съ просьбою разрѣшить его, какъ таковое, напечатать на казенный счетъ. Митрополитъ Филареть на этомъ представлении далъ такую резолюцію отъ 5 іювя 1844 года: "Согласенъ. И съ удовольствіемъ нахожу сочиненіе довольно обработаннымъ и не требующимъ особенныхъ указаній къ исправленію" 1). Послѣ такого лестнаго отзыва вовсе не щедраго на похвалы владыки-митрополита, цензура не замедлила дать и свое одобрение къ напечатанию<sup>2</sup>), и сочивеніе въ томъ же 1844 году было напечатано въ Москвѣ, въ типографіи А. Семена.

Съ окончаніемъ академическаго курса для Н. Я. Ляпидевскаго совпало и принятіе имъ монашества. Какъ бы кто ни объяснялъ причины, побудившія его къ этому принятію, но то несомнѣнно, что онѣ крылись въ глубинѣ собственнаго его духа, такъ хорошо расположеннаго къ тому и предшествовавшимъ семейнымъ воспитаніемъ и настоящимъ положеніемъ и образомъ жизни въ академіи. Быть можетъ, отчасти и совнѣ располагали его къ тому же, съ одной стороны, убѣжденія повровителя его архимандрита Евсевія, а съ другой, желаніе быть полезнымъ многочисленному семейству матери въ отношеніи матеріальномъ, такъ какъ положеніе ученаго монаха представлялось въ будущемъ болѣе обезпеченнымъ, нежели оставав-

<sup>1) № 72</sup> дѣлъ внутренняго правленія Моск. дух. академін за 1844 годъ. Въ томъ же № можно видѣть одобреніе владыки къ напечатанію и курсоваго сочквенія А. О. Ключарева (высокопреосвященнаго Амвросія), подъ заглавіемъ: "Преосвященный Тихонъ I, епископъ Воронежскій и Елецкій. Москва 1844. Изъ другихъ сочиненій того же курса между прочимъ напечатано на казенный счеть сочивеніе кандидата іеромонаха (впослѣдствія епископа Углицкаго) Амфилохія Казавскаго: "О трехъ обѣтахъ монашества. М. 1845.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Цензурное одобреніе помѣчено 12-мъ іюня того же 1844 года. Это одобреніе подписаль цензоръ, ректоръ Визанской семинаріи архимандритъ Филозей, что ппослядствін митрополитъ Кіевскій († 1882).

шагося въ свѣтскомъ положения воспитанника акалемин<sup>1</sup>). Во всякомъ случаѣ, въ бытность свою студентомъ академів Н. Я. Ляпидевский, по єловамъ раньше упомянутаго сверстника своего Н. С. Дружишина, "монахомъ не прикидывался и почти до самаго постриженія никто не зналь, что онъ пойдетъ въ монахи" 2). Но очевидно, съ дътства возлюбивъ послушание,--сперва волѣ родительской, а потомъ волѣ училищнаго, семинарскаго и академическаго начальства, возлюбивь угодный Господу путь добродѣтели и отрѣшившись отъ пристрастія къ земнымъ благамъ, онъ хорошо оказался подготовленнымъ къ монашеству, и, безъ сомнѣнія, въ своей уединенной письмоводительской комнаткъ уже предъусматривалъ иноческую для себя келлію, гдѣ, въ сторонѣ отъ мірскаго шума, ему удобнѣе было созерцать Господа предъ собою выну, чтобы не колебаться на избранномъ благомъ пути. Такъ, всесторонне обдумавъ мысль о монашествѣ, которое, къ тому же, принимали тогда и нѣкоторые товарищи его по академіи, <sup>3</sup>) Н. Я. Ляпидевскій и самъ принялъ непоколебимое рѣшеніе-вступить въ монашество. Съ этою цёлію 12 мая 1844 года, слёдовательно еще до окончанія курса, онъ подалъ прошеніе о постриженіи въ монашество, и въ іюнѣ того же года на это прошеніе послѣдовалъ указъ Св. Синода, разръшавшій таковое постриженіе. Самое постриженіе, въ Троицкомъ соборѣ Сергіевой Лавры, 24 іюня означеннаго года совершилъ ректоръ академіи архимандридъ Евсевій, при чемъ новопостриженному даль имя Сергія, въ честь и память почивающаго въ лаврѣ святыми мощами великаго угодника Божія преподобнаго Сергія. "Много лѣтъ тому назадъ вошелъ я въ эту обитель, -- говорилъ самъ въ Бозѣ почивщій митрополить Сергій въ рѣчи, произнесенной вскорѣ по вступлении на Московскую митрополію, въ Тровцкомъ соборѣ

198



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Такое предположение между прочниъ высказываетъ Н. С. Дружниннъ. См. Дуписнол. Чтение 1898 г. ч. II, стран. 133, 134.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Изъ того же письма Н. С. Дружинина въ составителю настоящей статьи отъ 17 февр. 1898 г.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Напримъръ землякъ его Миханлъ, въ монашествѣ Андрей Поспѣловъ, впосявдствін епископъ Муромскій († 1868); за тѣмъ еще Петръ Екатериновскій, епископъ Томскій († 1889), упомянутий Амфилохій Казанскій, еписковъ Угличскій .(† 1893) в др.

Сергіевой лавры 23 сентября 1893 года,---и водворился въ учебной обители, находящейся въ ствнахъ ея. Тамъ я не только учился наукамъ, но и навыкалъ послушанію. Для меня было чтышенiемъ быть въ подчиненiи. Потомъ, чтобы лучше навыкнуть послушанію, я приняль иноческое званіе, и въ этомъ самомъ храмѣ, на этомъ мѣстѣ, 1) неожиданно для меня наречено мнѣ имя, которое недостойно ношу. Вскорѣ за тѣмъ у этого престола я получилъ первую священную степень: былъ рукоположенъ въ iepogiakoнa"<sup>2</sup>). Это послѣднее состоялось 20 іюля того же 1844 года, при чемъ рукоположение его совершилъ санъ митрополитъ Филаретъ, <sup>3</sup>) пребывавшій въ то время, по случаю основания Геосиманскаго скита, въ Лаврѣ. Въ іеромонаха новопостриженный инокъ Сергій имъ же, митрополитомъ Филаретомъ, рукоположенъ 6 августа того же года въ Преображенскомъ соборѣ Спасо-Виеанскаго монастыря, что близь Сергіевой давры 4).

Такъ, принятіемъ монашества и возведеніемъ на первыя степени священства отецъ Сергій еще ближе сталъ къ Господу, Котораго и прежде видѣлъ предъ собою выну и съ благодатною помощію Котораго теперь еще тверже, непоколебииѣе прежняго, сталъ на пути послушанія и добродѣтели.

Между тёмъ самое положеніе о. Сергія, какъ не простаго, а ученаго монаха нуждалось въ усвоеніи ему особаго рода послупанія, — по учебной части. Какъ одинъ изъ лучшихъ питомцевъ академіи, іеромонахъ Сергій имѣлъ право на занятіе должности при самой академіи, и въ самомъ началѣ 1844— 1845 учебнаго года онъ опредѣленъ былъ, съ званіемъ баккалавра, на каседру дѣятельнаго богословія, т. е. нравственнаго и пастырскаго <sup>5</sup>). Эти предметы онъ преподавалъ въ

4) Си. тотъ же № 55 двлъ вн. правл. за 1844 г.

<sup>5</sup>) Подробности о занятія имъ этой казелры см. въ нашихъ статьяхъ въ Душепол. Чтеніц 1898 г., ч. II, стран. 135 и дал.

<sup>1)</sup> Т. е. на амвонъ, съ котораго митрополитъ Сергій произносиль ръчь.

<sup>2)</sup> См. Прибавленія из Церковныма Видомостяма, издав. при Св. Синод'я за 1893 г. . 41. стран. 1469. столб. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Въ то же время митрополитомъ Филаретомъ рукоположенъ въ iеромонаха ранѣе о. Сергія постриженный землякъ его, помянутый Андрей Посиѣловъ. См. Х 55 дѣлъ внутр. Правл. Моск. дух. академін за 1844 годъ.

академіи неизмённо. съ 1844—1845 и до начала 1857— 1858 учебнаго года, когда, по вступлении въ должность ректора. воспитавшей его академіи, согласно установившемуся издавна. обычаю, долженъ былъ преподавать уже догматическое богословіе. Продолжительное, въ теченіе 12-ти лѣтъ, преподаваніе дѣятельнаго богословія въ высшемъ духовно-учебномъ заведеніи, такъ соотвѣтствовавшаго притомъ и новому (иноческому) положенію и сану (священному) преподавателя, еще болѣе утвердили его на вышепомянутомъ пути послушанія и добродѣтели. Съ одной стороны, христіанское нравоученіе, которое онъ долженъ былъ преподавать, а для сего съ тщательностію изучать, укрыпляло и дилало болие сознательною его собственную правственность, которая и ранбе того, подъ вліяніемъ добраго семейнаго воспитанія, была, какъ мы видѣли, на довольно высокой степени. А такъ какъ это христіанское нравоученіе уже по самому своему понятію должно было имѣть характеръ религіозный, какъ основывающееся на въроучени христіанскомъ, мало того, у православнаго богослова должно было запечатлѣваться характеромъ именно православнаго нравственнаго богословія: то еще сильнѣе должно было оно и вліять на собственную нравственную жизнь молодого баккалавра. И его глубоко-убъжденныя, строго-православныя, а вмѣстѣ и вполнѣ ученыя лекціи по нравственному богословію, часть которыхъ стала извѣстною и путемъ печати <sup>1</sup>), лучше



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Таковы, напримѣръ, статьи его: "О побужденіяхъ къ исполненію прав ственнаго закона" (въ Прибавл. къ Твор. св. отщевъ за 1851 г. ч. Х, стран 263-340);-, О терпѣнія въ молатвѣ<sup>4</sup> (тамъ же, 1855 г., ч. XIV, стр. 397-408);-"О любви въ Богу, испытуемой скорбями" (тамъ же, 1856 г., ч. ХУ, стр. 160-173) и др. Самыя лекцій по нравственному богословію о. Сергій послѣ введенія, въ которомъ раскрываль пользу этой науки, ся связь съ догматическных богословіему, отношеніе нравственности христіанской ку философской морали и т. д., начиналь указаніемь на источникь зла-вь поврежденности природы человъка вслъдствіе гръхопаденія (Римл. 5, 12) и на задатки добра въ этой ириродѣ, которыхъ не уничтожило грѣхопаденіе. За тѣмъ, опредѣляя поврежденное состояние какъ болъзненное, а доброе направление какъ здравое состояние природы человѣка, о. Сергій подвергаль изслѣдованію вопрось о томъ, гдѣ искарь и где искаль человекъ способовь къ избавлению себя отъ поврежденнаго состоянія в въ возвращенію въ состояніе здравое. Подвергая вритивѣ разные способы таковаго испанія, профессоръ приходилъ самъ и своихъ слушателей приводилъ въ мысли, что безъ благодатной, сверхъестественной помощи такое избавление и

всего доказывають ту тесную связь, въ какой стояли оне съ его собственною религіозно-нравственною жизнію. Эту связь онъ и самъ всячески старался сдёлать еще болёе тёсною, повятно, съ тѣхъ поръ, какъ въ 1848 году назначенъ былъ на должность инспектора академія, т. е. главнаго блюстителя ноавственности въ своихъ собственныхъ слушателяхъ,---стуцентахъ.-Съ другой стороны, пастырское богословіе, какъ наука, требовавшая отъ о. Сергія также основательнаго изученія для преподаванія ся на академической каведрь, побуждало его глубже войти въ собственное свое положение, какъ лица, самымъ саномъ священства, призваннаго къ пастырскому служенію въ церкви Христовой, хотя еще и не имѣвшаго для себя въ то время настоящей паствы, --- сознать и осмыслить свои обязанности какъ пастыря, выразумѣть, усвоить и заблаговременно воспитать въ себѣ качества требуемыя отъ истиннаго пастыря и устранить недостатки, нетерпимые въ немъ, наковецъ просознать и вполнѣ взвѣсить отвѣтственность, лежащую ва пастырь. И въ этомъ отношения сохранившияся въ записяхъ его слушателей лекціи ясно свидѣтельствуютъ, какъ глубоко и широко понималъ и излагалъ свой предметъ отецъ Сергій 1). Поэтому же и послѣ, когда опъ былъ уже самостоя-

зозвращение невозможно. Далъе, по связи предметовъ, онъ разсуждалъ объ отнонени благодати Божіей из свобод'в воли челов'яческой въ правственной діятельвости, о необходимости закона для человъка и въ благодатномъ и въ гръховвояъ состоянія и т. п. При этомъ онъ обстоятельно опредълялъ самое понятіе о законъ, говорилъ о виъшнемъ цоложительномъ законъ, Монсеевомъ и Христовоиз, о главноиз началь христіанской правственной деятельности, — любви, о лобуждевіяхъ къ исполненію нравственнаго закона (--нъсколько левцій), о совасти, какъ одномъ изъ побудителей къ исполнению нравственнаго закона, и т. д. Затвиъ, уже во второиъ полугодія учебнаго года, о Сергій читалъ о добродътеля, о грехте и пороке, о богопочтении; обязанностяхь въ отношении къ Богу (втръ, надеждѣ, любви, страхѣ, иовиновеніи и благодарности), о самонознаніи, образование ума, какъ правственной обизанности, образование художественномъ, -вообще объ обязанностяхъ въ отношения къ самому себѣ и наконецъ объ обязанностяхъ въ отношение въ бляжнему,-частныхъ в общественныхъ.-Содержаніе этнах левцій ны изложван по записянь, сдёлавнымь однимь изъ слушатезей о. Сергія, восивтанникомъ XIX курса (1850-1854 г.г.) Московской духоввой академіи, профессоромъ сей послёдней Д. Ө. Голубинскныъ. Срав. Душен. Имене за 1898 г., ч. II. стр. 136-138 въ нашей статьв.

<sup>1</sup>) Лекція по настырскому богословію, которыя о. Сергій обыкновенно читаль за академія послѣ лекцій по богословію нравственному, именно во второй учебтельнымъ архипастыремъ, во многихъ своихъ проповѣдяхъ предлагалъ превосходные уроки изъ области пастырскаго богословія по различнымъ случаямъ и въ различныхъ мѣстахъ (какъ напр. въ храмахъ духовныхъ семинарій)<sup>1</sup>; чрезъ что въ значительной мѣрѣ пополнялся какъ бы недостатокъ въ его статьяхъ по пастырскому богословію по сравненію съ статьями по нравственному богословію<sup>2</sup>).

Въ исполненіи обязанностей баккалавра отецъ Сергій остался въренъ себъ. Раньше не разъ упомянутый сверстникъ его по лътамъ, но отставшій отъ него на одинъ курсъ, Н. С. Дружининъ, ставшій въ 1844—1845 учебномъ году однимъ

вый годъ старшаго курса, онъ предваряль также введеніемы, въ которомъ раскрываль важность и значение сей науки, опредбляль границы ся, указываль плань ея преподаванія, источники-въ Свящ. Писанін и Церковномъ преданів, при чемъ дѣлалъ разборъ вниги св. 1. Златоуста о священствѣ, св. Григорія Великаго De cura pastorali и нък. др. изъ древнихъ, а изъ новыхъ кинги "О должностяхъ пресвитеровъ приходскихъ", писемъ А. С. Стурдзи и др. Затъмъ говорилъ о необходимости настырскаго служения и различныхъ степеней священства, о высокомъ достоинствъ этого служенія, о превосходствъ священства новозавѣтнаго предъ ветхозавѣтнымъ,--о трудности служенія пастырскаго, осторожности, съ какою приступали къ нему дрезніе пастыри Церкви, объ отвітственности лежащей на цастыряхъ Церкен, о призвание въ пастырскому служению и условияхъ во вступленію въ это званіе; опровергалъ латинское ученіе о безбрачін духовенства; говориль о необходимости умственнаго и правственнаго образования для пастырей, о важности для нихъ и свътскаго образованія, о необходимости доброй жизни и благочестія для пастыря, о нравственныхъ качествахъ пастыря (---ифсколько лекцій), о грухахъ неприличныхъ пастырю (съ изъясненіемъ Х-й главы Апокалицсиса) и о добродетеляхъ, ему свойственныхъ, о занятіяхъ и удовольствіяхъ, ему дозволительныхъ, объ обязавностяхъ пастыря-учить (нёсколько левцій) и священнодбиствовать.--Левціи эти записаны были также профессоромъ Д. Ө. Голубинскимъ, записями котораго мы и пользовались съ глубокою благодарностію въ записавшему ихъ въ 1853-1854 учебномъ году. Срав. Душен. Чтеніе 1898, II, 138. 139-въ нашей стать в митрополить Сергін.

<sup>1</sup>) Такъ, въ проповѣди при освященіи храма въ Казанской духовной семинаріи (Одесск. над. словъ и рѣчей м. Сергія, ч. II, 235—238 стр.) преосвященный Сергій раскрываетъ вопросъ "о призваніи къ священному служенію";—въ проповѣдахъ, проязнесенныхъ въ Кишиневской духовной семинаріи, говоритъ о томъ, "что требуется отъ священнослужителей и въ частности отъ юношей, приготовляющихся къ священному званію". (Тамъ же, стр. 75—79).—"О благоприличіи, свойственномъ служителямъ церкви" (стр. 80-84), и т. д.

<sup>2</sup>) Изъ напечатанныхъ въ академическомъ журналѣ статей высокопреосвященнаго Сергія только одна: "Бракъ и безбрачіе лицъ духовныхъ" (Приб. къ Твор. св. Оти. 1860, XIX, 169—235) можетъ быть отнесена къ области пастырскаго богословія.

изь первыхъ слушателей его, пишетъ о немъ: "ставши бакказавромъ, онъ читалъ намъ правственное богословіе вполнѣ удовлетворительно. Лекціи его были всегда аккуратно разсчитаны на часъ. Никогда не случалось, чтобы лекція его о томъ или о почтомъ осталась неоконченною до другаго раза, и никогда не случалось, чтобы онъ окончилъ лекцію ранѣе часа"<sup>1</sup>). Табъ онъ, издавна привыкшій къ аккуратности въ исполнении своихъ обязанностей, съ дётства воспитывавшій въ себъ сокровеннаго сердца человѣка, котораго украшеніе-кротость и спокойствіе, котораго направленіе-безбоязненная любовь къ добру и преданность своему долгу", и въ новомъ, баккалаврскомъ послушании" остался "непоколебимъ"; ибо, безъ сомнѣвія, предэрњат Господа предт собою выну, яко одесную его есть. Этя-кротость и спокойствіе, безбоязненная любовь къ добру и преданность своему долгу выражались и во всей внёшней его фигурѣ<sup>2</sup>),---въ величавости вида и поступи, въ манерѣ зержать себя съ надлежащимъ достоинствомъ, при звучности голоса въ чтеніи лекцій, довершавшей впечатлёніе, которое онъ производилъ на студентовъ. Одинъ изъ последнихъ, впосябаствін почтенный Московскій протоіерей-магистръ выпуска 1848 года С. Г. Вишняковъ († 1892), слушавшій о. Сергія въ 1846-1848 годахъ, въ письмѣ къ покойному архіепископу Тверскому Савеф († 1896) отъ 8 сентября 1848 г., слѣдовательно подъ живымъ впечатлениемъ лекций, имъ слушаннахъ, характеризуя тогдашнихъ профессоровъ академіи (А. В. Горскаго, о. Леонида Краснопѣвкова и др.), продолжаетъ въ шутливомъ тонъ: "Не говорю объ о. Сергіъ. Онъ, я думаю, пришедши въ классъ<sup>8</sup>) и окинувъ всѣхъ гордымъ окомъ, на-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Изъ письма Н. С. Дружненна въ составителю настоящей статън отъ 17 февр. 1898 г.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Наружность высокопреосвященнаго Сергія за то время, еще въ 1840 году, при поступленіи его въ академію, вышеупомянутый профессоръ академія О. А. Голубнискій, въ своихъ записяхъ и спискахъ, также упомянутыхъ, описываетъ такъ: "Николай Яковл. Ляпидевскій, 20 лётъ, роста средняго, темнорусый". См. Думен. Чием. 1898 г. ч. I, стр. 715.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Между твиъ какъ С. Г. Вишняковъ въ 1848 г. уже окончилъ курсъ, высокопреосв. Савва только что перешелъ на старшій курсъ и слёдовательно только что началъ слушать лекціи о. Сергія.

чнетъ попфвать славно"<sup>1</sup>). Но что это не была гордость въ дъйствительности, о томъ говоритъ глубокое смиреніе, которое также украшало молодаго баккалавра. Вотъ примеръ. Въ академіи, при окончаніи каждаго курса, правленіе запрашивало профессоровъ и баккалавровъ, желаютъ ли они продолжать службу при академіи, при чемъ требовалась письменная отмѣтка въ заявлении ими своего желания или нежелания. Запросъ єдбланъ былъ и въ 1846 году; когда о. Сергій, уже въ 1845 г. утвержденный въ степени магистра богословія, только что первый, двухгодичный опыть преподавания своего окончивъ двойнаго предмета на академической каоедры. И что же? Между тѣмъ какъ остальные профессоры и баккалавры просто (письменно) заявляли свое желаніе продолжать службу при академіи, баккалавръ ісромонахъ Сергій 27 мая означеннаго года написаль: "ежели начальству благоугодно будеть оставить меня на занимаемой мною вакансіи, то я съ благопокорностію принимаю сіе начальственное распоряженіе"<sup>2</sup>). Разумѣется, начальство безъ всякаго колебанія оставило о. Сергія на занимаемой имъ вакансіи.

Профес. И. Корсунскій.

(Продояжение будеть).

204



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Письмо помѣщено въ "Автобіографическихъ запискахъ" преосв. Саввы, печатаемыхъ въ приложеніяхъ къ Богословскому Вистику; но настоящее мѣсто тамъ опущено было, такъ какъ печаталось письмо еще при жизни митрополита Сергія. Срав. нашу статъю о немъ въ Дутепол. Чт. 1898, II, 139, 140.

<sup>2) № 37</sup> дѣлъ внутр. правл. Моск. дух. академін за 1846 годъ.

## объ издании журнала ВБРАиРАЗУМЪ въ 1899 году.

Изданіе богословско - философскаго журнала "Віра и Равумъ" будетъ продолжаемо въ 1899 году по прежней программі. Журналъ, какъ и прежде, будетъ состоять изъ трехъ отділовъ: 1) Церковнаго, 2) Философскаго и 3) Листка для Харьковской епархін.

Журналъ выходитъ отдъльными книжками ДВА РАЗА въ мъсяцъ, по девяти и болъе печатныхъ листовъ въ каждой книжкъ, т. е. годичное издание журнала состоитъ изъ 24 выпусковъ съ текстомъ богословско-философскаго содержания до 220 и болъе печатныхъ листовъ.

#### Цѣна за годовое изданіе внутри Россіи 10 р., а за-границу 12 р. съ пересылкою.

Разсрочка въ уплатѣ денегъ не допускается.

ПОДПИСКА ПРИНИМАЕТСЯ: Въ Харьковѣ: въ Редакцій журнала «Вёра и Разумъ» при харьковской духовной семинарів, при свёчной лавкё харьковскаго Покровскаго монастыря, въ харьковской конторѣ «Новаго Времени», во всёхъ остальныхъ книжныхъ магазинахъ г. Харькова и въ конторѣ «Харьковскихъ Губернскихъ Вёдомостей»; въ Москвѣ: въ конторѣ Н. Печковской, Петровския инній, контора В. Гиляровскаго, Столёшниковъ переулокъ, д. Корзинкина; въ Петербургѣ: въ книжномъ магазинѣ г. Тузова, Садовая, домъ № 16. Въ остальныхъ городахъ Имперіи подписка на журналъ принимается во всѣхъ извѣст-

ныхъ книжныхъ магазинахъ и во всъхъ конторахъ «Новаго Времени».

Въ Редавціи журнала «Въра и Разумъ» можно получать полные экземпляры ся изданія за прошлые 1884—1889 годы включительно по уменьпенной цёнё, именно по 7 р. за каждый годъ; по 8 руб. за 1890—1892 г., и по 9 р. за 1893—1896 годы.

Лицамъ же, выписывающимъ журналъ за всё означенные годы, журналъ можетъ быть уступленъ за 75 р. съ пересылкою.

Кромь того въ Редакции продаются слъдующія книги:

1. "Живое Слово". Сочинение преосвященнаго Амвросія. Цёна 50 к. съ перес.

2. "Древніе и современные софисты". Сочиненіе Т. Ф. Брептано. Съ французскаго перевелъ Яковъ Новицкій. Цёна 1 р. 50 к. съ пересылкою.

3. Справедливы ли обвиненія, взводнимыя графомъ Львомъ Толстымъ на православную Церковь въ его сочиненія "Церковь и государство?" Сочиненіе А. Рождествина. Цана 60 к. съ пересылкою.

4. Послёднее сочинение графа Л. Н. Толстого "Царствие Вожие внутри васъ". Бритический разборъ. Цёна съ пересылкою 60 коп.

5. "Папство, какъ причина раздёленія Церквей, или Римъ въ своихъ сношеніяхъ съ Восточною Церковію". Докторское сочиненіе о. Владвиіра Гетте. Переводъ съ французскаго К. Истомина. Харьковъ. 1895. Цёна 1 рубль съ пересылкою.

Дозволено цензурою. Харьковъ, 15 Декабрл 1898 года.

Харьковъ. Типографія Губернскаго Правленія.

• •

.

••• ••

Digitized by Google

----

# ВѢРА и РАЗУМЪ

## ЖУРНАЛЪ ВОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ

## 1899.

## № **4**.

ФЕВРАЛЬ.—КНИЖКА ВТОРАЯ.

ХАРЬКОВЪ. Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., № 17. 1899. Πίστει νοοῦμεν.

Впрою разумпьваемъ.

Евр. XI. 3.

17

Дозволено цензуров. Харьковъ, 28 Февраля 1899 года. Цензоръ Протојерей Павеля Солниен.

## СЛОВО

#### Преосвященнаго Амвросія, Архіепископа Харьковскаго,

въ недѣлю о блудномъ сынѣ.

. О сокрушенім сердца.

Жертва Богу духъ сокрушенъ: сердце сокрушенно и смиренно Богъ не уничижитъ (Пс. 50, 19).

Понятіе о сокрушеніи сердца въ общемъ смыслѣ означаетъ всякую скорбь и печаль, ощущаемую нами подъ тяжестію бѣдствій, сопровождающихъ земную жизнь нашу. Народъ нашъ на своемъ простомъ языкѣ называетъ эту печаль кручиною, разумъя подъ этимъ словомъ скорбь глубокую и продолжительную. Такъ всѣ мы испытываенъ бѣдствія и скорби: кто отъ болѣзни, кто отъ бѣдности, кто отъ измѣны друзей, кто отъ злобы враговъ, кто отъ непоправимыхъ собственныхъ ошибокъ, оть неудавшихся предпріятій и несбывшихся надеждъ, кто отъ оскорбленнаго самолюбія и т. под. Перечислить всѣ наши скорби нѣтъ возможности, и совершенно освободиться отъ нихъ нётъ средствъ у рода человёческаго. Но всѣ эти житейскія скорби и страданія въ Словѣ Божіемъ называются печалію въка сего, которая при крайнемъ усилении скорбей, при нашей безпомощности смерть содъловаето (2 Кор. 7, 10), т. е. подавляетъ духъ нашъ и лишаетъ его силъ и возможности выдти побъ205

дителемъ изъ борьбы съ бъдствіями жизни и ввергаетъ въ отчаяніе и погибель.

Совершенно иное значеніе имѣетъ нравственное состояніе, испытанное Давидомъ послѣ его паденія и названное имъ въ покаянномъ псалмѣ его сокрушеніемъ сердца. Это чувство, въ противоположность печали вѣка сего, Апостолъ Павелъ называетъ *печалію по Богв*, т. е. скорбію о нашей неблагодарности къ Богу, оскорбляемому грѣхами нашими.

Ясно, что сокрушение сердца есть чувство религіозное и, какъ нравственное состояние, представляется въ смыслъ жертвы Богу, -духовнымъ подвигомъ, привлекающимъ къ намъ Божие милосердие и открывающимъ путь ко спасению, — по другому изречению Давида: близъ Господъ сокрушеннымъ сердцемъ и смиренныя духомъ спасетъ (Пс. 33, 19).

По этимъ чертамъ, указаннымъ Словомъ Божіимъ, мы можемъ такъ опредёлить понятіе о сокрушеніи сердца:

Сокрушеніе сердца есть скорбь глубокая и постоянная, происходящая отъ сознанія нашего недостоинства и виновности предъ Богомъ и праведнымъ судомъ Его, растворяемая вѣрою въ Его промышленіе о насъ и надеждою на Его безконечное милосердіе.

Раскрытіе этого понятія о сокрушеніи сердца на основаніяхъ Слова Божія и опытовъ духовной жизни приведетъ насъ, во первыхъ, къ уразумѣнію высокаго нравственнаго достоинства этого расположенія духа нашего, и во вторыхъ, къ созерцанію дивныхъ проявленій любви и милосердія Божія къ върующимъ, носящимъ въ себѣ духъ сокрушенный и сердце смиренное.

Прежде всего мы должны помнить, что это скорбное состояние духа нашего есть наше печальное наслѣдство отъ нашихъ прародителей послѣ ихъ грѣхопаденія. Затворенныя для нихъ врата рая и херувимъ съ

пламеннымъ мечемъ, охраняющій ихъ, должны быть всего грашнаго человъчества знаменіемъ его отлля чужденія оть Бога. Печаль эта должна возрасти при невообразимомъ множествѣ мысли о произвольныхъ содъланныхъ людьми въ течение въковъ и грѣховъ. разслабившихъ душевныя и тёлесныя силы наши. Поэтому состояние грѣховности нашей и скорбей, отъ нея происходящихъ, признается для нась естественнымъ, природнымъ, неизбѣжнымъ, непоправимымъ никакими собственными усиліями людей. Возрождаеть, обновляеть и спасаеть насъ отъ вѣчныхъ страданій только крестная жертва Искупителя нашего, подъ условіемъ нашей свободной дѣятельности, по ученію Его и примѣру земной Его жизни, т. е. подъ условіемъ крестнаго, тяжкаго подвига въ борьбъ съ нашими страстями и врагами нашего спасения, подъ руководствомъ и съ помощію благодати Святаго Духа. Итакъ, и въ опасности погибели отъ гръховъ, и въ усиліяхъ къ освобожленію оть нихъ. скорбь и сокрушение всюду сопровождають наст. Это ны видимъ изъ свидътельствъ избранныхь и совершеннѣйшихъ праведниковъ. Евангелистъ Іоабнъ говорить о себь: аще речемъ. яко грпха не имамы, себе ирельщаемь, и истины нисть во наст (1 Ioan 1, 8), а Апостолъ Павелъ говорить за себя и за всёхъ людей, остающихся въ естественномъ состояния "я плотянъ, проданъ гръху; ибо не понимаю что дълаю; потому что не то дѣлаю. что хочу, а что ненавижу, то дълаю" (Рим. 7, 14-15). И послѣ того, какъ онъ явилъ въ своей многотрудной жизни величайщие подвиги добродѣтели, послѣ чрезвычайныхъ дарованій, открокеній и видений, онъ говоритъ: "усмиряю и порабощаю тело мое, дабы, проповѣдуя другимъ, самому не остаться недостойнымъ" (1 Кор. 9, 27). -, Мы сами, говорить онъ, нивя начатокъ Духа, стенаемъ, ожидая усыновленія, искупленія тѣла нашего" (Рим. 8, 23).—, "Мы воздыхаемъ, желая облечься въ небесное наше жилище; только бы намъ и одѣтымъ не оказаться нагими" (2 Кор. 5. 2—3). Поэтому онъ не только будитъ безпечныхъ грѣшниковъ: "встань, спящій, и воскресни изъ мертвыхъ, и освѣтитъ тебя Христосъ" (Ефес. 5, 14), но остерегаетъ и трудящихся въ дѣлѣ своего спасенія отъ разслабленія и самонадѣянности: .,кто думаетъ, что онъ стоитъ, берегись, чтобы не упасть" (1 Кор. 10, 12). Итакъ, внутреннее сокрушеніе сердца, соединяемое съ заботою объ исправленіи,--печать сосредоточенности на лицѣ, осмотрительность въ словѣ и поведеніи, вотъ образъ истиннаго христіанина.

Слово Божіе объясняетъ намъ это нравственное состояние наше различными образами и сравнениями, но мы не влумываемся въ нихъ и привыкли повторять ихъ безъ должнаго вниманія и размышленія. Оно называеть насъ больными, а Христа Спасителя Врачемъ и Посттителенъ душъ нашихъ (Мато. 9, 12; 1 Петр. 2, 25); вазываетъ насъ странниками, не им‡ющими здѣсь "постояннаго града" и обреченными на труды и лишенія дальняго путешествія и на "исканіе града будущаго" (Евр. 13, 14). И какъ ясно собственный нашъ опытъ указываетъ намъ на эту печаль нашего духа въ тоскливомъ недовольствѣ нашею земною жизнію! Подумаемъ: что значить это безпокойное исканіе истины и стремленіе разрѣшить нашимъ собственнымъ умомъ неразрѣшимые для насъ вопросы о судьбѣ нашей, — стремленіе, увлекающее даже **V9e**ныхъ христіанъ на ложныя пути знанія и подвергающее ихъ безчисленнымъ заблуждевіямъ, когда Вожественное Откровение стойтъ предъ нами и, какъ солнце, освѣщаетъ намъ пути къ вѣчной Истинѣ? Что значить это исканіе счастія въ разнообразныхъ плотскихъ наслажденіяхъ, эта неудовлетворенность духа

208

при самыхъ благопріятныхъ условіяхъ жизни, и наконецъ эта непрестанная жажда перемѣнъ, въ надеждѣ найти полное счастіе, удовлетворяющее насъ и неизиѣнное? Всякій честный и непредубѣжденный мыслитель увидитъ въ этомъ не что иное, какъ наше врожденное, незаглушаемое никакимъ шумомъ развлеченій и ненасыщаемое никакимъ шумомъ развлеченій и ненасыщаемое никакими земными наслажденіями, стремленіе къ Богу, Источнику жизни и блаженства. А если это такъ, то и душевная печаль наш» и сокрушеніе сердца—наша неотъемлемая доля—прискорбная, но не безнадежная, а имѣющая выходъ къ свѣту и радости, по слову Спасителя: блажени плачущіи, яко тіи утъщатся (Мате. 5, 4).

Мы знаемъ изъ слова Божія, что христіане достигають благодатных утъшений въ этой жизни и въчнаго блаженства въ будущей-не позяаніями и мыслями, хотя бы и глубокими, -- не словами, хотя бы и мудрыия,-но исполнениемъ заповѣдей Вожиихъ и вѣрою живою и дъятельною. И этотъ именно единственный путь ко спасению обрѣтается и безопасно проходится только при условіяхъ Покоренія вѣрѣ нашего горделиваго ума и при многотрудномъ подвигѣ очищенія нашего грѣхолюбиваго сердца. Кто обращается къ врачу? Тотъ, — воспользуемся любвмыми сравненіями св. Іоанна Златоуста,--тотъ, кто чувствуетъ свою болѣзнь и понимаетъ ея опасность Слъдовательно, искреннее обращеніе ко Христу возможно только христіанину, при обличении Слова Вожія, почувствовавшему свою грѣховность и, по действію благодати Божіей, познавшему въ Христѣ единаго истиннаго Цѣлителя душъ человѣческихъ. Кто съ довѣріемъ и убѣжденіемъ принимаеть врачебныя пособія? Тоть, кто вѣрить своему врачу. Слѣдовательно, только возлюбившій Христа съ сивреннымъ в сокрушеннымъ сердцемъ, съ покорностию

пріемлеть отъ Него горькія врачевства покаянія, слезь, терпѣнія въ крестномъ подвигѣ борьбы со страстями и искушеніями. Кто можеть съ усердіемъ приносить молитвы свои къ Богу и быть терпѣлявымъ въ бдѣніяхъ и богослуженіяхъ? Только привыкшій къ внутреннему непрестанному обращенію къ Господу Іисусу Христу при всѣхъ печальныхъ обстоятельствахъ своей жизни. Чьё сердце всегда открыто для страждущихъ и несчастныхъ братій?--Только сердце, знающее скорбь, по собственному опыту, въ самыхъ тяжкихъ страданіяхъ. при глубокихъ паденіяхъ, при безплодности усилъй освободиться отъ застарѣлыхъ грѣховныхъ навыковъ и непрестанномъ страхѣ за вѣчную свою участѣ. У Христа онъ самъ ищетъ помощи, для Христа же помогаетъ и страждущимъ братіямъ.

Чтобы вамъ лучше понять и усвоить это учение о "печали по Богъ", вспомнимъ другое изречение Спасителя: "Горе вамъ пресыщенные нынъ! ибо взалчете. Горе вамъ, смѣющіеся нынѣ! ибо восплачете и возрыдаете" (Лук 6, 25). Подъ словомъ "вынъ" разумъется земвая жизнь людей каждаго въка и каждаго поколънія. Но, кажется, ни для одного изъ предшествовавшихъ въковъ не было такъ необходимо, какъ намъ, это напоминание объ опасности пресыщения чувственными наслаждениями и страсти къ развлечениямъ и удовольствіямь, восбще называемымь въ словъ Спасителявессліемъ и "смѣхомъ". Намъ наиболѣе грозитъ это "горе". Въ чемъ ово является и угрожаетъ намъ? Въ совращени со скорбваго пути сокрушения о гръхахъ на путь безцечности, въ оплотънени сердца, утрачинающаго чувствительность къ духовнымъ впечатлѣніямъ, заттиъ-въ невтри, ожесточени и коснъни во злъ, ведущемъ къ въчному горю. Нашъ въкъ полагаетъ совершенство не въ Богопознании и въръ, а въ наукъ

преимущественно направленной къ умножению удобствъ и васлажденій плотскихь: онь ишеть счастія-не въ миръ сердца и совъсти, не въ радости о торжествъ вравды и добродътели, а въ пріобрътеніи наибольшихъ средствъ для роскошной и безпечальной жизни. Мы слышимъ ръчи и о втръ, по не о богопреданной, а каждымъ по своему понимаемой; мы видимъ и борьбу за убъждевія, по не видимъ твердыхъ основаній для соглашенія въ единой безспорной истинь; мы много читаемъ разсужденій о честности, но основанной на гордости и самолюбіи, — о добродѣтели, но выставляемой на показъ, – о любви, но не въ духъ самоотвержения и самопожертвования, а въ легкомъ способъ благотворения, въ пожертвованияхъ большею частию того, "чего намъ не жаль". Все наше просвѣщеніе скользить по поверхвости нашихъ душъ, а не поднимаетъ нашего духа взъ подъ гнета полавляющей его плоти; вст наши добродътели – въ успъхахъ по службъ и пріобратени отлачій; а дѣла великія — въ открытіяхъ, сооруженіяхъ, составлении "колоссальных» состояний". Слава Богу, что еще есть у насъ въ общественныхъ дъятеляхъ усердіе къ служенію отечеству и благу государства, хотя послѣднее не всегда понимается вѣрно. Это "горе" въ настоящемъ состоитъ въ упадкъ духовной жизни, а въ будущемъ обнаружится въ развращении покольній и. наконець, въ приближении человъчества къ пропасти, лежащей въ концъ "широкаго пути", велущаго, по слову Господню, въ въчную погибель (Мате. 7, 13). Намъ, конечно, скажутъ на все это съ усмѣшкою многіе изъ образованныхъ людей: "всё это мы слыхали, всё давно намъ извъстно"; но этимъ еще болѣе увелячивается постигающее насъ "горе". Іисусъ Христосъ, принявъ исповъдание въры въ Него отъ осцъленнаго Инъ слъпорожденваго, сказалъ въ слухъ фариссевъ:

"на судъ пришелъ Я въ міръ сей, чтобы невидящіе видѣли, а видящіе стали слѣпы". Услышавъ это, фарисеи сказали: "неужели и мы слѣпы?" Іисусъ сказалъ имъ: "еслибы вы были слѣпы, то не имѣли бы на себѣ грѣха: но какъ вы говорите, что видите, то грѣхъ остается на васъ" (Іоан. 9, 39—41). Обратимъ это слово Господа къ нашимъ невѣрамъ, отрицающимъ и искажающимъ Его спасительное ученіе по своему мнимому всезнанію: "если бы вы этого ученія не знали, то не имѣли бы грѣха; но такъ какъ вы говорите, что его знаете, то грѣхъ остается на васъ".

Но обратимся опять къ душамъ смиреннымъ и сокрушеннымъ сердцамъ. Кромѣ несомнѣннаго твердаго направленія ихъ по пути къ вѣчной жизни, они на пути этомъ имѣютъ и истинныя утѣшенія, неизвѣстныя невѣрующимъ и безпечнымъ.

Если сказано у пророка, что Господь "близокъ къ сокрушевнымъ сердцемъ", то это не значитъ, что Онъ, такъ сказать, стоитъ недалеко отъ нихъ. Нѣтъ! Господь сказалъ: "се, стою у двери и стучу. Если кто услышитъ голосъ Мой, и отворитъ дверь, войду къ нему и буду вечерять съ нимъ, и онъ со Мною" (Апок. 3, 20). Но кто поспѣшитъ отворить дверь Врачу небесному, какъ не болящий духомъ и Его ожидающий? И изъ опытовъ жизви сокрушенныхъ душъ мы видимъ, что они, при всъхъ немощахъ, гръхахъ и страдавіяхъ, имѣютъ дерзновеніе къ Когу. Не ощущая Его помощи, они зовутъ Его къ себъ: "скажу Богу, Заступнику Моему: для чего Ты забылъ меня? Для чего я сътуя хожу отъ оскорбленій врага?" (Пс. 41, 10) "Приблизься къ душъ моей; избавь ее; ради враговъ моихъ спаси меня" (Пс. 68, 19). Чувствуя силу страстей своихъ и соблазновъ, они вопіють къ Богу: "я близокъ къ паденію и скорбь моя всегда со мвою.... ве удаляйся отъ меня, поспѣши на

помощь мыт, Господи, Спаситель мой!" (Пс. 37, 18-23). Какъ упавшее и разбившееся дитя громкимъ плачемъ зоветь мать, зная, что она поспѣшить къ нему, такъ смиренныя души, указывая на свои грѣхи и страданія совъсти, плачутся предъ Господомъ: "нътъ мира въ костяхъ моихъ отъ гръховъ моихъ. Ибо беззаконія превысили главу мою, какъ тяжелое бремя отяготъли ва мев" (Пс. 37. 4-5). Они умоляють Бога Его собственвыми совершенствами и напоминають Ему объ Его прежнихъ благодъявіяхъ: "вспомни щедроты Твои и милости Твои, ибо они отъ въка" (Пс. 24, 6),-"гдъ прежнія милости Твои, Господи?" (Пс. 88, 50). Они молять Господа помиловать ихъ, если не для нихъ самихъ, то ради охраненія собственной чести и славы Его: "помоги намъ, Воже, Спаситель нашъ, ради славы имени Твоего; избавь насъ и прости намъ гръхи наши ради имени Твоего. Для чего язычникамъ говорить: гдъ Богъ ихъ?" (Пс. 78, 9-10). Но они же исповъдуютъ предъ Богомъ, съ радостію и благодареніемъ, и утъшенія даруемыя имъ: "при умноженіи скорбей моихъ въ сердцв моемъ утъшения Твои услаждають душу мою" (IIc. 93, 19).

Теперь укажемъ дивныя проявленія любви и милосердія Божія къ сердцамъ сокрушеннымъ. Но кто посмъетъ сказать, что онъ въ состояніи достаточно изобразить милосердіе Господа къ гръшникамъ кающимся и любовь Его къ человъкамъ? Кто можетъ понять и обнять мыслію эту любовь безконечную, — всегда себъ равную, для всъхъ созданій открытую, ничъмъ не возмущаемую, никогда не утомляющуюся, ко всъмъ снисходящую, никого изъ людей обращающихся къ ней за помощью "не упрекающую" (lak. 1, 5) и отъ величайшихъ гръшниковъ не отвращающуюся? Только Господь Іисусъ Христосъ, пришедшій въ міръ призвать грѣшниковъ на покаявіе (Лук. 5. 32), и "исцѣлять сокрушенныхъ сердцемъ" (Лук. 4, 18), могъ въ ученіи и дѣяніяхъ своихъ изобразить ее такъ, что полнота ея пребудетъ вѣчнымъ и неисчерпаемымъ предметомъ созерцанія и славословія Ангеловъ и человѣковъ. Для нашей цѣли мы только приведемъ данный намъ образъ ея въ притчѣ о блудномъ сынѣ и дѣйствія ея въ помилованіи падшаго Давида, отвергшагося отъ Господа Петра и двухъ грѣшницъ, удостоившихся за любовь къ Нему и смиреніе прощенія грѣховъ.

Въ буквальномъ смыслѣ притчи о блудномъ сынѣ мы видимъ, что отецъ его, тоскуя о немъ, смотрѣлъ часто на дороги, ведущія къ его дому съ мыслію, не воротится ли несчастный сынъ его,---(вначе онъ не могъ, какъ сказано въ Евангелія, увидѣть его "издали")-и увидъвъ его идущимъ. (нъ "сжалился надъ нимъ" (милъ ему бысть) и побѣжалъ ему на встрѣчу. И прежде нежели сынъ успѣлъ произнести свою покаянную мольбу: "я согрѣшилъ передъ тобою, и уже недостоинъ называться сыномъ твоимъ», отецъ палъ ему на шею и уже цъловалъ его. Затъмъ онъ спѣпитъ снять съ него рубище и одъть его въ лучтую одежду, возстановить его въ достоинство сына богатаго отда, давъ перстень на руку его и обувь на ноги. Онъ приказываетъ устроить вечерю "съ пѣніемъ и ликованіемъ", – и изъ усть его не вышло ни одного слова упрека, ни одного вопроса: -гдѣ ты былъ? что дѣлалъ? Куда дѣвалъ данное тебѣ имѣніе? Онъ только восклицалъ въ радости: "сей сынъ мой быль мертвъ и ожилъ, пропадалъ и нашелся" (Лук. 15). Вотъ живое истолкование слова Христова: радость бываеть на небеси о единымь прышниць кающемся (Лук. 15, 7).

Это слово изъясняется и дъйствіями всеблагаго Вога по отношенію къ смиреннымъ сердцамъ. Давидъ впалъ въ тяжкій гръхъ. Но какъ только.

обличенный пророкомъ Наваномъ, онъ сказалъ: "согрѣшилъ я предъ Господомъ", пророкъ тотчасъ отвѣтилъ ему:-, и Господь снялъ съ тебя грѣхъ твой; ты не умрешь". Чъмъ объяснить это скорое помилование? Предвѣденіемъ Господа, что Давидъ, великій духомъ и втрою, пойметъ и оцтнитъ оказанную ему милость. И вотъ онъ, въ ожидани дальнѣйшаго откровенія о немъ воли Божіей, уединяется, постится, проводитъ ночь на голой землѣ (2 Цар. 12) и потомъ, въ слухъ всего міра, въ псалит своемъ исповтдуетъ гртаъ свой и молить: "помилуй меня, Воже, по великой милости Твоей... беззаконія мои я сознаю, и грѣхъ мой всегда предо мною.. Не отвергни меня отъ лица Твоего, и Духа Твоего Святаго ве отними отъ меня... Научу беззаконныхъ путямъ Твоимъ, и нечестивые къ Тебъ обратятся" (Пс. 50). И доселъ этотъ покаянный псаломъ обращаетъ къ Господу нечестивыхъ.

Въ помилования Апостола Петра любовь Божія открывается въ особенно трогательныхъ чертахъ. Петръ, съ такою горячностію объщавшій Господу, что «если и всъ соблазнятся о Тебъ, я никогда не соблазнюсь» (Мо. 26, 23), «я душу свою положу за Тебя» (Іоан. 13, 37), - не устоялъ предъ обвиненіями рабыни и служителей, въ томъ, что и онъ былъ съ Іисусомъ Назореемъ. «отрекся съ клятвою, что не знаеть сего человѣка» (Мате. 26, 69-74). Пътелъ возгласилъ его паденіе, а Господь, претерпѣвавшій въ это самое время въ дворѣ первосвященника Кајафы поруганія и бичеванія, съ кротостію взглянулъ на него, напомнивъ ему его самонадъянность и свое предречение. Этотъ взглядъ произилъ сердце Петра и онъ, «вышедши вонъ, горько заплакалъ» (Лук. 22, 62). И Господь въ сердцъ своемъ уже простилъ его. По воскресени Іисуса Христа, когда Ангелъ повелёль муроносицамь возвёстить всёмь ученикамь объ Его воскресеніи, прибавилъ: "и Петру", чтобы скорбящій Петръ не лишенъ былъ радости о воскресеніи своего Учителя (Мар. 16. 7). Наконецъ, когда Господь явился Самъ апостоламъ на моръ Тиверіадскомъ, Онъ кротко напомнилъ Петру объ его прежней самоувѣренности: «любишь ли Ты Меня больше нежели они?» И если повторилъ этотъ вопросъ трижды, то, по толкованію святыхъ отцевъ, – только для того, чтобы послѣ троекратнаго его отреченія и троекратнаго увѣренія Петра ей Господи, Ты евси, яко люблю Тя (Іоан. 21), возстановить его въ званіи и правахъ апостола: "паси овецъ моихъ" (Іоан. 21, 16).

Прощеніе одной женѣ-грѣшницѣ даровано Спасителемъ въ домѣ Симона фарисея, который пригласилъ Его на трапезу, но не имълъ въры въ Него и принялъ Его съ фарисейскою горделивостію. Между тъмъ во время трапезы, по сказанію евангелиста Луки, -- женщина изъ того города пришла съ алавастромъ мура и, ставши позади Господа, начала обливать ноги Его слезами и отирать волосами головы своей, и цѣловала ноги Его, и мазала муромъ. Господь, какъ будто не замъ. чалъ этого. Но когда Симонъ, а въроятно съ нимъ и другіе, стали сомнѣваться въ достоинствѣ Іисуса Христа, думая, что "если бы Онъ былъ пророкъ, то зналъ бы кто и какая женщина прикасается къ Нему, ибо она гръшница", надлежало объяснить ея поступовъ. И Господь Самъ такъ истолковалъ его, что раскрылъ всю душу кающейся. «Симонъ! сказалъ Онъ домохозяину, -видишь ли ты эту женицину? Я пришелъ въ домъ твой, и ты воды Мив на ноги не даль; а она слезами облила Мић ноги и волосами головы своей отерла. Ты лобзанія мнѣ не далъ; а она, съ тѣхъ поръ какъ Я пришелъ не перестаетъ лобызать у Меня ноги. Ты головы Мнѣ масломъ не помазалъ; а она муромъ помаза-

ла Мнѣ ноги. А потому сказываю тебѣ: прощаются грѣхи ея многіе за то, что она возлюбила много». Здѣсь открывается новая черта милосердія Божія: грѣшница получила прощеніе— не за сокрушеніе, а за любовь Что это значитъ?—То, что она, обливаясь слезами, прошла быстро подвигъ печали и сокрушенія, возвысилась до пламенной любви къ Господу и съ необыкновеннымъ смиреніемъ и силою выражала се (Лук. 7).

Внутреннее состояние другой помилованной грѣшницы менње ясно. Она обличена была въ преступлени, за которое по закону Моисееву, положено было побіеніе камнями. Книжники и фарисеи нашли въ этомъ проистестви удобный случай искусить Спасителя, не скажеть ли Онъ чего нибудь вопреки закону Моисееву, чтобы обвинить Его въ этомъ. Они поставили предъ Нимъ виновную и произнесли требуемый закономъ приговоръ. Но Господь, не обращая на нихъ вниманія и наклонясь низко, писалъ на пескъ. Когда же они продолжали спрашивать Его, Онъ сказалъ имъ: "кто изъ васъ безъ грѣха, первый брось въ нее камень". Это быль ударь въ ихъ совъсть, и стыдясь передъ народомъ такъ рѣшительно в громко объявить себя безгрѣшными, когда грѣхи ихъ были извѣстны,-и замѣтивъ, что Господь, не смотря на нихъ, продолжаетъ писать на пескъ, они, "будучи обличаемы совъстаю, говорвтъ евангелистъ, стали уходить одинъ за другимъ, начиная отъ старшихъ до послѣднихъ; и остался одинъ Івсусь и женщина, стоящая посреди". Господь, обратвъ къ ней Свой милостивый и любвеобильный взоръ, сказалъ: "гдъ твои обвинители? Никто не осудилъ тебя? Она отвѣчала: никто, Господи! Іисусъ сказалъ ей: иЯ не осуждаю тебя. Иди, и впредь не гръши!" (Іоан. 8).

Я намъренно изложилъ эти два послъднія событія съ особенною подробностію потому, что лживые учите-

ли о духъ евангельской любви и всепрощении говорять, что Христосъ прощаетъ всякому гръшнику и всякіе грѣхи; стоитъ только этого пожелать. И эти два случая, особенно послѣдній, -они приводять въ доказательство своихъ богохульныхъ мыслей. Но Госполь гремълъ всею силою Божія правосудія противъ всякаго грѣха, не исключая и мысли нечистой, и слова празднаго; а относительно грѣха нарушенія седьмой заповѣди десятословія Онъ даже назваль грѣхомъ нечистое воззрѣніе. Можно ли поэтому принисывать Ему безразборчивое, противное правдѣ Божіей, прощение всѣхъ мерзостей, совершаемыхъ съ особеннымъ безстрашіеми современными плотоугодниками?---Не потому Господь прощалъ грѣшниковъ, что почиталъ малыми великие грѣхи, а потому. что видѣлъ въ нихъ великое сокрушение о грѣхахъ и обращение къ покаянию, такъ какъ это соотвѣтствовало пѣли Его служенія — спасенію человѣчества: Онъ пришелъ во міръ гръшниково списти (1 Тим. 1. 15).

Совершенно ясенъ высокій подвигъ покаянія жены, омывавшей слезами воги Спасителя; но и немвою нужно проницательности, а нужна только честность въ мыслителѣ, чтобы понять внутреввее состояніе женыгрѣшницы, приведенной къ Господу фарисеями. Ея преступленіе было доказано; законъ карающій его извѣстенъ; обвинители безпощадны, и Іисусъ былъ понятъ народомъ, какъ сама истина и правдя, что засвидѣтельствовали сами Его ненавистники, лицемѣрно говорившіе Ему при народѣ: "мы знаемъ, что Ты справедливъ, и истинно пути Божію учишь" (Мате. 22, 16). Что должна была чувствовать и думать о своей судьбѣ несчастная женщина? Она висѣла надъ бездною. Но она знала, что Судія, къ которому ее привели, милостивъ, что Онъ состраждетъ и благотворитъ всѣмъ несчастнымъ и прощаетъ грѣшниковъ: не молила ли Его она внутренно о прощеніи? Вотъ Онъ медлитъ; Онъ грозно испытываетъ и обличаетъ озлобленныхъ свидѣтелей; они начинаютъ расходиться. — Не закрадывается ли въ ея сердце надежда спасенія? Не смотритъ ли она на божественное Лицо Искупителя съ благоговѣніемъ и умиленіемъ, какъ бы угалывая, что она не погибла? И когда Онъ, оставшись съ нею безъ обвинителей, спросилъ ее: "гдѣ твои обвинители? никто не осудилъ тебя?" Она отвѣчала, какъ бы съ нѣкоторою бодростію: "никто, Господи!"— "И Я не осуждаю тебя. Иди, и впредь не грѣши". Это повелѣніе: "спредъ не грѣши" означаетъ, что Сердцевѣдцемъ прошедшее ей прощено.

Итакъ, мы видимъ изъ Слова Божія, что смиреніе дух? и сокрушеніе сердца должны составлять постоянное настроеніе христіанина, безъ котораго всѣ добродѣтели и подвиги, не имѣющіе этого сознанія нашего ничтожества и грѣховности предъ Богомъ и отзывающіеся фарисейскою горделивостію, — не имѣютъ надлежащей нравственной цѣны и достоинства.

Изъ примѣровъ Давида и апостола Петра мы видимъ, что глубокое сокрушеніе при тяжкихъ паденіяхъ, привлекающее къ грѣшнику Божіе милосердіе, подготовляется жизнію богобоязненною и дающею задатки исправленія и нравственнаго преуспѣянія.

Примѣры прощенныхъ грѣшницъ показываютъ намъ, что о нѣкоторыхъ смиренныхъ душахъ есть особое Божіе промышленіе; озареніе ихъ благодатію Божіею, туке даруемою (Мат. 10, 8), открываетъ ихъ сознанію великую опасность ихъ заблужденій и погибели, и исторгаетъ изъ сердецъ ихъ вопль о помощи къ безконечно милосердому Спасителю нашему. Таково призваніе къ покаянію св. Маріи Египетской.

Но всего яснѣе для насъ видно, что жизнь христіанъ

пустая, разсвяпная, проходящая въ плотскихъ наслажденіяхъ и страстныхъ увлеченіяхъ, не дастъ возникнуть въ душѣ прочному спасительному чувству сокрушенія, а можетъ только допустить иногда мимолетныя воздыханія и скоровысыхающія слезы.

Но вотъ великой важности вопросъ: что же делать человѣку, проведшему жизнь во грѣхахъ, разстроившему свое здоровье, или состарѣвшемуся и приближающемуся къ смерти въ страхѣ праведнаго суда Вожія и вѣчныхъ мученій?-Просить у Господа, какъ благодатнаго дара, того же сокрушенія и молиться, по наставленію великаго учителя покаянія, святаго Андрея Критскаго: достойныхъ покаянія плодовъ не истяжи отъ мене, ибо кръпость моя во мнъ оскудъ: сердие мнъ даруй присно сокрушенное, нищету же духовную: да сія Тебъ принесу, яко пріятную жертву, едине Cnace! 1) Тому же учить нась и трогательная церковная пѣснь, воспѣваемая въ день Срѣтенія Господня: о, Христе" вспхъ Парю! подаждъ ми слезы теплы, да плачу мою душу, юже всю погубихъ. Аминь.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Великій канонъ. Четвертокъ первой недѣли Великаго Поста; пѣсиъ девятая.

## БОРЬБА СЪ АНГЛІЙСКИМЪ ДЕИЗМОМЪ XVII И XVIII ВѢКА.

Протестанты, восхваляя реформацію, произведенную Лютеромъ, и имѣя въ виду ту ожесточенную полемику, которая происходила между протестантами и католиками, обыкновенно увѣряютъ, что реформація, возбудивъ живой интересъ къ христіанской религіи, положила конецъ тому грубому атеистическому движенію, которое царило въ эпоху возрожденія наукъ н искусствъ. Что реформація действительно возбудила интересь на западѣ къ исркосной жизни,---въ этомъ, пожалуй, протестантские богословы правы. Но съ ними положительно согласиться относительно того, булто-бы реформація вельзя противод в ствовала нев врію и положила конець атеистическому движенію. Въ действительности реформація только подлила масла въ огонь. Она отвергла преданіе; она представила практику католической церкви на судъ Св. Писанія; но въ сущвости только одинъ человѣческій разумъ явился судьею, произнесшимъ свое решение, насколько эта практика католической церкви соотвѣтствовала или не соотвѣтствовала ученію Божественнаго Откровенія. Такимъ образомъ реформація поставила человѣческій разумъ даже выше Св. Писанія, она пресоставила ему одному право изъясненія ученія, заключающагося въ Св. Писаніи, и этимъ указала путь, какимъ впослёдствін шли всѣ раціоналистическія движенія. Христіанскіе апологеты эпохи возрожденія сдѣлали, что могли. Они во всякомъ случат ясно показали, что увлечение язычествомъ безсмысленно, что безъ Бога истинная жизнь невозможна. Они не обратили къ истинной въръ людей не върующихъ; но они вызвали убъжденихъ

Леизмъ дѣйствительно есть такое міровоззрѣніе, которое представляеть собою нѣчто среднее между вѣрою и невѣріемъ. Въ древности деизмъ пропов'ядывалъ изв'естный безбожникъ Лукрецій. Англійскіе деясты ничего въ сущности не прибавили къ тому, что было высказано Лукреціемъ. Они также допускали, повидимому, бытіе Божіе и признавали Бога Творцемъ міра, но отвергали Божественное промышленіе и о мірѣ. и о человъкъ. По ихъ мнънію, Богъ создалъ міръ, далъ ему постоянные и неизмѣнные законы, вполнѣ достаточные для его дальнъйшаго развитія и затъмъ совершенно удалился отъ него. предоставивъ его самому себъ. Такимъ образомъ, деисты отвергали искупленіе человѣка, божество Христа, пророчества, чудеса, таинства и спасительное установление церкви.

Современная философія оправдывала въ Англіи неверіе XVII и XVIII вѣка, подготовляла для него удобную почву, прокладывала ему путь въ мыслящія сферы и даже представляла для него все время опору въ своихъ собственныхъ ученіяхъ. Уже Бэкона (1561-1626) нанесъ сильный ударъ схоластической традиціи и метафизикѣ, признавая значеніе не за апріорною спекуляціею и силлогизмомъ, а только за наблюденіемъ и индукціею. Если конечныя причины онъ назвалъ безплодными дъвами, то и схоластическое богословіе для него не могло быть наукою. Догматы христіанскіе-это предметъ вѣры, а не науки. Научное значение можетъ имѣть только естественная теологія; но ея задача не положительная, а отрицательная-борь-

ніе въ необходимости въровать. Благодаря ихъ трудамъ, невърующіе обратились въ полувърующихъ. Нужна была такая опора для этого полувѣрованія, которая бы дѣлала всѣ уступки требованіямъ разума и заняла среднее мѣсто между вѣрою и атеизмомъ. Такое перемиріе между върою и невъріемъ казалось возможнымъ. Если разумъ могъ быть судіею между католическою практикою и Св. Писаніемъ и указалъ для modus vivendi въ лютеранствѣ, то тѣмъ болѣе можно было предполагать, что человѣческій разумъ будетъ въ состоянія найти в'ычто среднее между в'врою и вевбріемъ. Ръшеніе этой залачи взяли на себя англійскіе деисты, французскіе энциклопедисты и нёмецкіе раціоналисты.

ба съ безбожіемъ и неввріемъ, Томаст Гоббест (1588-1679),другъ и почитатель Бэкона, сдёлаль изъ философіи своего друга лишь тотъ выводъ, который естественно изъ нея вытекаетъ. Если предметь въры и богословія должень быть исключень изъ области науки; то какое же онъ можетъ имъть реальное значеніе? Если все невидимое и духовное не должно подлежать философскому изслёдованію; то единственно матеріализмъ долженъ быть признанъ радіональнымъ міровоззрѣніемъ. И Гоббесъ проповъдуетъ чисто матеріалистическое ученіе. При этомъ онъ съ такою точностію изложиль всё основныя положенія матеріализма, что ни одинь изъ повбишихъ матеріалистовъ не превзошелъ его въ этомъ отношении, такъ что съ увбренностію можно утверждать: кто изучилъ систему Гоббеса, тотъ постигъ уже самую сущность матеріалистической мудроств. У него прямого отриданія бытія Божія еще н'єть, хотя оно повсюду ясно предполагается; для него Богъ не предметъ философін; но онъ отвергаетъ уже духовную природу человѣка. По его ученію, только пространственно ограниченное, только чувственно воспринимаемые образы и движение-действительно существують. Всв познанія безъ исключенія, даже такъ называемые законы мышленія, вытекають изъ чувственняго воспріятія. Все, что не воспринимается чувственно, какъ недоступное пониманию, не дъйствительно. Поэтому совершенно невозможно никакое познание ни о безконечномъ, ни о Богѣ. Безтелеснаго духа неть; его не знаеть будто бы и сама Библія. Духомъ Гоббесъ называетъ только физическое тёло, хотя и настолько товкое, что оно совершенно недоступно нашимъ чувствамъ. Онъ не признаетъ существеннаго различія между человъкомъ и животнымъ. Религія въ его глазахъ имъетъ лишь государственное значение, какъ сила, сдерживающая людския страсти, и потому на каждое частное религіозное убъжденіе, расходящееся съ ученіемъ государственной религіи, Гоббесъ смотрѣлъ какъ на проявленіе революціонныхъ стремленій. "Религія, поелику она есть только одно изъ средствъ для достиженія государственныхъ цѣлей, не можетъ быть предметомъ философіи, но только законодательства". Въ сущности же религія, по ученію Гоббеса, есть не что иное, какъ страхъ предъ невилимыми силами, выдуманными или принятыми по преданію. Отличіе религіи отъ простого суевърія состоитъ, по мнѣнію Гоббеса. въ томъ, что она есть страхъ предъ такнии невидимыми силами, которыя признаеть государство. а суевъріе есть такой же точно страхъ, но-только предъ такими невидимыми силами, которыхъ государство не призваетъ. Гоббесъ отрицаетъ свободу воли у человѣка, а витсть съ тънъ не признаетъ и существеннаго различія межлу юбронъ и зломъ. По его ученію, человъкъ дъйствуетъ не наче. какъ по закону необхолимости или-что то же-ю рыт Божіей, "если кому правится это выражение". Добро-то уто вріятно, зло-то, что непріятно. Единственное в глубокалисс основание "разумнаго" мышления и дъйствованія есть жужжніе эгонзма. То, что служить наиболье къ сосселяния выгодь, есть безусловно наилучшее. Унтине-чаки: в своекорыстію есть наивысшая доброльтель. Полезное. г. с. удовлетворение эгоистическихъ стремлений есть глаквая кыл какой челов'яческой д'аятельности. "Достойнатаны зклясто тоть кому удается всёхъ другихъ сдёлать орудеть свето монзиа". Только одна праздная фантазія богословокъ и жлафиликовъ могла изобръсти такія химеры, какъ жилите слаго, абсолютное зло, абсолютная нравственность, волимая сирыкаливость и т. п. Понятно, что съ такой точы срения христіанская религія съ ея ученіемъ объ искуплени челикачетва отъ гръха, проклятія и смерти не можетъ викть никакого значенія.

Кром'я того, на англійскихъ деистовъ XVII вѣка имѣла солание значеніе и пантеистическая философія Спинозы (1682—1677), завезенная англійскими мореплавателями изъ Амстерлама и проповѣдывавшая, собственно говоря, даже не пантеизмъ, а чистѣйшій атеизмъ и безбожіе, потому что хотя Спиноза и говоритъ часто о Богѣ, о Его единствѣ, объ интелдектуальной любви къ Нему,—но онъ употребляетъ эти выраженіа вовсе не въ общепринятомъ смыслѣ.

Джона Локка (1632—1704), основателя такъ называемой эмпирической философіи, причисляють даже къ защитникамъ уристіанства и противникамъ деизма. И дъйствительно онъ наиисалъ сочинение—"Reasonableness of christianity", въ кото-

ромъ защищаетъ церковную въру и старается примирить съ нею свою философію. Онъ самъ, безъ сомнѣнія, былъ человъкомъ върующимъ и высоко ставилъ такъ называемое космологическое доказательство бытія Божія. Но его принципъ-"nihil est in intellectu, quod non entea fuerit in sensu"----cko-рве прокладываль путь грубымь матеріалистическимь воззрёніямъ, чёмъ родственнымъ христіанству. И самъ Локкъ, допускавшій вёроятность предположенія о нематеріальности души. въ то же время не отвергалъ возможности и противоположнаго предположенія, утверждая даже то, что Богъ надёлилъ матерію способностію мыслить. Кромѣ того, онъ призналъ неосновательнымъ философское ученіе о прирожденности идей. По его митнію, человжку не врождена и религіозная идея. Въ виду этого онъ усиленно старается отвергнуть фактъ всеобщности религіознаго в'трованія. Онъ не в'тритъ ни свидетельству древнихъ, ни утверждению современныхъ ученыхъ этнологовъ, что всѣ народы въ той или другой формѣ имъютъ представление о Богъ или, по крайней мъръ, выражаютъ свое религіозное чувство. Но, и допуская этотъ фактъ всеобщности религіи въ субъективномъ смыслѣ, онъ думаетъ объясныть его лишь путемъ естественнаго богопознанія. По его ученію, природа такъ ясно и громко говорить повсюду о мудрости и всемогуществе своего Творца, что ни одинъ разумный изслёдователь ся не можеть не исповёдывать съ необходимостью бытія Божія; а достаточно прійти чрезъ размышленіе о причинахъ вещей къ познанію этой великой истины отдёльнымъ лицамъ, чтобы она обратилась въ достояние всего человичества и уже не могла болие утратиться. Понятно, что такое учение было симпатично английскимъ деистамъ.

Но особенно твердую опору деисты находили для себя въ XVIII вѣкѣ въ скептицизмѣ Юма (1711—1776), взгляды котораго, особенно изложенные въ его "Естественной Исторіи религіи", были не менѣе враждебны христіанству, чѣмъ и взгляды крайнихъ представителей деизма. Прежде всего, вопреки даже Локку, Юмъ утверждалъ, что размышленіе о причинахъ вещей не даетъ никакого философскаго основанія для того, чтобы оставлять область опыта и умозаключать къ бытію Бога и безсмертію человѣческой души. Такимъ образомъ подвергается нападкамъ древнѣйшее и основательнѣйщее доказательство бытія Божія. По мнѣнію Юма, редигіозныхъ истинъ вообще знать нельзя; въ нихъ можно только въровать; вслъдствіе этого, является вполнѣ естественнымъ, когда сомвѣніе распространяется по преимуществу на область религіи. Но самъ Юмъ болѣе чёмъ сомебвался въ религіозныхъ истивахъ; въ действительнепримирвмымъ ности онъ былъ **18**æe врагомъ встать положительныхъ религій, въ которыхъ онъ почти не виделъ ничего другого, какъ "грезы горячечнаго человѣка или безпорядочныя фантазіи переодфтыхъ обезьянъ". Но особенно для англійскихъ деистовъ и французскихъ энциклопедистовъ было пріятно отвращеніе Юма къ чудесамъ и всему сверхъестественному. По его мнѣнію, разсказы о чудесномъ и сверхъестественномъ свойственны только невѣжественнымъ и варварскимъ народамъ; если же они встрѣчаются и у народовъ цивилизованныхъ, то они перешли къ нимъ какъ наслёдство отъ докультурныхъ предковъ. Впрочемъ, Юмъ, повидимому не върилъ въ чудеса не потому, что признавалъ ихъ вообще невозможными,--а потому, что достовърность ихъ ему представляется недостаточно доказанною историческими свидетельствами. По его сужденію, исторія не говорить ни объ одномъ чудѣ, дѣйствительность котораго была бы удостовърена достаточнымъ числомъ свидѣтелей, обладающихъ здравымъ смысломъ и надлежащими свёдёніями для того, чтобы мы могли быть увърены въ невозможности съ ихъ стороны самообмана, безупречною честностію, чтобы нельзя было ихъ уличить въ сознательной лжи и измышлении, и, наконецъ, сознаниемъ собственнаго достоинства, которое бы заставило ихъ опасаться уличенія въ гнусномъ обманѣ;-притомъ Юму хотѣлось бы, чтобы эти свидётели, обладая всёми указанными свойствами, удостовёряли о такихъ чудесныхъ событіяхъ, которыя были бы совершевы публично, предъ толпою, и въ достаточно извѣстной странѣ, чтобы могли явиться, въ случат обнана или самообмана, и достаточно компетентные разоблачители. Но выполнения такихъ требований Юмъ не находитъ нигдѣ въ разсказахъ о чудесахъ, и потому онъ утверждаеть, какъ общее положение,--что вообще не существуетъ достаточно сильнаго свидётельства для подтвержденія чуда, а если бы кто сталъ давать его, то для Юма, во всемъ сомнёвающагося, здёсь не подлежало бы сомнёнію только то, что лживость этого свидётельства была бы еще чудеснёе самаго удостовёряемаго имъ чуда.

Особенно сильное вліяніе на развитіе невѣрія и деистическихъ воззрѣній, какъ и вообще на умственное движеніе XVIII въка имълъ извъстный скептикъ и безбожникъ Петеръ Бейль или Бэль (Peter Bayle). Бейль (1647—1706) получилъ свое философское образование въ Тулузѣ подъ руководствомъ иезуитовъ, которые первые и возбудили въ немъ своимъ поведеніемъ и своею жизнію враждебное отношеніе къ христіанской религін, хотя, оставивъ протестантство, онъ и перешелъ было въ католичество, что особенно ставили себъ въ заслугу его воспитатели. Католикомъ, впрочемъ, онъ числился всего только около году. Затъмъ онъ снова обратился въ протестанство. Изучение картезіанской философіи не возвратило ему утраченной въры. Будучи отъявленнымъ атеистомъ, онъ зянялъ каеедру философіи въ Седанъ и Роттердамъ; но вскоръ былъ уличенъ своими товарищами-профессорами въ распространении атенстическихъ воззрѣній среди учащагося юношества и лишенъ права преподаванія. Потерявъ должность, Бэль сталъ издавать свой "историческій и критическій словарь", въ которомъ изливалъ всю свою вражду противъ религіи вообще и христіанской въ частности, съ гордостію называя себя "врагомъ христіанства". Онъ былъ не доволенъ даже темъ положеніемъ мыслителей, что религія заключаеть въ себѣ ученія недоступныя разуму, и старался показать, что всё ученія религіи даже противны здравому разуму, измышлены невъжественною фантазіею корыстныхъ жрецовъ, наполнены баснями и потому недостойны людей честныхъ и образованныхъ. И такими пустыми баснями Бэль признаетъ учение религии о бытии Бога, Промыслъ, чудесахъ, пророчествахъ, безсмертін души и загробной жизни...

Вотъ тѣ философскія ученія, въ которыхъ англійскіе деисты, а потомъ и французскіе вольнодумцы—энциклопедисты могли находить для себя опору въ своихъ нападкахъ на христіанскую религію. Если невѣріе въ эпоху возрожденія подготовило для деизма удобную почву, если протестанство открыло путь человѣческому разуму для исключительнаго господства въ области вѣры и Откровенія и если злоупотребленія папства въ католичествѣ подали поводъ думать, что христіанская церковь, съ которою на западѣ отожествлялось католичество, способна отступить отъ истины, то философія Спинозы, Локка и Юма укрѣпляла деистовъ въ убѣжденіи, что они не опибаются въ своихъ воззрѣніяхъ и въ своихъ нападкахъ на христіанское ученіе....

По характеру воззрѣній всѣхъ англійскихъ деистовъ раздѣляють (Кляркъ) на четыре группы: къ первой группъ относятъ тѣхъ, которые, собственно говоря, должны быть названы атеистами, прикрывающимися деистическимъ ученіемъ; ко второй группѣ прянадлежатъ тѣ, которые хотя и допускаютъ бытіе Божіе, но не признаютъ такъ называемыхъ моральныхъ свойствъ Божіихъ и потому, при послѣдовательности выводовъ, также должны неизбѣжно придти къ атеизму; третью группу составляють деисты, отрицающіе безсмертіе души челов'яческой, и чрезъ это сами себя лишившие возможности правильно понимать формально признаваемыя ими моральныя свойства Божіи; наконецъ, къ четвертой группѣ причисляютъ тѣхъ деистовъ, которые хотя и признаютъ всѣ ученія и истины такъ называемой естественной религіи, но въ действительности ограничиваются только тёмъ, что они называютъ религіею разума, и отвергають все то, что составляеть содержание Божественнаго Откровенія. Кромѣ того, англійскіе деисты раздѣляются еще и по отношенію къ столѣтіямъ, въ которыя они жили: на денстовъ 17 вѣка и деистовъ 18-го вѣка.

Представителями англійскаго деизма 17-го вѣка были: Эдуардз Гербертз Шербери, Додвель, Блонтз и Толандз; деисты 18-го вѣка: Коллинзз. Лайонзз, Вольстонз, Тиндаль, Морганз, Чоббз, Шефтсбери, Болинброкз и др.

Гербертз Шербери (1581—1648), бывшій посланникомъ во Франціи, первый систематически изложилъ ученіе деизма, ограничивъ всё религіи слёдующими пятью основными истинами: а) существуетъ Богъ, высочайшее достопоклоняемое существо; б) Ему должно служить; в) но богопочитаніе состоитъ только въ добродётели и благочестіи; г) въ грёхахъ нужно каяться и

слѣдуетъ ихъ избѣгать; д) по ту сторону гроба есть награда за добро и наказаніе за зло. Христіанство, по мнѣнію Шербери, есть только лучшая религія, но несовершенная. Свой взглядъ на религію Шербери изложилъ въ двухъ сочиненіяхъ: De veritate (въ 1624 г.) и De religione gentilium (въ 1615 г.).

Гейнрих Додвиль (1641—1711) обладаль несомнѣнно большою ученостію; но въ религіозной области раздѣляль воззрѣнія деизма; между прочимь, онъ отвергаль христіанское ученіе о безсмертіи души и о возможности прощенія грѣховъ.

Шарль Блонта (ум. 1693) извѣстенъ какъ переводчикъ жизнеописанія Аполлонія Тіанскаго и отрицатель чудесъ, подобно древнему противнику христіанства Іероклу, не видѣвшій въ этомъ отношеніи различія между Іисусомъ Христомъ, Аполлоніемъ Тіанскимъ, волхвомъ Симономъ и волхвами фараона.

Лжонз Толандз (1670—1722), одинъ изъ выдающихся представителей англійскаго деизма, родомъ ирландецъ, эдинбургскій магистрь, началъ свою антихристіанскую дбятельность въ 1691 году сатирическою поэмою (The tribe of Levi), въ которой онъ нападалъ на современное ему католическое духовенство. Но въ 1696 году онъ издалъ въ Лондонъ свое главное сочинение "Христіанство безъ таинствъ" (The Christianity not mysterious); въ немъ онъ стремился доказать, что христіанская религія есть чистая религія одного разума, что евангельскія повѣствованія не содержать ничего таинственнаго, сверхъестественнаго или сверхразумнаго, что всѣ чудеса и пророчества, всѣ тайны христіанства суть позднѣйшія искаженія и затемненія разумнаго первоначальнаго смысла, что первенствующіе христіане были обыкновенные евреи или христіанеэвіониты и назореи и что христіанство исказили впосл'єдствіи прямкнувшіе язычники своимя мивологическими представленіяин. Откровение слёдуетъ, по учению Толанда, признавать истинныхь, но не потому, что оно имбеть божественное происхожденіе, а потому, что оно содержить ученіе непротивное разуму. Чудеса, если даже и признать ихъ возможными, для религіознаго убъжденія будто бы не имѣютъ никакого значенія. Кромѣ того, Толандъ отвергалъ христіанское ученіе о Пресв. Троицѣ и высказаль свое сомнение относительно подлинности древнейшихъ христіанскихъ литературныхъ памятипковъ. Въ повъсти Clinton онъ уже совершенно открыто проповѣдывалъ деизмъ, не признавая никакого значенія за христіанствомъ, какъ простымъ "суевѣріемъ". Въ Letters to Serena (это-прусская королева Софія Шарлотта) онъ отвергаеть христіанское ученіе о безсмертіи человѣческой души: въ Adeisidaimon seu Titus Livius a superstitione vindicatus и въ Origines judaicae онъ высказываетъ мятніе, которое будто бы раздъляли мудрецы встать странъ и временъ,-что религіи суть дёло обмана корыстолюбивыхъ жрецовъ и властолюбивыхъ правителей, политики и іерархіи; они-де должны быть разрушены здравымъ человѣческимъ разумомъ. Объ І. Христѣ, какъ Спасителѣ падшаго человѣчества, онъ считалъ лишнимъ даже говорить. Кромѣ того къ противухристіанскимъ сочиненіямъ Толанда принадлежать eme: 1) Nazarenus or Iewich, Gentile and Mohametan Christianity; 2) Tetradymus # 3) Pantheistica. Въ послъднемъ, замѣтно склоняясь къ пантеизму, Толандъ предуказываетъ религію будущаго и вмёстё съ тёмъ предлагаетъ братьямъ---пантенстамъ особый культъ, изъ древнихъ классиковъ составленную литургию, которая въ сущности есть не что иное, какъ пародія литургій англиканской.

Антонъ Коллинзъ (1676—1729) въ своихъ сочиненіяхъ (A discourse of freethinking, occasioned by the rise and growth of a sect call'd freethinkers. Discours sur la liberte de penser. A discourse of the grounds and reasons of the Christian religion.) безусловно отрицаетъ возможность чудесъ и пророчествъ и всѣ тѣ христіанскія истины, которыя не могутъ быть вполнѣ поняты разсудкомъ. Кромѣ того, онъ сильно ратуетъ за совершенную и неограниченную свободу изслѣдованія въ области религіи, такъ какъ безъ такой свободы нельзя будто бы придти къ правильному познанію Бога и вѣрному пониманію Св. Писанія.

Мнѣніе Коллинза всецѣло поддерживалъ Лайонзъ, признавая человѣческій разумъ совершенно непогрѣшимымъ в требуя для него полной свободы изслѣдованія.

Оома Вольстона (1669—1731), непримиримый врагъ католическаго духовенства и другъ квакеровъ, отвергая возможность сверхъестественнаго, настаивалъ на необходимости примъненія

аллегорическаго толкованія къ тѣмъ евангельскимъ повѣствованіямъ, въ которыхъ рѣчь идетъ о чудесахъ. Сначала (въ 1705 г.) въ своемъ сочиненіи "Новое изложеніе древней апологіи христіанской религіи противъ іудеевъ и язычниковъ" онъ нацадалъ только на чудеса Моисея, отказалъ имъ въ значеніи историческихъ фактовъ и объявилъ ихъ лишь типами исторіи Христа. Но въ своемъ главномъ сочиненіи (Six discourses on the miracles of Saviour Lond. 1727—1729) онъ уже прямо утверждаетъ, что и всѣ новозавѣтныя чудеса слѣдуетъ понимать только въ аллегорическомъ смыслѣ.

Матеч Тиндаль (1656—1733), изучавшій въ Оксфордь юрнанческія науки, врагъ духовенства, его правъ и преимуществъ, хитрый царедворецъ, ради полученія пенсіи въ 200 ф. стерл. трижды мѣнявшій христіанскія вѣроисповѣданія (протестантъ по рожденію, католикъ въ правленіе Іакова II. протестантъ-въ правление Вильгельма III), а затъмъ оставивший н христіанство вообще, по своимъ философскимъ воззрѣніямъ примкнулъ къ направленію, указанному Локкомъ, по своимъ религіознымъ убѣжденіямъ былъ апостоломъ деизма. Его главное сочинение "Христіанство такъ же старо, какъ міръ" (Christianity as old as the creation, — первая часть его была нздана въ Лондонф въ 1730 г.; а вторая-никогда не была вапечатана, явившаяся въ 1750 г. книга, какъ 2-я часть, подложна) долгое время деисты считали своею библіею въ собственномъ смысль. По учению Тиндаля, естественная религія врождена человѣку и она вполнѣ совершенна. Христосъ явился въ міръ не для того, чтобы возвѣстить людямъ что-либо новое, а для того. чтобы только возстановить затемненную выинслами жрецовъ естественную религію или законъ природы. Онъ былъ лишь учителемъ естественной морали и человѣчеству далъ не новую религію, а только новое имя для религіи столь же старой, какъ самъ міръ. Вся заслуга Христа состонтъ-де въ томъ, что Онъ напомнилъ людямъ о нарушении обязанностей и приглашалъ всёхъ къ исправленію своего поведенія и покаянію. Отвергнувъ вѣру въ божественное Откровеніе, Тиндаль признаваль въ христіанствѣ истинными лишь ть части его, которыя мирились съ его понятіемъ объ естественной религіи. Всякія жертвы, таинства, обряды онъ отвергъ, какъ безсмысленныя выдумки жрецовъ.

**Оома Морганз** (ум. въ 1743 г.), сначала христіанскій проповѣдникъ, а потомъ-врачъ у бристольскихъ квакеровъ, въ своихъ общихъ воззрѣніяхъ близко сходится съ Тиндалемъ. Въ своемъ сочинения "Моральный философъ (The moral philosopher. Въ трехъ томахъ, вышедшихъ въ свътъ 1-й въ 1737 г., 2-й-въ 1739 г. и 3-й-въ 1740 г.) онъ развиваетъ свои редигіозно-философскія мысли въ формѣ діалога между христіанскимъ деистомъ Филалетомъ и евреемъ Өеофаномъ. Морганъ, повидимому, хотѣлъ бы признавать христіанство Божественнымъ Откровеніемъ; но въ нападкахъ на него онъ далеко превосходить Тиндаля. Онъ удаляетъ изъ него все таинственное и сверхъ-естественное съ цёлію "очистить его отъ всёхъ іудейскихъ примѣсей" и такимъ образомъ предствляетъ его простою философскою системою. Для него въ христіанствъ оказывается важною лишь нравственная сторона и при томъ въ ея практическомъ примѣненіи къ человѣческой жизни. Особенно онъ безпощадно нападаетъ на ветхій завѣтъ. Ветхозавътный законъ ему кажется драконовскимъ, который могъ быть данъ не всеблагимъ Богомъ, а только какимъ нибудь восточнымъ тираномъ.

Чоббъ (Chubb) имѣетъ значеніе собственно какъ популяризаторъ деистическихъ идей среди англійскаго общества. Онъ считается весьма плодовитымъ писателемъ, но въ сравненіи съ предшествующими деистами онъ не сказалъ ничего новаго. Та же проповѣдь "евангелія разума", то же предпочтеніе морали религіи, тѣ же нападки на Откровеніе, чудеса, пророчества и т. д.

Антоній Эшли Куперъ, графъ Шефтсбери (1671—1713) считается самымъ крупнымъ представителемъ англійскаго деизма, изложившимъ въ ц'вльномъ и систематическомъ видѣ то, что другіе деисты высказывали по частямъ. Но самъ Шефтсбери рѣшительно отклонялъ отъ себя названіе деиста, утверждая, что онъ стоитъ во враждебномъ отношеніи не къ христіанской религіи, а только къ закоснѣлой ортодоксіи. Онъ находилъ недостатки лишь въ историческомъ христіанствѣ, и чрезъ это

## отдълъ церковный

деисты причислили де его къ своему лагерю. И действительно міровоззрѣніе Шефтсбери настолько чуждо единства системы. что его можно причислить столько же къ деистамъ, сколько и къ пантеистамъ. Шефтсбери, повидимому, не со всёмъ отвергалъ Откровеніе, и въ то же время у него можно находить совершенное метафизическое отрѣшеніе Бога отъ міра. Онъ представлялъ себъ міръ настолько прекрасно, устроеннымъ, что онъ не допускалъ въ немъ самой возможности какого либо зла или нестроенія. Поэтому естественно заключать, что Шефтсбери раздѣлялъ самыя крайнія воззрѣнія деизма. Впрочемъ Шефтсбери большее вліяніе имѣлъ на аглійское общество своими иническими воззрѣніями. Но и здѣсь онъ не остается вѣрнымъ самому себѣ. Признавая догматическія убѣжденія безразличными для правственной дбятельности человѣка, онъ однако же допускаль, что религія много солбиствуетъ развитію нравственности и можетъ служить опорою для добродьтели. Тъмъ не менъе это ни сколько не мъшало ему быть проповѣдникомъ чистой морали, безъ всякой зависимости отъ религін и безъ отношенія къ наградь и наказанію въ загробной жизни. По ученію Шефтсбери, тотъ унижаетъ добродѣтель, кто заискиваеть у Бога, ожидая отъ Него, награды за добро и боясь его наказанія за зло. Отсутствіе единства въ своемъ міровоззрѣнія Шефтсбери искупалъ въ значительной изрув своимъ легкимъ, прекраснымъ, почти разговорнымъ языкомъ и общедоступнымъ изложеніемъ мыслей. Сочиненія Шефтсбери, въ которыхъ онъ излагаетъ свои воззрѣнія суть слѣaviomis: Letters concerning Enthusiasm (Bb 1708 r.): Moralists (B5 1709 r.) Characteristics of men, manners, opinions and times (въ 3 томахъ, въ 1711 г.), многіе мелкіе трактаты и письма.

Іенри Ст. Джонз Болинаброкз (1678—1751), бывшій англійскій премьеръ, учитель Вольтера, извѣстенъ не только какъ деистъ, но и вольнодумецъ, слѣдовавшій соблазнительнымъ и легкомысленнымъ, пустымъ и вѣтреннымъ правиламъ какъ въ своей жизни, такъ и въ мышленіи. Между прочимъ, онъ училъ, что человѣкъ есть не что иное, какъ только продуктъ природы, животное высшей организаціи, и въ самыхъ рѣзкихъ выраженіяхъ проводилъ ту мысль, что всякая религія есть шарлатанство, хитрое приспособление къ умственному невъжеству народа, чтобы воспользоваться имъ въ цёляхъ властителей, удила и капканъ, которые удерживаютъ животныя массы въ послушании и делають невозможнымъ возстание. Впрочемъ, будучи вольнодумцемъ до мозга костей, Болингброкъ однако-же въ письмѣ къ Свифту объявляетъ невѣрующихъ атеистовъ людьми нетерпимыми въ государствъ, язвою общества. Требуя свободы мышленія для высшихъ классовъ общества, онъ въ то же время утверждаетъ, что народныя массы не могутъ пользоваться такой свободой, а должны твердо держаться исключительно господствующей религіи и руководиться ею. Отвергая Божественное Откровсніе и даже спекулятивныя философскія системы, онъ надфется достигнуть точнаго богопознанія путемъ одного опыта. Полное собраніе сочиненій Болингброка въ пяти томахъ было издано въ 1753-1754 г.г. шотландскимъ поэтомъ Д. Моллетомъ; но скоро оно было осуждено великимъ вестминстерскимъ жюри, какъ опасное для вѣры, нравовъ и общественнаго спокойствія.

Изъ сказаннаго доселъ легко видъть, какой новый непримиримый врагъ христіанства явился въ лицѣ англійскихъ деистовъ. Ереси, волновавшія церковь въ эпоху вселенскихъ соборовъ, только извращали какой либо одинъ пунктъ христіанскаго в роученія; дензмъ отвергъ все христіанство. Яспо, что онъ былъ болѣе враждебенъ къ церкви, чѣмъ всѣ ереси, взятыя вмёстё. Поэтому вёрующіе люди не могли быть къ нему равнодушными. Явилось много достойныхъ лицъ, которыя ръшились выступить въ защиту христіанства противъ этого враждебнаго ему философскаго направленія. Борьба эта не могла быть особенно упорною и жестокою. Безсодержатель. ность деистическаго міровоззрѣнія слишкомъ очевидна, вслѣдствіе чего, какъ мы видъли, нѣкоторые изъ деистовъ сами не хотъли называться деистами. И въ самомъ дълъ, не противно ли здравому смыслу-признавать бытіе Божіе и отвергать Божественное промышление о мірѣ и человѣкѣ? Можетъ ли человёкъ перестать любить своихъ д'етей и заботиться о нихъ? Могутъ ль они не быть предметомъ его непрестанныхъ заботъ и попеченій, какъ бы они ни было хорошо устроены

234

въ жизни и обезпечены? Темъ более несоединимо съ понятіемъ о благости Божіей отрицаніе Божественнаго промысла. Что ирь не представляеть полнаго совершенства, --- объ этомъ свистельствуеть ежедневный опыть, объ этомъ говорить и исторія, указывающая тотъ прогрессивный путь, которымъ шло и ндеть человѣчество отъ несовершенства къ совершенству. Отрицать существование въ мірѣ зла-также противно и ежедневному опыту и здравому смыслу.-Несостоятеленъ деизмъ в съ фвлософской точки зрёнія. Если бы міръ могъ существовать самъ по себѣ и не нуждался въ Божественномъ промыпленін, то онъ, очевидно, пересталъ бы быть условнымъ бытіемъ; онъ былъ бы по отношенію къ самому Богу безусловнымъ; такимъ образомъ явилось бы два несоединимыя понятія: безусловный, всесовершенный, независимый и неограниченный Богъ и такой же міръ.--что противор'вчитъ здравому логическому мышленію. Кромѣ того, абсолютный покой для абсолютнаго существа есть отридание его бытия.--На все это защитники христіанства указывали англійскимъ деистамъ, которые, конечно, не могли не видёть всей справедливости этихъ замёчаній и всей пустоты и безсодержательности своего міровоззрения. Наконецъ, апологеты христіанства основательно опровергли всѣ возраженія деистовъ, направленныя противъ религів вообще, ея сущности и происхожденія, противъ богооткровеннаго ученія о промысль и въ частности противъ совершеннаго Івсусомъ Христомъ искупленія, противъ пророчествъ, чудесъ, прообразовъ, противъ божественнаго происхожденія книгъ Св. Писанія Ветхаго и Новаго Завѣтовъ. По словамъ одного англійскаго писателя (Лекки), англійскіе богословы XVII и XVIII въка "одержали полную побъду надъ деистами, сочиненія которыхъ постигнуты почти полнымъ забвеніемъ даже на самой ихъ родинф-въ Англін". И это совершенно върно. Заслуга апологетовъ христіанства того времени состоитъ въ томъ, что, разоблачныть всю логическую несостоятельность деистическаго міровоззрѣнія, они положили конецъ слѣпому увлеченію имъ И ДОВЕЛИ САМИХЪ ДЕИСТОВЪ ДО ТОГО, ЧТО ОНИ СТАЛИ СТЫДИТЬСЯ называть себя деистами. Но не слёдуеть преувеличивать достоинства англійскихъ апологетовъ и переступать границы спра-

ведливости. Деизмъ прекратилъ свое существование; но сталъ ли верующимъ христіаниномъ хотя одинъ проповедникъ англійскаго деизма? Мы не имфемъ никакого основанія отвѣчать на этотъ вопросъ утвердительно, а исторія напротивъ свидітельствуетъ намъ о томъ, что изъ побъжденнаго англійскаго деизма выродились французские энциклопедисты и неменкие раціоналисты, въ неразрывной связи съ которыми находится и невъріе нашего времени. Дъло въ томъ, что англійскіе денсты обманули своихъ противниковъ. Христіанскіе апологеты не обратили вниманія на то, что деизмъ есть не что иное, какъ замаскированный атеизмъ, есть не что иное, какъ простая сдѣлка вѣры съ невѣріемъ, безбожія съ наукою. Апологеты смотрѣли на деизмъ, какъ на философскую систему и боролись съ нимъ, какъ съ философскимъ міровоззрѣніемъ. И имъ не трудно было одержать побёду, потому что, какъ мы видёли, деизмъ, какъ философское міровоззрѣніе, крайне несостоятеленъ и полонъ противорѣчій. Деизмъ, и самъ по себѣ, даже безъ всякихъ опроверженій, какъ міровоззрѣніе переходное и составленное изъ противорѣчивыхъ положеній, долго держаться не можетъ; по свидѣтельству исторіи философской мысли, онъ постоянно переходить въ какую либо болѣе цѣльную и самостоятельную философскую систему-пантеизмъ или матеріализмъ. Такимъ образомъ недостатокъ апологетическихъ пріемовъ англійскихъ богослововъ XVII и XVIII въка состоитъ въ томъ, что они боролись съ деизмомъ только путемъ логическихъ доводовъ. какъ и слёдовало бы бороться противъ философскаго ученія, но они ничего не предпринимали противъ самой сущности деизма-невѣрія, безбожія, атеизма. Но невѣріе имѣеть свой корень не въ умѣ, не въ логическихъ доводахъ, а въ сердцѣ и волѣ человѣка; а потому бороться съ нимъ путемъ научныхъ доказательствъ и логическихъ доводовъ нельзя, такіе пріемы борьбы никогда не могуть достигнуть, по своей односторонности, желаемыхъ результатовъ. Тѣмъ не менѣе англійскіе богословы XVII и XVIII вѣка заслуживаютъ глубокаго уваженія за свои труды. потому что они сдѣлали все, что были въ силахъ сдѣлать, чтобы положить преграду распространению деизма, если не невърія. Между ними видное мъсто занимають: Бойль,

236

Бентлей, Дергамз, Кляркз, Бутлерз, Адиссонз, Лярднерз, Пэль, Кейтз, Жаннинисз, Портьюсз, Безобрз, Робинзонз, Фостерз, Диттонз, Барклай, Уаттонз, Джонз Броунз, Уарбуртонз, Гибзонз, Мозгеймз, Уаде, Тилль, Пеарсонз, Шерлокз, Уатерфордз, Тильотзонз, Фостерз, Мангей, Сеатонз, Пайнз, Рай, Коньберз, Уитби, Уаттсз, Леландз, Гиббонз, Зимальброкз. Георгз Кэммль (Campbell), Чендлерз (Chandler), Эдэмсз (Adams), Фэрмерз, Диттнз, Уэстз, Ньютонз, Шуквордз, Ал. Герардз, Брэйэнтз (Bryant), Беннетз, Робинзонз, а также и противники атенстическаго направленія въ эпоху возрожденія наукъ и искусствъ: Гроий, Гузий, Паскаль и мн. др.

Въ виду значительнаго количества богослововъ, принимавшихъ участіе въ борьбё съ англійскимъ деизмомъ, мы остановимъ свое вниманіе только на нѣкоторыхъ изъ нихъ, наиболёе выдающихся по своимъ трудамъ и заслугамъ, имёющимъ несомнѣнное значеніе въ исторіи развитія Основнаго или Апологетическаго Богословія.

Робертз Бойль (1626-1691) принадлежаль къ знатной англійской фамиліи. Это былъ лордъ, человѣкъ весьма образованный и просвъщенный, состоявшій членомъ лондонскаго королевскаго общества литературы и науки и много содъйствовавшій распространенію истиннаго просвѣщенія въ духѣ христіанскаго Евангелія. Онъ по справедливости признается величайшимъ физикомъ своего времени; ему принадлежатъ важныя изслѣдованія почти во всѣхъ частяхъ физики, основанныя на экспериментахъ. Сеои результаты онъ опубликовалъ въ довольно многочисленныхъ и капитальныхъ сочиненіяхъ. Но не менье извъстенъ Бойдь и какъ богословский писатель. Особенно иного потрудился онъ въ дёлё перевода Библін на англійскій и разные другіе языки и распространенія книгъ Св. Писанія среди простого народа. Въ 1647 году въ Лондонѣ было учреждено общество для распространенія христіанства, —и Бойль долгое время быль весьма диятельнымь и одушевленнымь руководителемъ его въ качествъ его предсъдателя. Наконецъ, Бойль почти на свои собственныя средства основаль такъ называечый Бойлевскій институть пропов'єдниковь для борьбы съ невбріемъ, — деистами, атеистами, язычниками, магометанами и іудеями, — и привлекъ къ участію въ этомъ учрежденіи всѣ лучшія богословскія силы того времени. Изъ его собственныхъ средствъ ежегодно была выдаваема довольно значительная премія за лучшую апологетическую проповѣдь или публичное чтеніе съ условіемъ основательнаго раскрытія доказательствъ истины религіи вообще, или необходимости божественнаго откровенія, или, наконецъ, истинности христіанства и его абсолютнаго превосходства предъ всѣми другими религіями и философскими міровоззрѣніями.

Ричардз Бентлей (1662—1742), знаменитый англійскій богословъ, одинъ изъ геніальнъйшихъ филологовъ и критиковъ своего времени, былъ профессоромъ богословія въ Кембриджскомъ университетѣ. Онъ особенно извѣстенъ, какъ ученый изслѣдователь текста книгъ Св. Писанія Новаго Завѣта. Въ этой области онъ нашелъ весьма полезное примѣненіе и для своего критическаго таланта, и для своихъ общирныхъ филологическихъ познаній. Но онъ принималъ весьма дѣятельное участіе и въ борьбѣ съ деистами какъ своими проповѣдями, такъ и апологетическими сочиненіями. Между прочимъ, ему принадлежатъ апологетическія рѣчи (числомъ—восемь) "Противъ атеизма" (A confutation of Atheism. London. 1664).

Самуиль Кляржь (1675-1729), выдающійся англійскій философъ и вмёстё богословъ, считается основателенъ такъ называемаго раціоналистическаго или философскаго супранатурализма. Онъ былъ весьма плодовитый и многосторонній писатель: онъ издалъ свои проповёди; ему принадлежатъ многія сочиненія философскаго и богословскаго содержанія, а также и научныя изслёдованія въ области физики. Онъ былъ другомъ Лейбница и почитателемъ Ньютона, и съ первымъ велъ даже ученую переписку. Изъ его ученыхъ трудовъ для насъ представляють особый интересь его доказательства бытія и свойствъ Божінхъ-, Discourse concerning the being and attributes of God. London. 1706.-Bъ этомъ сочинении Кляркъ разсматриваетъ понятіе о Богѣ, добродѣтели и безсмертіи человъческой души, какъ постуляты практическаго разума, и отсюда выводить свое доказательство необходимости Божественнаго Откровенія. Къ сожалёнію, онъ слишкомъ увлекался мы-

слію о возможности раціональнаго раскрытія всего ученія Божественнаго Откровенія и даже христіанскаго догмата о единомъ Богѣ Троичномъ въ лицахъ, изъясняя который, онъ, по заключенію его оффиціальныхъ судей, былъ весьма близокъ къ ереси Арія.

Дергамъ извѣстенъ былъ и русскимъ людямъ какъ защитникъ христіанства и противникъ деизма. Ему принадлежатъ два довольно обстоятельныя сочиненія: Physicotheologie 1711 и Astrotheologie 1712,—въ русскомъ переводѣ: "Естественное Богословіе". М. 1784 и "Богъ въ натурѣ". М. 1820. Послѣднее сочиненіе было особенно любимою книгою русскихъ читателей.

Бутлерз въ опроверженіе деистическихъ нападковъ на Божественное Откровеніе вообще и на христіанскую религію въ частности написалъ довольно интересную и серьезную книгу-"The analogy of religion natural and revealed to the constitution and course of nature. London, 1736,—въ которой онъ дѣлаетъ сравненіе между естественною религіею и откровенною, причемъ первая, по его мнѣнію, является какъ бы основаніемъ послѣдней. Природа, говоритъ онъ, сама указываетъ на то, чему насъ учитъ вѣра. Если цѣлью для человѣка вообще должна быть вѣчная жизнь, то средства для достиженія этой цѣли можетъ дать только христіанство, даровавшее спасеніе человѣчеству. Истинность христіанства, какъ религіи Богооткровенной, говоритъ онъ, лучше всего доказываютъ чудеса и пророчества, а въ особенности тѣ благодатныя дѣйствія на человѣка, которыя возможны только въ христіанствъ.

Аддисона (1672—1719), англійскій государственный секретарь и ученый богословъ, также въ опроверженіе деизма написалъ довольно обширное (въ 6-ти томахъ) изслѣдованіе— Evidences of the christian religion; въ 1814 году переведено на русскій языкъ и другое его небольшое апологетическое сочиненіе подъ заглавіемъ: "Историческія доказательства божежественности Іисуса Христа".

Наваналаз Лярднерз (1684—1768), докторъ богословія, извѣстенъ своими учеными и по преимуществу апологическими трудами. Его главное сочиненіе, изданное за нѣсколько лѣтъ до его смерти, носитъ названіе: Collection of the ancient jewish

and heathen testimonies to the truth of the christian religion. London. 1764". Въ немъ онъ представляетъ вниманію своихъ читателей собранныя имъ свидётельства іудейскихъ и языческихъ писателей въ пользу достовфрности историческаго содер-Св. Писанія, а раньше, жанія новозавѣтныхъ книгъ 1727-1757 г.г., имъ былъ изданъ громаднейший трудъ (въ 17 томахъ) "О достовърности Св. Писанія", представляющій обширное изслѣдованіе, въ которомъ онъ доказываетъ подлинность книгъ Св. Писанія Новаго завѣта на основаніи древнеотеческихъ свидѣтельствъ, причемъ ссылается и на ихъ раннее употребление въ христіанской церкви. Въ остальныхъ своихъ апологетическихъ сочиненіяхъ Лярднеръ, въ виду возраженій со стороны деизма, съ рѣдкою основательностію защищаетъ почти все ученіе Новозавѣтнаго Откровенія.

Геориз Кейтъ-первоначально пресвитеріанець и пресвитеріанскій проповѣдникъ, потомъ онъ перешелъ въ общество квакеровъ и полемизировалъ съ баптистами и членами англиканской церкви; наконецъ, отвергнутый квакерами и даже друзьями за то, что приписывалъ объективный авторитетъ Св. Писанію, онъ присоединился къ епископальной церкви. Ему принадлежитъ апологетическій трактатъ, переведенный и на русскій языкъ: "Доказательства истинности христіанской вѣры изъ ветхозавѣтныхъ пророчествъ".

Пэмь, также имѣя въ виду нападки деистовъ, представилъ доказательства истинности христіанства въ своемъ сочиненіи, изданномъ въ Лондонѣ въ 1795 году—"A vien of the evidences of christianity".

Джонз Персонз (1612 -- 1686), одинъ изъ знаменитъйшихъ англійскихъ богослововъ 17-го вѣка, бывшій кембриджскій профессоръ, а впослѣдствіи честерскій епископъ, особенно сталъ извѣстенъ своимъ главнымъ сочиненіемъ---Fxposition on the Creed,--въ которомъ онъ развиваетъ систематическое богословіе на основаніи апостольскаго символа, а также и своими апологетическими сочиненіями, написанными въ защиту христіанства и направленными противъ атеистовъ, іудеевъ и еретиковъ. Кромѣ того ему принадлежатъ XXIV lectiones de Deo et attributis ejus. Наконецъ, вмѣстѣ съ своимъ братомъ и нѣкоторыми другими богословами онъ издалъ знаменитый трудъ:

240

Critici sacri (въ 9 томахъ), гдѣ собранъ почти весь матеріалъ, относившійся 'къ изъясненію Св. Писанія, имѣющій важное значеніе не только для экзегета, но и для защитника христіанской религіи. О другихъ трудахъ его—историческихъ, патристическихъ и т. п. мы здѣсь не находимъ нужнымъ говорить.

Тильотзона или Тильстона (1630—1694), выдающійся англійскій церковный ораторь 17 вѣка, проповѣдывавшій въ Линкольнѣ и Лондонѣ, въ своихъ публичныхъ рѣчахъ велъ постоянную борьбу съ деизмомъ и атеистическимъ направленіемъ своего времени и имѣлъ большое вліяніе на общество.

Уарбуртона (1698—1779), знаменитый англійскій богословъ н критикъ, начавшій свою дбятельность адвокатурою, а окончившій епископскою каоедрою, изв'єстенъ какъ самый энергичный противникъ деизма, обладавший если и не вполнѣ основательною, то во всякомъ случаѣ общирною ученостію. Въ 1738 г. онъ издалъ свой апологетический трудъ, возбудивший всеобщее внимание: The Divine Legation of Moses, demonstrated on the Principles of a religions Deist, from the Iewish Doctrine of a future State of Rewards and Punishments in the Iewish Dispensation (въ шести книгахъ; позже онъ прибавилъ еще 9-ю, а 7-я и 8-я остались не оконченными). Въ этомъ сочинении Уарбуртонъ ведетъ борьбу съ деистами и доказываетъ божественное происхожденіе ветхозавжтной религіи, a истину повъствованія Моисея историческаго подтверждаетъ ссылками на свидътельства древнъйшей египетской исторіи и культуры. Къ сожалёнію, въ немъ есть мысли, съ которыми не можеть согласиться ни одинъ истинно-христіанскій апологетъ. Такъ, — Уарбуртонъ прекрасно доказываетъ всеобщность върованія народовъ всёхъ временъ въ загробную жизнь и безсмертіе челов'вческой души; но соглашается съ деистами. будто бы древніе ветхозавѣтные іудеи не вѣровали въ личное безсмертіе человѣка. И замѣчательно, что въ этомъ мнимомъ отсутствія у евреевъ вѣрованія въ безсмертіе души онъ усматриваетъ лучшее доказательство божественнаго происхожденія ветхозавѣтной религіи и истину ветхозавѣтнаго откровенія. Вотъ какъ онъ разсуждаетъ по этому поводу въ шестой книгѣ своего сочиненія: Необходимость в'єры въ безсмертіе души вмісті съ необходимостію наказаній и наградъ въ загробной жизни

имбеть значение вообще только для мира языческаго, но она не имѣла никакого смысла для Изранля при его теократическомъ управлении, потому что уже здёсь, на землё, самъ Богъ производилъ наказанія и награды. Поэтому, —думаеть Уарбуртонъ, —отсутствіе у древнѣйшихъ евреевъ вѣры въ безсмертіе человѣческой души не только не можетъ быть признаваемо критеріемъ противъ истины ветхозавѣтной религія, а напротивъ оно подтверждаеть ту мысль, что Израильскій народъ действительно быль управляемъ непосредственно Самемъ Богомъ, иначе и Моисей для опоры своего законодательства ссылался бы на загробныя наказанія и награды. Конечно, такими доводами не могло удовлетвориться христіанское сознаніе,---и противъ сочиненія Уарбуртона были со всёхъ сторонъ направлены возраженія, такъ что онъ вскорѣ долженъ былъ въ защиту себя написать новое сочиненie-Vindication of the Author of Divine Legation of Moses. Кромѣ того изъ числа апологетическихъ сочиненій Уарбуртона заслуживають упоминания: 1) Remarks on several occasional reflections, 1744-1745; 2) The principles of natural and revealed religion, occasionally opened and explained in a course of sermons; 3) A view of Lord Bolingbrokes Philosophy, in four letters to a friend, 1754-1755; 4) Remarks on Mr. David Humes Natural History of Religion B, Hakohenz, 5) Iulian. Въ этихъ сочипеніяхъ то онъ доказывалъ истину Богооткровенной религіи чрезъ сравненіе ся съ естественными религіями, то разоблачалъ ложь въ сочиненіяхъ деиста Болингброка и извѣстнаго философа Юма, то, наконецъ, доказывалъ божественныя, чудодъйственныя силы христіанства самою исторією его распространенія, не смотря на чрезвычайныя и усиленныя противодъйствія враждебныхъ ему правительствъ и въ частности богоотступника Юліана. Вообще нужно сказать, что апологетические труды Уарбуртона, не смотря на нѣкоторую эксцентричность его воззрѣній и "свободомысліе", имѣли большое значение въ борьбъ съ английскимъ деизмомъ, а слъдовательно остаются не безъ значенія и въ исторія развитія Апологетическаго или Основнаго Богословія.

Профессоръ богословія, Прот. Т. Буткевичъ.

## ОТВЪТЪ СТАРОКАТОЛИЧЕСКОМУ ПРОФЕССОРУ МИШО. По вопросу о filioque и пресуществлении.

## (Оковчаніе \*).

Противъ моихъ словъ о томъ, что св. Іоаннъ Дамаскинъ, употребляя термины: преложение и претворение, выражаль ими мысль о пресуществлении, А. А. Кирбевъ дблаетъ несколько замѣчаній. Изъ нихъ, однако, только одно имѣетъ нюкоторое отношение къ дѣлу. Оно состоитъ въ слѣдующемъ. Этотъ св. отецъ и учитель церкви, во-первыхъ, былъ-де знакомъ съ философіею Аристотеля, на которой, будто-бы, построено ученіе о пресуществлении съ его субстанціями и акциденціями, а, вовторыхъ, могъ-бы найти слово, наиболѣе подходящее для выраженія мысли о пресуществленіи, если бы эта мысль принадлежала ему. Относительно этого зам'вчанія я долженъ сказать прежде всего то, что генералъ Кирћевъ совершенно произвольно утверждаетъ, будто ученіе о пресуществленіи св. даровъ возникло на почвѣ Аристотелевой философіи. На чемъ основано это учение, я уже достаточно показалъ. А если нѣкоторые изъ римско-католическихъ богослововъ старались раскрыть указанное ученіе, пользуясь философіею Аристотеля, изъ этого не следуетъ, чтобы и все богословы поступали такъ. никакъ Что же касается св. Іоанна Дамаскина, то онъ, какъ извѣстно' поставлялъ своей задачею изложить христіанское вфроученіе на основания творений предшествовавшихъ ему отцовъ в учителей церкви. При этомъ онъ старался сохранить и употреблявшую-

\*) См. ж. "Вѣра и Разумъ" за 1899 г., № 3.

ся большинствомъ ихъ богословскую терминологію. А поелику отцы и учители церкви, жившіе до него, достаточно выражали мысль о пресуществлении св. даровъ общима изложениемъ ученія о таинствѣ евхаристія, такъ что употреблявшіеся ИМИ различные термины получали отъ этого тожественный съ словомъ: μетоυσίωσισ смыслъ, то и св. Іоаннъ Дамаскинъ сосредоточилъ свое внимание собственно на томъ, чтобы полнѣе передать всё то, что высказывалось его предшественниками касательно евхаристи и что онъ самъ находилъ нужнымъ сказать объ этомъ таинствѣ. При этомъ, св. Дамаскинъ старался выразить и идею пресуществленія не столько какимъ-либо терминомъ, сколько цёлымъ рядомъ разнаго рода соображеній. Изъ нихъ приведу, сверхъ указанныхъ мною прежде, еще два. "Подобно тому какъ, согласно съ законами природы, хлѣбъ чрезъ събдание и вино и вода чрезъ выпивание изибняются въ тёло и кровь того, кто ёсть и пьеть, и не дёлаются другимъ тёломъ по сравненію съ прежнимъ его тёломъ, такъ, говоритъ св. Іоаннъ Дамаскинъ, и хлѣбъ предложенія и вино и вода, чрезъ призывание и пришествие Святаго Духа, преестественно измѣняются въ тѣло Христово и кровь и не суть два, но единое и то же самое"<sup>1</sup>). Въ этихъ словахъ находамъ не только ясное указание на пресуществление, но и попытку представить яснѣе и вразумительнѣе ученіе о немъ. А чтобы объяснить, почему-же мы и въ освященныхъ хлъбъ и винъ видимъ и вообще ощущаемъ не тѣло и не кровь. Іоаннъ Дамаскинъ говоритъ слъдующее: "Богъ знаетъ человъческую немощь, ибо въ большинствѣ случаевъ она съ досадой отвращается отъ того, что сдѣлано несогласно съ обычаемъ. Поэтому, проявляя Свое обычное снисхождение, Онъ чрезъ то, что близко естеству, совершаеть то, что выше естества"<sup>2</sup>). Подобными соображеніями и замѣчаніями св. отецъ до такой степени ясно выразиль ученіе о пресуществленія, что даже в А. А. Кирѣевъ, крайній противникъ этого ученія, конечно, не могъ не видѣть его, а потому и выступиль съ неотносящимися къ дѣлу возраженіями по поводу сдѣланнаго мною изложенія этого ученія.

244

<sup>1)</sup> Ibid. стр. 222.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. стр. 121 в 122.

Ученіе св. Іоанна Дамаскина о пресущественіи, какъ я уже замѣчалъ, есть доказательство того, что въ восточной церкви ово было обычнымъ и исконнымъ. Но таковымъ-же оно было и въ западной церкви. Въ доказательство этого достаточно привести слѣдующіе факты. Особенно нашего вниманія заслуживаетъ прежде всего воззрѣніе св. Амвросія Медіоланскаго на таннство евхаристія, такъ какъ онъ былъ не только особенно уважаемымъ за свой возвышенный характеръ и за святость своей жизни, но и втрымъ хранителемъ и носителемъ древнихъ церковныхъ традицій. Ученіе св. Амвросія сводится къ слѣдующему. Хлѣбъ и вино въ таинствѣ евхаристіи становятся истиннымъ теломъ и истинной кровью Іисуса Христа вслёдствіе священническаго благословенія. Благословеніе обладаетъ большей силою, чёмъ самая природа, поелику оно измёняетъ и послёднюю, какъ свидётельствуютъ о томъ многочисленные прембры. Такъ, напримбръ, Моисей повергаетъ на землю жезлъ, и онъ превращается въ змія. По слову того же пророка воды египетскихъ ръкъ превращаются въ кровь. Онъ же заставилъ камень источать воду. Но "если это человѣческое благословеніе имѣло силу,--говорить св. Амвросій,-превращать природу, то что-же скажемъ о благословении Божіемъ тамъ, гдъ действують слова самого Господа? Ведь таинство, которое ты принимаешь, совершается словами Его. Если по слову Иліи низшель съ неба огонь. то слова Христа развѣ не обладаютъ достаточной силою для того, чтобы перемѣнить и самый видъ элементовъ. Не меньшее дъло дать новыя природы вещамъ (хлѣбу природу тѣла, вину природу крови), чѣмъ природу (naturam) перемѣнить" 1). Въ этихъ словахъ св. Амвросія трудно не видъть очень яснаго ученія о переходъ существа хлъба и вина въ существо тѣла и крови Господа Інсуса Христа. Читавшимъ святоотеческія творенія извѣстно, что авторы ихъ въ нѣкоторыхъ случаяхъ употребляли слова: оо́оíа и substantia вмѣсто словъ: φύσισ и natura. Да и вообще на философскомъ языкъ выражение: "природа вещи" синонимично выражению: "субстанція" или сущность вещи <sup>2</sup>). Но св. Амвросій прямо и ясно

<sup>2</sup>) Стран. 76 въ 1 ч. соч. Кудрявцева: Начал. основанія Философіи (2 взд.)-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) De misteriis C. 9. Cp. Patrol. curs. compl. T. XVI. Col. 406 u 407.

говорить, что силою Божественнаго благословенія хлібот и вино получають новую природу, дотолѣ имъ не свойственную, чуждую для нихъ. Значитъ, здёсь говорится собственно о перемѣнѣ субстанців хлѣба в вина въ субстанцію тѣла в кровв Спасителя. Говорить-же это могъ только тотъ, кто былъ убёжденъ, что тёло и кровь Іисуса Христа присутствуютъ въ евхаристіи не иначе, какъ только чрезъ пресуществление хлѣба и вина въ тѣло и кровь Богочеловѣка. А если бы ученіе о пресуществления не было исконнымъ и общераспространеннымъ въ древней западной церкви, то мы не находили-бы его и у св. Амвросія Медіоланскаго. За ископность и общераспространенность этого ученія въ ней неопровержимо говорить и следующее. Виссаріонъ Никейскій приводить слова́ блаж. Августина, въ которыхъ, пожалуй, еще прямве, чемъ у св. Амвросія, выражена мысль о пресуществлении. Блаженный Августинъ уже прямо выражается, что въ таинствѣ евхаристіи существо хлѣба и вина (substantia panis et vini) переходитъ въ существо тѣла и крови Спасителя, такъ что хлѣбъ и вино сохраняютъ свои обычныя свойства только для нашихъ чувствъ 1). Въ сочинения: De corpore Domini, приписываемомъ Евсевію Эмиссенскому и написанномъ въ концѣ VI-го или въ началѣ VII-го столѣтія, точно также находимъ прямо выраженную мысль о томъ, что въ таинствъ евхаристіи существо хлѣба и вина превращается въ существо тѣла и и крови (in substantiam corporis et sanguinis) Іисуса Христа<sup>2</sup>). Говорить такъ все равно, что употреблять терминъ: transsubstantiatio. Такимъ образомъ, и въ древней западной церкви учение о пресуществлении св. даровъ въ таинствъ евха. ристіи составляетъ безспорный фактъ. Пусть оно выражалось не всегда съ одинаковой ясностью и силою, пусть и зд фсь наибольшемъ употреблении термины, сами по себъ были въ недостаточно выражающіе идею пресуществленія, это нисколь ко не говоритъ противъ исконности и общераспространенности самаго понятія о пресуществленів. Если имѣть въ виду общій строй и смыслъ словъ разныхъ западныхъ церковныхъ писателей о таинствѣ евхаристіи, то и такіе несовершенные тер-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стран. 132 въ 8 кн. Боюсл. Вистника за 1898 г.

<sup>2)</sup> У Bellarm. p. 289 въ t. 111, 1, 2, сар. XXX.

инны, какъ напримъръ, converti и т. под., выражаютъ у нихъ понятіе о пресуществленіи, а не о чемъ-нибудь другомъ.

Какъ видимъ, вселенская пераздъленная церковь несомнънно учила о пресуществлени хлеба и вина въ тело и кровь Спасителя въ таинствъ евхаристіи, ч. е. о переходъ существа хлѣба и вина въ существо тѣла и крови его. Отсюда представляется чисто-фантастическими, утверждение старокатолическихъ богослововъ и генерала Кирћева, будто православная восточная церковь позаимствовала, при томъ въ очень позднее время, даже самое понятіе о пресуществленіи у римско-католическихъ богослововъ. Православной церкви не было нужды заимствовать то, что искони исповѣдывала она. Какъ ни различны между собою термины, употреблявшиеся отцами и учителями ея для выраженія понятія о пресуществленіи, но всъ они. будучи взяты въ связи съ общимъ характеромъ и содержаніемъ рѣчей ихъ о таннстве евхаристіи, выражаютъ одну и ту же идею пресуществленія святыхъ даровъ. Неустановленіе-же единаго и общеобязательнаго термина, который и сама по себть достаточно выражалъ-бы понятіе о пресуществленіи, ниело свою особую причину. Сами отцы и учители церкви, какъ и остальные истинно върующіе члены ея, были исполнены живой вёры въ пресуществление св. даровъ п достаточно выражали ее каждый по своему главнымъ образомъ не черезъ тв или иные термины, а чрезъ общія свои разсужденія или заибчанія касательно таинства евхаристіи. Исторія-же церкви свидѣтельствуетъ, что отцы и учители церкви составляли тѣ или другія вёроопредёленія, равно какъ устанавливали общеобязательные термины, по вызову особенно важныхъ и настоятельныхъ побужденій, заключавшихся въ необходимости отразить какое-нибудь заблуждение, грозившее опасностями церкви в сильно распространившееся. Такъ, напримъръ, терминъ: единосущный (ощообогоз) установленъ церковію съ цълію ниспровергнуть аріанское ученіе о Сынѣ Божіемъ и предотвратить на будущее время ложное понимание истинной природы Его. Раньше-же отцы и учители церкви различно выражали свою мысль о божествѣ Сына Божія. А по отношенію къ вопросу о выработкъ или объ установлении единаго общеобязательнаго

термина для выраженія догмата о таинств'я евхаристіи нельзя указать въ отеческій періодъ, подобныхъ указаннымъ, настойчивыхъ обстоятельствъ.

Это было высказано мною еще въ Отепть моемъ А. А. Кирбеву. Онъ старается, однако, оспорить сказанное мною, но оспорить чрезъ превратную передачу моихъ словъ. Такъ, онъ тщательно умалчиваетъ о моей ссылкѣ на исторію церкви. вполнѣ оправдывающую мою мысль, но при этомъ патетически высказываеть неотносящіяся къ дёлу замёчанія въ слідующихъ своихъ словахъ: "Вѣдь всякій пишущій старается употребить самое подходящее слово для выраженія своей мысли. Всякому хочется, чтобы его поняли какъ можно лучше, точнѣе, и для сего каждый, конечно, подбираетъ наиболѣе подходящее слово. Для этого не нужно прінскивать ни какихъ особенныхъ причинъ"<sup>1</sup>). Но развѣ отрицалъ я и отрицаю эти азбучныя истины? Развѣ говорилъ я, что отцы и учители церкви не имѣли желанія излагать яснѣе и точнѣе свои мысли касательно таинства евхаристия? Хотя между желаніемъ и выполненіемъ его никто не станеть отрицать различія, однако же я-то и утверждалъ, что отцы и учители церкви, не смотря на индивидуальныя писательскія особенности ихъ, не смотря на различіе употреблявшихся ими терминовъ, всетаки всё они болѣе или менѣе ясно выражаютъ ученіе о пресуществленія. А если кто и отвергаетъ это, то въдь только генералъ Кирѣевъ съ старо-католическими и протестантскими богословами, дёлая это лишь для оправданія своихъ предвзятыхъ воззрібній. Я-же, не сомнѣваясь не только въ желаніи отцовъ и учителей церкви ясно и точно выражаться, но и въ посильномъ осуществлении этого желания, говориль лишь объ отсутствии у нихъ не иного чего, а только и единственно особыха и настоятельных побуждений сообща выработать какой-нибудь одина терминъ для выраженія понятія о пресуществленія, объявить его общеобязательныма и неуклонно держаться его. Что у отцовъ церкви не было особыхъ и настоятельныхъ побужденій къ этому, удостов рясть, какъ мы выше видели, и г.

248

<sup>1)</sup> Стран. 19 во Втор. отвыть ынъ г. Киръева.

профессоръ Лангенъ своими словами о несуществованіи евхаристическихъ споровъ въ древней церкви. А если бы эти споры были, то, — нѣтъ сомнѣнія, — отцы и учители церкви установили-бы единыма и общеобязательныма терминомъ для выраженія понятія объ образю присутствія тѣла и крови Христа въ евхаристіи терминъ: µєтоосіюси, transsubstantiatio (пресуществленіе). Вѣдь всѣ они учили о npecyществленіи хлѣба и вина въ евхаристіи въ тѣло и кровь Спасителя, а употреблявшимися у нихъ многими даже отдѣльными выраженіями очень близко подходили къ сейчасъ упомянутому термину<sup>1</sup>) вли даже прямо передавали присущій ему смысль.

b) Теперь мнѣ остается разсмотрѣть философскія, естественно-научныя и въ частности физіологическія возраженія противъ понятія и термина: "пресуществленіе". Касательно этихъ возраженій я долженъ предварительно замѣтить слѣдующее. Еслибы даже мы и не могли опровергнуть ихъ, все таки изъ этого не вытекала-бы для богослова, какъ и для всякаго христіанина, необходимость отрицать пресуществленіе хлѣба и вина въ евхаристіи въ тѣло и кровь Спасителя и ученіе объ этомъ пресуществленіи. Это доказывало-бы только мое личное неумѣнье надлежаще защитить православно-христіанскую истину. На философскія-же и на подобныя имъ возраженія всетаки нужно было-бы смотрѣть, какъ на проявленія человѣческаго неразумѣнія и невѣдѣнія, ложно мнящихъ себя разумѣніемъ и вѣдѣніемъ.

Еще въ первой статъ своей по старокатолическому вопросу я со всей рѣшительностью заявлялъ, что при боюсловских разсужденіяхъ о пресуществленіи, совершающемся въ таинств евхаристіи, по меньшей мѣрѣ излишне выходить изъ тѣхъ или другихъ школьно-философскихъ понятій о субстанціи, поелику они, во-первыхъ, противорѣчатъ одно другому, а, во-вторыхъ, подлежатъ измѣненію и усовершенствованію<sup>2</sup>). Тогда-же говорилъ я, что при разсужденіяхъ о таинствѣ евхаристіи нужно выходить изъ свойственнаго общечеловѣческому сознанію поня-

2) Стран. 28 въ отд. отт. Лисьма моего г. Кирвеву.

249

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Что терминъ: transsubstantiatio звучитъ "варварски", это ни чего не говоритъ противъ его правильности и умистности: подобнымъ образомъ звучатъ видь и инкоторие другіе термины кака богословскіе, такъ и вообще научные....

тія о сущностяхъ или субстанціяхъ и лишь надлежаще прилагать это понятие къ тому своеобразному предмету, о которомъ идетъ дѣло въ ученіи объ евхаристія <sup>1</sup>). Что понятіе о сущностяхъ есть прежде всего общечеловьческое понятие, это доказывалъ я и на особыхъ примбрахъ<sup>2</sup>). А чтобы показать, какъ должно применяться общечеловеческое понятіе о субстанціяхъ въ богословскихъ разсужденіяхъ о таинствѣ евхаристін, мною по возможности выяснено и доказано, какіе существа и предметы міра признаются, по ученію Божественнаго откровенія и вселенскаго церковнаго преданія, имѣющими субстанцію и существенно отличаются другъ отъ друга по свойственной имъ субстанціи <sup>3</sup>). Выяснивъ, что понятіе о субстанціяхъ, будучи прежде всего общечеловъческимъ понятіемъ, есть въ тоже время вселенско-церковное понятіе, я тёмъ самымъ показалъ, что в основа термина: "пресуществленіе" есть вселенскоцерковная же. Казалось-бы, какъ А. А. Кирбевъ, такъ и старокатолические богословы, препирающиеся со мною, должны были остановить самое серьезное внимание на этой еесьма важной сторонѣ дѣла, которая, вынуждаюсь сказать, впервые была мною поставлена на видъ при разсужденіяхъ о пресуществленіи. Между тёмъ, старокатолическіе богословы совершенно замолчали сказанное мною, а генералъ Кирвевъ по обычаю передалъ мои мысли въ самой существенной уръзкъ и по поводу ся высказалъ нѣсколько уклончивыхъ и неправильныхъ замѣчаній 4). Витсто того, чтобы считаться съ выше изложеннымъ взглядомъ

<sup>2</sup>) Стран. 27 и 28 въ моемъ Оточти Инъм. Меркурію (отд. отт.).

<sup>3</sup>) Ibid. стран. 28 и 29; ср. сказанное на стран. 38 и 39 въ огд. отт. моего Отопта г. Кирћеву.

4) О моихъ словахъ, что понятіе о субстанціяхъ есть вселенско-церковное, А. А. Кврѣевъ лаже не упомянуяъ, а привезъ только слова мон о томъ, что при разсужденіяхъ объ евхаристін должно выходить изъ общечеловѣческаго понятія о сущностяхъ и надлежаще прилагать его. При этомъ, онъ ради своей цѣли заявилъ, будто не знаетъ, что разумѣю я подъ словомъ: "сущность", хотя у меня вияснемо это (стр. 28 и 29 въ Письмъ; стран. 27 въ моемъ Ототото Н вм. Меркурію стран. 38 в друг. въ моемъ Ототото г. Кирѣеву) и хотя и безъ монхъ разъясноній само собою понятно, что подъ сущностью разумѣется субстанція. Выдавъ себя незнающимъ этого, г. Кирѣевъ и эксплуатируетъ въ пользу своего взгляда на пресуществленіе то, что само собою разрушаетъ этотъ взглядъ (стран. 13 и 14 во Втор. ототото миѣ).

 $\mathbf{250}$ 

<sup>1)</sup> Ibid. стран. 28 н 29.

монмъ на дѣло, онъ по прежнему очень много "философствуетъ" съ цѣлію доказать съ "философской" точки зрѣнія негодность понятія и термина: "пресуществленіе", выходя изъ взгляда старокатолическихъ богослововъ, будто это понятіе и этотъ терминъ выработались на философской почвѣ. Это обстоятельство вынуждаетъ и меня войти въ разсмотрѣніе того, правда-ли, будто понятіе и терминъ: "пресуществленіе" создались на почвѣ философія Аристотеля и несостоятельны съ обще философской точки зрѣнія?

Представляется совершенно неправильною мысль, будто понятіе и терминъ: "пресуществленіе" выработаны римско-католическими богословами на основаніи философіи Аристотеля. Это понятіе и этотъ терминъ возникли не на философской, а на христіанско-богословской почвѣ, какъ это видно уже изъ сказаннаго мною при изложеніи ученія Слова Божія и церковнаго преданія о таинствѣ евхаристіи. Здѣсь мнѣ остается лишь резюмировать или обобщить сказанное раньше.

Не только отцы и учители церкви, но и всё здравомыслящіе члены ея, не могли считать и не считали совершенно тожественными по своему существу, съ одной стороны, хлъбъ н вино, а, съ другой, живое тело въ особенности Богочеловека. Мысль о субстанціональномъ различіи между этими предметами и живымъ тёломъ Христа закрёплялась въ ихъ сознании подъ вліяніемъ самого Слова Божія. А что отцы и учители церкви, какъ и всѣ здравомыслящіе сыны ея, вообще различали субстанціальное и несубстанціальное, сущность (substantia) и явленія (accidentia), объ этомъ я достаточно говорилъ въ предшествовавшихъ моихъ статьяхъ по старо-католическому вопросу. Отрицать сказанное мною не будуть люди свёдущіе н безиристрастные. Вёдь даже представители эмпирической теорін познанія не отвергають того, что человѣкъ, въ силу природнало свойства ума своего, необходимо различаеть сущность и явленія. Но коль скоро всё это безспорно, то отцы и учители церкви, какъ и всъ разсудительныя чада ея, какъ-бы невольно должны были придти и действительно пришли къ мысли и о пресуществлении хлъба и вина въ таинствъ евхаристи въ тело и кровь Спасителя, понуждаемые къ тому всёмъ тёмъ, что говорится объ этомъ таянстве въ Новомъ Заветъ. По ученію его хлёбъ и вино, хотя для нашихъ чувствъ и остаются хлѣбомъ-же и виномъ и по освящении ихъ, но на самомъ дѣлѣ суть истинныя тёло в кровь Христа. Таковымъ ученіемъ сама собою подсказывалась мысль, что евхадистические хлёбъ и вино пресуществились въ тело и кровь Спасителя, т. е., что хлёбъ и вино суть только нёчто феноменальное (авциденціи), относящееся къ области явленій или въ известномъ смыслё случайное, а субстанцією, сущностью своею имѣють самое тело и самую кровь Спасителя <sup>1</sup>). И действительно, всё отцы и учители церкви, которые касались въ своихъ твореніяхъ вопроса объ образъ присутствія тъла и крови Господа въ евхаристін, учили о пресуществленіи всё съ большей и большей асностью по мёрё развитія и усовершевія богословской мысли. Но понятіе ихъ о пресуществленів выражалось не столько въ употреблявшихся ими различныхъ терминахъ, сколько въ общемъ характерѣ ихъ рьчей о таинствѣ евхаристіи. Это совершенно естественно: установка отчетливой терминологи всегда бываеть явленіемъ не первовачальнымъ, а позднёйщямъ. Тёмъ не менње терминъ: transsubstantiatio самъ собою преднолагался не только разсужденіями, но и отдёльными изреченіями отцовъ и учителей церкви объ евхаристіи. Упомянутый терминъ выработался прямо на основании изречений, употреблявшихся отцами и учителями церкви. Мы видёли, что, напримёръ, св. Григорій Нисскій употребиль терминь: цетавтаувішвів, если не вполнѣ пожественный, то почти тожественный съ терменомъ: истоисиюси. Амвросій Медіоланскій, можно сказать, уже употребилъ терминъ: transsubstantiatio, хотя и въ описательной формѣ. Въ самомъ дѣлѣ, перемѣна природы хлѣба и вина въ тёло и кровь Спасителя и есть transsubstantiatio (пресуществленіе). Тёмъ болёе можно и должно сказать это о блаж. Августинѣ и Евсевіи Эмиссенскомъ. Отсюда видно, что не только понятіе о пресуществленія, но и прямо обозначающій его терминъ не былъ какимъ-то новшествомъ, неожиданно привнесеннымъ въ богословский явыкъ изъ чуждой ему сферы, а былъ

1) На философскомъ языкѣ слово: "пресуществленіе" и выражаеть связанное мною.

не инымъ чёмъ, какъ простымъ резюмэ словъ или изреченій, издавна употреблявшихся св. отцами и учителями церкви.

Такимъ образомъ, представляется ошибочнымъ митніе старожатолическихъ богослововъ и А. А. Кирѣева, будто понятіе и терминъ: "пресуществление" измышлены Пасхазиемъ Радбертусомъ на основани Аристотелевой философии. На самомъ дёлѣ понятіе о пресуществленій оказывается исконнымъ въ перкви. Что же касается термина: transsubstantiatio, то съ строго-истопической точки зрения даже трудно сказать съ какой-либо уверенностью, кто первый употребиль этоть терминь <sup>1</sup>). Подобные Пасхазію Радбертусу римско-католическіе богословы только воспользовались философіею Аристотеля для своеобразнаго богословско-философскаго выясненія исконнаго ученія о пресуществлении. А что касается философской терминологии, то собственно лишь терминь: акциденции сталь употребляться ими визсто обычныхъ у отцовъ и учителей церкви терминовъ: образы. виды по отношенію къ евхаристическимъ хлѣбу и вину и представляль собою по внёшности новость своего рода. Нужно сказать, пожалуй, и то, что римско-католические богословы иногла прилагали терминъ: акциденція тамь, гдѣ ему не должно бы быть мёста. Равнымъ образомъ, они, разсуждая объ освященныхъ хлѣбѣ и винѣ, прилагали иногда понятіе о субстанціи тамъ, гдѣ рѣчь должна-бы быть не о ней.

Понятіе и терминь: "пресуществленіе", не бывь выработаны на спеціально философской почвь, не должны быть и оспариваемы съ общефилософской точки зрвнія. Эта истина достаточно доказана мною въ предшествующихъ моихъ статьяхъ по старокатолическому вопросу. Если же А. А. Кирьевъ и его заграничный панегиристъ объявляютъ недоказаннымъ мною этотъ тезисъ, то говорятъ это тенденціозно, ради только поддержки своего предвзятаго взгляда на пресуществленіе. Все, что высказано генераловъ Кирьевымъ и во Второмз его отвътъ мнѣ о негодности понятія и термина: "пресуществленіе" съ философской точки зрвнія, само собою опровергается сказаннымъ мною раньше, если внимательно сравнить и безпристрастно

1) См. сказанное объ. этомъ въ VI кн. Богосл. Въстника за 1898 годъ.

оцёнить мон слова и слова А. А. Кирёева объ этомъ предметё. Однако, не стану обременять, и безъ того по необходимости растянувшуюся, мою отповёдь профессору Мишо, а разсмотрю только "возраженія", изложенныя во Второмз ототьте генерала Кирёева, своей мнимой резонностью приведшемъ профессора Мишо въ восторгъ.

Мой оппонентъ поставляетъ мнѣ на видъ невозможность понять, что такое субстанція <sup>1</sup>), и въ доказательство этого ссылается на слова Канта, Спира, Локка и Манселя <sup>2</sup>). При этомъ, онъ замѣчаетъ, что коль скоро мы говорямъ о транссубстанціація (пресуществленіи), то должны уяснить себѣ и слово: "субстанція"<sup>8</sup>). А такъ какъ-де не понятно, что такое субстанція, то и толки о переходѣ одной субстанціи въ другую, т. е. о пресуществленіи, являются лишенными почвы и устарѣлыми <sup>4</sup>).

Прежде всего встречаемся здесь съ немаловажной путаницею цонятій. Оппоненть смешиваеть смысль или значеніе слова субстанція съ пониманіемъ или, точнѣе, съ постиженіемъ. съ познаніемъ того, какова субстанція въ дъйствительности. независимо отъ нашей мысли о ней. Такое смѣшеніе нераціонально. Смыслъ или значение слова: "субстанция" вѣдомы всякоми образованному или здравомыслящему человѣку. Въ области философіи соединяется съ этимъ словома тотъ-же смыслъ. какой соединяется и въ мысли каждаго разсудительнаго человѣка. Подъ субстанцією всѣ свѣдущіе люди разумѣють то, что въ какомъ-либо предметъ служитъ постоявнымъ и неизмъннымъ носителемъ всёхъ его свойствъ и видоизмёненій, а подъ акциленпіями-всѣ тѣ измюняющіяся свойства и явленія, которыя безъ субстанціи не имѣютъ самостоятельнаго бытія и суть лишь обнаруженія ся. Это же самое разум'вють подъ субстанцією Кантъ. Локкъ и Мансель, на которыхъ ссылается генералъ Кирћевъ. Даже слова Спира, отрывочно взятыя и несовсћиъ точно переведенныя послёднимъ, не противорёчатъ сказанному мною. Возьмемъ слова Спира такъ, какъ передаетъ ихъ мой оппоненть: "въ понятія причинности нёть той запатанности", которую мы находень въ понятии, въ понимании субстанции,

- 2) Ibid. Стран. 11 # 12.
- 4) Ibid. Crp. 10.

<sup>1)</sup> Стран. 10 во Втор. ответе.

в) Ibid. Стран. 11.
 в) Ibid. Стр. 10.

которая вёдь нигдё не дана, но которая самимъ познающимъ субъектомъ примысляется къ данному предмету, — къ данной матерія" <sup>1</sup>). Въ этихъ словахъ Спиръ имёетъ въ виду, очевидно, постиженіе, познаніе субстанціи, а вовсе не значеніе самаго слова: "субстанція". Потому-то онъ въ доказательство своей мысли и говоритъ, что субстанція нигдѣ не дана, т. е. не открыта для нашего познаванія или постиженія ся <sup>2</sup>). Такимъ образомъ, смыслъ слова: субстанція ясенъ, а слёдовательно мы можемъ говорить и о пресуществленіи, имѣя въ виду, что въ таинствѣ евхаристіи чудеснымъ образомъ устанавливается отношеніе между субстанціею и ся акциденціями.

Но, быть можетъ, мы потому не имфемъ права говорить объ этомъ, что ръшительно не постигаемъ и никогда не въ состоянія сколько-набудь постигать или познавать субстанцію внѣ. нашей мысли. Такъ думаетъ А. А. Кирбевъ и въ доказательство своего воззрѣнія ссылается на Канта, Спира, Локка и Мансела. Допустимъ, что всъ эти мыслители одинаково и безусловно отрицають познаваемость субстанцій. Но вѣдь когда серьезно и истинолюбиво обсуждають, вообще съ философской точки зрѣнія, вопросъ о пресуществленіи, тогда не становятся исключительно на неблагопріятную для него гносеологическую точку зрѣнія. Между тѣмъ, мой оппонентъ поступаетъ какъ разъ наоборотъ. Если онъ самъ незналъ, то г. профессоръ Мишо обязанъ быль указать ему въ своей рецензіи, что въ области философіи существуетъ и иная гносеологическая теорія, признающая возможность нокотораго познаванія или постиженія субстанцій, по крайней мёрё условныхъ или тварныхъ. Съ точки зрения этой познавательной теоріи и слёдовало-бы ставить возраженія противъ пресуществленія. Это тѣмъ болѣе обязательно было для А. А. Кирбева, что скептическое гносеологическое воззрение, послѣдовательно прилагаемое, совсѣмъ не благопріятно и вообще для православно-христіанскаго ученія и для богослов-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibid. Стран. 12. Кстати замѣчу, что Спиръ напрасно отдѣляеть понятіе о причинѣ отъ понятія о субставція: причина, взятая внѣ всякой связи съ послѣднею, превращается въ концѣ всего въ простое явленіе, утрачавая характеръ причины...

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Спиръ, повидниому, какъ в Кантъ, полагаетъ непроходимую пропасть между лиденіями и субстанціею, но это нелогично и вообще неосновательно...

скаго міровоззрівнія. Можно-ли же ссылаться на такую гносеологическую теорію? Ведя къ отрицанію ученія о пресуществлении, она въ то же время ведетъ къ отрицанию всякой достовърности и иныхъ истинъ христіанской религіи. Не думаю, чтобы и генералу Кирбеву не казалась эта теорія антипатичною, негодною. Между темъ, мысль его, будто мы решительно ничего не въ состояния знать о субстанціяхъ, по крайней мъръ видимаго міра, не оправдывается даже ссылками его на Канта, Спира, Локка и Манселя. Такъ, напримъръ, Спиръ. окончательно не отвергаетъ познаваемости субстанцій, а говоритъ только о томъ, что наше познание субстанций не можетъ отличаться безусловно-объективной истинностью <sup>1</sup>). Но вѣдь таковая истинность знанія субстанцій свойственна лишь всев'ьдущему Богу, и человѣкъ не можето имѣть и, конечно, не имъетъ ни малъйшей претензіи на таковое познаніе. Людямъ достаточно и того, что они, съ точки зрѣнія и философіи, могута до нѣкоторой степени познавать или постигать, по крайней мёрё, условныя или тварвыя субстанціи, начиная съ собственной субстанція. Наше познаніе и вообще не можеть быть "адэкватнымъ", вполнъ равнымъ тому, что бы мы ни познавали, чтобы ни было предметомъ нашего постижения. Ссылка А. А Кирьева на Локка то-же свидятельствуеть о томъ, что онъ не желалъ обратить чьего-либо вниманія на неблагопріятныя для него воззрѣнія Локка. Онъ привелъ изъ сочиненій этого философа слѣдующую, отрывочно взятую, фразу: "мы ничего не опредѣляемъ словомъ субстанція"; это лишь неувъренное предположеніе "чего-тонамъ неизвестнаго" 2). При этомъ, антагонистъ мой скрылъ отъ читателей, что Локкъ, несмотря на указанную фразу, всетаки признавалъ возможность соотвѣтствія между идеями нашего разума о субстанціяхъ и дъйствительно существующими субстанціями, т. е. допускалъ возможность познаванія послёднихъ. Чтобы указать на это, А. А. Кирћеву даже не нужно было "рыться" въ сочиненіяхъ Локка, а достаточно было прочитать трактать о Локкъ въ хорошо составленной исторіи

<sup>2</sup>) Ibid.

256



<sup>1)</sup> Стр. 12 во Втор. ототть г. Киръева инъ. Замъчательно, что онъ оставилъ безъ перевода на русский языкъ слова Синра, обличающия его....

философіи. Таковыхъ сочиненій теперь не мало издано и на русскомъ языкѣ. Но, очевидно, не въ интересахъ генерала Кирвева было поступить такъ, и вотъ Локкъ, признававший бытіе нісколькихъ субстанцій и говорившій объ особенностяхъ ихъ, превращена, подобно Спиру, въ единомышленника А. А. Киреева. Даже и о Канте недьзя сказать, чтобы онъ быль послёдовательнымъ и решительнымъ отрицателемъ всякой познаваемости субстанцій. По крайней мёрё въ одномъ изъ своихъ сочинений онъ высказался, что опыть не есть единственный способъ познаванія вещей 1), чёмъ само собою допускалъ законность раціональнаго или идеальнаго познанія. А коль скоро это такъ, то Кантъ телъ самымъ подрывалъ скептическое гносеологическое воззрёніе по вопросу о познаваемости субстанцій. Наконець, что касается Манселя, этого любопытнаго богослова-философа, то достаточно ознакомиться съ его сочинениемъ: "Предълы религиознаго мышления", чтобы увидъть напрасность ссылки на него со стороны А. А. Киртева.

Изъ свазаннаго получается тотъ выводъ, что, во-первыхъ, всѣ разсудвтельные и свѣдущіе люди понимають значение слова: "субстація", а, во-вторыхъ, что съ общефилософской точки зрѣнія нельзя говорить о рѣшительной непознаваемости "субстанцій". А такъ какъ это безспорно, то сами собою рушатся выставленныя А. А. Кирфевымъ "возраженія" противъ ученія о пресуществленів. Между тёмъ, для христіанина достаточно и того, что онъ понуждается законами своего разума, данными Самимъ Богомъ, признавать субстанціальное различіе между существами и предметами міра и что это различіе указывается въ самомъ Божественномъ откровении (Мато. Х, 28; 1 Кор. XV, 39 и 40). Потому-то христіанинъ съ наибольшимъ, чёнь не христіане, убъжденіемъ признаеть въ себе бытіе двухъ субстанцій, духовной и матеріальный, равно какъ полагаетъ субстанціальное различіе, напримёрь, между камнемъ, растеніемъ и животнымъ. Думаю, что и мой опоненть, какъ и каждый христіанинъ, въ глубинѣ своей души не отвергаетъ субстанијальнаю различія между хлёбомъ и виномъ, съ одной

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стран. 147 въ Пролезоменаат (переводъ Вл. Соловьева).

стороны, и человѣческимъ живымъ тѣломъ съ другой,---тѣломъ. предназначеннымъ по своему существу къ въчному бытію (Іоан. VI. 54) совмѣстно съ душею, а потому не долженъ-бы оспаривать и учение о пресуществлении. Всё, что ни говорить А.А. Киревь противь этого ученія, опираясь на непостижимость или непонятность перехода одной субстанции въ другую, лишено какого бы то ни было серьезнаго значенія и ни мальйте не доказываеть разумности отвержения пресуществления. Не только въ области христіанскаго въроученія, но и повсюду мы встрѣчаемся съ непостижимымъ или непонятнымъ. Возыму самое обыкновенное и повсюду наблюдаемое явленіе. Мы сами движемся и видимъ движущимися разные существа и предметы міра. Но развѣ понимаемъ мы, что такое движеніе и какъ оно совершается вив своей видимости или вившности? Всякій человѣкъ, поглубже мыслящій или знакомый съ философско-научнымъ воззрѣніемъ на движеніе, знаетъ, что оно въ концѣ всего непонятно или непостижимо. Или возьмемъ дъйствіе одного предмета на другой. Хогя оно повсюду и часто наблюдается, однакоже, по справедливому замѣчаніе Bown'a, дѣйствіе, въ какой бы формѣ ни совершалось, составляетъ тайну и необъяснимо<sup>1</sup>). Можно было-бы привести массу такихъ примѣровъ изъ сферы ежедневно совершающихся явленій, которыя мы наблюдаемъ или же сами совершаемъ. Но хотя они и неностижимы въ концѣ всего, однакоже мы не отрицаемъ ни дваженія, ни дыйствія однихъ предметовъ на другіе, ни тому нодобнаго. Не странно-ли же отвергать учение о пресуществлении на основании неизвѣстности или непостижимости того, что такое сама въ себѣ субстанція и какъ одня субстанція превращается въ другую? Вѣдь православная церковь прямо называетъ пресуществленіе тайною, таянствомъ. Держась своей странной антибогословской и антинаучней точки зренія, А. А. Кирбевъ и его заграничный панегиристъ стоятъ на такой почвё, на которой неизбъжно отрицание и всего православнаго въроученія, превсполненнаго тайнъ.

Съ философской точки зрѣнія еще можно было-бы возражать

<sup>1)</sup> Стран. 117 во Веедении ст курст метафизики переводъ о. архим. Бориса.

противъ ученія о пресуществленіи, по-только въ томъ случаѣ, если бы вообще философія рёшительно не допускала бытія разлечныхъ субстанцій и перехода одной изъ нихъ въ другую при возлевистви абсолютной субстанции. Но я уже указываль во встать предшествующихъ моихъ статьяхъ по старо-католическому вопросу на тотъ безспорный фактъ, что, напримѣръ, Декарть, Лейбниць и Канть допускають бытіе инсколькиха субстанцій, изъ коихъ одна мыслится ими абсолютной субстанціею, Богомъ, а остальныя-условными или тварными субстанціями. Я поставляль на видь и то, что Лейбниць допускаль пресуществление хлѣба и вина въ тѣло и кровь Христа въ евхаристии. Казалось-бы, генераль Кирьевь должень быль или отвергнуть мое показание, или принять учение о пресуществленін. Между тёмъ, онъ и во Второмз отвъть мнё продолжаеть замалчивать крайне невыгодный для него аргументь мой, сознавая невозможность опровергнуть его, а профессоръ Мишо, вмёсто того, чтобы обличить автора Отвъта за неистинолюбіе, аблаеть восторженно хвалебный отзывь о немь. Замолчавь сказанное мною, опцоненть мой съ особымъ напряженіемъ указываетъ, почему онг находитъ невозможнымъ остановиться на разных субстанціяхь 1), но и въ этомъ случав скромно умалчеваеть о томъ, что было высказано мною касательно антихристіанскаго характера мысли, будто умъ нашъ нудитъ насъ признавать единую и общую субстанцію для всего міра<sup>2</sup>). Если бы на самомъ дълв нашъ разумъ понуждался къ этому, то ни одинъ изъ философовъ и не училъ-бы о бытіи различныхъ субстанцій, каковы, душа, тёло и т. д. На самомъ дёлё умъ нашъ понуждается признавать только верховную или абсолютную собстанцію единою. Таковую единую субстанцію, на ряду съ условными или тварными субстанціями, признавали

<sup>2</sup>) Стран. 31 и 38 въ моемъ Отепть г. Кирѣеву.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стран. 11 во Втор. отвът. Кстати г. Кирьевъ допустилъ фальшь: изъ его словъ ясно выходитъ, будто Лейбницъ допускалъ единую субстанцію подъ видомъ сили. Къ чему эта ложь?! Изумительное "виляніе" моего антагониста выразилось и въ томъ, что онъ въ другомъ мъстъ своего отвъта (стран. 10) называетъ міровую субстанцію матеріальною и противополагаетъ её другой субстанція, божественной. Изъ наименованія міровой субстанціи матеріальною выходитъ, что у насъ щъть духовной субстанців...

изъ философовъ не только указанные раньше мною философы: Декарть, Лейбницъ и Канть, но и философы: Мальбраншъ, Вольфъ, Локкъ, Якоби, Гербартъ И вѣкоторые другіе. Оставляя въ сторонѣ А. А. Кирѣева, приглашаю профессора Мишо категорически, безъ "језуитскихъ увертокъ" разнаго рода, отвѣтить мнѣ: справедливо или несправедливо высказался я касательно мибнія упомянутыхъ мною философовъ о бытія различныхъ субстанцій в касательно мнёнія Лейбница о допустимости пресуществленія одной субстанціи въ другую? Для богослова важенъ съ апологетической точки зрѣнія уже самъ по себѣ факта признанія тіми или другими философами нѣсколькихъ разнородныхъ субстанцій, равно какъ и допустимости перехода одной изъ нихъ въ другую. Пусть въ философской области несовсёмъ правильно понимаются тѣ или другія изъ этихъ субстанцій, пусть отношеніе между ними мыслится несовству удовлетворительно или даже ошибочно, всё-таки уже нельзя утверждать съ общефилософской точки зрѣнія, будто церковь антифилософски или неразумно учить о бытіи разныхъ субстанцій и о переходѣ одной изъ нихъ въ другую въ таинствѣ евхаристіи по дѣйствію Духа Святаго.

Поскольку нельзя оспаривать съ обще-философской точки зрѣнія понятіе 'и терминъ: "пресуществленіе", постольку-же нельзя этого дѣлать и во имя естествознанія вообще. Оно, какъ положительная наука, зиждущаяся на опытныхъ ислѣдованіяхъ, не задается вопросомъ о сущности вещей, а философскаго рода гаданія нѣкоторыхъ натуралистовъ о бытіи только атомовъ, понимаемыхъ въ метафизическомъ смыслѣ, или только симъ представляются несостоятельными уже по причинѣ взаимнаго противорѣчія между ними. На это, между прочимъ, указывалъ я еще въ первой моей статьѣ по старо-католическому вопросу. Въ виду-же того, что профессоры Лангенъ и Мишо высказываются противъ ученія о пресуществленіи *главнымъ обра*зомъ, во имя "научныхъ" интересовъ и воззрѣній <sup>1</sup>), нахожу не безполезнымъ для дѣла войти въ болѣе подробное разсмотрѣніе того, что говорятъ они, опираясь на естествознаніе.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Прямо они не высказывають этого, повидимому, но такое заключение невольно выносится изъ ихъ разсуждений.

Оба указанные профессора утверждають, будто, съ точки зрѣнія современной науки, не существуеть никакой матеріальной субстанціи, а то, что́ намъ представляется матеріальнымъ, есть не иное что, какъ только совокупность дѣйствій и явленій физической силы. Отсюда ясенъ выводъ: странно говорить о переходѣ существа хлѣба и вина въ существо тѣла и крови Христа, когда ничего матеріальнаго само по себѣ не существуетъ и когда матеріальное есть лишь проявленіе иной не матеріальной сущности. Но твердъ-ли тотъ фундаментъ, на которомъ зиждется у старо-католическихъ богослововъ этотъ выводъ?

Увѣреніе ихъ, будто, съ точки зрѣнія современнаго естествознанія, не существуетъ никакой матеріальной субстанція, свид тельствуетъ только или объ ихъ недостаточномъ знакомствѣ съ дѣломъ, о которомъ разсуждаютъ, или о преднаизренно неправильномъ изображении его. Въ настоящее время въ области естествознанія существуеть нёсколько теорій касательно сущности матеріальныхъ предметовъ и явленій, представляющихъ собою варіаціи двухъ нанболѣе общихъ ученій объ этомъ. Одно изъ нихъ-атомизмъ, а другое-динамизмъ. Доселѣ держится даже метафизическій атомизмъ. Представители послёдняго отстаивають ту мысль, что въ основе всёхъ матеріальныхъ предметовъ и явленій лежатъ атомы-производители и силы или силь, а сторонники динамизма признають матеріальные предметы и явленія результатомъ действія самостоятельно существующихъ въ природѣ силъ. Въ защиту атомистическаго воззрѣнія разныхъ фракцій пишутся и издаются по настоящее время даже спеціальныя сочиненія <sup>1</sup>). Равнымъ образомъ, выступаютъ новые и новые представители и защитники динамизма, изъ коихъ нѣкоторые пытаются придать ему нѣсколько иной видъ. Въ этомъ отношении заслуживаетъ упоминанія профессоръ Оствальдь, произведшій много шуму среди натуралистовъ и даже ненатуралистовъ своей рѣчью: Die Ueberwindung des wissenschaflichen Materialismus (1895 r.). Этоть профессорь-химикъ замёнилъ слово: сила словомъ:

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Философскій атомизиъ-очевидная нелѣпость. Но какъ въ динамизмѣ есть доля истины, поскольку онъ признаетъ бытіе силы, такъ въ атомизмѣ есть доля истины, поскольку онъ признаетъ бытіе матеріи.

энерлія. Онъ утверждаетъ, что матерія-плодъ нашего измышленія и что въ мірѣ существують и дѣйствують лишь энергін разнаго рода, по отношенію къ которымъ матерія является не болёе, какъ пространственнымъ распорядкомъ ихъ и обнаруженіемъ. Если бы динамизмъ признавался теперь за единственно научную теорію, то рачь Оствальда не должа-бы вызывать ни мальйшаго протеста въ среде естествоведовъ и вообще среди компетентныхъ представителей науки. Между тёмъ, произошло вное. Изъ среды натуралистовъ раздалось не мало голосовъ, направленныхъ противъ воззрѣнія Оствальда. Послёднему справедливо указывали на то, что, какъ бы онъ ни изворачивался, всетаки не можетъ доказать мыслимости энергін безъ ея носителя-матеріи. У насъ въ Россіи выстуниль съ весьма въскимъ во многихъ отношеніяхъ словомъ противъ теоріи энергетизма г. профессоръ Петерб. университета Введенскій въ своей брошюрь: Атомизма и энеристизма (1896 г.). Почтенный профессоръ справедливо указываетъ, что Оствальдъ ипостазируетъ понятіе энергія, т. е. напрасно приписываетъ самостоятельную реальность содержанію этого общаго и чисто-отвлеченнаго понятія, подъ которымъ физика разумѣетъ только способность 1) къ работѣ или къ движенію вопреки препятствіямъ.

Какъ видимъ, представители современнаго естествознанія и вообще люди науки не считаютъ динамической теоріи самой научною. Профессоры Лангенъ и Мишо имѣли право сказать только то, что въ послѣднее время упомянутая теорія пріобрѣтаетъ больше и больше сторонниковъ. Но вѣдь изъ этого еще никоимъ образомъ не слѣдуетъ не только абсолютная научность ея, но и вообще научная удовлетворительность. И дѣйствительно, динамическая теорія представляется до крайности односторонней и несостоятельною. Свѣдущіе и размышляющіе люди справедливо указываютъ на то, что эта теорія противорѣчитъ основнымъ требованіямъ нашего мышленія, которое необходимо отличаетъ, съ одной стороны, силу, а, съ другой, то, что является носителемъ ея, въ чемъ она обнаруживается,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Способность-же должна принадлежать чему-либо или кому-либо реальному, а не отвлеченному понятію, существующему лишь въ нашей мысли.

на что дъйствуетъ она. Физическія силы сами по себѣ не могуть нивть самостоятельнаго существованія и не въ состояніи дъйствовать, если не будетъ предмета ихъ дъйствія----матеріи. Такъ, сила притяженія не можеть действовать, если нётъ вичего, что можетъ и станетъ притягиваться. Притягаемымъже и является матерія. Вёдь иначе выходило-бы, что притягательная сила сама себя притягиваеть. Или, быть можеть, притягательная сила притягиваетъ силу отталкивательную? Но, во-первыхъ, эта послѣдняя по своей природѣ противоположна притяженію и дъйствуеть по сравненію съ нимъ противоположно-же, а, во-вторыхъ, и отталкивательная сила должна-же что-нибудь отталкивать. Однимъ словомъ: какую бы физическую силу мы ни взяли во вниманіе, каждая изъ нихъ вепремънно предполагаетъ бытіе матерія, которую производить или создавать онѣ не могутъ, но на которую могутъ только воздёйствовать, вызывая различныя явленія. А если думать такъ необходимо, то, вопреки словамъ профессоровъ Лангена и Мишо, матерія существуетъ, какъ нѣчто субстанпіальное, хотя бы и невѣдомое намъ 1). Отсюда представляется естественнымъ и даже необходимымъ говорить, что ученіе о пресуществлении никоимъ образомъ не противорѣчитъ истинно- научнымъ воззръніямъ.

Сознавая, что можеть оказаться неудобнымъ оспаривать ученіе о пресуществленіи на основаніи динамической теоріи, профессоръ Лангенъ становится на почву естественнонаучнаго атомизма. Что онъ имѣетъ въ виду именно этотъ атомизмъ, а не метафизическій, признаваемый собственно матеріалистами, объ этомъ заключаю изъ слѣдующихъ его словъ: физическія и химическія изслѣдованія, говоритъ онъ, монута современема доказать, что существуетъ лишь одна матеріальная субстанція и что всѣ различія между матеріальными вещами обусловливаются только разнымъ расположеніемъ матеріальныхъ атомовъ. Высказавъ это, профессоръ Лангенъ замѣчаетъ, что тогда и пресуществленіе въ евхаристіи состояло-бы лишь въ измѣ-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Отрицаніе бытія матеріальной субстанців въ мірѣ и признавіе матеріальимхъ предметовъ и явленій только обваруженіемъ силы или силъ сано собою предполагается философскимъ идеализмомъ.

ненін положенія атомовъ, котораго въ дийствительности не оказывается. Старокатолическому ученому такая "перемѣна фронта" представляется ведущею къ отрицанию учения о пресуществленіи, а на самомъ дѣлѣ она свидѣтельствуетъ только о недостаточномъ знакомстве его, съ естествознаниемъ. Какъ известно, серьезные натуралисты не отожествляють атомистической теоріи съ ученіемъ о сущности вещества, а видать въ атомизмѣ не болёе, какъ гипотезу или извёстный пріемъ, методъ научнаго изслёдованія природы. Существують-ли на самомъ дёлё атомы. они не утвеждаютъ. Но многіе и изъ тѣхъ естествовѣдовъ, которые принисывають атомамъ дъйствительное бытіе, все таки видать въ частичномъ строеніи вещества отнюдь не сущность вещества, которая, по ихъ мибнію, неизвістна, а только первоначальное обнаружение или явление этой сущности. Но и этого недостаточно сказать. Дю-Буа-Реймонъ въ извѣстной знаменитой рѣчи своей о "Предѣлахъ естествознанія" высказалъ не то только, что въ новъйшее время натуралисты начинають уже избытать атомистической теоріи раздёльныхъ атомовъ, но и то, что мы никогда не постигнемъ сущности вещества, матеріи. На какомъ-же основаніи предсказываетъ профессоръ Лангень, что естествознание современень докажеть бытие липь единой матеріальной субстанціи и совершенную одинаковость атомовъ? Вѣдь скорѣе слѣдовало-бы сдѣлать иное заключеніе на основания заявлений, дёлаемыхъ компетентными натуралистами, а именно: что они отбросять совсёмь атонвымь и нестануть влаваться въ опредъленія существа матеріи. Съ другой стороны, если, по взгляду профессора Лангена, умъстно пускаться, при разсужденіяхъ о пресуществленіи, въ мечтанія касательно того, къ какимъ, благопріятнымъ для его взгляда на пресуществление, результатамъ придетъ н'ысогда, въ отдаленномъ будущемъ, естествознание, то одинаково дозволительно мечтать и о томъ, что современемъ естествознание окончательно придетъ къ признанію разныхо матеріальныхъ субстанцій и разнокачественных атомовъ, благопріятному для пресуществленія. Мов мечтанія имѣютъ за себя гораздо больше основаній, чёмъ мечтанія профессора Лангена. Вёдь разнородность атомовъ признается современными натуралистами-атомистами. Такъ.

Digitized by Google

напримъръ, натуралисты говорять о разныхъ въсъ, величинъ и фигурь атомовь. Но дело не ограничивается и этимъ: признаются разнокачественные атомы, образующие различныя простыя химическія тіла. Почему-же я не въ праві допустить, что современемъ откроютъ разнородность и разнокачественность даже тамъ, гдѣ доселѣ видѣли однородность и однокачественность? Вотъ до какой степени зыбка почва, на которую всталь г. профессоръ Лангенъ, желая во что бы то ни стало отвергнуть учение о пресуществлении. Онъ забылъ и ту истину несомевнную, что атомы, какъ таковые, не подлежата непосредственному наблюденію и взслёдованію, а потому никоимъ образомъ нельзя знать и того, какъ они расположены въ томъ или другомъ вещественномъ предметь и въ частности въ человъческомъ теле или въ хлебе и вине. А такъ какъ сказанное безспорно, то возражение, сдёланное профессоромъ Лангеномъ противъ пресуществленія съ точки зрѣнія атомизма, столь же несостоятельно, какъ и возражение съ точки зрѣнія динамической теорія.

Но если ни философія вообще, ни естествознаніе недаютъ никакихъ оснований отвергать учение о пресуществлении, то не нужно-ли признать невыгодною для него ссылку профессора Лангена на совершающийся въ челов'вческомъ организм в обибых (метаморфозъ) веществъ? Какъ мы видели, старокатолическій ученый придаеть слишкомъ много значенія этому своему аргументу. Изъ его словъ выходитъ, что о толо Христа въ сущности нельзя и говорить. Въ самомъ дёлё, если правда, что въ тълъ Богочеловъка со времени Его рожденія и до крестной смерти не оставалось ни одного атома безъ замвны другимъ, что оно представляло собою нѣчто текучее, непрестанно измѣнявшееся, принадлежавшее скорѣе окружавщей Его природѣ, чѣмъ Ему самому, то дѣйствительно рискованно говорить о пресуществлении хлѣба и вина въ тѣло и кровь Богочеловѣка. Но вѣдь всё дѣло-въ томъ, можно-ли полагаться на рѣшительныя заявленія и слова старокатолическаго историкабогослова? Посмотримъ.

Такъ какъ въ данномъ случаѣ важенъ голосъ физіологовъ, то и выслушаемъ его прежде всего. Касательно обмѣна ве-

ществъ въ организит вотъ что говорятъ они. "Митніе, раныще считавшееся аксіомою, по которому въ организыв постоянно происходить смерть в возрождение его элементовъ, ----мивние, по которому въ извёстный короткій 1) срокъ происходить обновление всего организма, есть, говорить Цигельроть, просто сказка. Элементы нащего тыла достаточно устойчивы, и расходование, какъ показали опыты, втечение 24 часовъ не превышаетъ 16 граммъ бѣлка"<sup>2</sup>). Но, само собою разумѣется, не всѣ органы или составныя части нашего тёла отличаются одинаковой устойчивостью. Такъ, центральная нервная система, по словамъ того-же автора, являеть намъ примъръ необычайной устойчивости. Устойчивость ся настолько велика, что у животныхъ. голодавшихъ и погибавшихъ голодной смертью, центральная нервная система не понесла никаких потерь въ то время, какъ общій вѣсъ тѣла уменьшился почти на половину. Брюкке приводить таблицу Шосса, изъ которой явствуеть, что при потеръ у голодавшихъ почти всего подкожнаго жира, нервная система, повидимому, остается неизмённою. Фактъ этотъ темъ более почто нервное вещество особенно центральныхъ разителенъ, нервныхъ органовъ состоитъ преимущественно изъ жира и жироподобной массы" <sup>3</sup>). Даже происходить-ли обмѣнъ веществъ въ нервѣ, объ этомъ не говорятъ новѣйшіе физіологи съ увѣренностью. Такъ, напримѣръ, Landois утверждаетъ, что можно мишь предполагать обмѣнъ веществъ въ нервѣ, но нельзя говорить объ этомъ, какъ о констатированномъ фактѣ 4). Что нѣкоторыя вещи въ нашемъ тѣлѣ очень устойчивы, объ этомъ воть что говорить Брюкке: "въ совершенно прозрачномъ хрусталикѣ глаза иногда находятъ отдѣльный помутнѣвшій слой весьма незначительной толщины, отложение котораго, можно съ увъренностью сказать, произошло еще въ эмбріональный (зародышевый) періодъ жизни, и тімъ не менье онъ оставался беза измънений втечение многихъ лѣтъ" 5). Но сколько-же мно-

4) Стран. 758 въ его Учебникт по физіологіи (3-е изд.; русск. переводъ).

<sup>5</sup>) Стран. 215 въ I токъ Учебника физіологіи (русск. переводъ).



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Еще недавно было распространево мићніе, что человѣческій организмъ перемѣняется во всемъ своемъ составѣ втеченіе семи яѣтъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Стран. 42 въ сочинения: "Неремость нашего времени, причины ея и средства къ устранению" (руссв. перев. Спб. 1898 г.).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid. стран. 20 и 21.

гихъ? Это, очевидно, опредѣляется тѣмъ, когда замѣченъ въ хрусталикѣ глаза помутнѣвшій слой. Его могли замѣтить иногда уже у старика, обратившагося почему-либо къ глазному врачу. Что касается вещественнаго измѣненія въ клѣточкахъ, образующихъ наше тѣло, то при неблагопріятныхъ условіяхъ, наприм. при утомленіи человѣка, даже въ гангліяхъ наблюдается лишь смарщиваніе ядра, а не замѣчается измѣненія самой клѣтки <sup>1</sup>). Но и при вещественномъ метаморфозѣ человѣческаго тѣла, гдѣ таковой доступенъ наблюденію, всегда, по мнѣнію нѣкоторыхъ физіологовъ, должна оставаться *matrix* (матка или основа), ассимилирующая организму привходящіе новые элементы.

Изъ сказаннаго видно, что мнѣніе профессора Лангена, булто наше тѣло есть нѣчто, непрестанно измѣняющееся во всемъ своемъ составъ и въ концъ всего являющееся новымъ даже въ послѣднемъ изъ своихъ атомовъ, есть не болѣе, какъ ни на чемъ неоснованная фантавія. Физіологія ничего такого не говорить. Хотя она и допускаеть обмёнь веществь въ нашемъ тьль, но, во-первыхъ, признаетъ необычайную устойчивость за нъкоторыми органами или частями его, а, во-вторыхъ, еще не знаетъ, все-ли въ немъ измѣняется со стороны своего состава? Мало того: некоторые физіологи прямо допускають, даже и при совершении метаморфоза, нѣкоторую пребывающую или устойчевую основу. Утверждать-же, подобно профессору Лангену, будто въ тълъ со дня рожденія и до смерти не остается ни одного прежняго атома, не рёшится ни одинъ серьезный физіологъ даже не потому одному, что атомы не подлежатъ наблюденію и какому-либо исчисленію. Сущность матеріи, а слёдов. и сущность тёла невёдомы. Какъ-же можно утверждать, будто въ живомъ тёлё есе подвержено радикальному обновленію 2)? Если бы въ живомъ твл в не было ничего устойчиваго, не существовало-бы ничего, специфически принадлежащаго такомуто индивидууму, то немыслимы были-бы весьма многія явленія, которыя наблюдаются въ людяхъ. Оставляя въ сторовѣ пребывающія неизмѣнными втеченіе всей жизни человѣка, не смотря

<sup>1)</sup> Стран. 758 въ цитов. сочинении Landois-a.

<sup>2)</sup> При неизвъстности сущности матерія натуралисты наблюдають обмѣнь вещестивь только во внячиния обнаруженіяхь ея, а далѣе идти не могуть.

на обмѣнъ веществъ, разныя индивидуальныя телесныя особенности, не могу не обратить вниманія на наслѣдственную передачу различныхъ телесныхъ особенностей отъ того или другого индивидуума его потомкамъ. Дарвинъ разсказываетъ, что въ одномъ англійскомъ семействѣ, втеченіи многихъ поколѣній, нѣсколько лицъ имѣли одну прядь волосъ, окрашенную отлично отъ остальной массы ихъ. Можно было бы привести весьма много подобныхъ фактовъ. Но вѣдъ они рѣшительно не объяснимы, если смотрѣть, подобно профессору Лангену, на человѣческое тѣло.

Изъ сказаннаго явствуетъ, что нѣтъ никакого основанія утверждать, будто тёло Христа родившагося и тёло Христа умершаго на крестѣ представляли собою разныя тѣла по своимъ существеннымъ особенностямъ. Взглядъ г. Лангена, не имѣя нвкакой опоры для себя въ положительной наукъ, представляется и съ богословской точки зрѣнія совершенно произвольнымъ. Спаситель в его боговдохновенные апостолы, конечно, знали, что въ тѣлѣ совершается обмѣнъ веществъ. Однакоже, Спаситель училъ, что Онъ воскреснетъ и вознесется на небо съ тёмъ, по существу своему, тёломъ, какое имёлъ по рождени Своемъ втечение всей земной Своей жизни. Св. апостолы учать, что мы предстанемъ предъ судилище Христово съ тѣми-же, по существу, тёлами, какія мы имёли во время земной нашей жизни. Что въ человъческомъ тълъ происходитъ обмънъ веществъ, это было въдомо и отцамъ церкви, какъ видно и изъ слёдующих'ъ словъ и св. Іоанна Дамаскина: "чувственная пища, согласно съ законами природы, есть дополнение того, что исчезло" 1). Однакоже, они признавали тѣло Христа тожественнымъ по существу во время всей Его жизни на землѣ и по вознесении Его на небо. Такимъ образомъ и физіологическое возражение профессора Лангена противъ учения о пресуществлении оказывается несостоятельнымъ.

Сверхъ разсмотрѣнныхъ мною возраженій противъ ученія о пресуществленіи находимъ у профессора Мишо и генерала Кирѣева еще одно, съ ихъ точки зрѣнія, болѣе общее и важное,

268



<sup>)</sup> Стран. 78 въ Точн. изложени правосл. впры.

возраженіе, къ коему примыкаетъ нёсколько частиёйшихъ и менѣе важныхъ возраженій и на которомъ не могу не остановиться въ видахъ полноты и всесторонности изслѣдованія дѣла. Профессоръ Мишо, а съ его словъ и генералъ Кирѣевъ, утверждаютъ, будто терминъ: "пресуществленіе" ведетъ къ матеріамизаціи ученія о таинствѣ евхаристіи.

Делая этоть чудовищный упрекъ православной церкви, оба они какъ бы нарочито забывають слёдующія слова, значащіяся въ XVII членѣ Посланія восточныхъ патріархивъ: "вѣруемъ, что въ каждой части до малейшей частицы преложеннаго хлѣба и вина находится не какая-либо отдѣльная часть тела и крови Господней, но тело Христово всегда целое и во всѣхъ частяхъ единое, и Господь Христосъ присутствуетъ по существу Своему. т. е. съ душею в Божествомъ, или совершенный Богљ и совершенный человѣкъ". Въ этихъ словахъ выражается не "матеріалистическое" воззрѣніе на таинство евхаристів, а дуалистическое <sup>1</sup>). До сихъ поръ еще никто изъ безпристрастныхъ и разсудительныхъ людей не усматривалъ матеріализма въ какомъ бы то ни было учении, признающемъ совмѣстное бытие духовнаго в матеріальнаго начала въ какомъ-либо существѣ или предметь. Между темъ, генералъ Киревъ не только категорически утверждаетъ, будто мысль о пресуществлени "повела и привела къ матеріалистическому пониманію таниства"<sup>2</sup>), но и не постёснился взвести клевету на богослововъ, держащихся понятія и слова: "пресуществленіе", будто они считають реальнымъ только одну матерію, только то, что подлежитъ вѣдѣню ихъ ияти чувствъ" 3). Какъ эти хулы на учение о св. таинствѣ евхаристіи, такъ и эти клеветы на правовѣрныхъ богослововъ, къ изумленію нѣкоторыхъ иностранцевъ и къ собблазну всёхъ "малыхъ сихъ" у насъ, печатаются на страницахъ духовнаю журнала <sup>4</sup>). Генералъ Кирбевъ увлекся преврат-

<sup>1</sup>) Незьзя назвать матеріалистическимъ даже ученія извѣстнаго римскокатолическаго катехизиса объ евхаристія, ибо и оно не отвергаеть присутствія въ ней Христа во божеству и по дущевно-человѣческой природѣ.

2) Стран. 17 во Втор. отенть мнѣ г. Киръева.

3) Ibid.

4) Причиною этого грустивго явленія, конечно, лишь лицепріятие, которое у засъ такъ широко практикуется почти повсюду, хотя и ув'єрнють, будто мы "христіанизируемся"...

ными на евхаристію взглядомъ старокоталиковъ, умудриешихся увидъть матеріализмъ тамъ, гдъ нътъ и слъдовъ его, и вотъ много дерзостнаго достаётся отъ него и таинству евхаристи и здраво понимающимъ её. Но что же? Если бы я и оставилъ пока въ сторонѣ мысль о томъ, что въ таннствѣ евхаристіи присутствуетъ Інсусъ Христосъ съ божествомъ и человѣческой Его душею, то и въ этомъ случаѣ является произвольною мысль, будто ученіе о пресуществленія ведеть къ грубому. чувственному пониманию евхаристии. Коль скоро это учение действительно было бы таковымъ, то ни Божественное откровеніе не приводило бы нашъ разумъ къ мысли о пресуществленін ясными словами своими объ евхаристін, ни отцы и учители церкви не говорили-бы о пресуществлении. Спрашивается: на какомъ-же основания увъряютъ старокатолические богословы и ихъ эхо, А. А. Кирбевъ, будто понятіе и слово: "npecyществленіс" повело и привело къ матеріалистическону пониманію таплства евхаристів?.

На этотъ вопросъ находимъ въ XXV кн. Revue internationale de theologie слёдующій отвёть самой редакціи. Словомъ: "пресуществленіе", говорить она, выражается та мысль, что субстанція хлѣба и вина переходитъ по освященіи въ субстанцію тёла и крови Христа. А этого нельзя понимать иначе, какъ только такъ, что чрезъ освящение совершается такое химическое превращение, вслёдствіе котораго хлёбъ и вино становатся той-же естественной (naturliche), или обыкновенной плотью и кровью, съ какою родился Христосъ отъ Приснодъвы Маріи. А отсюда только одинъ шагъ, увъряетъ редакція упомянутаго журнала, къ тому, чтобы согласно съ ученіемъ римско-католическаго катихизиса думать и говорить, что въ св. евхаристіи мы пріемлемъ не только истинное тёло Христа. но и всѣ части Его тѣла. Поелику-же слово: "пресуществленіе" по своему смыслу близко къ такому превратному представленію объ евхаристическихъ тѣлѣ и крови Спасителя, то старо-католики справедливо и отстраняются отъ принятія и употребленія этого слова <sup>1</sup>).

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стран. 110 и 111 въ упом. книжкъ. Считаю не лишнимъ замътить, что она доставлена миъ тогда (8 янв. 1899 года), когда я уже началъ писать по поводу обвиненія слова: "пресуществленіе" въ матеріализаціи таинства евхаристіи.

Въ приведенныхъ словахъ, раньше не разъ высказывавшихся профессоромъ Мишо по ихъ существу, не видно ничего другого, кромѣ какъ бы преднамѣренно неправильнаго истолкованія смысла слова: "пресуществленіе". Еще въ Письмю моемъ къ А. А. Кирфеву, я говорилъ, что это слово само по себъ никоимъ образомъ не могло и не должно вести къ тому ученію римско-католическаго катихизиса, по которому въ евхаристіи вкушаются нами мускулы, кости, нервы и вообще всё составныя части Христова тела, каковымъ оно было во время земной жизни Христа<sup>1</sup>). Между тѣмъ, не только никто изъ старо-католическихъ богослововъ, дававшихъ даже отзывъ о моей бротюрѣ, но и генералъ Кирѣевъ, преусердно препирающійся со мною, не обратили никакого вниманія на то, что было сказано мною и чёмъ отстраняется превратное понимание ими слова: "пресуществление"<sup>2</sup>). Вынуждаюсь теперь обстоятельнѣе раскрыть и доказать мою мысль. Сперва-же нарочито поставлю на видъ прежде всего слёдующій мой тезисъ: само по себѣ слово: пресуществление несонамфримо болбе, чемъ сами по себъ термины: преложение, претворение и т. под., способно ограждать насъ и всякаго хотя въсколько разсудительнаго человѣка отъ того грубо чувственнаго представленія, какое выразилось по отношенію къ евхаристическимъ плоти и крови Христа въ римско-католическомъ катихизисѣ, если только мы не захотима почему-либо,-такъ сказать,-насиловать или изврашать прямое и очевидное значение слова: пресуществление.

Этотъ терминъ, какъ справедливо замѣтила и редакція Revue internationale de theologie, выражаетъ съ особенной ясностью и непререкаемостью ту и только ту мысль, что въ таинствѣ евхаристіи сущность (substantia) хлѣба и вина переходитъ въ сущность (substantia) тѣла и крови Спасителя. Но кто-же изъ здравомыслящихъ людей отважится утверждать, будто самую-то субстанцію тѣла Христова и во время земной Его жизни составляли мускулы, кости и тому подобное? Что всё это еще

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стран. 30 и подстр. примѣчаніе на 24 стран. отд. оттиска моего *Шисьма* къ г. Кирѣеву.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Между твиъ, я въ другомъ ивств даже просилъ, ез интересаха дъла, обратвъ вивиание на мон слова...

не составляеть самой сущности тела Богочеловека, какъ н тёла человёка обыкновеннаго, видно даже изъ Божественнагооткровенія. Такъ, напримёръ, св. апостолъ Павелъ говоритъ, что наши плоть и кровь не могуть наслыдовать царствія Божія (1 Кор. ХУ, 50), хотя онъ-же учить, что наши тпъла воскреснуть и что души наши съ принадлежавшими на землъ каждому изъ насъ телами будутъ некогда обитать въ загробномъ мірѣ (1 Кор. XV, 12—16; 2 Кор. V, 10). Изъ словъ Апостола только нежелающій видёть ножеть невидёть, что мускулы, вости и подобныя имъ части нашего тёла вовсе не составляють его сущности (субстанціи). Тотъже Апостолъ говорить: не всть мы умрема, но всть изминимся вдругз, во миновение ока, при послъдней трубъ (I Кор. XV. 51 и 52). А это чудесное измѣненіе и будетъ состоять въ томъ, что въ нашихъ тёлахъ останется для вёчной ихъ жизни только субстанціальное, а не акциденціальное, т. е. не мускулы, не кости и тому подобное. Но спросять: что же значить, что тоть-же самый Апостоль, который ясно говорить о всемъ этомъ, въ то же время не менве ясно учитъ и о томъ, что въ таинствъ евхаристии мы вкушаемъ не воображаемыя только тёло и кровь Христа, а истинную плоть и кровь Его (І Кор. Х, 16)? Послѣ приведенныхъ выше словъ этого Апостола не должно оставаться и тёни сомнёнія въ томъ, чтоонъ имъетъ въ виду собственно существо тъла и крови Господа. Мы, конечно, не знаемъ и не можемъ знать, что такое существо тола и крови Христовой, но въ то же время не имъемъ ни малъйшаго права или основанія сомнѣваться въ реальномъ бытіи его въ оидаха хлівба и вина въ евхаристіи. Равнымъ. образомъ, не имъетъ никакого права или основанія считать сущность тела и крови Господа за нечто, лишенное осяжой матеріальности. Хотя тёло воскресшаго Христа проникало чрезъ затворенныя двери и было то видимымъ, то не видимымъ, однако же оно всетаки было твломъ, а не духомъ, не душею, то есть, сохраняло свойственную тёлу матеріальность, хотя бы необычайно утонченную или одухотворенную. Поясному ученію отцовъ и учителей церкви, основанному на Божественномъ откровения, "никакъ нельзя говорить, что душа.

272

н тёло одинаковы по субстанціи своей<sup>4</sup><sup>1</sup>), т. е. что тёло въ какомъ бы то ни было видё и въ какой бы то ни было формё можетъ быть чуждымъ всякой матеріальности и превращаться въ нёчто духовное. Отсюда представляется *гръхом*з противъ Божественнаго откровенія и вселенско-церковнаго преданія думать и утверждать, будто въ таинствё евхаристіи мы не пріемлемъ матеріальной субстанціи тёла и крови Христа. Между тёмъ, старокатолики и впадаютъ въ этотъ грѣхъ, какъ ясно видно и изъ послёдняго отвёта Роттердамской коммиссіи на мнёніе Петербургской синодальной коммиссіи<sup>2</sup>). Но, пожалуй, еще грёщнёе, даже и противъ здравой логики, увѣренія составителей упомянутаго отвѣта и профессора Мишо, будто они не отвергаютъ присутствія тѣла и крови Спасителя<sup>3</sup>). Если это— не грѣхъ, то изумительная наивность...

Но если терминъ: "пресуществленіе" рѣшительно исключаетъ собою всякое грубо-чувственное представленіе объ евхаристическомъ тѣлѣ Христа, то не правъ-ли профессоръ Мишо по крайней мѣрѣ постольку, поскольку утверждаетъ, что этимъ терминомъ предполаегается химическое превращеніе сущности хлѣба и вина въ сущность тѣла и крови Спасителя? На этотъ вопросъ нужно дать отрицательный же отвѣтъ. Вѣдь мы не знаемъ сущности ни хлѣба и вина, ни тѣла и крови Христа <sup>4</sup>), а потому не имѣемъ ни малѣйшаго основанія прилагать къ нимъ, къ этимъ сущностямъ, тѣхъ законовъ и процессовъ, какіе наблюдаются въ томъ, что служитъ обнаруженіемъ иди проявленіемъ ихъ. Потому то Посланіе восточныхъ патріарховъ, вслѣдъ за отцами и учителями церкви, и говоритъ, что мы не знаемъ и не можемъ знать. какимъ образомъ совершается пресуществленіе.

Такниъ образомъ, вопреки мнѣнію старо-католическихъ богослововъ и А. А. Кирѣева, терминъ: "пресуществленіе" уже самъ по себть не допускаетъ того, чтобы представлять евхаристиче-

<sup>1)</sup> Страв. 49, 81 в 125 въ Точн. изложени правосл въры св. Іоанна Дамаскина.

<sup>2)</sup> Стран. 6 въ XXV вн. Revue (въ 1 параграфъ).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) lbid. стран. 6 и 109.

<sup>4)</sup> Одно какое-либо химическое превращение недопустамо даже и въ обыкновенных орнаническиха процессахъ, когда ядетъ рачь о живомъ тълъ.

ское тѣло Іисуса Христа въ грубо-чувственномъ видѣ. Что же касается другихъ терминовъ, употреблявшихся и употребляемыхъ для обозначенія перехода хлѣба и вина въ тѣло и кровь Христа, то о нихъ, взятыхъ въ самихъ себть, независимо отъ особаго истолкованія, сказать этого нельзя.

А. А. Кирьевь совершенно произвольно утверждаеть, будто бы, напримфръ, терминъ: преложение устраняетъ само собою перевъсъ грубо-чувственнаго представления о тълъ Христа въ евхаристіи <sup>1</sup>). Вотъ почему онъ и не попытался доказать свою мысль, ограничившись голословнымъ высказываніемъ ея. На самомъ же дѣлѣ, если забыть то, чему вообще учитъ православная церковь о таинствъ евхаристіи, и имъть въ виду только терминь: преложение или претворение, то очень легко придти къ грубо-чувственному представлению объ евхаристическомъ тёлё Христа. Спаситель преложила или претворила въ Канѣ Галилейской воду въ вино. Тутъ вода приняла и для внѣшнихъ чувствъ человѣка видъ и вкусъ вина. Если употребимъ по отношенію къ евхаристическимъ хлѣбу и вину терминъ: преложение или претворение и упустимъ изъ виду тотъ особый смысль, который влагаеть въ него церковь своимъ общимъ ученіемъ объ евхаристін, то легко и, пожалуй, вполнъ разумно думать и говорить, что такъ или иначе, но мы вкушаемъ въ освященныхъ хлъббъ и винъ мускулы, кости и прочія составныя части земного тёла Спасителя. Вёдь этотъ терминъ самъ по себ ни малтише не указываетъ на то, что въ танестве свхаристія тѣло Христа присутствуетъ только по субстанціи своей, а потому нисколько не устраняетъ мысли о мускулахъ, костяхъ и т. под. Значитъ, та "матеріализація" таинства, которой такъ боятся старо-католическіе богословы и генералъ Кирбевъ, тутъ дбйствительно можетъ имбть основание и мбсто для себя, поскольку подъ этой "матеріализаціею" разумвется грубо-чувственное представление объ евхаристическомъ тѣлѣ Христовомъ.

Какъ ви ясно, что терминъ: "пресуществленіе" наиболѣе

274

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стран. 17 во Втор. отвътъ кнѣ. Кстати: г. Кирѣевъ инсинунруетъ, будто и "дурного мнѣнія о словѣ: преложеніе" (стран. 21). Развѣ указывать сравнительное несовершенство термина значитъ быть дурного мнѣнія о нежъ?!..

**умъстенъ и** цълесообразенъ въ учении о таинствъ евхаристии, однакоже генералъ Кирбевъ ухищряется во Второмз отвътъ инь всячески набросить невыгодную тень на этотъ терминъ. Я утверждаль, что послѣдній не допускаеть различнаго понинанія, а оппоненть мой мечтаеть опровергнуть меня указаніемъ на то, будто бы слово: субстанція различно опредѣляють Спиноза, Канть, Гегель <sup>1</sup>). Очевидно, генералъ Кирѣевъ не въдаетъ того, что указанные имъ философы не слово: субстанијя различно понимають, а различно мыслять о томъ, что собственно нужно признать въ мірѣ, на дълъ, за несомнѣнную субстанцію, или за субстанція. Но развѣ можетъ говорить это обстоятельство о допустимости различнаго пониманія смысла слова: пресуществление въ учении о таинствѣ евхаристия? Вѣдь здесь подъ субстанціями прямо и ясно разумевются субстанція, съ одной стороны, хлѣба и вина, а съ другой, тѣла и крови Спасителя. Въ доказательство того, что только терминъ: пресуществление можетъ служить и служить достаточнымъ выраженіемъ мысли о происходящей перемѣнѣ съ хлѣбомъ и виномъ въ таинствѣ евхаристіи, я въ Отеют А. А. Кирбеву привелъ слёдующій примёръ: "Ежели, говорилъ я, сказать, что трость стала змѣею, то этимъ окончательно мы еще не устранимъ мысли лишь о кажущейся, или мимолетной, ни же только чисто внѣшней и некоренной перемѣнѣ, случившейся съ однимъ и темъ-же предметомъ. Совсемъ иное дело, если выразимся, что трость пресуществилась въ змѣю" 2). Это мое замѣчаніе было направлено противъ словъ моего оппонента о томъ, будто бы для выраженія идеи таинства евхаристін достаточно словъ: "хл'ббъ и вино становятся тёломъ и кровью Христа" <sup>3</sup>). Въ своемъ Второмз отвъть мнѣ А. А. Кирбевъ разсчитываетъ опровергнуть выше приведенныя мои слова слёдующимъ своимъ замечаниемъ: "если къ слову: стала прибавить истинно, вещественно и существенно, то не будеть ни иалъйшаго сомнънія въ томъ, что трость стала настоящей змѣею" 4). Но во-первыхъ, моему оппоненту пришлось употребить четыре слова для того, чтобы до некоторой степени выразить

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibid. стран. 21 н 22. <sup>2</sup>) Стран. 48 въ моемъ Отовътъ г. Кирфеву.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Стран. 5 въ первоиъ Отопти мив г. Кирвева. <sup>4</sup>) Стран. 23 и 24.

то, что прекрасно выражается однима словомъ: "пресуществилась". Во-вторыхъ, употребленное имъ слово: вещественно, бывъ приложено къ евхаристическимъ хлѣбу и вину, дѣйствительно повело-бы и привело-бы, выражаясь его терминомъ, къ матеріализаціи таинства, т. е. къ грубо-чувственному представленію о тѣлѣ Христовомъ, каковое представленіе безусловно исключается и совсѣмъ отстраняется терминомъ: пресуществоленіе.

Такимъ образомъ, если старокатолики и генералъ Кирѣевъ боятся "матеріализація" таниства евхаристів, т. е. грубо-чувственнаго представленія въ ней о твлё Христовомъ, то уже и по этому одному они нравственно обязаны непременно принять и употреблять терминъ: "пресуществление". Не этотъ терминъ привелъ римскокатолическихъ богослововъ къ указанному представленію, а, какъ я и зам'вчаль раньше, только богословская неразвитость ихъ въ связи съ свойственной папизму склонностью всё оземленять или овеществлять. Эти богословы могли ошибочно выработать грубо-чувственное представление объ евхаристическомъ тѣлѣ Христовомъ, исходя изъ того, что для сомнѣвавшихся, по особому дѣйствію Промысла Божія, въ евхаристія иногда являлось Отроча́-Христосъ вмёсто хлёба и вина, какъ о томъ свидътельствуютъ нъкоторые изъ отцовъ и учителей церкви. Не умёя понять сперва того, что воскресшій и являвшійся ученикамъ Спаситель хотя ималь уже иное, чамъ до воскресенія, тёло, однако-же только для удостовъренія ихъ въ истинности Своего воскресенія изъ мертвыхъ. по дыйствію Своей божеской всемогущей силы, предстояль не разъ предъ апостолами съ тёломъ, носившимъ ощутимые слёды испытанныхъ предъ смертію истязаній разнаго рода и пригвожденія ко кресту, римскокатолические богословы, очевидно, не понимали. затёмъ, смысла и указаннаго чудеснаго явленія въ таинствъ евхаристіи, а потому и вообразили, будто мы вкушаемь въ ней не сущность тела и крови Христа, а мускулы, кости, нервы и тому подобное. Если бы-же они остановились на словь: пресуществление и вдумались въ заключающийся въ немъ смыслъ, то уже оно одно показало-бы имъ всю ошибочность и неосновательность ихъ воззрѣнія.

Окончу третью главу своей отповёди замёчаніями касательно

276



словь профессора Мишо о томъ, будто слово: "пресуществленіе", во первыхъ, не объясняетъ ряда безполезныхъ чулесъ при его совершения, о которыхъ нётъ никакой рёчи въ Свящ. писания, а, во-вторыхъ, ввергаетъ насъ въ безспорныя противоръчія. которыя легко можетъ разоблачить въ евхаристіи всякій свёлущій и сообразительный человѣкъ. Прежде всего не могу не найти весьма странною мысль профессора Мишо, будто совершающіяся въ евхаристіи "чудеса" безполезны. Извѣстно, что цѣлію религія служить тесньящее общеніе и единеніе съ Богомъ. Этой-то цёли и удовлетворяетъ таинство евхаристіи. Чрезъ неё мы вступаетъ не только въ духовное, но и въ твлесное общение и единение съ Богочеловъкомъ. Что касается вашего тѣла, то чрезъ вкушеніе нами подъ видомъ хлѣба и вина сущности тъла и крови Спасителя мы вносимъ въ наши тела, какъ и уже говорилъ, особое жизнетворное начало и залогъ воскресенія ихъ для вѣчной блаженной жизни. Если бы тв "чудеса", посредствомъ которыхъ въ евхаристіи сущность хлёба и вина переходять въ сущность тёла и крови Христа, не совершались, то было бы невозможнымъ и наше тѣлесное общение съ Богочеловѣкомъ, имѣющее столь великое значение. Безспорно догматической истиною, косвенно выраженною въ Никеоцареградскомъ символѣ, является то, что въ евхаристіи хлёбъ и вино никониъ образомъ не могутъ содёлаться по существу своему тёломи и кровію Спасителя. Въ указанномъ симоль ясно сказано, что воскресшій Христось вознесся потонъ на небо съ тёломъ Своимъ и только для всеобщаго суда вадъ людьми пріндетъ съ Своимъ теломъ снова на землю. Отсюда видно, что толо Его не вездесуще. А если это безспорио, то и присутствіе тела Христова въ евхаристіи возможно лишь подъ условіемъ чудеснаго пресуществленія хлѣба и вина въ сакое тѣло и кровь Его. Простое же соединение божества Христа съ неизмѣнившимися по существу своему хлѣбомъ и виномъ, о каковомъ соединении говорилъ папа Геласій 1-й, никоимъ образомъ не саблало-бы хлёбъ и вино истиннымъ тёломъ и нстинной кровію Богочеловъка. Хлъбъ и вино тутъ стали-бы только какъ-бы обоготворенными хлѣбомъ и виномъ, но не сущностью тела и крови Христа. Единородный-же Сынъ Божій ипостасно соединился въ Своемъ воплощеніи не съ хлѣбомъ и виномъ, а съ живымъ человѣческимъ тѣломъ, которое субстанціально отлично отъ хлѣба и вина. Такимъ образомъ. тѣ "чудеса" въ таинствѣ евхаристіи, о которыхъ говорить профессоръ Мипо. не только полезны, но и необходимы. А что Свящ. писаніе прямо не указываеть на эти чудеса, прямо не **VПОМИНАЕТЪ О НИХЪ. ИЗЪ ЭТОГО НИКОИМЪ Образомъ не слѣдуетъ** ихъ недфиствительность. Въдь и въ нъкоторыхъ евангельскихъ повъствованіяхъ о несомнѣнно-чудесныхъ событіяхъ не дълается замѣчаній, что эти событія-чудеса. Коль скоро, по ученію Божественнаго откровенія, въ евхаристіи хлёбъ и вино по освящени становятся истиннымъ теломъ и истинной кровью Христа, то всякій здравомыслящій человѣкъ понимаетъ и безъ постороннихъ напоминаній, что тутъ совершается чудо по дѣйствію Божію. Наконецъ, представляется легкомысленной мысль профессора Мишо и о томъ, будто всякій свѣдущій и разсудительный человёкъ легко откроетъ противоречія существу дела въ учении о пресуществлении. Объ этомъ я говорилъ еще въ Письмю къ А. А. Кырьеву следующее: "Коль скоро, по церковному ученію о таинствѣ евхаристіи, тѣло и кровь Христа остаются для вспох наших чувство хлебомъ и виномъ, то даже и научное изслѣдованіе, произведенное натуралистомъ, должно открыть здёсь только то, что свойственно хлёбу и вину. Утверждать-же на основании такого изследования, будто ощущаемые нашими внѣшними чувствами хлѣбъ и вино не суть по существу своему истинное тело и истинная кровь Христа, не въ правъ никакой и натуралистъ, такъ какъ церковь не утверждаетъ, что существо видимыхъ нами хлъба и вина можетъ открываться для какого-нибудь научнаго изслѣдованія, а послѣднее не достигаеть самой сущности и обыкновенныхь вещей и предметовъ" <sup>1</sup>). Если профессоръ Мишо раньше не обратилъ вниманія на эти мои слова, то приглашаю его сдёлать это теперь и доказать ихъ неосновательность. Безъ этого-же странно было-бы съ его стороны повторять странную его мысль касательно противорѣчій существу дѣла въ ученіи о пресуществленіи.

1) Crpan. 27 H 28.

**27**8



## ЗАКЛЮЧЕНІЕ.

Такъ какъ послѣдній Отвът Роттердамской старокатолической коммиссіи на послѣднее заявленіе Петербургской синодальной коммиссіи, независимо отъ воли его составителей, затрагиваетъ сказанное мною въ настоящей моей отповѣди г. профессору Мишо, то изложу выводы изъ ней и вообще заключительную часть ея сообразно и съ тезисами, значащимися въ Отвът Роттердамской коммиссіи. Само собою разумѣется, при этомъ оставлю въ сторонѣ то, что́ говоритъ Отвът по вопросу о посвященіи Голландскихъ старокатолическихъ епископовъ: этого предмета совсѣмъ не касался я ни прежде, ни теперь.

1) Безспорно, что при рѣшеніи вопроса о пріобщеніи старокатоликовъ къ прабославной церкви имѣетъ самое рѣшающее значеніе тожество исповѣдываемыхъ ими догматовъ съ ея догматами. Но при этомъ необходимо и то, чтобы не допускалось ими никакихъ богословскихъ мнѣній, которыя несомнѣнно противорѣчатъ съ какими бы то ни было догматами или вообще съ болѣе или менѣе ясно выраженнымъ въ Свящ. писаніи или въ церковномъ преланіи ученіемъ.

2) Никто изъ православныхъ богослововъ не отвергаетъ словъ Викентія Лиринскаго: "во что́ вѣровали вездѣ, всегда и всѣ, то и есть подлинно—вселенская вѣра". Но вѣдь выраженное въ этихъ словахъ нужно брать и утилизировать, опираясь на то, какъ истолковалъ смыслъ ихъ и какъ училъ примѣнять ихъ къ дѣлу самъ Викентій Лиринскій. Въ противномъ случаѣ лечко запутаться и заблудиться при разыскахъ истинно—вселенской вѣры.

3) Въ этихъ розыскахъ volens-nolens проглядываютъ у кого бы то ни было изъ христіанъ и опасные симптомы, а не одни здоровые. Объ этомъ говорилъ еще тотъ самый Хомяковъ, на котораго ссылались не разъ нѣкоторые изъ старокатолическихъ богослововъ. Поиски истиннаго вѣроученія исходятъ, говоритъ онъ, изъ того миѣнія, будто вся каволическая церковь можетъ быть помрачена временными заблужденіями, иногда общими во всѣхъ ся частяхъ, иногда различными въ каждой ся части, такъ что истину приходилось-бы добывать изъ неочищенной

массы по извъстному правилу: quod semper, quod omnes, quod ubique (что всегда, что встми, что вездъ принималось) 1). Тотъ-же Хомяковъ высказалъ касательно искателей правовърія слёдующее: "пусть всё они, безъ исключенія, стали вполнё православны, приняли и символъ и втрованія совершенно сходныя съ нашими, но они дошли до такой вбры средствами и путями чисто протестантскими, то есть: они приняли её какъ догеческій выводъ, какъ добычу разсудка, который, подвергнувъ анализу преданіе и писаніе отцевъ, нашелъ въ нихъ нѣчто, близко подходящее къ истинѣ. Еслибъ мы это допустили, т. е. признали бы этот процессь, всё было-бы потеряно, и раціонализмъ сдълался-бы верховнымъ судьею во всъхъ вопросахъ"). Касательно римскокатоликовъ сказалъ этотъ-же гаубокомысленной и возвышенно-настроенный писатель-богословъ следующія знаменательныя слова: "выдти изъ Рима, не возврашаясь ка церкен, можно только въ одну дверь, а эта дверьпротестанство"<sup>3</sup>), открытое или замаскированное, добавлю. Эти слова почившаго Хомякова могугъ быть отнесены до нѣкоторой степени и къ старокатоликамъ. Въ послѣднихъ мы видимъ въ настоящее время не только настаивание на явно предвзятыхъ взглядахъ или уклончивость въ объясненіяхъ съ православными по самымъ важнымъ вопросамъ, но и горделивыя претензія на роль освободителей "христіанской истины, христіанскаго вфроученія отъ оковъ, отъ заблужденій, въ которыя ввергли и въ которыхъ держитъ эту истину злонамфренные книжники" 4) какіе-то. Какъ будто старокатолики-не книжники своего рода!... Того-же довтрія къ свидѣтельству "досточтимой" (ehrwurdigen) православной церкви, каковое довѣріе само собою предиолагается въ жаждущихъ общенія съ нею и безъ котораго нельзя прійти къ внутреннему и прочному единенію съ нею, пока не видимъ въ старокатоликахъ.

4) Свидѣтельство православной церкви объ истинѣ выражается, между прочимъ, въ символическихъ книгахъ ея, каковы: Православное исповъданіе каволической и апостольской

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стран. 366 во 2 т. Сочинений (2-е изд.).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. стран. 375. <sup>3</sup>) Ibid. стран. 314.

<sup>4)</sup> См. статью профессора Мишо въ 192 К "Москов. Вѣдомостей" за 1898 г.

церкви восточной и Послание патріарховъ православно-кавомиеской церкои о православной въръ. Желаніе старокатоликовъ опознать догму православной церкви само собою удовлетворилось-бы на основании и этихъ позднёйшихъ вёроизложевій. Конечно, не есе, изложенное въ упомянутыхъ книгахъ, представляетъ собою догму въ тысномо смысль этого слова. Не даромъ же сами онъ, какъ видно изъ ихъ содержанія, раз-**ЛЕЧАЮТЪ ВЪ НЕМЪ** *догматы впоры* отъ ученія вообще, хотя, конечно, и не указывають, что воть это-догмать, а это-богословское мнѣніе одного-ли отца церкви или нѣсколькихъ, но не встахъ, какъ ничего неговорившихъ о данномъ предметѣ<sup>1</sup>). Догнаю является въ нихъ только то, что выражаетъ собою вселенскія вфроопределенія и вообще различныя, но вполне авторитетныя, свидётельства вселенской нераздёленной церкви о въръ ея. Вотъ почему упомянутыя символическія книги<sup>2</sup>) поставляются самой церковію на оторое мёсто послю вселенскихъ въроопредълений и въроизложений. Вотъ почему онъ хотя признаются и общеобязательными для всёхъ православныхъ христіанъ, но-только въ качествѣ руководственныхъ книгъ... Все это-такъ. Но вѣдь наша православная церковь и не требуетъ отъ старокатоликовъ признанія за догматъ того, что не есть догмать. Вопросъ-же о Filioque и Пресуществлевів спеціально обсуждался православной церковію въ послёда потому является прямымо недовприемо къ ней, віе вѣка. соинвніе въ достовврности свидѣтельства ея символическихъ книгъ касательно того, что ученіе объ исхожденіи Духа Святаго только отъ Отца и о Пресуществлении-непреложная истина.

5) Догматъ требуетъ надлежащаю пониманія его. Можно, повидимому, признавать догматическія истины и въ то же время извращать подлинный смыслъ ихъ тёмъ или инымъ истолкованіемъ. Для устраненія замёченныхъ лжетолкованій

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Эти мийнія допущены, очевидно, липь для полноты изложенія. Въ символическихъ-же книгахъ можно найти указанія, какъ бы намъ следовало поступать, есля-бы мы находили необходимымъ предпочесть одно мийніе другому....

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ русской церкви усвояется символическое значение и Простр. катихизису ивтроп. Филарета.

тогми православная церковь И предлагаетъ точнъйшее опредѣленіе объясненіе И тѣхъ или тругихъ логматическихъ истинъ въ особыхъ въроизложеніяхъ. Дьлать это-не тодько неотъемлемое право ея, но и прямой долгъ. На обязанности-же сыновъ и дщерей православной церкви лежитъ принятие этого опредъления и объяснения догмата. Поэтому, старокатолики напрасно именують эти точнѣйшія опредѣленія и объясненія "богословскимъ умозрѣніемъ", при томъ-же якобы необязательнымъ для желающихъ вступить въ общеніе и въ единеніе съ православной церковію. Викентій Лиринскій, на известныя слова котораго любять ссылаться старокатолики, не думалъ и даже не могъ думать такъ. Старокатолики тёмъ болѣе неправы, что у нихъ за отверженіемъ того или иного догматическаго ученія всегда стоить или какое-нибудь дъйствительно "богословское умозрѣніе" или даже какое-либо предвзято философское или якобы научное воззрѣніе. Вотъ все это-то и предусмотрёно указанными церковными опредёленіями и объасненіями данной догмы, основанными на Божественномъ откровении и на церковномъ предании.

6) Справедливо, что вопросъ о томъ, кака раждается Сынъ Божій и кака исходить Духъ Святый отъ Бога Отца, есть особый вопросъ, но вёдь его рёшенія нельзя и ожидать отъ Свяш. Писанія: Оно не можеть говорить объ этомъ людямъ потому, что имъ совсѣмъ недоступно уразумѣніе того, какъ именно являются къ бытію Второе и Третье Лица Пресвятой Троицы? Что касается отцовъ и учителей церкви, то Роттердамская коммиссія выражается неточно, говоря, будто они пытались объяснить, кака раждается и кака исходить Духъ Святый: они вполнъ признавали непостижимость или необъяснимость этого, а пытались только хотя сколько-нибудь приблизить къ человъческому разумёнію понятія рожденія и исхожденія, данныя въ Божественномъ откровении. Все различие между ними въ этомъ отношенія сводится къ нѣкоторому различію тѣхъ уподобленій или образовъ, при помощи которыхъ старались они достигнуть указанной цёли, но отнюдь не къ чему-либо другому: различными сравненіями или образами они выражали одну и ту же мысль. Уже совсёмъ неправильнымъ представляется явное смёшеніе

 $\mathbf{282}$ 

ſ

или отожествленіе старокатоликами вопроса о томъ, какъ раждается Сынъ и какъ исходитъ Духъ Святый съ вопросомъ о томъ, отъ кого раждается Сынъ и отъ кого исходитъ Духъ Святой? Это два совершенно различныхъ вопроса, изъ коихъ только на послѣдній находимъ ясный отвѣтъ въ Божественномъ откровеніи. Указанное смѣшеніе или отожествленіе двухъ существенно различныхъ вопросовъ дало старокатоликамъ возможность не отвѣтить категорически на ясный вопросъ, поставленный Петербургской коммиссіею: принимаютъ-ли они ученіе православной церкви объ исхожденіи Духа Святаго къ бытію отъ одного Отца? Если бы старокатолики не захотѣли уклониться отъ прямого и яснаго отвѣта на этотъ вопросъ, въ такомъ случаѣ имъ пришлось-бы не констатировать только и тотъ фактъ, что и Сынъ посылаетъ Духа, но и высказать, почему не одинъ только Отецъ посылаетъ Его, но и Сынъ.

7) Ради оправданія той своей мысли, будто Сынъ Божій есть въ нѣкоторомъ смыслѣ совиновникъ бытія Духа Святаго, старокатолики утверждаютъ, будто слова Священнаго Писанія и Никеоцаградскаго символа о томъ, что Духъ исходитъ отъ Отца, не исключаютъ собою мысли объ участіи и Сына въ исхожденіи Третьяго Лица къ бытію. Но такъ думать значитъ привносить свою мысль въ слова Священнаго писанія и Никеоцареградскаго символа, не подающихъ даже и малѣйшаго повода къ такой мысли, а не только что какого-нибудь основанія. Напротивъ, имѣется не поводъ лишь, но и ничѣмъ неустранимое основаніе къ тому, чтобы непоколебимо признавать въ словахъ Священнаго писанія и Никеоцареградскаго символа асное указаніе на исхожденіе Духа Святаго къ бытію отъ одною Отца.

8) Старокатолики вполнѣ справедливо думаютъ, что и теперь можно такъ учить объ исхожденіи Духа Святаго, какъ учили объ этомъ вообще отцы и учители церкви. Мало того: они могли-бы выразиться, что даже должно учить такъ, какъ учили отцы и учители церкви. Но, вѣдь, тутъ вся сущность дѣла—въ томъ, какъ-же именно понимать ученіе св. отцовъ и учителей церкви по вопросу объ исхожденіи Духа Святаго? Всякому богослову извѣстно, что на нихъ нерѣдко ссылаются

6

не только римскокатолики, но протестанты разныхъ фракцій и даже раціоналисты для оправданія самыхъ разнородных своихъ взглядовъ, истолковывая слова отеческихъ твореній въ бласпріятноми отвых взглядамъ смысль. Въ данномъ случат и старокатолики находять у отцовь и учителей церкви то, чего не находить у нихъ православная церковь. Разумѣю ученіе о совиновничествѣ Сына Божія въ дѣлѣ исхожденія Духа Святаго къ бытію. Между тёмъ, Роттердамская коммиссія отрывочно привела потребныя ей мѣста изъ твореній Тертулліана, св. Аванасія, св. Григорія Нисскаго, св. Іоанна Златоуста, св. Кирилла Александрійскаго, блаж. Августина и св. Іоанна Дамаскина, но безъ всякаго освѣщенія и даже безъ констатированія, истиннаго находимаго ею, смысла приведенныхъ словъ, какъ будто бы православные богословы сомнѣвались и сомнѣваются въ дѣйствительномъ присутствіи ихъ въ твореніяхъ упомянутыхъ церковныхъ писателей. На основании изложеннаго мною во второй главѣ моей отповѣди профессору Мишо имѣю право сказать, что по крайней мъръ такіе отцы и учители церкви, какъ святые Асанасій, Григорій Нисскій, Ісаннъ Златоусть, Кириллъ Александрійскій и Іоаннъ Дамаскинъ, вовсе не допускали мысли о какомъ-либо совиновничествѣ или содѣйствіи Сына въ дёлё исхожденія Духа Святаго къ бытію. А если бы у Тертулліана и у блаж. Августина 1) дійствительно и встрічалась эта мысль, то на основание словъ Викентія Лиринскаго о томъ, какъ поступать въ подобныхъ случаяхъ при определеніи истивно-церковнаго преданія, я имѣлъ бы полное право не придавать никакого значенія всякимъ подобныма голосамъ, хотя бы они раздавались изъ глубокой древности.

9) Недопустимость мысли о Сынѣ Божіемъ, какъ о нѣкоторой,—посредственной или непосредственной,—причинѣ бытія Духа Святаго, даже въ качествѣ богословскаго мнѣнія, не подлежитъ сомнѣнію, хотя бы высказывалъ ее какой-либо даже отецъ и учитель церкви. Викентій Лиринскій справедливо го-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Не говоря уже о чемъ-лябо другомъ, нахожу достаточнымъ сослаться на слова русскаго богослова въ *Revue internationale de theologie* о томъ, что блаж. Августинъ скоръе философствовалъ въ данномъ случав, чёмъ богословствовалъ (стран. 687 въ XXIV книжкѣ).

воритъ, что и отцы и учители церкви, каждый въ отдёльности, могли ошибаться и что въ этомъ случаё не должно подражать имъ, хотя бы церковь, по вниманію къ общему направленію ихъ ученія и къ чистотъ ихъ жизии, и не осудила ихъ. Увъренія, будто разрывъ между восточной и западной церквами произошелъ внё всякаго отношенія къ вопросу о Filioque, не имъютъ достаточныхъ основаній.

10) Ученіе старокатоликовь о таинствѣ евхаристіи прежде всего отличается непримиримымъ внутреннимъ противорѣчіемъ, такъ что оно уже само себя разрушаетъ. Такъ, съ одной стороны, они утверждають, что пріємлющій освященный хлёбъ и освященное вино истинно и дъйствительно пріобщается твла и крови Інсуса Христа, а, съ другой, что Христосъ присутствуетъ въ евхаристии не матеріально, не плотски 1). Спрашивается: какъ-же можно пріобщаться въ евхаристіи тіла и коови Богочеловѣка, если Онъ не присутствуетъ въ этомъ таинствѣ и матеріально или плотски? Какъ бы утонченно или одухотворенно мы ни представляли себъ тёло и кровь Христа въ упомянутомъ таинствѣ, всетаки о нихъ нельзя сказать, что они безусловно не матеріальны. Между тёмъ, старокатолики категорически утверждають, будто Христось не присутствуеть въ евхаристіи и матеріально. Остается думать, что они понимають тело и кровь въ чисто-духовнома смысле, а следовательно отвергають православное учение объ евхаристи, хотя, къ нашему изумленію, и утверждають, будто они и въ этомъ случаѣ единомысленны съ православной восточной церковію, <sup>2</sup>) не смотря на ясныя заявленія Петербургской Синодальной коммиссін, сдѣланныя ею весьма отчетливо въ 1897 году и безусловно противоположныя ихъ воззрѣнію.

11) Не справедливо говорять старокатолики, будто ученіе православной церкви о пресуществленіи представляеть собою лишь богословское митніе, которое можно-де принимать, но можно и отвергать. Ученіе о пресуществленіи хлѣба и вина въ таинствѣ евхаристіи въ истинныя тѣло и кровь Христа необходимо требуется и предполагается даже Никеоцареград-

2) Ibid. стран. 7.

<sup>1)</sup> Стран. 6 въ XXV внижећ упомянутаго журнала.

скимъ Символомъ, учащимъ, что воскресшій Спаситель вознесся съ Своимъ теломъ на небо и снова пріндетъ съ нимъ на землю уже для всеобщаго суда надъ людьми. Этимъ отрицается вездъприсутствіе тела Христова. Потому-то отцы и учители церкви настойчиво повторяли, что въ евхаристів Христосъ твломъ Своимъ не нисходитъ съ неба. А такъ какъ всё это безспорно, то въ упомянутомъ таинствъ само собою предполагается и допускается необходимость превращенія сущности хлёба и вина въ сущность тела и крови Спасителя. Правда, что въ Свящ. писаніи прямо не говорится о пресуществленіи, какъ прямо не говорится и объ единосущіи Сына Божія съ Отцомъ и о иногихъ другихъ несомнюнно догматическихъ истинахъ. Тёмъ неменёе въ священномъ писаніи заключается мысль о пресуществлении, съ одной стороны, въ евангельскомъ повѣствованіи о благословеніи хлёба и вина Інсусомъ Христомъ, а, съ другой, въ словахъ Его, сказанныхъ вслёдъ за благословеніемъ, что хлѣбъ и вино по существу своему 1) суть уже истинное тело и истинная кровь Его. Что касается отцевъ и учителей вселенской нераздёленной церкви, то вопреки мнёнію старокатоликовъ, есть они, поскольку касались вопроса объ образѣ присутствія тёла Христова въ евхаристіи, выражали общими разсужденіями о ней мысль о пресуществленіи <sup>2</sup>). Отсюда ясно, что учение о пресуществлении есть догмать, а не богословское мићніе.

12) А коль скоро ученіе о пресуществленіи есть вселенскицерковное, то этимъ самимъ узаконяется и терминъ: "пресуществленіе". Положимъ, отцы и учители церкви употребляли термины: "преложеніе", "претвореніе" и т. под. большей частію Но вѣдь въ эти термины они влагали общими своими разсужденіями объ евхаристіи мысль о пресуществленіи. Нѣкоторые-же изъ восточныхъ и запядныхъ отцовъ и учителей церкви употребляли даже такіе термины или изреченія, которые, бывъ взяты

<sup>1)</sup> Такъ какъ не твло и кровь Христа, а хлъбъ и впно видъли и на вкусъ ощущали Апостолы, то ясно, что хлъбъ и вино по существу своему были тъломъ и кровно Христа.

<sup>2)</sup> Ссылка профессора Мишо на папу Геласія 1-го ничею не доказываетъ: папа ошибался, но ему извинили ошибку по особой причнић, которой не можетъ быть въ отношении къ старокатоликамъ....

даже сами по себъ, гласять то же самое, что и терминъ: пресуществление, такъ что послъдний и образованъ, должно сказать, прямо на основании ихъ. Такъ нужно думать тёмъ бодёс. что основа термина: "пресуществленіе" есть вселенски-церковная чже всявдствіе вселенско-церковнаго характера понятій о различныхъ субстанціяхъ во вселенной. Разсматриваемый терминъ, будучи таковымъ, въ то же время является не только наилучшимъ выразителемъ мысли о пресуществлении, но и устранителемъ того грубо чувственнаго представленія объ евхаристическомъ тѣлѣ Христовомъ, каковаго представленія похвально желають избъгать старокатолики. А что касается того факта, что слова: "пресуществление" не встръчается ни въ "литургическихъ книгахъ русской церкви", ви въ "чинъ присоединенія лютеранъ", то этотъ фактъ ръшительно ничего не говоритъ ві пользу старокатоликовъ. Я уже указываль на "Чинъ присяги архіерейской" и на обращенныя къ священникама слова Православнаю исповъданія. Что же касается присоединяемыхъ къ православной церкви лютеранъ, касательно этого должно замѣтить слѣдующее. Во-первыхъ, до присоединенія, конечно, имъ разъясняется пастырями церкви съ достаточной подробностью и ученіе православной церкви объ евхаристіи, а слѣдовательно и о пресуществлении. Во-вторыхъ, то, что "Чиномъ присоединенія" внушается имъ исповѣдывать касательно таинства евхаристи, выражаетъ общимъ своимъ содержаниемъ нысль о пресуществлении. Наконецъ, лютеранинъ, присоединяющійся къ православной церкви, даетъ торжественное объщаніе принять и испов'ядывать все, чему учить православная церковь, а слёдовательно и догмать о пресуществлении.

Изложенные въ заключеніи моей отповѣди г. профессору Мишо всѣ тезисы, исключая третьяго, представляютъ собою лишь выводы изъ этой отповѣди. По этому, если бы кто-нибудь изъ старокатолическихъ богослововъ пожелалъ печатно возражать мнѣ, то покорнѣйше прошу взять въ надлежащее вниманіе есть соображенія и аргументы, какіе изложены въ трехз главахъ моей отповѣди г. профессору Мишо. Смѣю увѣрить предполагаемыхъ моихъ оппонентовъ, что отнюдь не дозволю себть невнимательнаго отношенія къ ихъ аргументаціи, въ чемъ бы она ни состояла, и уже не рѣшусь снова высказывать что-нибудь такое, несправедливость и неосновательность чего будетъ *дъйствительно* доказана ими, а почту своимъ *долюмъ* печатно отречься отъ своей, оказавшейся несомнѣнно ошибочною, мысли, коль скоро она касается важнаго предмета. Съ другой стороны, не премину печатно отвѣтить, если недостаточно будетъ доказана мнѣ какая-либо важная мысль и если въ то же время увижу несомнѣнное истинолюбіе въ оппонентѣ, безъ обнаруженій каковаго истинолюбія въ немъ безполезна *всякая* дальнѣйшая моя рѣчь по старокатолическому вопросу о Filioque и Пресуществленіи.

Окончу настоящій свой трудъ слёдующимъ искреннимъ заявленіемъ. Я не переставалъ и не перестаю всёмъ существомъ своимъ сочувствовать старокатолицизму, поскольку въ немъ есть здороваго и чреватаго благими послёдствіями, какъ не переставалъ и не перестаю сочувствовать и всёмъ лучшимъ представителямъ его. Вёдь еще не тотъ истинный другъ, кто поетъ лишь въ унисонъ и поддерживаетъ самыя ошибки и заблужденія. Рёчь обличенія, иногда даже рёшительнаго и, пожалуй, нёсколько рёзкаго, не рёдко исходитъ именно изъ устъ преданнёйшаго друга, но ни для кого въ мірё не желающаго поступаться святёйшими вёрованіями и требованіями правды...

А. Ө. Гусевъ.



## Высокопреосвященный Сергій, интрополить Московскій.

(† 11 феврала 1898 года).

Предзръхъ Господа предо мною выну, яко одесную мене есть, да не подвижуся. (Псал. 15, 8).

(Продолжение \*).

Пока іеромонахъ Сергій былъ баккалавромъ, съ его ближайшею обязанностію преподавательскою соединялась еще лишь обязанность составлять и произносить очередныя проповѣди. Такъ, уже въ 1845 году, по росписанію проповѣдей на 1846-й годъ ему назначено было произносить проповѣди въ семъ году на 29 іюня (Петровъ день) и 25 сентября (Сергіевъ день) <sup>1</sup>);въ 1846 году—на 1847 годъ—11 мая (праздникъ Пятидесятницы) и 21 ноября (Введеніе во храмъ Пресвятыя Богородицы) <sup>2</sup>);- въ 1848 г. на 1849 годъ—5 іюля (Сергіевъ день и въ то же время день ангела о. Сергія) и 25 декабря (Рождество Христово) <sup>8</sup>), и т. д. Кромѣ того, въ 1847 году о. Сергій назначенъ былъ помощникомъ библіотекаря академіи <sup>4</sup>), при чемъ его ближайшая обязанность была—выдавать книги студентамъ и обратно принимать оныя отъ нихъ. Какъ обязан-

\*) См. ж. "Вѣра и Разумъ" Ж 3, за 1899 г.

<sup>1</sup>) № 45 дбяз внутр. правл. Моск. д. ак. за 1845 годъ.

<sup>2</sup>) № 76 тёхъ же дёлъ за 1846 г. Срав. № 78 тёхъ же дёлъ за 1847 г. По тому же росписанию А. О. Ключареву, который въ то время быль профессоромъ Виеанской семинарии, назначено было произносить пропокёди—въ 1847 г. на 12 мая (Сошествие Св. Духа), а въ 1848 г. на Вознесение и на 1 октября (Попровъ Пресв. Богор.).

<sup>3</sup>). № 37 тъхъ же дълъ за 1848 г.

4) Библіотекаремъ академія въ то время билъ знаменитый професс ковной исторія въ академія, послё протоіерей и ректоръ ся А. В. Горскій ность проповѣдника слова Божія, такъ и обязанности по должности помощника библіотекаря іеромонахъ Сергій исполнялъ съ свойственною ему аккуратностію. Впрочемъ послѣднюю должность несъ онъ только одинъ годъ. Въ 1848 году, съ назначеніемъ его на высшую должность—инспектора академіи, онъ, по прошенію, уволенъ былъ отъ должности помощника библіотекаря за невозможностію совмѣщенія ея съ должностію инспектора<sup>1</sup>).

Въ должность инспектора академіи о. Сергій былъ назначенъ, не выслуживъ еще и четырехъ лётъ въ должности баккалавра и въ то время, когда ему самому не было еще 28-ми лёть отъ роду, что по тогдашнему времени было далеко необычно. Зависвло же это оть того именно, что о. Сергій уже и на баккалаврской должности зарекомендовалъ себя съ отличной стороны. На послужномъ спискѣ его уже въ 1845 году начальствомъ отмѣчено было: "поведенія честнаго. Исправенъ и надеженъ"<sup>2</sup>). А за 1848 г. самъ митрополитъ Филаретъ написаль: "Добраго (поведения). Исправенъ. Надеженъ" <sup>3</sup>). И когда въ томъ же 1848 году академическое Правление представляло его на вакантную должность инспектора академіи, то оно предъ митрополитомъ о немъ свидътельствовало: "принявъ въ уважение отлично усердную и примёрно исправную и полезную свыше-трехлётнюю службу баккалавра деятельнаго богословія іеромонаха Сергія, имбя въ виду особенную способность его къ исправлению инспекторскихъ обязанностей, (оно) признаетъ его вполнѣ достойнымъ къ занятію инспекторской должности въ здѣшней академіи, съ оставленіемъ по прежнему преподавателемъ дѣятельнаго богословія" <sup>4</sup>). Вслѣдствіе этого и по ходатайству митрополита Филарета іеромонахъ Сергій, опредбленіемъ Св. Синода отъ 23-25 апреля 1848 года, былъ утвержденъ въ должности инспектора академіи. Въ связи съ тъмъ онъ вскорѣ, именно въ слѣдующемъ 1849 году, возведенъ былъ въ званіе соборнаго іеромонаха, въ началѣ 1850 года-въ санъ архимандрита и въ 1851 году-въ званіе экстраординарнаго профессора академія. Вибств съ твиъ еще въ 1848 г. онъ

290



<sup>1)</sup> Ж 44 дваъ вн. пр. акад. за 1848 г.

<sup>2)</sup> No 30 ghab be, npass, M. J. as. 3a 1845 r.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ne 39 rbx5 me gbs5 3a 1848 r.

<sup>4) № 44</sup> діль внутр. правл. Моск. дух. академін за 1848 г.

назначенъ былъ членомъ цензурнаго комитета, а въ 1853 г. членомъ редакціоннаго комитета по изданію Твореній св. Отчевъ въ русскомъ переводѣ при Московской духовной академіи съ Прибавленіями духовнаго содержанія. Все это показывало довѣріе къ нему начальства. То же довѣріе выражалось и въ особыхъ порученіяхъ, которыя оно возлагало на него, каковы, напримѣръ, ревизія духовныхъ семинарій Московскаго духовноучебнаго округа съ подвѣдомыми имъ училищами, разсмотрѣніе учебныхъ книгъ разныхъ сочинителей, и т. д. <sup>1</sup>).

И само по себѣ не легко было бремя инспекторской доданости для архимандрита. Сергія, особенно въ виду того, какъ зорко за всёмъ въ академіи слёдилъ митрополить Филареть. А въ соединение съ вышеупомянутыми побочными занятиями по лолжностямъ члена цензурнаго в редакціоннаго комитетовъ и по исполнению особыхъ поручений оно еще было тажелъе. особенно при строгой отвътственности, которой могъ всякую минуту подвергаться исполнитель въ то строгое время. При всемъ томъ о. Сергій, наставляемый Тёмъ, которому, съ принятіемъ монашества, отдалъ въ жертву духовную себя всего и котораго предзрълз предз собою owny, съ честію вышель изъ-подь тяжести возложеннаго HЯ него бремени, повсюду соединая строгость, законность и справедливость съ милостію, благостію в снисходительностію. Такъ, напримеръ, действовалъ онъ въ инспекторскихъ донесенияхъ свонхъ академическому правленію и самому митрополиту Филарету, хотя иногда отъ послёдняго и получалъ замёчанія за свою списходительность 2);----въ отношении къ наблюдению за аравственностію и вообще поведеніемъ студентовъ, при чемъ такіе случан, какъ поведеніе душевно-больного студента Левашева приносили о. инспектору искреннюю и сильную скорбь. когда оно, вслёдствіе усиленія болёзненности студента, служило къ нарушенію надлежащаго порядка и, наобороть, о. инспекторъ успокоивался только тогда, когда успокоивался душевно-больной <sup>3</sup>), и под. Такъ же дъйствовалъ онъ и въ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Подробности обо всенъ этонъ можно видъть въ упомянутонъ не разъ очервъ нашенъ, понъщенномъ въ Душепол. Чтекии за 1998 г. ч. II, стр. 143 и дал.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Си. тамъ же, страя. 147 и дал. Замѣчанія же митронолита Филарета нанр. относительно студента Астрова (стр. 150), студентовъ Холуйскаго и Цораева (стр. 148) и др. <sup>3</sup>) Тамъ же, стр. 152 и дал.

отношения къ исполнению обязанностей по цензурному комитету, при чемъ иногда испытывалъ равнымъ образомъ скорби. какъ это было по дёлу объ одобрения имъ къ печати предназначенныхъ для исполненія на сценѣ стиховъ: "Молитва при кресть" (Stabat Mater), съ аріями и хорами, въ 1853 году, когда, вслёдствіе суровыхъ замёчаній митрополита Филарета по поводу этого одобренія, архимандрить Сергій должень быль "принести раскаяние въ погръшительности" своего поступка. т. е. одобренія означенныхъ стиховъ къ печати, хотя они рание того подобнымъ образомъ уже одобрены были С.-Петербургскою духовною цензурою <sup>1</sup>). О мелкихъ замъчаніяхъ митрополита Филарета на недостатки одобренныхъ духовною цензурою вообще и въ частности архимандритомъ Сергіемъ сочиненій нечего и говорить. Ихъ бывало очень много, и какъ замѣчанія, они, конечно, также были прискорбны одобрявшему эти сочиненія <sup>2</sup>).

Но всё эти скорби, всё начальственныя замёчанія служили ко благу самого же архимандрита Сергія. Этимъ не только испытываемо было его терпёніе, но и совершенствовалась опытность въ самыхъ дёлахъ, а чрезъ то онъ болёе и болёе возрасталъ въ мужа совершенна для церкви не только внёшне, но и внутренно, не только въ качествё будущаго администратора церковнаго, но и въ качествё будущаго администратора церковнаго, но и въ качествё духовнаго мужа. Эго была весьма важная для церкви школа, и тёмъ болёе важная, чёмъ важнёе и выше былъ руководитель этой школы, мудрый святитель Филаретъ, митрополитъ Московскій, который, подобно истинному отцу, строго обращаясь съ учениками этой школы, вмёстё съ тёмъ умёлъ и поощрять ихъ такъ, что лучшіе ученики этой школы относились къ нему не только съ полнымъ и глубокимъ уваженіемъ, но и съ трепет-

<sup>1</sup>) Подробности этого любопытнаго дѣла изложены нами въ некрологѣ митрополита Сергія, помѣщенномъ въ Ж 2-мъ Богословскато Вистичка за 1898 г., отд. III, стр. 244-246.

<sup>2</sup>) Такъ, нацримъръ, см. замъчанія митрополита Филарета по поводу одобренія о. Сергіемъ рукописи только что окончившаго курсъ ученія въ Московской духовной академія въ 1848 году, нывъ извъстнаго Московскаго протоіерея, магистра, М. С. Боголюбскаго, подъ заглавіемъ: "Сказаніе о чудотворной иконъ Богоматери, именуемой Владимірсков" въ Собраніи миний и отзысося митр. Моск. Филарета, т. Ш., стран. 269, 270. Сиб. 1885. Другіе случан см. въ нашихъ статьяхъ о м. Сергія въ Душепол. Итемы за 1898 г., ч. П. стр. 261-264.

292

Digitized by Google

ною любовію, даже болёе того,—съ невольнымъ благоговёвіемъ <sup>1</sup>). Такъ было и съ архимандритомъ Сергіемъ, однимъ изъ лучшихъ и послёднихъ питомцевъ этой знаменитой школы.

Еще со студенческой скамьи замѣтилъ Н. Я. Ляпидевскаго. будущаго митрополита Сергія, острый и проницательной взоръ интрополита Филарета. "Однажды митрополить Филареть прибылъ къ лаврскому празднику въ Сергіеву обитель и наканунѣ своего служенія поручиль ректору академіи<sup>2</sup>) назначить изъ студентовъ проповъдника. Хотя мало оставалось времени для составленія пропов'єди, но избранный ректоромъ студенть приготовиль и представиль хорошую проповедь. Прозорливый святитель усмотрёль вь юномь проповёднике будущаго святителя и предложиль ему принять монашество <sup>8</sup>). Юноша этоть быль нашь почившій владыка 4). Онъ былъ тогда въ разцебте юныхъ летъ: предъ нимъ открывалась полная радостей жизнь 5), но онъ безъ колебанія отказался отъ счастія личной жизни и всего себя отдаль на служение Богу <sup>6</sup>). За то и митрополить Филареть съ отеческою любовью принялъ его подъ свое покровительство и руководство, хотя по временамъ и строгостію отзывавшееся, но н милостію срастворяемое. Такъ, кромѣ повышевій, о которыхъ выше было говорено, митрополитъ Филаретъ уже въ 1847 г. наградилъ о. Сергія набедренникомъ 7), а въ 1855 году и орденомъ св. Анны 2 степени (дотолѣ онъ не имѣлъ никакихъ орденовъ и знаковъ отличія, кромѣ архимандричьяго креста), и именно въ "воздаяние отлично-усердной службы его"<sup>8</sup>). Не лишено значенія и то, что по этому поводу писалъ митро-

 Достаточно сказать, что подобную же школу прошель и нынѣшиій архинастырь Харьковскій, другь покойнаго митрополята Сергія, высокопреосвящен.
 въйшій Амвросій, какь и самъ печатно исповѣдаль это. См. ж. Вюра и Разумя 1897 г. ч. І, отд. церк., стр. 292—306. Сн. Москоскія Видомости 1897 г. № 63.

<sup>2</sup>) Не разъ упомянутому архимандриту Евсевію.

<sup>3</sup>) Такниъ образомъ вотъ и еще одно изъ побужденій для Н. Я. Ляпидевскаго ко вступленію въ монашество, кромѣ исчисленныхъ нами въ свое время.

4) Приводнымыя нами слова сказаны въ одной изъ надгробныхъ проповъдей въ вамять о почившемъ митрополитъ Сергіи.

<sup>5</sup>) Когда Н. Я. Липидевскій быль студентомь и сь мірскимь именемь, онь не зищаль себя иногда и невинныхь мірскихь удовольствій, проводя свободное оть учебныхь занатій время у дяди своего, Московскаго священника П. С. Ляпидевскаго.

- 6) Журналь "Вѣра и Церковь" 1899 г., ян. І, стр. 130.
- 7) Ж 49 діль внутр. правл. М. д. ак. за 1847 г.

<sup>b</sup>) Такъ значится въ послужномъ спискъ архимандрита Сергія.

полить Филареть оть 25 апрёля означеннаго 1855 года къ и. д. Оберъ-прокурору Св. Синода А. И. Карасевскому: "примите искреннюю благодарность мою, -писаль онъ ему, -за благосклонное принятіе моего довольно поздняго ходатайства о ректорѣ<sup>1</sup>) и инспекторѣ академіи и за исходатайствованіе имъ Высочайшей милости. Они утёшены, и я предохраненъ отъ тягости быть виноватымъ предъ ними, чрезъ мою малодфательную немощь" 2). Мало того, вскорѣ послѣ того, когда, за назначеніемъ ректора академія, архимандрита Евгенія, во епископа Дмитровскаго, открылась ректорская вакансія, то митрополить Филаретъ нимало не усумнился предоставить ее именно инспектору архимандриту Сергію. Оть 1 октября 1857 года онъ писалъ оберъ-прокурору Св. Синода графу А. П. Толстому: "Назначеніемъ архимандрита Евгенія въ епископа Дмитровскаго открылась вакансія ректора и профессора богословскихъ наукъ въ Московской духовной академии. Занять оную способ-. нымъ усматривается инспекторъ той же академии, архимандрить Сергій, который продолжаеть ученую службу при оной 12 лёть и 11 мёсяцевь. Есть ли овъ удостоенъ будетъ занять сію вакансію: то открывающуюся вакансію внспектора академія занять способнымъ усматривается той же академія экстраординарный профессорь архимандрить Порфирій <sup>8</sup>), продолжающій ученую службу при оной 6 льть и 9 месяцевь. Съ достаточными способностями и образованиемъ оба соединяютъ нравственное достоинство, по которому могутъ руководствовать подвёдомыхъ и наставленіемъ, и примёромъ. Препровождая при семъ послужные обоихъ списки, покорнѣйше прошу предложить сіе на благоусмотрівніе Св. Сивода" 4). Представленіе это, конечно, было уважено, и архимандрить Сергій 4 октября того же 1857 года, будучи 37 лётъ отъ роду, назначенъ былъ на высшую начальственную должность ректора

1) Одновременно съ о. Сергіемъ ректорь академія архимандрить Евгеній (Сахаровъ-Платоновъ) представленъ быль къ награжденію орденомъ св. Владвијра 3 ст

<sup>2</sup>) Письма митр. Филарста къ Высочайшимъ Особамъ и другимъ лицамъ, из. дан. архіепископомъ Саввою, ч. II, стран. 24. Тверь, 1885.

<sup>8</sup>) Поповъ, магистръ той же академін выпуска 1850 года, человѣкъ прекрасный, но болѣзненный (страдалъ чехоткою). Скончался въ 1866 г. въ санѣ архимандрита и въ должности настоятеля Русской посольской церкви въ Римѣ.

4) Тексть этого письма впервые напечаталь нами въ Душепол. Итении 1898 г. ч. II, стран. 469.

Digitized by Google

воспитавшей его академіи. Съ свойственнымъ ему смиреніемъ и съ недовърјемъ къ своямъ силамъ принялъ онъ эту важную и отвѣтственную должность, особенно трудную въ то время начинавшагося уже съ новымъ царствованіемъ броженія умовъ, между прочемь и учащейся молодежи, и съ молитвою къ Богу и угоднику Его, преподобному Сергію, вступиль въ отправленіе своихъ новыхъ обязанностей. Есть ли вы, отепъ ректоръ,--писаль ему отъ 15 октября тего же 1857 года, въ успокоеніе его, любвеобильный и мудрый руководитель школы своей, новый духовный отець его 1), митрополить Филареть,---вступаете въ новую должность свою съ недовъріемъ къ себъ: это сколько справедливо, столько и благонадежно. Сознание нашего недостаточества сильнее побуждаеть нась прибегать къ помощи Божіей, бозъ которой мнящіеся нёчто быти ничтоже суть. Господь да благословить начинаемое служение <sup>2</sup>). И отъ 18 того же октября наместнику лавры архиманариту Антонію: "Радуюсь, что ректоръ вступаетъ въ должность съ молитвою"<sup>3</sup>). Вместь съ темъ, видя, какъ достойно дойстойный ученикъ его школы принялъ въ свои руки кормило управленія высшихъ духовно-учебнымъ заведеніемъ, митрополитъ Филаретъ вступилъ съ нимъ въ еще болѣе тѣсныя и близкія отношенія, руководя его своимъ многоопытнымъ умомъ въ возможно болѣе искусвомъ дъйствования этимъ кормиломъ. Уже и въ бытность о. Сергія инспекторомъ академіи митрополитъ Филаретъ иногда писалъ ему письма, по вступления же его въ должность ректора переписка его съ святителемъ Московскимъ еще болѣе частою сдёлалась 4). По всякой надобности, во всёхъ недоумѣнныхъ случаяхъ ректоръ академін архимандритъ Сергій обращался за наставлениемъ и разръшениемъ къ святителю Филарету, и архипастырь Московскій не оставляль его тёмь и другимъ, также какъ ранѣе того о. Сергій получалъ то и другое отъ ближайшихъ своихъ начальниковъ, --- ректоровъ акаде-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Считаемъ не лишнииъ заивтить, что родной отецъ архимандрита Сергія скончался уже въ 1855 году.

<sup>2)</sup> Письмо также впервые издано нами. См. тамъ же стр. 470.

<sup>3)</sup> Письма митр. Филарета къ архим. Антонію, ч. IV, стран. 56. Москва, 1884.

<sup>4)</sup> Эта переписка въ значительной своей части обнародована нами въ біографическомъ очеркѣ высокопреосвященныго Сергія, напечатанномъ въ Душеполезноми Чтечіи за 1898 годъ.

мія <sup>1</sup>), пока самъ не сдёлался ректоромъ. "Въ этой святой обители,—говорилъ онъ въ 1893 году, по вступленіи на Московскую митрополію, въ рѣчи, произнесенной въ Троицкомъ соборѣ Сергіевой лавры,—въ теченіе шестнадцати лѣтъ я находился въ послушаніи у моихъ добрыхъ, незабвенныхъ начальниковъ, которымъ да будетъ вѣчная память... Былъ я послушникомъ, исполнявшимъ мнѣ повелѣнное съ готовностью, и я былъ спокоенъ. Въ моихъ недоумѣніяхъ я обращался къ начальникамъ и къ архипастырю. При моихъ ошибкахъ получалъ указанія какъ ихъ исправлять. Малое стадо, мнѣ ввѣренное, юношество учащееся, шло за мною, и мы подъ общимъ руководствомъ начальствующихъ вели жизнь безмятежную <sup>2</sup>).

Въ ректорство архимандрита Сергія между прочимъ случилось то, что одному изъ учениковъ его по академіи, хотя по возрасту лёть жизни и не младшему его, именно покойному архіепископу Тверскому Саввѣ <sup>8</sup>), въ бытность послѣдняго, въ санѣ архимандрита, Синодальнымъ ризничимъ, сдѣлано было предложение-послужить миссіонерскому двлу на дальнемъ востокъ въ сайъ викарія-епископа при архіепископъ Камчатскомъ Иннокентіи (Веніаминовъ), впослъдствія митрополитъ Московскомъ. Въ своихъ недоумѣніяхъ по поводу этого преддоженія архимандрить Савва между прочими обратился за совѣтомъ и къ ректору академіи архимандриту Сергію, какъ своему бывшему наставнику, воспріемному духовному отцу по монашеству и инспектору по академіи, которому, при томъ, писалъ онъ и курсовое сочинение свое и къ которому послѣ нерѣдко обращался, какъ къ отцу, за разрѣшеніемъ своихъ недоумѣній и въ частности, какъ къ цензору, за разрѣшеніемъ къ печати своего археологическаго труда по обозрѣнію Синодальной ризницы и библіотеки. Дёло было серьезное и въ то же время щекотливое. Предстояло или совѣтовать ѣхать въ страну отдален-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ректорами акадежів, послѣ архимандрита Евсевія, были архимандриты: Алексѣй (Ржаницынъ), впослѣдствіи архіепископъ Тверскій († 1877 г.), съ 1847 по 1853 г. и Евгевій (Сахаровъ-Платоновъ) съ 1853 по 1857 годъ.

<sup>2)</sup> Црибавленія къ Церковн. Видомостямъ, вздав. при Св. Свнодъ, за 1893 г. № 41, стр. 1469, 1470.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Преосвящ. Савна родился въ 1819 г., и вдовымъ священникомъ въ 1846 г. поступнаъ въ Московскую духовную академію, а окончнаъ въ ней курсъ магистромъ въ 1850 году.

ную, мало извъстную, на дъло, хотя и высокое какъ по цъли миссіонерскаго служенія, такъ и по сану епископскому, котораго не имълъ еще и самъ ректоръ академін, однако и въ высшей степени трудное, исполненное всевозможныхъ лишеній и требовавшее особаго призванія свыше, или подать мысль отказаться отъ дестнаго предложенія-раньше многихъ сверстниковъ получить высшій санъ священства, —епископскій. Долго, частію за недосугами, частію по важности предмета, не могъ собраться дать надлежащий совыть о. Саввѣ архимандрить Сергій; но за то потомъ далъ совѣтъ весьма мудрый. Именно, отъ 7 апреля 1858 года онъ писалъ отцу Савве: "Прошу у васъ братскаго извиненія за мое долгое молчаніе, которое и мит лінивому наконецъ стало противно, потому что совѣсть напоминала мнѣ обязанность отвѣтить непремѣнно на ваше письмо... Благодарю васъ за довъренность ко мнъ, которая побудила васъ сообщить мнѣ о предложении, полученномъ вами отъ преосвященнаго Камчатскаго 1). Ежели для васъ вопросъ, имъ данный, кажется весьма затруднительнымъ: то и для меня не менбе затруднительно дать вамъ совбтъ въ такомъ важномъ дълъ. Зная ваши силы и таланты и имъя въ виду пользу Церкви, Я не обинуясь присовѣтоваль бы вамъ не отказываться отъ назначенія, котораго не ищете, но къ которому законно призываетесь. Вы даже имфете нужную къ тому опытность, или иначе сказать, наглядность. Часть священно-обрядовая вамъ такъ извѣстна<sup>2</sup>), что вы, не нуждаясь въ наученіи и книгахъ, можете завести все благообразно и по чину тамъ, гдѣ теперь почти нѣтъ вичего. Часть административная также вамъ не незнакома: одно уже то много для васъ значитъ, что столько льть <sup>3</sup>) видите дъйствія, слышите сужденія, имбете случай читать и резолюціи нашего великаго архипастыря 4), который въ нашъ вѣкъ есть лучшій образецъ не только для духовныхъ, но и для не духовныхъ администраторовъ. А знакомство ваше

- <sup>3</sup>) Синодальнымъ ризничныъ о. Савва былъ съ конца августа 1850 года.
- 4) Т. е. митрополита Московскаго Филарета.

<sup>1)</sup> Преосвящ. архіенископъ Камчатскій Иннокентій, въ бытность свою въ Москвъ въ началѣ 1858 г. по случаю присутствованія въ Св. Синодѣ, лично сдѣлалъ отцу Саввѣ это предложеніе. Для обсужденія отвѣта на это предложеніе овъ далъ ему полугодичный срокъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Отецъ Савка, какъ вдовый священникъ, еще въ академін, будучи студентомъ, завѣдывалъ порядкомъ церковныхъ службъ.

со многими лицами по всёмъ вёдомствамъ не только уже уяснило для васъ духъ современныхъ требований, исполнение которыхъ ожидается отъ духовенства, но и могло бы быть для васъ полезно на поприщѣ вашего новаго служенія. Все это утверждаетъ во мнѣ ту увѣренность, что избраніе, коснувшись васъ, нашло достойнаго человѣка. Но принять ли вамъ на себя это избрание? Вотъ вопросъ, который никто такъ хорошо не можеть решить, какъ вы сами. Нёть необходимости указывать вамъ затрудненія, ожидающія всякаго, а тёмъ болёе главноначальствующаго, въ странѣ холодной, малообитаемой. Нужно быть полнымъ самоотверженія, горѣть духомъ и вѣрою, чтобы, подобно Аврааму, пустяться въ страну неизвёстную, не медомъ и млекомъ текущую, а такую, гдв и вода отъ холода съ трудомъ течетъ. Въ какой мёрѣ исполнены вы самоотверженія, кто это вамъ скажетъ, кромѣ васъ самихъ, вашего духа, живущаго въ васъ? Требовать же отъ васъ такого самоотверженія ни я, ни вто иной не въ правѣ: тогда какъ всякій, думаю, готовъ будетъ совершенно извинить васъ, ежели вы откажетесь отъ предлагаемой вамъ почести. Самое ваше пребываніе въ Москвѣ можетъ послужить въ оправданіе ваше, противъ упрековъ, въ случаѣ вашего отказа. Ибо вамъ, привыкшему къ столичной жизни, къ образованному обществу, къ ученымъ занятіямъ, къ архипастырю, покровительствомъ котораго заслуженно пользуетесь, труднее все это оставить и итти на службу въ край отдаленный и пустой, нежели кому иному изъ нашихъ собратій, и особенно такому, который и мѣстомъ службы, и обстоятельствами жизни более приготовленъ къ разлукъ съ родиной и близкими людьми. Надобно и то сказать, что, если доброе дѣло-епископства желать, то не мало нужно смиренія. чтобы отъ него отказаться. И вы имъете теперь случай стяжать въ душѣ своей этоть опыть смиренія. Я же весьма радъ буду, когда услышу, что вы остаетесь съ нами: ибо я смотрю на васъ не вначе, какъ на будущаго моего сослуживца и сосъда 1), и желаю чтобы эта надежда меня не обманула <sup>2</sup>). Говорю тѣмъ искрен-

<sup>2</sup>) Надежда двиствительно не обманула его: Архимандрить Савва въ 1859

ł

<sup>1)</sup> Въ 1858 г. было уже съ несомивнностию извъстно, что Синодальному ризничему архимандриту Саявъ предстояла должность ревторская въ семинарии Виоанской или Московской. На это ему ясно намекалъ и самъ митрополитъ Филаретъ, какъ видно изъ автобіографическихъ записовъ самого преосвященнаго Саввы, лечатаемыхъ въ приложения къ Богословскому Въстикику.

не, чемъ больше уверенъ, что говорю только вдвоемъ съ вамя" 1).—Такъ смотрвлъ въ глубинв души своей архимандритъ Сергій на епископское служеніе, которое и ему предстоядо со временемъ. И въ этомъ взглядъ, въ этихъ совътахъ, въ этомъ понемании значения митрополита Московскаго Филарета иля церкви вообще и для нихъ, — учениковъ его школы въ частности, безъ сомнёнія излилась, если можно такъ выразиться, собственная душа отца Сергія, ся состояніе за то время, о которомъ идетъ въ письмѣ рѣчь. Въ самомъ дѣлѣ, не безъ основанія митрополить Филареть, представляя архимандритовь Сергія в Порфирія кандидатами на должности-того-ректора, а этого-инспектора академіи, писалъ оберъ-прокурору Св. Синода, что они оба "съ достаточными способностями и образованиемъ соединяютъ нравственное достоинство, по которому могутъ руководствовать подвёдомыхъ и наставлениемъ, и приивромъ". Добровольно принявъ на себя подвить иноческаго житія и послушанія и въ послёднемъ, по назначенію начальства, а не по собственному исканію восходя съ низшихъ степеней на высшія, пока не достигъ должности начальника (ректора) воспитавшей его академіи, архимандрить Сергій во всѣхъ отношеніяхъ былъ достоинъ и своего высшаго положенія въ академін и перем'ященія отсюда на высшую іерархическую степень служенія церкви. Изъ предшественниковъ его только одинъ Филаретъ Гумилевскій<sup>2</sup>) прошелъ подобную ему

году 18 мая быль назначень изъ Синодальныхъ ризничихъ прямо ректоромъ Московской духовной семинарія; слёдовательно поставленъ быль въ сослужебное и отчасти подчиненое по учебной части положеніе въ отношеніи къ архимандриту Сергію. И послёдній отъ 26 мая того же 1859 года писаль ему: «Оть искренняго сердца привётствую васъ съ новымъ назначеніемъ, и радуюсь, что вы призваны къ духовно-училищной службѣ, гдѣ ваша опытность, ваши познанія, ваше содёйствіе просяещенію духовному принесуть, конечно, великую пользу. Я думаю, что вы теперь поставлены тамъ, гдѣ вы больше нужны. Полагаю, что вы очень хорошо знаете и духъ Московской семинаріи, и существенныя ся потребвости, и взглялы на нее лицъ постороннихъ. Кромѣ того и наши учено-литературвыя предпріятія теперь не останутся не исполненными. Остается желать, и молитвенно желаю, да благопоспѣшитъ васъ Богъ». Письмо не издано. Хранится въ автобіографическихъ зацискахъ преосвященнаго Саввы, подлинникъ конхъ наслѣдникомъ послѣдняго, Московскимъ священнакомъ Г. О. Виноградовымъ, принесенъ въ даръ библіотекѣ Московской духовной академіи.

<sup>1</sup>) "Автобіографическія записки" преосвящ. Саввы, т. П. стран. 369, 370. Въ приложения въ декабрьской книжкъ Богословскаго Вистика за 1898 годъ.

<sup>2</sup>) Второй магистръ выпуска 1830 года, сперва баккалавръ, потомъ (съ 1833 г.) инспекторъ и наконецъ (съ 1835 г.) ректоръ академіи, онъ прослужилъ въ

-----

<sup>7</sup> 

школу воспитанія и степени служенія при акалеміи, не выходя. такъ сказать, изъ ствеъ самой академін; всё остальные болфе или менфе значительное время служили и въ другихъ ауховно-учебных заведенія прежде нежели достигнуть должности ректора академін. А потому онъ хорошо освонлся съ духомъ и состояніемъ академіи, чтобы съ достовнствомъ стать во главъ управленія ея. съ честію предстательствовать во встать постоянныхъ и временныхъ учрежденіяхъ ся (редакціонный комитеть. временный комитеть по переводу Св. Писанія на русскій языкь, учрежденный въ 1858 г. и т. д.)<sup>1</sup>); а при своихъ не только лостаточныхъ", по умъренному, какъ всегда, выражению митрополита Филарета, но и отличныхъ "способностяхъ" и широкомъ "образовани", при своемъ, выработанномъ съ теченіемъ времени, умѣньи поддерживать, когда нужно, свое достоинство и при обладании тъмъ "нравственнымъ достоинствомъ", о которомъ засвидѣтельствовалъ митрополитъ Филареть въ отношени къ нему, онъ и действительно съ честію стояль во главе акалеміи во всѣ три съ половиною года своего управленія ею (съ октября 1857 по декабрь 1860 г.). Будучи во всёхъ отношеніяхъ образцовымъ монахомъ, архимандритъ Сергій и какъ администраторъ уже въ академіи былъ замѣчательный. Всегла твердо держась законной почвы и уставовъ, допуская, гдѣ только возможно, снисходительность къ недостаткамъ и ошибкамъ. овъ обладалъ въ высшей степени искусствомъ-при всѣхъ обстоятельствахъ сохранять равновѣсіе духа: въ обращеніи съ подчиненными былъ деликатенъ, спокоенъ, сдержанъ, не раздражался, подобно своему предшественнику<sup>2</sup>), и при усиливавшемся все болье и болье за то время брожени умовъ, съумблъ поддержать порядокъ въ академіи, какъ ни трудно было ему это <sup>3</sup>). Профес. И. Корсунскій.

(Продолжение будеть).

ней почти до конца 1841 года. Скончался въ 1866 году въ санъ архіепискона. Черниговскаго.

<sup>1</sup>) Подробности о дъйствования о. Сергія во всёхъ этихъ и другихъ отношеніяхъ см. въ Душепол. Чтеніц 1898 г. ч. II (въ нашей статьт о немъ).

<sup>2</sup>) Преосвящ. Евгеній, будучя также превосходнымъ монахомъ и прекраснымъ по душѣ человѣкомъ, по болѣзненности иногда раздражался въ обращеніи съ другими и потомъ извинялся предъ ними.

3) Срав. С. К. Смирнова, историческую записку о Московской духовной академіи по случаю 50-лѣтняго юбилея ея въ 1864 г., стр. 14 и 15 чъ сборникѣ, изданномъ по этому случаю. Подробности же о времени ректорства архим. Сергія въ нашемъ очеркѣ жизни его въ Душен. Чтеміш 1898 г. ч. II и III.

# ВЪРА и РАЗУМЪ

### ЖУРНАЛЪ ВОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ

## 1899.

#### № **5**.

МАРТЪ.-КНИЖКА ПЕРВАЯ.



ХАРЬКОВЪ. Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., № 17. 1899.



Πίστει νοοῦμεν.

Впрою разумпеаемъ.

Евр. XI. 3.

Дозволено цензуров. Харьковъ, 15 Марта 1899 года. Цензоръ Протојерей Пазеля Солицева.

#### Борьба съ французскимъ вольномысліемъ XVIII вѣка.

Во Франціи невѣріе XVIII вѣка выразилось не въ той строгой формѣ деизма, какую оно имѣло въ Англіи. Здѣсь деизмъ потерялъ свой опредѣленный характеръ и перешелъ отчасти въ пантеизмъ, а главнымъ образомъ въ натурализмъ и матеріалнзмъ. Но всѣ эти формы философскаго міровоззрѣнія не питли пного значенія, кром'ь распространенія атеизма въ самоиъ грубомъ и чудовищномъ его видѣ. Не указаніе мнимыхъ недостатковъ въ учении христіанства, не борьба съ нимъ, а совершенное уничтожение христіанства съ замѣною его безбожіемъ въ собственномъ смыслѣ,--вотъ та цѣль, къ которой съ безумною ревностію и ослѣпленнымъ фанатизиомъ стремились французскіе энциклопедисты XVIII вѣка. И слѣды ихъ дѣятельности и враждебности къ христіанству въ особенности обваружились во время французской революціи, когда отвлечевное атеистическое учение перешло въ воинственное безвѣріе со всѣми сопровождавшими его ужасами и звѣрствами, свойственными только дикарямъ и некультурнымъ народамъ,--когда церкви были осквернены и разграблены, нѣкоторыя обращены въ арсеналы, другія-въ склады для муки, третьи-въ театры, рестораны и т. п., когда иконы и статуи святыхъ, взюманныя въ куски, были брошены въ кучи муссора и были вывезены изъ города витстт съ нечистотами...

Причины такой враждебности къ христіанству и невѣрія во Франціи были общими съ причинами деизма и невѣрія въ Авгліи: прискорбное наслѣдство невѣрія и враждебности къ католической церкви, доставшееся отъ эпохи возрожденія наукъ 11

и искусствъ (Монтень, Шарронг, Франсуа де Лямотъ ме-Вайе и др.), злоупотребленія папства и отпаденіе католической церкви отъ союза съ восточною, реформація и распространеніе протестанства, скептическое (картезіанское), матеріалистическое, пантеистическое, натуралистическое и сенсуалистическое направленія философской мысли и т. п. Впрочемъ, враждебность къ христіанству во Франціи была особенно усилена еще однимъ обстоятельствомъ, съ которымъ не приходилось считаться англійскимъ деистамъ. Мы говоримъ о действіяхъ и ученіи іезуитовъ. Орденъ іезуитовъ, какъ извѣстно, былъ учрежденъ единственно въ интересахъ папства, ради поднятія его власти и авторитета, униженныхъ реформаціею и протестантствомъ. Но заботясь всёми дозволенными и недозволеными средствами о поднятіи папства, іезуиты больше всего унизили истиннохристіанское учевіе и этимъ именно они вызвали крайнюю враждебность къ христіанской религіи во Франціи въ XVIII въкъ. Мы не будемъ говорить о томъ, что они старались оправдывать самыя явныя и возмутительныя злоупотребленія папства въ католической церкви, объявляя ихъ вытекающими непосредственно изъ ученія Іисуса Христа; но вѣдь дѣло дошло до того, что, ради оправданія безправственныхъ дъйствій римскихъ папъ, они стали учить и о Самомъ Богі, какъ о существѣ, не руководящемся въ своихъ дѣйствіяхъ никакими опредбленными нравственными началами. Богъ іезувтовъ XVIII вѣка есть въ собственномъ смыслѣ существо безнравственное. По ученію іезуитовъ, Богъ даже можетъ мать, потому что для него нътъ никакого обязательнаго правственнаго закона, онъ выше всякаго закона; онъ можетъ быть несправедливымъ, невърнымъ и злымъ, если только того пожелаетъ, такъ какъ только одна его воля установляетъ и справедливость, и истину, и добро: онъ можетъ даже захотъть (и въ этомъ ему никто не можетъ воспрепятствовать), чтобы несправедливость была. справедливостію, а справедливость-грѣхомъ, -добродѣтельпорокомъ, а порокъ-средствомъ ко спасенію. Но можно ли было преклонаться предъ такимъ Богомъ? Можно ли было признать истиннымъ учение о немъ? И неудивительно, что почти всѣ противники христіанства во Франціи въ XVIII вѣкѣ были именно питомцы іезуитовъ.

302

Этихъ противниковъ христіанства принято обыкновенно называть французскими энциклопедистами. Но кто такие были эти энциклопедисты?---Французскими энциклопедистами RЪ XVIII вѣкѣ называли собственно издателей и сотрудниковъ большого энциклопедическаго труда, обнимавшаго всю совокупность начкъ и носившаго название: "Encyclopédie, ou dictionnaire raisonné des sciences, des arts et métiers, par une société de gens de lettres, Paris, 1751-1772", въ 28 томахъ, затемъ въ 1776 и 1777 г.г. было издано еще пять томовъ "Supplément" и въ 1780 г.-два тома "Table analytique et raisonnée des matières". Но впослѣдствіи въ болѣе общемъ сиысл' стали называть энциклопелистами и всёхъ тёхъ вольводумцевъ, которые раздёляли взгляды, высказанные въ этомъ взавни. Вообще же къ числу французскихъ вольнодумцевъ, извѣстныхъ подъ именемъ энциклопедистовъ, принадлежатъ: **Дидро**, **Д'Алямберг**, Буланже, Фрере, Руссо, Мармонтель, Кондорсэ, Вольтеръ, Галлеръ, Гриммъ, Гольбахъ, Тюрго, Жокуръ, Гельвецій, Де-ля-Меттри, Кабанисъ и др.

Болѣе опредѣленное представленіе о характерѣ французскаго невѣрія въ XVIII вѣкѣ мы получимъ тогда, когда нѣсколько биже познакомимся съ воззрѣніями указанныхъ вольнодумцевъ. Дени Дидро (1713-1784), воспитанникъ іезуитской коллегін, вызаюційся между французскими энциклопедистами, основатель пресловутой "Энциклопедіи", математикъ, романистъ, авторь многихъ комедій и статей философско-эстетическаго содержанія, всю свою жизнь не переставалъ быть противникояъ христіанской вѣры и церкви (католической). Впрочемъ, сначала онъ писалъ въ духѣ тензма, повидимому, въровалъ въ Божественное Откровеніе; но затёмъ, оставивъ теизмъ, онъ постепенно перешелъ къ пантеизму, отожествляющему Божество съ міромъ, усматривающему его въ законахъ природы, въ истинь, красоть и добрь. Такъ, онъ является человъкомъ върующимъ въ Божественное Откровеніе еще въ своемъ сочинеsin Principes de la philosophie morale ou essay sur le mérite et la vertu, изданномъ въ 1745 году. Но уже въ следующемъ году онъ издаетъ въ свътъ свои "Pensées philosophiques, á la Науе", которыя и доставили ему популярность главнымъ образомъ отсутствіемъ вѣры въ Богооткровенную религію христіанства. Что же касается его позднѣйшихъ сочиненій,—какъ, напр., "Pensées sur l'interprétation de la nature", "Promenade d'un sceptique" и др.,—то въ нихъ онъ является уже положительнымъ врагомъ христіанства и популяризаторомъ пантеистическаго взгляда на жизнь, какъ на "безпрерывное броженіе", "постоянный и безостановочный обмѣнъ субстанціи", "вѣчвый круговоротъ" и т. д. Усвоивъ пантеистическое міровоззрѣніе, Дидро отрицаетъ и личное безсмертіе, какъ отрицаетъ и смерть, увѣряя своихъ читателей, что родиться, жить и умирать—это значитъ только мѣнять формы своего существованія.

Жанъ Д Алямберт (1717—1783), поверхностный философъ, но глубокоученый математикъ, извъстенъ какъ сотрудникъ Дидро по составленію и изданію "Энциклопедіи", редактированіе которой онъ, впрочемъ, оставилъ съ 1757 г. Какъ философъ онъ хотълъ быть скептикомъ, сомнѣвающимся даже въ томъ, что внѣ насъ существуетъ нѣчто, соотвѣтствующее нашимъ представленіямъ. Онъ былъ непримиримымъ врагомъ христіанства, которое, впрочемъ, отожествлялъ лишь съ ученіемъ іезунтовъ.

Вольтерз (1694—1778) можеть быть названь самымь выдающимся и самымъ выразительнымъ представителемъ легкомыслія и невфрія, господствовавшихъ во Франціи въ теченіи всего XVIII столѣтія. Не только его сочиненія, но и самая его личность представляютъ глубокій психологическій интересъ. Богато одаренный природными способностями, живой и энергичный, любознательный и остроумный, онъ, къ сожалѣнію, уже въ дѣтствѣ попадаетъ подъ гибельное вліяніе одного католическаго аббата, своего крестнаго отца, человѣка безнравственнаго, развратнаго и совершенно невбрующаго, жившаго въ открытой связи съ женщиною легкаго поведенія, —что особенно вредно могло повліять на мальчика, если принять во внимание, что его воспитатель быль аббать католическаго монастыря, давшій объть есегдащняго цёломудрія и занимавшій среди католическаго духовенства выдающееся положение. Затёмъ Вольтеръ поступаетъ для полученія воспитанія въ іезуитскую коллегію Людовика Великаго, видилъ тамъ всю безнравственность и грязь језунтовъ. возмущается ихъ ложью и интриганствомъ, и выходитъ изъ

воспитавшей его школы съ самою непримиримою враждебностію и ненавистію къ католической церкви, которую онъ отожествляеть съ христіанствомъ вообще. Честолюбивый выше всякой итом, руководившійся въ своемъ поведеніи и дъятельности лишь чувственностію и эгоизмомъ, крайне корыстный и тщеславный, безъ всякихъ нравственныхъ правилъ, Вольтеръ задается целію пробраться въ кругъ высшаго парижскаго общества и быть популярнымъ въ немъ. Но мелкія и грязныя чувственныя страсти часто ставять ему непреодолимыя преграды на пути къ достижению этой мелочной цѣли, и приводять его въ раздражение. Пожертвовавъ своими убъждениями, Вольтеръ становится камеръ-юнкеромъ французскаго двора; но вскорѣ же послѣ этого онъ долженъ былъ бѣжать въ Англію и укрываться отъ преслѣдованій. Коронованный вольнодумецъ, Фридрихъ II прусскій, приближаеть Вольтера къ себѣ, даетъ ему, за восхваление своихъ философскихъ и поэтическихъ дарованій, камергерскій ключъ, высокій орденскій знакъ, 20,000 зиръ ежегоднаго содержанія, прекрасную квартиру, столъ, экипажъ; но Вольтеру этого мало; властолюбіе заставляетъ его домогаться вліянія на ходъ европейской политики, ---и Фридрихъ охладъваетъ къ нему. Грязный процессъ съ жидомъ Гиршелемъ, въ который вовлекло Вольтера его Абрамомъ гнусное и ненасытное корыстолюбіе, вынудиль Фридриха прогнать Вольтера отъ себя и отнять у него камергерскій ключъ Поразительно у Вольтера и его легкомысленное и орденъ. безвравственное увлечение женскимъ поломъ, находившееся часто въ зависимости отъ того, какая изъ женщинъ можетъ предоставить ему лучшій комфорть. Онъ не стеснялся лгать и клеветать на другихъ для того только, чтобы достигнуть своей цѣли или оправдать себя (такъ онъ оклеветалъ, напримѣръ, несчастнаго Фрейтага, резидента короля Фридриха II). Неудвительно, если, при такой правственной безпочвенности, Вольтеръ такъ-же легкомысленно менялъ свои убъждения, какъ и свои привязанности къ женщинамъ легкаго поведенія. Отказавшись отъ в'врованія въ богооткровенную истипу христіанства и ставъ въ явно враждебныя отношенія къ католической церкви, Вольтеръ нѣкоторое время не хотѣлъ раздѣлять, повидимому, ни какого міровоззрівнія, жиль изо дня вь день, не зная сегодня, что онъ скажетъ по данному вопросу завтра. Но убъжавъ въ Англію отъ преследованія французскаго правительства, онъ увлекается сначала эмпирическою философіею Локка, а потомъ астрономическою теоріею Ньютона, желая свести ее къ общему натуралистическому міровоззрѣнію. Вмѣстѣ съ Локкомъ онъ утверждаетъ, что матерія можетъ мыслить. О своемъ отношения къ міровозэрѣнію Локка Вольтеръ самъ говорить открыто: "После такихъ несчастныхъ скитаній, усталый, измученный, стыдясь, что искаль столько истинь в нашелъ столько химеръ, я воротился къ Локку, какъ блудный сынъ, который возвращается къ своему отцу; я отдался въ руки человѣка скромнаго, который ни когда не притворяется, что знаеть то, чего не знаеть, который не обладаеть, правда, несмѣтными богатствами, но средства котораго хорошо извѣстны и который наслаждается самымъ прочнымъ благомъ безъ всякаго хвастовства". Впрочемъ, воззрѣнія Локка и Ньютона. не удовлетворили Вольтера. Онъ знакомится съ Руссо и вступасть съ нимъ въ самыя дружественныя сношенія; но стоило Руссо въ письмѣ къ Д'Алямберу признать театральныя представленія того времени вредными въ педагогическомъ отношеніи, Вольтеръ сталъ его врагомъ навсегда. Знакомство и дружба съ англійскимъ деистомъ Болингброкомъ даютъ поводъ Вольтеру изучить воззрѣнія деизма; онъ увлекается сочиненіями Коллинза, Вольстона и въ особенности-личнаго своего друга -Болингброка. Такимъ образомъ Вольтеръ становится деистомъ. Это сближаетъ его съ французскими матеріалистами, и онъ является однимъ изъ самыхъ ревностныхъ сотрудниковъ по составленію и изданію знаменитой въ своемъ родѣ энциклопедія. Д'Алямберъ былъ однимъ изъ его ближайшихъ друзей.

Самъ Вольтеръ не хотѣлъ того, чтобы его считали атеистомъ. И дѣйствительно, будучи богохульникомъ, онъ не былѣ совершеннымъ безбожникомъ. Онъ не вѣровалъ въ Бога своимъ грязнымъ, безнравственнымъ, наполненнымъ похотливыми страстями сердцемъ; но разсудокъ его ясно говорилъ ему о необходимости признать бытіе Божіе. И Вольтеръ указываетъ три довода разума или три доказательства, убѣждающія его въ бы-

306

тів Божіемъ. Первое, приводимое имъ доказательство, можетъ быть названо доказательствомъ пользы отъ вфрования въ бытие Божіе, потому что только въра въ Бога, награждающаго за добродвтель и наказывающаго за преступленія и пороки, по метнію Вольтера, можеть быть единственною твердою и необходимою опорою нравственнаго порядка какъ въ частной, такъ и въ общественной жизни. Это доказательство Вольтеру казалось настолько убѣдительнымъ, что онъ видѣлъ себя вынужденнымъ высказать извъстное положение: "si Dieu n'existait pas, il faudrait l'inventer" (если бы Бога не было, то его нужво было бы выдумать). Кромѣ того Вольтеръ признаетъ полвое научное значение за доказательствомъ бытия Божия-такъ называемымъ космологическимъ и въ особенности-физико-теологическимъ. Но что такое, по Вольтеру, Богъ?-Это-наивысшая сила, --- но сила не безграничная. По мнѣнію Вольтера, Богъ есть творецъ міра, Мздовоздаятель и въ рукахъ Его находятся судьбы міра. Но міръ Богъ могъ создать не иначе, какъ только и создалъ его въ действительности, т. е., при техъ условіяхъ, при которыхъ онъ и существуетъ въ настоящее время. Неразръшимою загадкою для Вольтера служилъ только фактъ существованія зла въ мірь, чего онъ никакъ не могъ примирить съ благостію, мудростію и всемогуществомъ Бога, какъ Творца міра. Въ рѣшеніи этого вопроса Вольтеръ рѣшается скорѣе ограничить всемогущество Бога, чѣмъ благость Его. Хотя душа для матеріалистическаго представленія Вольтера есть не более, какъ деятельность мозга, темъ не мене овъ не только не отрицаетъ возможности продолженія существованія ея послѣ смерти человѣка, но въ практическихъ цѣзяхь онъ даже находить необходимымь само по себѣ въ высшей степены однакоже невѣроятное для него предположение личнаго безсмертія. Само собою понятно, что книгъ Св. Писанія какъ Ветхаго, такъ и Новаго Завъта Вольтеръ не признавалъ дъзонъ Божественнаго Откровенія. Моисея онъ объявилъ личвостью миенческою, Пятокнижіе-сборникомъ арабскихъ сказокъ. Отрицая божественное происхождение христіанской религів. Вольтеръ былъ невысокаго мнёнія и объ ея Основатель. Інсусь Христось быль для него только галилейскимъ Сократомъ, по простотъ и ясности духа стоявшимъ ниже Конфуція, но во всякомъ случаѣ талантливымъ, дѣльнымъ, сямпатичнымъ, безупречнымъ въ нравственномъ отношения, пропов'ядывавшимъ не глубокомысленную, но чистую мораль, не чуждымъ сознательнаго обмана въ отношени къ тѣмъ мнимымъ чудесамъ, о которыхъ разсказываютъ евангелисты, но всетаки сравнительно съ другими довольно честнымъ мечтателемъ. По митнію Вольтера, Христосъ меньше всего думалъ о томъ, чтобы учреждать новую религію. Происхожденіе церкви Вольтеръ признаетъ лишь дёломъ нам'треннаго обмана со стороны духовенства; а христіанская догматика, по его мнѣнію, есть не что инос, какъ неумѣлое соединеніе метафизическаго ученія Платона съ іудейскою религіею. Неудивительно, что, имѣя такое невыгодное мнѣвіе о христіанской церквя, ея догматическомъ ученін и духовенствь, Вольтеръ поставилъ задачею всей своей жизни именно полемику противъ господствующей церковной вѣры и критику христіанской догматики. Христіанское духовенство и христіанскую церковь, подъ которою безразлично разумѣется какъ католичество, такъ и протестантство, Вольтеръ считалъ самымъ вреднымъ и гибельнымъ учрежденіемъ для государственной, общественной и частной жизни, потому что они поддерживаютъ и распространяютъ всякаго рода суевърія, воспламеняютъ фанатизмъ и производятъ вражду между народами. "Религія, говоритъ Вольтеръ, состоитъ въ добродътели, а не въ безсмысленной болтовнѣ богословія. Мораль идеть оть Бога и повсюду одна и таже; богословіе идеть отъ людей и повсюду иное и повсюду смѣшно. Поклоненіе Богу, наказывающему и награждающему, соединяетъ всбхъ людей; нечестивое и заслуживающее презрѣнія богословіе раздѣляетъ ихъ". Поэтому Вольтеръ думаетъ, что если бы народные правители понимали свою собственную выгоду, то они не связывались бы ни съ философами, ни съ церковію. Послѣ ототе повятно, почему Вольтеръ такъ безпощадно нападаетъ и на христіанскую церковь, и на христіанское духовенство. Онъ самымъ настойчивымъ образомъ требуетъ отъ каждаго правительства уничтоженія всѣхъ правъ совершеннаго и преимуществъ, предоставленныхъ духовенству; онъ указываетъ на вредъ,

308

причиняемый государству монастырями, и требуетъ если не совершеннаго уничтоженія ихъ, то, по крайней мёрѣ, отнятія у нихъ имуществъ и ограниченія данныхъ имъ привиллегій. Онъ возстаетъ противъ установленія постовъ, противъ запрещенія работать по воскреснымъ и праздничнымъ днямъ и т. п. Для церкви у него нѣтъ другого названія, кромѣ "l'infàme". Впрочемъ, если върить біографамъ Вольтера, въ дъйствительной, практической жизни онъ не быль такимъ непримиримымъ врагомъ церкви и духовенства, какимъ онъ является въ своихъ сочиненіяхъ. Такъ, извъстно, что со многими изъ духовныхъ ляцъ онъ находился даже въ дружественныхъ сношеніяхъ, а капуцинамъ города Жекса (во Франція) дѣлалъ такъ много добра, что ихъ генералъ назвалъ даже его временнымъ отцомъ ихъ. Онъ выполнялъ, между прочимъ, и церковные обряды. Въ 1778 году, когда онъ былъ уже безнадежно боленъ, онъ пригласиль къ себъ аббата Faultier, объявиль себя принадлежащимъ къ католической церкви и принялъ отъ него причастіе, боясь, чтобы на томъ свътъ его "не отправили на живодерню".---Какъ ни легкомысленны воззрѣнія Вольтера, но, благодаря ихъ художественному, часто исполненному глубокаго юмора изложенію, они пользовались необычайною популярностію п имѣли даже практическое значеніе-при томъ не только во Франціи, но и въ всей Европ'ь,-и даже у насъ, въ Россіи. Вольтеръ велъ обширную переписку, находился въ постоянномъ сношении даже съ коронованными особами; къ нему, какъ къ пророку вѣка, со всѣхъ сторонъ свѣта обращались за совѣтами и наставленіями не только по дёламъ частнымъ, но и государственнымъ. По справедливому замѣчанію одного изъ нашихъ соотечественныхъ богослововъ, Вольтеръ однако-же "былъ сизенъ не самыми идеями, которыхъ было очень немного, а способомъ нападенія на религію и на христіанство, Ъдкою и эффектною иронією, которую онъ пускаль на теологію и ея священныя идеи и предметы, и которая не убѣждала, а только возбуждала или-лучше-разрушала теологическія подпорки"; не ищите у него "тонкаго анализа, кропотливаго изслѣдованія; остроумная фраза, циническая сентенція, ядовитая своею изящностью и легкостью, недальновидное и неглубокое, но ловко

сформированное возраженіе дёлали больше вреда, нежели серьезная полемика". Обладая громаднымъ состояніемъ, пріобрѣтеннымъ далеко не безупречнымъ путемъ, поклонникъ высшаго общества и врагъ демократіи, раздѣлявшій всѣхъ людей на honnêtes gens и canaille, презиравшій чернь и осуждавшій ее на вѣчную глупость и рабство, Вольтеръ однако распространеніемъ своихъ воззрѣній подготовилъ ту ужасную революцію, которая была произведена во Франціи въ концѣ 18-го столѣтія.

Жанз Жакз Руссо (1712-1778) послѣ Вольтера самый вліятельный французскій писатель 18-го вѣка; его судьба во многомъ сходна съ судьбою Вольтера. Потерявъ мать въ первый день своего рожденія, оставленный отцомъ, бёднымъ женевскимъ часовымъ мастеромъ, на 10-мъ году своей жизни, онъ сначала попадаетъ подъ неблагопріятное вліяніе одного духовнаго лица, жившаго въ соблазнительной связи съ богатою женщиною, которую Руссо долженъ былъ называть "maman"; затѣмъ онъ поступаетъ въ тюринскій монастырь; но скоро оставляеть его, чтобы попасть въ лакен одной знатной дамы. Обокравъ эту даму и сваливъ вину на неповинную горвичную, онъ переходитъ въ услужение къ одному графу, который, впрочемъ, скоро прогоняетъ его. Тогда "maman" снова беретъ его подъ свою опеку и помѣщаетъ въ семинарію для приготовленія къ священническому служенію. Здъсь онъ однако же съ любовію занимался только изученіемъ музыки. Бросивъ семинарію, онъ долгое время таскался по бѣлому свѣту, доставая себѣ пропитаніе то уроками музыки, то письмоводствомъ у разныхъ лицъ, пока, наконецъ, "maman" не взяла его къ себѣ и не вступила съ нимъ въ преступную связь, находясь въ то же время въ такой же соблазнительной связи съ своимъ лакеемъ. Это сделала она, по словамъ Руссо, для того, чтобы предохранить его отъ связей съ развратными женщинами. Въ это время Руссо съ особеннымъ увлечениемъ занимался изученіемъ литературныхъ произведеній, математики, философскихъ и богословскихъ наукъ. Кромѣ того онъ пробовалъ писать комедіи и оперы. Таковы были моральныя условія жизни Руссо, пока онъ при посредствѣ одной аристократки (г-жи Epinay) не познакомился съ Гриммомъ и не сталъ изучать сочиненія

310

энциклопедистовъ, находясь въ оживленной перепискѣ съ Вольтеромъ и другими французскими вольнодумцами. Съ этого времени Руссо становится открытымъ врагомъ христіанства и, усвоивъ себѣ деистическое міровоззрѣніе, увлекается популяризацією ихъ и сотрудничествоиъ въ изданіи энциклопедіи. Впрочемъ, въ 1757 году онъ оставилъ это сотрудничество, разсорившись съ Вольтеромъ и его единомышленниками. Βъ 1759 году онъ написалъ тенденціозный романъ "Nouvelle Heloise", который привлекъ къ себѣ всеобщее вниманіе затронутыми въ немъ соціальными вопросами; каковы, напр.,--значеніе брака, воспитаніе дѣтей, смысль любви, приводящей къ самоубійству, вредъ цивилизаціи и указаніе на необходимость оставить культурныя формы и возвратиться къ жизни первобытной, близкой къ природѣ. Популяризація деистическаго міровоззрѣнія здѣсь занимаетъ въ особенности видное мѣсто. Въ 1762 году Руссо сразу издаетъ въ свѣтъ два сочиненія: "Contrat social" и "Emile". Первое, которое не безъ основанія называли французы "евангеліемъ революціи", содержитъ въ себѣ систематическое изложение соціальныхъ идей, господствовавшихъ тогда въ Англіи. Въ немъ настойчиво требуется совершенное уничтожение не католичества только, а христіянства вообще. Но Руссо еще не могъ представить себѣ государства безъ всякой религів и потому онъ, упрекая въ легкомысліи современныхъ матеріалистовъ и атеистовъ, рекомендуетъ свовиъ соотечественникамъ объявить государственною религіею тоть самый деизмъ, который проповѣдывали англійскіе мыслители 17-го и 18-го вѣка и о которомъ онъ съ особеннымъ сочувствіемъ говорилъ въ своемъ тенденціозномъ романѣ---"Nouvelle Heloise". Онъ проповѣдывалъ не религію догмата, а религію сердца, или, какъ онъ самъ говоритъ, религію естественную, основанную на идеяхъ Бога, добродътели и безсмертія. Эти же самыя мысли въ отношения къ религия Руссо высказываетъ и бъ своемъ педагогическомъ романѣ "Emile", который Гётэ назвалъ "естественнымъ евангеліемъ воспитанія", но который въ 1762 г. былъ сожженъ въ Парижѣ рукою палача какъ самая безбожная книга. Здёсь Руссо отвергаеть накловность человѣка къ грѣху и преступленіямъ, называя зло только слѣдствіемъ неправильнаго воспитанія. Религіозному воспитанію онъ не приписываетъ никакого существенно-важнаго значенія и хотѣлъ бы, чтобы дѣти до 12-тилѣтняго возраста не знали о томъ, что существуетъ Богъ, находитъ неразумнымъ обученіе дѣтей молитвамъ, осуждаетъ родителей за религіозныя бесѣды съ дѣтьми и т. д. Вообще и здѣсь Руссо является непримиримымъ врагомъ христіанской церкви, которую онъ знаетъ, впрочемъ, только въ формѣ іезуитскаго католичества.

Жульенъ де Ляметри (1709—1751), ученикъ аббата Кордье, медикъ, отвергавшій медицину и писавшій сатиры на своего наставника и всѣхъ вообще врачей, неоставившій никакихъ слѣдовъ въ своей наукѣ, извѣстенъ только какъ крайній представитель атеизма и матеріализма. Въ своихъ сочиненіяхъ: "Histoire naturelle de l'âme"(1745 г.), "l'Homme machine" (1748 г.) и "l'Homme plante" (1748 г.) онъ является самымъ непримиримымъ врагомъ христіанства и проповѣдникомъ совершеннаго безбожія. По его мнѣнію, самымъ счастливымъ можетъ быть только атеистическое государство. Онъ отвергаетъ безсмертіе души и загробную жизнь; чувственное наслажденіе объявляетъ высшею цѣлію человѣческаго существованія; не признаетъ существеннаго различія между добромъ и зломъ.

Поль Гольбахъ (1723-1789) извёстенъ какъ самый отъявленный атеистъ, бывшій также сотрудникомъ по изданію Энциклопедіи. Будучи непримиримымъ врагомъ христіанской религіи, онъ всячески содъйствовалъ распространению атеизма среди современнаго общества. Въ своемъ домѣ онъ устраивалъ собранія для представителей тогдашняго атеистическаго направленія и даже издавалъ на свой счетъ многія сочиненія, написанныя атеистами и матеріалистами. Самъ онъ написалъ: "Le christianisme developpé. Histoire critique de Iésus Christ<sup>a</sup> (1770 r.). Кромѣ того, имъ написано или, по крайней мѣрѣ, на его средства издано подъ именемъ Мирабо пресловутое сочинение-"Systeme de la nature ou des lois du monde physic et moral" (1770 г.) Гольбахъ открыто проповедывалъ безбожіе, признавая произведениемъ фантазия всѣ представления о Богѣ, добрыхъ и злыхъ духахъ, безсмертіи человѣческой души и загробной жизни. Онъ не только не раздѣлялъ мнѣнія Вольтера о поль-

312

зѣ вѣрованія въ бытіе Божіе, напротивъ онъ считалъ его даже вреднымъ какъ для общественной, такъ и для частной жизни, и совѣтывалъ избѣгать его, такъ какъ представленіе о Богѣ ничего не объясняетъ, никого не утѣшаетъ, а только пугаетъ. Вотъ, напр., какою тирадою оканчиваетъ онъ свою "Système de la nature": "Расторгните цѣпи, сковывающія смертныхъ. Удалите этихъ боговъ въ область фантазіи, откуда они были вызваны страхомъ. Внушите смѣлость разумному существу; придайте ему энергіи; пусть оно дерзнетъ, наконецъ, уважать себя. сознавать свое достоинство; пусть рѣшится оно освободиться и быть счастливымъ и свободнымъ". Наконецъ, Гольбахъ отрицалъ свободу воли, не приписывалъ реальнаго значенія злу и считалъ истинною нравственностію лишь ту, которая основывается на себялюбіи, интересѣ, благожелательствѣ. По своему общему міровоззрѣнію, Гольбахъ былъ крайній матеріалисть.

Гельвецій (1715—1771) также извёстень какь атеисть, ярый противникь христіанства, а по общему міровоззрѣнію—матеріалисть. Отрицая бытіе Божіе, онь училь, что міромь управляеть слѣпой случай; самолюбіе есть единственно-истинный принципь всѣхь дѣйствій человѣка. Тѣмъ не менѣе общественное благо онь ставиль выше частнаго и для достиженія его считаль всѣ средства дозволенными. Подавленіе страстей и христіанскую проповѣдь о воздержаніи онь обозваль просто "глупостями", потому что только страсть можеть оживлять духь, поддерживать энергію и содѣйствовать къ достиженію благотворныхъ результатовъ.

Кондорсе (1743—1793), математикъ, ревностный проповѣдникъ революціи и другъ жерондистовъ, –- былъ человѣкъ совершенно невѣрующій, богохульникъ и непримиримый врагъ христіанской религіи, —по своему общему міровоззрѣнію, онъ былъ послѣдователемъ философскаго ученія Кондильяка. Его сочиненія изданы въ 12-ти томахъ.

Изъ сказаннаго можно видёть, какое крайнее невёріе и безбожіе были распространяемы съ ожесточеніемъ и непонятною ревностію французскими энциклопедистами въ XVIII столётіи и какъ трудна была борьба съ ними для христіанскихъ апологетовъ. Къ счастію, Франція могла выставить длинный рядъ энергичныхъ, даровитыхъ, ученыхъ и убёжденныхъ защитниковъ христіанскаго вёроученія и нравоученія.

Изъ французскихъ апологетовъ христіанства прошлаго и настоящаго столётія съ полнымъ правомъ заслуживають упоминанія такія почтенныя лица, какъ Боссюэть, Фенелонь, Пуареть, Турнеминъ, аббатъ Жанесъ, Луи Расинъ, Берни, Бернаръ, Битобе, Гуттевиль, Тюрретень, Бонне, Бержье, Шатобріань, Клемансъ, Соренъ, Трюбле, Верне, Лемуань, Рустань, Голланъ, Балтусз, Бастидз, Бюффье, Іоганз де Колоніа, Дюге, Дютертръ, Генардъ, Дюнамель, Франсуа, Гейе, Жокля, Дефори, Кажо, Геренг дю Роше, Ришардг, Ноннотг, Люфг, Лярше, Тома, Помпиньянъ, Бюлле, Пара-дю-Панья, Флексье-де-Реваль, Ренье, Лямуреть, Вуазень, Де-ля-Люцернь, Делямарь, Жаккело, Пикте, Дютартръ, Лефевръ, Деляплясе, Фрейсину, Маркъ Карти, Равиньянъ, Вентюра, Лякордеръ, Феликсъ. Вермилло, Зенакъ, Сабатье, Зигзеръ, Реймондъ, Жомъ, Женудъ, Россели де Лоркъ, Дюпанлу, Барранъ, Поверъ, Ля Шаданедъ. Ляфоре, Мартине, Лоней, Лешамз и мн. др., а изъ новъйшихъ: Гизо, Пресансе, Огюстъ Николя, Э. Навиль, Поль Жане, Дидоно и др. Изъ всёхъ названныхъ христіанскихъ апологетовъ мы однакоже остановимъ свое вниманіе только на нѣкоторыхъ.

Прежде всего необходимо, впрочемъ, замѣтить, что въ эту эпоху весьма важное вліяніе на развитіе Основного или Апологетическаго Богословія имблъ французскій философъ Рене Декартз или Ренатусз Картезіусз (1596—1650), какъ его тогда обыкновенно называли. Будучи великимъ математикомъ, астрономомъ и физикомъ, онъ въ то же время быль и великимъ мыслителемъ. Онъ положилъ начало новой философіи, самостоятельной и независимой, отдѣливъ ее отъ богословія. Онъ указалъ ей ея собственный методъ и тотъ начальный пунктъ, отъ котораго долженъ исходить каждый истинный философскій мыслитель. По мнѣнію Декарта, только сомнѣніе въ истинѣ заставляетъ человѣка искать истину и пріобрѣтать твердое убѣжденіе. И вотъ онъ выставилъ какъ основное положение своей самостоятельной и новой философии слѣдующій тезисъ: de omnibus est dubitandum-сомнѣваться слёдуетъ во всемъ! Такое положение крайне смутило тогдашортодоксальныхъ католическихъ богослововъ. нихъ .Если нужно сомнѣваться во всемъ,--говорили они,--то, слѣдовательно, нужно сомнѣваться и въ бытіи Божіемъ"? Неудивительно послѣ этого, что Декартъ былъ объявленъ атеистомъ, безбожникомъ, врагомъ Божественнаго Откровенія и христіанской церкви. Но на самомъ дѣлѣ Декартъ безбожникомъ ни когда не былъ. Напротивъ онъ указалъ даже самымъ апологетамъ христіанства тѣ чисто раціональныя начала, на которыхъ можетъ складываться разумное убъжденіе въ бытіи Божіемъ и въ истинахъ Божественнаго Откровенія. И дѣйствительно всѣ указанные нами французскіе апологеты въ своей борьбѣ съ невѣріемъ опирались на выводы, сдѣланные изъ философіи Декарта и его ученика Мальбранша, по которому именно въ Богѣ заключалась и самая достовѣрность нашего раціональнаго познанія.

Боссюэть (1627-1704), знаменитый французскій проповёдникъ, историкъ и богословъ, называемый французскими католиками послёднимъ отцомъ церкви, жилъ въ 17-мъ вёкѣ и, конечно, не могъ вести непосредственно борьбы съ французскими энциклопедистами 18-го столѣтія. Но онъ осповалъ цёлую школу христіанскихъ апологетовъ. На его долю выпало вести борьбу съ тёмъ невёріемъ, которое въ видё прискорбнаго васлёдства было передано его современникамъ еще отъ эпохи возрожденія наукъ и искусствъ, затимъ-съ идеями англійскаго дензма, которыя съ конца 17-го вѣка уже были распространяемы и во Франціи, а главнымъ образомъ-съ тѣми раціоналестическими началами, которыя были раскрыты реформаціею и протестантствомъ. То, что было выработано Боссюэтомъ противъ невѣрія, вытекавшаго изъ этихъ началъ, апологеты прошлаго вѣка легко примѣняли и въ борьбѣ съ энциклопедистами. Сочиненія Боссюэта изданы въ 46 томахъ. Правда, они не отличаются особенною глубиною богословской мысли и основательностію научнаго изслѣдованія; по Боссюэтъ представных въ нихъ наглядное доказательство того, что христіанскія истины могуть быть достояніемъ народныхъ массъ лишь тогда, когда будуть излагаемы языкомъ живымъ, изящнымъ и Увлекательнымъ.

Фенелонз (1651—1715), современникъ Боссковта первоначально другъ его, но впослъдстви нашедший въ немъ своего

врага и преслѣдователя за свое гуманное отношеніе къ иномыслящимъ, также не могъ вести непосредственно борьбы съ французскими энциклопедистами; но онъ указалъ начала для построенія цёлой системы христіанской апологетики. Онъ показалъ прим'єрь послідующимъ защитникамъ христіанства, что христіанскія истины могуть быть доказываемы не только на основания Божественнаго Откровения и историческихъ свидьтельствъ, но и на основании положений здравой философии. Въ этомъ отношении для насъ представляетъ особенный интересъ его сочинение о быти и свойствахъ Божиихъ. (Traité de l'existence et des attributs de Dieu), изданное въ его ц'бломъ виаѣ только три года спустя послѣ смерти Фенелона. Въ первой части этого сочиненія, которая была опубликована безъ вѣдома Фенелона еще при его жизни, приводится доказательство бытія Божія, вытекающее изъ разсмотрѣнія мірового устройства и чудесъ видимаго творенія, и опровергается ученіе древнихъ эпикурейцевъ о случайномъ происхождении міра. Вторая часть начинается изслёдованіемъ въ духѣ Декарта объ основаніяхъ философской несомнѣнности, данной въ самодостовѣрности мыслящаго субъекта, и затёмъ уже приводятся доказательства бытія Божія такъ называемыя-метафизическія, вытекающія изъ прирожденныхъ человѣческому разуму идей. За этими доказательствами слёдуеть уже философское раскрытіе свойствъ Божіихъ, на основании представленія о самомъ существѣ Божісмъ, —единства, простоты, вѣчности и непзмѣняемости Божества. Между метафизическими доказательствами бытія на первомъ мѣстѣ Фенелонъ ставитъ то, которое вытекаетъ изъ несовершенства человѣческой природы. Основная мысль этого доказательства состоить въ следующемъ: такъ какъ человекъ не есть существо безконечно совершенное, то онъ, очевидно, существуеть не чрезъ самаго себя, а чрезъ другое Существо. которое уже не нуждается для своего бытія ни въ какомъ предшествующемъ Существѣ и, заключая въ себѣ всѣ совершенства, не зависитъ внѣ себя ни отъ какого начала. Другія метафизическія доказательства Фенелонъ выводить изъ понятія о безконечномъ, изъ идеи необходимаго существа и, наконецъ, изъ самой природы идей нашего духа, въ которыхъ намъ от-

316

крываетъ себя самъ Богъ. Фенелонъ привлекъ на себя даже осуждение папы за свой споръ съ Боссюэтомъ; но, благодаря своему свѣтлому уму и общирнымъ познаниямъ, онъ имѣлъ большое влияние на современное общество и принесъ большую пользу своею борьбою съ невѣриемъ.

Пуаретъ (1646—1715), извёстный французскій мистикъ, перевелъ на французскій языкъ сочиненія Оомы Кемпійскаго в вѣкоторыя сочиненія вѣмецкихъ богослововъ,—и этимъ подготовилъ почву для дальнѣйшаго развитія христіанской апологетики въ борьбѣ съ французскими невѣрами. Въ своихъ оригинальныхъ сочиненіяхъ мистическаго направленія (La paix des bonnes âmes, 1687; L'économie divine, 1687; La théologie du coeur, 1690; La théologie réelle, 1700 и Principes de la relig. appliquées à l'éducation, 1705) онъ проводилъ главнымъ образомъ ту мысль, что религія есть потребность человѣческаго сердца, имѣетъ свой корень въ существѣ самаго духа человѣческаго и что этой потребности можетъ вполнѣ удовлетворить голько религія христіанская. Кромѣ того онъ опровергаетъ философскую систему Спинозы и ведетъ борьбу съ опирающимся на нее невѣріемъ.

Рене Жозефг Турнеминг (1661—1739), ученый іезунть, извѣстенъ многими своими изслѣдованіями по библейской хронологіи и этнологіи; но для насъ въ данномъ случав интересны его сочиненія, написанныя противъ возраженій невърія и въ защиту христіанскихъ истинъ: "De la liberté de penser sur la religion" и "Reflexions sur l'atheisme attribué à quelques peuples par les premiers Missionaires, qui leur ont annoncé l'Evangile" 1717. Послѣднее было издано въ видѣ предисловія къ сочиненію Фенелона "О бытіи и свойствахъ Божінхъ" и было направлено преимущественно противъ атеистическихъ воззрѣній Беля и Спинозы. Въ немъ Турнеминъ црежде всего доказываеть ту мысль, что отрицание бытия Бога, какъ Творца міра, противно логическимъ законамъ нашего мышленія и въ частности-закону причинности и достаточнаго основанія. Затёмь онь переходить въ частности къ разбору основаній, приводимыхъ Белемъ въ пользу атеизма, и прежде всего опровергаеть то положение его, будто бы существують или могугъ существовать дёйствительные атеисты, т. е., люди, искренно убъжденные въ небытія Бога. Доводы, приводимые Белемъ въ доказательство этого положенія, по утвержденію Турнемина, вовсе не заключають въ себѣ того, что онъ въ нихъ хочетъ видѣть, и притомъ не оправдываются исторіею. Если бы действительно и были такіе дикари, которые не имёли бы никакого представленія о Богѣ, то этимъ доказывалось бы лишь то, что человѣкъ можетъ дойти до нравственнаго паденія, при которомъ забываетъ даже основную истину, коренящуюся въ его внутреннемъ существъ и столь свойственную его уму и сердцу. Далбе Бель указываеть на секту китайскихъ философовъ, убъжденно будто бы исповъдающихъ атеизмъ. Но, по замѣчанію Турнемина, это указаніе невѣрно, потому что китайскіе философы, о которыхъ идетъ рвчь, въруютъ въ высочайшее существо, только они составили себѣ невѣрное представленіе о немъ, считая его чѣмъ-то въ родѣ мірового духа, органомъ котораго является видимое звѣздное небо. Вѣруютъ они также въ сотвореніе міра и промышленіе, и потому, очевидно, слишкомъ далеки отъ теоретическаго атеизма. Бель увѣряетъ, что если бы дозволено было свободно исповѣдывать атеизмъ. то очень многіе люди далеко не зауряднаго образованія сразу и открыто объявили бы атеизмъ своимъ искреннъйшимъ убъжденіемъ. Но Турнеминъ по этому поводу говоритъ, что этому утвержденію Беля не слёдуеть вёрить; изъ весьма многихъ лицъ, возвратившихся отъ явнаго безбожія къ въръ никто не подтвердилъ, чтобы онъ хотя на одинъ мигъ былъ убѣжденъ въ небытіи Бога. Послѣ этого Турнеминъ переходитъ къ разбору атеистическихъ системъ Эпикура и Спинозы и показываетъ ихъ несостоятельность.

Доказательства христіанскихъ истинъ на основаніи началъ картезіанской философіи мпогіе французскіе апологеты этого времени, въ виду борьбы съ атеистическимъ направленіемъ, господствовавшимъ во Франціи, нерѣдко излагали даже стихами и проводили въ сознаніе общества при помощи поэтическихъ проиєведеній. Къ такимъ стихотворцамъ—апологетамъ принадлежатъ, напр., слѣдующія лица: аббатъ Genest, кардиналъ Полиньякъ, Людовикъ Расинъ и кардиналъ Берни. Аббатъ Genest написалъ стихами сочиненіе "Principes de philosophie, ou preuves naturelles de l'existence de Dieu et de l'immortatité de l'âme, en vers. Paris, 1716", въ которомъ онъ излагаетъ принципы Декартовой философіи, и въ частности—доказательства бытія Божія и безсмертія души. И нужно сказать, что это стихотворное произведеніе пользовалось большою популярностію среди французскаго общества.

Кардипалъ-архіепископъ Полиньяка (1661-1741). выдающійся дипломать въ правленіе Людовика XIV, написаль на латинскомъ языкъ повъсть "Анти-Лукрецій" въ дебнадцати пѣсняхъ, въ которыхъ подвергается критическому разбору эпикурейская мораль, космофизика и учение объ атомахъ, а также доказывается духовность человеческой природы, отсутствіе души въ собственномъ смыслѣ у животныхъ и, накопецъ, идетъ рёчь о чудныхъ механизмахъ тёлъ животныхъ и людей, точно такъ-же какъ и растеній, о размноженіи породъ, о величественномъ зрћлищѣ мірового цѣлаго и его чуднаго устройства, о минералахъ, ископаемыхъ и произведеніяхъ природы, сокрытыхъ на днѣ моря. Поставивъ цѣлію своей поэмы опроверженіе атеизма вообще, Полиньякъ поэтому ведетъ борьбу не только съ атомизмомъ эпикурейцевъ, но и со всъми философскими ученіями, которыя могуть давать хотя ифкоторое основаніе для атензма и противоръчатъ философскимъ положеніямъ Декарта.

Луи Расина (1692—1763), сынъ знаменитаго французскаго грагика, также обладавшій довольно значительнымъ поэтическимъ дарованіемъ, написалъ поэму "La Religion". Первая иѣснь этой поэмы для насъ имѣетъ особый интересъ, такъ какъ она носитъ чисто апологетическій характеръ, излагая основную истину всякой религіи—доказательство бытія Божія. Это доказательство Расинъ выводитъ: а) изъ мудраго и дивнаго устройства міра, б) изъ иден Божества, врожденной всѣмъ июдямъ и выражающейся въ мысли о безконечномъ и, наконецъ, в) изъ врожденнаго нравственнаго чувства, свидѣтельствующаго о неизмѣнномъ законѣ вѣчной правды и справедливости. Врожденностію идеи о Богѣ Расинъ объясняетъ и всеобщность религіозной вѣры среди человѣчества, о чемъ язычество свидѣтельствуетъ даже и своими заблужденіями. Атеинмъ представляется Расину ужаснымъ извращеніемъ ума и сердца, предъ которымъ создрагается все внутреннее существо адравомыслящаго человѣка; отпадая отъ Бога, человѣчество погрѣшало въ своемъ представленіи о Богѣ; но и въ мрачномъ язычествѣ отрицаніе Бога признавалось заслуживающимъ всеобщаго презрѣнія.

Берни (1715 - 1794), сначала аббатъ, затъмъ французский посланникъ въ Венеціи. потомъ министръ иностранныхъ дѣлъ при Людовикѣ XV. наконецъ кардиналъ-архіепископъ и французский посланникъ въ Римѣ, также написалъ въ стихахъ поэму-"Religion vengee", состоящую изъ десяти пѣсенъ, имѣющихъ апологетическое значение. Въ первой пѣсни указываются причины сельжія п религіозныхъ заблужденій: гордость и невостержание: въ следующихъ семи (2-8) изображается искажение истикой религи въ идолопоклонствѣ, атеизмѣ, эпикурейскоиз материализы, философскомъ учении Спинозы, деизмъ, перихара в и сресяхъ; въ девятой пёсни рёчь идетъ о томъ. каха ласльно отсутствіе религіозности для умовъ и сердецъ, а ка начаний воспфвается торжество религии. Особенно пресана выбражается въ этой поэмѣ, обнимающей своимъ состалисить исв міровыя событія въ религіозной области, имвющія кажие историческое значение, — падение древнеязыческой римслод имперіи и появленіе магометанства.

Алькою принадлежить къ числу выдающихся французскихъ жискогетовъ, защищавшихъ истину христіанства отъ нападковъ тогдашнихъ атеистовъ и матеріалистовъ. Въ частности онъ ведетъ борьбу съ атеистическимъ ученіемъ Беля и обстоацельно излагаетъ какъ доказательства бытія Божія, такъ и доказательства духовности и безсмертія души. Ему принадлежатъ два трактата апологетическаго содержанія: 1) Sur la conformité de la foi avec la raison. Amsterdam. 1705 и 2) Système abrégé de l'âme et de la liberté.

Жакъ Соренъ (1677—1730), знаменитѣйшій проповѣдникъ своего времени, обладавшій блестящими дарованіями, остроумісмъ, рѣдкимъ краснорѣчіемъ, отзывчивый къ потребностямъ своего времени, въ теченіи 26 лѣтъ (1704—1730) произносилъ въ Гаагѣ свои знаменитыя проповѣди предъ многочи-

#### отдълъ церковный

сленными и избранными слушателями, на которыхъ онъ производилъ всегда весьма сильное и могущественное впечатлѣніе. Его любимою темою было съ одной стороны разоблаченіе современнаго невѣрія и безбожія, а съ другой—апологетическое раскрытіе христіанскихъ истинъ. Проповѣди Сорена изданы въ двѣнадцати томахъ. Содержаніе ихъ самое разнообразное. Въ нихъ въ самомъ живомъ и увлекательномъ изложеніи разъяснены всѣ важнѣйшія христіанскія истины и опровергнуты всѣ тогдашнія возраженія противъ нихъ, такъ что изъ проповѣдей Сорена легко было бы составить вполнѣ систематическую апологетику христіанства, которая могла бы удовлетворить всѣмъ разумнымъ требованіямъ того времени.

Іоганнъ Альфонсъ Тюрретенъ (1671—1737), воспитанный въ идеяхъ Декарта, лично знакомый съ Ньютономъ и нѣкоторыми изъ англійскихъ деистовъ, а также и ихъ противниками, находившійся въ дружественныхъ отношеніяхъ съ Боссюэтомъ и другими французскими апологетами христіанства, долгое время былъ ректоромъ парижской академіи и профессоромъ систематическаго богословія. Защищая христіанскую религію, онъ велъ упорнию борьби съ современнымъ невѣріемъ и преимущественно съ міровоззрѣніемъ Гельвеція. Изъ многочисленныхъ его сочинений для исторіи христіанской апологетики представляють особенный интересь два слѣдующія: 1) Cogitationes et dissertationes theologicae, quibus principia religionis, cum naturalis tum revelatae, adstrusentur et defenduntur (въ двухъ томахъ) и 2) Dissertationes de veritate religionis judaicae et christianae. Въ первомъ раскрываются и защищаются общія истины какъ естественной, такъ и откровенной религін, во второмъ доказывается истина и божественное происхожденіе ветхозавѣтнаго и новозавѣтнаго откровенія. Послѣднее сочинение Тюрретена въ 1747 году, въ виду распространеннаго невърія французскими матеріалистами, Верне перевелъ на французскій языкъ, значительно переработалъ его и издалъ въ семи томахъ подъ заглавіемъ: Traité de la vérité de la religion chrêtienne.

Дюге (1649—1733) принадлежить къ популярнѣйпимъ апозогетамъ христіанства, защищавшимъ христіанскую религію отъ нападковъ невѣрія конца 17-го и первой четверти 18-го вѣка. По своимъ прісмамъ и методу онъ еще близокъ къ Гуэцію и его сочиненію—demonstratio evangelica. Не смотря однако-же на свою ревность въ борьбѣ съ невѣріемъ и христіанскими врагами, Дюге подвергся многимъ преслѣдованіямъ со стороны Рима за то, что не захотѣлъ подписать папской буллы Unigenitus.

Флексье де Реваль-анонных, подъ которымъ писалъ Franz Xaver Feller, — весьма плодовитый католический писатель и энергичный противникъ Вольтера (1735-1802). Онъ принадлежалъ къ ордену језунтовъ; обладалъ блестящими природными дарованіями, серьезною научною подготовкою и отличался необычайнымъ трудолюбіемъ. Онъ издалъ 60 томовъ Dictionaire bistorique и Journal historique et litterare 1774—1794. Ho для насъ интересны его полемико-апологетическія сочиненія: 1) Examen critique de l'Histoire naturelle de M. de Buffon. 1773; 2) Catechisme philosophique ou recueil d' observations propres à defendre la religion chrêtienne contre ses ennemis. 1777; 3) Entretiens de Yoltaire et de M. P. Docteur de Sorbonne, sur la necessité de la religion chrêtienne et catholique par rapport ou salut. 1771; 4) Lettre sur le Dîner du comte de Boulainvilliers (такъ озаглавлено сочинение Вольтера) и 5) Examen impartial des époques de la nature de M. le comte de Buffon. 1780. Въ этихъ сочиненіяхъ подвергаются критикъ противухристіанскія воззрънія французскихъ вольнодумцевъ, выдающимся представителемъ которыхъ былъ Вольтеръ, и доказывается какъ истинность, такъ и необходимость христіанской религіи.

Луи Бастидъ, извѣстный французскій проповѣдникъ и христіанскій апологетъ, кромѣ множества рѣчей и проповѣдей, въ которыхъ онъ обличалъ невѣріе своего времени и нравственную распущенность, написалъ и издалъ въ свѣтъ апологетическое сочиненіе "De l'accomplissement des prophéties. Paris. 1706". Въ этомъ сочиненіи онъ доказываетъ истинность ветхозавѣтныхъ пророчествъ, которыя со всею точностію исполнились въ дѣйствительности; а отсюда онъ заимствуетъ доказательство истинности христіанской религіи противъ возраженій невѣрія своего времени.

Гутевиль написаль въ четырехъ томахъ интересный апологетическій трудъ: La religion chrêtienne prouvée par les faits. Paris. 1722". Цёль этого труда состоить въ томъ, чтобы доказать божественное происхождение христіанской религіи и защитить важнёйшія христіанскія истины отъ напалковъ со стороны невфрія, порожденнаго деязмомъ. Гутевиль въ своихъ общихъ воззрѣніяхъ находился подъ вліяніемъ картезіанской философіи и въ особенности подъ вліяніемъ Николая Мальбранша, стремившагося объединить религію съ философіею, христіанство съ метафизикою. Но на возгръніяхъ Гутевиля сказалось вліяніе и другого великаго философа-Лейбница. И Гутевиль часто стремится соединить эти два философскія міровоззрѣнія, въ пониманіи важньйшихъ христіанскихъ истинъ. Это особенно замѣтно въ разсужденіяхъ Гутевиля о чудесахъ. По его заключенію, чудеса и пророчества суть самыя несомнѣнныя доказательства божественнаго происхожденія христіанской религін. Но какъ возможны чудеса? И не суть ли они дѣйствія произвольныя въ отношеніи къ постоянно и неизмѣнно дъйствующимъ законамъ? Какъ извъстно, по Мальбранту, всь идеи сотворенныхъ вещей отъ въчности находятся въ Богъ и всъ вещи суть только видоизмъненія Бога. Въ міръ тълъ все происходатъ только отъ Бога и сами по себъ тъла даже не могутъ дъйствовать другъ на друга; но все происходящее въ мірѣ чрезъ Бога совершается непроизвольно, а подчинено Богомъ общимъ и высшимъ законамъ-lois génerales. По этому взгляду или нужно относить чудеса къ другимъ, неизвъстнымъ намъ lois génerales, или же слъдуетъ смотръть на нихъ какъ на исключенія изъ общихъ законовъ, предусмотренныя отъ вѣчности и вошедшія въ міровой планъ вмѣстѣ съ lois génerales. Лейбницъ не допускаетъ послѣдняго предположенія и смотрить на всѣ сверхъестественныя дѣйствія вообще какъ на явленія высшаго порядка, сверхъестественнаго по отношенію къ обыкновенному порядку жизни окружающей насъ природы. Гутевиль въ своемъ объяснении чудесъ соединяетъ оба эти взгляда. Вифстф съ Мальбраншемъ онъ признаетъ, что иден всего совершающагося въ мірѣ отъ вѣчности находятся въ Богћ и что существуетъ два ряда общихъ законовъ разви-

тія міровой жизни, изъ которыхъ одни намъ извѣстны, другіе нѣтъ, вслѣдствіе чего явленія, совершающіяся по послѣднимъ законамъ, намъ кажутся какъ бы исключеніемъ изъ дѣйствія законовъ перваго ряда, намъ извѣстныхъ. Виѣстѣ съ Лейбницемъ онъ допускаетъ въ міровомъ развитія раздѣленіе явленій на деа разряда: явленія высшаго в низшаго порядка, при чемъ явленія перваго порядка по сравненіи съ явленіями второго порядка являются дъйствіями сверхъестественными, такъ какъ естественными явленіями мы привыкли считать только явленія низшаго порядка, какъ чаще совершающіяся предт. напими глазами. Чудотворецъ, просвещенный божественнымъ разумомъ, знаетъ, что въ данный моментъ должно совершиться чудесное событие, предусмотрѣнное отъ вѣчности, и творитъ то, что въ силу господства неизмённыхъ, хотя и невёдомыхъ замъ, lois génerales, и въ силу соотвѣтствующаго этимъ lois предустановленія мірового теченія должно совершиться съ необходимостію. Методъ изслѣдованія у Гуттевиля однакоже-по преимуществу историческій.

Делямарз ваписалъ довольно интересный апологетический трактать: "La foi justifiée de tous reproches de contradiction avec la raison, et incredulité convaincu d'être en contradiction avec la raison dans ses raisonnements contre la revelation. Paris. 1762". Въ этомъ сочинении онъ ведетъ борьбу съ атеистическимъ ученіемъ Беля, но постоянно имѣетъ въ виду вст обычныя возраженія англійскихъ деистовъ и французскихъ энциклопедистовъ, направленныя противъ христіанства. Самъ Делямаръ придерживается выводовъ, къ которымъ пришелъ Лейбницъ, философію котораго онъ считаетъ вполнѣ достаточною для оправданія истинъ Божественнаго Откровенія. Заключеніе, которое дѣлаетъ Делямаръ, состоитъ въ томъ, что Божественное Откровеніе не противорѣчитъ выводамъ здраваго разума, а признание истины христіанства можеть имѣть для себя достаточное основание даже въ его моральной очевидности. Съ особенною обстоятельностію Делямаръ доказываетъ возможность и необходимость чудесъ и пророчествъ, которыя никогда, до конца міра, не могутъ потерять въ христіанств' своего значенія какъ сверхъественныя удостовъренія его истины.

324

Бальтусъ извѣстенъ какъ апологетъ христіанства и обличитель невѣрія, господствовавшаго въ западной Европѣ въ теченіи 18-го вѣка. Онъ написалъ апологетическое сочиненiе— "La religion chrétienne, prouvée par l'accomplissement des Prophéties de l'Ancien et du Nouveau Testament, suivant la methode des SS. Péres. Paris. 1728",—въ которомъ онъ, подобно Бастиду, въ исполнени ветхозавѣтныхъ пророчествъ въ жизни и дѣятельности Господа нашего Інсуса Христа находитъ несомнѣнное доказательство истины христіанской религіи, чрезъ что́ онъ расходится со взглядами Гроціуса и Ришарда Симона, господствовавшими тогда въ богословскомъ мірѣ.

Бернаръ въ своемъ сочиненіи—"Traité de l'excellence de la religion chrêtienne, 1732"— также доказываетъ съ основательностію истину христіанства въ виду распространеннаго невѣрія и обращаетъ вниманіе своихъ читателей на превосходство христіанской религіи не только предъ ветхозавѣтною и языческими религіями, но и предъ всѣми философскими ученіями.

Бюффье принадлежить къ выдающимся французскимъ апологетамъ христіанства. Въ 1732 году онъ издалъ въ свътъ свое сочинение-"Exposition des preuves les plus sensibles de la veritable religion". Въ этомъ сочинения прежде всего доказывается бытіе Божіе; эта истина для Бюффье представляется несомнѣнною вслфдствіе всеобщаго вѣрованія людей въ существование Бога, вслёдствие неразумия и безсмысленности атеизма и, наконецъ, по несостоятельности философскихъ учений. отрицающихъ бытіе личнаго Бога, и въ частности по несостоятельности господствовавшей въ то время философіи Спинозы. Отъ этой истины Буффье переходитъ къ разъяснению христіанскаго ученія о Божественеомъ Откровеніи. По его заключенію, вътъ ничего разумите какъ върование въ то, что сказано Богомъ. Ибо если Богъ есть существо всемогущее, премудрое, личное, всевѣдущее и всеблагое, то Онъ не только можетъ открываться людямъ, и говорить имъ, но и не недостойно Его хотѣть-сообщать людямъ откровеніе. Если же Богъ, по Своему всемогуществу, можетъ говорить къ человѣку, а по благости Своей, действительно говорить ему, то сказанное должно быть истиннымъ, потому что совершенно немыслимо, чтобы Богъ

былъ причастенъ лжи, желая какъ бы обманывать свои одаренныя разумомъ творенія. Таинственная непонятность божественнаго слова, по заключению Бюффье, не можетъ быть основаніемъ противъ достовърности его, такъ какъ непонятное еще не должно быть признаваемо противнымъ здравому разуму, а напротивъ совершенно ясно и естественно, что откровенія высочайшаго разума и наивысшей мудрости должны быть псполнены таянственности для ограниченнаго разума и ограниченнаго пониманія, каковы разумъ и пониманіе у людей. Наконець, по изсл'ядованию Бюффье, совершенно разумно принимать, какъ изречение Божие, то, что намъ возвѣщается во имя Бога проповѣдникомъ, облеченнымъ Божественнымъ достоинствомъ, какимъ былъ Іисусъ Христосъ. Эту истину Бюффье доказываетъ точнымъ и тщательнымъ раскрытіемъ свойствъ возвышенной личности Іисуса Христа и Его чудотворной деятельности по свидетельствамъ евангелистовъ, которыя онъ признаетъ самыми достовърными и неоспоримыми. При этомъ онъ сообщаетъ самыя несомнѣнныя основанія для убѣжденія въ томъ, что все чрезвычайное и чудесное, дъйствительно совершенное Христомъ и въ Его имя Его апостолами и исповѣдниками, есть чудо въ истинномъ смыслѣ, имѣющее сверхъестественный характеръ. Въ этомъ обстоятельномъ и безпристрастномъ изслѣдованіи несомнѣнныхъ историческихъ данныхъ Бюффье усматриваетъ полное оправдание христіанской въры и потому утверждаетъ, что христіанинъ, вфрующій въ Божественное Откровеніе, стоитъ на самой твердой почвѣ чистыхъ в неоспоримыхъ фактовъ. Въ заключение Бюффье указываетъ на права и достоинство церковнаго учительства. По его убъждению, совершенно разумно вѣровать, что Христомъ было проповѣдано именно то, что намъ возвѣщается какъ Его ученіе установленнымъ Имъ священствомъ. Къ признанію этого церковнаго учительства вынуждаетъ уже недостаточность внѣ его испытанныхъ и возможныхъ средствъ-достигнуть несомнѣннаго и совершенно точнаго познанія христіанской истины, а за его вѣрность п подлинный авторитетъ ручается слово Св. Писанія о неподвижности церкви, исполнение котораго подтверждается какъ фактъ непрерывавшимся рядомъ преемниковъ апостольскаго служенія.



Трюбле разоблачаетъ невъріе, которое было распространяемо французскими энциклопедистами, въ своемъ апологетическомъ сочинени—"Pensées choisies sur l'incredulité. Amsterdam. 1755.

.Лемуань противодъйствоваль распространенію невърія среди своихъ современниковъ съ большою ревностію и энергіей. Онъ перевелъ очень много апологетическихъ сочиненій англійскихъ ученыхъ на французскій языкъ и въ томъ числъ —два сочиненія англійскаго апологета Шерлока. Кромъ того онъ написалъ оригинальное сочиненіе.—"Sur les écrits de M. Woolston, sa condemnation et les ouvrages qu'on a publiés contre lui", — въ которомъ онъ опровергаетъ взгляды и сужденія извъстнаго англійскаго деиста Вольстона.

I. Р. А. Дюгамель считается однимъ изъ плодовитѣйшихъ французскихъ писателей 18-го вѣка. Между прочимъ, имъ написано три сочиненія и въ защиту христіанства: 1) Lettres flamandes, où histoire des variations de la pretendue religion naturelle. 1752; 2) Quatre littres d'un philosophe a un docteur de Sorbonne sur les explications de M. Buffon. 1751 и 3) Projet d'instruction pastoral sur les erreurs du livre intitule: Histoire du peuple de Dieu. 1754. Изъ нихъ въ первомъ Дюгамель опровергаетъ взгляды энциклопедистовъ и сенсуалистическія воззрѣнія Кондильяка, какъ они были популяризованы аббатомъ Прадомъ; во второмъ онъ полемизъруетъ съ Бюффономъ, а въ третьемъ—съ *Беррюэ*. И его сочиненіе—первое, въ которомъ подвергнуты были опроверженію атеистическія воззрѣнія этого невѣрующаго вольнодумца.

Профессоръ богословія, Прот. Т. Буткевичъ.

(Окончание будетъ).

#### ОЦЪНКА УЧЕНІЯ ПРОТЕСТАНТОВЪ ОБЪ АНТИХРИСТЬ-ПАПЪ.

Лютеръ, Кальвинъ, Цвингли и множество другихъ протестантскихъ богослововъ, объявивши папу настоящимъ антихристомъ, должны были доказать этотъ взглядъ.

Такъ какъ никто изъ древнихъ богослововъ такого взгляда на папъ не имѣлъ, и такъ какъ протестанты, по принципу своего исповъданія, ученіе въры извлекають, раскрывають и подтверждають исключительно изъ Писанія, то для объясненія и обоснованія своего учепія о папѣ, какъ настоящемъ автихристь, они обратились къ Писанію. Лютеръ примъняетъ къ папѣ вторую половину 11-й и всю 12-ю главу книги пророка Даніила, предсказанія Інсуса Христа въ Его рѣчи о разрушенія Іерусалима и о послёднихъ временахъ міра, изображеніе человѣка грѣха во Второмъ Посланіи къ Өессалоникійцамъ и другія мѣста Писанія. Прочіе протестантскіе богословы, имѣвшіе одинаковый съ Лютеромъ взглядъ на папу, какъ настоящаго антихриста, подобно ему, старались обосновать его на Писаніи. Всего чаще основаніе для своего воззр'внія они находили въ изображении человъка гръха у Апостола Павла. При этомъ задача ихъ состояла въ томъ, чтобы доказать, что ученіе, нравы, характеръ, свойства и дъйствія папъ совершенно сходны съ тѣми, какіе во Второмъ Посланіи къ Өессалоникійцамъ и въ параллельныхъ мъстахъ Писанія усвояются антихристу. Для выполненія такой задачи неизбѣжно приходилось, съ одной стороны, изображать папство болѣе чернымъ, чѣмъ каково было оно на самомъ дълъ, чтобы оно имъло болъе сходстеа съ антихристомъ, а съ другой, въ виду несходства, или

неполнаго сходства изображеннаго въ Писаніи антихриста съ панствомъ, приходилось нѣкоторыя изреченія Писанія объ антихристѣ и объ его царствованіи толковать извращенно, съ явными натяжками. Выходила ложь съ той и другой стороны. Въ результатѣ взглядъ на антихриста въ самомъ существѣ своемъ оказался совершенно невърнымъ, фантастическимъ, а обоснование его не могло не быть шаткимъ, ненаучнымъ и фальшивымъ. За разъ получались лишенная безпристрастія и невърная одънка папства, ложное учение объ антихристъ и о времени и признакахъ его пришествія и извращенное пониманіе многихъ важнѣйшихъ мѣстъ Писанія. Прогестантское ученіе объ антихристь -- картина, написаниая своеобразно, живо, яркими и разноцвѣтными красками, но,-вслѣдствіе забвенія основнаго закона творчества, что художникъ долженъ руковоанться чувствомъ истины, быть върнымъ живописателемъ и истолкователемъ природы и духа и не порабощать своего творчества предвзятымъ взглядомъ и личнымъ страстямъ,---картина, очень мало похожая на действительность и даже изображаюшая совстмъ не тотъ предметъ, который задумали изобразить, а елва-едва похожій на него. Протестантское полемическое ученіе объ антихристѣ представляетъ поразительный примфръ того, какое огромное и злотворное вліяніе оказывають страсти человѣка на его воззрѣнія, убѣжденія, ученіе, и какіе пелѣпые взгляды подъ этимъ вліяніемъ могутъ зарождаться, всенародно проповѣдываться, распространяться среди цѣлыхъ и многихъ, образованныхъ притомъ, народовъ, существовать многіе вѣка. Протестантское полемическое учение объ антихристь является невольнымъ свидътелемъ и той истины, что религіознымъ обществамъ, оторвавшимся отъ единаго тѣла истинной вселенпри самомъ глубокомъ уважении церкви. дяже КЪ ской самомъ искреннемъ, ревностномъ и Писанію при на-И стойчивомъ желании доискаться истиннаго смысла его ученія, при твердомъ намѣреніи толковать Писаніе безпристрастно и объективно, всетаки очень трудно удержаться въ предълахъ правильныхъ методовъ толкованія и очень легко толкованіямъ здравымъ предпочесть объясненія искусственныя и неправильныя, или даже измыслить толкованія нельпыя. Въ такихъ об-

ществахъ живетъ неискоренимая потребность не свои мнѣнія провърять ученіемъ Писанія и покидать ихъ, если они не выдерживають такой провърки, а, напротивь, въ самомъ Писаніи искать и во что бы то ни стало находить подтверждение своихъ взглядовъ. При наличности такой потребности можно въ изреченіяхъ Писанія, особенно малопонятныхъ и темныхъ, находить смыслъ, чуть не противоположный тому, какой въ нихъ есть въ действительности. Субъективизмъ и неограниченный проязволь въ толковании Писания, управляемый ложными вфроисповфдными ученіями, сектантскимъ фанатизмомъ, а также и личными страстями, составляють принадлежность всёхъ вообще секть. Свойственны они и протестантамъ, и даже проявились у нихъ съ особенною силою и раскрылись необычайно широко и разнообразно, какъ вообще въ толковани Писанія, такъ, въ частности, въ изъясненіи пророчествъ послѣдняго объ антихрястъ. Субъективизму и произволу въ толкованіи Писанія у протестантовъ благопріятствуеть принятый у нихъ принципъ изъяснять Писаніе изъ самого Писанія, по собственному разумѣнію, не руководясь толкованіями святыхъ отцовъ. На практикъ, впрочемъ, этотъ принципъ примѣняется послѣдовательно весьма немногими протеставтскими Огромное большинство богословами. изъяснения ихъ при Писанія слёдують Лютеру, Кальвину, Цвингли, Меланхтону и богословамъ 17-го столатия, которые имъютъ для нихъ значеніе отцовь ихъ исповѣданія и богословія, слѣдуютъ имъ не только въ томъ, въ чемъ они были правы, но и повторяютъ за ними ихъ ереси, лжеучевія, неправильныя изъясненія Писанія н явныя нельности. Въ частности они повторяють ихъ нельпое ученіе объ антихристѣ. Это богословы церковнаго направленія, или конфессіоналисты. Почти всѣ вышеупомянутые протестантскіе богословы --- конфессіоналисты. У нихъ мало личнаго произвола въ толковании Писанія, но за то они слёдуютъ лжи и произволу отцовъ своего исповѣданія. Отвергнувши помощь и руководство при изъяснении Писанія древнихъ великихъ в истинныхъ толкователей его -святыхъ отцовъ и учителей Церкви. они подчинились авторитету своихъ отцовъ, еретическихъ, лжеучительныхъ, и подчинились ему рабодъпно. Въ результатъ

330

оказывается тотъ-же произволъ въ толкованіи Писанія, только не личный, а въроисповъдный, вводящій личность въ рабство. Какъ вездъ и всегда, такъ и здъсь, необузданный произволъ привелъ къ рабству. Какъ тяжело ярмо этой въроисповъдной тираніи, какъ кръпки ея оковы и какъ велико подчиненіе ей личнаго разума, это особенно ръзко обнаруживается въ томъ, что нелъпое ученіе Лютера и другихъ главъ реформаціи о папъ, какъ антихристъ, было повторяемо огромнымъ большинствомъ протестантскихъ богослововъ и даже доселъ имъетъ горячихъ приверженцевъ.

Что касается до протестантскихъ богословъ не церковнаго паправленія—свободомыслящихъ, сектантскихъ, полураціоналистовъ и раціоналистовъ, то они при изъясненіи Писанія или слѣдуютъ каждый своему личному усмотрѣнію и разумѣнію, или подчиняются авторитету вожаковъ своихъ школъ и направленій.

Въ результатъ и здъсь получаются или личный произволъ и субъективизмъ въ изъяснении Писания, или рабское подчиненіе лживымъ и недолговъчнымъ авторитетамъ главарей разныхъ богословскихъ направлений.

Произволу и субъективняму въ толкования Писанія протестантами благопріятствуетъ шаткое и двусмысленное ученіе самихъ главъ протестантскаго исповъданія о боговдохновенности Писанія. Хотя они и признали Писаніе боговдохновеннымъ, но ограничили понятіе боговдохновенности и примѣненіе его къ Писанію, объявивши и вкоторыя священныя книги Новаго Завѣта второкановическими, имѣющими меньшій авторитеть и меньшее достоинство, нежели прочія священныя книги, названныя перво-каноническими. Это было зловѣщимъ началомъ дурнаго и опаснаго дѣла: другіе протестантскіе богословы пошли далѣе въ умаленіи боговдохновенности Писанія, и многіе изъ нихъ дошли до прямаго отрицанія ся. Но даже и въ своемъ первоначальномъ видѣ это ученіе подорвало уваженіе къ Писанію, и это не смотря на то, что Писаніе объявлено единственнымъ источникомъ вѣроученія. Въ частности на протестантское учение объ антихристѣ могло оказать дурное вліяніе то, что къ второ-каноническимъ книгамъ былъ отнесенъ и Апокалипсисъ.

3

Справедливо возстали протестанты противъ обычая латинской церкви употреблять при Богослужении и въ школѣ Библію на непонятномъ народу латинскомъ языкѣ; законно вооружились они противъ наклонности духовенства этой церкви держать Писаніе подъ спудомъ и не давать его въ руки мірянъ; хорошо сдѣлали они, что перевели Писаніе на народные языки. внесли чтеніе его въ церковь, въ школу, въ семью, однимъ словомъ, хорошо то, что они дали Библію всему народу на общепонятномъ для каждаго языкѣ и позаботились объяснить ея ученіе. Но дурно то, что ни пасторы, ни богословы протестантскіе, ни даже сами главы реформаціи не имѣли и не нытють надлежащаго благоговёнія предъ этой "книгой изъ книгъ", а потому не могли внушить благоговѣнія къ ней и народу. Первовиновники реформаціи и ихъ приверженцы, съ одной стороны, признали Библію единственнымъ источникомъ христіанской вбры, важибищимъ сокровищемъ, которое дано Богомъ человѣку, и почти единственнымъ орудіемъ спасенія человѣка, распространили ее по всей землѣ, превратили почти все свое Богослуженіе въ чтеніе и объясненіе ея, написали безчисленное множество комментаріевъ на нее; а съ другой стороны, заподозрили благовдохновенность многихъ частей ея и предоставили право каждому человѣку понимать и толковать ее такъ, какъ онъ можетъ и какъ хочетъ. Такое двойственное отношение къ Библия и результаты произвело двойственные--хорошіе и дурные. Протестанты освободились отъ многихъ заблужденій Латинской церкви, но за то усвоили новыя, еще болѣе тяжкія, заблужденія; протестантскіе богословы далеко подвинули впередъ изъяснение Библи, особенно историческое. археологическое и филологическое, но успѣхи ихъ въ изъясненіи Библіи не освободили ихъ отъ лжеученія въ въръ, и, кромѣ того, рядомъ съ хорошими въ научномъ отношении толкованіями у нихъ накопилось множество толкованій плохихъ, извращенныхъ и опасныхъ для самой въры. Библія въ рукахъ протестантовъ оказалась орудіемъ обоюдоострымъ-и хлѣбомъ жизни. и смертельнымъ ядомъ. По всему свъту они распространили Библію и ея толкованія, а внушають-ли они при этомъ людямъ то святоотеческое наставленіе, что не только изъяснять

**3**32

Digitized by Google

Библію, но и приступать къ чтенію ея нужно съ благоговѣніемъ и съ молигвою къ Богу, чтобы Онъ своею благодатію помогъ уразумъть истинный смыслъ Писанія и сдълалъ чтеніе его душеполезнымъ? Нътъ, не внушаютъ, потому что сами не нить этого благоговения и молитвеннаго настроения. Напримерь, Лютерь толковаль Писаніе и вь то же время скрежеталъ зубами на папу и изрыгалъ неприличную брань. Но развѣ человѣку, объятому гвѣвомъ, ненавистію, злобою, религіознымъ фанатизмомъ, или другими какими страстями, подобаетъ толковать Библію? Прилично-ли хулы, насмѣшки и изліянія злобы, хотя бы и вызванныя, подкрѣплять ссылками на Писаніе. Соотвѣтствуетъ-ли это достоинству Писанія? Или можетъ-ли дать здоровое, животворное и дъйственное толкованіе Писанія богословъ, который самъ не имветъ ни благоговѣнія, ни молитвеннаго настроенія, ни благодатнаго мира въ душѣ, ни даже крѣпкой вѣры? А такихъ богослововъ у протестантовъ-легіонъ. Они приступають къ толкованію Писанія съ большимъ или меньшимъ запасомъ учености исторической, археологической, филологической, этнографической, географической, естественно-научной, съ острынъ разсудочнымъ анализомъ, или съ философскимъ умозрѣніемъ, но часто не имѣютъ другихъ существенныхъ условій правильнаго и животворнаго изъясненія Библіи: благоговѣйнаго отношенія къ слову Божію, молитвеннаго настроенія, правой и крёпкой вёры, свободы отъ страстей и отъ вёроисповёдныхъ, или школьныхъ, или личныхъ лжеученій. Въ результать у протестантовъ появляются комментаріи многоученые, но безжизненные и въ самой основъ своей лживые, полураціоналистические, или совсёмъ раціоналистические. А такие комментарін еще болѣе подрываютъ уваженіе къ Библін, вмѣсто того, чтобы возращать его; а самые крайніе изъ нихъ подкапываются даже подъ самыя основы христіанской вѣры. Правда у богослововъ церковнаго направленія крайняго раціонализма нътъ, но духъ и начатки раціонализма коренятся въ самомъ существѣ, въ самыхъ основахъ протестантскаго исповѣданія, и потому самые церковные и благочестивые протестантские богословы всетаки не свободны отъ раціонализма. Напр., нельзя не

замѣтить произвола разума и потому раціонализма въ признаніи антихриста лицемъ коллективнымъ,—тѣмъ болѣе, что къ этому ученію протестанты пришли не путемъ объективнаго и безпристрастнаго изученія и изъясненія Писанія, а только потому, что они признали антихристомъ папъ, а папъ много. Это и есть толковательный раціонализмъ, когда не Писаніемъ провѣряютъ свое ученіе, а для самоизмышленнаго ученія во чтобы то ни стало отыскиваютъ опору въ Писаніи и ради этого извращенно толкуютъ Пвсаніе.

Полемическое ученіе протестантовъ объ антихристѣ проявляетъ и ту, самую характерную, черту протестантизма, что оно вызвано недовольствомъ, оппозиціей и протестомъ противъ папства и латинскаго духовенства и противъ ихъ злоупотребленій. Оно само есть протестъ. Въ немъ болѣе, нежели въ другихъ протестантскихъ направленіяхъ ученія объ антихристѣ, выразились сущность, характеръ протестантизма и главныя свойства протестантизма: вражда и борьба противъ папства, духовенства и порядковъ Латинской церкви, полемическій задоръ, вѣроисповѣдный фанатизмъ, преклоненіе предъ авторитетомъ Лютера и другихъ главъ реформаціи, пренебреженіе къ ученію святыхъ отцовъ древней церкви, раціоналистическій субъективизмъ и произволъ въ толкованіи Писанія, пользованіе Писаніемъ и извращеніе смысла его ученія въ цѣляхъ оправданія вѣроисповѣдныхъ заблужденій.

Должно, наконецъ, упомянуть о томъ вліянія, какое протестантское вѣроисповѣдное ученіе объ антихристѣ оказало на ученіе объ антихристѣ внѣ протестантства. Не смотря на свою лживость, вѣроисповѣдное протестантское ученіе о папѣ, какъ антихристѣ, выступило за предѣлы протестантскаго исповѣданія и отозвалось и въ тѣхъ странахъ, гдѣ исповѣдуется православная вѣра, особенно въ Россіи. Нѣкоторые, хотя и немпогіе изъ православныхъ русскихъ богослововъ, подобно протестантамъ, признавали папу антихристомъ. Въ Юго-Западной Россіи, начиная съ конца 16-го вѣка, эта мысль возбуждена была въ православныхъ тѣми страшными насиліями и кровавыми гоненіями, которыя имъ привелось испытывать отъ папистовъ и уніатовъ, вводившихъ и распространявшихъ унію

334

Digitized by Google

насильственно. Но, кромѣ того, эта мысль могла быть взята и въ готовомъ видѣ у кальвинистовъ, которыхъ въ 17 вѣкѣ было не малое число въ Вильнѣ и вообще въ Западной Россіи и въ Польшѣ. Но насильства со стороны уніатовъ и папистовъ, несомнѣно, располагали православныхъ воспринять отъ кальвинистовъ ихъ ученіе о папѣ, какъ настоящемъ антихристѣ. А изъ Юго-Заµадной Россіи это ученіе проникло и въ Великороссію. Впрочемъ въ Великороссіи оно могло возникнуть и самостоательно, будучи воспринято русскими отъ нѣмцевъ, которыхъ было не мало въ Москвѣ еще при Алексѣѣ Михаловичѣ.

Укажемъ для примѣра слѣдующихъ православныхъ русскихъ богослововъ, которые признавали папу настоящимъ антихристомъ.

Стефанъ Зизаній въ своей книжкѣ подъ заглавіемъ: "Сказаніе на осьмой вѣкъ", написанной въ 1596 году и вошедшей позже, въ 1644 г., въ Кириллову книгу, доказывалъ, что папа—антихристъ, и что за теперешнимъ антихристовымъ временемъ вскорѣ послѣдуетъ кончина міра<sup>1</sup>).

Почти современникъ Зизанія, авторъ "Книги о вѣрѣ", въ главѣ 30-й, высказалъ мнѣніе, что въ 1666 году антихристъ торжественно явится въ лицѣ пацы.<sup>2</sup>).

Въ сборникѣ Церковно-историческаго Музея при Кіевской Духовной Академіи № 410, 18-го вѣка, на листахъ 1—53 помѣщено компилятивное сочиненіе неизвѣстнаго автора подъ заглавіемъ: "Сія книга невѣдомыхъ таинъ яко свитокъ развивающійся въ осмой тысящи". Здѣсь послѣ разсужденій о предтечахъ и помощникахъ автихриста слѣдуетъ краткое замѣчаніе о папѣ со ссылкою на Святаго Кирилла: "мѣсто готовятъ князю міра сего послѣднему, глаголюще, яко нашъ единъ имать быти отецъ папа и всѣхъ по своей воли во всемъ мірѣ соберетъ, его же и жидове имутъ воспріяти, понеже онъ возьметъ власть величайщую мерзость работы египетскія и соннымъ богомоліемъ и церковь Соломоню древѣняго закона прелѣсти ради создати покусится, но не мню яко верхи покрыты будутъ". Затѣмъ на листѣ 35 говорится о явленіи антихриста: "и ны-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) К. Невоструева. Слово Святаго Ипполита объ антихристѣ въ славянскомъ иереводѣ по синску XII вѣка... 101 стр.

<sup>2)</sup> TAME Ze. 101-102 crp.

нѣ объявился проклятый зміи скверныи звѣрь антихристь и богомерска скверная проклятая служба его антихристова преданная возрастаетъ". На поляхъ противъ этого мѣста замѣчено: "нынѣ вся прелесть сія исполнися и вся совершися въ конецъ". Затѣмъ слѣдуетъ большое поученіе объ антихристѣ, направленное противъ папы, и замѣтка: "зри единогласно вси святіи отцы рекутъ яко чернецъ антихристъ будетъ"; а въ концѣ—другая замѣтка: "разумѣй, возлюбленніи, единогласно вси святіи отцы глаголютъ яко антихристъ чернецъ будетъ въ новомъ Іерусалимѣ въ послѣднемъ третіемъ Римѣ имать царствовати", а на поляхъ замѣчено: "въ Москвѣ" 1).

Эта послѣдняя замѣтка по характеру раскольничья. Но весь сборникъ по содержанію противораскольничій.

Склонный къ протестантству и непріязненно относившійся къ папамъ и къ латинской въръ знаменитый русскій богословъ 17-го въка Өсофанъ Прокоповичъ признавалъ папу антихристомъ. Не задолго до смерти своей, въ 1735-1736 годахъ, Өсофанъ Прокоповичъ, съ цѣлью опровергнуть раскольничье ученіе объ антихристѣ, началъ писать сочиненіе подъ заглавіемъ: Показаніе прореченнаю прежде въ словестьхъ Божішхъ, издавна уже явившагося въ міръ великаго антихриста, чрезъ характеры его, въ Священномъ Писаніи предложенные и по ею явлении отъ многихъ предшедшихъ лътъ узнанные и нынъ ясно видимые на немъ. Өеофанъ расположилъ это сочиненіе на двѣ части: въ первой онъ перечислялъ безъименно отличительныя свойства антихриста, означенныя въ Сващенномъ Писаніи; во второй онъ намфренъ былъ применить яхъ къ папе, следуя примёру протестантскихъ богослововъ. Но онъ не успёлъ окончить это сочинение: написана только первая часть, да и то не вся. Сочинение это остается въ рукописи.

Профессоръ А. Бъляевъ.

336



В. Истринъ. Откровение Меюдія Патарскаго и апокрифическія видѣвія Даніпла въ византійской и славяно-русской литературахъ. Изслѣдование и тексты. 245—246 стр.

## Ученіе о боговдохновенности Св. Писанія въ средніе вѣка. отдълъ іх.

#### Несогласные съ общецерковнымъ ученіемъ взгляды на боговдохновенность Св. Писанія въ XIV и XV вёкахъ.

I.

Согласіе средневѣковыхъ авторовъ въ ученіи о вдохновеніи св. Писанія въ XIV и XV вѣкахъ можетъ быть названо общимъ и полнымъ. Довольно незначительныя исключенія изъ этого происходили не столько отъ намѣреннаго измѣненія обычныхъ понятій о вдохновеніи, сколько отъ преувеличенныхъ местическихъ или даже пантеистическихъ въглядовъ на него.

Такъ Раймундъ Луллъ (1315), при своей ревности къ изученію Библін, обнаруживаеть явную склонность къ мистической теософіи. Съ одной стороны, онъ старается чрезъ изученіе восточныхъ языковъ сдёлать болёе глубокимъ знаніе св. Писанія, съ другой, — въ своихъ сочиненіяхъ знакомитъ Западъ съ таинственнымъ ученіемъ Каббалы и на основаніи его пытается доказать всё догматы христіанской вёры, не исключая заже догматовъ о троичности Лицъ въ Богѣ и о воплощении Сына Божія. Самъ Луллъ хвалился личнымъ вдохновеніемъ и утверждаль, что его "Doctrina generalis", которую на Западѣ долгое время называли "Лулловой наукой", вдохновлена ему непосредственно отъ Бога. Поэтому, послѣдователи Лулза называли своего учителя трубою св. Духа, орудіемъ Бога, а впослёдствія начали даже приписывать Ветхій Завёть Богу Огцу, Новый-Сыну Божію, а ученіе Раймунда Лулла-Духу CBSTONY 1).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) H. Denzinger. Vier Bücher won der religiosen Erkenntnis. 1856. Band I Seit. 352. Cnfr. Richner. Geschichte der Philosophie. Band II. Seit. 128.

Подобную же склонность къ смѣшенію границъ между естеи сверхъестественнымъ ственнымъ знаніемъ откровеніемъ. или вдохновеніемъ позднѣе обнаруживаетъ испанскій врачъ, ученикъ Лулла, Раймундъ Сабундскій (около гола). 1437 Въ предисловіи къ своему труду: "Theologia naturalis" онъ обѣщаетъ изложить все, что необходимо и полезно знать христіанину какъ для вёры, такъ и для нравственности. Онъ увъряеть, что изъ его натуральной теологіи можно съ большею достовърностью узнать все, о чемъ говоритъ и что предписываетъ св. Писаніе. Содержаніе для своего труда, по его собственному указанію, онъ почерпаль только изъ двухъ книгъ: книги природы и книги св. Писанія. Достов'єрность Библіи онъ довольно пространно доказываетъ на основании учевія о Божествѣ Іисуса Христа.

Богъ создалъ міръ для собственной славы и для блага самихъ созданій. Несомнѣненъ тотъ фактъ, что Іисусъ Христосъ, объявившій себя предъ людьми Сыномъ Божіимъ и Богомъ, какъ таковой, получилъ подобающую славу и поклоненіе въ христіанской церкви. Поэтому, было бы въ высшей степени оскорбительно для славы Божіей предполагать, будто ученіе и рѣчи Христа, записанныя въ Св. книгахъ, не были истинными. А если Іисусъ Христосъ, дѣйствительно, есть Сынъ Божій и Богъ, то и ученіе Его божественно, и самое Св. Писаніе заслуживаетъ безусловной вѣры.

Первоначально, до грѣхопаденія прародителей, источникомъ богопознанія для человѣка служила только одна природа. Когда же человѣкъ палъ, то въ качествѣ второй книги ему дано было Св. Писаніе. Первая книга оказалась уже недостаточной; первобытный человѣкъ уже потерялъ умѣніе читать ее, потому что по собственной винѣ лишился своего духовнаго зрѣнія <sup>1</sup>). Книга природы и книга Св. Писанія, впрочемъ, отличаются другъ отъ друга только тѣмъ, что одна доступна всѣмъ, а другая только нѣкоторымъ. Кромѣ того, книга природы не



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Theologia naturalis. Strassburg. 1501 prolog. Duo videlicet sunt libri nobis dati a Deo, liber universitatis creaturarum, sive liber naturae, et alius liber sacrae scripturae.—Conveniunt tamen in hoc, quod ambo sint ab eodem autore profecti, unde etiam unus non contradicit alteri.

подвержена порчѣ чрезъ поддѣлки и подлоги, а Св. Иисаніе не только можетъ быть испорчено, но даже и неправильно понято. Напротивъ, обѣ эти книги совершенно сходны въ томъ отношении, что произошли отъ одного и того же Виновника, а потому другъ другу противорѣчить не могутъ.

Должно, однако, замѣтить, что Раймундъ Сабундскій иногда былъ непослѣдователенъ въ собственныхъ сужденіяхъ. Первоначально въ предисловіи къ своей натуральной теологіи онъ обѣщаетъ все содержаніе вдохновеннаго Писанія объяснить натуральнымъ способомъ. Въ другихъ же мѣстахъ своего сочиненія онъ съ большею рѣшительностью утверждаетъ, что многія выраженія Св. Писанія далеко возвышаются надъ человѣческимъ разумомъ и природою.

Знаменитый гуманисть и теософь, Рейхлинъ (1522), пытался отыскать мистическій ключъ къ пониманію Божественнаго Откровенія въ Каббалѣ и писагоровомъ ученіи о числахъ. Для распространенія своихъ оригинальныхъ взглядовъ и своего таинственнаго ученія онъ написалъ разсужденіе "О чудотворномъ словѣ" въ 1494 году и "О каббалистической наукѣ" въ 1517 г.

Рейхлинъ опредѣлялъ Каббалу, какъ символическую теологію, въ которой не только буквы и слова служатъ знаками предметовъ, но и самое численное значеніе буквъ въ свою очередь имѣетъ высшій таинственный смыслъ. Въ Св. книгахъ, по Рейхлину, содержатся безчисленныя тайны, въ которыхъ сокрыто не только исполненіе прошедшаго, но и предопредѣленіе будущаго. Эти тайны не столько нужно изъяснять, сколько на основаніи ихъ пророчествовать <sup>1</sup>).

Еще замѣтнѣе этотъ родъ мистической теософіи выступастъ въ сочиненіяхъ Корнелія Агриппы (1541).

Агриппа порицаетъ схоластическое богословіе и признаетъ единственно истиннымъ только богослогіе истолковательное (theologiam interpretativam). Оно состоитъ въ объясненіи пророческихъ писаній, причемъ самое объясненіе должно происходить не по собственному разумѣнію и праву толковпиковъ, не

<sup>1)</sup> H. Denzinger. Vier Bücher von der religiosen Erkenntnis. Band I. Seit. 376. Cnfr. сочинение L. Geiger. Ioh. Reuchlin, sein Leben und seine Werke. Berlin. 1871.

по образцу перипатетиковъ, чрезъ разнаго рода опредѣленія, раздѣленія и сочиненія, но съ помощью Св. Духа, вдохновившаго Св. Писаніе. Самъ Духъ Святый открываетъ Себя путемъ особаго рода знанія, занимающаго средину между раціональнымъ познаніемъ и пророческимъ созерцаніемъ. Къ буквальному, аллегорическому, моральному и анагогическому способу изъясненія Агриппа присоединяетъ еще типическій и психическій. Высшую ступень богопознанія Агриппа называетъ пророческою теологіею. Средствами для пріобрѣтенія ея онъ считаетъ внутреннее созерцаніе вещей въ божественномъ свѣтѣ, или личное вдохновеніе. Чтобы устранить противорѣчіе своей системы съ вдохновеннымъ Писаніемъ, Агриппа вынужденъ былъ допустить двоякій способъ изъясненія Св. Писанія 1).

Какъ чрезъ Моисея данъ былъ двойной законъ: буквальный и духовный, писанный и устный, такъ и евангеліе имъетъ два значенія: внѣшнее для несовершенныхъ христіанъ и внутреннее для совершенныхъ. Возвышенный смыслъ и глубокое содержаніе даютъ Агриппъ поводъ восхвалять въру пророковъ, апостоловъ и евангелистовъ, какъ учителей возвышеннъйшей теологіи. Онъ желаетъ, чтобы Слово Божіе было сохраняемо въ чистомъ и неповрежденномъ видъ, чтобы къ нему не было примѣшиваемо никакое человъческое толкованіе, такъ какъ слово Божіе достаточно ясно и само объясняетъ себя. Высшее разумѣніе, или вдохновеніе, даруемое непосредственно отъ Св. Духа или же чрезъ посредство ангела, сообщало не одно только религіозное знаніе, во давало возможность какъ бы въ зеркалѣ вѣчности созерцать весь кругъ естественныхъ и сверхъестественныхъ явленій.

Какъ кажется, Агриппа имѣлъ въ виду низшія ступени вдохновенія, когда утверждалъ, что св. писатели, хотя и исполненные св. Духа, все-таки иногда отступали отъ истины. Впрочемъ, св. писатели, по его мнѣнію, заблуждались не по собственнымъ побужденіямъ, но только впадали въ обыкновенныя человѣческія ошибки, когда Богъ перемѣнялъ свои намѣренія<sup>2</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Denzinger. İbidem. Band I Seit. 382, Band 2 Seit. 185. Rixner. Geschichte der Philosophie. Band 2. Seit. 217.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Intelligi volo, non sponte errantes, sed humanitus lapsos aut mutata Dei sententia deficientes-De vanit. scient. cap. 99.

Такъ или иначе, но это утверждение Агриппы нельзя примирить съ его положительными взглядами на божественное вдохновение.

Современникомъ Агриппы былъ родственный ему по духу Теофрастъ Парацельсъ (1541). Онъ смотритъ на Моисея, пророковъ и апостоловъ не только какъ на вдохновенныхъ лицъ, но и какъ на каббалистовъ. Свойственный имъ способъ познанія доступенъ также и другимъ людямъ, когда Св. Духъ воспламеняетъ въ нихъ внутренній свѣтъ и затѣмъ открываетъ ниъ мудрость и разумъ. Тогда и обыкновенные люди могутъ постигать тайны царствія Божія <sup>1</sup>).

#### II.

Съ совершенно другой стороны видоизмѣняется общецерковное ученіе о вдохновеніи у Джона Уиклифа, Іоанна Гуса, Дезидерія Эразма и другихъ. Они шли путемъ мистицизма, но, еъ пылу горячей борьбы съ католическою Церковью, нерѣдко пользовались оружіемъ раціонализма. Нѣкоторыя изъ ихъ мнѣній по вопросу о едохновеніи въ существенныхъ моментахъ уже напоминаютъ ученіе Лютера.

Джонъ Уиклифъ (1384 г.), профессоръ Оксфордскаго университета и приходскій священникъ Англіи, пересадилъ на почву своего отечества ученіе альбигойцевъ. Съ отверженіемъ церковнаго преданія, онъ склонился къ признанію исключительнаго и безусловнаго авторитета Библіи. Свою богословскую систему онъ построялъ исключительно на свидѣтельствахъ Св. Писанія, которое тщательно изучалъ и ревностно защищалъ словомъ и перомъ противъ перетолкованій папства. Библія была для него единственнымъ источникомъ и нормою религіознаго знанія. Чтобы сдѣлать ее доступною всѣмъ мірянамъ, Уиклифъ перевелъ ее на родной англійскій языкъ. Ученіе о вдохновеніи Св. Писанія Уиклифъ довольно пространно излагаетъ въ своемъ главномъ сочиненіи "Trialogus"<sup>2</sup>).

Какъ учитъ въра, Христосъ есть ближайшій виновникъ Св. Інсанія. Авторитетъ Господа безконечно выше авторитета всякаго человъка. Слъдовательно, и его книга, или Св. Писаніе

<sup>1)</sup> Denzinger. Loc. citat. Band I Seit. 390; Band II, Seit. 187 H Ap.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ioannis Wiclif: Trialogus. Издание F. Lechler, 1869.

безъ сравненія превосходить всякое другое человѣческое писаніе. Даже сочиненія великихъ учителей, хотя бы они были истинными, по сравненію съ словомъ Божіимъ, должны быть названы апокрифами и не заслуживають никакой въры, кромъ развѣ того случая, когда они основываются на самомъ Св. Писаніи. Фундаментомъ для ученія о богодухновенности Св. Писанія служить вбра Церкви, по которой мы исповбдуемъ, что Христосъ былъ Богъ и человѣкъ, рожденный во плоти, что Онъ, какъ повѣствуютъ евангелія, обращался среди людей и предназначиль евангелистовъ какъ бы своихъ писцовъ, для письменнаго начертанія христіанскаго закона и каволической въры. Естественный выводъ изъ этого есть тотъ, что Св. Писаніе въ каждой своей части безусловно истинно и достовѣрно, такъ какъ содержаніе его есть ученіе Господа Іисуса Христа, въ которомъ нѣтъ и не можетъ быть никакой ошибки. Что касается Св. Писанія ветхаго Завѣта, то оно обладаеть высшимъ авторитетомъ уже потому, что Христосъ цитуетъ всѣ книги Ветхаго Завѣта, какъ цѣлый сборникъ и въ отдѣльности. Вообще же всѣ книги Ветхаго и Новаго Завѣта имѣютъ божественный авторитетъ, потому что все содержаніе ихъ произошло отъ Бога<sup>1</sup>).

Для правильнаго пониманія Св. Писанія, по ученію Джона Уиклифа, необходимо, чтобы вѣрующій самимъ Господомъ былъ наставленъ въ правой логикѣ и въ точной философіи. Ошибки въ пониманіи слова Божія большею частью происходять отъ горделиваго пристрастія къ собственной логикѣ, между тѣмъ какъ логика Св. Писанія самая вѣрная, ясная и общепотребительная. Во всѣхъ затруднительныхъ случаяхъ Уиклифъ предлагаетъ держаться такого правила: кто вѣрно понялъ то или другое мѣсто Библіи, тотъ долженъ восхвалить за это Господа; если же онъ еще не достигъ этого, то долженъ удовлетвориться, какъ ученикъ, простою буквою Писанія. Во всякомъ случаѣ онъ долженъ остерегаться влагать въ Св. Писаніе высшій ду-

342

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Trialogus Lib. III cap. 31. pag. 240.—Christus in communi vel particulari allegat omnes libros legis veteris, quos oportet catholicos acceptare, et ita paris auctoritatis sunt omnes codices novae legis et veteris, de quauto credimus, quod suae sententiae a Spiritu sancto emanarunt.

ховный смыслъ, пока еще не освободился отъ сомнѣній, потому что такой человѣкъ, по Іерониму, есть еретикъ<sup>1</sup>).

Сколь мало данное правило разрѣшаетъ вопросъ о пониманія слова Божія, столь же мало послѣдователенъ Джонъ Уиклифъ въ отношенія къ Св. Преданію. Въ одномъ мѣстѣ онъ рѣшительно утверждаетъ, что большую часть своихъ взглядовъ онъ основываетъ на мнѣніяхъ и изреченіяхъ св. отцевъ, съ еѣроятностью извлеченныхъ изъ Св. книгъ<sup>2</sup>). Въ другихъ случаяхъ, наоборотъ, онъ пытается обосноваться только на вѣрѣ въ Св. Писаніе и законахъ разума. Иногда же выражаетъ желаніе исключительно удерживаться въ границахъ Св. Писанія, признавая вполнѣ достаточнымъ то, что сказанно въ немъ, а все остальное почитая изобрѣтеніемъ самихъ людей<sup>3</sup>).

Іоаннъ Гусъ (1415), профессоръ Пражскаго университета и проповѣдникъ при Виелеемской часовнѣ, во многихъ своихъ вглядахъ былъ ученикомъ Джона Уиклифа. Св. Писаніе онъ признаетъ по происхожденію и содержанію словомъ Божіимъ, высочайшимъ правиломъ и рѣшающимъ авторитетомъ въ дѣлахъ вѣры. Гусъ вполнѣ проникся взглядомъ Уиклифа на Св. Писаніе, какъ единственный источникъ религіознаго знанія. Онъ требовалъ усвоенія религіи путемъ личнаго убѣжденія и средство къ такому усвоенію указывалъ въ личномъ пониманіи слова Божія. Церковное преданіе представлялось ему только какъ историческое развитіе истины, содержащейся, по ея существу, въ Св. Писаніи. Ссылки на Св. Писаніе, однако, не помогли Іоанну Гусу на Константскомъ соборѣ (въ 1415 г.), н паписты, съ которыми онъ вступилъ въ горячій споръ объ ученіи Уиклифа, осудили его, какъ еретика, на сожженіе.

Въ Ветхомъ Завѣтѣ, по ученію Гуса, Господь говорилъ съ людьми пророческимъ и прикровеннымъ языкомъ, въ Новомъ же Завѣтѣ небесный отецъ говоритъ намъ въ единородномъ Своечъ Сынѣ, какъ учитъ апостолъ Павелъ <sup>4</sup>). Праотцы Ветхаго

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Trialogus. Liber III, cap. 31; pag. 243.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) lbidem. Liber II, cap. 21; pag. 112: Plurior pars illius materiae, quam <sup>hic</sup> dico, est sanctorum sententia, elicita probabiliter ex scriptura.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Trialogus, Lib. IV, cap. 21; pag. 319—Propono me tenere in limitibus fadei scripturae sciens, quod dicta in illa sufficiunt, et alia inventa numanitus communiter non fundantur.

<sup>4)</sup> Ioannes Hus, Opera Latina (1524) T. I pag. 15. De anatom. Antichr. cap. XII.

и Новаго Завѣта—пророки и апостолы—образуютъ въ совокупности какъ бы два блестящіе хора, съ Іисусомъ Христомъ по срединѣ. Всѣ они единогласно возвѣщаютъ о Сынѣ Божіемъ, явившемся во плоти и ученіе ихъ, распространяясь чрезъ проповѣдь, служило и будетъ служить во всѣ вѣка свидѣтельствомъ истинной вѣры<sup>1</sup>). Свойства Св. Писанія даютъ Гусу основаніе сравнивать его съ такого рода пищею, которая не слишкомъ нѣжна, но и не груба. Св. Писаніе занимаетъ какъ бы средину, потому что ученіе евангелистовъ и апостоловъ одинаково удовлетворяеть какъ ученыхъ такъ и неученыхъ людей<sup>2</sup>).

Однако, въ продолжительномъ и ожесточенномъ спорѣ, который велъ Гусъ съ "антихристомъ", какъ онъ называлъ представителей римско-католической іерархіи, обнаружилось, что и противники его въ свою очередь ссылались на вдохновенное Инсаніе. Чтобы обезсилить доказательства ихъ, Гусъ возражалъ, что истины вдохновеннаго Писанія въ католической Церкви затемнены и повреждены многими человѣческими выдумками и опредѣленіями. А эти послѣднія не только не могутъ быть доказаны на основаніи Св. Писанія, но даже находятся частью въ явномъ, частью въ прикровенномъ, противорѣчіи съ нимъ. Нельзя сказать, чтобы Гусъ порывалъ всякую связь съ Преданіемъ вселенской Церкви; нѣтъ,—онъ старался только доказать ту истину, что католическая Церковь его времени, особенно же университеты отступили отъ истиннаго ученія Христа и проповѣдаютъ ученіе антихриста <sup>3</sup>).

Въ доказательство того, что его собственное изъяснение Библи вполнѣ истинно и безошибочно, Гусъ указывалъ на личное убѣждение въ своемъ высшемъ предъизбрани и предназначении. Онъ и его послѣдовали суть люди, "предопредѣленные" Богомъ, люди, обладающие Духомъ Христовымъ и истиннымъ

344

<sup>1)</sup> T. I pag. 73. b.-De abol. sectis cap. III.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) T. I pag. 30 b Talis (cibus) est laudabilis, quia neque nimium subtilis, neque nimis grossus et sic tenet medium, differens a praedictis cibis. Et talis est doctrina evangelica et apostolica, sapientibus et insipientibus sufficiens—De anat. Ant. cap. XXVI.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) De anatom. Ant. cap. XXVI. T. I pag. 29 a. Nam cibi Antichristi tunc praeparantur, dum ejus doctrina variis et multis codicibus sigillata, in diversis gloriose legitur Universitatibus.

пониманіемъ Св. Писанія. Другіе же, т. е. слѣцые привержевцы римско-католической куріи, не имѣя Св. Духа, не могутъ и понимать слово Божіе правильно. Хотя бы они каждый день слушали слово Божіе и проповѣдали его, все же чрезъ это они впали бы въ еще большее ожесточеніе <sup>1</sup>). Тайны слова Божія могутъ быть поняты только тогда, когда читатель или слушатель будетъ наставленъ въ нихъ самимъ Духомъ Святымъ, а это возможно только для людей достойныхъ <sup>2</sup>).

Каждый христіанинъ, причастный Духу Інсуса, справедливо можеть быть названь "духовнымь человѣкомъ". Онъ получилъ и сохраняетъ Св. Духа, и Имъ онъ руководится въ жизни. Этотъ "духовный человѣкъ" судить о всемъ и лично непогрѣшимъ, такъ какъ никогда не ошибается въ изъяснени вдохновеннаго Писанія. Объ этомъ свидътельствовалъ еще апостолъ Іоаннъ, извѣстный глубиною своихъ богодухновенныхъ созерцаній, когда говориль, что рожденный оть Бога не грѣшить и не можетъ согрѣшать, такъ какъ онъ рожденъ самимъ Св. Духомъ (I Ioaн. III, 9). Если бы возрожденный христіанинъ чрезъ изучение Св. Писания дошелъ бы до ереси, то слово апостола Іоанна оказалось бы ложнымъ <sup>3</sup>). Напротивъ, нечестивый человѣкъ, хотя бы онъ былъ облеченъ саномъ епископа или даже былъ самимъ святъйшимъ папою, --- не въ состоянии правильно судить о "человъкъ духовномъ", непосредственно руководимомъ Св. Духомъ. Свое личное объяснение Св. Цисанія, Гусъ, по его убѣжденію, почерналъ изъ непосредственнаго откровенія Божія. Подобно мистикамъ, онъ говорилъ, что самъ распятый Інсусъ открылъ ему разумъ къ пониманію слова Божія. Эго откровеніе вошло въ его душу, въ его сердце, какъ бы нѣкоторый сверхъ-естественный огонь, ощутительный даже тілесно и чрезвычайно пріятный 4).

<sup>1</sup>) Sermones de Antichr. Sermo XXI. T. III pag. 34 a. Saepe confiteri, missas audire, celebrarc, multa prallere et cantare, omni die verbum Dei audire, legem praedicare et caetera omnia inquam ista et similia veniunt falibus in obdurationem lapideam, quamdiu Spiritum Iesu non habent.

- <sup>2</sup>) Tom. I pag. 90 a. De regno Antichr.
- <sup>3</sup>) Ioh. Friedrich: Die Lehre des Ioh. Hus. Regensburg, 1862. Seit. 69.

<sup>4</sup>) De sacerd. et mon. abom. cap. XXII. I. II pag. 34 a. Et tunc maxime piissime Jesus crucifixus aperuit mihi aurem, id est, sensum, ut intelligerem

Ученіе Джона Уиклифа объ исключительномъ значеніи Св. Писанія, воспроизведенное отчасти Гусомъ, нашло для себя защитника въ лицѣ Іоанна Везеля (1481), бывшаго сначала профессоромъ въ Эрфуртѣ, потомъ проповѣдникомъ въ Майнцѣ и Вормсѣ. Везель уже съ полною рѣшительностью высказываетъ положеніе, усвоенное впослѣдствіи протестантами, а именно, что Библія есть единственное руководство христіанской вѣры. Только въ евангеліи всѣ христіане составляютъ единое общество. Объяснять Писаніе можно только на оспованіи его же самаго, безъ руководства какого-либо церковноучительскаго авторитета <sup>1</sup>).

Если вліяніе Везеля на современное общество было незначительно, то, наоборотъ, сочиненія знаменитъйшаго изъ современныхъ гуманистовъ Дезидерія Эразма (1536) пользовались громаднымъ убаженіемъ среди людей всёхъ классовъ. Критическимъ изданіемъ Новаго Завѣта Эразмъ далъ значительное побужденіе къ научному занятію библейскимъ текстомъ, а своими парафразами и примѣчаніями оказалъ большую заслугу экзегесису. Какъ ученый, посвятившій себя изданію, переводу и истолкованію Новаго Завѣта, Эразмъ преслѣдовалъ не одну только ученую цель, а хотелъ сделать Священное Шисаніе доступнымъ для всъхъ и освободить его отъ искажений, "Я желаль бы", говорить онъ въ предисловіи къ изданію Новаго Завѣта, "чтобы слабыя женщины читали Евангеліе и посланія апостола Павла, желалъ бы, чтобы ихъ перевели на всѣ языки, чтобы ихъ читали и понимали не только шотландцы и ирландцы, но турки и сарацины. Мнѣ хотѣлось бы, чтобы пахарь напфвалъ стихи изъ Писанія, идя за плугомъ, ткачъ повторялъ бы ихъ подъ жужжание челнока и путникъ развлекался бы евангельскими разсказами во время скучнаго путешествія".

Несмотря на свою ревность къ изученію и распространенію слова Божія, Эразмъ Роттердамскій не чуждъ былъ противо-

1) Cruel. R. Qeschichte der deutschen Predigt im Mittelalter. 1879. Seit. 616.

346

Digitized by Google

----

spirituvas huic tempori congruentes. - Et ingvessus est in me, id est in pectus meum, quidam ignis etiam corporaliter subtilis, novus, fortis et inusitatus, sed valde dulcissimus.

рѣчій какъ въ отношеніи къ реформаціи Лютера, такъ и въ понимании вдохновения Писания. Въ своемъ комментариъ на евангеліе Матеея онъ утверждаетъ, что авторитетъ Писанія не колеблется, если отдёльные св. писатели расходятся другъ съ другомъ въ словахъ или мысляхъ. Сумма того, на чемъ основывается наше спасение, остается при этомъ неповрежденной. Духъ Святый, руководившій мыслями апостоловъ, подавался имъ такъ, что они многое не сознавали, иногда находились какъ бы въ аффектъ или даже допускали ошибки въ мысляхъ и чувствованіяхъ (ignorare quaedam et labi erraveque). Въ частности, свои библейскія цитаты евангелисты приводили не изъ ветхозавѣтныхъ книгъ, но довѣрялись памяти и потому впадали въ ошибки. Только Христосъ есть совершенная Истина и только Онъ свободенъ отъ ошибокъ. Ради ошибокъ отдъльныхъ авторовъ не разрушался авторитетъ Св. Писанія въ его цѣломъ объемѣ 1).

Ученый катодическій богословь Эккь указываль Эразму на крайность и опасность такихь взглядовь и писаль ему: "Послушай, мой Эразмь, не думаешь ли ты, что христіанинь можеть спокойно согласиться сь тёмь, что евангелисты должны были ошибаться вь евангеліяхь? Если даже здѣсь колеблется авторитеть, то гдѣ же еще искать истину?"<sup>2</sup>). Но особенно напали на Эразма испанскіе монахи, профессора саламанскаго университета. Эразмь вынуждень быль писать противь нихь апологію, вь которой пытался защитить свои взгляды и даже обосновать ихь на твореніяхь блаж. Іеронима, но защита оказалась чрезвычайно неестественной в неопредѣленной <sup>3</sup>). Конечно, онъ должень быль вь значительной степени взять свои сужденія назадь, но противорѣчіе все же осталось. Эразмь указываль своимь противникамь на то, что взглядь его на вдохновеніе предлагается имь какь средство для защиты авторитета слова

<sup>1)</sup> Comment. in Matth. cap. 2 в 27. Сравни выражение того же Эразма въ толкования на X-ю главу Дваний Ап.: Homines erant (scil. Apostoli), quaedam ignorabant, in nonnullis errabant.

<sup>2)</sup> Erasm. Opera. Epistol. 303. Tom. 1II. 296.

<sup>3)</sup> Apologia adversus Monachos quosdam Hispanos. 3, tcb читаемъ: Ubi memoriam et oblivionem gubernat Spiritus Sanctus, ibi tam est utilis oblivio quam memoria.

Божія. По его мнѣнію, авторитетъ цѣлой Библів не уничтожается, если кто-либо изъ св. писателей допускаетъ ошибки въ послѣдовательности событій, при припоминаніи какого-либо имени или въ чемъ-либо подобномъ, что къ существу христіанской вѣры собственно не относится. Впрочемъ, если этотъ взглядъ нельзя принять, то Эразмъ готовъ охотнѣе повѣрить, что нѣкоторыя выраженія Св. Писанія испорчены или даже, если въ Св. Писаніи что-либо измѣнено, то это случилось для пользы. Въ нѣкоторыхъ случаяхъ человѣкъ, по причинѣ своей духовной немощи, не можетъ понять Св. Писаніе, хотя оно само по себѣ ясно. Сверхъ того, Эразмъ дѣлаетъ различіе между ошибками въ мысли и ошибками въ словѣ. Можетъ быть именно такой случай, что Духъ Святый допускаетъ ошибки въ словѣ или памяти у св. писателей, хотя самая мысль при этомъ остается неповрежденной <sup>1</sup>).

Наряду съ этими довольно свободными сужденіями, которыя были выпущены изъ позднѣйшихъ изданій комментарія Эразма на евангеліе Матоея, у него встрѣчаются и совершенно другія, напр., что апостолы въ каноническихъ писаніяхъ не могутъ погрѣшать ни въ мысли, ии въ словѣ. Тамъ, гдѣ св. Духъ руководилъ воспоминаніемъ и забвеніемъ, послѣднее было такъ же полезно, какъ и первое, если можно только назвать забвеніемъ такой случай, когда разсказчику приходитъ что-либо на мысль и онъ тотчасъ же начинаетъ объ этомъ разсказывать.

Относательно практическаго пользованія Св. Писаніемъ Эразмъ Роттердамскій порицаетъ тѣхъ проповѣдниковъ, которые по поводу одного какого-либо изреченія Св. Писанія говорятъ пышныя рѣчи, составляютъ силлогизмы и обпирныя вступленія, и только уже на послѣднемъ мѣстѣ говорятъ о евангеліи, тогда какъ съ него-то именно они и должны были начать. Но онъ отвергаетъ также и произволъ лютеранскихъ проповѣдниковъ, которые кричатъ въ одинъ голосъ: "евангеліе!", а толковниками его хотятъ быть только сами<sup>2</sup>).

Д. Леонардовъ.

2) Opera, Epistol. 19 pag. 602. 603.

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Advers. monach. quosdam Hispanos. Resp. 45 Hic fieri potuit, ut Spiritus sanctus passus sit illos labi in verbis aut fortasse roluerit eos labi memoria, manente sensus integritate.

### ПЕДАГОГИЧЕСКІЯ ВОЗЗРЪНІЯ

#### свв. отцовъ и учителей церкви

#### (Продолжение \*).

# 2. Обозрѣніе произведеній свв. отцовъ и учителей церкви, въ которыхъ они касаются педагогическихъ вопросовъ.

Сдёлавъ общій взглядъ на педагогическія воззрёнія свв. отцовъ и учителей церкви, мы приступимъ теперь къ обозрёнію тёхъ ихъ произведеній, въ которыхъ они такъ или иначе касаются педагогическихъ вопросовъ. Мы постараемся въ данномъ случаѣ указать главнымъ образомъ важнѣйшія ихъ произведенія, въ которыхъ они высказали основные взгляды на эги вопросы и болѣе или менѣе подробно разъяснили ихъ, при чемъ не будемъ подробно вдаваться въ разборъ этихъ сочиненій.

Изъ апологетическаго періода для насъ важны произведенія слѣдующихъ апологетовъ восточныхъ: Климента Александрійскаго († 217) и Оригена († 254); западныхъ: Тертулліана († 240) и Кипріана († 258). Изъ патристическаго періода мы будемъ имѣть въ виду произведенія слѣдующихъ знаменитыхъ огцовъ и учителей церкви—восточныхъ: св. Василія Великаго († 379), св. Григорія Богослова († 390), св. Амфилохія Иконійскаго († 395), св. Іоанна Златоуста († 407), св. Исидора Пелусіота († 436); западныхъ: св. Амвросія Медіоланскаго († 397), бл. Іеронима († 420), бл. Августина († 430), св. Григорія Великаго (590—604), св. Бенедикга Нурсійскаго (480—544).

Кромѣ того, мы будемъ ссылаться и на постановленія ано.

<sup>•)</sup> Сы. ж. "Вѣра в Разумъ" за 1899 г., № 2.

стольскія, поскольку въ нихъ выразились взгляды древней церкви, и на соборныя правила.

Изъ произведеній Климента Александрійскаго для насъ важны: "Ло́уоς протрептихо́с", "увѣщаніе язычниковъ" въ 12 главахъ: "Панда́уоуос"—"Педагогъ" въ 3 книгахъ и "Σтрюратенс"—"Строматы" въ 8 книгахъ.

Въ первомъ сочиненіи Климентъ доказываетъ превосходство и древность христіанства предъ языческой религіей и философіей. Здѣсь важенъ взглядъ Климента на философію, въ которой онъ находитъ истины, хотя, можетъ быть, и заимствованныя, по его мнѣнію, изъ св. Писанія.

Важнѣе для насъ второе его сочиненіе "Педагогъ". Здѣсь Климентъ рисуетъ общій идеалъ воспитателя въ лицѣ Слова— Христа. Любовь выставляется припципомъ, а богоподобіе—цѣлію воспитанія у такого педагога. Во 2 и 3 кн. Климентъ излагаетъ чистныя правила христіанской жизни и воспитанія. Педагогическая важность этого сочиненія понятна: здѣсь Климентъ довольно подробно и правильно изслѣдуетъ вопросъ о христіанскомъ воспитаніи, хотя имѣетъ въ виду главнымъ образомъ нарисовать не частный идеалъ воспитанія, а идеалъ общечеловѣческаго педагога. Но, помимо этого, здѣсь авторъ высказываетъ много мыслей и спеціально о воспитаніи юношества: опредѣляетъ характеръ и способъ воспитанія, указываетъ важность такого воспитанія для здѣшней жизни и будущей.

Въ третьемъ своемъ сочиненіи—"Строматахъ" Климентъ излагаетъ начала Христіанской философіи съ тѣмъ, что-бы опровергнуть ложныя мудрованія различныхъ гностиковъ его времени и заблужденія язычества. Здѣсь, между прочимъ, излагается взглядъ на отношеніе христіанства къ язычеству, философіи къ христіанству, вѣры къ знанію,—устанавливается различіе истиннаго знанія отъ ложнаго. Педагогическое значеніе этого сочиненія заключается въ томъ, что здѣсь высказывается правильный взглядъ на отношеніе христіанства къ литературному достоянію язычества <sup>1</sup>).

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Болѣе подробно объ этихъ сочиненіяхъ издагается: у Freppel'я. "Clemens d' Alexandrie". Paris 1863 г.; у Schmid'a "Grundlinie d. Patrologie" стр. 50—52 у Арх. Бориса: "Исторія христіанскаго просвъщенія въ его отнош. къ грек. рим.

Изъ произведеній знаменитаго Оригена для насъ важны 3 его письма: къ Амвросію, къ Александрійскимъ братіямъ и къ св. Григорію Чудотворцу <sup>1</sup>). Въ этихъ письмахъ Оригенъ высказываетъ свой взглядъ на изученіе философіи и свътскихъ наукъ, находя такое изученіе необходимымъ и полезнымъ.

Кромѣтого, взгяды Оригена на образованіе прекрасно переданы св. Григоріемъ Чудотворцемъ въ его похвальномъ Оригену словѣ, въ которомъ онъ говоритъ про Оригена, что онъ очень превозносилъ философію; онъ думалъ, что мудрость и разумъ обязываютъ человака ревностно изучать её и т. д.<sup>2</sup>).

Нѣкоторые взгляды на образованіе высказаны имъ и въ письмѣ, приведенномъ въ церковной исторіи Евсевія <sup>3</sup>). Нѣсколько мѣстъ съ педагогическимъ характеромъ можно найти у Оригена и въ его знаменитомъ сочиненіи "Contra Celsum" (напр., lib 3, р. 643, 645 и др.). "Противъ Цельса" и въ сочиненіи "de principiis" (особенно 3-я книга); "О началахъ".

Изъ произведеній выдающагося западнаго апологета Тертулліана нужно указать на слёдующія: "Apologeticum" (Апологетикъ); "ad nationes" (къ язычникамъ во 2 кн.); "de anima" (о душѣ); "de testinonio animae" (о свидѣтельствѣ души); "de praescriptionibus haereticorum" (о давности противъ еретиковъ); "resurrectione carnis" (о воскресеніи тѣла). Въ этихъ произведеніяхъ Тертулліанъ является горячимъ противниковъ древней философіи и ея изученія.

Въ сочиненіяхъ: "de habitu muliebri" (о женскомъ покровѣ); "de cultu feminarum" (объ украшеніи женщинъ); "de spectacu-

<sup>2</sup>) S. Gregor. Thaum. orat. in orig. s. VI. (См. объ этомь панегирикъ у Neander'a: "Allgem Geschichte d. cristl Religion und. Kirche". В. I, abt. 3. (1828 г.) s. 815—819; у Бориса цат. соч. стр. 168—169; Филаретъ въ цит. соч. стр. 137 говоритъ: "Похвальное слово Оригену—сочинсніе превосходное по изяществу слога, важное для исторіи церковнаго образованія".

<sup>3</sup>) Evseb. Histor. eccles. lib. VI. с. XVIII—XIX; Кое-что объ немъ, какъ учителъ, говорится и въ сочин. бл. Іеронима: "Liber de viris illustribus<sup>a</sup>.

образ." п. I; стр. 96—116; 134—138; 189—215; у Длитревскаго: "Александр. школа" стр. 34—78; у Скворцова: "Философія отцовъ и учителей" періолъ аполог. стр. 201—224.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Origen Opera t. I, p. 3. s. 30—32. Edit Da-la-Rue (см. объ этомъ въ "Историч. учен. объ отцахъ церкви" ч. I стр. 233—234, пр. 105; у Арх. Бориса цит. соч. п. I, стр. 136—137; у Huber'а. "Die Philosophie der Kirchenväter s. 155.

lis" (о зрѣлищахъ); "de idolatria" (объ идолослуженіи). Тертулліанъ возстаетъ противъ эстетическаго образованія, противъ изученія изящныхъ искусствъ, хотя въ послѣднемъ сочиненіи (de idolatria) не простираетъ сеоихъ жестокихъ ударовъ на литературное образованіе <sup>1</sup>). Въ лицѣ Тертулліана древняя церковь выставила характурную личность въ отношеніи взгляда на древнюю культуру и образованность и ся изученіе.

Къ взглядемъ Тертулліана близко примыкаетъ и св. Кипріавъ, которѣй имѣлъ для себя въ лицѣ перваго образецъ для подражанія, отъ чего сочиненія Кипріана не отличаются ни новостію взглядовъ, ни оригинальностію ихъ изложенія: онъ часто повторялъ то, что сказано было Тертулліаномъ<sup>2</sup>). "Но св. Кипріанъ стоитъ выше своего учителя,—говоритъ Архіеп. Филаретъ,—какъ по сердечной, нѣжной искренности, съ какой выражалъ онъ благочестивыя свои чувства, такъ и по естественности хода мыслей, по ихъ вѣрности, по слогу плавному и болѣе вѣрному<sup>4</sup> <sup>3</sup>).

Кипріанъ болёе, чёмъ кто либо изъ западныхъ писателей, отличается практическимъ направленіемъ: у него не встрѣчаются философскія умозрѣнія и діалектическія разсужденія: его цѣлію было не анализировать христіанское ученіе, а скорѣе—ввести его въ жизнь. сдѣлать послѣднюю во всѣхъ отношеніяхъ истинно-христіанскою <sup>4</sup>). Отсюда и всѣ сочиненія св. Кипріана отличаются практическимъ характеромъ: въ нихъ рѣшаются разныя современныя жизненныя требованія и даются практическіе совѣты. Вотъ почему Кипріанъ, какъ практикъ, съ пренебреженіемъ относится къ философіи, этой отвлеченной наукѣ, что онъ высказалъ въ своихъ апологетическихъ сочиненіяхъ: "къ Донату о милости Божіей"; "о ничтожествѣ

4) Борисъ цит. соч. п. І, стр. 186; Филареть цит. соч. т. І, стр. 123.

352



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Подробно объ его сочиневіяхъ см. у Möhler'a "Patrologie" s. 701-789; у Freppel'я "T'ertullien" Par. 1864 г.; у Nirschl'я; Lehrbuch Patrr. 376; у Schmd'a цит. соч. ст. 58-61; у Филарета цит. соч. I ч. 185-196; у Бориса цит. соч. ст. 70-71; 126-130; 145-154; 184-185; всѣ сочиненія Тертуаліана существуютъ въ русс. пер. Коритева ч. I-IV 1847-1850 г.г.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. у Бориса цит. соч. 70—72; 185—186; у Филар. цит. соч. стр. 123. "Тертулліана Кипріанъ считалъ своимъ наставникомъ, говоритъ преосв. Филаретъ, и самыя сочиненія показываютъ то же: стоитъ сличитъ травтаты Кипріана de oratione dominica и de patientia съ таковыми-же Тертулліана". <sup>9</sup>) lbid стр. 123.

идоловъ"; и "къ Деметріану". Изъ практическихъ сочиненій св. Кипріанъ нѣсколько педагогическихъ мыслей содержатъ слѣдующія: "О трудѣ и милостынѣ". "объ одеждѣ дѣвъ" (24 гл.)<sup>1</sup>), а также его письмо (62) "къ Помпочію о дѣвственницахъ"<sup>2</sup>).

Перейдемъ теперь къ обозрѣнію произведеній отцовъ и учителей восточной церкви въ IV—V вв. Начнемъ съ св. Василія Великаго. Св. Василій Великій былъ не только великій богословъ, но и великій педагогъ, почему его произведенія имѣютъ для насъ особенную цѣнность.

Изъ его произведеній педагогическаго характера мы должны указать прежде всего на его капитальный трактать о чтеніи языческихъ сочиненій,—на его знаменитую 22-ю "Бесѣду къ юношамъ о томъ, какъ пользоваться языческими сочиненіями"<sup>3</sup>). Время написанія этого педагогическаго трактата ученые относятъ къ концу жизни автора<sup>4</sup>), на основаніи начальныхъ словъ этой бесѣды<sup>1</sup>).

Цёль этого трактата ясно опредёляется традиціоннымъ его заглавіемъ: "Къ юношамъ, какъ надобно пользоваться еллинскою литературою". Согласно съ этимъ заглавіемъ, и всё ученые единогласно признаютъ основной идеей этой бесёды желаніе св. Василія разъяснить здёсь и устранить предразсудки противъ изученія классической литературы,—раскрыть истив-

<sup>1</sup>) О сочиненіяхъ св. Кипріана см. Möhler'a "d. Patrol. s. 809-893: Schmid'a: "Grund. d. Patr." стр. 62-64; Филарета цит. соч. т. I стр. 123-132, у Бориса цит. соч. п. I, стр. 71-72; 185-186; на русс. языкъ есть I-II тома его произведеній. Нѣсколько его сочиненій въ русс. переводъ помѣщено въ "Хр. Чт." за 1825, 1832, 1835 и 1836 гг.

<sup>2</sup>) См. Первый соб. коре. пр. 3 н 4.

<sup>3</sup>) «Это сочиненіе было одно изъ первонапечатанныхъ. Изданіе его то на греческомъ, то на латинскомъ, то па обонхъ вмѣстѣ повторено до 200 разъ; опо переведено на всѣ европейскіе и нѣкоторые восточные языки. Harles in Fabr. Bibl. 9, р. 31—32». (См. у Филар. цит. соч. т. II с. 149, пр. 51).

•) Daniel. Des etudes cllassiques dans la societé chretienne p. 33: "cet opuscule est daté par saint Basile lui même, et il appartienta la fin de sa vie".

<sup>5</sup>) Воть какъ начинается эта бесёда: "Много у меня побужденій посовѣтонать вамъ, что признано лучшимъ, и что, какъ я увѣренъ, будетъ вамъ полезно, и настоящій мой возрасть, и упражненіе во многихъ уже дѣлахъ, я достаточное взитаніе всякихъ и всему научающихъ перемѣнъ сдѣзали меня опытнымъ въ дѣзахъ человѣческихъ, такъ-что едва вступавшимъ въ жизнь могу указать какъ бы самый безопасный путь" (S. Basilius Magnus. De legendis libris gentillum с. I, р. 243, ed. Garnier t. II; Русс. пер. ч. IV, стр. 344). Но-нравственное содержаніе литературныхъ сокровищъ и показать, что все великое и доброе въ произведеніяхъ еллиновъ было сообщено Богомъ человѣческому роду уже въ св. Писаніи<sup>1</sup>). Мысль эта не первымъ имъ высказывается, —она ранѣе высказывалась, напримѣръ, св. Густиномъ Философомъ, Климентомъ Александрійскимъ и Оригеномъ<sup>2</sup>). Но у св. Василія только она получаетъ полное, всестороннее разъясненіе и надлежащее освѣщеніе. Кромѣ того, св. Василій подражалъ въ своей рѣчи однородному по предмету и цѣли нравственнопедагогическому трактату Плутарха: "Quo modo adolescens роёtas avdire debeat"<sup>3</sup>), при чемъ св. Василій пользуется даже выраженіями послѣдняго, не говоря уже о мысляхъ: это видно отчасти изъ сопоставленія нѣсколькихъ параллельныхъ мѣстъ обоихъ трактатовъ <sup>4</sup>).

Мы не будемъ подробно разбирать этотъ трактатъ св. Василія, а только вкратцѣ укажемъ его сущность.

Весь трактать дёлится на двё части и очень неравной величины. Въ первой части св. Василій доказываетъ юношамъ, что чтеніе языческихъ авторовъ можетъ быть имъ полезно; во второй—онъ даетъ имъ совѣтъ, какъ должно заниматься этимъ чтеніемъ, чтобы оно дѣйствительно сдѣлалось для нихъ полезнымъ. Въ объихъ частяхъ св. Василіи разъясняетъ вопросъ о

3) "Пώς δεί τόν νέον ποιηματων αχόσειν". Этоть трактать цитуется подъ заглавіемь: "De avdiendis adolescenti poëtis". См. Nicolai цит. соч. В. II, 2 Häit s. 648.

•) Эти параллельныя сопоставленія сдёланы Архим. Борисовъ въ его цит. соч. пер. II, (Пр. Соб. 1886 г. ч. І, стр. 55-56), а также можно видёть въ соч. Fralon'a: «Etude histor. et litter. sur. S. Basile Paris» 1861 г. р. 34 и 90; Nicolae цит. соч. В. III, s. 211. Въ этомъ трактатѣ св. Василій обнаружиль богатую образованность и общирныя свёдѣнія изъ превне-классической литературы.

354

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Nicolae. "Grichische Literaturgeschichte in neuer Bearbeitung". Dritt Band 1878 г. S.\*211-212. То же высказываеть и Garnier, издатель твореній св. Василія (s. Basilii opera omnia quae estant ed. g. Parisiis 1834 г. т. II. р. 243 и дал.), а также Tillemont и новъйшие издатели его твореній—Dubner и Lefranc. (Pars et Lyon 1839). (См. Docraens. D. Heil. Basilius und die class. Studien 1857, s. 29).

<sup>2)</sup> Св. Іустинъ въ Увѣщательномъ словѣ къ Еллинамъ, въ разныхъ его мѣстахъ. Климентъ—въ "Ло́уос протрептихос" "Пакда́уоуос" и "Σтрошлатеїс". Оригенъ въ письмахъ въ Амвросію, Алекс. братимъ, къ св. Григорію Чудотворцу, также въ "похвальн. ему словѣ" св. Григорія Чуд. гл. 6.

#### отдълъ церковный

пользѣ чтенія съ христіанской точки зрѣнія и о конечной цѣли человѣческой жизни—достигнуть блаженной загробной жизни.

Въ разсужденіи о пользѣ изученія классическихъ писателей св. Василій выставляетъ ту пользу, что это изученіе для христіанскаго юношества имѣетъ важное пропедевтическое значеніе для усвоенія высшихъ христіанскихъ истинъ и, помимо этого, другое, побочное значеніе— то, что оно содѣйствуетъ облаченію этихъ истинъ въ изящную словесную форму. Вопросъ о томъ, какъ должно заниматься чтеніемъ языческихъ авторовъ, св. Василій рѣшаетъ съ точки зрѣнія нравственнаго принципа: совѣтуетъ усвоять только то, что полезно для добродѣтельной жизни.

Кромѣ этого трактата, св. Василій касается вопроса объ изучении классическихъ авторовъ въ двухъ своихъ письмахъпротивъ Евстаеія Севастійскаго и къ Ливанію 1), а также и въ своихъ монашескихъ правидахъ<sup>2</sup>),---въ которыхъ онъ какъбы неблагосклонно относится къ этому изученію. Но такой взглядъ св. Василія, выраженный въ этихъ письмахъ и правилахъ, объясняется разными обстоятельствами, при которыхъ онь ихъ писаль, а также и иной точкой зрѣнія на это дѣло. Вообще св. Василій ничуть не измѣнилъ своего благосклоннаго отношенія къ классическому образованію, что и высказалъ въ вышеупомянутомъ трактатѣ, написанномъ имъ въ концѣ своей жизни, послё этихъ писемъ и правилъ<sup>3</sup>). Упомянемъ и о правилахъ св. Василія. Въ числѣ этихъ правилъ есть одно (15-й вопросъ и отвѣтъ), въ которомъ св. Василій начертываетъ цѣлую систему монастырскаго воспитанія и образованія. Здёсь встрёчаются мысли, имёющія важное обще-педагогическое значеніе: о духѣ и характерѣ воспитанія, о наказаніяхъ, ихъ примѣненіи и значеніи, о методѣ и характерѣ обученія грамотѣ и проч.

Кромѣ указанныхъ сочиненій св. Василія, для насъ важны нѣкоторыя его письма, напр. 292, 268, 235, 24, 39, 22 и другія.

Изъ произведеній св. Григорія Богослова для насъ важны

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Письмо противъ Евстаејя 223 (по другимъ 215) и къ Ливанію 339 (по другимъ 328) см. Твор. св. Вас. въ русс. пер. ч. 7, 1848 г. (стр. 121-131 п 336-337). <sup>2</sup>) Монаш. нрав. тв. русс. пер. ч. 5, воп. 15 (стр. 131—136).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Преврасно объясияеть это важущееся неблагосклонное отношеніе св. Василія въ классическому образованію Арх. Борисъ въ цит. соч. (Пр. Соб. 1886 г. I ч стр. 45-59).

его похвальное слово св. Василію, которое онъ произнесъ въ Кесаріи надъ его гробомъ въ 381 г.; <sup>1</sup>), первое обличительное слово на императора Юліана <sup>2</sup>),—написанное имъ по поводу закрытія послѣднимъ христіанскихъ школъ и запрещенія христіанскимъ учителямъ преподавать классическую литературу, и два его стахотворенія (XLIX и L по изданію Мореля). первое озаглавливается: "Пара Νιχοβούλου πρоς τον πατέρα", (ad Nicobulum patrem Nicobuli filii nomine), а второе: "Νιχοβούλου προς τον ούιον" (Nicobuli patris ad filium)<sup>8</sup>).

Во всёхъ указанныхъ произведеніяхъ св. Григорій является горячимъ защитникомъ изученія свётскикъ наукъ <sup>4</sup>).

Кромѣ того, мы будемъ имѣть въ виду и нѣкоторыя другія произведенія св. Григорія, въ которыхъ онъ такъ или иначе касается вопросовъ воспитанія и образованія, вапр., его надгробное слово своей сестрѣ Горгоніи, его 79 письмо и др.

Отъ св. Амфилохія Иконійскаго, современника и друга св. Василія Великаго и св. Григорія Богослова, осталось и дошло до насъ обширное письмо въ стихахъ (ямбахъ) къ Селевку, племяннику св. Олимпіады (его сестры) и внуку военачальника Траяна<sup>5</sup>). Письмо это педагогическаго характера и подобно рѣчи св. Василія: о надобности читатъ книги язычниковъ <sup>6</sup>). Въ

<sup>1</sup>) S. Greg. Nazians. Oratio funeribus in laudem. Basilii Mag. E. d. Morel. t. I. p. 323-324.

<sup>2</sup>) Твор. св. Григорія въ русс. пер. ч. І-я, слово І-я обл. на царя Юліана с. 155—156.

3) S. Greg Naz. Carmen ad Nicobulum patrem. vv 42-66 ed. Morel.; ibid. carmen Nicobuli ad filium vv 1-6. (Цит. по Борису цит. соч. Пр. соб. 1886. ч. II, стр. 135-137).

4) Болће подробный разборъ указанныхъ сочиненія св. Григорія можно найти у Бориса цит. соч. Спр. Соб. 1885 г. ч. 3, стр. 433—444; 1886 г. ч. 2, стр. 125—137; въ соч. Альфіонова: "Юліанъ и его отношеніе къ христіанству"; Auera: "Kaiser Iulian der Abtrünnige im Kamfe mit d. Kirchenvätern seiner Zeit" 1855 г. s. 128 и др. у Ullman'a: "Gregor von Nazianz d. Theologe". Darmst. 1825. s. 89 und pas.

<sup>5</sup>) Что это письмо принадлежитъ св. Амфилохию, а не св. Григорию Богослову, какъ думаютъ нѣкоторые, доказывается свидътельствомъ отъ древности: ему прицисываетъ Трудльский соборъ, писатель VI въка Козьма Индикоплавъ, св. Дамаскинъ, св. Козьма Маюмский (см. у Архиеп. Фил. цит. соч. т. II, стр. 214—215).

<sup>6</sup>) Въ виду особенно важнаго педагогическаго значенія этого письма св. Амфилохія, оно, полобно указанной ръчи св. Василія, было нъсколько разъ издаваемо отдъльно отъ другихъ твореній св. Амфилохія. Таковы изданія: "Amphilochii



эгоиъ письмь св. Амфилохій совѣтуетъ Селевку прежде всего воспитать въ себѣ любовь и страхъ къ Богу и изученіе наукъ тѣсно соединить съ нравственнымъ своимъ развитіемъ <sup>1</sup>).

Св. Іоаннъ Златоустъ, этотъ зпаменитый проповѣдникъ и писатель древней церкеи, очень много и во многихъ мѣстахъ своихъ произведеній касается вопроса о воспитаніи и образованіи лѣтей, такъ что, если бы собрать всѣ эти его разсуждснія во едино, то получился бы порядочный томъ<sup>2</sup>). Къ числу такихъ произведеній отпосятся слѣдующія: "О священстеѣ"<sup>3</sup>), довольно обширное сочиненіе, состоящее изъ 6 книгъ; 3-я книга (или слово) "противъ порицающихъ монашескую жизнь"; <sup>4</sup>) "бесѣды I-IV объ Аннѣ"<sup>5</sup>); "бесѣда на слова вдовица да причитается не меньши лѣтъ шестидесяти" (II Тим. 5, 9)<sup>6</sup>); толкованія на 1-е посланіе къ Кориноянамъ (Бес. 12)<sup>7</sup>); толкованія на первое посланіе Ап. Павла къ Тимофею (Бес. 8 и 14)<sup>6</sup>); толкованія

epistola gr. et lat ed. Zehner'a Schleus 1609 in. 80"; "Amphilochii de recta studiorum ac vitae ratione epistota ad Selevcum gr. et lat. ed. N. Ritteschusius Altorffi 1644 r. in. 80"; "Gr. et lat. ed. A. Cuno Mag. 1695 in 4; "Gr. et lat. ed. I. Bernholdus altorffi 1740 r. in. 80"; Fessleri "Institutiones. Patrologiae t. I", 1850 r. p. 631; I. Ubalchii "Biblioteca patristica". Ienae 1834 r. p. 413.

<sup>1</sup>) Бояће подробный разборъ этого сочинения см. у Бориса цит. соч. Цр. Соб. 1886 г. ч. II; ст. 139—143); у Архіен. Фил. цит. соч. ч. II; стр. 214—215.

<sup>2</sup>) Такія выборки изъ твореній св. Златоуста о воспитанія сталя составляться очень давно. Такъ Камбефизъ (Paris. 1656 г.) издаль сочиненіе св. Златоуста, подъ названіемъ: "О воспитанія дѣтей" (см. у Филарета цит. соч. т. II, стр. 320, Dp. 252). Недавно вышла брошюра: "О воспитанія дѣтей изъ твор. св. І. Злат." С. Пос. 1893 г. (16 стр.).

<sup>3</sup>) Это сочинение св. Златоуста "о священствъ" много разъ было издаваемо отдъльно. Лучшія изданія: Chrysostomi de sacerdotio lib. VI graec., ed. stereot. Lips. 1825 г.; Bengelii ejusdem prolegomenis et animadversionibus. O. suas notas adjecit. Leo. Lips. 1834 г.; Русс. пер. Сп. 1834 г.; русс. пер. Матвъевскаго (Сп. 1872 в 1879 гг.); русс. пер. Колоколова Сп. 1874 г. Кромъ того см. De sacerdotio patr. ed. Migne t. I, p. 2 (patr. graec. t. XVII).

4) Это слово очевь общирное. См. Твор. Злат. русс. пер. т. III, слова (1850) стр. 139—233.

<sup>3</sup>) См. Твор. Злат. русс. пер. бесѣды т. II, (изд. 2-е), Сп. 1850, стр. 1-85.

<sup>6</sup>) Бесвян на разния мъста св. Писанія т. III, (Сп. 1863), стр. 140-175.

<sup>1</sup>) См. Толк. Злат. на Посл. къ Корине. русс. пер. ч. I, Сп. 1857, стр. 198-223.

6) См. св. Злат. Бесёды на 1-е посл. къ Тимофею русс. пер. (1859), стр. 108 -129; стр. 194-214.

<sup>4</sup>) См. Злат. Толков. на посл. въ Титу русс. пер. (1859), стр. 46-50.

на посланіе Ап. Павла къ Ефесянамъ (бес. 21) <sup>1</sup>); а также толкованія на посланіе къ Колосянамъ, на Ев. Матеея и другія произведенія, которыя мы будемъ указывать въ своемъ мъстъ.

Въ сочинении "о Священствъ" св. Златоустъ доказываетъ необходимость разносторонняго образованія для кандидатовъ священства, которые берутъ на себя обязанность учить и руководить другихъ, при этомъ обличаетъ несправедливость миѣнія, будто-бы служители алтаря могутъ быть такъ-же незнакомы съ образованностію, какъ незнакомы были апостолы. Златоустъ говоритъ, что апостолы не были такъ необразованы, какъ думаютъ, да, кромѣ того, они были исполнены особенныхъ даровъ св. Духа, недоступныхъ для другихъ (4 кн.). Въ 5 книги Златоустъ говоритъ, что священникъ съ умственнымъ развитіемъ долженъ соединять и нравственное совершенствованіе<sup>2</sup>). Въ остальныхъ сочиненіяхъ св. Златоустъ, по преимуществу, трактуетъ о воспитаніи въ себственномъ смыслѣ.

Необходимо сказать еще нёсколько словъ изъ восточныхъ отцовъ о св. Исидорё Пелусіотё. Хотя онъ не оставилъ особаго сочиненія, въ которомъ-бы трактовалъ о педагогическихъ вопросахъ, но онъ часто касается послёднихъ въ своихъ многочисленныхъ письмахъ <sup>3</sup>). Напр., въ письмахъ 76, 141 и 638 св. Исидоръ говоритъ, что первымъ и важнёйшимъ предметомъ человёческаго знанія должно признать Господа Бога, истины вёры и благочестія, а потому совѣтуетъ "посѣвать въ дѣтяхъ, когда они еще малы, ученіе сперва о Божіемъ величіи, о Промыслѣ, а потомъ и о добродѣтели". Въ письмѣ 543 излагаетъ порядокъ чтенія и изученія св. Писанія.

1) См. Бестады Злат. на посланіе Ап. Павла въ Ефес. русс. пер. ч. І, стр. 344—359 (Сп. 1858 г.).

2) Болће подробно это сочинение разобрано у Преосв. Филарета цит. соч. т. П. стр. 320-322; у Бориса цит. соч. (Пр. Соб. 1886 г. ч. П 388-389).

<sup>3</sup>) Число этихъ писемъ, извъстное Свидъ и Никифору, простиралось до 10,000, но нынъ не превышаетъ 2090 (см. у Филарета цит. соч. т. III, стр. 69). Изданія сочиненій св. Исидора: S. Isidori Pelusioti Epistolarum libri V. Paris V 638; Venetiis 1745; Petri Possini Isidorianae collationes, quibus ipistolae suplentur. Romae 1670. О сочиненияхъ и изданіяхъ Нимейеръ; Comm. de s Isidors p. 29—147. Большая часть писемъ, переведенныхъ въ М. Д. Академія, цомъщены въ Хр. Чт. за 1826, 1828, 1830, 1832, 1834—1836 г.г.; нъсколько избранныхъ писемъ въ Воскр. Чтен. 1848—1849 (см. у Филарета цит. соч. пр. 32). Кромъ того, см. у Migne ser. gr. t. 78, coll. 9—1674.

358

Digitized by Google

Въ письмѣ 134 онъ совѣтуетъ съ самаго ранняго возраста "упражняться въ изощряющихъ разсудокъ наукахъ". Въ письмѣ къ еп. Елафію (201) сильно негодуетъ на тѣхъ, которые въ его время изучали словесность не для существенной пользы духовной, а лишь для того, что-бы сладкою, красивою рѣчью ласкать одинъ слухъ слушателей и забавлять ихъ, но заключаетъ говоря, что надобно писать слогомъ Демосеена. До 130 писемъ его касаются правилъ изящной рѣчи. Вообще нужно сказать, что св. Исидоръ, какъ наставникъ практическій <sup>1</sup>), высказалъ довольно много дѣльныхъ мыслей о воспитаніи и образованіи дѣтей и далъ много полезныхъ практическихъ совѣтовъ<sup>2</sup>).

Перейдемъ теперь къ обозрѣнію произведеній западныхъ отцовъ и учителей церкви.

Изъ сочиненій св. Амвросія Медіоланскаго мы должны обратить вниманіе на его трактать: "о должностяхъ священниковъ" (въ 3 книгахъ), въ которомъ, между прочимъ, есть особая глава (17 гл. 1 кн.), подъ заглавіемъ "о юношескихъ должностяхъ" <sup>3</sup>). Кромѣ этой главы, нѣсколько педагогическихъ мыслей можно найти и въ другихъ книгахъ и главахъ (напр., въ 20 гл. 1-й кн., 20 гл. 2 кн. и др.) этого сочиненія. Касается педагогическихъ вопросовъ св. Амвросій и въ своихъ толкованіяхъ на посланіе къ Ефесянамъ (гл. 6, 4), а также въ письмѣ къ Сисинію (83). Свой взглядъ на необходимость изученія свѣтскихъ наукъ св. Амвросій высказываетъ и въ письмѣ къ императору Валентиніану <sup>4</sup>), въ которомъ онъ ходатайствуетъ предъ послѣднимъ о возвращеніи христіанамъ права свободно преподавать свѣтскую литуратуру,—права, отнятаго у нихъ извѣстнымъ эдиктомъ Юліана.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Практическая философія, по его словамъ, есть основаніе зданія и самое здавіе, логика — украшеніе, созерцаніе-вѣнецъ" (Пис. 201). Св. Исидоръ, подобно своему учителю св. Златоусту, быль болѣе практическаго склада мыслей; этотъ характеръ его виденъ и въ его педагогическихъ воззрѣніяхъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Объ его сочиненияхъ можно найти болве подробныя разсуждения у Kihn'a, Kirchenler 2 aufl. VI B. S. 964 lf; у преосв. Филарета цит. соч. I. III, с. 68—74; у Schmid'a цит. соч. с.101—102; въ соч. "Жизнь св. Исидора" (Приб. въ тв. св. оо. 14).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) См. Слав. перев. изд. 1776 г. стр. 13. Это сочинение св. Амвросій написалъ по образу цицероновскаго "de officiis" и не безъ вліянія послѣдняго.

<sup>4)</sup> Epist. XXX ad inper. Valentinianum. Соч. св. Амвросія въ Patr. Migne t. 14—17; взслѣдованіе о вихъ можно майти у Филарета цит. соч. т. II, 225—232; в Патрологіяхъ Schmid'a, Möhler'a, Alzog'a и др.

Гораздо болѣе, чѣмъ св. Амбросій, высказалъ свои взгляды на воспитаніе бл. Іеронимъ. Изъ его произведеній для нашей цѣли важны: письмо къ Летѣ<sup>1</sup>), супругѣ извѣстнаго Токсоція,—которая заботилась воспитать свою дочь Павлу въ служеніи Богу и теперь просила совѣта относительно этого у бл. Іеронима;—письмо къ сенатору Гавденцію о воспитаніи маленькой Пакатулы<sup>2</sup>);—письмо къ папѣ Дамасу<sup>3</sup>);—письмо къ римскому ритору Магну<sup>4</sup>);—письмо къ Евстохін<sup>5</sup>);—сочиненіе противъ Руфина, пресвитера аквилейскаго<sup>6</sup>);—толкованія на посланія къ Ефесянамъ<sup>7</sup>).

Въ письмахъ къ Летѣ и Гавденцію бл. Іеронимъ очень подробно касается вопроса воспитанія и образованія и, хотя онъ даетъ здъсь совъты о воспитания дъвочекъ, но они могутъ быть приминены и къ воспитанію мальчиковъ. Эти два письмаобразцы мудрыхъ совътовъ о воспитании дътей въ духъ христіанскаго благочестія. Особенно это вужно сказать о первомъ письмѣ, въ которомъ представляется почти цѣлая система женскаго воспитанія. Правда, оба письма по мѣстамъ проникнуты строго-аскетическимъ характеромъ, но это потому, что они ближайшимъ образомъ относились къ юнымъ дъвамъ, еще отъ утробы матерней предназначеннымъ для жизни иноческой. Въ письмахъ къ ритору Магну и въ сочинении противъ Руфина бл. Іеронимъ является защитникомъ изученія свътскихъ наукъ. Правда, въ письмѣ къ Дамасу онъ ратуетъ противъ этого изученія, но ратуетъ только противъ крайняго увлеченія имъ. Въ письмахъ-же къ Евстохіи онъ порицаетъ себя за изученіе свѣтскихъ наукъ по особымъ обстоятельствамъ <sup>8</sup>).

Великій философъ и богословъ западной церкви---бл. Августинъ во многихъ своихъ произведеніяхъ и очень подробно касается разныхъ педагогическихъ вопросовъ. Изъ его произве-

- <sup>1</sup>) Твор. Іерон. русс. пер. т. II, стр. 433-448.
- <sup>2</sup>) Твор. русс. пер. т. III, 85-91.
- <sup>3</sup>) Твор. т. I, п. 20, стр. 77—100.
  <sup>4</sup>) Твор. т. II, п. 65, стр. 250—255.
  <sup>5</sup>) Твор. т. I, стр. 100 и дал.
  <sup>6</sup>) Твор. т. IV, 366 и дал.

<sup>7</sup>) См. у Мідпе т. XXVII греч. р. 540. Разборъ сочиненій бл. Іеронима можно найти у Филарета цит. соч. т. II, 354—394; у Бориса цит. соч. (Пр. Соб. 1887 г. ч. III, 170—187); у Zöckler'a Hieronimus. Sein Leben und Wirken aus seinem Schriffen dargestellt. 1865; въ патрологіяхъ Schmig'a и др.

8) См. у Бориса цит. соч. (Пр. Соб. 1887 г. ч. III стр. 174-175 и др.



деній для насъ важны слёдующія: "о порядкъ" (de ordine), "поправки" (Retractationes); "о христіанской наукъ" (de doctrina christiana); "исповъдь" (confessiones) и "объ оглашеніи (de catechisandis rudibus).

Трактатъ "de ordine"<sup>1</sup>), состоящій изъ двухъ книгъ, написанъ былъ бл. Августиномъ вскорѣ послѣ его обращенія, когда онъ, отказавшись отъ риторской профессіи, жилъ въ сельскомъ уединеніи въ окресностяхъ Милана, на дачѣ друга своего Верекунда<sup>2</sup>). Въ этомъ сочиненіи онъ трактуетъ о тѣхъ наукахъ, какія можно и необходимо изучать христіанину,—говоритъ о характерѣ этого изученія.

"Retractationes"<sup>3</sup>), какъ самое слово показываетъ ("поправки"), написано съ цѣлію исправить пѣкоторыя мысля, сишкомъ преувеличино высказанныя въ первомъ сочиненіи. Здѣсь, между прочимъ, бл. Августинъ упрекаетъ себя за преувеличеніе важности свѣтскихъ наукъ, высказанное имъ въ "de ordine,—наукъ, которыхъ многіе святые не знали, а нѣкоторыхъ изъ знающихъ не сдѣлали святыми"<sup>4</sup>). Дѣйствительно, въ "de ordine" есть такое мѣсто <sup>5</sup>), изъ котораго вытекаетъ заключеніе, что тѣ, чей умъ не былъ развитъ изученіемъ свободныхъ наукъ, никогда не достигнутъ того высокого созерцанія, какое составляетъ единственное блаженство праведныхъ въ этой жизни. Очевидно, поправка бл. Августина относится къ этой мысли, и остальное, гдѣ рѣчь идетъ не о благодатныхъ дарахъ, но о богословской наукѣ, остается во всей силѣ<sup>6</sup>).

Еще болѣе имѣетъ для насъ значенія сочиненіе бл. Августина "de doctrina christiana" (о христіанской наукѣ), состоящее изъ четырехъ книгъ. Начато оно 397 г., окончено 426 г.<sup>-</sup>). Это сочиненіе <sup>8</sup>) заключаетъ въ себѣ много мыслей педагогическаго характера, хотя спеціальная его цѣль—выяснить и предѣлить правила для лучшаго и надлежащаго уразумѣнія Св. Писанія. Особенно важна для насъ изъ этого сочиненія

<sup>1</sup>) "De ordine" т. I ед. Migne col. 1006; русс. пер. те. ч. II, стр. 139-226.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Написано около 381 г. см. Жизнь и творенія бл. Августина К. 1855 г. стр. 32.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Еd. Migne pat. t. I col. 588. Написсио ов. 427 г. соч. "Жизнь и твореия" стр. 29. <sup>4</sup>) Migne ibid. Lib. l. стр. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) См. русс. пер. ч. II, гл. 9, стр. 199.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Daniel, Des Etudes classiques dans la societé chretienne. 55.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>)<sup>\*</sup>"Жизнь и творевія бл. Августича", стр. 70.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Русскій перев. этого сочиненія издан. въ 1835 г. въ Кіезь.

вторая книга, озаглавливающаяся: "О знаніяхъ и языкѣ вообще, — о качествахъ, необходимыхъ для изъясненія Св. Писанія, и о препятствіяхъ и пособіяхъ къ изъясненію онаго" 1). Здѣсь бл. Августинъ трактуетъ о томъ, такія знанія и науки необходимы для правильнаго пониманія Св. Писанія и какъ изучать ихъ. Онъ указываетъ тѣ же науки, что и въ "de ordine", но только болѣе подробно выясняетъ значеніе ихъ и, кромѣ того, даетъ многочисленные и мудрые совѣты относительно пользованія ими безъ вреда для нравственности"<sup>2</sup>). Важна для насъ и 4-я книга этого сочиненія, въ которой бл. Августинъ даетъ "наставленіе церковному оратору".

Въ своей "исповѣди" (confessiones) <sup>8</sup>) бл. Августинъ сильно критикуетъ постановку дѣла воспитанія и образованія въ современныхъ ему школахъ, а также упоминаетъ и о своемъ домашнемъ воспитаніи. Онъ много высказываетъ здѣсь психологически-върныхъ наблюденій и прекрасно ихъ иллюстрируетъ. Критика современнаго строя воспитанія отличается у него крайнею рѣзкостію, въ виду его сильно развращающаго вліянія на тогдашнее юношество, примъромъ чего бл. Августинъ выставляетъ самаго себя. Критикуя характеръ современнаго образованія, бл. Августинъ находить его "нельпымъ", въ виду игнорированія въ данномъ случаѣ нравственными требованіями. Судя съ этой точки зрѣнія, бл. Августинъ потому и называетъ занятія свѣтскими науками въ тогдашнихъ школахъ "суетными занятіями нельпостями" 4). Много дельныхъ мыслей высказываетъ онъ здъсь и по поводу тогдашней школьной дисциплины. Что касается сочиненія "de catechisandis rudibus", то оно вахно въ томъ отношении, что здъсь, напр., бл. Августинъ требуетъ при оглашении и вообще при первоначальномъ учение "наглядности" обученія, а также старается обосновать все первоначальное преподавание на историческомъ методъ (narratio) <sup>5</sup>).

<sup>1</sup>) Ibid., crp. 67—160. <sup>2</sup>

0. <sup>2</sup>) Ibid., вн. II, гл. LVIII.

<sup>3</sup>) Русс. пер. 1-л ч. вся. Сочинение это написано вмъ около 400 г. и состоитъ изъ 13 книгъ, изъ которыхъ въ первыхъ десати изображается жизнь бл. Августина отъ самаго его рождения до времени обращения его въ христіанство, а въ послѣднихъ трехъ размышления на слова Бытописателя: "въ началѣ Богъ сотвори небо и землю" (см. "Жизнь и творенія бл. Августина" стр. 39).

4) Твор. І ч., І кн. гл. 16—18.

<sup>5</sup>) "Жязнь и творенія бл. Августина", стр. 88; а также соч. Palmer'a: "die Pädag. d. Kirchen" стр. 155. Болѣе подробное изложеніе указанныхь сочивеній бл. Августина можно найти у Филарета цит. соч. т. III, стр. 25—44; у Бориса



Кромѣ указанныхъ сочиненій, мы будемъ ссылаться, гдѣ будегъ нужно, и на другія его сочиненія, такъ или иначе касающіяся разсматриваемыхъ нами вопросовъ, таковы, напр.: "объ учителѣ" (de magistro); "о музыкѣ" (de musica); письмо къ Бонифацію (XCVIII); толкованія на І-е посланіе къ Тимофею и др.

Упомянемъ еще изъ западныхъ отцовъ о св. Бенедиктъ Нурсійскомъ и св. Григоріи Великомъ, какъ послъднихъ представителяхъ свято-отечсской педагогики и переходныхъ въ средне-въковый.

Св. Бенедиктъ Нурсійскій, основатель знаменитаго Монте-Кассинскаго монастыря <sup>1</sup>), составилъ монашескія "правила" (Regula S. Benedicti) <sup>2</sup>), состоящія изъ 73 главъ, въ которыхъ, между прочимъ, даются и наставленія относительно воспитанія и образованія дътей. Наставленія эти, какъ вообще всѣ правила, отличаются большою строгостію <sup>3</sup>).

Въ духѣ ср. Бенедикта высказываетъ свои взгляды и св. Григорій Великій<sup>4</sup>), изъ произведеній котораго для насъ важны: "Правило пастырское"<sup>5</sup>), "Діалоги или разговоры о жизни жит. соч. (Пр. Соб. 1887 г. 3 ч. стр. 267—286); у Palter'a цит. соч. 145—149 в 153—156; у Schmid'a цит. соч. 121—128, и др.

<sup>1</sup>) Этоть монастырь, въ которомъ, по уставу св. Бенедикта, старме монахи 10лжны были заниматься и занимались списываніемъ рукописей (ordo sriptorius) в обученіемъ дѣтей, оказалъ великую услугу дѣлу воспитанія и образованія въ средніе вѣка, а также и наукѣ, разные памятники которой были здѣсь сохранены, а потомъ издаваемы (см. у преосв. Филарета цит. соч. т. III, стр. 144).

<sup>2</sup>) Эти правила до 1595 г. имбан уже до 100 изданій; съ комментаріями Смарагда и Туррекрематы изданы они въ Кельнѣ 1575 г. Помѣщены in Holsteni codice regularum Par. 1673 г.; съ учеными комментаріями Гуго Менандра въ его изданіи правилъ Бенедикта; съ исправленнымъ текстомъ: Marteni regula et comm. in reg. S. Benedicti Par. 1690, 4, 1695 (см. у Филарета цит. соч. 3 т. стр. 144, пр. 2). Эти правила, пришедшіяся, вслѣдствіе своего практическаго характера, по духу западнымъ христіанамъ, виѣли большое вліяніе на другіе монашескіе уставы запада. Папа св. Григорій Великій называетъ эти правила сочиненіемъ «discritione praecipuam, sermone loculentam», а Николай Германскій свои объясненія на эти правила заключаетъ такими словами: "ut rosa flasi tloram, sic est liber iste liberorum". (См. Grundlinie Patr. Schmid'a стр. 167).

<sup>3</sup>) Болѣе подробно разобраны эти правила у Schmid'a цит. соч. с. 166—167; в Palmer'a цит. соч. стр. 163—164; у Филарета цит. соч. т. 111, с. 144—145; у Brandes'a—Leben Benedicts Begel и Erklärung derselben 3 Bänd. 1856—1858 г.; у Lechner'a—Leben d. H. Benedikt: Regensb. 1859 г.

4) Св. Григорій не отличался ни любовію въ образованности, ни высокою образованностію. Но онъ замѣчателенъ своею практическою дѣятельностію, и его зелагогическіе совѣты отличаются именно такимъ характеромъ (см. Филар. цит. соч. т. 111. стр. 183).

<sup>5</sup>) Русс. нер. "Нрав. наст." въ Хр. Чт. 1847 г. по нѣсколько разговоровъ Migne t. LXXV—LXXIX. 5 и чудесахъ италійскихъ отцовъ" въ 4-хъ книгахъ <sup>1</sup>); письмо къ Дезидерію, еп. Виндобонскому (Вѣнскому)<sup>4</sup><sup>2</sup>); "письмо къ имераторской принцессъ Өеоктистъ о воспитании принцовъ"<sup>3</sup>), и отчасти толкованія на книгу Іова (21 гл. 19 ст.)<sup>4</sup>).

Въ третьей части "Пастырскаго правила" св. Григорій, излагая ученіе о пастырской дѣятельности въ отношеніи различныхъ классовъ людей, предлагаетъ и педагогическія наставленія; говоритъ о дѣйствіяхъ въ отношеніи къ юношамъ, говоритъ, что суровость и строгость болѣе дѣйствуютъ въ отношеніи къ нимъ, чѣмъ къ возмужалымъ лицамъ, къ которымъ необходимо примѣнять болѣе мягкія увѣщанія и т. д.

Въ письмѣ къ Дезидерію св. Григорій возстаетъ противъ чтенія и изученія классическихъ авторовъ <sup>5</sup>).

Въ письмѣ къ императорской принцессѣ Өеоктистѣ (ер. lib. VII, 26) св. Григорій даетъ ей нѣсколько наставленій относительно воспитанія принцевъ: совѣтуетъ воспитать ихъ къ нравственному образу жизни, установить между ними любовь, на научить съ кротостію обращаться съ подчиненными и т. д.

Въ толкованіи на книгу Іова (21 гл., 19 ст.) св. Григорій говоритъ о томъ, что за грѣхи отцовъ отвѣчаютъ дѣти, а потому отцы должны вести себя добродѣтельно и воспитывать дѣтей надлежащимъ образомъ <sup>6</sup>).

Кромѣ указанныхъ свв. отцовъ и учителей церкви, мы будемъ ссылаться въ нѣкоторыхъ случаяхъ и на другихъ, напримѣръ св. Іустина Философа, св. Кирилла Іерусалимскаго, св. Антонія Великаго, Евсевія Кесайрійскаго, св. Григорія Нисскаго, св. Аванасія Великаго, св. Епифанія Кипрскаго, св. Ефрема Сирина и др.,—сочиненія которыхъ, по незначительности въ нихъ педагогическихъ сужденій, подробно разсматривать не будемъ. И. Миролюбовъ.

(Продолжение будеть).

<sup>2</sup>) Epist. lib. VII, 25.

Digitized by Google

4) Всѣ его сочин. въ издан.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ Хр. Чт. за 1834 (836 н др.). <sup>3</sup>) Ibid.

<sup>5)</sup> Ep. II, 51 Guillon Bibliot. t. XXIV, p. 129 R gas.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Болѣе подробный разборъ указанныхъ сочиненій можно найти у Schmid'a. цит. соч. стр. 171—173; у преосв. Филарета цит. соч. т. III, стр. 183—186; у Palmer'a цит. соч. стр. 128—129; отчасти у Бориса цит. соч. (Пр. Соб. 1884 г. ч. III, стр. 471—472; у Heeren'a—Geschichte d. class. Lit. im Mittelalter. t. I, 78—80; у Lau. Greg. d. Gr. Leipz. 1845; у Wolfsgruber'a Greg. d. gr. Baut. 1890 г.; у Del Pozzo, Lastoria della vita di. s. Greg. Roma 1758 г.

# ВЪРА и РАЗУМЪ

## ЖУРНАЛЪ ВОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ

# 1899.

### **№** 6.

МАРТЪ.-КНИЖКА ВТОРАЯ.



ХАРЬКОВЪ. Типографія Губерискаго Правленія, Петровскій пер., № 17. 1899. Πίστει νοοῦμεν.

Впрою разумпваема.

Евр. XI. 3.

Дозволено цензуров. Харьковъ, 31 Марта 1899 года. Цензоръ Протојерей Пасель Солинеев.

Digitized by Google

\_ \_ \_\_

# БЕСѢДА

Преосвященнаго Амвросія, Архіеписнопа Харьковскаго,

въ недѣлю Крестопоклонную.

#### О благоразумномъ разбойникъ.

Единъ отъ объшеною злодъю хуляше Его, паюля: аще Ты еси. Христосъ, спаси себе и наю. Отвъщавъ же другій прешаше ему, глаголя: ни ли ты боишися Бога, яко въ томъ же осужденъ еси; и мы убо въ правду: достойная бо по дъломъ наю воспріемлсва: сей же ни единаго зла сотвори. И глаголаше Іисусови: помяни мя, Господи, егда пріидсши во царствіи си. И рече ему Іисусъ: аминъ глаголю тебъ, днесь со Мною будеши въ раи (Луб. 23. 39—43).

Изъ всѣхъ примѣровъ покаянія, представленныхъ для нашего наставленія въ Священномъ Писанія, требуетъ нашего особеннаго вниманія покаяніе разбойника, получившаго отъ Церкви имя благоразумнаго. Въ этомъ событіи, по свидѣтельству Св. Евангелиста Луки, есть такія черты, которыхъ мы не встрѣчаемъ въ другихъ подобныхъ повѣствованіяхъ.

Прежде всего мы видимъ здѣсь величайшаго грѣшника, — разбойника, т. е. грабителя и душегубца. И этого грѣшника Господь помиловалъ, чтобы убѣдить насъ, что нѣтъ грѣха, котораго не простилъ бы Богъ истинно кающемуся, и нѣтъ глубины зла, изъ которой не извлекъ бы Искупитель нашъ погибающаго человѣка. 360

Далѣе здѣсь видимъ нѣчто удивительное въ самомъ выражении, какимъ Господь изрекъ прощение этому разбойнику. Обыкновенно Іисусъ Христосъ, прощая грѣшниковъ, говорилъ, какъ наприм., бывшему тридцать восемь лѣтъ въ разслабленіи: "вотъ ты теперь выздоровълъ, не грѣши же, чтобы не случилось съ тобой чего хуже" (Іоан. 5, 14), —или какъ женъ гръшницъ: "иди, и впредь не грѣши" (Іоан. 8, 11). Въ этихъ выраженіяхъ мы видимъ, что Іисусъ Христосъ, прощая грѣшниковъ, указывалъ имъ на ихъ обязанность впредь хранить себя отъ грѣховъ, т. е. поставлялъ ихъ на путь спасенія, котораго они должны были достигать добродетельною жизнію, какъ сказано одному изъ десяти испеленныхъ отъ проказы: "вера твоя спасла тебя" (Лук. 17, 19). Но благоразумному разбойнику, пригвожденному ко кресту, уже блязкому къ смерти и, слёдовательно, неимѣвшему времени для доброй жизни,--прямо говорить: "истинно говорю тебѣ, нынѣ же со Мною будеть въ раю". Между тъмъ, мы знаемъ изъ ученія Христа Спасителя, что жизнь въ раю требуетъ праведности, или свободно пріобрѣтенной человѣкомъ въ земной жизни готовности и способности къ чисто духовной и святой дѣятельности въ раю, такъ какъ никто нечистый не можеть войти туда. Это указаль намъ Господь въ притчѣ о званныхъ на парскую вечерю. Увидъвъ человъка, одътаго не въ брачную одежду, царь говорить ему: "другь! какъ ты вошель сюда безъ брачной одежды" (Мате. 22, 11—13)? Посему должно думать, что благоразумный разбойникъ раньще имѣлъ задатки, или зачатки добродѣтелей, которыя могъ завершить на кресть высокимъ подвигомъ покаянія, окончательно пересоздавшимъ его и сдълавшимъ способнымъ къ райской жизни. Какіе же это задатки могли быть въ душегубцѣ?

Всё это виъстъ располагаетъ насъ къ размышленію объ этомъ великомъ подвижникъ покаянія.

Кто былъ этотъ разбойникъ? Евангеліе ничего не сообщаеть о немъ, кромѣ немногихъ словъ прочитанныхъ нами. Онъ не названъ по имени, не видно какого онь происхожденія, какъ онъ сдѣлался разбойникомъ, за что именно быль взять и осуждень. Но для той цъля, которую имъло Слово Божіе, т. е. для нашего назиданія, въ словахъ Евангелія есть всё, что намъ нужно. Изъ словъ, сказанныхъ имъ на крестѣ, мы можемъ составить полный и ясный духовный его образъ. Онъ былъ еврей; это видно изъ того, что онъ имѣлъ понятіе объ обътованномъ Израилю Мессіи и Его царствѣ: въ отвѣтъ на слова другаго распятаго разбойника: аще Іы еси Христосъ,-онъ не отвергаетъ мысли, что это Христосъ, а Самому Христу говорить о царстви Его. Какъ онъ попалъ въ шайку разбойниковъ, объ этомъ не трудно догадаться по извъстнымъ въ исторіи всёхъ вёковъ разсказамъ о разбойникахъ. Можеть быть, сиротство и бѣдность, недостатокъ воспитанія и надзора въ ранней молодости, дурные примѣры товарищей и потомъ грѣхи молодости, — страсть къ плотскимъ наслажденіямъ, при легкости добывать для нихъ средства вмъсто труда грабежомъ и убійствомъ,все это, въ той или другой совокупности обстоятельствъ, могло увлечь его въ разбой, какъ увлеи нынѣ на нашихъ глазахъ. Если многихъ каетъ вынь въ странахъ образованныхъ, при устройствъ правительствъ и судовъ, не прекращается разбойничество, то для него былъ полный просторъ въ древности, при недостатвъ общественнаго благоустройства. Гористая Палестина, переръзанная долинами и глубокими ущельями, особенно была удобна для выжиданія путешественниковъ, внезапнаго нападенія на нихъ и укрывательства грабителей въ горахъ. Іисусъ Христосъ въ притчѣ о человъкъ впадшемъ въ разбойники указалъ, конечно, особенно извѣстную разбоями дорогу по гористой и пустынной мѣстности отъ Іерусалима до Іерихона. Долго ли занимался разбойникъ своимъ печальнымъ ремесломъ, въ какомъ возрастѣ онъ былъ пойманъ и осужденъ на казнь,— неизвѣстно; но очевидно, что онъ скрывался отъ преслѣдованія властей и взятъ силою.

Но быль ли онъ закоснѣлымъ злодѣемъ, -- безъ совъсти, стыда и состраданія, какихъ бываетъ много. какомъ оказался другой разбойникъ, распятый вмѣстѣ съ нимъ и со Христомъ?-Нътъ. Извъстно, что и въ разбойникахъ бываютъ добрыя свойства, какъ то: храбрость, върность данному слову, жалость къ беззащитнымъ и безпомощнымъ, а иногда даже благотворительность къ бѣднымъ, хотя изъ награбленнаго имущества; такъ какъ человѣкъ и въ самомъ глубокомъ развращеніи, пока живъ, сохраняеть болѣе или менѣе естественныя человѣческія свойства и не становится діаволомъ. Но благоразумный разбойникъ и въ мрачное время своей преступной діятельности сохраниль въ душіь своей высшія свойства, чёмъ тё, которыя указаны нами въ обыкновенныхъ разбойникахъ. Онъ имълъ въ душъ неизвѣстное закоснѣлому злодѣю чувство страха Божія. Когда неразумный разбойникъ злословилъ Іисуса Христа, онъ "унималъ его", по словамъ евангелиста, говоря: "или ты не боишься Бога, когда осужденъ на то же"? т. е. всѣ мы вмѣстѣ висящіе на крестахъ страдаемъ,--и въ тебѣ нѣтъ жалости къ Участнику тѣхъ же страданій и тобѣ не стыдно и не грѣшно укорять Его! Но говоря это, онъ обнаружилъ и другое прекрасное чувство справедливости, сознание своихъ преступлений и благоговѣніе къ Страдальцу невинвому, прибавивъ:

Digitized by Google

"и мы осуждены справедливо, — достойное по дѣламъ нашимъ приняли; а Онъ ничего худаго не сдѣлалъ".

Могли ли эти чувства игновенно, во время распятія. возникнуть въ душѣ благоразумнаго разбойника, или они раньше, еще во время самой преступной его жизни, были въ его сердцъ? Конечно, върнъе послъднее. Другой разбойнокъ не обнаружилъ въ себъ ничего подобнаго; напротивъ, онъ повторилъ хулы и насмѣшки озлобленныхъ іудеевъ, которые говорили: "другихъ спасалъ, пусть спасеть Себя Самаго, если Онъ Христосъ, избранный Божій" (Лук. 23, 35). Какъ же могли совмѣститься въ душѣ одного и того же человѣка такія противоположныя чувства, какъ страхъ Вожій и справед. ливость визстё съ жестокостью и страстными волневіями свойственными убійцѣ и грабителю?-Во первыхъ. ны не знаемъ, прододжалъ ли этотъ разбойникъ свои преступныя действія до самаго взятія его подъ стражу, вли взять за прежнія, уже оставленныя имъ преступленія, въ которыхъ онъ раскаявался; во несомнѣнно, что душа его страдала въ самомъ продолжени его преступной жизни. И это бываетъ со многими грѣшпорабощенными сильнымъ BRKAMH, особевно страпри желаніи отрѣшиться стямъ, отъ которыхъ И себѣ достаточно для этого сине находять въ лы, — такъ сказать: плачутъ, да гръшатъ. Бываетъ и такъ, что, запутавшись въ связяхъ съ развращенными людьми, преступники, склонные къ раскаянію, не могуть освободиться отъ нихъ. Относительно благоразумваго разбойника въроятно послъднее. Онъ зналъ, какая казнь ему угрожаеть, онь ожидаль ея, и когда она его постигла, онъ принялъ ее съ твердостію и чествымъ сознаніемъ своихъ преступленій, какъ наказаніе правды Божіей: мы достойное по дъламъ нашимъ приняли". Итакъ, задолго до казни въ глубинѣ души его

скрывалось сердечное отвращеніе отъ грѣха, скорбь о виновности предъ Богомъ и готовность на казнь для искупленія грѣховъ и удовлетворенія правосудію Божію. Эти глубокія добрыя чувствованія и проявились со всею силою во время крестныхъ его страданій.

Благоразумный разбойникъ, очевидно, раньше зналъ Іисуса Христа; иначе онъ не могъ бы съ такою увъренностію говорать о Немъ не за настоящее, а за прошедшее время: "Онъ ничего худаго не сделалъ", -не могъ бы и съ такимъ участіемъ отнестись къ не-извѣстному ему человѣку. Іисусъ Христосъ въ теченіи трехъ съ половиною лётъ ходилъ съ проповёдію о царствіи Божіемъ по всей Іудев, Галилев и Самаріи и даже за предѣлами Палестины, въ странахъ Тирскихъ и Сидонскихъ, вездъ поучая народъ, исцъляя недуги и творя безчисленныя чудеса; Его видели и слышали о Немъ не только въ городахъ, но и въ самыхъ глухихъ мъстечкахъ. Разбойники, обыкновенно знающіе все, что дѣлается въ ихъ странѣ, и знали о Немъ, и могли видѣть и слышать Его, скрываясь въ несмѣтвыхъ толпахъ народа всегда Его сопровождавшихъ. Можно это думать и о благоразумномъ разбойникѣ. Иначе, откуда онъ могъ знать, что Іисусъ Христосъ дълалъ только добро, и соединять съ Его именемъ понятіе о Мессіи и Его царствѣ. Простой народъ, принимавшій откровеннымъ сердцемъ Его спасительное учение и судившій объ Его дѣлахъ непредубѣжденнымъ умомъ, а не какъ книжноки и фарисеи, постоянно спрашиваль: не Онъ ли ожидаемый Мессія-Христосъ? (Мо. 12, 23). И не только іудеи, но даже самаряне прямо признавали Его за Мессію (Іоан. 4, 29-42). А нъкоторые, получившие отъ Него благодъянія, какъ Мареа, сестра Лазаря, съ совершенною върою и яснымъ разумъніемъ исповъдывали Его Мессіей:



"Господи! я вѣрую, что Ты Христосъ, Сынъ Божій, грядущій въ міръ" (Ioan. 11, 27). Эти мысли и благоразумный разбойникъ, не имѣвшій сношенія съ начальниками іудейскими и не зараженный ихъ предразсудкани, могъ раздёлять съ народомъ, а тёмъ болёе искать утѣщенія страждущей душѣ въ спасительномъ учени и благотворенияхъ Іисуса Христа. Но какъ объяснить его истинное и высокое разумъніе царства Мессіи? Тою же непосредственною народною втрою, которая не спрашивала, какъ фарисеи, по какому праву Ты дѣлаешь то или другое, и "кто Тебѣ далъ власть сію?" (Мат. 21, 23), а убъждаемый Его ученіемъ и дълами шелъ за Нимъ съ покорностію и увѣренностію, что Онъ откроетъ Свое царство, когда Ему это будетъ угодно. Эта въра и созръла въ душъ благоразумнаго разбойника на крестѣ и завершилась его молитвою, единственною въ исторіи церкви: помяни мя, Господи, во царстви Твоемъ, и безпримѣрною наградою: днесь со Мною будеши въ раи.

Въ этомъ мы убъдимся при размышленія о поведени разбойника во время распятія, которое можемъ назвать крестнымъ подвигомъ. Извъстно, что распятіе на крестъ было одною изъ самыхъ страшныхъ и мучительныхъ казней. При подобныхъ сграданіяхъ люди обнаруживаютъ различво свое внутреннее мучительное состояніе: одни—въ стенаніяхъ и вопляхъ доходятъ до лишенія сознанія, другіе, какъ болъе сильные характерами,—въ ожесточеніи и озлобленіи изрыгаютъ хулы и проклятія, какъ видимъ въ словахъ неразумнаго разбойника, иные, наконецъ,—души мужественныя и върующія, въ сознаніи своей вины. просятъ прощенія въ преступленіяхъ у зрителей казни, выражають страхъ посмертной участи и находятъ облегченіе въ молитвенныхъ обращеніяхъ къ Богу. Послъднее расположение духа въ высшей степени обнаружилось въ поведение благоразумнаго разбойника на крестъ. Можно думать, что подведенный къ кресту для пригвожденія на немъ и смертной казни, онъ съ изумленіемъ увидълъ, что вмъстъ съ нимъ и товарищемъ его по разбойничеству приведенъ для той же казни и невинный Інсусь. Его внимание было возбуждено, его взоръ быль обращень съ жалостію и состраданіемь къ кроткому, свътлому лицу Інсуса, грядущаго принести Свою спасительную жертву для искупленія міра. Пригвоздили распинаемыхъ ко крестамъ; кресты подняли, и съ высоты ихъ открылось несмѣтное множество народа, волнующагося, шумящаго, съ ненавистью и злобою обращенною особенно къ распинаемому царю Іудейскому. Изъ этой толпы понеслись громкіе насмізніливые возгласы: "э! разрушающій храмь и въ три дня солидающий! Списи Себя Самого, и сойди со креста" (Марк. 15, 29-30). "Другихъ спасалъ, а Себя Самого не можетъ спасти. Если Онъ Царь Израилевъ, пусть теперь сойдетъ съ креста, и увъруемъ въ Него; уповалъ на Бога, пусть теперь избавитъ Его, если Онъ угоденъ Ему. Ибо Онъ сказалъ: Я Божій Сынъ" (Мате. 27, 42-43). И это вопиль тоть народь, которому Онь оказалъ столько благодъяній, который недавно возглашаль Ему: осанна Сыну Давидову (Мат. 21, 9)! Жалость къ невинному Страдальцу превозмогала въ душъ благоразумныго разбойника его собственныя страданія. Притомъ ему слышны были и слова Іисуса, произвосимыя въ смертельной скорби: "Воже Мой! Воже Мой! почто Ты Меня оставиль?". (Марк. 15, 34),- и слова прощения врагамъ и распинателямъ: "Отче, прости имъ; ибо они не знаютъ, что дълаютъ" (Лук. 23, 34). На все это благоразумный разбойникъ отвѣчалъ безмолвнымъ состраданіемъ; но когда и закоренѣлый злодѣй

началъ злословить и говорить Іисусу: "если Ты Христосъ, спаси Себя и насъ", — онъ въ негодовани возгласилъ: "или ты не боишься Бога, когда и самъ осужденъ на то же? И мы осуждены справедливо, потому что достойное по дѣламъ нашимъ принимаемъ; а Онъ ничего худого не сдѣлалъ". И если римскій сотникъ и стражи, видёвь все происходившее, говорили: "воистину Онъ былъ Сынъ Вожій" (Мат. 27, 54); то върующій іудей, членъ ветхозавътной церкви, съ терпѣніемъ переносившій заслуженное наказание, кающися въ гръхахъ своихъ и видъвшій въ Лицъ Іисуса Христа надежду своего спасенія и, безъ сомнѣнія, незримо подкрѣпляемый Его благодатію, — могъ ли не убъдиться, что Іисусъ есть Сынь Божій и истинный Царь Израилевь? Выше всёхь учителей іудейскихъ и даже самихъ апостоловъ, до просвѣщенія ихъ Святымъ Духомъ, благоразумный разбойникъ уразумълъ истинное царство Христово. Апостолы говорять Господу по Его воскресении: "не въ сіе ли время, Господи, возстановляещь Ты царство Израилю?" (Дъян. 1, 6); но благоразумный разбойникъ видълъ, что Інсусь умираеть, что Онь не возвратится уже къ жизни для царствованія на земль, и между тьмъ въритъ въ Его царство. Какое же разумбеть онъ царство, къ которому обращается мыслію и словомъ?---Небесное, въчное, свойственное Сыну Божію. И вѣруя въ это царство, въ сознани грѣховъ своихъ, онъ не смѣетъ просить въ немъ себѣ личнаго участія, а въ глубочайшемъ смирении только просить Господа, чтобы Онъ вспомнилъ тамъ о немъ: "помяни меня, Господи, когда прійдешь въ царствіе Твое". И получилъ въ отвътъ: "нынъ же будешь со Мною въ раю".

Святая Церковь въ своихъ пѣснопѣніяхъ и молитвословіяхъ напоминаетъ намъ эту молитву благоразумнаго разбойника для возбужденія въ грѣшникахъ надежды на безконечное милосердіе Божіе и для спасенія преступниковъ отъ отчаянія. Но она витесть съ темъ указываетъ и на подвигъ покаянія этого перваго праведника. вошедшаго со Христомъ въ Его небесное царство. При мысли о покаяни его, мы преимущественно обращаемся къ послѣднимъ днямъ нашей жизни, къ предсмертнымъ страданіямъ и опасности в'ячнаго осужденія за гръхи наши. Но наше спасеніе несомнѣнно, если принесемъ покаяние, по примъру благоразумнаго разбойника. Чему же можемъ мы научиться изъ его примъра? Не надъяться на произнесение только нъсколькихъ холодныхъ и торопливыхъ словъ о грѣхахъ нашихъ предъ духовникомъ, какъ часто ныят дълается умирающими, а на сердечный вопль ко Христу о спасени отъ опасности вѣчной погибели; не возвращаться помыслами къ оставляемымъ на землѣ предметамъ нашихъ плотскихъ привязанностей, а устремлять умъ и сердце къ жизни вѣчной; не произносить и жалобъ отъ обдержащихъ насъ предсмертныхъ болѣзней, а съ мужествомъ и бодростію терпѣть заслуженныя нами страданія, сознавая, что по дъламъ нашимъ воспріємлемъ; не проливать слезъ при вѣчной разлукѣ съ близкими нашему сердцу, а оставляя ихъ всеблагому Промыслу Божію, устремляться всёми силами духа нашего къ Единому безсмертному Сроднику нашему по естеству человъческому и неизмѣнному Другу (Іоан. 15, 15), по любви Его въ намъ-Господу Іисусу Христу: помяни мя, Господи, во царствіи Твоемъ.

Итакъ, мы должны «совершенно уповать» (1 Петр. 1, 13) на прощеніе всёхъ грёховъ нашихъ при послъднемъ покаяніи, но и во всю жизнь нашу постоянно приготовляться къ этому покаянію. Аминь.

## Борьба съ французскимъ вольномысліемъ XVIII въка.

(Окончание \*).

Франсуа въ своемъ сочинени-"Preuves et defenses de la religion de Iesus Christ contre les Spinozistes, les Déistes etc. Paris, 1754", -- состоящемъ изъ восьми томовъ, представилъ въ систематическомъ изложении почти все, что было сдёлано до него апологетами христіанства, и подвергъ основательному и всестороннему критическому разбору почти всю антихристіанскую литературу своего вѣка. Кромѣ того, въ другомъ своемъ сочинения Reponses aux difficultés proposées contre la religion chrêtienne par J. J. Rousseau. Citoyen de Genève dans la Confession du Vicaire Savoyard. Paris. 1765" онъ подвергаетъ критикѣ религіозныя воззрѣнія Руссо, какъ они высказаны ниъ въ его педагогическомъ романѣ-"Emil". Наконецъ, въ третьемъ сочинени-"Observations sur la philosophie de l'histoire et le dictionnaire philosophique, avec des réponses sur plusieurs difficultés. Paris, 1770"-онъ полемизируетъ съ Вольтеромъ и разбираетъ критически его философію исторіи и его философский лексиконъ.

Гейе обнаруживаетъ несостоятельность почти всѣхъ противухристіанскихъ воззрѣній своего времени въ сочиненіи... "Religion vengée ou Refutation des auteurs impies, par une Société de gens de lettres, 1757"; а въ другомъ своемъ сочиненіи—Sur la spiritualité et l'immortalité de l'âme, avec le sentiment de l'antiquité tant sacrée, que profane par rapport à l'une et à

\*) См. ж. "Вѣра в Разумъ" за 1899 г., Хе Э.

l'autre, Paris, 1757" (въ трехъ томахъ)--онъ доказываетъ духовность и безсмертіе человъческой души.

Гокая велъ упорную борьбу съ современнымъ невѣріемъ въ своихъ апологетическихъ и полемическихъ сочиненіяхъ: 1) Rapport des Chrêtiens et des Hébreux; et un discours préliminaire sur la loi, Paris, 1754 (три тома); 2) Lettres critiques, où analyse et refutation de divers écrits modernes contre la religion, Paris, 1758 (19 томовъ) и 3) Accord du Christianisme et de la Raison, Paris, 1768 (четыре тома).

Аббатз Бержье былъ сотрудникомъ по составленію и изданію пресловутой французской энциклопедіи; онъ написаль для нея много статей богословскаго содержанія. Кромѣ того, онъ даже находился въ дружеской перепискъ съ Вольтеромъ другими вольнодумцами его времени. Тъмъ не менъе это и нисколько не помѣшало ему быть самымъ энергичнымъ противникомъ атеистическихъ и матеріалистическихъ воззрѣній и самымъ ревностнымъ и дѣятельнымъ апологетомъ христіанской религи. Въ своемъ сочинения—Traité historique et dogmatique de la vraie religion. avec la réfutation des erreurs qui lui ont été opposées dans les différents siècles, Paris, 1780 (въ двѣнадцати томахъ)-Бержье довольно подробно излагаетъ всѣ виды невѣрія, какъ оно проявилось въ исторіи человѣвсе время его существованія включительно до нечества за върія, которое въ его время было распространяемо англійскими деистами и французскими энциклопедистами,--при чемъ онъ выясняетъ причины невбрія каждой эпохи, характеризуетъ самыхъ проповѣдниковъ невѣрія, раскрываетъ все безсмысліе и несостоятельность атеистическихъ учений, указываеть на вредное вліяніе невѣрія преимущественно для жизни общества и т. п. Въ частности что касается невфрія 18 вѣка, то Бержье отнесся къ нему съ такимъ вниманіемъ, что, кажется, не оставилъ безъ опроверженія ни одного сочиненія, направленнаго противъ христіанскаго ученія и съ цѣлію распространенія невѣрія, вступая въ борьбу со всёми выдающимися представителями атеистическаго и матеріалистическаго направленія своего времени. Такъ, съ Руссо онъ ведетъ борьбу въ своемъ сочиненів-"Le Deisme réfuté par lui même. Paris. 1755 (въ двухъ

376

Digitized by Google

томахъ); съ Фрере-въ другомъ сочинении: «La certitude des preuves du christianisme, 1767»; возраженія Буланже, направленныя противъ истины и божественнаго происхожденія христіанской религіи, онъ опровергаетъ въ новомъ сочиненіи - «Apologie de la religion chrêtienne. 1769»; но несостоятельность воззрѣній этого французскаго вольнодумца онъ разоблачаль еще и во многихъ своихъ статьяхъ, помѣщенныхъ въ саной энциклопедіи. Съ Вольтеромъ Бержье ведетъ борьбу въ своемъ сочинени...., Reponse aux conseils raisonnables, pour servir de supplement à la certitude des preuves du christianisme". Пресловутую книгу изданную Гольбахомъ, хотя, быть можетъ и не имъ написанную: "Système de la nature" онъ опровергаеть въ своемъ весьма бойко написанномъ сочинени- Examen du materialisme, Paris. 1771" (въ двухъ томахъ). Въ свояхъ сочиненіяхъ, въ виду нападковъ со стороны противниковъ христіанской религія, напримѣръ, Фрере, Бержье съ особенвою обстоятельностію, пользуясь трудами предшествовавшихъ апологетовъ, локазываетъ подлинность каноническихъ евангелій и историческую достовърность евангельскихъ повъствований, опровергая всѣ возраженія, направленныя противъ нихъ и основывающіяся, напримёръ, на отношеніи древнехристіанской церкви къ апокрифическимъ евангеліямъ, на неодинаковомъ уважения къ каноническимъ евангеліямъ у различныхъ древнехристіанскихъ сектантовъ, на отсутствіи свидфтельствъ со стороны оставшихся неувѣровавшими іудеевъ и язычниковъ о чудесныхъ событіяхъ евангельской исторія. Кромѣ того, Бержье весьма основательно рѣшаетъ вопросъ о возможности и необходимости Божественнаго Откровенія и въ частности о возможности чудесь и ихъ дъйствительномъ совершении чрезъ Івсуса Христа, апостоловъ и ветхозавѣтныхъ посланниковъ. Въ этомъ пунктѣ онъ вступаетъ въ борьбу съ скептицизмомъ Юна и показываетъ его философскую несостоятельность и противорьчие съ яснымъ свидътельствомъ истории. Не смотря на такую всестороннюю и ревностную апологетическую длятельность въ защиту христіанскихъ истинъ, Бержье однако же не избъжалъ преслъдованія и довольно серьезныхъ непріятностей со стороны римской куріи за свое совершенно невинное сношеніе съ энциклопедистами и нѣкоторыя неточныя выраженія въ своихъ многочисленныхъ и многотомныхъ сочиненіяхъ.

Дефори разоблачалъ современное невѣріе и въ частности антихристіанскія воззрѣнія Руссо въ двухъ своихъ полемикоапологетическихъ сочиненіяхъ: 1) "Refutation d'un nouvel ouvrage de J.J. Rousseau, intitulé: Emile ou de l'education, Paris, 1762" и 2) "Preservatif pour les Fideles contre les Sophismes et les impietés des incredules, ou l'on developpe les principales preuves de la religion chrêtienne, et l'on detruit les objections formées contre elle. Avec une reponse à la lettre de J.J. Rousseau a M. de Beaumont Archeveque de Paris. Paris. 1764".

Кажо также принадлежитъ къ противникамъ Руссо, взгляды котораго онъ весьма остроумно разоблачилъ въ своемъ трактатъ—"Les plagiats de Mr. J.J. Rousseau de Genéve sur l'education Haag, 1766".

Верне защищаетъ христіанскія истины въ своемъ апологетическомъ трудъ—"Reflexions sur les moeurs, la religion et le culte. Genf, 1769".

Рустанъ, бывшій пасторъ въ Женевѣ, оставилъ послѣ себя два апологетическія изслѣдованія: 1) "Lettres sur l'état présent du Christianisme, et la conduite des incredules, 1768" и 2) "Reponses aux difficultes d'un Theiste, ou Supplement aux lettres sur l'etat présent du Christianisme, 1771",—въ которыхъ онъ опровергаетъ возърѣнія Руссо и доказываетъ истинность и божественное происхожденіе христіанской религіи.

Голлана велъ борьбу съ матеріалистами своего времени и въ особенности съ единомышленниками Гольбаха, пресловутое изданіе котораго, получившее у нѣкоторыхъ даже названіе матеріалистическаго евангслія, онъ и разбираетъ въ своемъ трактатѣ: "Reflexions philosophiques sur le système de la nature. 1773".

Геренз-дю-Роше въ опровержение ложныхъ взглядовъ написалъ общирное (въ трехъ томахъ) сочинение: "Histoire véritable des tems fabuleux. Ouvrage, qui, en devoilant le vrai, que les Histoires fabuleuses ont travesti, ou altéré, sert à éclaircir les antiquités des peuples, et sur-tout l'histoire sainte. Paris. 1776". Ришаръ былъ однимъ изъ энергичныхъ противниковъ современныхъ матеріалистовъ и, подобно Голлану, подвергъ бойкому критическому разбору "матеріалистическое евангеліе" Гольбаха въ своемъ трактатѣ: "La nature en contraste avec la religion et la raison, ou l'ouvrage, qui a pour titre: de la nature, condamné au tribunal de la foi et du bon sens. Paris. 1773".

Ноннота, французскій аббать, извѣстенъ какъ серьезный противникъ французскихъ энциклопедистовъ вообще и Вольтера въ частности. Въ своемъ критическомъ изслѣдованіи-"Les erreurs de M. de Voltaire. Lyon. 1770", которое на русскій языкъ было переведено студентами воронежской семиваріи, подъ редакціей митрополита Евгенія, -- онъ отмѣтилъ крайнее невѣжество Вольтера въ области исторіи и указаль безчисленное множество историческихъ погрѣшностей, доиущенныхъ въ его философскомъ лекспконѣ и философіи исторіи. Это разозлило Вольтера, особенно когда Ноннотъ, въ виду неудовлетворительности его философскаго лексикона, самъ издаль обширный, изъ четырехъ томовъ состоящій, философскій зексиконъ религіи: "Dictionnaire philosophique de la religion. où l'on établit tous les points de la religion attaques par les Incredules, et où l'on répond à toutes leurs objections. 1774". Къ этому труду, спустя 15 лётъ, онъ присоединилъ еще добавленіе, посвященное изслѣдованію христіанской философіи трехъ первыхъ вѣковъ нашей эры и изданное въ свѣтъ отдѣльно подъ заглавіемъ: "Les Philosophes des trois premiers siècles de l'Eglise, ou portraits historiques des Philosophes païens, qui avant embrassé le Christianisme, en sont devenus les défenseurs par leurs écrits, ouvrage avec lequel on fera aisément la comparaison de ces philosophes anciens avec ceux d'aujourd'hui. Paris. 1789".

Помпиньяна защищаль истину христіанства и боролся съ современнымь невфріемь въ своемь апологетическомь трактать: "La religion vengee de l'incredulité par l'incredulité elle même. Paris. 1772".

Бюлле оставилъ послѣ себя нѣсколько апологетическихъ изслѣдованій; изъ нихъ обращаютъ на себя вниманіе: 1) "Histoire de l'etablissement du christianisme, tirée des seuls auteurs

juifs et païens, où l'on trouve une preuve solide de la vérité de cette religion. Lyon, 1764" и 2) Reponses critiques à plusieurs difficultés proposées par les nouveaux incrédules sur divers endroits des livres saints, Paris, 1773" (въ трехъ томахъ). Бюлле особенное вниманіе посвящаетъ вопросу о возможности и необходимости сверхъестественнаго откровенія вообще и чудесъ въ частности, и этотъ вопросъ имъ разрѣшенъ довольно основательно.

Пара-дю-Панья написалъ въ защиту религіи два апологетическихъ трактата: 1) "Les principes de la saine philosophie. concilies avec ceux de la religion, ou la religion de la philosophie. Paris. 1774" и 2) "Tableau historique et philosophique de la religion depuis l'origine des temps et des choses jusqu'à nos jours. Paris. 1784".

Ренье опровергаль возраженія современныхь сму невѣровъ противъ важнѣйшихъ религіозныхъ истинъ въ своемъ сочиненіи: "Certitude des principes de la religion contre les nouveaux efforts des incredules. Paris. 1778".

Лямиретз, епископъ ліонскій, принадлежить къ самымъ дѣятельнымъ и самымъ энергичнымъ защитникамъ христіанства въ ужасную эпоху невърія, закончившуюся великою французскою революціею. Онъ боролся съ атеистическимъ направленіемъ современной ему матеріалистической философіи, нравственною распущенностію французскаго общества и ожесточеннымъ его невърјемъ, соединеннымъ съ крайнею враждебностію къ христіанству вообще и къ католичеству въ частности. Въ этой борьбѣ онъ, какъ епископъ, употреблялъ мѣры административныя, неустанно разоблачаль неразуміе атеизма въ своихъ проповѣдяхъ и пастырскихъ посланіяхъ, наконецъ, издаваль въ свёть апологетическія сочиненія. Свою вёрность христіанскому ученію онъ запечатлѣлъ своею мученическою кончиною на эшафотѣ. Изъ его апологетическихъ трудовъ заслуживаютъ вниманія слѣдующіе: 1) Pensées sur la philosophie de l'incredulité, ou reflexions sur l'esprit et le dessein des philosophes irreligieux de ce siècle. Paris. 1786; 2) Pensées sur la philosophie de la foi, ou le système du christianisme considerée dans son analogie avec les idées naturelles de l'entendement



humain, 1789; 3) Decret de l'Assemblée nationale sur les biens du clergé par la nature et les lois de l'institution ecclesiastique. 1789—1790 n 4) Considerations sur l'esprit et le devoir de la vie religieuse. 1795.

Дю-Вуазенъ—также весьма энергичный защитникъ христіанства и плодовитый апологетическій писатель эпохи французской революціи, много страдавшій за свои христіанскія убѣжденія отъ атеистовъ и революціонеровъ своего времени, въ теченіи десяти лѣтъ скитавшійся за-границей какъ изгнаникъ Францін; только Наполеономъ онъ былъ возвращевъ въ свое отечество и получилъ каведру нантскаго епископа. Ему принадлежатъ слѣдующія апологетическія сочиненія: 1) L'autorité des livres du N. T. contre les Incredules. Paris. 1775; 2) L'autorité des livres de Moïse, établie et defendue contre les Incredules. Paris. 1778; 3) Essai polemique sur la religion naturelle. Paris. 1780; 4) De vera religione. Paris. 1785; 5) Examen des principes de la revolution française, 1795; 6) Defense de l'ordre social contre les principes de la revolution francaise. London. 1798 и Demonstration evangelique. 1800.

Де-ля-Люцериз, лангерскій епископъ, такой же изгнанникъ Франціи за свою вѣрность христіанству, какъ и Вуазенъ; впослёдствіи онъ быль возвращень во Францію и умерь въ глубокой старости (84 лётъ) въ 1821 г., окруженный славою и почетомъ, возведенный въ достоинство кардинала. Изъ его иногочисленныхъ сочиненій заслуживаютъ вниманія: 1) Sur l'excellence de la religion; 2) Considerations sur divers points la morale chrêtienne. 1799; 3) Dissertation sur la loi de naturelle; 4) Dissertations sur la spiritualité de l'âme et sur la liberté de l'homme. Paris. 1810. Первое изъ его сочиненій въ 1804 году было переведено на русский языкъ калужскимъ епископомъ Өеофилактомъ. Основная мысль, которую онъ проводить въ ней, та, что философія не можеть замѣнить собою христіанской религіи и что за упадкомъ религіи неминуемо должны последовать страшныя народныя бедствія. "Событія оправдали печальное его предсказание", говорить русский переводчикъ его книги. "Франція подверглась жестокому опыту всѣхъ мерзостей, каковымъ могутъ предаться люди увлекаемые буйствомъ страстей своихъ. Неслыханныя и неисчетныя бѣдствія ея пребудутъ урокомъ для народовъ и для царей. Церковь Христова, сіе пробное твореніе величія Божія и любви Божіей къ человѣкамъ, учинилась предметомъ жесточайшаго гоненія. Всѣ начала нравственности и справедливости были уничтожены. Правила нечестія переименованы общественными законами; нравы дошли до крайняго развращенія"....

Невъріе, которое съ необычайною энергіею было распространяемо французскими энциклопедистами въ XVIII столѣтів, продолжало охватывать французское общество и послѣ ужасовъ, которыми сопровождалась французская революція, --- это исчаліе предшествовавшаго нев'єрія и нравственной распущенности. Къ счастію, не упадали силы среди христіанскихъ апологетовъ. Со времени революціи во Франціи измѣвился лишь характеръ христіанской апологіи. До сего времени христіанскіе апологеты защищали христіанскія истины строго научнымъ путемъ. Они указали всѣ историческія и философскія основанія, которыми вполнѣ было оправдываемо ученіе Божественнаго Откровенія; они разрабатывали важнѣйшіе вопросы христіанской апологетики во всѣхъ ихъ частностяхъ и подробностяхъ. Но въ этихъ научныхъ достоинствахъ, съ практической точки зрѣнія, можно усматривать, такъ сказать, н недостатки сочиненій, написанныхъ въ защиту христіанства въ эпоху до революдів. Сочиненія эти были строго научны и серьезны, чтобы они могли имѣть обширный кругъ читателей: они были лишь достояніемъ немногихъ ученыхъ, которые и безъ нихъ не могли бы увлечься безсодержательностію атеизма французскихъ энциклопедистовъ. Общество усвояло атепстическія идеи не потому, что во французской литератур'ь не существовало серьезныхъ опровержений атеизма, а потому, что оно даже не знало о существовании этихъ опровержений. Оно не было подготовлено къ чтенію серьезныхъ богословскихъ и философскихъ изслѣдованій. Ему было по плечу только легкое чтеніе. И преимущество на сторонѣ французскихъ энциклопедистовъ заключалось именно не въ научности и логичности, а въ живости, элегантности и легкости изложенія въ сущности самыхъ пустыхъ и ничего не стоющихъ теорій. Послѣ

революціи французскіе богословы поняли это. Вотъ почему съ этого времени во Франціи христіанская апологетика принимаеть по преимуществу популяристический характерь. Защитники христіанства заботятся уже не столько о томъ, чтобы вновь разрабатывать вопросы апологетики в указывать какія либо новыя основанія для подтвержденія истивы ученія Божественнаго Откровенія, а о томъ, чтобы разработанное предшествовавшими апологетами, чрезъ легкое изложение, увлекательную форму, элегантный языкъ ввести въ сознание общества. Апологетика какъ-бы перестаетъ быть серьезною наукою и въ особенности-богословскою наукою, граница между философіею религіи и философіею Откровенія какъ-бы сглаживается, кабинетныя занятія замѣняются публичными чтеніями. Начало такого рода апологіи христіанства было положено значенитымъ французскимъ апологетомъ Фрейсину и продолжается до нашего времени.

Графъ Дени Фрейсину (1765-1841) былъ сначала священникомъ и каноникомъ въ храмѣ Парижской Богоматери (Notre Dame). Но впослѣдствіи онъ пользовался такою популярностію и заслужилъ такое уважение, что даже былъ назначенъ министромъ духовныхъ дѣлъ и управлялъ этимъ министерствомъ въ теченін пяти лёть (1824—1828). Изъ его сочиненій для насъ представляють особенный интересь его апологетическія рѣчи, изданныя впослёдствіи отдёльною книгою подъ заглавіемъ: Defence du Christianisme, ou Conferences sur la religion,--переведенныя на многіе иностранные языки. Заслуга этого апологета состоять въ томъ, что, прекрасно зная уровень развитія парижскаго общества, онъ своимъ легкимъ, живымъ и увлекательнымъ изложеніемъ съумфлъ возбудить интересъ къ христіанскимъ истинамъ среди самаго аристократическаго и такъ вазываемаго образованнаго французскаго общества. Для слушанія річей Фрейсину всегда стекалось такъ много парижскихъ аристократовъ, что всѣмъ не хватало мѣстъ и потому не всегла ножно было попасть въ число слушателей знаменитаго лектора. Когда его рёчи были отпечатаны и изданы въ свётъ, онъ стали настольною книгою въ каждомъ аристократическомъ парижскомъ домѣ. Ихъ отдѣлывали въ самый роскошный и бо-

гатый переплетъ и украшали, какъ Евангеліе. Въ книгь Фрейсину мы не найдемъ новыхъ предметовъ сравнительно съ тѣми, какіе были затронуты христіанскими апологетами прежняго времени и вызваны возраженіями англійскихъ деистовъ и французскихъ энциклопедистовъ; мы не найдемъ въ нихъ никакой строго научной системы; не узнаемъ, къ какой философской школѣ апологетъ питаетъ свои симпатіи. Но за то мы найдемъ въ нихъ самое живое и изящное изложение, встрътимъ картинное сопоставление атеизма съ философией Бэкона, Лейбница, Мальбранша, увидимъ кстати сдёланную ссылку на авторитеты знаменитыхъ мужей всѣхъ временъ и народовъ, удачное примѣненіе излагаемой истины къ жизни, легкія и пріятныя краски для обрисовки благотворнаго действія веры, отталкивающія картины безбожія и т. п. Содержаніе річей Фрейсину составляли самые разнообразные предметы богословскаго знанія. Такъ. — въ нихъ можно находить: изслёдованія объ истинѣ и причинахъ нашихъ заблужденій, доказательство бытія Божія изъ устройства міра и всеобщей вѣры человѣчества, разсужденія о Промыслѣ Божіемъ, о духовности и безсмертіи человѣческой души, о естественномъ правственномъ законѣ и свободѣ воли, о необходимости культа и редигіи какъ моральныхъ основъ соціальнаго порядка, о значеніи свидѣтельства авторитетовъ въ пользу религіозныхъ истинъ, дошедшихъ чрезъ преданіе, о цёли и возможности чудесь, о подлинности и достовърности Пятокнижія Моусея, о Моусев, какъ историкъ и законодатель, объ авторитеть евангелій, о достовьрности евангельской исторіи, о воскресеніи Христа и распространеніи христіанства, о доказательствахъ божественности христіанской религіи, о свидѣтельствѣ мучениковъ, объ Іисусѣ Христѣ, какъ Благод втел в челов вческаго рода, о величии тайны вочелов вченія, объ исполненіи ветхозавѣтныхъ пророчествъ во Христѣ, о религіи, разсматриваемой въ ея таинствахъ, въ ея правоученіи и въ ея культѣ, о вѣротерпимости, о невѣріи юношества, о замѣчательнѣйшихъ христіанскихъ мужахъ, о невѣріи образованныхъ классовъ, о необходимости религіи для общественнаго блага, о взаимномъ отношении между религиею и нравственностію, о воспитаніи, о христіанскомъ священствѣ и объ автори-

тетѣ Церкви, объ обязанностяхъ христіанъ по отношенію къ Спасителю человѣчества—Христу.

Іоакимъ Вентура (1792-1861), аристократъ по происхожденію, воспитанникъ іезуитовъ, обладавшій рёдкими природными дарованіями, свётлымъ умомъ, блестящимъ красноречіемъ, также защищаль христіянскія истины въ лухів новаго апологетическаго направленія. Самыя замѣчательныя его проповѣди были произнесены въ тюльерійской капелль. Впоследствіи они были напечатаны и вышли въ свътъ въ 14-ти томахъ, составляя какъ-бы отдёльные выпуски и имёя особыя заглавія. Томы 1-3 озаглавлены: "школа чудесъ"; 4-6: "красоты въры"; 7-8-лскрытое сокровище"; 9-надгробныя ричи; 10-лвосторги благочестія" или о почитаніи всепречистой Дѣвы; 11-14: притчи Евангелія. Кромѣ того Вентурѣ принадлежить множество сочиненій полемическаго и даже соціально-политическаго характера. Особенность апологетическихъ пріемомъ Вентуры-та же, что и у Фрейсину: изящество, простота и общедоступность изложенія, ---стремленіе вліять болёе на сердце, чёмъ на разсудокъ слушателей и читателей.

Жанъ Баптистъ Генри Доминикъ Лякордеръ (1802-1861), знаменитый французскій ораторъ, сначала вольтерьянецъ и адвокать, подъ вліяніемъ извъстнаго философа-аббата Ляменне, разочаровался въ противохристіанскихъ воззрѣніяхъ энциклопедистовъ и даже поступилъ въ духовное званіе, хотя остался въренъ идеямъ религіозной и народной свободы. Свои убѣжденія въ необходимости отдёленія церкви отъ государства онъ защищаль въ основанномъ имъ вмѣстѣ съ Ляменне и Монтазямберомъ журналѣ l'avenir, осужденномъ папою въ 1832 году. Лякордеръ подчинился рѣшенію папы, закрылъ не только свой журналъ, но даже и школу, которая была имъ открыта безъ разрѣшенія правительства. Послѣ этого онъ открываетъ въ храмѣ парижской Богоматери (Notre Dame) и Тулузѣ рядъ апологетическихъ чтеній, продолжавшійся въ теченіи двадцати авть (1835—1854). Въ этихъ ръчахъ нътъ ничего новаго въ сравнени съ тёмъ, что было высказано апологетами прошлаго вѣка; но въ нихъ ново и оригинально самое изложение христіанскихъ истинъ. Если кто, то именно Лякордеръ собственнымъ опытомъ доказалъ, какимъ благороднъйшимъ даромъ н какою могущественною силою обладаетъ человѣческое слово! Его рёчь изобилуетъ всегда чудными образами, сравненіями, уподобленіями, льется свободно и легко, увлекая за собою съ силою очарованія вниманіе слушателей и деспотически господствуя надъ ними. Но въ особенности магическое дъйствіе на своихъ слушателей Лякордеръ, этотъ блестящій и остроумнійшій апологеть религіи и церкви въ христіанской Франціи 19-го вѣка, производилъ тогда, когда онъ, съ неподдѣльнымъ воодушевленіемъ и несомнѣнною искренностію, говорилъ о Христѣ, Его Божественномъ достоинствъ, Его сокровенной внутренней жизни, значении Его крестныхъ страданий, о благотворномъ развитіи частной и общественной жизни подъ руководствомъ церкви, о христіанствѣ какъ исторической нравственной силѣ въ жизни народовъ, о его чудесномъ вліяніи на характеръ каждаго отдёльнаго лица, на семью, на положение женщины, законодательство и т. д., или когда онъ сравнивалъ съ христіанствомъ безсмысліе атеизма, бездушіе раціонализма, пустоту и безсодержательность воззрѣній матеріалистическихъ... Онъ не оставилъ безъ надлежащаго объясненія и религіознаго освѣщенія ни одного вопроса, ни одного мнѣнія, отъ которыхъ приходило въ волнение современное общество. Не довольствуясь этими рѣчами, Лякордеръ снова основалъ журналъ, но уже подъ названіемъ l' ère nouvelle, въ которомъ онъ стремился къ осуществленію сбоей завѣтной мысли-примирить церковь съ направленіемъ современнаго образованія и народною свободою. Изъ его сочинений апологетический характеръ имѣютъ: 1) Сопferences de Notre-Dame de Paris, 1835-1850 u 2) Considerations philosophiques sur le système de Mr. Lamennais, Paris 1834. Въ послѣднемъ трактатѣ Лякордеръ высказываетъ свои соображенія и дёлаетъ оцёнку философской системы Ляменне, подъ вліяніемъ которой онъ безъ сомнѣнія находился въ лучшую пору своей апологетической дѣятельности. И это побуждаетъ насъ сказать здъсь нъсколько словъ и объ этомъ философѣ-апологетѣ.

Лямение (1782—1854), католическій священникъ, отклонившій отъ себя предложенный ему санъ епископскій и карди-



вальское достоинство, сначала быль ревностнымъ защитникомъ папства; но впослядстви онъ возсталъ противъ свътской власти папъ и умеръ, какъ говорятъ католики, "врагомъ церкви". Но онъ былъ вѣренъ христіанскому ученію и съ искренностію защищалъ его отъ нападковъ раціонализма и невѣрія. Ему доставило славу въ особенности его сочинение: Essai sur l'indifférence en matière de religion, Paris, 1817-1823. Ero основнымъ убъжденіемъ было, что "только религія можетъ быть истиннымъ и твердымъ основаніемъ для жизни и развитія человѣческихъ обществъ", что она должна основываться на авторитеть, который однако же вытекаеть изъ всеобщаго признанія и выражается въ опредъленномъ органъ". Ляменне признаваль христіанское ученіе разумнѣйшимь въ совершенномъ смыслѣ и потому былъ убѣжденъ, что въ немъ нѣтъ ни одного положенія, которое бы противорѣчило человѣческому разуму. Онъ находитъ примиримымъ съ законами нашего мышленія даже и христіанское ученіе о Богѣ, какъ единомъ Существѣ, но Троичномъ въ Лицахъ. Богъ или субстанція, по ученію Ляменне, образуется тремя основными свойствами, изъ которыхъ каждое является всёмъ бытіемъ и которыя однако же отличаются другъ отъ друга, вслѣдствіе чего христіанское учение о триединомъ Богѣ должно быть признано философски върнымъ. Въ Богъ необходимо долженъ существовать принципъ равличенія, безъ котораго немыслимо ни какое бытіе. Этоть-то принципъ различенія и даетъ возможность Богу быть однимъ и темъ же и въ то же время множественнымъ. Чтобы существовать, -- необходима сила, которая бы сдёлала возможнымъ существование; но существование должно быть опредёзеннымъ, должно имъть форму, должно быть умопредставляеиниь; отсюда-необходимость интеллигенціи, порождаемой саною силою существования; но объ эти силы должны быть объединяемы однимъ общимъ принципомъ, который въ высшемъ смыслѣ золжень быть мыслимъ какъ совершенный принципъ единства ни любовь. Сила эта-Богъ Отецъ, рожденная ею интеллигенція-Сынъ, любовь - Духъ Святый. Эта Троичность Божества при абсолютномъ единствѣ по существу отпечатлѣвается и на всемъ творении, которое не есть ни эманація, ни твореніе изъ ничего, а—причастность или осуществленіе божественныхъ идей внё Бога. Три лица Божіи въ человёкё обнаруживаются психологически—въ умё, волё и сердцё, въ природѣ—физически—въ электричествё, свётё и теплотѣ—на всёхъ ступеняхъ бытія и при томъ въ строгой постепенности, постоянно переходя отъ простого къ сложному. Тёмъ не менѣе, не смотря на совершенную примиримость Божественнаго Откровенія съ разумомъ, Ляменне утверждаетъ, что не только Богъ, но и вселенная недоступны нашему научному изслѣдованію,—и цѣль философіи состоитъ не въ томъ, чтобы анализировать ихъ, а въ томъ, чтобы познать ихъ. Вотъ почему Ляменне и считается основателемъ теологическаго скептицизма.

Шатобріанг (1769—1848) признается представителемъ особаго, по преимуществу-популярнаго направланія христіанской апологетики. Онъ извѣстенъ какъ богословъ, поэтъ, историкъ, философъ и публицистъ. Нѣкоторое время онъ былъ даже министромъ иностранныхъ дёлъ, но чаще становился въ оппозицію къ правительству и служилъ опорою для либераловъ. Сначала онъ былъ увлеченъ атеистическимъ ученіемъ французскихъ энциклопедистовъ; но слезы умирающей матери, ея просьбы и мольбы тронули его чувствительное сердце. Послѣ долгихъ и глубокихъ размышленій онъ, наконець, рѣшительно порваль всякія связи съ атеистическимъ направленіемъ своего времени и сталъ върнымъ сыномъ католической церкви. Мало того, онъ даже рѣшился посвятить свои силы защитѣ католичества, которое, къ сожальнію, онъ отожествляль съ христіанствомь. Не задаваясь цёлію указать всемстинно научныя или философскія основанія для оправданія христіанскихъ истинъ, Шатобріанъ ограничивается лишь выяснениемъ того благотворнаго вліянія, которое оказываетъ христіанство на всѣ стороны человѣческой жизни--общественную, государственную и частную,---на развитіе науки, искусства, поэзіи, на возбужденіе патріотизма, самопожертвованія, безкорыстваго служенія страждущему человѣчеству и т. д. Въ сочиненіяхъ Шатобріана мы не встрѣтимъ тёхъ сухихъ и отвлеченно-схоластическихъ доказательствъ христіанскихъ истинъ, на которыя такъ щедры были апологеты 17-го и 18-го вѣка; но за то въ нихъ часто могутъ встрѣ-

Digitized by Google

титься рядомъ съ выраженіемъ возвышенныхъ и искреннихъ чувствъ пустыя фразы, чисто декламаторскіе пріемы, сильно напоминающие бездушную риторику прежняго времени. Между апологетическими трудами Шатобріана первое мѣсто, безъ сомвѣнія занимаетъ его "Genie du Christianisme. London. 1802" (Лухъ христіанства), въ которомъ онъ старается оказать противодъйствіе вольтерьянству и показать важное значеніе христіанства съ его эстетической стороны. Это сочиненіе раздівляется на четыре книги. Въ первой Шатобріонъ излагаетъ важнѣйшіе догматы христіанства и вообще разъясняетъ глубокій сиыслъ христіанскаго ученія, истины котораго были отчасти предначертаны рукою Божественнаго Промысла и во всѣхъ реигіяхь древнихь культурныхь народовь; во второй книгѣ рѣчь илеть о христіанской поэзіи и ея значеніи для частной и общественной жизни, въ третьей объ отношении христіанства къ **литератур**<sup>†</sup> и искусствамъ; въ четвертой Шатобріанъ разсуждаетъ о христіанскомъ культѣ, молитвахъ, обрядахъ, празднествахъ, благочестивой жизни, христіанской любви и преданности, о готовности ко всякаго рода жертвамъ и самопожертвованію, средневѣковой романтикѣ, привлекательныхъ чертахъ монашества, рыцарства, отдаленнаго миссіонерства среди языческихъ дикарей и т. п. Апологетъ приходить въ восторгъ отъ гармоничной стройности звона церковныхъ колоколовъ, поражается пышностью и великольпіемъ христіанскихъ храмовъ, униляется содержаніемъ католическихъ легендъ. Въ другомъ апологетическомъ трудѣ-Les Martyrs. Paris, 1809",-Шатобріанъ предоставляетъ цѣлую христіанскую эпопею, состоящую изъ 24 пѣсенъ, въ которыхъ прославляются подвиги древнехристіанскихъ мучениковъ, своею кровію запечатлѣвшихъ истиву христіанскаго ученія. Наконець сочиненіе "Itineraire de Paris à Ierusalem, Paris, 1811" (въ русскомъ нереводѣ-"Путешествіе изъ Парижа въ Іерасалимъ чрезъ Грецію и Египетъ, Спб., 1816) Шатобріанъ посвящаетъ драгоцівнивищимъ историческимъ воспоминаніямъ христіанства".

Нельзя не поставить въ заслугу Шатобріана, что своимъ художественнымъ, популярнымъ, чисто беллетристическимъ способомъ разъясненія важнаго значенія христіанства для жизни и при томъ не въ формѣ публичныхъ рѣчей или церковныхъ поучений, а въ формѣ разсказа, повѣствованія и даже эпопен онъ съумѣлъ возбудить интересъ къ религіознымъ вопросамъ среди парижскаго образованнаго общества. Его сочинения были читаемы съ удовольствіемъ и даже были переведены на иностранные языки. Но темъ не менее отсутстве серьезнаго научнаго изложенія христіанскихъ истинъ, какъ одинъ изъ недостатковъ новаго апологетическаго направленія, сказалось скоро. Уже послѣдователи Шатобріана увидѣли нужду въ болѣе серьезной, жизненной и даже философской постановкъ христіанской апологетики. Они перестали увлекаться благозвучностію колоколовъ и великолѣпіемъ церковныхъ зданій; они не стали указывать ни на средневѣковое рыцарство, ни на католическіе монашескіе ордена, потому что противники христіанства въ этихъ же самыхъ учрежденіяхъ умѣли находить и обратную сторону медали. Новые христіанскіе апологеты Франціи начали выяснять болёе важное значеніе христіанства для рёшенія тёхъ общихъ соціальныхъ вопросовъ, которые волновали тогда Францію, какъ, напр., вопросъ о бракѣ и семейной жизни, о домашнемъ воспитания, о постановкѣ школьнаго образования, о конституціонной свобод'в народовъ, объ истинномъ прогрессѣ и государственномъ устройствѣ, о положения рабочаго класса и т. д. Недостатокъ апологетическихъ трудовъ этого времени состояль съ одной стороны въ томъ, что и здѣсь подъ христіанствомъ было понимаемо исключительно католичество, а съ другой стороны-въ томъ, что апологеты отличались слишкомъ большою уступчивостію духу и требованіямъ времени, вступали иногда въ недостойныя сдёлки съ народными руководителями различныхъ партій и нерѣдко одобряли такія явленія въ общественной жизни, которыя положительно шли въ разрѣзъ съ требованіями христіанства.

Зенака (Senac) пишетъ апологетическое сочиненіе— "Le christianisme consideré dans ses rapports avec la civilisation moderne. Paris. 1837" (въ двухъ томахъ), —въ которомъ онъ проводитъ ту мысль, что христіанство всегда можетъ быть примирено съ новѣйшею цивилизаціею, такъ какъ оно признаетъ значеніе не за внѣшними формами жизни, а за духомъ любви

Digitized by Google

и правственнаго усовершенствованія, который можетъ обнаруживать свою живительную силу безотносительно къ условіямъ жизни частной, семейной и общественной и всегда только содъйствуетъ истинному прогрессу человѣчества.

Сабатье (Sabatieur), внукъ знаменитаго возстановителя библейскаго текста по доіеронимовскимъ памятникамъ; въ своемъ апологетическомъ трактатѣ—"L'église catholique vengée du reproche de favoriser le despotisme politique et ecclesiastique. 1841",—отожествляя католическую церковь съ христіанствомъ вообще, старается защитить ее отъ упрековъ въ деспотизмѣ полнтическомъ и церковномъ.

Симерз (Siguier) стремился раскрыть величіе католичества, какъ оно проявилось въ исторической жизни народовъ и какъ оно благотворно будто бы влізло всегда на развитіе различныхъ государственныхъ учрежденій.

Реймондъ (Raymond), защищая христіанство отъ нападеній и клеветъ со стороны раціонализма и матеріализма, доказываетъ ту мысль, что оно вполнѣ удовлетворяетъ требованіямъ нашего, 19-го, вѣка и совершенно мирится съ устройствомъ новѣйшаго государства и общества.

Гомз (Gaume) раскрываеть благотворное вліяніе христіанства на семейную жизнь, воспитаніе дѣтей, ихъ отношеніе къ родителямъ, на отношенія самыхъ родителей другъ къ другу, къ дѣтямъ, прислугѣ и т. п.

Такое направленіе христіанской апологетики не было однакоже господствующимъ; рядомъ съ нимъ прокладывало себѣ путь и другое, мало по малу принимавшее уже чисто научный характеръ. Рядомъ съ сочиненіями, стремившимися оправдать христіанство ссылкою на свидѣтельства и изреченія знаменитыхъ мужей въ пользу христіанскихъ истинъ, стали появляться уже и болѣе или менѣе систематическія изложенія научныхъ доказательствъ христіанскаго ученія, раціонально-спекулятивное раскрытіе христіанскихъ истинъ, даже стремленіе создать систему христіанской религіозной философіи или представить апологетику христіанства въ собственномъ смыслѣ.

*Kenyds* (La raison du christianisme, ou preuves de la verite de la religion chrétienne, tirées des écrits des plus grands hommes. Paris. 1841: въ 4-хъ томахъ) доказываетъ истину христіанства общирными выдержками изъ сочиненій знаменитыхъ лицъ разныхъ областей знанія.

Розелли де Лориз (Roselly de Lorgues) удостовѣряетъ истину христіанства ссылкою на свидѣтельства различныхъ наукъ и его сочиненіе выдерживаетъ болѣе 15-ти изданій, расходится въ громадномъ количествѣ экземпляровъ и переводится на многіе иностранные языки.

Дро въ своемъ сочинени—"Pensées sur le christianisme, preuves de sa verité. Paris, 1842" уже предлагаетъ систематическое изложение доказательствъ истины христіанства, выработанныхъ прежними апологетами и получившихъ классическое значение.

Дюпанлу (Dupanloup). бывшій профессоръ сорбоннскаго университета и редакторъ журнала Ami de la religion, впослѣдствіи орлеанскій епископъ и прелатъ, извѣстный противникъ новоизмышленнаго догмата о непорочномъ зачатіи на соборѣ 1869—70 г., членъ парижской академіи и сенаторъ, извѣстенъ своею защитою не только католичества, но и христіанства вообще. Ему принадлежитъ апологетическое сочиненіе: Le christianisme, présenté aux hommes du monde par Fenelon. Paris. 1847 (въ шести томахъ), въ которомъ онъ излагаетъ въ систематическомъ порядкѣ всѣ тѣ доказательства истинности христіанства, которыя были указаны, но недостаточно обстоятельно разработаны Фенелономъ.

Барранъ (Barran) въ своемъ сочинении Exposition raisonnée des dogmes et de la morale du christianisme. Paris. 1843" старается доказать и разъяснить истины христіанскаго вѣроученія и нравоученія, на общихъ началахъ научной апологетики.

Поверз (Pauvert) написалъ довольно общирный (въ двухъ томахъ) апологетическій трудъ—"Harmonie de la religion et de l'intelligence humaine; Exposition et enchainement du dogme catholique. Paris, 1842,—въ которомъ онъ ставитъ своею цѣлію достигнуть полнаго примиренія между разумомъ и Божественнымъ Откровеніемъ и разъяснить христіанскія истины въ ихъ логической связи и систематической послѣдовательности.

Ляшаданедз (La Chadenède) доказываетъ истины христіан-

Digitized by Google

- --

ства ссылками на католическія преданія и въ этомъ смыслѣ онъ составилъ свой трудъ, состоящій изъ двухъ томовъ: "Le christianisme demontrée par les traditions catholiques.Paris,1837.

Въ это же время (въ 1843 г.) было издано въ свѣтъ апологетическое сочиненіе извѣстнаго противника французскихъ энциклопедистовъ и матеріалистовъ, Дютертра—Entretiens sur la religion, où l'on établit les fondemens de la religion révélée contre les Athées et les Deistes (въ трехъ томахъ). Это сочиненіе, представляющее полный и систематическій сводъ всего, что только можно было бы сказать противъ атеизма и деизма, не былъ безполезенъ и для 50-хъ годовъ нашего столѣтія, когда вмѣстѣ съ развитіемъ естественныхъ наукъ, начали снова и съ особеннымъ усиліемъ распространяться въ западной Европѣ разныя атеистическія ученія.

Оность Николя является выдающимся апологетомъ христіанства во Франціи въ текущемъ столітіи. Цілыхъ сорокъ літъ онъ велъ борьбу съ невърјемъ и защищалъ христіанство въ своихъ "Etudes philosophiques sur le christianisme". Желая доказать божественность происхожденія христіанства, Николя раздёляеть свой трудь на три отдёла. Въ первомъ отдёлѣ онъ указываеть "фундаментальныя или философскія основанія" для доказательства истины и божественнаго происхожденія христіанства, подъ которыми разумѣются всѣ такъ называемыя истины естественной религи и историческая достовфрность Божественнаго Откровения; во второмъ отдѣлѣ онъ излагаетъ уже внутреннія или чисто богословскія основанія, т. е. подвергаетъ спекулятивному изслѣдованію главные догматы христіанскаго вфроученія; въ третьемъ предлагаются внѣшнія основанія или историческія свидетельства, въ особенности касающіяся исторической достовѣрности евангельскихъ повѣствованій, мірового значенія христіанства, какъ центра міровой исторіи и какъ исполненія всёхъ надеждъ и об'ётованій ветхозавътнаго человъчества. Быть можеть, мы не найдемъ въ этихъ "философскихъ этюдахъ" Огюста Николя ничего новаго И оригинальнаго въ сравнении съ тъмъ, что было уже раскрыто апологетами предшествовавшихъ вѣковъ,---ни новыхъ открытій, ни новыхъ рътеній великихъ вопросовъ; но нельзя не признать

важной заслуги, которую оказалъ Николя богословской наукѣ своимъ живымъ, краснорѣчивымъ и полнымъ искренности изложеніемъ рѣшенія важнѣйшихъ вопросовъ. Все свидѣтельствуетъ о томъ, что въ своемъ трудѣ авторъ защищаетъ истину и божественное происхожденіе христіанства съ глубокимъ убѣжденіемъ въ правотѣ своего дѣла, съ неподдѣльнымъ чувствомъ воодушевленія и любви, говорить отъ сердца, ничего не выдумываетъ искусственнаго, а сообщаетъ лишь то, что считаетъ истиннымъ и справедливымъ, что подсказываетъ ему сама истина. Оттого и читатель оставляетъ его книгу, примиренный съ своими сомнѣніами и съ сердечнымъ успокоеніемъ. Такое впечатлѣніе на душу человѣка можетъ производить лишь тотъ, кто говоритъ правду и кому не вѣрить было бы преступно.

Дешана (Dechamps), знаменитый католическій ораторъ, архіепископъ и кардиналъ, доказываетъ истину и основательность христіанской въры въ своемъ апологетическомъ трактатъ́: "Le libre examen de la verité de la foi"; сочиненіе это переведено также и на многіе иностранные языки.

Ляфоре въ своемъ общирномъ (четырехтомномъ) апологетическомъ сочинении: "Les dogmes catholiques exposés, prouves et venges des attaques de l'herésie et de l'incredulité"--- sagaется великою и благородною цёлію: защитить истину христіанства противъ нападковъ и возваженій со стороны еретиковъ и невѣровъ. При этомъ онъ старается защитить не общія только истины христіанской религіи, а все вообще христіанское ученіе, всю христіанскую догматику. Неудивительно послѣ этого, что разсматриваемое сочинение Ляфоре могло явиться въ свѣтъ не иначе, какъ въ количествъ цёлыхъ 27 книгъ. Сначала Ляфоре излагаетъ учение о быти и существъ Божиемъ, приводя въ подтверждение этого учения всъ извъстныя доказательства и опровергая мебнія пантеистовь и атеистовь; изъясняя догмать о троичности лиць въ Богѣ, онъ вмѣстѣ съ тѣмъ разбираетъ всъ древнія еретическія мнѣнія и деистическія теоріи, извращающія это, ученіе, и обнаруживаетъ научную несостоятельность гегелевскаго истолкованія этого непостижимаго христіанскаго догмата; раскрывая повѣствованіе Моусея о ше-

стидневномъ творении міра, Ляфоре указываетъ на безсодержательность неоплатоническаго ученія о твореніи и новъйшаго пантеистическаго понятія объ этомъ предметѣ у Кузена и другихъ. Трактать о Промыслѣ содержить вмѣстѣ съ тѣмъ и систематическое изложение опровержений деизма и его возражений противъ христіанскаго ученія о Божественномъ промышленія:богооткровенное учение объ ангелахь Ляфоре излагаеть въ связи съ опроверженіемъ возраженій Шлейермахера и Штрауса противъ призванія бытія безплотныхъ духовъ. Раскрытіе библейскаго повъствования о первосостоянии и падении человъка сопровождается у него полемикою съ послѣдователями Кузена, отвергающими фактъ первооткровенія. Ученіе о первородномъ грѣхѣ вынуждаетъ Ляфоре вступить въ и его наслѣлственности борьбу съ раціоналистическимъ искаженіемъ этого догмата и опровергать возобновленное Рейнодомъ, Леру и Лораномъ лжеученіе древнихъ о предсуществованіи человѣческихъ душъ. Предуготовление искупления, избрание израильскаго народа и руководительство его чрезъ посланниковъ Іеговы издагаются въ связи съ опровержениемъ безчисленнаго количества возраженій со стороны деистовъ и раціопалистовъ; но еще затруднительние было для Ляфоре разъяснить догмать о вочеловиченів Сына Божія и искупленіи челов'ьческаго рода, потому что ему пришлось при этомъ разоблачать ложныя воззрѣнія всѣхъ новыйшихъ представителей отрицательной критики, начиная съ Вольтера и кончая Штраусомъ и его единомышленниками. Изложение учения объ установлении христианской церкви, о составѣ ея и членахъ и о данныхъ ей преимуществахъ сопровождается у Ляфоре полемикою съ протестантскими богословами и историками, утверждающими, будто-бы первоначально были равны между собою всъ върующіе и въ церкви не было никакого іерархическаго устройства и раздѣленія; при этомъ разрешается и тотъ упрекъ христіанству, будто бы авторитетъ церковнаго учительства и символы вёры слишкомъ стёсняютъ свободное и самостоятельное развитие мысли. Христіанское ученіе о благодати и таинствахъ Ляфоре излагаетъ въ связи съ опровержениемъ самыхъ разнообразныхъ и многочисленныхъ возражений всёхъ старыхъ и новыхъ вольтеріанцевъ, а также со стороны философско-раціоналистическаго пелагіанизма Ло-3

рана и Жюль-Симона. Наконецъ, при постоянной полемикѣ съ анти-христіанскими воззрѣніями древняго и новаго времени Ляфоре видѣлъ себя вынужденнымъ раскрывать и христіанское ученіе о смерти, кончинѣ міра, всеобщемъ воскресеніи и страшномъ судѣ.

Не будемъ долѣе останавливать своего вниманія на ознакомленіи съ трудами французскихъ апологетовъ, изъ которыхъ одни пользуются такою популярностію, что, по всей въроятности. хорошо извъстны каждому образованному читателю, такъ какъ они переведены и на русский языкъ, какъ, напр., *Гизо* "Размышленія о сущности христіанской вѣры" (переводъ свящ. Н. Сергіевскаго М. 1865), Преесансе "Інсусъ Христосъ, Его время, Его жизнь и Его дела". Эрнеста Навиля "Отецъ небесный", "Вѣчная жизнь" и т. п.; съ другими мы еще встретимся въ свое время. Но нельзя не задать себѣ вопроса: какихъ результатовъ достигла общирная, почти необозримая, всесторонняя французская апологетическая литература? Не трудно предвидѣть, что и здѣсь повторилось то-же, что и въ Англін. Французская апологетика христіанства сдёлала все, что могла. Она представила самыя убѣдительныя, научныя -- философскія и историческія-доказательства истины и божественнаго происхожденія христіанства. Она обнаружила съ полною основательностію всю ложь атеистическихъ, деистическихъ, пантеистическихъ и матеріалистическихъ воззрѣній, господствовавшихъ во Франціи со времени появленія энциклопедистовъ и натуралистовъ и господствующихъ еще въ настоящее время. Мало того, она съумъла защитить отъ возражений и нападковъ со стороны невѣрія не только общія истины христіанскаго ученія, но и всѣ частные пункты его. Нельзя не поставить въ заслугу французской апологетикѣ и того, что своимъ живымъ, художественнымъ и въ то же время популярнымъ изложеніемъ доказательствъ важнѣйшихъ истинъ христіанства она заинтересовала высшее французское образованное общество и привлекла его внимание къ религии, произвела, какъ говорять, повороть къ религіозной върв и церкви. Было время, когда во Франціи христіанская апологетика могла даже съ тріумфомъ торжествовать побъду, одержанную надъ атеистическимъ направленіемъ. Было время, когда въ 1844 году соста-

Digitized by Google

витель предисловія къ "Dictionaire des sciences philosophiques" не безъ основанія могъ сказать: "атензмъ почти совершенно исчезь изъ философіи; успѣхи здравой психологіи сдѣлають его возвращение совершенно невозможнымъ". Но не прошло в двадцати лёть послё этого, какъ оказалось, что атеизмъ вовсе не исчезъ изъ французскаго общества и философіи, что онъ только замолкъ на некоторое время какъ бы для того, чтобы снова поднять свою голову и при томъ еще съ гораздо большимъ ожесточеніемъ, чѣмъ прежде. Апологетика разрушила только сомнѣнія разсудка относительно истинъ Божественнаго Откровенія: но корень невбрія, какъ мы сказали уже, находится въ развращенности и нравственной испорченности сердца, а не въ разсудкѣ. Выходя изъ развращеннаго сердца, невѣріе ищетъ для себя только оправданія въ доводахъ разсудка и потому зишь становится подъ флагъ той или другой философіи. Понятно, что апологетика не въ силахъ уничтожить невбріе въ самомъ его корнѣ; она можетъ только ослабить его, разрушивъ тѣ доводы разсудка, которыми ово хотѣло бы оправдать себя. Такъ и случилось во Франціи. Невфріе продолжало оставаться здѣсь не особенно замѣтнымъ лишь до тѣхъ поръ, пока не явилось философское направленіе, ложь котораго еще не была обнаружена и которое благопріятствовало ему. Такое направленіе въ видѣ позитивной философіи явилось однако уже вскорѣ послѣ того, какъ благомыслящіе люди готовы были объявить безбожіе исчезнувшимъ среди мыслящихъ людей Франціи.

Олюсть Конть (1798—1857), извёстный французскій математикь и философь, бывшій сначала послёдователемь коммунистическаго сенсимонизма, своимь "Курсомь позитивной философіи" положиль начало новому направленію философской мысли, такъ называемому—позитивизму. Онь объявиль религію лишь низшею ступенью знанія, которое теряеть всякій смысль и значеніе для людей ученыхь и образованныхь, способныхь возвыситься до позитивной или высшей ступени знанія и философствованія. Все значеніе, по Конту, принадлежить только положительнымь наукамь. Религія и метафизика лишь мёшають человѣчеству въ его дальнѣйшемъ развитіи. Ясно, какую опору нашель для себя атеизмь, едва тянувшій свое существованіе, въ этой философіи, отрицавшей уже и самую философію. Если религія можеть имѣть значеніе только для черни и людей невѣжественныхъ, то понятно, что атензмъ, невѣріе н враждебное отношение къ христіанству должны служить признакомъ умственной зрѣлости, научнаго образованія, прогресса, И вотъ уже ближайшіе послёдователи Конта, какъ, напр., Литтре, Ломбраль и др., начинають открыто проповёдывать атеизмъ, невъріе, враждебность къ христіанству. "Съ насъ достаточно одной земли и не нужно неба; человѣкъ можетъ обходиться самъ собою и не нужно ему Бога; съ насъ достаточно дъйствительности и не нужно намъ химеръ! Мудрость въ томъ и состоитъ, чтобы довольствоваться міромъ такимъ, каковъ онъ есть". Вотъ тѣ идеи, которыя господствовали во Франціи съ появлениемъ позитивной философии и господствуютъ до послъдурокъ молодежи, выраженный времени. Α вотъ И отви словами Жильбера: .Я полозрѣваю. что вы вфруете въ Бога. Остерегайтесь сознаваться въ этомъ. Бойтесь смѣшного и уважайте своихъ наставниковъ. Върить въ Бога-ошибка, которая была простительна нашимъ предкамъ, но не въ наше время. Постарайтесь исправиться и слёдовать за своимъ вёкомъ, вмѣсто того, чтобы судить его". Позитивная философія подготовила настолько удобную почву для атеистическихъ ученій, что не прошло и года послѣ смерти Конта, какъ франпузскій философъ Bamepo (Vacherot), пользовавшійся среди позитивистовъ репутаціею глубокаго и серьезнаго мыслителя. пишетъ обширное сочинение (въ тысячу двъсти страницъ)-"La Méthaphysique et la Science" (1858) съ единственною пѣлію-доказать, что нѣтъ Бога и что вѣровать въ Его бытіе неразумно и людямъ научно образованнымъ не слёдуетъ. Періодическая печать, живопись, театръ-все обратилось въ орудіе живой пропаганды атеизма, невбрія и враждебности къ христіанской религіи. И неудивительно, если на такой почвѣ могли развиться воззрѣнія подобныя тѣмъ, какія Ренанз излагаетъ въ своемъ возмутительномъ пасквилѣ на евангельскую исторію, которому онъ далъ однако же громкое названіе---Vie de lésus! Неудивительно и то, если подъ вліяніемъ такого фанатическаго невфрія во Франціи развилась и та крайняя враждебность къ христіанской религіи, которая была причиною удаленія изъ школъ иконъ и распятій и запрещенія говорить съ

Digitized by Google

дътьми въ школъ о Богъ и религии. Къ чести французскаго народа нужно однако-же сказать, что среди него нашлось много бдагонамфренныхъ лицъ, стремившихся положить предъль распространенію этого ужаснаго невърія. На борьбу съ атензиомъ выступилъ длинный рядъ христіанскихъ апологетовъ съ вхъ защитительными сочиненіями, какъ, напр., Сессе-, Опытъ религіозной философія" (Essai de philosophie religieuse); Шарль Секретанз----"Разумъ и христіанство" (La raison et le christianisme); Kapo-"Идея о Богь" (L'Idée de Dieu); Дамиронъ-.О Промыслѣ" (De la Providence); Гратри-"О познании Боra" (De la connaissance de Dieu); Амеде де Мажери-"Теодицея, изслѣдованія о Богѣ, твореніи и промышленіи" (Théodicée, Etudes sur Dieu, la Création et la Providence); Эрнесть Бер-се) и мн. др. Къ сожалѣнію, нужно сказать, что нѣкоторые изъ французскихъ апологетовъ нашего времени сами не всегда остаются вёрными ученію Божественнаго Откровенія и въ отдёльныхъ пунктахъ пастолько расходятся съ нимъ, что оказывается, можно сказать, нужда еще въ апологетахъ и противъ апологетовъ. Тъмъ не менъе замъчаютъ много такихъ явленій въ жизни французскаго народа, которыя считаются признаками поворота къ религіозной вѣрѣ. Дай Богъ! Но не нужно забывать урока исторіи. Не слёдуетъ возлагать надеждъ лишь на одну науку-Апологетику. Только тотъ поворотъ къ религін отраденъ, который совершается не подъ вліяніемъ однихъ доводовъ разума, но главнымъ образомъ подъ благодатнымъ вліяніемъ истинной Христовой Церкви, истинно-христіанскаго воспитанія, христіянской постановки частной, домашней и обшественной жизни. Появление въ Парижѣ буддійскаго культа дъйствительно есть признакъ поворота къ религіи.... но только къ буддійской, языческой, а не христіанской. Не нужно забывать, что европейскій атеизмъ порожденъ папствомъ; почва для него подготовлена отпаденіемъ западной церкви отъ союза съ восточною. Слишкомъ расшатана религіозная жизнь въ Европѣ вообще,---и потому едва ли скоро прійдется христіанамъ увидѣть во Франціи полное пораженіе атеизма и торжество чистой религіи христіанской!

Профессоръ богословія, Прот. Т. Буткевичъ.

## Историческій очеркъ воззр'вній на нравственно-юридическую вм'вняемость еретикамъ ихъ лжеученій въ христіанскихъ церквахъ.

Предлагаемый очеркъ имфетъ своимъ предметомъ нравственно-юридическую вмёняемость еретикамъ ихъ еретическихъ заблужденій. Нёть сомнёнія, что предметь этоть, какъ всегда такъ и въ настоящее время, представляетъ весьма важный вопросъ для общественной жизни, такъ какъ охрана религіи и теперь необходима не толъко въ интересахъ индивидуума-свободы его совъсти, но и въ интересахъ самого общества, для котораго религія служить однимь изь жизненныхь условій существованія и развитія. Отсюда вытекаеть то важное значеніе, которое представляють собою въ стров общественной жизни противорелигіозныя посягательства вообще и преступленіе ереси въ частности. Между темъ, если мы обратимся къ юридической литературѣ нашего предмета, то окажется, что въ данномъ отношения въ ней существуетъ ощутительный пробълъ. Въ особенности недостаточно разработана исторія преступленія ереси, тогда какъ только она главнымъ образомъ и можетъ дать твердыя основы для теоретическихъ выводовъ, уясняя намъ не только юридическую природу преступленія, но н его чисто общественное значение. Русская литература весьма скудна въ этомъ отношении: кромъ труда проф. Л. С. Бълогрицъ-Котляревскаго: "Преступленія противъ религіи въ важнѣйшихъ государствахъ Запада", намъ неизвѣстна сколько нибудъ серіозная статья по исторіи преступленія ереси. Но не многимъ богаче и иностранная литература, имѣющая по этому вопросу краткія замѣтки преимущественно въ учебникахъ каноническаго права.

Крайнияя скудость свѣдѣній, отрывочныхъ и разбросанныхъ въ литературѣ нашего вопроса, весьма затрудняетъ изслѣдователя, и нашъ первый опытъ изслѣдованія о нравственно-юридической виѣняемости ереси не претендуетъ обнять вопросъ въ полномъ его объемѣ. Feci, quod potui; faciant meliora potentes.

Историческое изслёдованіе намъ показываеть, что кругъ религіозныхъ преступленій подвергался значительнымъ измѣненіямъ. Ограниченный въ языческий періодъ жизни народовъ, онъ, съ появленіемъ христіанства, постепенно расширялся и достигъ своего высшаго развитія въ средніе вѣка. Въ новый періодъ жизни европейскихъ народовъ мы замѣчаемъ обратное явленіе: кругъ преступленій противъ религіи сокращается, и преступленіе ереси почти повсюду выходить изъ уголовныхъ кодексовъ. Эти разные періоды исторіи, столь р'вшительно вліявшіе на судьбу ереси, были бы не понятны, если бы мы ограничили нашу задачу простымъ изложениемъ истории даннаго преступленія. Характеръ ереси, какъ преступленія, въ значительной мере обусловливается темъ положениемъ, какое занимаетъ государство по отношенію къ религіозной свободѣ въ извѣстный періодъ исторіи. Другими словами: отъ признанія или непризнанія государствомъ идеи религіозной свободы зависить характеръ юридическаго опредбленія даннаго преступленія. Необходимо, слёдовательно, въ связи съ исторіей нашего предмета указать хотя главнёйшіе моменты этихъ отношеній государства къ религіозной свободѣ, или, иначе, свободѣ совѣсти.

Порядокъ нашего изложенія представляется, такимъ образомъ, въ слѣдующемъ видѣ: І глава посвящается теоретическимъ положеніямъ. Здѣсь мы устанавливаемъ каноническое понятіе ереси; опредѣляемъ ересь, какъ преступленіе, съ указаніемъ его истиннаго характера и отличія отъ другихъ родственныхъ преступленій. Во ІІ – ІУ гл. предлагаемъ исторію преступленія ереси въ западной Европѣ. Въ главѣ У говоримъ о преступленіи ереси у насъ, въ Россіи <sup>1</sup>).

<sup>1)</sup> Источниками для труда нашего послужили слёдующія сочиненія и статьи, пом'ященныя въ журналахъ: Ioh. Casp. Suicer. Thesaurus ecclesiasticus, e patribus graecis ordine alphabetico concinnatus. Vide voces: Агрезия еt Агретико́я.--

#### Современныя ложныя воззрѣнія на христіанскіе догматы.

Говорятъ, что наше время есть время замѣтнаго оживленія религіозной мысли и религіознаго чувства въ нашемъ обществѣ. Извѣстный рефератъ г. В. Соловьева, сочиненія гр. Л. Толстого, замѣтный притокъ лицъ свѣтскаго званія въ ряды духовенства, особенно монашествующаго, повидимому, служатъ признаками современнаго религіознаго настроенія нашего общества. Не мало есть и другихъ признаковъ, повидимому, подтверждающихъ эту же мысль. Правда, въ однихъ людяхъ они возбуждаютъ недовольство, какъ проявленіе "реакціи"; напротивъ, другіе видятъ въ нихъ залогъ духовнаго возрожденія Россіи. Тѣмъ не менѣе фактъ возбужденія религіозной мысли въ современномъ обществѣ признается всѣми.

Но въ этомъ возбуждении религіозной мысли и религіознаго чувства, какъ бы мы ни опредѣляли ихъ размѣры, есть одна очень странная черта, заслуживающая особеннаго вниманія.

Holtzendorff. Rechtslexicon. Art. Ketzerei. B. II.-Herzog. Real-encyklopädie für protestantische Theologie und Kirche. Art. Häresie. B. V. 1879 .- Schulte. System des allgemeinen katholischen Kirchenrechts. Giessen. 1856 .- Idem. Lehrbuch des katholischen uud evangelischen Rirchenrechts .-- Phillips. Lehrbuch des Kirchenrechts. 1881.-Idem. Kirchenrecht. B. II. 1857.-Friedberg. Lehrbuch des katholischen und evangelischen Kirchenrechts. 1889.-Richter-Dove. Lehrbuch des katholischen und evangelischen Kirchenrechts.-Walter. Lehrbuch des Kirchenrechts aller christlichen Confessionen.-Möhler. Die Einheit in der Kirche.-München. Das kanonische Gerichtsverfahren und Strafrecht. B. II. 1866.-Löning, Geschichte des deutschen Kirchenrechts, B-de I-II. 1878 .- Dove. De jurisdictionis ecclesiasticae apud Germanos Gallosque progressu. Berolini. 1855.-Friedberg. De finium inter ecclesiam et civitatem requndarum judicio. Lipsiae. 1861.-Riffel. Geschichtliche Darstellung des Verhältnisses zwicshen Kirche und Staat.-Hergenröther. Katholische Kirche und christlicher Staat. 1872.-Kober. Der Kirchenbaun. 1863 .- Idem. Die Deposition und Degradation. 1867 .- Gieseler. Lehrbuch der Kirchengeschichte. B. II. 1828.-Geffcken. Staat und Kirche in ihrem Verhältniss geschichtlich entwickelt. 1875.-Bar. Handbuch des deutschen Strafrechts. 1882 .- Jarcke. Handbuch des gemeinen deutschen Strafrechts. В. П. 1872.-Л. Тихомировъ. Духовенство п общество въ современномъ религіозномъ движенін. 1893.—Амвросій, архісп. Харьковскій. О религіозномъ сектанствъ въ нашемъ образованномъ обществъ.-Въра и Разумъ. 1891. I. 209. 467.-Архия. Ісаниъ. Опыть курса церковнаго законовъдънія. 1851.-Онъ же. Охраненіе православной вѣры въ древней вселенской церкви. Хр. Чт. 1862. П.-Н. Заозерскій. Церковный судь въ первые вёка христіанства. 1878.- Н. Суворовъ. Объемъ лисциплинарнаго суда и юрисливціи церкви въ періодъ вселенскихъ



Это-доходящая порой до явнаго антагонизма разобщенность между общественнымъ религіознымъ движеніемъ и учительной увятельностью пастырей Церкви. Во времена еще очень недавнія отношенія вфрующихъ и невфрующихъ къ Церкви были проще. Кто не върилъ, тотъ часто былъ ярымъ врагомъ Церкви, но всегда открытымъ. Кто върилъ и приходилъ къ Церкви, тотъ приходилъ искренно, съ довъріемъ, не для того, чтобы какъ-нибудь воздействовать на Церковь, но чтобы воспринять ея воздействіе. Ныне же эта простота отношеній окуталась мракомъ непроницаемости и скрытности. Религіозное движение общества похоже на какое-то "брожение". Въ самомъ дѣлѣ, не малая доля этого броженія уходитъ прямо въ сектантство или противное Церкви (какъ Пашковщина), или заже не заслуживающее названія христіанскаго (какъ Толстовщина). Другая часть движенія не только не ищетъ руководства Церкви, но страстно критикуетъ ее и открыто выражаетъ стремление передълать ее на-ново. Уже одинъ фактъ

соборовъ. 1884.-Онъ же. Курсъ церковнаго права. 1889-90.-Онъ же. О церковныхъ наказаніяхъ. 1876.-И. Бердниковъ. Краткій курсъ церковнаго права. 1888-69.-Н. Соволовъ. Изъ лекцій по церковному праву. 1874-75.-И. Миловановь. О преступленіяхъ и наказаніяхъ церковныхъ. Хр. Чт. 1887.--П. Лашкаревь. Отношение римскаго государства къ религия вообще и къ христианству въ особевности. - Ф. Маассенъ. Девять главъ о свободной церкви и о свободѣ совъсти. Рус. пер. Н. Суворова 1882. - Объ образъ дъйствования православныхъ государей греко-римскихъ въ IV, V и VI въкахъ въ пользу церкви противъ еретиковъ и раскольниковъ. Творенія Св. Отцовъ. 1860.—Л. С. Бълогрицъ-Котляревский. Преступления противъ релягия въ важизйшихъ государствахъ Запада Врем. Дем. Лиц. 1885-86.-М Капустинъ. Очеркъ исторія права въ западной Европъ 1866 .-- Н. Гартунгъ. Исторія уголовнаго судопроизводства и судоустройства Францін, Англін, Германін и Россін. 1868.-С. Богородскій. Очеркъ исторін уголовнаго законодательства въ Европѣ съ начала XVII вѣка. 1862.-Галлуа. Исторія никвизиців. Рус. перев. В. Модестова. 1873.- Н. Осоквиъ. Исторія альбигойцевъ. 1869-72.-К. Неволинъ. О пространстив церковнаго суда въ России 10 Петра Великаго. Т. VI. 1859.-Митр. Макарій. Исторія русской церкен.-Іоаниъ, еп. Смоленский. Охранение православной въры въ отечествъ. Прав. Собесёд. 1858. П.-А. Кистяковскій. О преступленіяхъ противъ вёры. Наблюдатель. 1882. № 10.-И. Бъляевъ. Левцін по исторія русскаго зяконодательства. 1879.-А. Лохвицкій. Курсъ русскаго уголовнаго права. 1871.-Я. Северскій Особенная часть русскаго уголовнаго права. 1892.-А. Бернеръ. Учебникъ угозовнаго права. Рус. перев. Н. Невлюдова. 1865-67.-Н. Таганцевъ. Левція по русскому уголовному праву.-А. Кистаковскій. Элементарный учебникъ общаго уголовнаго права. 1882.-С. Будзинскій. О преступленіяхъ въ особенности. 1887. свётскаго учительства, оправдываемый только недостаткомъ въры и страстію къ уиствованію, можеть подтвердить сказанное. Миссіонерами современнаго общества зачастую являются журналисты, романисты, "вольные пророки". Это ненормальное явленіе доходить до такихъ размѣровъ, что въ религіозныхъ спорахъ иного интеллигентнаго кружка не услышишь другихъ ссылокъ, кромѣ какъ на Хомякова. Достоевскаго, Леонтьева, Соловьева и другихъ, почитаемыхъ за церковный авторитетъ. Возьмемъ еще примъръ изъ новъйшаго времени: лжеучение гр. Л. Толстого. Къ нему обращаются не только взоры, но и сердца очень многихъ. Его встручають не только съ рукоплесканіями, но и съ умиленіемъ, забавнымъ, правда, и даже не разумною и странною мольбою: "Великій учитель! учи насъ, учи! Графъ, говорите теперь, говорите безъ разсужденій, безъ анализовъ философскихъ, безъ горькихъ воспоминаній о прошломъ, безъ самобичевавія... Мы готовы васъ слушать" (какую бы нелёпость вы ни сказали), "слушать также безъ разсуждений съ своей стороны и исполнять безъ противоръчій, безъ возраженій, покорно и благоговъйно. Учи насъ, учи неразумныхъ, великій нашъ учитель"!... И графъ проповѣдуетъ. Графъ литераторъ, романистъ, творецъ Анны Карениной, великій, по его собственной испов'єди вслухъ всего свѣта, грѣховодникъ, сочиняетъ новое евангеліе! И есть умники и много ихъ, которые новое евангеліе изъ рукъ графа-литератора принимаютъ съ такимъ же умиленіемъ и благоговѣніемъ, какъ и Анну Каренину. Сказали бы мы древнимъ стихомъ: "смѣхъ удержите, друзья", если бы это не было такъ плачевно, такъ горько для православнаго русскаго сердца, такъ позорно для православнаго русскаго ума. Обаяніе, производимое ерессучениемъ гр. Л. Толстого на современное общество, падкое на отрицание религиозныхъ основъ вслёдствие своего индифферентизма, позволяетъ намъ сдѣлать еще одно заключеніе. Въ движеніи этомъ, прежде всего, крайне мало религіознаго элемента; оно по преимуществу есть движение мечтательное. Оно ищетъ Бога не для того, что-бы стать тёмъ, чёмъ указываеть Богъ, а для того, что-бы закрѣпить и усилить свои желанія, свои требованія отъ жизни. Это ложный пріемъ въ

ръшении вопросовъ жизни. Онъ самъ по себъ обнаруживаетъ упадокъ духовной природы людей, впадающихъ въ такую ошибку. Неискаженная духовная природа человёка ведеть его къ исканію абсолютной истины, безъ всякаго предписывания ей прикладныхъ цѣлей. Таково религіозное исканіе. Оно ишетъ Бога въ томъ проявлении, какое угодно было Ему дать Свою истину, и не позволяеть себѣ перебирать эти проявленія, одни отбрасывать, другія принимать, обращаться съ текстами Св. Писанія и фактами Божественнаго проявленія, какъ иной алвокатъ обращается съ законами, подтасовывая ихъ по указанію интересовъ кліентовъ. Вотъ этого-то дийствительнаго, повелительно-религіознаго чувства и мало у насъ. Тенденціозныя стремленія нашего якобы "религіознаго" движенія удивительнымъ образомъ совиздаютъ съ господствомъ тенденціозныхъ стремленій въ другихъ отрасляхъ нашихъ духовныхъ и душеввыхъ питересовъ. Не та же ли самая неспособность къ честому исканію истины въ этотъ самый періодъ проявляется у насъ въ отношеніяхъ къ "чистой наукв", чистому искусству"?-На такой-то почвѣ, духовно истощенной, является наше "религіозное" движеніе, въ которомъ менѣе всего самаго главнаго----вёры безкорыстной, самоотверженной и болёе всего, покорной. Что ни вольный пророкъ, то новая вѣра! Всякій смѣетъ представлять себѣ Бога, какъ ему вздумается, какъ будто въ самомъ дѣлѣ Богъ Самъ Себя не показалъ отъ начала жизни рода человѣческаго!

Эти умствованія, всегда безплодныя, составляють проявленіе религіозной слѣпоты, отсутствіе чувства вѣры. Если нѣть вѣры, непремѣнно приводящей къ церковному единству, тогда неизбѣжно появляются мечтательныя попытки разсудкомъ найти Бога. Но разсудокъ--способность подчиненная. Если онъ не направляется высшимъ единымъ органомъ религіознаго воспріятія—чувствомъ вѣры, то онъ будетъ направляться низшими стремленіями, которыя безконечно разнообразны. Отсюда всѣ ереси, "всѣ толки", всѣ современныя умствованія. Это такой путь исканія истины, который заранѣе предсказываетъ только безконечное разложеніе, раздробленіе, во всѣхъ проявленіяхъ одинаково безплодное, а потому въ концѣ концовъ лишь утомляющее и приводящее людей къ ложному убѣжденію, что въ сущности никакой религіозной исгины не существуетъ. Конецъ его, въ лучшемъ случаѣ---холодный скептицизмъ, съ одной стороны, и грубый, чувственный мистицизмъ, развратъ нравовъ, съ другой.

Типическія черты религіознаго броженія въ современномъ образованномъ обществѣ заслуживають особеннаго вниманія потому, что духъ этотъ чрезвычайно вліятеленъ. Онъ господствуетъ въ прессъ, въ наукъ, искусствъ, проникаетъ и въ промышленность. У него тысячи средствъ вліять на народъ. Эта возможность вліянія нравственно обязываеть каждаго относиться къ себѣ съ сознаніемъ великой отвѣтственности за свои ошибки. Это такое положение, когда ошибающийся губить не себя одного, но многихъ другихъ. Дъйствительно, если предположить, что религіозное движеніе образованнаго общества не выйдетъ на правильную дорогу, то почти вемыслимо надѣяться, чтобы оно не сдѣлалось очагомъ разложенія для чрезвычайно большей части населенія. А это обстоятельство, не мѣшая, конечно, остальной православной части населенія попрежнему оставаться вёрными чадами истинной церкви, несомнённо компрометтируетъ будущность потомства. Если бы верхніе слои русскаго общества, столь вліятельные и д'ятельные въ данномъ случаѣ, не отрывали другихъ отъ православія, а наоборотъ, стали бы орудіемъ его укрѣпленія въ странѣ, то трудно себѣ даже представить всѣ великія послѣдствія этого. Церковь, лишенная сознательнаго и върнаго содъйствія верхнихъ слоевь уже почти двёсти лёть, не можеть воздёйствовать на всёхъ такъ всесторонне, какъ это было бы желательно, особенно же при настоящемъ состоянии христіанскаго міра, слабаго внёшне на Востокѣ, разлагающагося внутри на Западѣ. При такихъ условіяхъ православное развитіе Россіи, какъ цѣлаго, во всѣхъ сторонахъ ея культуры, во всѣхъ учрежденіяхъ и т. д. могло бы имъть дъйствительно міровое значеніе. Но для этого необходимо дёйствительное православіе верхнихъ, образованныхъ слоевъ страны, ибо православный характеръ соціальной жизни достигается не формами, а духомъ, вліяніемъ личностей. Но даже помимо "міровыхъ" дёлъ, даже для нашей

406

собственной, мѣстной и личной жизни вопросъ о дальнѣйшемъ ходѣ нашего религіознаго движенія представляетъ весьма жгучій интересъ. Оставимъ въ покоѣ "міръ",—но мы сами ве можемъ не страдать отъ всего, что ложно и фальшиво въ мысли и настроеніи наиболѣе вліятельныхъ слоевъ нашего общества.

Слёдуетъ указать еще на популярную вдею русскаго "всечеловѣчества". Эта злополучная идея, приглашающая Россію пережить всё духовныя болёзни прочихъ народовъ, "перестрадать" ихъ заблужденія и потомъ все и всёхъ привести ко Христу, очень ярко показываетъ смѣсь распущенности и гордости въ нашихъ якобы "религіозныхъ" стремленіяхъ. Просто позаботиться о своемъ спасени-кажется слишкомъ сухо. не интересно. Нужно сначала забраться во всякую грязь, какая только гдё нибудь на свётё найдется, заразиться всёми грѣхами и потомъ ужъ изъ самой глубины паденія вознестись въ святость, да еще поднять съ собою весь міръ-вотъ что "эффектно", затрогиваетъ нервы нашего больнаго интеллигента! Кстати же, пока до святости, идея разрѣшаетъ всякую распущенность, можно и должно всласть вкусить гръха. Нечего и говорить, что всё эти измышленія только губять носителей ихъ. Мы теперь видимъ много обращиковъ этихъ "перестрадавшихъ": типы больные, изломанные, потерявшіе всѣ силы, всякую способность прійти къ духовному равновѣсію. Это путь такой же нелёпый, какъ если бы мы, желая развить физическое здоровье человѣка, съ этою цѣлью подвергали его всѣмъ заразамъ, предписали ему поперемѣнно пожить въ чумныхъ госпиталяхъ, лихорадочныхъ долинахъ, лепрозныхъ убѣжищахъ и т. д. Конечно, съ такимъ "санитарно-гигіеническимъ" воспитаніемъ можно получить только хилый, въ конецъ испорченный организмъ.

Какъ же избавится отъ такой заразы? Гдъ средства направить на истинный путь такое религіозное броженіе?

Для полученія здоровой личности нужно здоровое воспитаніе. Для этого надобно не портить себя, не уродовать до невозможности исправленія, а хранить и развивать здоровье. Надобно искать себъ спасенія не въ какихъ-либо соціальныхъ формахъ. Нужно духовное развитіе. У насъ есть съмена здороваго духовнаго развитія, насажденныя Св. Церковью. Ихъ-то и нужно возращать. Только такимъ путемъ мы можемъ спастись сами и, если намъ это указано, дать примёръ міру. На этотъ путь должно направиться "религіозное" движеніе нашего образованнаго общества для того, чтобы изъ него вышло добро, а не зло. Но внутреннихъ силъ для такого здороваго развитія въ этомъ движеніи нътъ. Его тенденціи совсъмъ иныя. Нашему образованному обществу необходимо поэтому искать помощи извив, самостоятельно, добровольно подчинившись оздоравливающему вліянію Церкви, т. с. на первыхъ же шагахъ прислушаться къ наставленію нашихъ пастырей. Эго единственный путь, которымъ общество можетъ привести въ порядокъ свои стремленія. Когда жизнь духовная, стремленія въры дають основной тонъ, все остальное сложится и разовьется правильно. Когда искаженное развитіе перемёстить центрь тяжести оть главнаго во второстепенное, изъ основнаго въ производное, все путается, какъ это мы теперь и видимъ. Для возстановленія правильнаго развитія нашему обществу необходимо воспитаніе чувства вёры и, стало-быть, отрёшеніе отъ умствованій, отъ глубокоошибочной привычки разсудкомъ"самочинно" и мечтательно искать религіозной истины. Первый актъ стремленія къ развитію и укрѣпленію чувства вёры есть скромное обращеніе за наученіемъ туда, гдѣ Господу угодно было Самому показать это, то есть, въ Церковь 1). Этотъ первый шагъ еще лежитъ предъ нашимъ "религіознымъ" движеніемъ. Скромное, безхитростное подчиненіе авторитету Церкви есть для общества первый шагъ. безъ сомнѣнія, самый безопасный. Но когда онъ будетъ сдѣланъ, то общество сразу попадетъ въ надлежащую школу духовнаго воспитанія. Все остальное-вопросъ времени и личныхъ способностей. Весь вопросъ и все будущее въ томъ: будетъ ли общество само устраивать свое религіозное развитіе, все глубже и безнадежнѣе его разстраивая, или, бросивъ шатанье, пойдетъ на призывь Церкви. Пойметь ли заблуждающееся общество, что его вольные пророки въ общемъ понимании законовъ духовной жизни не больше какъ дъти, въ сравнении съ носителями въковой



<sup>1) 6</sup> всел. соб. 64 пр.

мудрости Церкви? Сохранять ли представители церковной власти въ отношеніи "шатающихся" свое твердое положеніе, не допуская своей христіанской снисходительности къ "немощи" доходить до "уступокъ" и "компромиссовъ", вредныхъ для самихъ же заблуждающихъ? Въ этихъ вопросахъ все будущее общественнаго "религіознаго" движенія настоящаго времени.

Задача современной богословской мысли состоить въ томъ, что-бы провести духъ истинной религіозности во всё сферы богато разросшейся на Руси цивилизаціи. Сознаніе такой задачи уже отражается въ трудахъ и направленіи многихъ дѣятелей на поприщѣ духовной литературы и въ нѣкоторыхъ органахъ духовной журналистики.

Но рядомъ съ оживленіемъ богословской мысли обсуждаются и мѣры борьбы съ нашимъ новѣйшимъ сектантствомъ. Главнтитую задачу открывшагося 1-го іюля въ Казани третьяго противу-сектантскаго съёзда составляетъ, какъ извёстно, обсуждение вопроса о борьбѣ съ новѣйшими нашими раціоналистическими сектами, къ каковымъ принадлежатъ: штунда, пашковщина (съ толстовщиной) и баптизмъ. Это обстоятельство заставляеть обратить внимание на одинъ изъ весьма существенныхъ источниковъ быстраго и повсемфстнаго распространенія указанныхъ лжеученій, --- источникъ, всегда ускользающій почему-то отъ вниманія даже интересующихся сектантствомъ лицъ. Мы, конечно, разумѣемъ интеллигентную пропаганду, являющуюся несомнѣнно главнъйшимъ источникомъ распространенія у насъ какъ пашковщины и толстовщины, такъ и штундо-баптизма. Какъ справедливо указываетъ одинъ изъ противусектантскихъ дѣятелей, "почва сектантства очень удобна для воздъйствія интеллигенціи на народную массу. Сектантство темную массу народа дёлаеть воспріимчивою ко всякому вёроученію, ибо сбиваетъ ее съ историческихъ устоевъ, а этого только и надо всевозможной "интеллигентной пропагандъ", давно стремящейся овладъть міровоззрѣніемъ народа, чтобы растлить его потугами либеральнаго прогресса" <sup>1</sup>). И предыдущій противусектантскій съёздъ пришель къ положительному заклю-

<sup>1</sup>) В. М. Скворцовъ. О штундизмѣ и мѣрахъ борьбы съ сектой. Кіевъ, 1895 г.

ченію, что "къ условіямъ, благопріятствующимъ развитію штунды, слёдуеть отнести усиленную до назойливости препаганду при помощи брошюръ графа Толстого, Пашкова, фирмы "Посредникъ" и даже заграничныхъ подпольныхъ листковъ... Сочувствіе интеллигентныхъ слоевъ общества многихъ подкупаетъ умы въ пользу штунды, примиряетъ съ нею колеблющееся чувство и способствуетъ быстрому распространенію и проникновенію ея вглубь православной Руси" 1). Нельзя также не обратить вниманія и на деятельность у насъ Британскаго библейскаго общества, въ качествъ агентовъ котораго являются различныя сомнительныя личности и агитаторы изъ "интеллигенція". Поэтому надлежить прежде всего устранить самый этоть источникъ, тотъ источникъ, на который не разъ уже указывали и сами противусектантскіе дѣятели, но который, не взирая на то, все-же остается неприкосновеннымъ и, благодаря этому, разростается.

Но по мъръ того, какъ интеллигентная пропаганда, устная и, главнымъ образомъ, печатная, проникала въ народныя массы, наше раціоналистическое сектантство все болѣе и болѣе принимало соціально-политическій характеръ. Въ настоящее время учение штундо-баптистовъ и пашковцевъ во многомъ стало сродно съ ученіемъ, которое исповѣдуется нашими интеллигентными лжелибералами и конституціоналистами. Путемъ самомнёнія и автономіи въ дёлахъ вёры договариваются уже и до признанія равенства гражданскаго и соціальнаго, до толковъ о "свободѣ" и "братствѣ". "Познайте истину, говорять сектанты, она васъ освободить отъ грѣховъ, отъ постовъ, отъ пановъ, отъ поповъ, отъ браковъ, бѣдности и малоземелья". Далѣе проводится ученіе о незаконности существованія властей, протестуется противъ присяги, военной службы, судовъ. Вообще отрицательно относясь къ современному нашему соціально-политическому строю, сектанты мечтають уже о наступлении новыхь формъ жизни, среди нихъ начинаютъ бродить мысли о раздёлё имущества, проявляется тревожное ожидание какого-то новаго государственнаго строя. Отрѣшаясь отъ традиціонномъ началъ пра-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. "Всеподданнъйшій отчеть г. Оберъ-прокурора Св. Синода за 1890—91 г., стр. 243.

вославія, сектанты порывають всякую связь и съ историческимъ прошлымъ русской народности. Однимъ словомъ, сектанты въ точности вторять утопіямъ нашихъ лжелибераловъ и являются вполнѣ достойными учениками ихъ. При помощи интеллигентной пропаганды сектантство, распространившись всюду. пріобрѣло характеръ и формы не только анти-церковные, но и противугосударственные. Это-то послѣднее обстоятельство и усугубляетъ, конечно, значение такъ называемаго сектанскаго вопроса, нынь уже не только религіознаго, церковнаго, но и еще болбе политическаго, государственнаго. А отсюда ясно, что и борьба съ сектантствомъ, столь озабочивающая въ послёднее время духовную власть, въ равной же степени должна озабочивать и власть гражданскую, свётскую. Борьба должна быть совмѣстная и дружная: только при такомъ условіи и можеть быть устранена та грозная опасность, какую представляетъ для церкви, общества и государства новъйшее раціона-**ЈИСТИЧЕСКОЕ** СЕКТАНТСТВО.

Обращаясь теперь къ предмету нашего сочиненія, мы должны согласиться, что тема: "о нравственно-юридической вмѣняемости ересей" весьма современна и по сущности вопроса имѣетъ важное значеніе въ переживаемое время для современной мысли и современнаго общества. Можно ли представить ересь самой себѣ, или же надобно разсматривать ее, какъ преступленіе, которое необходимо вырвать съ корнемъ и употребить на то карательныя мѣры,—отвѣтъ на эти вопросы дастъ намъ настоящій очеркъ, къ которому теперь и переходимъ.

II. Наумовъ.

(Продолжение будеть).

4

## Свидътельства апостольскихъ посланій о существованім символа въры въ въкъ апостольскій.

Вопросъ о томъ, есть-ли въ апостольскихъ посланіяхъ какія-либо указанія на существованіе символа въры въ въкъ апостольскій, рышается неодинаково въ богословской литературѣ. Тогда какъ одни изъ богослововъ находять въ апостольскихъ посланіяхъ ясныя указанія на символъ, --- другіе не видять въ приводимыхъ для этой цёли текстахъ Св. Писанія никакихъ слёдовъ существованія символа въ вёкъ апостольскій. Само собою понятно, если-бы, действительно, не было никакихъ указаній въ посланіяхъ на символъ, то странно былобы ссылаться на нихъ при защитѣ апостольскаго происхожденія символа, какъ это дёлають одни изъ богослововъ; а съ другой стороны, и богословы противоположнаго убъжденія были-бы неправы, если-бы въ посланіяхъ содержались непререкаемыя свидътельства въ пользу символа. Уже одно сопоставленіе этихъ двухъ противоположныхъ мнѣній говоритъ за то, что въ апостольскихъ посланіяхъ, хотя дѣйствительно есть мѣста, свидѣтельствующія о существованіи символа въ этотъ ранній періодъ жизни Христовой Церкви; но эти указанія не настолько ясны и опредѣленны, чтобы исключали возможность спора. Въ апостольскихъ посланіяхъ есть только, такъ сказать, мимоходныя замѣчанія о символѣ, или даже лишь намёки на него, которые иногда подпадаютъ неправильнымъ толкованіямъ въ смыслѣ отрицанія символа.

Приступая къ отысканію и изъясненію тёхъ мёсть изъ апостольскихъ посланій, въ которыхъ можно видёть указанія на символъ, мы должны предварительно замётить, что древняя христіанская Церковь не знала какого-либо спеціальнаго термина для

обозначенія, краткаго и точнаго изложенія своего вфроученія". И что теперь у насъ извѣстно съ именемъ символа, не только во времена апостоловъ, но и гораздо позднве обозначалось другими назвапіями, напримёрь: проповёдь апостольская, преданіе апостольское хачών τῆς πίστεως (regula tidei)--правило ввры 1) и т. д. Поэтому мы напрасно стали-бы искать въ апостольскихъ писавіяхъ такихъ мёстъ, гдѣ прямо стояло-бы слово "символъ". Въ этихъ посланіяхъ мы можемъ найти лишь такія свидетельства, въ которыхъ лишь по смыслу должно видъть указанія на символъ. Толковники находять нѣсколько подобнаго рода мфстъ. Мы яхъ можемъ раздфлить на двъ группы: къ первой принадлежать тъ, въ которыхъ упоминается объ исповъданіи въры при крещеніи; ко второй тъ, въ которыхъ говорится о научения сообразно съ первоначальнымъ образцомъ вѣры.

I.

Къ первой категоріи должно отнести прежде всего 21 ст. 3 главы изъ 1 посланія ап. Петра. Въ данномъ мѣстѣ рѣчь у апостола о благодатномъ дъйствіи св. крещенія. Нъкогда во дни Ноя спаслись отъ потопа лишь тѣ немногіе, которые вошли въ ковчегъ, такъ и теперь насъ спасаетъ крещеніе чрезъ воскресение Іисуса Христа. Какимъ образомъ, -- это поясняетъ апостолъ слёдующими словами:

ού σαρχός ἀπόθεσις ῥύπου, ἀλλὰ συνειζήσεω; ayady; eneowinua ны, но coencmu brain eonpo-Eic OEOV.

Не плотскія отложеніе сквершеніе у Бога.

По смыслу рѣчи, апостолъ этими словами хочетъ обозначять существо крещенія, и, чтобы сильнѣе оттѣнить свою мысль, онъ описываетъ крещеніе и отрицательно, и положительно. Объяснимъ сперва смыслъ первой части выраженія, насколько это необходимо для болёе яснаго пониманія дальнъйшихъ словъ взятаго стиха, въ которыхъ толковники видятъ собственно указание на символъ.

Родительный падежъ "сархос" (плотской) почти всёми толковниками поставляется въ зависимость отъ πόύπου" (нечистоты)

<sup>1)</sup> Irin. de haer. Lib. I c. 2. 19; Tertull. de praescr. [haer. c. XIII; Euseb. Hist., lib. VII, cap. 30.

и разумѣется нечистота тѣлесная <sup>1</sup>). Σαρхо̀; стоитъ на первомъ мѣстѣ; слѣдовательно, апостолъ дѣлаетъ на немъ удареніе, желая, такимъ образомъ, противопоставить наружную нечистоту внутренней, объ освобожденіи отъ которой и говоритъ затѣмъ. Сущность крещенія, по апостолу, составляетъ не омытіе отъ плотской нечистоты, а совѣсти благой вопрошеніе у Бога. Для объясненія этого выраженія, обратимся къ филологическому разбору его.

Прежде всего, что значить слово "глерштина" (вопрошение)?---Гофманъ и Визингеръ понимаютъ "еперитина", какъ "испротеніе", просьбу", разумѣя здѣсь, такимъ образомъ, просьбу о подучении доброй совъсти 2); но чрезъ это, какъ замъчаетъ Мейеръ, вводится въ это слово чуждое понятіе" <sup>в</sup>). Другіе толковники (напр. Винеръ) "ёперштица" объясняютъ въ смыслѣ "исканія". Съ такимъ значеніемъ это слово употреблено, напр., у Исаін (65 гл. 1-омъ ст.), гдъ еперший Өгой павносильно выраженію Ситеї Озоо (искать Бога 4). Действительно, еперштах можетъ иногда соотвѣтствовать (утеї»; но это значение слова елерштач не первоначальное, а главное при такомъ объяснении искажается смыслъ предлога еіс, который собственно значить "въ", "къ", иногда "для", вообще-то же, что латин. "in", и никогда не можетъ быть переданъ какъ "de" ("o", "y"). Нѣкоторые толковники, наконецъ, думали, что "етеростина" употреблено въ данномъ мъстъ у ап. Петра какъ юридический терминъ. Такъ Минь считалъ еперотпиа равносильнымъ выраженію Stipulatio. Каковымъ словомъ (т. е. Stipalatio), говоритъ Гангей, правовѣды обозначали извѣстную формулу словъ, когда на вопросъ отвѣчали словами вопроса-же, напр.: promittis?—promitto; dabis?—dabo (т. е. обѣщаешь?--обѣщаю; дашь?-дамъ 5). При этомъ объясне-

414

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Бенгель считаеть σαρχος род. субъективнымь при ἀπόθεσις, принисывая такимъ образомъ плоти сложеніе нечистоты; мысль въ сущности та же. См. у Meŭepa. Kritisch exeget. Handb. über den I Briff des Petrus Bearb. Huter. 1859. s. 150.

<sup>2)</sup> Die heiloge Schrist neuen Testam, von k. Hofman, Teil VII, 1874. S. 137.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Krit. Exeg. Handb. über den I Brief des Petrus. von Hein. Meyer. Bearbeitet von Hutler. Göttingen. 1859 r. S. 151.

<sup>4)</sup> Ibid. p. 151.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Scripturae sacrae cursus complexus. t. II. in. ep. I Pet. com. p. 721.

нія получается такая мысль: вопрошеніе въ крещенія есть какъ-бы нѣкоторое обѣщаніе, ибо крещающій спрашиваеть: вѣришь-ли, и крещаемый отвѣчаетъ: вѣрую и т. д.; и самое крещеніе есть въ нѣкоторомъ смыслѣ торжественный договоръ, въ которомъ Богъ предлагаетъ свою милость, а чедовѣкъ (его совѣсть) обязуется върить въ оставление гръховъ и слъдовать Богу. Этому толкованію, повидимому, благопріятствуеть и нашь русскій тексть посланія. Однако принять его есецёло трудно. Дёло въ томъ, что при этомъ объяснсній объщаніе всходить отъ доброй совѣсти, или дается на основаніи доброй совѣсти; но у того, кто приступаеть къ крещенію, и не можеть быть доброй совъсти: его совѣсть порочна (Евр. 10. 2; 19, 14); слидовательно, крещаемый нуждается еще въ пріобрѣтеніи доброй совѣсти чрезъ прощеніе гръховъ, которое подается въ крещеніи. Кромъ того, и "stipulatio" не выражаетъ вполнѣ значенія "ѐперштина" (interrogatio). Послёднее можеть быть только вопросомъ, который обращаеть заключающій договорь къ тому, кто долженъ вступить въ договоръ. По всему этому гораздо лучше принять "έπερωτημα" съ тъмъ-же значениемъ, съ какимъ оно передается и въ наиболие авторитетныхъ переводахъ: Вульгаты-,interrogatio" и въ нашемъ славянскомъ-,вопрошеніе".

Συυειδήσεως άγαθής обыкновенно передается: "доброй совѣсти"; но въ этомъ случав неудобно согласуется съ "συνειδήσεως" выраженіе: εἰς Θεόν (у Бога). Въ виду этого, нѣкоторые толковники привимаютъ здѣсь "συνειδησεως" въ иномъ значеніи, а именно въ смыслѣ "сознанія", "засвидѣтельствованія"; каковое значеніе оно дѣйствительно можетъ имѣть <sup>1</sup>).

Если согласиться съ указаннымъ объясненіемъ, то получится такая мысль: "вопрошеніе добраго сознанія въ отношеніи къ Богу, или что то же "вопрошеніе истинной вѣры въ Бога". При такомъ пониманіи этого мѣста, здѣсь можно будетъ видѣть указаніе на тѣ вопросы, которые катехеты предлагали оглашеннымъ, и на которые послѣдніе обыкновенно отвѣчали изложеніемъ вѣры, какъ это можно видѣть отчасти уже изъ факта крещенія ап. Филиппомъ евнуха царицы Кандакіи (Дѣян. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. греко-рус. словарь, изд. департ. народ. просвѣщ. Москва. 1848 г. ч. 2, стр. 646.

37). Такимъ обр. апостолъ, желая обозначить духовный характеръ крещенія, для краткости упоминаетъ лишь о вопросахъ крещающаго, такъ какъ они предшествуютъ отвѣту крещаемаго н предполагаютъ его. Потому-то Тертулліанъ называетъ ихъ "вопрошеніемъ спасенія", хотя спасительнымъ былъ собственно не вопросъ, а отвѣтъ, потому что послѣ него не оставалось препятствія для полученія благодати крещенія. Итакъ, несомнѣнно, въ данномъ мѣстѣ посланія св. Петра содержится указаніе на исповѣданіе вѣры, которое должны были давать оглашенные при крещеніи.

Но что это было за исповѣданіе, здѣсь о томъ ясно не говорится: было-ли это точно формулированное ученіе о главныхъ христіанскихъ истинахъ, или же это было простое выраженіе вѣры въ Іисуса Христа, какъ Сына Божія, подобное, напр., тому, какое далъ ап. Петръ на пути въ Кесарію Филиппову (Мө. 16. 16)? Очевидно, что это мъсто получитъ свое надлежащее значеніе лишь въ томъ случаѣ, когда изъ другихъ источниковъ будетъ извѣстно, что символъ существовалъ въ вѣкъ апостольскій и читался при крещеніи.

Здёсь мы вступаемъ на тотъ пунктъ, изследование котораго представляетъ нѣкоторый просторъ для субъективнаго пониманія толкователя фантазіи и оттого приводить не къ одинаковымъ результатамъ. Тъмъ не менъе справедливость требуетъ склониться въ пользу положительнаго существования символа въ вѣкъ апостольскій. Дѣло въ томъ, что отрицающіе существование подобнаго символа не указывають ни одного такого основанія, которое хотя-бы намекало на то, что символъ при крещения не читался и что его не было. Но выводить отрицательное мибніе, какъ это обыкновенно дълается, изъ того лишь одного, что нѣтъ вполнѣ достаточныхъ данныхъ для положительнаго ръшенія вопроса объ апостольскомъ происхожденіи символа, не основательно. Между тёмъ въ защиту апостольскаго происхожденія символа в'єры можно привести н'єкоторыя соображенія.

Такъ, уже обыкновенныя требованія разума заставляютъ предположить существованіе символа въ то раннее христіанское время. Въ самомъ дълѣ, что такое символъ?—это есть краткое, однако, по возможности, точное изложеніе сущности христіан-

ской въры. Само собою понятно, что апостолы, при распространении евангелия, учили народъ истинамъ вѣры, смотря по обстоятельствамъ, съ большею или меньшею подробностію. Когда-же потомъ нѣкоторые изъ народа изъявляли желаніе вступить въ Церковь Христову, то они должны были при крешенін засвидѣтельствовать свою вѣру (Мо. 28. 19) и, конечно, не иначе, какъ повторивши сущность всего того, чему научилъ ихъ проповѣдникъ. Чтобы оглашенные могли точнѣе и короче излагать главныя положенія принимаемой ими вёры, апостоламъ лучше всего было самимъ преподать имъ такой образецъ вѣры (символъ), которымъ-бы обнимались главныя христіанскія истины, потому что оглашенные едва-ли на первыхъ порахъ въ состояни были дёлать это сами. Правда, въ тёхъ мёстахъ св. Писанія, гдѣ мы встрѣчаемся съ фактами крещенія апостолами новообращенныхъ, мы не находимъ болѣе или менѣе полнаго символа вёры; но на это нужно замётить, что св. Пясаніе, волбще, весьма рёдко повёствуеть о событіяхь подробно. Поэтому, разсуждаетъ бл. Августинъ, "хотя при крещении, напримъръ, евнуха упоминается объ одномъ только членъ въры. именно, что Христосъ есть Сынъ Божій, однако въ семъ исповъдани разумълось все то, о чемъ бъ св Иисании умолчано для краткости, и что однако же дополняется при крещении по преданію" 1).

Предположение существования символа въ вѣкъ апостольский находить для себя въкоторое подтверждение и въ следующемъ аналогичномъ фактѣ. Извѣстно, что въ первенствующей Церкви обиліе благодатныхъ даровъ изливалось между прочимъ въ совершенно свободныхъ молитвахъ; пророки при богослужения могли произносить какія угодно молитвы. Не смотря на то, "Ученіе 12 апостоловъ" запов'єдуетъ держаться той формы молитвъ, въ какой онѣ записаны въ упомянутой книгѣ<sup>2</sup>). И замѣчательно, что молитвы, помѣщенныя въ новооткрытомъ памятникѣ, судя по ихъ содержанію, принадлежатъ не автору этого всей вѣроятности, произведенія, a, по происходятъ отъ времени апостольскаго. Точно также въ отрывкѣ изъ 1-го

<sup>1)</sup> Angustin. De fide et de gestis: cap. IX. (Лейиц.).

<sup>2)</sup> Cx. Das apostolische Symbolum. von Theod. Zahn. Leipg. 1893. 39.

посланія Климента есть древнёйшая молитва церкви, которую, однако, сопоставивши съ іудейскими и христіанскими формулами молитвъ, нельзя считать за вполнѣ свободное произведеніе составителя посланія <sup>1</sup>). Все это показываетъ, что уже въ весьма ранній періодъ времени литургическія формы получили свою опредѣленность. Но если такъ случилось съ богослужебными молитвами, то тѣмъ скорѣе должно было получить опредѣленный видъ исповѣданіе вѣры при крещеніи, такъ какъ въ символѣ была настоятельная нужда и для пасомыхъ, и для пастырей: для первыхъ потому, что здѣсь они почерпали необходимое для себя знаніе главныхъ истинъ христіанской вѣры въ краткой и доступной для всякаго формѣ, для вторыхъ-же символъ былъ нуженъ, какъ руководительный принципъ въ борьбѣ съ ложными вѣрованіями.

Потому-то отцы и писатели первыхъ вѣковъ, когда касаются симвела, всегда предполагаютъ апостольское происхожденіе его. Такъ Ириней и Тертулліанъ, излагая содержаніе разныхъ формъ символа указываютъ на нихъ не какъ на что-либо новое, на ихъ памяти получившее свое начало, а какъ на преданіе апостольское, какъ на проповѣдь апостольскую<sup>2</sup>), какъ на "правило вѣры, которое церковь получила отъ апостоловъ<sup>3</sup>). Всѣ подобныя свидѣтельства тѣмъ болѣе замѣчательны, что они не имѣютъ ни одного противоположнаго указанія писателей того времени; а это значить, что первенствующіе христіане не сомнѣвались въ апостольскомъ происхожденіи символа. Слѣдовательно, преданіе объ этомъ было слишкомъ еще живо и вѣрно.

Итакъ, по всёмъ приведеннымъ соображеніямъ, мы должны сказать, что символъ уже существовалъ въ вёкъ апостольской и читался при крещеніи <sup>4</sup>). Если же такъ, то и въ разбираемыхъ словахъ ап. Петра указывается на символъ-же.

4) Хотя вонечно этяхъ сямволовъ было нѣсколько: по крайней мѣрѣ, каждый нзъ апостоловъ, нужно думать, оставлялъ свой символъ въ основанныхъ имъ церквахъ. Мнѣніе (католиковъ), что символъ ап. былъ оденъ только, и онъ составленъ апостолами предъ отправленіемъ ихъ на проповѣдь, не удерживаетъ критики.

418



<sup>)</sup> Ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Чельцовъ. Древ. формы симв. ввры пр. цер. С.-Пет. 1869 г. стр. 15.

<sup>3)</sup> Tertull. De praesc. haer. cap. XIII.

Г Другое указаніе на символъ въры толковники усматривають въ 12 ст. 6 гл. 1 посланія къ Тимовею, въ словахъ:

είς ήν χαι εχλήθης, χαί ωμολόγησας нюже звань быль еси, и испоτην χαλην ομολογίαν ενώπιον πολ- οποβαλε ecu δοδροε ucnoondaλῶν μαρτύρων.

έπιλαβου της αιωνίου ζωής, 👔 Εмлися за въчную жизнь, въ ніе предз многими свидътели.

Мѣсто это совершенно сходно по характеру съ первымъ, и потому особыхъ для себя разсужденій не требуетъ, если только мы докажемъ, что рѣчь здѣсь у апостола идетъ объ исповѣданіи вѣры Тимоееемъ при крещеніи. Толковники обыкновенно насчитывають три случая, когда св. Тимоеей могъ дать доброе исповёдание: во-первыхъ, это могло быть при вступленіи Тимовея въ церковь Христову, во-вторыхъ, при рукоположении и, наконецъ въ третьихъ, при столкновении его съ врагами церкви.

Принять послёднее мнёніе едва-ли возможно. Тимоеей тогда былъ еще очень молодъ и, трудно предположить, чтобы онъ уже къ этому времени успѣлъ засвидѣтельствовать на дѣлѣ свою въру. Да и самое выражение: "исповъдалъ исповъдание", по мнѣнію Ольсгаузена <sup>1</sup>), было-бы неудобнымъ при такомъ. объяснения этого мѣста. Еще менѣе можно согласиться съ тѣмъ предположеніемъ нѣкоторыхъ, главнымъ образомъ протестантскихъ богослововъ, по которому испов'єданіе Тимовея пріурочивается къ тому-же событію, о какомъ упоминается въ 18 ст. 1 главы и 14 ст. 4 гл. 1-го же посланія къ Тимоеею и 6 ст. 1 гл. 2 Тим.<sup>2</sup>). Главное основание для отрицания такого мнѣнія заключается въ томъ, что защитники его не приводять въ свою пользу почти никакихъ соображений и тѣмъ болте такихъ, которыя давали бы ему перевёсъ надъ другими. А сопоставлять и даже поставлять въ связь 12 ст. 6 гл. съ 18 ст. 1 гл., по меньшей мѣрѣ, натянуто и произвольно. Можетъ быть, въ виду этого, и преосв. Өеофанъ считаетъ приведенное

<sup>1)</sup> Die Brief des Ap. Paulus an Timoth... Von H. Olshausen. Fortgesetzt von Aug. Ebrard und Aug. Wiesinger. Königsberg. 1850. s. 549.

<sup>2)</sup> Воть эти ывста св. Писанія: а) Сіе завъщаніе предаю ти, чадо Тимовее, по бывшихт на тя прежде пророчествіихь, да воинствуеши въ нихь доброе воинство. b) Не неради о своема даровании живущема въ тебп, еже дано тебп бысть пророчеством в св возложениема рукв священства. с) Вспоминаю теби возэртвати дарь Божій живущій во тебт возложеніемо руку моею.

мнѣніе наименѣе умѣстнымъ при изъясненіи разбираемаго стиха <sup>1</sup>). Что-же касается древнихъ толковниковъ, то они даже не упоминаютъ о немъ.

Насколько несостоятельною представляется защита 2-хъ упомянутыхъ случаевъ для исповъданія Тимоеея; настолько-же, напротивъ, основательнымъ выступаетъ то мнѣніе, которое видить въ словахъ апостола мысль объ исповѣданія вѣры Тимоееемъ при крещении. Подтверждение высказанному положению **уже можно находить** въ предшествующемъ выражения: "званъ былъ еси". Правда, Лянге считаетъ неудобнымъ поставлять "испов'ядалъ" въ ближайшую связь въ нюже, такъ какъ въ этомъ случат получилась-бы очень произвольная конструкція, и потому онъ разсматриваетъ разбираемыя слова апостола, какъ самостоятельную прибавку<sup>2</sup>). Однако и не дѣлая этой натянутой связи (конструкція), во избѣжаніе которой Ланге отдѣляетъ выраженіе: "исповѣдалъ еси доброе исповѣданіе"... оть предшествующей рычн, можно понимать оба разбираемыя предложения въ тъсной связи между собою, на что указываетъ уже союзъ "хаї", употребляющійся обыкновенно для соединенія двухъ словъ или фразъ. Но выражение: тус айочоо Соус (емлися за вѣчную жизнь) находится въ такой связи, что можетъ переходить въ одно съ предметомъ отношенія <sup>в</sup>), и показываетъ. что И въ дальнъйшихъ словахъ апостола, непоспримыкающихъ продолжается рѣчь редственно къ Этимъ. Тимоеея къ вѣчной фактъ призванія жизня. о томъ-же Намёкъ на то же заключеніе даеть отчасти и книга. Дбяній св. апостоловъ (16, 2), гдѣ замѣчается, что вѣрующіе рекомендовали ап. Павлу Тимовея, какъ исповѣдававшаго въру 4). Наконецъ, исповъдание въры Тимовея называется добрымъ въ противоположность, очевидно, всякому другому. Это уже прямо наводить на мысль, что апостоль разумбеть здысь опредѣленное исповѣданіе, извѣстное какъ доброе. Правда, на это можно возразить, что исповѣдание при крещении произно-

1

420

<sup>1)</sup> Толков. пастыр. посл. ап. Павла. Москв. 1882. стр. 401.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Theolog.—homilet. Bibel.—Die Heilige Schrist alten und neuen Testam. mit Ruckl. auf das theol.—homil. des pastoralen amtes I. P. Lang. 1864. 76.

<sup>3)</sup> Die heiloge Schr. n. Testam. Von Hofman. t. VI. 1874. 194-195.

<sup>4)</sup> Толк. пастыр. посл. ап. Павла, еп. Өеофана, стр. 401.

силось и другими върующими и, слъдовательно, въ этомъ отношении Тимооей не заслуживалъ-бы особой похвалы отъ апостола; но приведенное возражение само собою падаетъ, если мы вспомнимъ. для чего апостолъ напоминаетъ Тимоеею объ этомъ фактѣ. Увѣщевая Тимоеея подвизаться на поприщѣ благочестія, чтобы достигнуть в'ячной жизни, апостоль зам'ячаетъ, что иначе онъ поставилъ-бы себя въ противоръчіе съ тъмъ "добрымъ испов'ёданіемъ", которое онъ такъ торжественно, при "многихъ свидѣтеляхъ", произнесъ при своемъ призваніи. Это метніе раздѣляютъ и древніе авторитетные толковники. Такъ, Св. Златоустъ замѣчаетъ при объяснении разбираемаго выраженія, что "апостоль приводить ему (Тимооею) на память оглашеніе" 1). Точно также и, по мысли бл. Өеофилакта, апостолъ говорить здѣсь "объ исповѣданіи, бывающемъ при крещеніи"<sup>2</sup>). Но хотя указанные толковники не отрицають и другаго пониманія, по которому въ данномъ мѣстѣ разумѣется исповѣданіе втры предъ врагами, но Экуменій, подобно новтишему Гофману <sup>3</sup>), видитъ въ I посл. Тим. 6 гл. 12 ст. указание только "на исповѣданіе при крещеніи" 4).

Къ разряду приведенныхъ указаній на символъ вѣры изъ апостольскихъ посланій нѣкоторые толковники относятъ съ V гл. 12 ст. по 1 ст. VI гл. посланія къ Евреямъ. Въ этомъ мѣстѣ апостолъ Павелъ упрекаетъ читателей посланія за ихъ медленное развитіе во Христѣ, за то, что они до сихъ поръ еще нуждаются въ молокѣ изъ ученія Христова, хотя, судя по времени, имъ надлежило уже перейти къ твердой пищѣ, быть учительными въ словѣ правды", а не "младенцами". Итакъ, заключаетъ свою рѣчь апостолъ, оставивъ "начатки вѣры", поспѣшимъ къ совершенству. Толковники обыкновенно согласны между собою въ томъ, что подъ "начатками ученія Христова"

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Sanc. patr. nost. Ioan. Chrysost. Opera omn. Bern. De Montfauc. 1734. t. XI. p. 650.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Theophylact. Arch. Bulg. in D. Pauli epist. comm. London. 1636. p. 792.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Die heil. Schr neuen. Test. t. VI. 194-195.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Оссител. oper. t. II. Parisiis 1631 in epist. ad. Thim. p. 247. Можно еще пожалуй, упомянуть о Св. Ефремѣ, который производить отъ примѣра Св. Тим. обычай читать символь при крещении публично ("предъ многими свидѣтели"), давал так. обр. ясно понять, какого рода исповѣданіе онъ разумѣетъ здѣсь (О покаян. гл. 5).

нужно разумѣть основные принципы христіанской вѣры, которые составляютъ фундаментъ ея, и, какъ такіе, сообщаются всякому желающему вступить въ церковь Христову, т. е. оглашеннымъ. Что апостолъ, дѣйствительно, ведетъ здѣсь рѣчь о главныхъ началахъ христіанства, которымъ научаются вѣрующіе при крещеніи, въ этомъ убѣждаютъ насъ слова 1-го стиха (V гл.): "не станемъ снова полагать основаніе обращенію отъ мертвыхъ дѣлъ и вѣрѣ въ Бога". Подъ "обращеніемъ отъ мертвыхъ дѣлъ" въ настоящемъ случаѣ, несомвѣнно, разумѣется начальное покаяніе, когда человѣкъ оставляетъ тьму язычества и изъявляетъ готовность вступить въ христіанское общество, а подъ вѣрою въ Бога принятіе новой вѣры, въ связи съ предыдущимъ—принятіе въ формѣ "начатковъ ученія Христова", "исповѣданія символа, которое давали приступающіе къ крещенію <sup>1</sup>).

II.

Ко второй группѣ мы должны отнести прежде всего 6 ст. 12 гл. посланія св. Павла къ Римлянамъ. Разсуждая о различныхъ дарованіяхъ, по благодати свойственныхъ вѣрующимъ и о правильномъ пользованіи ими, Апостолъ между прочимъ замѣчаетъ: если кто имѣетъ пророчество, пусть пророчествуетъ по мюрть въры, — хата ту́у а̀уадоуіау ту́ς πістеюς.

Прежде всего разъяснимъ понятіе "пророчества", — что подъ нимъ разумѣется въ новозавѣтныхъ Цисаніяхъ? — Изъ сопоставленія разныхъ мѣстъ ветхаго завѣта можно видѣть, что до пришествія Мессіи пророками назывались особые избранники Божіи, люди, воодушевленные сильною вѣрою и любовію къ Богу, обязанность которыхъ по отношенію къ народу состояла въ томъ, чтобы учить его истинамъ богооткровенной вѣры, возвѣщая иногда, смотря по надобности, о такихъ событіяхъ, исполненіе которыхъ относилось къ далекому будущему. Послѣдняго рода дѣятельность для пророковъ ветхозавѣтныхъ была необходима въ виду того, что все служеніе ихъ имѣло своею цѣлію постепенное подготовленіе избраннаго народа къ принятію Искупителя. Въ новомъ завѣтѣ не стало такой нужды возвѣщать о будущихъ событіяхъ міра, потому что это не при-

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Synopsis critic. alioruque sacrae script: interpet. et. comment. a Matth. Polo. Vot. V, p. 1284.

носило-бы особой пользы людямъ, а насколько нужно было созерцаніе отдаленныхъ судебъ Церкви и міра, настолько оно открыто было имъ Самимъ Основателемъ Церкви, или-же Его апостолами. Тъмъ не менъе служение пророческое на первыхъ порахъ и въ новозавѣтной церкви продолжалось. Какая-же могла быть теперь обязанность пророковъ? Разъяснение этого вопроса мы можемъ найти въ 14 главѣ 1-го посл. къ Коринөянамъ. Тамъ апост. Павелъ убѣждаетъ вѣрующихъ, чтобы они изъ всёхъ духовныхъ дарований особенно заботились о пріобрѣтеніи дара пророческаго и, объясняя почему они такъ должны поступать, указываеть, что сущность пророческаго служенія состовть въ томъ, чтобы изъяснять то, о чемъ прикровенно сообщаютъ имѣющіе даръ языковъ и, вообще, назидать върующихъ, разъясняя имъ тайны царствія Божія (2 ст.). Конечно и новозавѣтные пророки иногда предсказывали будущее, какъ напр., пророкъ Агавъ предсказалъ голодъ въ Антіохіи, а цѣлый сонмъ пророковъ---узы апостолу Павлу, (Дѣян. XI.28)<sup>1</sup>), но изъ самаго повествования объ этихъ событияхъ можно видѣть, что предсказанія будущаго выходили изъ усть пророковъ въ исключительныхъ лишь случаяхъ, и ни въ какомъ разѣ не составляля главной ихъ обязанности <sup>2</sup>).

Высказанныя сужденія убѣждають нась вь томъ, что и въ разбираемомъ мѣстѣ изъ посланія къ Римлянамъ ап. Павелъ говорить о пророчествѣ въ смыслѣ простаго вѣдѣнія, а не прозрѣнія будущаго. Да если-бы тутъ рѣчь шла о предсказываніи будущаго, а не о дарѣ учительства, то едва-ли апостолъ сталъ-бы давать какія либо предписанія на этотъ счетъ, и тѣмъ болѣе опредѣлять даже мѣру пророчества. Въ послѣднемъ случаѣ все зависитъ отъ воли Божіей, такъ что пророкъ открываетъ лишь то, что ему открыто и такъ, какъ открыто. Мысль апостала становится понятною и естественною только тогда, когда мы предположимъ, что онъ разсуждаетъ здѣсь о дарѣ истолкованія всего, что касается ученія, утѣшенія и утвержденія и что служитъ на пользу Церкви (1 Кор. 14. §13), такъ какъ въ этомъ случаѣ дѣйствительно необходимо имѣть извѣ-

1) Даръ пророчества могь выражаться, кромф того, въ молитвахъ и гимнахъ.

<sup>2)</sup> Тъмъ не менъе при такомъ понимани пророки нуждались въ особыхъ благодатнихъ дарахъ, чтобы глубже проникать въ тайны божественныхъ дълъ.

стное руководительное начало, чтобы не уклониться отъ праваго ученія, свою мысль не принять за мысль божественную.

Какъ теперь понимать выражение: "хата τήν αναλογίαν τῆς πίστεως (по мѣрѣ вѣры)?-Объяснимъ сперва, въ какомъ смыс. в употреблено слово "вера". Древніе толковники (св. Златоусть, бл. Өеодоритъ) разумѣли здѣсь вѣру субъективную и слова по мъръ личной въры пророчествующаго. Но обыкновенно толковники считаютъ здѣсь рѣчь апостола усѣченною <sup>1</sup>) и распространяють ее такъ: "имъешь-ли пророчество, пророчествуй, по мёрё вёры. При такомъ дополнении странно было-бы думать, что рѣчь здѣсь идетъ о полученіи пророчества по мѣрь вёры, такъ какъ въ этомъ случаё апостолу слёдовало бы свазать: "имѣешь-ли ты пророчество по мѣрѣ вѣры, пророчествуй". Согласиться съ указаннымъ мнёніемъ тёмъ болёе трудно, что связь между силою вёры и пророчествомъ настолько естественна, что едвали апостолъ сталъ бы о ней горорить: это само собою предполагается. Если кому подается пророчество, то, конечно, въ той степени, въ какой способна воспринять этотъ ларъ его въра. Съ другой стороны, пророчество не необходимо соединяется съ личною вѣрою: многіе имѣютъ большую вѣру, однако этого дара лишены. Очевидно, что апостолъ не о томъ учить римскихъ христіанъ, какимъ образомъ пріобрѣтается даръ пророчества, но какъ должно имъ пользоваться, и подъ върою разумъетъ въру объективную. Въра же, понимаемая въ этомъ смыслѣ, можетъ быть опредѣлена "какъ вѣроученіе", какъ совокупность догматовъ-символъ<sup>2</sup>). Мысль эта тѣмъ съ большею необходимостію будетъ слёдовать изъ словъ апостола, если мы примемъ во внимание, что выражение "ауауоуса" иногда употребляется въ смыслѣ слова "хачшч", какъ "постановленіе", "опредѣленіе" 3). Отсюда выраженіе "а́уатотіа тос πіσтешс" равносильно выраженію "хачши тус пістешс. А этны именемъ у церковныхъ писателей часто обозначается, действительно, символъ вѣры 4).

424

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Преосв. Өеофанъ: толков. на посл. въ Римл. Москв. 1879 г. стр. 201 Matth. Pol.: Synops. crit. alior. sacr. script. interp. et comm. v. V. p. 269.

<sup>2)</sup> Еп. Өеофанъ. Толк. на посл. къ Римл. стр. 203.

<sup>3)</sup> Matth. Pol. "Syn. crit." p. 269.

<sup>4)</sup> Tertul. de praescr. Cap. XIII (regula fidei); Trip. de haer. Lib. I cap. II.

Послѣ всѣхъ приведенныхъ разъясненій становится понятною мысль апостола. Св. Павелъ даетъ наставленіе христіанскимъ пророкамъ относительно границъ въ пользованіи своимъ даромъ: пророки должны изъяснять тайны "божественныхъ дѣлъ" сообразно съ хачоот ту́с пютеюс, въ согласіи съ основными началами христіанской вѣры—символомъ вѣры. Такъ понимаютъ это мѣсто, кромѣ преосв. Өеофана, многіе западные толковники, напр.: Беда, Пареусъ <sup>1</sup>).

Указаніе на символъ вѣры, подобное только что разобранному изъ посланія къ Римлянамъ, мы находимъ и во 2 посланіи къ Тимоеею (1. 13), въ слёдующихъ словахъ:

ούποτύπωσιν έχε ύγιαινόντων λόγων "Οбразъ имъй здравыхъ словесъ, ούν παρ' έμοῦ ήχουσος έν πίστει καὶ ἀγἀπη τῆ ἐν Χριστῷ Ιησοῦ<sup>\*</sup>. cmb Iucyco<sup>\*</sup>.

Для насъ важна первая половина этого стиха. Слово ύποτύποσις (образъ) у Квинтилліана употребляется для обозначенія риторической фигуры, которая кратко и живо изображаеть существо предмета <sup>2</sup>). Гердеръ, Шрадеръ разумѣють подъ "ύποτύποσις" письменный образчикъ. Ольсгаузенъ, не соглашаясь съ послёдняго рода мнёніемъ, потому что въ такомъ случаѣ трудно было-бы объяснить употребление глагола "ήχουσας" (слышалъ), принимаетъ "о́пото́поск" въ смыслѣ "нормы", "образца" 3). Про письменное-ли здъсь изложение здравыхъ словесъ говоритъ апостоль или про устное-для насъ почти безразлично,-для насъ важно лишь то, что всё толковники разумёють подъ итотопоское образецъ и темъ наводятъ на мысль, что у апостола рѣчь идетъ о какомъ-то образцѣ христіанскаго вѣроученія, а не о всемъ, вообще, вѣроученіи. Такъ какъ о́пото́посис стонтъ на первомъ мъстъ и, слъдовательно, имъетъ на себъ логическое ударение, то можно думать, что апостолъ особенно настаиваетъ на мысли, чтобы Тимоеей хранилъ этотъ образецъ въры. Уже вполнъ окончивши свою ръчь, онъ еще разъ напоминаетъ Тимоесю о томъ <sup>4</sup>). что особенно важно должно

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) y Matth. Pol. Syn. crit. pag. 270. <sup>2</sup>) Cm. Xp. чт. 1862 г. ч. I стр. 161.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Olshausen, for. august. Ebrard and Vessenger. 1850 r. S. 609. Die Briefe des Ap. Palus an Titus. Timoth.

<sup>4)</sup> Ст. 13 и 14 составляють приложение въ предыдущему разсуждению Св. Павла. См. Тол. Ел. Өеофана иастыр. посл. стр. 459.

быть для него, какъ-бы такъ говоря: главное держись образца, даннаго мною тебъ, чтобы не увлечься ложными мыслями и не испортить своей проповеди, храни его, какъ-бы въ нёкоторомъ сосудё, въ вёрѣ и любви. Изъ такого хода рѣчи апостола, уже само собою открывается, что Св. Павелъ разумѣлъ подъ "о́пото́поси, о́укою́тю» λо́ую»" "хооюо тус пистеюс", символъ вёры; иначе ему не было бы нужды въ такомъ оборотѣ "образъ имѣй здравыхъ словесъ". Если-бы апостолъ имѣлъ въ виду все, вообще, христіанское ученіе, преподанное имъ Тимоеею, то для него естественнѣе было-бы сказать: "сохрани здравыя слова, какъ онъ дѣйствительно и выражается затѣмъ въ слѣдующемъ стихѣ: "доброе завѣщаніе соблюди" (14).

Такъ понимаетъ это мѣсто и Св. Златоустъ. Правда, онъ не говоритъ прямо, что апостолъ ведетъ здѣсь рѣчь о символѣ вѣры, но онъ обозначаетъ выраженіе взятаго стиха такими словами, которые слишкомъ близко подходятъ къ термину "символъ". Апостолъ, по Златоусту, какъ-бы такъ говоритъ Тимооею: "я далъ тебѣ нѣкоторое правило (хаνων), первообразъ (архетолоч) и опредѣленіе (ŏрос) вѣры; держись его и, если возникнутъ недоразумѣнія о вѣрѣ, сообразуйся съ нимъ и принимай его за образецъ <sup>1</sup>). Всѣ эти имена на самомъ дѣлѣ приписываются отцами символу вѣры <sup>2</sup>).

Мало этого: если мы сопоставимъ латинскій переводъ разбираемаго стиха съ названіемъ символа вѣры у латинянъ, то увидимъ, что "formula fidei" слишкомъ напоминаетъ выраженіе: formam sanorum verborum habe. Въ виду этого, нельзя не считать заслуживающимъ вниманія то мнѣніе нѣкоторыхъ богослововъ, что названіе символа у латинянъ можетъ быть замѣнено словомъ формула и заимствовано изъ 13 ст. 1 гл. 2 посланія къ Тимоеею.

Въ заключение можно замѣтить, что нѣкоторые толковники находятъ въ апостольскихъ посланіахъ и другія указанія <sup>3</sup>) на символъ, но они еще менѣе ясны, чѣмъ приведенныя, а потому и нѣтъ нужды подвергать ихъ особому разбору.

Н. Лысогорский.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ioann. Chrisostom. oper. omn. In 2 ep. ad Timoth. Tom. III. p. 672, ed. Monttanc. <sup>2</sup>) Cs. Xpuct. 47. 1862 r. 4. I, ctp. 161.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Таковы напр.: Римл. VI, 17; Евр. Х, 23; 1 Коре. XV, 29; III. 2.

# ВЪРА и РАЗУМЪ

### ЖУРНАЛЪ ВОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ

### 1899.

### № 8.

АПРЪЛЬ.-КНИЖКА ВТОРАЯ.

ХАРЬКОВЪ. Типографія Губерискаго Правленія, Петровскій пер., № 17. 1899.



Πίστει νοοῦμεν.

Върою разумъваемъ.

Евр. XI. 3.

Довволено цензуров. Харьковъ, 30 Апрѣля 1899 года. Цензоръ Протојерей Паселя Солицев.

### БОРЬБА СЪ НЕВЪРІЕМЪ ВЪ ИТАЛІИ.

Невъріе 17-го и 18-го въка, распространявшееся въ Англіи в Франціи, не могло не коснуться и Италіи. Но тамъ церковная власть проявлялась еще настолько сильно, что проповѣлниковъ невърія не могло быть много. Мы знаемъ, что еще въ XVI вѣкѣ въ Италіи явился самостоятельный пантеистическій философъ -- Джиордано Бруно (1550-1600), котораго инквизиція признала распространителемъ атеизма,-и онъ былъ сожженъ въ Римѣ. Галилей (1564-1642), защищая систему Коперника, вздумалъ было посмъяться надъ современною схоластикою; но инквизиція приняла свои мѣры-и онъ долженъ быль, вопреки своему убъжденію, утверждать предъ Урбаномъ VIII, что земля стоить неподвижно, а вращается солнце. Понятно, что при такомъ отношении римской церкви къ проповѣдникамъ не только невѣрія и безбожія, но даже научныхъ открытій, немногимъ могла придти охота являться въ Италію для распространенія атеистическихъ ученій. Тэмъ не менъе деистическія и натуралистическія идея, которыхъ нельзя ни сжечь на кострѣ, ни заключить въ темницу, распространялись В Среди итальянцевъ и оказывали все таки довольно сильное вліяніе на ихъ умственную жизнь и отношеніе къ религіи. Это обстоятельство вызвало довольно энергичную апологетическую дѣятельность и среди итальянскихъ богослововъ, въ особенности-изъ ордена іезуитовъ. Изъ нихъ одни 1) доказы483

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Gotti—, Veritas religionis christianae, et librorum, quibus illa innititur, contra Atheos, Polytheos, Idololatras, Mahometanos et ludaeos demonstratio. 1750<sup>a</sup>. Concina —, Della religione rivelata contro gli Atei, Deisti, Materialisti e Indifferentisti. 1754<sup>a</sup>.

вали истину христіанской религіи въ виду нападковъ н. нее со стороны атеистовъ, политеистовъ, идолопоклонниковъ, магометанъ, іудеевъ, а также деистовъ, матеріалистовъ и индифферентистовъ; другіе <sup>1</sup>) опровергали возраженія фаталистовъ и спиритуалистовъ, вели борьбу вообще съ невѣріемъ своего времени, а также и съ невѣрнымъ пониманіемъ частныхъ пунктовъ христіанскаго ученія, какъ оно изложено въ сочиненіяхъ различныхъ писателей (напр., у Леклера, Кляркзона и др.); третьи, прямо вступали уже въ полемику съ тѣмъ или другимъ распространителемъ атеистическаго или деистическаго ученій; такъ Фассини<sup>2</sup>) опровергаетъ возраженія противъ христіанства, высказанныя Фреретомъ, доказывая вмѣстѣ съ тѣмъ апостольское происхожденіе каноническихъ евангелій и достовѣрность излагаемыхъ въ нихъ повѣствованій.

Изъ апологетическихъ сочиненій итальянскихъ богослововъ особый интересъ представляетъ трудъ Вальзекки—"Dei fondamenti della religione e dei fonti dell' impietà: Padua. 1765". Это сочиненіе состоитъ изъ трехъ книгъ и можетъ быть названо систематическимъ изложеніемъ христіанской апологетики. Въ первой книгѣ авторъ излагаетъ почти всѣ существенныя основоположенія естественной религіи: о бытіи Божіемъ, сотвореніи міра, духовности и безсмертіи человѣческой души, свободѣ воли, всеобщности религіи въ человѣческомъ родѣ, происхожденіи религіи. При этомъ онъ постоянно полемизируетъ съ представителями дензма и натурализма. Такъ, онъ опровергаетъ всѣ возраженія, которыя были направляемы противъ осно-

<sup>1)</sup> Moneglia—1) Dissertazioni contro Fatalisti, 1745; 2) Dissertazioni contro i Materialisti ed altri Increduli. 1750; 3) Osservationi critico—filosofiche contro i Materialisti, 1760; 4) La mente umana spirito immortale, non materia pensante. 1766; Ansaldi-1) Ragionamento della necessita e verita della religione naturale e rivelata; 2) Vindiciae Maupertuisianae ab animadversionibus F. M. Zanotti, quibus, quantum philosophiae morali Stoicorum Religio praestet in infelicitate vitae minuenda, demonstratur; 3) Patriarchae Iosephi religio a criminatio nibus Basnagä vindicata; 4) Multitudo maxima eorum, qui prioribus Ecclesiae saeculis christianam religionem professi sunt, adversus Davidem Clarksonum, 5) De futuro saeculo\_ab Hebraeis ante captivitatem cognito adversus Io. Clerici cogitatum commentatio.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) De apostolica origine Evangeliorum Ecclesiae catholicae liber singularis adversus Claudium Freretum. 1775.

вательности общепринятыхъ доказательствъ бытія Божія, полемизируетъ съ Толандомъ, который приписывалъ матеріи способность самостоятельнаго движенія и возможность самообразованія міра, и съ Гельвеціемъ, который, подобно Толанду, утверждаль, что Богь создаль только вещество, но его образованіе въ различныя формы бытія предоставилъ будто бы уже присущимъ матеріи силамъ: затѣмъ онъ опровергаетъ мнѣніе древнихъ и новыхъ матеріалистовъ о вѣчномъ существованіи матеріи, показываетъ полную несостоятельность мнѣнія Локка, Вольтера и другихъ, считавшихъ въроятнымъ предположение о матеріальности человѣческой души; изъ невозможности уничтоженія души чрезъ сотворенную потенцію онъ дѣлаетъ заключеніе, что атеисты даже для поддержанія своего предположенія объ уничтожаемости человѣческой души должны признать вообще отвергаемое ими бытіє Божіе. Далье Вальзекки полемизируетъ съ англійскимъ деястомъ Коллянзомъ, отвергающимъ свободу человѣческой воли и отвѣтственность человѣка за его атиствія, грѣхъ и потребность въ искупленіи, причемъ раскрываетъ вообще несостоятельность ученія фаталистовъ, пантеистовъ и матеріалистовъ объ этомъ предметѣ. Съ особенною обстоятельностію онъ опровергаеть затёмъ всё доводы Беля противъ всеобщности религіи въ родѣ человѣческомъ, при чемъ для подтвержденія этой истины ссылается на многочисленныя свидътельства древнихъ и новыхъ историковъ, ораторовъ, путешественниковъ, ученыхъ, и т. п., единодушно свидътельствующихъ о томъ, что они не знаютъ ни одного народа, который бы не въровалъ въ бытіе Божіе. Наконецъ, имъя въ виду гипотезы англійскихъ деистовъ и французскихъ энциклопедистовъ, овъ вполнѣ научно доказываетъ, что происхожденіе религіи нельзя объяснять измышленіемъ жрецовъ или законодателей, равно какъ нельзя выводить ее изъ страха предъ грозными явленіями природы или изъ незнакомства съ окружающимъ насъ міромъ. Во второй книгѣ своего сочиненія Вальзекки излагаетъ основанія религіи богоотвровенной, не упуская все тави изъ виду тѣхъ возраженій современныхъ вольнодумцевъ, которыя были направлены противъ Божественниго Откровенія вообще. Возможность такого откровенія онъ выводить какъ изъ

исты не только разрушають религіозныя в'брованія, но и подосновы нравственности, которая немыслима безъ рываютъ связи съ религіею. Кромъ того, Жердиль написалъ еще два сочиненія <sup>1</sup>), изъ которыхъ въ одномъ онъ обнаруживаетъ ложь эмпитрической философіи, въ другомъ---матеріалистической, въ первомъ-раскрываетъ основоположенія истивной нравственности, во второмъ доказываетъ бытіе Божіе и безсмертіе человѣческой души. Кромѣ того Жердиль написалъ еще много и другихъ подобныхъ ученыхъ трактатовъ, въ которыхъ онъ, напримёрь, критически разбираеть изданную Гольбахомъ книгу Système de la nature, или указываетъ различіе между человѣкомъ и животнымъ на основаніи разумной природы перваго, или доказываеть нематеріальность души и т. п. Далбе онъ издалъ въ свътъ два своихъ сочиненія: 1) "Anti-Emile, ou reflexions sur la theorie et la pratique de l'education contre les principes I. I.Rouseau. 1763" u 2) "Anti-Contrat social, 1764",въ которыхъ подвергаетъ критическому разбору взгляды Руссо H**A** воспитание съ теоретической и практической стороны, а также и его суждение о достоинствъ различныхъ видовъ государственнаго устройства. Наконецъ, въ одномъ изъ своихъ трактатовъ Жердиль касается весьма важнаго вопроса-объ отношении между собою авторитета и свободы въ области научныхъ изслѣдованій вообще и религіознаго познанія въ частности. Поводомъ къ этому послужило требование извъстнаго англійскаго деиста Коллинза-предоставить человѣческому разуму полную свободу изслёдованія въ дёлахъ вёры и свободу религіозныхъ убѣжденій. Жердиль доказываетъ, что именно такая свобода и есть настоящая причина всёхъ религіозныхъ заблужденій и погрѣшностей, и что поэтому весьма благотворными и необходимыми оказываются тѣ границы, которыя Коллинзъ хотёлъ бы уничтожить, требуя для каждаго полной свободы изслѣдованія и пропаганды въ дѣлахъ вѣры. При этомъ

488



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Della origine del senso morale o sia dimostrazione che vi ha uell'uomo un naturale criterio di approvazione edi biasimo, riguardante l'intrinseca morale differenza del giusto e dell'ingiusto: il quale umitamente alla nozione dell'ordine e del bello nasce dalla facoltà che ha l'uomo di conoscere il vero. 2) Della existenza di Dio e della immaterialità delle nature intelligenti.

онъ ссылается на то, что неличайшіе умы прошедшихъ временъ, какъ Бэконъ, Галилей, Декартъ, Гассенди, Ньютонъ и др. не требовали такой свободы, и труды этихъ мужей однако же могутъ служить наилучшимъ доказательствомъ, что успѣхъ научныхъ изслѣдованій вовсе ве зависитъ отъ той свободы изслѣдованія въ дѣлахъ вѣры, какой требуетъ Коллинзъ. Вообще нужно сказать, что взгляды Жердиля очень близко сходятся со взглядами бл. Августина, Өомы Аквината, Босскоэта, Бэкона, Декарта, Мальбранша и Лейбница, и потому его собственное міровоззрѣніе нерѣдко называютъ эклектическимъ.

Въ 19-мъ въкъ весьма благотворное вліяніе на умственное в въ частности—на религіозное движеніе въ Италія имѣли воззрѣнія взвѣстныхъ итальянскихъ философовъ—Росмини, Джіоберти, Джіованни п Маміани.

Антоніо Рослини-Сербати (1797—1855) сначала простой католическій священникъ, потомъ-сардинскій посланникъ въ Рвић и наконецъ министръ культа при Пів IX, по всей справедивости признается основателемъ новаго религіозно-философскаго идеализма въ Италіи. Въ своемъ общемъ міросозерцани онъ во многомъ соприкасается съ воззрѣніями Платона, Декарта, Шеллинга и Гегеля; но отличается отъ нихъ тъмъ, что не увлекается исключительно идеализмомъ. а даетъ значительное мъсто въ своемъ философствовании и эмпиризму. Его основною мыслію было положеніе, что наука должна быть неразрывно соединена съ върою и что истинное знаніе никогда не можетъ расходиться въ своихъ выводахъ съ ученіемъ Божественнаго Откровенія. Познаніе Бога, по его ученію, не есть діло науки, но віры, и оно достигается не эмпирическимъ путемъ, а апріорнымъ. Всѣ противорѣчія между опытомъ и откровеніемъ, при ближайшемъ разсмотрѣніи, должны оказаться чи мнимыми или явившимися вслѣдствіе посиѣшности выводовъ.

Въ своихъ стремленіяхъ къ примиренію вѣры и знанія Росинви не остался одинокимъ. Къ числу его многочисленныхъ нослѣдователей принадлежатъ: извѣстный итальянскій поэтъ *Алессандро Манцони* (1784—1873), бывшій римскій сенаторъ, а также основатель и глава итатьянской романтической школы<sup>1</sup>),—затѣмъ—итальянскій философъ, политикъ и публицистъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Cpas. ero Sulla morale cathol. Prato. 1841.

Бонги (род. въ 1827 г.), бывшій профессоръ въ Миланѣ, Туринѣ, Флоренціи и Римѣ, членъ итальянскаго парламента и министръ народнаго просвѣщенія,—Піэтро Марія Ферре, католическій епископъ, затѣмъ Франческо Бонателли, съумѣвшій съ воззрѣніями Росмини соединить также воззрѣнія Лотце, Гербарта и Тренделенбурга, далѣе—П. Паганини и мн. др. Мало того, въ наше время, именно въ 1879 году въ Италіи основанъ даже особый журналъ: "La Sapienza", который поставилъ себѣ задачею распространять среди итальянскаго общества идеи Росмини и такимъ путемъ вести борьбу съ усиливающимся невѣріемъ и враждебностію къ христіанской религіи.

Винченцо Джіоберти (1801—1852), сначала капланъ короля сардинскаго, потомъ профессоръ, глава демократическаго министерства и, наконецъ, добровольный изгнанникъ, умершій въ Парижѣ, также оставилъ по себъ славу философа, своимъ ученіемъ противод вйствовавшаго распространенію атензма въ Италіи. Подобно Росмини, и онъ близокъ къ Платону, но еще болфе его міровоззрѣніе родственно Декарту, и въ особенности-Мальбраншу. По его ученію, бытіе Божіе не только безусловно реально, но оно есть источникъ всёхъ вообще реальностей. Богъ есть начало и конецъ всѣхъ вещей; а потому идея Божества должна проявляться во всемъ и отражаться во всякомъ нознаніи и всякой наук'ь. Всякая философія должна поэтому опираться на Божественное Откровеніе и всякая философія, порвавшая связь съ богословіемъ, не есть философія истинная, точно также какъ и истиннымъ философомъ не можетъ быть тотъ, кто не провъряетъ своихъ познания Божественнымъ Откровеніемъ, изъясняемымъ церковію. Но Богъ непознаваемъ въ своемъ существѣ; а потому Онъ можетъ быть объектомъ только непосредственнаго, чисто духовнаго созерцанія. Эго ученіе Джіоберти разд'якоть: 1) Винченцо ди Джіованни въ Сицилін; 2) Пьетро Лючіани; 3) Августь Конти, знаменитый профессоръ философіи, энергично поддерживающій связь между религіею и умозрительными изсл'ядованіями; 4) графъ Торению Маміани, итальянскій поэтъ, философъ и политикъ, бывшій министромъ въ Римѣ и вицепрезидентомъ сената.

Совершившееся на нашихъ глазахъ объединение Итали по-

дало поводъ особенно сильному проявленію враждебности итальянцевъ къ католической церкви и открыло свободное поле для распространенія всякаго рода антицерковныхъ и атеистическихъ ученій. Проповѣдниками такихъ ученій явились въ особенности критическіе скептики Джіузеппе Феррари и Христофоръ Бонавино.

Феррари (1811-1876) былъ профессоромъ во многихъ университетахъ; но затѣмъ онъ избралъ для своей дѣятельности политическое поприще, былъ членомъ парламента и самымъ энергичнымъ противникомъ политики Кавура. Въ умственномъ движении Игалии онъ сталъ представителемъ того критическаго скептицизма, который является самымъ посл'ёдовательнымъ выводомъ изъ позитивной философія Конта, а въ религіозной области можеть быть названъ скрытнымъ атеизмомъ. Феррари не отвергалъ, правда, бытія Божія, но совѣтовалъ лучше не дунать и не говорить объ этомъ предметѣ. Къ какимъ-бы кто религіознымъ убѣжденіямъ ни пришелъ, отъ этого онъ ничего нь выигрываетъ, ни проигрываетъ. Предметъ религи не можетъ быть предметомъ нашего познанія; эго -область фантазіи и грезъ. Въ наше время, по словамъ Феррари, должны стоять ва первомъ планъ вопросы общественной и соціальной жизни, а не средневъковые схоластика и мистицизмъ.

Христофорг Бонавино, извѣстный, впрочемъ, болѣе подъ псевдонимомъ--- Авзоніо Франки, былъ откровеннъе Ферарри, и явно проповѣдывалъ самый грубый атеизмъ. Сначала онъ былъ католическимъ священникомъ, работалъ нѣкоторое время въ качествѣ журналиста въ Туринѣ, а въ послѣднее время занялъ вь Миланъ даже профессорскую казедру. Съ католическою церковію онъ разорвалъ всякую связь; но чрезъ это онъ не оставиль ее въ поков; онъ явился самымъ раздраженнымъ и непримаримымъ ся врагомъ, а продолжая идти послѣдовательно, онъ сталъ врагомъ и христіанства вообще, даже болѣе-врагомъ своего бывшаго Бога. Въра въ Бога, по его мнѣнію, есть пустая, недостойная человѣка мечта; ученіе о Богѣ есть то зювредное ученіе, которое болѣе всего принесло горя человѣчеству; его проповѣдники---наглые лжецы, ради корысти обмавывающіе людей. Неба нътъ; мы принадлежимъ земль и ей должны посвятить всѣ свои заботы и труды. Вотъ то ученіе, которое въ послѣднее время распространяется въ Италін. Къ сожалѣнію, оно находитъ для себя большую поддержку въ сочиненіяхъ итальянскихъ представителей позитивной философіи, каковы, напр., Анжьюлли, Виллари. Габелли, Ардию, Сичиліани, Сержи, Морселли, Капорали, Буккола и др.

Апологетами христіанства въ Италіи въ настоящее время являются, конечно, по преимуществу, лица принадлежащія къ клиру католической церкви. Исключение представляють только два профессора философіи права-Тапарелли и Авдизіо, и профессоръ физики-Руббини. Къ сожалѣнію, борьба съ невѣріемъ и атеизмомъ въ Италіи не достигаетъ желаемыхъ успёховъ. Кромѣ общаго духа времени, господствующаго нынѣ въ Европѣ, христіанской апологетикѣ здѣсь ставитъ большія затрудненія неестественное положеніе папства. Продолжая домогаться свътской власти и уличая постоянно итальянское правительство въ узурпаторствѣ, папство само возбуждаетъ среди итальянцевъ враждебное отношеніе къ католической церкви и этимъ содъйствуетъ болѣе успѣшному распространенію антицерковныхъ и антихристіанскихъ идей. При томъ же невыгода итальянскихъ апологетовъ, особенно принадлежащихъ къ клиру римской церки, состоитъ еще и въ томъ, что въ борьбѣ съ невѣріемъ они вынуждены не столько доказывать истину христіанства, сколько защищать интересы папства. Но защита папскихъ интересовъ, конечно, не можетъ быть безупречною. Помимо уже указанныхъ выше апологетическихъ трудовъ итальянскихъ ученыхъ здёсь могутъ быть отмёчены только еще слёдующіе: 1) Perrone, -- выдающагося іезуита, бывшаго профессоромъ въ Римѣ и Феррарѣ, а потомъ ректоромъ въ римскомъ коллегіумѣ,—Praelectiones theologicae 1838—1843; впрочемъ изъ 9-ти томовъ этого сочиненія, переведеннаго на многіе иностранные языки апологетическимъ характеромъ отличаются лишь два послёдніе-8-й и 9-й; 2) Gatti,-Instit. apolog.-polem. Rom. 1866. (въ трехъ томахъ); 3) Nardi-Verita della religione cristiana cattolica. Rom. 1868; 4) Alberi-Il problema dell' umano destino. Firenz. 1870 n 5) Mazzella-De religione et ecceesia. Rom. 1880.

Профессоръ богословія, Прот. Т. Буткевичъ.

# Воскресеніе Гоепода и явленія Его ученикамъ по воскресеніи.

(Историко-экзегетическое изслѣдованіе).

### ПРЕДИСЛОВІЕ.

Прежде чёмъ приступить къ экзегетическому анализу еванповъствований о воскресении Господа, мы счигельскихъ таемъ необходимымъ сдёлать нёсколько замёчаній относительно плана нашего труда. Такъ какъ о воскресении Господа повѣствуютъ всѣ евангелисты съ нѣкоторыми отличіями другъ отъ друга, то мы сочли за лучшее передавать событія въ хронологическомъ порядкъ, при чемъ особечное внимание обращаемъ на согласие евангелистовъ въ описания одного и того же событія. Затѣмъ мы старались представить обстоятельный анаизъ евангельскаго текста. Преслёдуя такую задачу, мы должны были входить въ критическую одёнку разнообразныхъ меѣній по тому или другому вопросу. Чтобы не уклоняться отъ главнаго предмета, мы старались излагать эти мнѣнія очень кратко. Вообще мы стремились къ тому, чтобы представить обстоятельное, стройное и ясное толкование евангельскихъ повѣствованій о воскресеніи Господа.

Содержаніе своего сочиненія мы раздѣлили на девять главъ. Дѣленіе это обусловливается исторіей воскресенія Господа, которую можно изложить слѣдующимъ образомъ.

Въ Свѣтлое Воскресеніе утромъ жены мироносицы пошли ко гробу Інсуса Христа, чтобы помазать тѣло Его. Приблизившись ко гробу, онѣ увидали, что камень отъ дверей гроба былъ удалень. Одна взъ женъ мироносицъ, Марія Магдалина, заключила отсюда, что тѣло Господа было украдено и побѣжала назадъ, чтобы сказать объ этомъ апостоламъ Петру и Іоанну. Между тѣмъ причиною удаленія камня отъ гроба Господа служило другое обстоятельство. По воскресеніи Іисуса Христа, ангелъ Господень сошелъ съ неба, удалилъ камень отъ гроба и сѣлъ на немъ. Стражи гроба, вслѣдствіе явленія ангела и случившагося при этомъ явленіи землетрясенія, испугались и убѣжали. Послѣ этого приблизились ко гробу жены мироносицы. Онѣ вошли во гробъ и увидали здѣсь двухъ ангеловъ, когорые сказали имъ, что Іисусъ Христосъ воскресъ и явится ученикамъ въ Галилеѣ. Жены со страхомъ побѣжали въ Іерусалимъ, чтобы разсказать апостоламъ и прочимъ вѣрующимъ о такомъ чрезвычайномъ обстоятельствѣ.

Въ это время по другой дорогѣ быстро приближались RO гробу Господа апостолы Петръ и Іоаннъ. Они осмотрѣли гробъ, нашли здъсь сударь и погребальныя пелены, обвивавшія тьло Господа, и убѣдившись, что здѣсь не могло быть похищенія тѣла Інсуса Христа, сънедоумѣніемъ отправились домой. Между тёмъ Марія Магдалина, увѣдомивши Петра и Іоанна, опять пошла ко гробу Господа. Не найдя никого при гробъ, она стала плакать. Взглянувши во гробъ, она увидала здъсь двухъ ангеловъ, которые вступили съ нею въ бесёду. Затёмъ М. Магдалина обернулась назадъ и увидала Самого Інсуса Христа. Это было первымъ явленіемъ воскросшаго Господа. М. Магдалина, обрадованная этимъ явленіемъ, съ радостію поспѣшила домой, чтобы извёстить объ этомъ апостоловъ и прочихъ верующихъ. Скоро послъ этого Господь явился и другимъ женамъ мироносицамъ, когда онѣ шли отъ гроба въ Іерусалимъ. Поклонившись Господу, эти жены также отправились къ апостоламъ и върующимъ сообщить имъ о такомъ радостномъ событін. Но имъ никто не върилъ. Всякій считалъ разсказъ женъ о явленіи Господа недостов фримъ.

Извѣстіе о воскресеніи Господа скоро распространилось н среди первосвященниковъ и фарисеевъ-враговъ Господа. Стражи гроба разсказали имъ о явленіи ангела и о землетрясеніи бывшемъ при гробъ. Первосвященники созвали Си-

Digitized by Google

#### отдълъ церковный

недріонъ; здѣсь рѣшено было не производить слѣдствія по этому дѣлу, а подкупить стражей гроба, чтобы они разглашали, будто ученики Господа пришли ночью и украли тѣло своего Учителя. Эта нелѣпая ложь мало по малу стала распространяться среди іудеевъ.

Въ этотъ же день послѣ полудня два ученика Господа-Клеопа и Лука-отправились изъ Іерусалима въ Эммаусъ. Дорогою они встрътили Іисуса Христа, но не узнали Его. Інсусъ Христосъ вступилъ съ ними въ бестаду и объяснилъ ниъ ветхозавътныя пророчества о Себъ. Въ Эммаусъ во время вечерней трапезы Господь открылся Клеопь и Лукъ. Они въ великой радости немедленно отправились въ Іерусалимъ къ апостоламъ. Послѣдніе однако не повѣрили разсказу эммаусскихъ учениковъ о явлении воскресшаго Господа. Вдругъ въ эти минуты Самъ Господь явился среди нихъ, и для доказательства реальности своего явленія, съёль часть поданной Ему пищи. Апостолы возрадовались и твердо увѣровали въ возстание Інсуса Христа изъ гроба. Но одинъ изъ апостоловъ, по имени Оома, не присутствовавший въ этомъ собрании, не върилъ въ воскресение Христово. Чрезъ восемь дней послъ этого Господь опять явился апостоламъ и Өомѣ. Господь предложиль Оомѣ осязать Себя. Оома, при видѣ открытыхъ язвъ Господа, твердо увѣровалъ въ воскресеніе Господа и исповѣлаль Інсуса Христа Господомъ и Богомъ.

Послѣ этого апостолы, исполняя повелѣніе Господа, ушли изъ lepycaлима въ Галилею. Первое явленіе Господа въ Галилеѣ произошло при Тиверіадскомъ озерѣ. Семь учениковъ Господа безуспѣшно ловили рыбу въ этомъ озерѣ втеченіе всей ночи. Утромъ они увидали на берегу Іисуса Христа, но не узнали Его. Іисусъ Христосъ велѣлъ имъ закинуть сѣть по правую сторону лодки, и апостолы поймали множество рыбы. Вслѣдствіе этого апостолы узнали Іисуса Христа и поспѣшили на берегъ. Здѣсь, послѣ чудеснаго завтрака, Іисусъ Христосъ вступилъ въ бесѣду съ ап. Петромъ, и когда Петръ принесъ раскаяніе въ своемъ грѣхѣ—троекратномъ отреченіи отъ Господа, Іисусъ Христосъ возетановилъ его въ апостольскомъ званіи и предсказалъ ему мученическую кончину. Затёмъ Господь явился апостоламъ и многимъ вѣрующимъ на одной галилейской горѣ. Во время этого явленія Іисусъ Христосъ далъ апостоламъ заповѣдь проповѣдывать евангеліе во всемъ мірѣ, установилъ таинство крещенія и далъ вѣрующимъ силу чудотвореній. Это было послѣднимъ галилейскимъ явленіемъ Господа. Скоро послѣ этого Господь вознесся на небо на горѣ Елеонской.

Такимъ образомъ, изъ представленной исторіи воскресенія Господа ясно вытекаетъ дѣленіе ся на девять главъ. Къ первой главѣ нужно отнести все, что касается путешествія женъ мироносицъ ко гробу Спасителя, во второй главѣ нужно помѣстить описаніе путешествія ко гробу апостоловъ Петра и Іоанна, въ третьей—явленіе Іисуса Христа Маріи Магдалинѣ и другимъ женамъ мироносицамъ, въ четвертой—постановлен е іудейскаго Синедріона, въ пятой—явленіе Господа эммаусскимъ путникамъ, въ шестой—явленіе Господа ученикамъ вечеромъ Свѣтлаго Христова Воскресенія, въ седьмой—явленіе Господа Өомѣ, въ восьмой—явленіе на Тиверіадскомъ морѣ и въ девятой—явленіе Господа нь горѣ въ Галилеѣ.

Въ основѣ нашего анализа лежалъ греческій текстъ Новаго Завѣта русскаго изданія 1861 года, славянскій и русскій тексты (изд. 1886 года). Разности въ кодексахъ Синайскомъ (N), Ватиканскомъ (В), Ефремовомъ (С), Кэмбриджскомъ (D) и т. д. мы отличали по сочиненіямъ Meyr'a (Kritisch exegetischer Commentar über das Neue Testament. Göttingen. 1832 и 1834 г.) и Nebe (Auferstehungs Geschichte Iesu Christi. 1882 г.) <sup>1</sup>).

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Пособіями при составленія этого изслідованія служили: Циллыя толкованія: —Бесіды Іоанна Златоуста на евангеліе Матоея, изд. 1843. Москва.—Его же бесіды на евангеліе Іоанна Богослова. 1856. С.-Петербурть.—Священное евангеліе съ толкованіемъ блаженнаго Феофилакта, Арх. Болгарскаго. Казань. 1855 г.— Толковое евангеліе Архимандрита Михаила. 1871 г. М.—Бесіды на евангелія Григорія Двоеслова. 1860 г. С.-Петерб.—Толковое евангеліе отъ Матоен Евф. Зигабена. Кіевъ. 1886 г.—Толковое евангеліе отъ Іоанна Евф. Зигабена. Кіевт. 1887 г.—Прот. І. Яхонтова: «Сорокъ дней отъ воскресенія Господа до вознесенія Его на небо». С.-Петерб. 1879 г.—Г. Властова: «Опыть изученія евангелія св. Іоанна Богослова». 2 т. С.-Шетерб. 1887 г.—М. Барсова: "Сборникъ статей на четвероевангеліе". 2 т. Симбирскъ. 1890 г.—Прот. В. Гречулевича: "Дополнительныя примічанія къ подробному сравнительному обзору четвероевангелія",

I.

## Жены мироносицы при гробъ воскресшаго Господа,

## Mate. XXVIII, 1-8; Maps. XVI, 1-8; Jys. XXIV, 1-11.

Минута возстанія Іисуса Христа изъ гроба не описана ни однимъ изъ евангелистовъ; это объясняется тѣмъ, что воскресеніе Господа не было видимымъ явленіемъ для тѣлесныхъ глазъ человѣка. Іисусъ Христосъ воскресъ изъ гроба не какъ

2

С.-Пет. 1873 г. Журнальныя статьи: "Воскресеніе и вознесеніе Господа Інсуса Христа по сказанию четырехъ евангелистовъ". Воскресное Чтеніе, ч. ХХІІІ. "Сличеніе сказаній евангелистовь о воскресеніи І. Христа". Чт. въ Общ. люб. д. просвіш. за 1868 г. Вып. IV, 1-31 стр. "Соглашен. евангельсв. повествов. о событияхъ воспресенія І. Христа". Христ. Чт. 1867, II. "Воскресеніе Христово". Христіанское Чтеніе 1839 г., II, 267-295 стр. "Воскресеніе І. Христа, его дийствительность и значение въ дѣлѣ искупления". Православное обозрѣние 1870 г., 1, 575-605 стр. "Твло воскресшаго Христа". Православное Обозрвніе 1880 г., II, 628---639 стр. "Явленіе Воскресшаго ученикамъ на морѣ Тиверіадскомъ". Духовная Бесѣда, 1874 г., г. II. "Воскресение Христсво". Черняговския Енарх. Въдоности за 1871 г. XX 8, 9, 10, "Эммаусскіе ученики". Ярославскія Епарх. Відомости 1864 года. № 25 и 26-й. "Марія Магдалина". Ярославскія Епарх. Відомости 1866 года XX 20, 21, 22 и 23. "Мироносицы". Тамбовскія Епарх. Вѣдомости за 1865 г., \$ 8. Иностранныя пособія:-Commentar über das neue Testament von Heinr. Paulus, 3 Bände Leipzig. 1812 r.-Commentarius in libros Novi Testamenti D. Kvinoel. Lipsiae. 3 Bände. 1825 r. - Biblischer Commentar über Schriften des Neuen Testaments von Olshausen. Königsberg. 1 B-1830 r., 2 B-1832 r.-Scholia in Novum Testamentum Rosenmülleri. Norimbergae. 1525 r.-- Gnomon Novi Testamenti D. Bengelii Tübingae. C/O LOCLXIII.-Commentar zum Evangelio Iohannis von Tholuck. Hamburg. 1833 .- Synoptische Erklärung der drei ersten Evangelien von Fr. Bleek. 2 Bände. Leipzig. 1862 r.-Kurze Erklärung der Evangelien des Matthäus von de Wette, Leipzig. 1846 r.-Kurze Erklärung des Evangelium lohannis von de Wette. Leipzig. 1846 r.-Commentar über die Schriften des Evangelisten Iohannes von Lücke. 2 B. Bonn. 1820 # 1829 r.-Das Johanneische Evangelium erklärt von Luthardt. Nürnberg. 1-2. 1875 .- Das Evangelium des heiligen Iohannes erläuter von E. Hengstenberg. 3 B. Berlin. 1875.-Commentar zum Evangelium Iohannes von Fr. Godet. Hannover. 1878 r.-Kritisch exegetischer Commentar über das Neue Testament von Heinr. Meyer. Göttingen. Erste Abtheilung 1832 n zweite Abtheilung. 1834 r.- Die Anferstehungs geschichte unseres Herrn Iesu Christi von A. Nebe. Wiesbaden. 1882.-Commentar uber das Evangelium des Matthäus von Carl Friedrich Keil 1877 r.-Leipzig. Commentar uber die Evangelien des Markus und Lucas von. C. Keil. 1879 .---Commentar uber das Evangelium des Iohannes von C. Tr. Keil. Leipzig. 1881 r. **Оилолонические словари:**-Вейсманъ. "Филологический, греческо-русский словарь". C. Петербургь. 1879 г.-Biblisch-theologisches Wörterbuch der Neutestatentlichen Gräcität von D. Hermann Cremer. Gotha. 1893 r.

Лазарь въ земной телесности, но съ прославленнымъ, духовнымъ, новидимымъ теломъ. Поэтому евангелисты умалчиваютъ о самомъ моменте возстанія Іисуса Христа изъ гроба и разсказываютъ только о событіяхъ, случившихся после этого момента. У синоптиковъ разсказъ о воскресеніи Іисуса Христа изъ гроба начинается описаніемъ путешествія женъ мироносицъ ко гробу Спасителя. Это описаніе можно раздёлить на три части. Въ первой части говорится о времени и цёли путешествія женъ мироносицъ ко гробу Спасителя, во второй объ удаленіи камня отъ гроба Господа и въ третьей—о явленіи ангеловъ женамъ мироносицамъ.

# 1. Время и цъль путешествія жень мироносиць ко гробу Спасителя.

Mate. XXVIII, 1.

1. Въ вечеръ же субботный, свитающи во едину отъ субботъ, пріиде Марія Мандалина, и другая Марія, видъти гробъ. Марк. ХҮІ, 1-2.

1. И минувшей субботь, Марія Мандалина и Марія Іаковлева и Соломія купиша ароматы, да пришедша помажуть Іисуса.

2. И зпло заутра во едину отв субботъ пріидоша на гробъ, воэсіявщу солницу.

#### Лув. XXIV, 1.

Во едину же отв субботв зпло рано пріидоша на гробв, носяща, яже уготоваша ароматы, и другія св ними.

Время путешествія женъ мироносицъ къ гробу воскресшаго Господа обозначено синоптиками не очень точно. Евангелистъ Матеей говорить, что жены пошли ко гробу во вечеро субботный, свитающи во едину отъ суббот»— ¿ψε δε σαββάτων τη έπιφωσχούση έισ μίαν σαββάτων; евангелисты же Маркъ н Лука утверждають, что это случилось очень рано въ первый день недѣли, то есть, по нашему въ воскресенье утромъ. Такимъ образомъ, на первый взглядъ кажется, что евангелистъ Матеей существеннымъ образомъ противорѣчитъ евангелистамъ Марку и Лукѣ. Но внимательно изслѣдуя греческій тексть евангелія Матеея, мы не найдемъ никакихъ противоръчій синоптиковъ. Выражение евангелиста Матвъ разсказахъ вечерв вечерв суббот**н**ый на греческомъ языкѣ передается чрезъ още савраточ. По изслёдованіямъ филологовъ, още, хотя указываетъ на позднее время, но въ соединеніи съ родительнымъ падежомъ значитъ—послё, по прошествія: въ этомъ смыслё оно употребляется и у свётскихъ писателей<sup>1</sup>). Слёдовательно, выряженіе оз вечерз субботный още савраточ указываетъ на то, что суббота уже прошла. При такомъ пониманіи это выраженіе нисколько не разногласитъ и съ дальнёйшным словами Матоея: свитающи во едину отг субботэ. Выраженіе: во едину отз субботь еёс µ!а, сазза́точ значитъ: въ первый день послё субботы, то есть, по нашему, въ воскресенье<sup>2</sup>). Такимъ образомъ, по Матоею, жены мироносицы шли ко гробу Спасителя по прошествіи субботы, въ воскресенье утромъ. Тоже самое говорять іевангелисты Маркъ и Лука.

Время прибытія женъ мироносицъ ко гробу Спасителя опредъляется у евангелиста Матоея словомъ: соитающи. Это опредъленіе времени вполнъ совпадаетъ съ показаніемъ евангелиста Луки: зъло рано о́рдроз βαθέως. Но этимъ опредъленіямъ времени кажется не соотвътствующимъ выраженіе евангелиста Марка; зъло заутра, возсіявшему солнца—λίαν πρωί άνατείλαντος τοῦ ήλίος <sup>3</sup>). Это мнимое разногласіе, однако, легко исчезаетъ, если мы обратимъ вниманіе на то, что еванге-

2) Еврен называли субботою и одинъ седьмой депь недъли и асю недълю, какъ седьмицу (Лук. XVIII, 12), подобно тому какъ на нашемъ церковномъ языкъ слово "недъл" означаетъ и одинъ день недъли—воскресенье и цълую сединцу. При названии субботою цълой седмицы первый день по субботъ назывался первычъ днемъ субботъ -μ.а саββάτων (μία вмъсто πρώτη), вторый - вторымъ днемъ субботъ - δευτέρα σαββάτιον и т. д. (Лук. XVIII, 12; Дъяп. XX, 7; 1 Кор. XVI, 2).

<sup>3</sup>) Чтобы примирить это разногласіе нѣкоторые (Розенмюллеръ и друг.) полагали, что въ этомъ мѣстѣ аористь ἀνατείχαντος имѣетъ силу будущаго времени; ἀνατείλαντος ἡλιώυ они переводили не "orto solo" и даже не "oriento", но "orituго solo" (D. Rosenmlüler,—scholia ie Novum Test., Tom. 1, стр. 670 Norimbergae. 1515 г.). Дѣйствительно, мы знаемъ, что въ священныхъ книгахъ Н. Завѣта аористы часто употребляются не въ смыслѣ прошедшаго времени, но для означенія первыхъ моментовъ наступающаго времени, наприм., у еванг. Матоея сказано: ἐγέρθητε—встаньте (XVII, 7). Поэтому и здѣсь ἀνατείλαντος ἡλίου можно перевести такъ: когда появилась зарница, предвѣстница солица, или: когда сталъ разсвѣтать день. Но можно понимать ἀνατείλαντος и въ смыслѣ прошедшаго времени, предположивши, что евангелисты обозначали разные моменты путеществія женъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Такъ у Филострата въ жизни Аполлонія (4, 18) встрѣчаются выраженія: ὸψε μυστηρύον—послѣ мвстерій, ὸψέ Τρωϊχνώ—долго по Троянской войнѣ. См. Auferstehung's gesch. von Nebe, 5. 3.

листы обозначали разные моменты путешествія женъ. Евангелисты Матоей и Лука обозначали то время, когда жены толькочто вышли изъ домовъ; въ это время было еще темно и солнце не всходило. А евангелистъ Маркъ обозначилъ то время, когда жены подходили ко гробу: въ это время было уже свѣтло, и ранніе лучи солнца стали освѣщать восточный край горизонта.

Ко гробу Інсуса Христа отправилось, по синоптикамъ, нѣсколько женъ. По Матеею, отправились только двѣ жены: Марія Магдалина и другая Марія, по Марку-три: Марія Магдалина, Марія Іаковлева и Соломія, по Лукф-нѣсколько болѣе. именно: Марія Магдалина, Марія Іаковлева, Іоанна и другія съ ними". Это разногласіе евангелистовъ было замечено ещедревними толковниками. Такъ еще въ У въкъ ученый Іерусалимский пресвитеръ Исихий старался объяснить это различие тъмъ предположеніемъ, что жены мироносицы путешествовали когробу Інсуса Христа четыре раза, и что Духъ Святый устроилъ дёла такимъ образомъ, что каждый евангелистъ описалъ только какое-нибудь одно изъ этихъ путешествій 1). Но это объясненіе Исихія нельзя назвать состоятельнымъ. Его способъ примиренія заставляеть предполагать, что Марія Магдалина, видъвшая вытесть съ другою Маріею Господа на пути отъ гроба, обнимавшая ноги Его и получившая отъ Него повелёніе идти и возвёстить апостоламъ о воскресеніи, усумнилась въ истинѣ явленія, и, принебрегши повелѣніемъ Спасителя, снова возвратилась ко гробу Его. Притомъ, изъ евангельскихъ разсказовъ о воскресении Іисуса. Христа весьма ясно видно, что святые евангелисты описывають одно и то же событіе только съ большею или меньшею подробностію. Сознавая слабость Исихіева

<sup>1</sup>) Первымъ путешествіемъ Исихій считалъ прибитіе во гробу Інсуса Христа М. Магдалины и другой Марін, по его мивнію, Матери Господней, —описанное Матееемъ со всёми подробностями; вторымъ путешествіемъ онъ признавалъ прибитіе во гробу одной Марін Магдалины, описанное у Іоанна; третьимъ путешешествіемъ онъ признавалъ прибитіе М. Магдалины съ Маріею Іаковлевою, Іоанною и другими женами, описанное Лукою. Четвертымъ путешествіемъ Исихій считалъ прибытіе во гробу М. Магдалины съ Маріею Іаковлевою и Соломіей, описанное Маркомъ. Такимъ образомъ, исторія воскресенія слагается у Исихія изъ описанія сказаній, какъ они есть, безъ перемѣны, у Матеея, Іоанна, Луки и Марка. См. внигу Архим. Миханда "о евангеліяхъ", стр. 278 М. 1870.

Digitized by Google

толкованія, Евсевій Кесарійскій даль другое объяспеніе указаннаго разногласія евангелистовъ. Онъ предположилъ, что были двѣ Маріи изъ Магдалы, и что обѣ безразлично назывались Магдалинами. Разсказанное у Іоанна случилось, по Есевію, съ одной Магдалиной, а то, о чемъ сообщаютъ синоптики, случилось съ другою Магдалиной и бывшими съ нею прочими женами<sup>1</sup>). Но это предположение также не имфетъ твердыхъ оснований: въ евангелияхъ нигдѣ не говорится о томъ, что въ числѣ женъ мироносицъ были двѣ Маріи изъ Магдалы. Чтобы примирить указанное разногласіе, не нужно прибъгать къ разнымъ предположеніямъ и догадкамъ. Изъ разсказа евангелиста Луки видно, что ко гробу Іисуса Христа отправились не двъ или три жены, а нѣсколько (Лук. ХХІУ, 1); евангелисты же по своему усмотрѣнію именовали только нѣкоторыхъ изъ нихъ, не имѣя намѣренія именовать всѣхъ. Ев. Матеей. обращавшій особенное внимание на главныя события и о второстепенныхъ подробностяхъ говорящій кратко (См. напр. Мо. VIII 28-34, XX, 29-34; XXVII, 32-56), указывая только на Марію Магдалину и другую Марію, разумбеть, очевидно, и всёхъ другихъ женъ, приходившихъ ко гробу. Маркъ также не противорѣчитъ Матеею и Лукѣ, когда, назвавши двухъ женъ, поименованныхъ Матееемъ, упоминаетъ еще и о третьей, Саломіи, о которой онъ говорилъ уже выше (ХУ, 40). И сообщение Луки о женахъ никакимъ образомъ не можетъ противорѣчить показаніямъ Матеся и Марка: упомянувши о Маріи Магдалинѣ, Маріи Іаковлевой и Іоаннъ, Лука говоритъ, что съ ними были и другія жены, между которыми вполнѣ справедливо можетъ и должна быть подразумъваема и названная Маркомъ Саломія.

Первое мѣсто среди женъ мироносицъ занимаетъ Марія Магдалина. Она происходила изъ галилейскаго города Магдамы, который лежалъ на западномъ берегу Геннисаретскаго озера, между Тиверіадой и Капернаумомъ, на одинъ часъ съ четвєртью пути отъ первой, въ предѣлахъ Далмануюскихъ. Отъ мѣста своего происхожденія Марія и получила названіе Магдалины. Изъ евангелій извѣстно, что она прежде была

<sup>1)</sup> Архиманарить Миханль-"ю евангеліяхъ", стр. 280.

бъсноватою, но Господь изгналъ изъ нея семь бъсовъ (Марк. XVI, 9; Лук. VIII, 2), и она въ благодарность за это всюду стала сопровождать Его и доставлять Ему нужное изъ своего имѣнія (Лук. VIII, 1-3). Въ чемъ состояло бѣсновапіе Марів, трудно опредѣлить. Нѣкоторые подъ бѣснованіемъ разумъютъ порочную жизнь ся. Св. Григорій Двоесловъ въ одной изъ своихъ бесѣдъ на евангелія говоритъ: "что означаютъ семь бѣсовъ, если не всѣ пороки" 1)?-Но противъ этого нужно сказать, что бѣсы-не то же, что пороки, а липь совѣтники и помощники въ порочныхъ дѣлахъ. Западные отцы и учители церкви (Тертулліанъ, Амвросій, Августинъ) думаютъ, что бѣснование Марии выражалось въ порочныхъ страстяхъ блудодбянія и считають ее за одно лице съ грътницею, помазавшею миромъ главу Інсуса Христа въ домѣ фарисея Спмона (Лук. гл. VII) и съ Маріею, сестрою Лазаря, помазавшею, по евангелію Іоанна, Іисуса Христа (Іоан. гл. XI, 2; XII, 3). Но это мибніе нельзя назвать основательнымъ. Нельзя смѣшивать Марію, сестру Лазареву, и Марію Магдалину. Вотъ что говорить объ этомъ св. Димитрій, Ммтрополить Ростовскій, въ четьи-минеи (іюль-22 дня, въ житіи Маріи Магдалины): "западніи сію св. Марію Магдалину мнять быти Маріею, сестру Лазареву, тую же и жену блудницу, омывшую слезами нозъ Христовъ, и власами главы своея отершую, и миромъ помазавшую, но восточній не мнять быти тако. Лазарева бо сестра бяше изъ Виеаніи, родомъ іудеянина, а Магдалина изъ Сиріи, отъ горъ Магдальскихъ, отнюдуже и прозваніе ей бысть, -наченшая шествовати по Христѣ въ Галилеи, а не во Іудеи. Еще же ни блудницею быти сестра Лазарева, явѣ извѣствуется... Ина убо бысть Лазарева сестра, а ина жена блудница. Нъсть же о томъ совершеннаго извъстія: Магдалина ли бѣ оною блудвицею, въ евангеліи воспоминаемою, яже нозѣ Христовѣ омы слезами, и влассами отре, и миромъ помаза, или ина кая? Аще та бяше Магдалина, то како можаху съ нею мужіе имѣти грѣховное общеніе, бѣсною бывшею, отъ седми духовъ мучимою? Развѣ прежде бѣснованія бяше грѣш-

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Беседы на евангелія, XXXIII, ч. 2, стр. 164. С.-Петерб. 1860 г.

ница: и аще бы Магдалина оною была блудницею, то вслёдъ Христа и Его учениковъ явногръшницъ, долгое время ходящей, чтобы рекли ненавистницы Христовы жидове, ищуще на Него каковыя-либо вины, да Его охулять и ссудять? Аще ученицы Христовы единою (однажды) узрѣвшіе Господа съ Самарянынею бесваующа, чудяхуся, яко съ женою глагодаше (loan. IV, 27), кольми паче враждебницы не умолчали бы, егда бы видёли явногрѣшницу, по вся дни Ему послѣдствующую и служащую?" По всей вероятности, болёзнь Маріи Магдалины была подобна болёзни гадаринскаго бъсноватаго (Марк. V, 3-7). Приражение бъсовъ къ человъку и временная власть ихъ надъ нимъ не всегда бывала слёдствіемъ особыхъ греховъ его и неверія, но допускалось Богомъ за грёхи родителей, иногда по навётамъ злыхъ людей. Мы знаемъ, напр., что упоминаемый въ евангеліи отрокъ былъ мучимъ бъсомъ изз дотска (Марк. IX, 21).--До крестныхъ страданій Господа не упоминается болѣе о Маріи Магдалинф. Во время распятія и смерти Спасителя она стояда на Голгоов, была затемъ при погребении Его и смотрела, где Его полагали (Марк. XV, 47; Мө. XXVII, 61). Дальнвитія сведенія о ней будуть сообщены ниже.

Кром' Маріи Магдалины, ко гробу Спасителя отправились еще Марія Іаковлева и Саломія. У Матеея упоминается еще "другая" Марія, но подъ этою женою, безъ сомнѣнія, нужно разумѣть Марію Іаковлеву, или Іосіеву. Эго ясно открывается изъ сравненія 61 стиха XXVII главы евангелія Матоея и 47-го стиха ХУ-й главы евангелія Марка:

Ба же ту (при погребения Інсуса) Марія Мандалина и друпая Марія, съдяще сіева зрясть, ндъ Ею (Інсуса Христа) прямо гроба (Мате. XXVII, 61).

Марія же Мандалина и Марія Іополагаху (Марка XV, 47).

Спрашивается теперь, кто такая Марія Іаковлева, или Іосіева. Въ евангеліяхъ говорится, что она была матерью Іакова и Іосіи (Мато. XXVII, 56). Іакові и Іосія витстт съ Симономъ и Іудою считались братьями Господа (Мо. XII, 46; XIII, 55 и 56; Мрк. VI, 3). Братьевъ этихъ, однако, нельзя считать дётьми Дёвы Марін и Іосифа обручника, такъ какъ, по несомнѣнному вѣрованію православной церкви, у Богородицы другихъ дѣтей, кромѣ Іисуса Христа, не было. По мнѣнію однихъ, Іаковъ, Іосія, Симонъ и Іуда были детьми Іосифа обручника отъ перваго его брака. Дѣва Марія приходняась мачихою имъ и поэтому вполнѣ могла называться матерью ихъ. Такимъ образомъ, подъ Маріею Іаковлевою разумѣютъ Богородицу. "Маріею, матерью Іакова и Іосіи. пишеть Өеофилактъ, евангелистъ называетъ Богородицу, поелику Іаковъ и Іосія были дёти Іосифа отъ первой его жены. А какъ Богородица называлась женою Іосифа, то по праву называлась и матерью, то есть, мачихою дётей его"<sup>1</sup>). Это мнёніе раздёляеть Златоусть 2) и нѣкоторые изъ русскихъ ученыхъ, напр., преосвящ. Макарій, епископъ Михаилъ, свящ. І. Соловьевъ <sup>3</sup>), протоіерей В. Грегулевичъ 4) и другіе отцы церкви, напр. Оригенъ, Епифаній, Кириллъ Алекс. <sup>5</sup>). Западные ученые держатся другаго взгляда по означенному вопросу. Основываясь на свидательства Іеронима, который говорить, что Іосифъ обручникъ былъ дѣвственникомъ <sup>6</sup>), они братьевъ Господнихъ считаютъ дѣтьми не Іосифа обручника, а Клеопы, брата его и жены его Маріи Клеоповой, упоминаемой въ евангеліи Іоанна (XIX, 25). Здёсь послёдняя названа сестрою Богоматери. Такъ какъ, по церковному преданію, другихъ дётей, кромѣ Маріи, у праведныхъ Іоакима и Анны не было, то эти ученые, ссылаясь на то, что слово сестра на языкѣ Іудеевъ можетъ означать и родную и двоюродную сестру, считаютъ Марію Клеопову двоюродной сестрой Богоматери. Снеся Мато. XXVII, 56-61, Марк. XV, 40, Лук. XXIV, 10 и Іоан. XIX, 25, они Марію Клеопову отожествляють съ Маріею Іаковлевою. Такого мнфнія держатся,



<sup>1)</sup> Өеофилакть, Благовъстинкъ, ч. 1-я стр. 501. Каз. 1855 г.

<sup>2)</sup> Злат., 88-я бес. на евангеліе Матося.

<sup>3)</sup> Догматич. Богословіе А. Макарія, т. 3, ст. 97 § 135. Толк. еванг. А. Миханла, т. 1, стр. 233. Чт. въ общ. любит. дух. просвѣщ. за 1887 г. марть—апрѣль, стр. 270 и дал.

<sup>4)</sup> Дополнительных примичания их подробному сравнительному обзору четвероевангелия стр. 73-78. Сиб. 1873.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Оригенъ,-In Matth. t. 10, p. 45, Епифаній,-adv. her. 1, 1-3, Кириллъ Алек.,-Glaphyrorum. lit. 7, p. 224.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Ieponemu: quidam fratres Domini de alia uxore Iosephi filios, suspicantur sequentes deliramenta apocriphorum... Nos-non filios Iosephi, sed consobrinos Salvatoris, Mariae liberos intelligimus, materteras Domini, quue etiam dicitur mater Iacobi minoris et Iudae. Ad. Matth. c. 12. De vir. illustr. c. 2.

#### отдълъ церковный

кромѣ Іеронима, слѣдующіе экзегеты: Өеодоритъ, Августинъ, Исидоръ Севильскій, Кейль, Небе 1) и другіе католическіе и протестантскіе писатели; изъ русскихъ ученыхъ это мнѣніе принимають: Филареть, архіеп. Черниговскій, протојерей М. Богословскій, прот. Солярскій, проф. И. Чельцовъ в друг.<sup>2</sup>). Не вдаваясь въ критическую оценку этихъ мнений, потому что это слишкомъ далеко завело бы насъ отъ предмета изслёдованія, мы замѣтвмъ только, что первое мнѣніе допущено православною церковью въ богослужебныя книги. Такъ въ синаксарѣ во св. и великую недёлю пасхи сказано: "И первъе убо воскресеніе Божін Матери познаваемо бываеть, прямо сидящей гроба съ Магдалиною, якоже глаголетъ Матеей" (XXVII, 61). Но да не сомнилося бы"---т. е., чтобы не казалось сомнительнымъ "воскреніе, за еже къ Матери присвоенія"---изъ за того, что свидътельство о такомъ событіи присвоено Матери, ..... Евангелисты глаголють: первѣе явися Магдалинѣ Маріи, она же и на камени Ангела видѣ..." "И просто рещи, различно еже на гробъ женъ прихождение бысть, въ нихже бъ и Богородица; та бо есть, юже Іосіеву глаголеть Марію Евангеліе. Іосифа же б' сынъ сей Іосій".---"Якоже егда слышиши во Евангеліи, говорится въ синаксарѣ въ недѣлю св. женъ мироносицъ, "Марію Іакова малаго и Іосіеву матерь, Богородицу непщуй быти, яко матерь Іосифовыхъ чадъ Богородица вмѣняшеся".

Саломіей называлась мать сыновъ Зеведеевыхъ Іакова и Іоанна. Зеведей, мужъ ея, и сыновъя ея занимались рыболовствомъ на морѣ Галилейскомъ; Іисусъ, увидавъ однажды Іакова и Іоанна, починивающихъ сѣти, призвалъ ихъ къ апостольскому служенію (Мо. IV, 21—22). Съ этого времени Іаковъ и Іоаннъ были въ числѣ избранныхъ учениковъ Господа. Вмѣстѣ съ ап. Петромъ братья Зеведеевы удостоились видѣть слявное Преображеніе Господа (Мо. XVII, 1—8; Марк. IX, 2 и

<sup>1)</sup> Феодоритъ: ad Galat. 1, 19; Августинъ: tract. 28 in Iohan, Исилоръ Севильский: de vita Sanct c. 8; Keil,—commentar über das Evang. des Matthäus, s. 590. Nebe, Auferstehungs geschicte I. Christi, s. 6.

<sup>2)</sup> См. Библейскій словарь прот. П. Солярскаго, ч. 2 стр. 134. Богословскій, Свящ. Исторія Нов. З. стр. 23 Сиб. 1861 г. изд. 2. Чельцовъ, Ист. Христ. церкви ч. 1, стр. 78. Сиб. 1861 г. Филаретъ, арх. Черниговскій, толк. ев. отъ Іоанна, Червиг. Ел. Відом. 1866 г. № 3, стр. 67.

дал.; Лук. IX, 28 и дал.). Саломія, конечно, знала это и радовалась. Этимъ обстоятельствомъ объясняется, въроятно, и то, что незадолго до страданій Іисуса она обратилась къ Нему съ усердной, но неразумной просьбой-посадить дътей ея въ царствіи Его-одного по л'євую, другаго по правую сторону. Но Господь упрекнулъ её вмѣстѣ съ сыновьями въ непоняма-. нія Его ученія в отказаль въ просьбѣ (Мо. XX, 20-28). Кромѣ Саломіи, евангелисть Лука въ число женъ мироносицъ включаетъ еще Іоанну и "прочихъ". Объ Іоаннѣ болѣе подробныя свёдёнія мы получаемъ изъ VIII главы 3-го стиха евангелія Луки. Здёсь сказано, что она вмёстё съ Маріей Магдалиной и Сусанной и прочими другими женщинами служила. Іисусу Христу своимъ имѣніемъ. Господь испѣлилъ ее отъ злыхъ духовъ и болѣзней; съ этого времени она служила Господу съ непоколебимою предавностію. Мужемъ ся былъ нѣкто Хуза, домоправитель Ирода (Лук. VIII, 2-4). Кто разумъется подъ "прочими" женами мироносицами, нельзя опредѣленно сказать. Евангелисты не обозначали именъ ихъ, въроятно потому, чтобы не уклониться отъ главнаго предмета и не сосредоточить внимание читателей на второстепенныхъ подробностяхъ. Можно, впрочемъ, предполагать, что въ числѣ женъ мироносицъ находились Мареа и Марія, сестры Лазаря, изъ Виеани-что близъ Іерусалима. Ихъ горячая любовь къ Господу должна была побудить ихъ въ это утро отправиться ко гробу Спасителя вмъстъ съ другими женами.

По свидѣтельству ев. Матөея, жены мироносицы шли съ тою цѣлью, чтобы посмотрѣть гробъ—деюрўза: то́у та́фоу. Евангелисты же Маркъ и Лука сообщають болѣе: по свидѣтельству ихъ, жены шли съ благовоніями, чтобы помазать тѣло Іисуса. Конечно, помазаніе тѣла Господа было главною цѣлію путешествія женъ, но у нихъ еще была и другая цѣль: посмотрѣть еще разъ на дорогое имъ тѣло своего Учителя. Нужно замѣтить, что для достиженія первой цѣли жены должны были прежде осмотрѣть гробъ. Вотъ почему ев. Матөей упомянулъ только о ближайшемъ намѣреніи женъ осмотрѣть гробъ и умолчалъ о намѣреніи ихъ помазать тѣло Господа. Помазаніе тѣла умершаго совершалось у Іудеевъ какъ для выраженія почтенія

Digitized by Google

и любви къ умершему, такъ и для предохраненія тела его оть быстраго тлёнія. Для послёдней цёли употреблялось собственно бальзамирование, которое совершалось не менте тридцати дней (Быт. IV, 2; 2 Паралипом. XVI, 14 и друг.). Бальзамирование усопшаго, однако, рѣдко употреблядось, такъ какъ оно было сопряжено съ большими расходами. Обыкновенно же тью усопшаго умащали, осыпали благовоніями и, завернувъ въ чистое полотно, полагали во гробъ. Такъ поступили и съ теломъ Господа Іосифъ Аримаеейскій и Никодимъ. Послёдній для погребенія Господа принесъ смъшеніе смтрнено и алойно, яко литръ сто (Ioaн. XIX, 39). Литръ равняется 12-ти унціямъ, или одному фунту. Такое количество благовоній (около 2<sup>1</sup>/2 пудовъ) при погребении Господа, совершенномъ очень поспѣшно, свидѣтельствуетъ, что погребающіе заботились не о предохранении тёла Господа отъ тлёнія, а объ оказаніи ему какъ можно болѣе почестей. Отсюда совершено понятнымъ становится намъреніе женъ помазать тъло Іисуса. Онь несли ароматы, что-бы помазаніемъ тѣла своего возлюбленнаго Учителя оказать Ему послёдній знакъ своей любви. Евангелисть Лука свидѣтельствуетъ, что жены купили не только ароматы, но и миро (Лук. XXIII, 56). Миромъ называлась ароматическая жидкость, полученная или изъ одного какого-нибудь благовоннаго вещества, напр., нарда, или изъ смѣшенія разныхъ благовонныхъ веществъ (Іов. XLI, 32). Въ ветхомъ завётё предписывалось составлять миро изъ смирны самоточной, корицы благовонной, тростивка благовоннаго, кассіи и елея вле оливковаго масла (Исх. ХХХ, 23-25). Кром'ь миры, еврен при погребения умершихъ употребляли еще благовонные порошки, которыми посыпали пелены и самый одръ, на который полагалось тёло во гробё. Вёроятно, въ такомъ виде ароиаты были приготовлены мироносицами для своего умершаго Учителя; на это и указываетъ какъ будто употребленное въ евангеліи Луки отдёльно отъ слова-миро другое слово-ароматы.-Эти ароматы жены купили, по Марку, въ субботу вечеромъ (блауеноне́ноо тоо савватоо), между тъть, евангелисть Лука говоритъ, что жены купили ароматы еще въ пятницу послѣ полудня, прежде, чѣмъ наступила суббота (XXIII, 56).

Мы видимъ здѣсь не разногласіе между евангелистами; а только дополненіе другъ друга. Жены сдѣлали нѣкоторыя покупки вечеромъ въ день погребенія Іисуса, пока еще дозволялась купля и продажа, а чего не успѣли сдѣлать въ это время, то докончили вечеромъ въ субботу, когда также можно было дѣлать покупки.

2) Удаление ангеломъ камня отъ гроба Господня.

#### Mate. XXVIII, 2-4.

2. И се, труся высть велій: ангеля во Господень сшедя ся невесе, приступль отвали камень отв дверей—à πò της θυρας—i) грова, и съдяще на немя.

3. Ет же зракь по яко молнія, и одпяніе по было яко сныв.

4. Отъ страха же во сострясошася стренущи, и быша яко мертви.

Разсказанное въ этихъ стихахъ событіе случилось не передъ глазами женъ мировосицъ, какъ думаютъ нѣкоторые (Мейеръ и и друг.), а нѣсколько раньше прибытія ихъ ко гробу. По свидетельству ев. Марка, жены, подходя ко гробу, увизали, что камень быль уже отваленъ отъ гроба (XVI, 4); слёдовательно, мы имбемъ право заключать, что разсказанное въ этихъ стихахъ событие случилось ранъе прибытия ихъ ко гробу. На основани свято-отеческихъ свидътельствъ нужно думать, что оно произошло въ промежутокъ времени между воскресеніемъ Іисуса Христа и прибытіемъ женъ ко гробу". Інсусъ Христосъ, пишетъ Златоустъ, воскресъ въ то время, какъ на гробѣ Его лежали печать и камень. Но такъ какъ надобно было, чтобъ и другіе совершенно убѣдились въ истинѣ Его воскресенія, то гробъ послѣ Его воскресенія отверзается и такимъ образомъ это событіс становится достов' рнымъ" (85-я бес. на ев. Іоанна, стр. 679). Прежде удаленія камня отъ гроба, случилось сильное землетрясеніе, о которомъ разсказывается въ этомъ стихѣ; оно необходимо было для того, чтобы показать стражамъ необычайность случившагося, т. е., чуда воскресенія. Мизніе, полагающее цёль землетрясенія въ томъ, чтобы пробудить стражей гроба отъ сна<sup>2</sup>), вельзя назвать правильнымъ. Воины,

<sup>2</sup>) См. Өеофилакта Благовъстникъ ч. 1-я, стр. 507. Казань 1855 г.



<sup>1) &#</sup>x27;Апо ту; ворас нать въ колексахъ Синайскомъ, Ватиканскомъ и Кэмбриджскомъ, всладствие чего Тишендорфъ, Лахманъ и Мейеръ вычеркнули это слово, но textus receptus и другие кодексы имаютъ его.

поставленные охранять гробъ, должны были тщательно относиться къ своимъ обязанностямъ, въ противномъ случаѣ ихъ жало жестокое наказание; при томъ, эти воины, избранные самими первосвященниками, были, по всей въроятности, самыми вадежными и ревностными къ своей службъ. Могли ли они отнестись такъ небрежно къ своимъ обязанностямъ, чтобы въ первую же ночь своей службы заснуть? Эго ришительно свидательствуетъ противъ вышеизложеннаго мнанія. --- Землетрясеніе было только около гроба, такъ какъ цѣлью его было устрашить стражей <sup>1</sup>). По свидѣтельству ев. Матеея, это землетрясение случилось вслёдствие того, что ангелъ Господень сошелъ съ небесъ и отвалилъ камень отъ двери гроба. Многіе раціоналисты къ этому относятся отрицательно. Kühnöl, напримѣръ, думаетъ, что землетрясеніе произошло вслѣдствіе удара молніи<sup>2</sup>). Это митніс, однако, не встритло себь сочувствія даже среди раціоналистовъ. Baumgarten-Crusius заивчаетъ, что это митніе не можетъ объяснить многаго, напримъръ, ръчей ангела. Но отрицая состоятельность мньнія Кюнеля, Баумгартенъ-Крузій не соглашается признать явленія ангеловъ дъйствительнымъ фактомъ. "Эти явленія ангеловъ, говоритъ онъ, для насъ необычны и непонятны. Они принадлежатъ къ древнеизраильскому священному стилю, который, при описании чудеснаго, непроизвольно вносиль эти предста-

<sup>1)</sup> Нѣкоторые думають, что землетрясеніе должно было охватывать большое пространство, чтобы не только стражи гроба, по и жены могле проспуться. "Жевы, иншетъ, напр., Златоустъ, приходили для того, чтобъ намастить елеемъ тълов это было ночью, посему вероятно, некоторыя изъ нихъ спали; поэтому нужно было землетрясеніе, что-бы онв всталя и пробудились оть сна" (Златоусть,бес. на еванг. Матеся стр. 490). Это мизніе основывается на томъ, что жены понили во гробу ночью, между твиъ мы показали, что онъ отправились только на разсвіть. Изъ разговора женъ во время путешествія (Марк. XVI, 3) видно, что въ эту вочь не случилось съ ними ничего необыкновеннаго. Если бы онв быля пробуждены землетрясеніемъ, то были бы встревожены и имѣли бы хотя слабую надежду на возстание Інсуса Христа изъ гроба. Филологическия изыскания также свидетельствують противь этого мисния. По изследованию Кейля, слово зеющо́с (по слав. трусь) безъ добавления упс означаеть потрясение только мѣста rpo6a (Keil-Commentar über das Evangelium Matthaus, S. 605 Leipzig 1877). Такниъ образомъ, землетрясеніе ограничивалось только небольшою площадью около гроба Христова.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Auterstehungs-Geschicte von Nebe, S. 11.

вленія; этимъ изображались какъ явленія и откровенія Бога, такъ и божественныя мысли. Но евангелисты и евангельская традиція не хотѣли говорить особеннымъ языкомъ. Они говорять образнымъ древнимъ языкомъ, какъ и мы обыкновенно говоримъ языкомъ рефлекси" <sup>1</sup>). Мы не можемъ согласиться съ этимъ мебніемъ: ангелы — не выдумка евангелистовъ, не продуктъ высокаго священнаго стиля, но дъйствительно, являвшіяся небесныя существа. Тотъ, кто въруетъ, что Сынъ Божій сошель сь небесь и воплотился, тоть ни намгновеніе не усумнится въ возможности появлевія ангеловъ. Если Самъ въ этомъ мірѣ, почему не могутъ то же явился Богъ людямъ Его служебные духи, что-бы служить являться Ему лично, или для цёлей Его царства. Хорошо говорить по этому вопросу профессоръ М. И. Богословский: "Учение объ ангелахъ, а слёдовательно и исторія ихъ явленій, пишеть онъ. входить органически въ систему Богооткровенной религіи и имѣетъ въ ней величайшее значеніе. По ученію Свящ. Писанія. мы окружены антелами. Богъ ввърилъ насъ ихъ попеченію (Быт. XXXII, 1; Псал. XXXIII, 8); мало этого, задача христіанства и состоитъ именно въ томъ, чтобы ввести насъ въ этотъ высшій духовный міръ, котораго мы лишились за свой грѣхъ. Вы, говоритъ ап. Павелъ въ посланіи къ Евреямъ (XII, 22), приступили къ горъ Сіону, и ко граду Бога живаго, къ небесному Іерусалиму и тмамъ ангеловъ, торжественному собору и проч... Съ исторической точки зрънія дъйствительность явленія ангеловъ едва ли можетъ подлежать какому-набудь сомнѣнію: въ священной письменности ветхаго и новаго завѣта передается множество подобныхъ фактовъ (Быт. XVI, 7-12; XVIII, 1-10; XXI, 17; XXII, 15-17; Числ. XXII, 23; Івсус. Нав. V, 13-15; Суд. II, 5-6; IV, 12; 2 Цар. ХХІV, 16; 4 Цар. VI, 17; Ис. VI гл.; Дан. VIII, 15-17 и дал.). Неужели же всъ свящ. писатели завъдомо и единодушно согласились передавать вымыслы за факты? Предполагать такой обманъ было бы по меньшей мъръ странно и крайне ненаучно"<sup>2</sup>).



<sup>1)</sup> Ibid. S. 12.

<sup>2)</sup> Проф. М. Богословскій, — Дътство Госпола Нашего Інсуса Христа и Его предтечи стр. 138. Казань 1893 г. Далёе, проф. Богословскій разбираеть возра-

Цёль снисшествія ангела съ неба заключалась въ удаленіи камня отъ дверей гроба Іисуса Христа. Чтобы яснёе составить себѣ представленіе о дверяхъ гроба, нужно вспомнить, что евреи, подобно другимъ восточнымъ народамъ, обычно погребали умершихъ не въ могильныхъ ямахъ, засыпаемыхъ землей, какъ хоронятъ у насъ, а въ пещерахъ, входъ въ которыя заграждался камнемъ. Пещеры эти или строились изъ кир пичей и камней, или же высёкались въ горахъ и скалахъ, которыя окружали палестинскіе города и селенія. Во внутреннихъ стёнахъ пещеры высёкались скамьи, на которыя и клали тёла умершихъ, обвитыя въ чистыя плащаницы, т. е., полотна. Іисусъ Христосъ похороненъ былъ въ подобной пещерѣ, высѣченной въ скалѣ (Мате. XXVII, 60). Входъ въ эту пещеру и назывался дверьми гроба.

Отваливши камень отъ пещеры, ангелъ сълъ на немъ. Конечно, ангелъ сѣлъ не отъ усталости, но для того, чтобы своимъ блестящимъ видомъ показать стражамъ гроба чрезвычайность случившагося. Известный языческий писатель Цельсъ смъялся надъ тъмъ, что ангелъ долженъ былъ явиться для удаленія камня отъ двери гроба. "Сынъ Божій, говорилъ онъ, какъ будто не могъ открыть гроба, но нуждался въ другомъ, удалившемъ камень" 1). Такая насмёшка надъ христіанствомъ, однако, не имёеть никакого основанія. Въ евангеліяхъ воскресеніе Іисуса Христа не поставлено въ зависимости отъ удаленія камня гроба. Хотя здѣсь не сказано о томъ, въ какомъ часу третьяго дня воскресъ Інсусъ Христосъ, тёмъ не менѣе почти всѣ экзегеты полагаютъ, что воскресеніе Его случилось въ полночь, прежде удаленія камня гроба ангеломъ. "Інсусъ Христосъ, говоритъ Евфиній Зигабенъ, воскресъ, когда еще охраняли гробъ, чтобы этимъ уничтожить всякое возражение; и не ожидалъ цёлаго третьяго дня, а воскресъ, когда онъ только еще начинался. Воскресение во время охраны гроба не возбуждало никакого по-

511 🕚

женія противъ возможности явленій авгеловъ-существъ духовныхъ, нетѣлесныхъ въ мірть чувственномъ, осязаемомъ". Интересующіеся могутъ читать объ этомъ на стр. 139-145 вышеуказанной его книги.

ή γαρ τοῦ θεοῦ παῖς, ὡς ἐριχεν ούχ ἐδύνατο ἀνοῖζαι του τάφου, ἀλλ ἐδεήθη άλλου ἀποχωήσαντος την πέτραν. См. coq. Ορμιτεμα Contra Cels. 5, 52.

дозрѣнія, а воскресеніе послѣ этого времени могло казаться подозрительнымъ"<sup>1</sup>).

Видъ ангела, сидящаго на камнф гроба, былъ необыкновеннынь. Бъ же зрака ею, пишеть ев. Матеей, яко молнія и одъshie ero broho, sko chrois — η δέ ή ίδεα αύτου ώς αστραπή, xai то ёхдона айтой леохох шоес 2) усюх. Здёсь необходимо рёшить, что нужно разумѣть подъ (беа (зракъ). Ібеа есть то, что бросается человѣку въ глаза. Такимъ образомъ, не обозначилъ ли ев. Матоси словомъ ідеа весь образъ ангееа? Но въ такомъ случат зачтыт же сделано добавление о бълоситыныхъ одеждахъ ангела, если подъ ібе́а разум вются всв части твла его? Для уразумѣнія этого мы сравнимъ этотъ видъ ангела съ прославленнымъ видомъ Спасителя во время Преображенія (Мате. XVII, 2). Въ это время проселтися мине--- прозоточ Его яко солнце, ризы же Его быша бълы, яко свътз. На основаніи этого сравненія мы можемъ заключить, что св. Матесй подъ сбеа разумветъ не что иное, какъ только просоютоу-лице. Этому пониманію соотвѣтствуетъ и слово зрака, которое употреблено славянскими переводиками.-Сравнение лица ангела съ молнією указываетъ на сильный пламенный свёть, исходившій отъ лица ангела. Бёлоснёжная одежда ангела указывала на чистоту и невивность его.

Явленіе ангела привело въ страшный испугъ стражей гроба: отъ страха же ею, пишетъ ев. Матоей сотрясошася стренущіи и быша яко мертои. У вовновъ отъ испуга затряслись колѣна, забилось сердце, они лишились сознанія и стали на нѣкоторое время подобны мертвымъ. Что они бѣжали отъ гроба, не сказано у евангелистовъ, такъ какъ это понятно само собою. Съ явленіемъ ангела и удаленіемъ камня отъ гроба имъ ничего болѣе не оставалось дѣлать, какъ только бѣжать. Они были твердо увѣрены, что охраняемый ими "царъ Іудейскій", воскресъ,

512



<sup>1)</sup> Зигабенъ, — толковое евангеліе отъ Матоея стр. 450. Кіевъ 1886. Ср. Злат. 85 бес. на ев. Іоанна, стр. 679 и др.

<sup>2)</sup> Лахманъ и Тишендорфъ на основаніи Синайскаго, Ватиканскаго и Кэмбриджскаго кодексовъ читаютъ юс витото юсей, но послёднее находится въ кодексахъ Александрійскомъ, Ефремовомъ и друг.

какъ Онъ ранѣе предсказалъ. Это убѣжденіе ихъ было такъ твердо, что смутило самихъ первосвященниковъ; послѣдніе должны были теперь убѣдиться въ истинности словъ Спасителя: по тріехъ днехъ востану (Матө. XXVII, 63)<sup>1</sup>).

Ив. Глпбовъ.

(Продолжение будетъ).

<sup>1)</sup> Здесь возникаеть вопросъ, какомъ образомъ исполнилось предсказание Господа о трехдневномъ воскрессевін Его? Какъ извістно, Інсусъ Христосъ умеръ въ пятвицу въ девять часовъ; слѣдовательно, до конца этого дня, по еврейскому счисленію, оставалось три часа; затѣиъ, пребываніе Інсуса Христа во гробѣ проаолжалось 30 часовъ. Такимъ образомъ, Інсусъ Христосъ былъ умершимъ только 33 часа, межлу твиъ, три дня заключають въ себѣ 72 часа.-Для разрѣшенія этого вопроса, нужно сказать, что часы смерте Івсуса Христа принацияжали, по еврейскому счислению, въ тремъ различнымъ днямъ (З часа плтницы, 24 часа субботы в 6 часовъ слъдующаго по субботъ двя). Это даетъ возможность считать время, проведенное І. Христомъ во гробѣ, за 3 дня. Съ этимъ объясненіемъ согласны многіс экзегеты. Скорое наступленіе воскресенія І. Христа, по мнѣнію отцевь церкви, обнаружило чудодъйственную сплу Его. "Исполнение скоръе назначеннаго времени, пишеть, напр., Евф. Зигабень, свильтельствуеть о силь, а исполнение послё этого времени свилътельствовало бы о безсили. И царь обънавшій кому либо благодізніе въ извістный день и потомъ облагодітельствовавшій его раньше этого времени, не только исполниль бы объщаніе, но присоедивиль бы в другую милость, вследствіе скорости исполненія". (См. толковое ев. отъ Матеея. Зигабена стр. 450).

# Христіанскія мысли по нѣкоторымъ вопросамъ общественной жизни.

Господство и служеніе.

#### 1.

Рузумность и духовная краснота Христіанскихъ правилъ неосужденія, смиренія и немстительности очевидны лля всякаго. Но важный вопросъ насколько примиримы эти евангельскія требованія съ наличнымъ общественнымъ строемъ, съ существованіемъ господства и подчиненія, суда и наказанія, самозащиты, войны и клятвы? На этотъ вопросъ существусть три отвѣта. По одному идеальныя евангельскія требованія-непримвримы съ требованіями и формами общежитія и носятъ характеръ неосуществимыхъ желаній. По другому евангельскія требованія осуществимы при условіи разрушенія наличныхъ формъ общественной жизни будто-бы устаръвшихъ, вредныхъ и не справедливыхъ. Третій отвѣтъ заключается въ причтѣ Господа о закваскъ. Царствіе Божіе подобно закваскъ, которую женщина, взявши, положила въ три мъры муки, доколь не вскисло все. (Луки XIII, 21). Какъ въ отдъльномъ человѣкъ закваска евангельскаго ученія постепенно перерабатываетъ образъ мыслей этого человъка, отражается въ словахъ, поступкахъ, движеніяхъ и даже одеждѣ; такъ и общественныя формы и условія жизни претерпъвають существенныя измьненія подъ вліяніемъ евангельской проповѣди. Доказательствомъ этого служить исторія послёднихъ девятнадцати столётій. Апостолы не возставали противъ рабства, но оно постепенно и доселѣ смягчается подъ вліяніемъ христіанскаго ученія, а нѣкоторыя формы рабства уже отжили свой въкъ, такъ какъ мало согласовались съ духомъ христіанства <sup>1</sup>). Апостолы не провозглашали общественнаго равенства мужа и жены, но христіанское ученіе оказало и будетъ оказывать глубокое вліяніе на благопотребное уравненіе правъ женщины и мужчины. Столь же сильно воздъйствіе христіанства на законы, на наказанія и войну. Видоизмъняя сравненіе Лаодзе, мы можемъ уподобить христіанское ученіе водъ. Нътъ препятствій, вода течетъ; встрѣтится ей на дорогъ плотина, она остановится; прорветъ плотину, — она снова течетъ. Въ четвероугольномъ сосудъ она четвероугольна, въ кругломъ, она—кругла.

Тѣ, которые считаютъ христіанскія правила нравственности мечтаніями, не замѣчаютъ, что въ теченіе девятнацати вѣковъ не было силы въ человѣчествѣ могущественнѣе этихъ мечтаній. Тѣ, которые хотятъ уничтожитъ круглые и четвероугольные сосуды, какъ стѣсняющіе движеніе христіанской морали, не догадываются, что въ этихъ сосудахъ содержаніе сдѣлалось уже на половину христіанскимъ. 2.

Въ общественномъ неравенстве есть и отрицательныя и положительныя стороны. Вопреки обычному взгляду на дёло, это неравенство болёе полезно и необходимо для слабыхъ, чёмъ для сильныхъ. "Поелику равенство часто доводитъ до ссоръ, то Богъ установилъ многіе виды начальства и подчинепности, какъ то: между мужемъ и женой, между сыномъ и отцемъ, между старцемъ и юношей, между рабомъ и свободнымъ, между старцемъ и юношей, между рабомъ и свободнымъ, между начальникомъ и подчиненнымъ, между учителемъ и ученикомъ. И дивиться ли такому установленію между людьми, когда тоже самое учредилъ Богъ въ тёлѣ! Ибо Онъ такъ устроилъ, что не всё члены имѣютъ равное достоинство, но одинъ ниже, другой важнѣе, и одинъ управляетъ, другіе стоятъ подъ управленіемъ. Тоже самое примѣчаемъ и у безсло-

1) Дохристіанское рабство росло на почвѣ различія народности в вѣры при посредствѣ завоеваній: военно-плѣненные становились рабами народа, забывали или не знади, что Богъ-общій Отецъ и что люди братьи по Господу. Евангеліе, призывал людей къ единой вѣрѣ, напоминан имъ объ общемъ Господинь (Колос. III, 24; IV, 1), провозглашал братство всѣхъ человѣковъ, подорвало въ кориѣ рабство во всѣхъ его видахъ. весныхъ: у пчелъ, у журавлей, въ стадахъ дикихъ овецъ. Даже и море не лишено также благоустройства, но и тамъ во многихъ родахъ рыбъ одна управляетъ и предводительствуетъ прочими, и подъ ея начальствомъ онъ отправляются въ отдаленныя путешествія. Напротивъ, безначаліе вездъ есть зло и производитъ замъшательство" <sup>1</sup>). Неравенству въ человъческихъ обществахъ обязанъ своимъ существованіемъ законъ, опредѣляющій взаимныя отношенія членовъ общества. Законъ, съ одной стороны, закръпляетъ это неравенство, а, съ другой, ограждаетъ слабыхъ отъ произвола сильныхъ. Безъ закона сила заняла-бы мъсто закона, и слабымъ не было-бы защиты и убъжища.

Неравенство не людьми придумано: причина его въ естественномъ неравенствѣ тѣлесныхъ и духовныхъ способностей. сдѣлавшемъ необходимою зависимость одного человѣка отъ другого. Какъ въ человѣческомъ обществѣ, такъ и въ общей экономіи міра неравенство имбетъ смыслъ и значеніе. "Безъ малаго не могло бы существовать великое. Малорослые злаки для человѣка и животныхъ полезнѣе дремучихъ лѣсовъ. Человъкъ очень часто ошибается въ опредъленіи значимости извъстной вещи или силы: что на первый взглядъ ему кажется ненужнымъ, ничтожнымъ, даже вреднымъ, это при болѣе внимательномъ и глубокомъ взглядъ является въ высшей степени важнымъ и необходимымъ. Напр., съ перваго взгляда кажется безцёльнымъ то, что моря занимаютъ огромныя пространства на землѣ: только при глубокомъ и общирномъ изучении природы можно приблизительно понять всю необъятную важность и необходимость океана для земной жизни. Всю дила Господа весьма благотворны, и всякое повъление Его въ свое время исполнится. И нельзя сказать, что это? для чего это? ибо все вг свое время откроется. (Свр. XXXIX, 21-22)<sup>4 2</sup>).

Для анологіи съ челов'яческимъ обществомъ еще болѣе имѣетъ значеніе неравенство различныхъ членовъ въ одномъ организмѣ. Здѣсь члены тюла, которые кажутся слабъйшими, гораздо нужнъе. И которые намъ кижутся менъе благородными въ тплъ, о тъхъ болъе прилагаемъ попеченія. И неблагообраз-

Digitized by Google

--

<sup>1)</sup> Златоуста. На посл. къ Римл. бес. 23.

<sup>2)</sup> Проф. Бълневъ, любовь Божествениал, стр. 140. (М. 1881 г.).

ные наши болье благовидно покрываются; а благообразные наши не импютъ въ томъ нужды. Но Богъ соразмърилъ тъло, снушивъ о менъе совершенномъ большее попеченіе, дабы не было раздъленія въ тълъ, а всть члены одинаково заботились другъ о другъ. (1 Кор. XII, 22—25). Эгою ясною аналогіею апостолъ выясняетъ, какъ при разнообразіи служенія, при неравенствѣ силъ, способностей и благодатныхъ даровъ создается церковное единство.

3.

Не безъ воли Божіей возникло неравенство въ человѣческомъ обществѣ. Оно есть благодѣтельное средство къ установленію норядка въ общежитіи людей, далекихъ отъ нравственнаго совершенства и несвязанныхъ между собою узами дружбы. "Въ началѣ Богъ установилъ одну власть, поставивъ мужа надъ женою; но когда родъ нашъ пришелъ въ великое разстройство, то Онъ учредилъ и другія власти—господъ правителей, и это также для любви. Злоба развращала и погубляла родъ нашъ. Посему Онъ поставилъ среди городовъ судей, какъ-бы какихъ врачей, дабы они, истребляя злобу, какъ-бы какую заразу любви, собирали всѣхъ въ одно"... 1).

Когда уже при начальникахъ и вооруженныхъ воинахъ случаются неистовства отъ злыхъ людей, то, если-бы не было совсѣмъ страха отъ начальниковъ, до какого неистовства дошли бы эти люди? Не разрушили-ль бы они у насъ города до основанія и, перевернувъ все верхъ дномъ, не лишили-ль бы насъ и самой жизни? Уничтожь судилище—и уничтожишь всякій порядокъ въ нашей жизни; удали съ корабля кормчаго п потопишь судно; отними вождя у войска—и предашь воиновъ въ плѣнъ непріятелямъ. Такъ, если отнимешь у городовъ начальниковъ, мы будемъ вести себя безумнѣе безсловесныхъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Златоусть. На посл. 1-е къ Кор. бес. 34. Изд. Рус. Пал. 1897 г. стр. 47—48. Также обълсняеть происхожденіе начальства в Св. Ириней Ліонскій. "Поелику челов'єкъ, отступивши отъ Бога, дошель до такого неистовства, что почиталь своего единокровнаго за врага в безстрашно предавался всякаго рода буйству, челов'єко-убійству и жадноств, то Богъ паложиль па него челов'єческій страхъ, чтобы люди, полчиненные челов'єческой власти и связанные закономъ достигали до нѣкоторой степени справедливости и взаимню сдерживали себя. Земвсе правительство установлено Богомъ для пользы народовъ, а не діаволомъ".

звѣрей, станемъ другъ друга угрызать и свѣдать (Гал. V. 15): богатый бѣднаго, сильнѣйшій слабаго, дерзкій крѣпкаго. Живущіе благочестиво, конечно, не имѣютъ нужды въ мѣрахъ исправленія со стороны начальниковъ: праведнику законз не лежитъ (І Тим. 1, 9). Но люди порочные, если-бы не были удерживаемы страхомъ отъ начальниковъ, наполнили бы города безчисленными бѣдствіями. Что связи изъ бревенъ въ домахъ, то и начальники въ городахъ. Если тѣ уничтожишь, стѣны, распавшись, сами собою обруппатся одна на другую: такъ, если отнять у вселенной начальниковъ и страхъ, внушаемый ими. — и домы, и города, и народы съ великою наглостію нападутъ другъ на друга, потому что тогда не кому будетъ ихъ удерживать и останавливать, и страхомъ наказанія заставлять быть спокойныме" <sup>1</sup>).

И такъ, неравенство-мтра необходимая при болѣзненномъ состоянии челов'вчества, но не всегда безусловно благод'втельная. а иногда даже прискорбная, такъ какъ болѣзнь человѣчества "настолько усилилась, что превзошла самое искусство врачей, и вошла въ самихъ судей; и теперь происходитъ то же, какъ если-бы кто, страдая горячкою, водянкою и множествомъ другихъ жесточайшихъ болѣзней, и не одолѣвая собственныхъ недуговъ, сталъ усиливаться избавлять другихъ, одержимыхъ тѣми-же недугами"<sup>2</sup>)... Такимъ больнымъ врачевателемъ былъ. напримъръ, Пилатъ, не липенный сознанія правды, но не желавшій что либо потерпѣть за правду; боясь доносовъ, онъ осудилъ невиннаго. И что-же о власти Пилата надъ Собою говоритъ Спаситель? — Ты не имълъ бы надо Мною никакой власти, если бы не было дано тебъ свыше. (Іоан. XIX, 11). Итакъ, Богъ освящаетъ всякую власть, поддерживаетъ даже несовершенный порядокъ, чтобы избавить людей отъ совершевнаго безпорядка.

4.

Отношение служения и послушания само по себъ не содержитъ ничего противнаго правственности и любви. Напротивъ, любовь всегда побуждаетъ служить и повиноваться. Непови-

<sup>2</sup>) Творенія Златоуста I, 96.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Твор. Завтоуста II, 84.

новение и неохотное служение всегда почти свидътельствуетъ о недостаткъ любви, если не прямо о враждебности. Поэтому не только по отношению къ Богу, но и по отношению къ Богомъ утвержденной человъческой власти справелливы слова пророка Самунла: Послушание лучше жертвы и повиновение мучше тука овновз. Ибо непокорность есть такой-же гръхз. что волшевство и противление тоже, что идолопоклонство (I Царствъ XV, 22-23). Человъческая правственность начивается съ послушанія: "долгъ есть именно связь между отатребуеть послушанія и самоотреченія. Послушаніе есть главная добродѣтель, первая именно, къ которой должно стремиться воспитание<sup>я 1</sup>). Лишь ослёпленные гордостью, язычески настроенные люди считаютъ унизительнымъ служение и повиновение. "Кто свободенъ и кто рабъ, -- это опредѣляется качествомъ жизни. Христосъ быль въ образѣ раба, но извелъ и насъ въ свободу"<sup>2</sup>).

Великое препятствіе къ охотному послушанію происходить отъ мнѣнія, что мы умнѣе и лучше повелѣвающихъ и что наше рёшеніе правильнѣе даннаго намъ приказанія. Въ подобномъ случаѣ "не довѣряй своему сердцу, ибо ослѣпляешься прежниии пристрастіями. Не воображай, чтобы ты думалъ основательние и справедливие повеливающаго тобою. Не будь судьею дѣлъ его, ибо въ своемъ изслѣдованіи часто можешь обмануться" 3). Да хотя бы в плохъ былъ твой повелитель, что изъ того? Велёно повиноваться начальникамъ не только добрымъ, во и строптивымъ (I Петра II, 18). Одинъ пресвитеръ молился, чтобы удалиль Господь отъ начальства строптиваго епископа, и получилъ отвѣтъ: "вашъ городъ достоинъ худшаго". Такъ и ты, имъя худого начальника, считай себя достойнымъ худшаго. Богъ и худшимъ часто пользуется ко благу людей. "Сообразуй желание свое съ тѣмъ, что бываетъ, и будешь въ мирѣ со всѣми" 4).

"Какъ должно поступить, если бы случилось, что родители

4) Тамъ-же, 279.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Мартенсенъ. "Христ Ученіе о нрав." І, 5.

<sup>2)</sup> Св. Григорія Богослова: "Духовныя Мысли". Въ Хр. Чт. 1829 г. XXXIV 257.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Авва Доровей. Хр. Чт. 1830. XXXIX, 278-279.

или начальники потребовали-бы чего либо противнаго вѣрѣ или закону Божію? Тогда должно сказать имъ, какъ сказали апостолы начальникамъ іудейскимъ: судите, справедливо ли предъ Богомъ слушать васъ болъе нежели Бога (Дѣян. IV, 19) и должно претерпѣть за вѣру и законъ Божій все, что бы ни послѣдовало"<sup>1</sup>).

Но подлежатъ строгому осужденію церковному тѣ, которые, подъ предлогомъ благочестія, учатъ рабовъ презирать господъ и уклоняться отъ служенія, вмѣсто того, чтобы служить съ усердіемъ и почтеніемъ<sup>2</sup>).

5.

Одобряя повиновеніе, христіанское нравоученіе далеко отъ одобренія безсердечнаго проявленія начальствованія. "Законную власть", наставляетъ Исидоръ Пелусютъ: "не обращай въ карварство безчинными нравами, но украшай приличными ей дѣлами; съ унывающими духомъ обходись кротко, низшихъ уравнивай съ высшими и тогда возжешь свѣтлый пламенникъ правосудія". Негнѣвливость "можетъ украшать всякаго человѣка, особенно-же людей, облеченныхъ властію; ибо удерживать себя, тогда какъ власть позволяетъ дѣлать все, и имѣть руководителемъ своихъ дѣйствій законъ Божій, это приноситъ великую честь и славу" <sup>3</sup>).

Что такое служеніе и господство? Это не есть что либо непримиримое, противорѣчащее одно другому. То и другое объединяется во Христѣ <sup>4</sup>). Ученики почитали Іисуса и повиновались Ему, но и Онъ служилъ имъ, умывалъ ихъ ноги и говорилъ: кто изъ васъ больше, будь какъ меньшій, и начальствующій, какъ служащій. (Луки XXII, 26). Начальствованіе и служеніе—раздѣленіе внѣшнее и неглубокое. "Одинъ у всѣхъ

2) Въ "Книгъ Правилъ" 3-е правило Гангрскаго собора.

<sup>8</sup>) Златоусть. О вротости. Сергіень посадь 1892 г.

4) Григорій Бог. О порядкѣ въ жизни обществъ. "Въ Радости Христ." 1894. XI. 140.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Правосл. Катихизисъ м-та Филарета. V-я запов. закона Моисеева. Подобно этому еще Антоній Великій наставляль: "Начальники и владыки вибють власть только надъ тёломъ, а не надъ душею. Посему если повелёваютъ дёлать убійство, или что-нибудь незаковное, несправедливое, вредное для души, то не должно полиноваться имъ, хотя-бы они терзали тёло". (Въ Хр. Чт. 1821 г. I, 246).

Творецъ, одинъ законъ, одинъ будетъ и судъ. Итакъ, смотри на раба, какъ на сослужителя. Когда разрѣшишься отъ земли, тогда можешь явить свое превосходство" <sup>1</sup>). Но тогда-то именно и не будутъ почтены "тѣ, которые не подражаютъ дѣтямъ во взаимномъ между собою равенствъ" <sup>2</sup>).

Не названіе возвышаетъ начальствующаго, на именно умѣвіе его благородно обходиться съ подначальными. "Прекрасное обхожденіе лучше прекраснаго художественнаго произведенія; оно приноситъ болѣе удовольствія, чѣмъ статуи и картины; оно изящнѣйшее изъ всѣхъ изящныхъ искусствъ". (Эмерсонъ).

Особенно-же начальствующіе и служащіе объединяются единствомъ вѣры, братствомъ во Христѣ. Въ древнехристіанской письменности встрѣчаемъ на этотъ случай такое наставленіе: "кто имѣетъ господина вѣрующаго, тотъ, сохраняя ему господство, пусть любитъ его и какъ господина, и какъ отца, не какъ служащій только въ глазахъ, но какъ любящій господина, зная, что за служеніе Богъ дастъ ему вознагражденіе. Точно также и господинъ, имѣющій слугу вѣрующаго, сохраняя ему служеніе пусть любитъ его, какъ сына или какъ брата по общенію въ вѣрѣ<sup>« в</sup>).

Христіанинъ не забываетъ, что существенное въ человѣкѣ не его внѣшнее положеніе въ обществѣ, но внутреннее расположеніе, его жизнь въ Богѣ. Никакое служеніе не можетъ унизить достоинство человѣка, если это не есть служеніе грѣху. Напротивъ, всякое служеніе, совершаемое съ желаніемъ пользы ближнему и съ любовію къ нему, есть служеніе высокое, хотя бы оно состояло изъ такихъ мелкихъ услугъ, какія бываютъ при уходѣ за ребенкомъ или тяжко-больнымъ.

Взирая на примёръ служенія Христова, каждый христіанинъ можеть сказать себё: если Онъ, безгрёшный и чистый, послу-

<sup>8</sup>) Апост. Постацова. IV. 12. Трогательный примъръ снисходительности высшихъ къ служащимъ можно видъть въ жизни пр. Іоанна Колова. Однажащо онъ съ братиями пошелъ чрезъ пустыню. Проводникъ самъ потерялъ дорогу. Преподобный уговорилъ братий не подавать вида проводнику, что замъчена его оплошность, чтобы не огорчить его. А чтобы избавить его отъ безполезныхъ поисковъ пути при наступавшей ночи, притворился больпымъ, немогущимъ идти далѣе.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Онъ-же. Въ Хр. Чт. 1829 г. XXXIV, 257.

<sup>2)</sup> Васплій Великій. Нравств. правило 45-е. Въ Хр. Чт. 1823. X 66.

жилъ падшимъ человѣкамъ, то можетъ-ли какой-либо родъ служенія быть довольно низкимъ для такого гръшника, какъ я?

#### Судъ и наказаніе.

1.

Подъ судомъ здёсь разумѣется не осужденіе ближняго, но судъ по закону, производимый людьми къ тому призванными, судьями. Эти судьи "судятъ грѣхи только явные, направленные противъ порядка гражданскаго или благосостоянія общественнаго. Грѣховъ внутреннихъ они не имѣютъ права и силы судить<sup>4</sup>).

Всюду и все въ природѣ подчинено естестественнымъ законамъ, вездѣ замѣчается постоянство явленій, порядокъ, разумность, какъ-бы отраженіе высшаго Разума. Тѣмъ болѣе человѣческое общежитіе должно управляться не случаемъ и произволомъ, но разумомъ и совѣстію. Человѣкъ долженъ относиться къ подобнымъ себѣ по правдѣ, по установленной нормѣ. Явныя, дерзкія нарушенія этой нормы не должны быть терпимы,—иначе все придетъ и разстройство и общежитіе сдѣлается невозможнымъ. Оцѣнка правонарушеній съ точки зрѣнія установленнаго права и ввѣряется суду.

Но за оцёнкой должно слёдовать и возстановленіе нарушенной правды, то есть, судъ долженъ обладать силой и проявлять ее. Иначе всякое значеніе суда исчезнетъ и настанетъ пристрастный, неразумный самосудъ или месть. За судомъ должно слёдовать наказаніе, чтобы не было нужды въ отмщеніи.

Цѣль наказанія не месть, не нанесеніе вреда преступнику, но установленіе равновѣсія, нарушеннаго преступленіемъ. Глубокій смыслъ имѣетъ то обстоятельство, что славянское слово: "наказаніе" означаетъ "наученіе", "наказывать"—научать, вразумлять. Наказаніе—это наглядный, публичный урокъ права.

Идея наказанія рождается въ семейномъ союзѣ, она проявляется во власти родителей надъ дѣтьми и отсюда уже переходитъ въ союзъ общественный. Сознаніе неизбѣжности или необходимости наказанія присуще не тольло потерпѣвшему отъ

<sup>1</sup>) Прот. І. М. Скворцовъ. Въ "Дом. Бес." 1867, вын. 18-й.

#### отдълъ церковный

проступка или судьѣ, но и самому преступнику. Преступленіе влечетъ за собою страхъ и безпокойство даже и тогда, когда оно укрылось отъ взоровъ человѣческихъ. Въ такъ называемыхъ мукахъ совѣсти значительное мѣсто отводится ожиданію наказанія. Всякій, кто встрътится со мною, убъета меня. (Быт. IV, 14), страшится первый пролившій братскую кровь. Неповинно осужденный и наказанный негодуетъ на причиненную ему несправедливость, но наказанные за проступокъ сознаются: мы осуждены справедливо, потому что достойное по дълама нашима приняли. (Луки XXIII, 41).

Судъ и наказаніе необходимы не только въ семьѣ и государствѣ, но необходимы они и въ Церкви Христовой. Самъ Спаситель научалъ: Если согръшить противъ тебя брать твой, выговори ему, и если покается, прости ему; (Лука XVII, 3) если же не послушаеть, возьми съ собою еще одного или двухъ, дабы устами двухъ или трехъ свидътелей подтвердилось всякое слово. Если-же не послушаетъ ихъ, скажи церкви, а если и церкви не послушаетъ, то да будетъ онъ тебъ, какъ язычникъ и мытаръ (Мө. XVIII, 16—17). Если кто не послушаетъ слова (апостольскаго), того имъйте на замъчании и не сообщайтесь съ нимъ, чтобы устыдить его. Но не считайте его за врага, а вразумляйте, какъ брата. (2 Сол. III, 14—15).

Здѣсь и судъ, и наказаніе, притомъ наказаніе весьма строгое: изверженіе изъ общества вѣрующихъ. Отъ такихъ отверженныхъ отвращались и родственники и даже семейные.

Церковь иногда обращалась ко внёшней государственной власти для прекращенія церковныхъ безпорядковъ. Такъ Антіохійскій соборъ опредёлилъ: "если какой-либо пресвитеръ или діаконъ будетъ упорно возмущать церковь и производить безпорядки въ ней, то укрощать его внёшнею властію, какъ бунтовщика" (пр. 5-е). Если въ исключительныхъ случаяхъ даже въ церковныхъ дёлахъ нужна праву поддержка силы, то тёмъ менѣе можетъ быть отвергаемо употребленіе силы для устраненія правонарушенія въ дёлахъ гражданскихъ. Въ оправданіе такой борьбы со зломъ мы сошлемся не на бичъ, употребленный Господомъ въ храмѣ Іерусалимскомъ, вѣроятно, для магнанія скотовъ, а не людей (Іоан. II, 14—15), но на слова Господа, сказанныя въ Геосиманскомъ саду: какъ будто на разбойника вышли вы съ мечами и кольями. (Луки XXII, 52). Здъсь скрыта та мысль, что на разбойника естественно и непредосудительно выходить съ оружіемъ въ рукахъ. Возлюбленный ученикъ Господа Іоаннъ Богословъ писалъ: "Кто ведетъ въ плънъ, тотъ самъ пойдетъ въ плънъ; кто мечемъ убиваетъ, тому самому надлежитъ быть убиту мечелъ (Апок. XIII, 10). Если нельзя въ этихъ словахъ находить оправданія смертной казьи, то во всякомъ случаѣ можно сдѣлать выводъ, что, чѣмъ грубѣе правонарушеніе, тѣмъ большая сила и строгость должны быть употреблены для прекращенія зла и для защиты правды.

2.

Эта строгость, по отношенію къ нарушителямъ правды, ни мало не противоръчитъ евангельской проповъди о любви и милосердіи и не исключаетъ любеи даже къ самому наказывасмому. "Кто любитъ во Христѣ, тотъ иногда и огорчаетъ того, кого любитъ къ его пользъ" 1). "Правда и милость начала не противоположныя, но взаимно восполняющія. Ц'ёль у нихъ одна, тѣлесное и душевное благо человѣка. Судя и наказывая, воздавая по заслугамъ, возстановляя попранныя правила доброй жизни и предупреждая повторение попрания на будущее время,-правда встрѣчается съ милостію. Правда не только направляетъ милость туда, гдъ она наиболъе полезна, но и возбуждаеть ее, что мы видимъ въ прошеніи молитвы Господней: остави намъ долги наша, яко-же и мы оставляемъ должникомъ нашимъ. Правда, съ своей стороны, нуждается въ содъйствія милости. Правда "безъ милости подобна лунному свъту, который хотя нѣсколько разгоняетъ ночную тьму, но не согрѣваетъ и не оживляетъ. Милость безъ правды въ христіанстве есть доброд'втель слёпая, которая идеть на удачу и часто падаєть<sup>2</sup>).

Подъ вліяніемъ Евангелія милость все болѣе и болѣе примѣшивается къ правдѣ. Въ древности, даже въ Еврейскомъ народѣ, за проступокъ отдѣльнаго лица отвѣчалъ родъ и семья, а теперь наказуется только преступникъ, причемъ принимаются



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Св. Василій Вел. Нравственным правила. Въ Хр. Чт. 1823 г. Х, 51. Сличи Іоавна XVI. 5-7, 2 Кор. VII, 7-9.

<sup>2)</sup> Изъ словъ Филарета, М-та Московскаго.

во внимание смягчающия вину обстоятельства и степень раскаянія въ проступкѣ; отмѣнены пытки, и отмѣна смертной казни въ христіанскихъ государствахъ-вопросъ времени; стараются наказаніямъ придать исправительный характеръ; личность приступника возбуждаеть не вражду, а сожальние. Преступленіе это болѣзиь воли, несчастіе. Въ древнехристіанской н въ древне-русской Церкви былъ обычай печалованія высшихъ представителей духовенства за виноватыхъ и осужденныхъ. Можно сказать, что это быль более, чемь обычай, обязанность духовныхъ властей заступаться за осужденныхъ, просить, если не помплованія, то смягченія наказанія. Въ 7-мъ правилѣ Сардикійскаго собора читаемъ: "такъ какъ часто случается, что въ церковь прибъгаютъ, требуя помощи, осужденные на заключение или па островъ, или подверженные другому какому-либо наказанію, то таковымъ не слёдуетъ отказывать въ помощи, но немедленно и не колеблясь просить для нихъ списхожденія". Алтарь церковный считался неприкосновеннымъ мъстомъ убъжища для техъ, надъ которыми тяготела кара закона или гитвъ народный, или родовая месть. Поздичий тарактеръ народоправленія упраздниль обычай печалованія, но не заглушиль голосъ Евангелія въ сов'єсти судей и правителей, въ общественномъ мнѣніи и въ духѣ угологныхъ законовъ. Милосердіе проникаетъ черезъ желізные запоры темниць: правительства стремятся сдѣлать жизнь узника сносною и даже удобною. Не даромъ въ святой книгѣ начертаны на всѣ времена святыя слова: въ темницъ бъхъ, и посътисте Мене" (Мо. XXV, 36).

Да будетъ пощада и падшимъ, но только безъ забвенія правды! Гдѣ вытѣсняется правда, тамъ кончается евангельская снисходительность и начинается ложная гуманность. Когда, напримѣръ, родители, истязавшіе своихъ малолѣтнихъ дьтей, или врачъ, по нерадѣнію допустившій умереть женщинѣ и ребенку, наказываются пятирублевымъ штрафомъ; или когда чсловѣкь, разорившій сотни семействъ, отпускается съ легко нажитымъ добромъ за границу, то тутъ попрана, осмѣяна правда.

И народы, и отдѣльныя лица должны помнить слова Госпоза: cydume cydoмs праведнымз <sup>1</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Іоан. VII, 24. Эти слова ясно показывають, какъ несправедляво ифкоторые новые учители въ запрещения осуждения видять запрещение суда.

#### Самозащита и дуэль.

1.

Существование суда полагаетъ твердую границу истительности, равно какъ и мстительность отрицается существованиемъ суда. Если человѣкъ самъ можетъ себя защитить и доставить торжество правдѣ, то зачѣмъ еще вмѣшательство третьихъ лицъ? Но и исторія, и повседневный опыть говорять противъ этой возможности. Они свидѣтельствуютъ, что месть-не возстановление правды и мира, а удовлетворение слѣпой злобѣ и умножение неправды. "Мщение служить утъшениемъ только безумцамъ и варварамъ. Мудрецъ и христіанинъ считаютъ его вообще за д'яствіе злобы. Какое различіе между такимъ человѣкомъ, который нападаетъ и между такимъ, который, подвергшись нападенію, самъ тоже дѣлаетъ? Различіе только въ томъ, что тотъ есть первый нападчикъ, а сей-вторый. Оба они виновны предъ тѣмъ Существомъ, которое судитъ и наказываетъ всякаго злодѣя. Данное намъ повелѣніе-не воздавать злокъ за зло-положительно. Какую честь воздадимъ мы Богу, когда станемъ себѣ присвоивать право защищать сами себя тѣми способами, какія намъ будутъ удобны?<sup>4</sup> 1).

Существуеть ошибочное мнѣніе, будто месть была дозволена ветхозавѣтнымъ законодательствомъ. Защитники этого мнѣнія приводять изреченіе: око за око, зубз за зубз, извѣстное болѣе изъ неправильнаго толкованія, чѣмъ изъ книги "Исхода", гдѣ, по связи рѣчи, слова эти представляютъ часть уголовнаго законодательства, ограничивающаго насиліе наглыхъ надъ безсильными, мужчины надъ женщиной, господъ надъ рабами. Здѣсь—не месть, а судъ не чрезмѣрно строгій, когда онъ за ударъ беременной женщинѣ, имѣющій послѣдствіемъ выкидышъ, допускалъ мировую сдѣлку. Судъ этотъ трогателенъ, когда онъ за выбитый у раба или рабыни зубъ требовалъ для нихъ освобожденія на волю. Выраженіями: "око за око, зубъ за зубъ, руку за руку, ногу за ногу, обожженіе за обожженіе, рану за рану, ушибъ за ушибъ" обозначался только принципъ соотвѣтствія судебнаго

1) Тертулліанъ. "О терпѣніи", гл. Х-я.

наказанія проступку: легкій проступокъ, — легкое и наказаніе; тяжелый проступокъ, тяжелѣй и наказаніе <sup>1</sup>). Но месть прямо и положительно запрещалась въ той же книгѣ "Исхода": не мсти и не имъй злобы на сыновъ народа твоего, но люби ближняго твоего, какъ самаго себя (XIX, 18). Воспитанные на законѣ Моисеевомъ ветхозавѣтные мудрецы поучали: не ювори, какъ онъ поступилъ со мною, такъ и я поступлю съ нимъ (Притчи XXIV, 29). Мстительный получитъ отмщеніе отъ Господа, Который не забудетъ гръховъ его. Прости ближнему твоему обиду, и тогда по молитвъ твоей отпустятся гръхи твои. Человъкъ питаетъ инъвъ къ человъку, а у Господа проситъ прощенія. къ подобному себъ человъку не имъетъ милосердія, и молится о гръхахъ своихъ; самъ, будучи плотью, питаетъ злобу: кто очиститъ гръхи его? (Сираха XXVIII, 1—5).

Съ местью имѣетъ нѣкоторое сходство самозащита потому, что самозащита весьма часто соединяется съ нанесеніемъ вреда и иногда смерти обижающему. Но существенное отличіе самозащиты отъ мести заключается въ томъ, что побужденіемъ къ самозащитѣ бываетъ ве злоба, а истинктъ самосохраненія. Въ самозащитѣ человѣкъ отражаетъ обиду еще не завершившуюся, не достигшую своей цѣли.

Бываеть самозащита, не переходящая въ нападеніе. Въ дозволительности, даже обязательности таковой не можетъ быть сомнѣнія. Самъ Спаситель, до предопредѣленнаго времени, уклонялся отъ искавшихъ убить Его и, ссылаясь на свои добрыя дѣла, спрашивалъ враговъ: за которое изъ нихъ хотите побить Меня камнями? (Іоян. Х, З2). Обязанность самоващиты вытекаетъ изъ того, что жизнь земная не самоцѣль, но подготовленіе къ небесной. Покая не померкъ для насъ день, мы должны собирать себъ сокровища для будущей жизни. Туда мы явимся съ тѣмъ душевнымъ капиталомъ, какой мы

527

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Читай "Исхода" XXI, 22—27. Правило Монсея око за око, понимаемое даже въ смыслъ личной мести, является скоръе ограничениемъ мести, чъмъ введениемъ ея въ жизнь. Мстительное чувство не довольствуется равенствомъ расплаты съ обидою, но требуетъ большаго, какъ, напр., Ламехъ высказывалъ желание мстить въ семьдесятв раза семеро (Бытия IV, 23—24), т. е. мстить безъ конца.

выработали зд'ёсь до посл'ёдней минуты жизни. Зд'ёсь мы еще не выполнили тёхъ обязанностей, которыя на насъ наложены отечествомъ, семъей, не заплатили за тё затраты и труды, которые были употреблены на наше воспитаніе.

2.

Но эти же разсужденія должны побуждать насъ идти на встрѣчу опасности, когда требуетъ того задача нашей жизни. Больше сея мобве ни кто же имать, да кто душу свою положить за други своя. (Іоан. XV, 13. Ср. І, Іоан. III, 16). Иногда требуетъ отъ насъ самопожертвованія торжество вѣры; такъ кровь мучениковъ была сѣяніемъ вѣры. Если пшеничное зерно, падши въ землю, не умретъ, то останется одно; а если умретъ, то принесетъ много плода. (Іоан. XII, 24). Ивогда нещаженіе своей жизни требуется должностнымъ отношеніемъ человѣка: пастыръ добрый полагаетъ жизнь свою за овецъ. (Іоан. X, 11). Таково-же положеніе отца семейства, воина, а при случаѣ, и всякаго гражданина.

Отсюда мы видимъ, что самоохранение иногда составляетъ нашу обязанность, иногда-же оно неумъстно и дурно. Есть еще положение, когда оно допустимо, хотя и не доблестно. Это бываетъ, когда самозащита переходитъ въ нападеніе, замѣняя собою отсутствіе начальства, наказателя зла. (Рим. XIII, 14). Если въ такомъ случаѣ самозащищающій убиваетъ нападающаго, то тутъ для оцёнки проступка имѣетъ значеніе, созвательно или нечаянно произведено убійство. Такое различіе мы видимъ даже въ Моиссевомъ законодательствѣ: если кто застанеть вора подкапывающаго и ударить его, такь что онь умреть, то кровь не вмънится ему, но если взошло надъ нимъ солние, то вмпнится ему кровь. (Исх. XXII, 2-3). Это значитъ, что ночное убійство при самооборонъ признавалось нечаяннымъ, а дневное убіеніе вора наказуемымъ, предосудительнымъ. Эго для ветхозавътнаго еврея. Тъмъ болъе христіанинъ, новая тварь во Христь, никогда не долженъ разлучаться съ кротостію и жальніемъ ко врагу.

Въ Православной Церкви, по этому, и невольное убійство всегда разсматривалось, какъ тяжкій грѣхъ, требующій усилен-

Digitized by Google

наго врачеванія. "Нанесшій ближнему смертный ударъ есть убійца, онъ-ли первый нанесъ ударъ или отмщалъ".<sup>1</sup>) "Невольное убійство признано достойнымъ снисхожденія, но не похвальнымъ. Кто и невольно будетъ оскверненъ убійствомъ, такового, какъ уже сдѣлавшагося нечистымъ чрезъ нечистое дѣло, правило празнало недостойнымъ священства"<sup>2</sup>).

Да избавитъ Господь всякаго христіанина отъ печальной необходимости обороняться съ нанесеніемъ вреда обидчику! Не введи насъ во искушеніе, Господи!

3.

Самозащита имѣетъ столько разновидностей, что общей оцѣнки ея, съ точки зрѣнія христіанскаго нравоученія, не можетъ быть. Каждый случай можетъ быть разсматриваемъ отдѣльно, при чемъ во вниманіе должно принимать не только характеръ нападенія и способы самозащиты, но цѣли и душевное состояніе самозащищающагося.

Съ этой точки зрѣнія, худшимъ видомъ. самозащиты должна быть признана дуель, имѣющая характеръ не столько самозащиты, сколько мести.

Въ темныя времена безправія дуель носила еще характеръ самозащиты и вознаграждала собою, хотя и недостаточно, отсутствіе суда. Такъ древніе Германцы рѣшали свои споры не судомъ, а дуелью. Когда эти дикари приняли христіанство, то они суевѣрно стали выдавать дуель за судъ Божій и готовились къ дуели чрезъ исповѣдь. Потерпѣвшихъ пораженіе на дуели въ тѣ времена признавали виновными и наказывали ихъ или отсѣченіемъ какого либо члена или обезглавленіемъ. Но и въ тѣ времена раздавались голоса противъ такого, въ Писаніи непредуказаннаго, испытанія воли Божіей. Указывали, что Богъ нерѣдко наказываетъ, кого любитъ, что мученики терпѣли поруганія и смерть, что святой Іерусалимъ сдѣлался добычею сарацинъ. Первыя осужденія дуелей и дуелистовъ на Западѣ вышли отъ власти церковной и отъ соборовъ <sup>3</sup>).

<sup>1</sup>) Василія Вел. Канон. правило 43. Въ "Кн. правилъ" стр. 364.

<sup>2</sup>) Св. Григорія Нисскаго, канон. пр. 5-е. Тамъ-же, стр. 409. Здѣсь указано, что за невольное убійство должно понести такую-же епитимію, какую и за блудъ.

3) Henstenberg: "Das Duell und d. christl. Kirche". Berlin. 1856. 5. 12-16.

Теперь дуель лишена тѣхъ смягчивающихъ вину обстоятельствъ, какія она имѣла въ древности; теперь она является посягательствомъ на судебную власть и съ нея снятъ таинственный покровъ суевѣрія. Она сдѣлалась ничѣмъ не выше нападенія на обидчика изъ-за угла и даже менѣе рязумна, потому—что при нападеніи изъ-за угла бо́льшей опасности подвергается обидчикъ, а при дуели условія потерпѣть пораженіе н у обидчика, и у обиженнаго равны.

Самый поводъ къ дуели—оскорбленіе вь горячности гораздо извинительнѣе, чѣмъ дуель, гдѣ хладнокровно, обдуманно, съ участіемъ посредниковъ обсуждаются условія человѣкоубійства. Поступокъ Каина и людоѣдство гораздо извинительнѣе дуели. Въ одномъ случаѣ зависть старшаго брата къ младшему, въ другомъ унаслѣдованный обычай и въ обоихъ дикость условій первобытной жизни если не извиняютъ, то объясняютъ преступленіе. А въ случаѣ дуели сходятся на смертоубійство два человѣка, вкусившіе благъ цивилизаціи, на воспитаніе и содержаніе которыхъ потрачено болѣе, чѣмъ на десятки простолюдиновъ.

Въ оправданіе дуелей говорятъ. что ими возстановляется честь. Честь—дъйствительно высокое достоинство человъка, но ея лишиться можно только чрезъ дурное поведеніе, а возстановить— раскаяніемъ и исправленіемъ. Если я обокралъ казну, принялъ взятку, вошелъ въ непозволительную связь съ женциной, то ужели дуель окажетъ мнѣ пользу? Убитый, я умру казнокрадомъ, взяточникомъ и прелюбодѣемъ; оставшись въ живыхъ, я запятнаю свою душу проступкомъ человѣкоубійцы и въ то же время буду думать, что я возстановилъ честь.

Говорять: "человѣкъ возстановляетъ честь, доказывая свою храбрость". Но честь и храбрость качества не тожественныя<sup>1</sup>). Храбрый человѣкъ часто бываетъ нечестнымъ, и добродѣтельный не всегда обладаетъ храбростью, этимъ качествомъ свойственнымъ и людямъ безчестнымъ. Зачѣмъ казнокраду, взяточнику и прелюбодѣю доказывать свою храбрость? Они уже доказали её, живя безъ страха Божія.

<sup>1)</sup> Еще Энній говориль: справедливость лучше мужества; ибо мужество часто выпадаеть на долю и дурныхъ людей; справедливость же и правда далеки отъ людей дурныхъ. "Нравств. сентенців" проф. Садова. Въ Хр. Чт. 1897 г. Дек. стр. 800.

Кромѣ того, вызывающій на смертоубійство и принимающій вызовъ часто своею дуелью доказываютъ только свою трусость предъ общественнымъ предразсудкомъ. Они рабы и невольники общественнаго мнѣнія.

4.

Еще оправданіе дуэли: "обида омывается кровью". Чьею? Кровью обидчика или обиженнаго? Если—обидчика, то зачёмъ же подвергать опасности обиженнаго? Это все равно, какъ если-бы судъ за проступокъ злодёя наказывалъ-бы потерпёвшаго отъ злодёянія. "Обида омывается кровью", —и это говорятъ люди, называющіе себя гуманными, образованными и либеральными! Къ счастію для человёчества такое положеніе не вошло ни въ одно законодательство. Вёдь, каждое нарушеніе права есть обида кому либо, —ужели всё роды наказаній надобно замёнить смертною казнью?

"Обида омывается кровью", — это выраженіе вмѣстѣ и кровожадное, и суевѣрное. Кровью-то обида со всѣмъ не омывается, а только усиливается, довершается. Отчего происходитъ обида? Отъ недостатка любви въ людяхъ и отъ преизбытка эгоизма. Проливается кровь, допустимъ, даже виновнаго... Восполняется-ли этимъ недостатокъ любви? Ни въ какомъ случаѣ. Обида омывается слезами раскаянія со стороны обидчика и братскимъ примиреніемъ со стороны обиженнаго.

Ужасенъ даже справедливъйшій исходъ дуели: раненъ или убитъ обидчикъ. Что-же? Обиженному придется всю жизнь нести на совъсти бремя человъкоубійства и ожидать въ будущемъ расплаты за кровь. Кто человъческую кровъ проліеть, того кровъ проліется рукою человъка, потому-что Богг создалъ человъка по своему образу. (Бытія IX, 5—6).

Дуель не только безнравственна, но и представляетъ собой плодъ человъческаго недомыслія. Во всякомъ случав дуель никакъ не можетъ быть примирена съ идеаломъ христіанской правственности.

Дуелисты прославляють храбрость человѣка, въ рукѣ котораго "не дрогнетъ пистолетъ". Но истинный характеръ этой храбрости обозначилъ самъ поэтъ—дуелистъ, сказавъ, что "пустое сердце бьется ровно". И дѣйствительно, храбрость не безусловно доброе качество: дѣло въ ея направленіи, въ цѣли. Храбрость истинная—пренебречь обидой, остаться жить для добра, для истины, для Бога. Такъ... "но дико свѣтская вражда боится ложнаго стыда"<sup>1</sup>).

При дуели и ложенъ стыдъ, и ложная честь. Дуелистъ защи – щаетъ честь кажущуюся, тёнь чести, свое отражение въ представлении другихъ. Въ замёну этой кажущейся чести христіанинъ содержитъ честь истинную. Являетъ себя служителемъ Божінытъ ез чести и безчестіи, при порицаніяхъ и похвалахъ (2 Кор. VI, 4—8). Онъ изворитъ, вмёстё съ апостоломъ: для меня оченъ мало значитъ, какъ судите обо мню вы, или какъ судятъ друия люди (1 Кор. IV 3).

Прот. Ст. Остроумовъ.

(Продолжение будеть).

<sup>1</sup>) "Евгеній Онтгинъ", глава 6-я, XXVIII.



# ВѢРА и РАЗУМЪ

## ЖУРНАЛЪ ВОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ

# 1899.

### **№** 9.

МАЙ.—КНИЖКА ПЕРВАЯ.

ХАРЬКОВЪ. Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., № 17. 1899.

Πίστει νοοῦμεν.

Впрою разумпьваемь.

Евр. XI. 3.

Дозволено цензуров. Харьковъ, 15 Мая 1899 года. Цензоръ Протојерей Паселз Солниссь.

# СЛОВО

Преосвященнаго Амвросія, Архіеписнопа Харьновснаго,

#### въ день священнаго коронованія Благочестивъйшаго Государя ИМПЕРАТОРА НИКОЛАЯ АЛЕКСАНДРОВИЧА.

#### О благодарности къ Богу.

Не десять ли очистишася, да девять идь? Како не обрътошася возвращшеся дати славу Богу, токмо иноплеменникъ сей? (Лук. 17, 18).

Святая Церковь во всё торжественные дни, подобные настоящему. предлагаетъ намъ на молебныхъ пѣніяхъ чтеніе изъ Евангелія Св. Луки объ исцѣленіи десяти прокаженныхъ. Цѣль ея- напомнить намъ о нашей обязанности благодарить Бога за оказываемыя Имъ благодѣянія Царямъ нашимъ, и чрезъ нихъ нашему отечеству. Это евангельское повѣствованіе указываетъ намъ поразительную неблагодарность девяти іудеевъ исцѣленныхъ отъ проказы, и умилительное благодареніе исцѣленныхъ отъ проказы, и умилительное благодареніе исцѣленныхъ вмѣстѣ съ ними самарянина. Этотъ иноплеменникъ, возвратившись отъ священниковъ. къ которымъ всѣ десять прокаженныхъ посланы были для удостовѣренія въ ихъ совершенномъ исцѣленіи, "громкимъ голосомъ прославлялъ Бога, и палъ къ ногамъ Іисуса Христа, благодаря Бога" (16).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Произнесено въ церкви Преподобнаго Антонія Великаго при Харьковскомъ. Университетѣ.

Въ этомъ событіи, конечно, съ особеннымъ намѣреніемъ Господа указаны намъ трогательная благодарность Самарянина и безчувственность девяти человѣкъ спасенныхъ отъ тяжкихъ страданій и обреченныхъ на смерть, поспѣшившихъ воспользоваться выздоровленіемъ для наслажденія жизнію, не вспомнивъ даже на минуту Благодѣтеля. "Не десять ли очистились? Гдѣ же девять?" со скорбію спрашиваетъ Господь. "Какъ они не возвратились воздать славу Богу, кромѣ сего иноплеменника?" Но за то съ какою благостію взираетъ Онъ на лежащаго у ногъ Его самарянина и говоритъ ему: "встань, иди; вѣра твоя спасла тебя!"

Въ этомъ событіи мы не можемъ не видѣть, какъ угодна Богу наша къ Нему благодарность, и какъ благотворно для насъ, для нашего земного благополучія и вѣчнаго спасенія соблюденіе святой обязанности возносить благодарныя молитвы къ Богу—не только въ урочныя времена явленія намъ особенныхъ милостей Божіихъ, но и на всякій день и часъ обращать къ Нему благодарныя сердца за неисчислимыя Его благодѣянія, непрестанно намъ ниспосылаемыя. Поучимся же этой прекрасной добродѣтели, необходимой для насъ не только въ отношеніи непосредственно къ Богу. но и къ людямъ, оказывающимъ намъ благодѣянія по волѣ же Божіей и по Его благому промышленію о насъ.

Что такое благодарность?

Благодарность есть изъявление словомъ и дѣломъ удовольствія, а въ важныхъ случаяхъ любви и преданности лицу. оказавшему намъ благодѣяние, или услугу.

Изъ этого понятія видно, что чѣмъ больше услуга, или благодѣяніе, тѣмъ глубже чувство благодарности въ душѣ облагодѣтельствованнаго; чѣмъ яснѣе сознаніе и пониманіе оказаннаго благодѣянія, тѣмъ тверже память о немъ. и тѣмъ съ большимъ почтеніемъ отно-

симся мы къ благодѣтелямъ. Наоборотъ, чѣмъ меньше мы поняли и оцѣнили благодѣяніе, тѣмъ тупѣе наше чувство благодарности, и тѣмъ несправедливѣе и предосудительнѣе наше небрежное поведеніе по отношенію къ благодѣтелямъ.

Говорятъ. что благодарность есть трудная добродѣтель. Это справедливо. хотя и обидно для чести нашей. Въ чемъ же причины такъ часто видимой нами людской неблагодарности къ благод втелямъ? Въ нашей нравственной испорченности. Мы всегда желаемъ больпаго сравнительно съ тѣмъ. что получаемъ. Мы часто винимъ благодѣтелей въ томъ. что они не все то дѣлають для насъ. чего бы мы желали. хотя они могуть имѣть на это свои причины и всегда имѣютъ право дѣлать для насъ столько. сколько имъ угодно. Мы завидуемъ. что они для другихъ дѣлаютъ больше. чѣмъ для насъ. Наконецъ. мы большею частію живемъ безъ яснаго сознанія перемёнъ, происходящихъ въ насъ и жизни нашей; не вспоминаемъ важнъйшихъ событій бывшихъ съ нами и участниковъ-въ нашемъ воспитаніи. образованіи и благоустройствѣ жизни нашей. допускаемъ новымъ впечатлѣніямъ и связямъ съ Mы новыми людьми. какъ бы новыми слоями. застилать прежнія наши чувства и привязанности къ людямъ. бывшимъ нѣкогда дорогими для насъ. Мы рѣдко вспоминаемъ о нуждахъ. въ которыхъ намъ помогали. о несчастіяхъ. изъ которыхъ насъ извлекали. и успѣхахъ. въ которыхъ помогали намъ наши благодътели. Таковы предосудительные, а иногда и преступные опыты нашей неблагодарности по отношенію къ нашимъ росродникамъ. воспитателямъ. товарищамъ. дителямъ. друзьямъ. сотрудникамъ. начальникамъ. и вообще къ людямъ стоявшимъ по общественному положению выше насъ. которые въ трудныхъ обстоятельствахъ оказывали намъ помощь, поддержку и покровительство. Между тѣмъ истинно благородный по чувствамъ и честный человѣкъ помнитъ и не перестаетъ питать чувства любви къ тѣмъ, кто любилъ ихъ и нѣкогда помогалъ имъ. хотя уже ихъ нѣтъ и въ живыхъ, поминаетъ ихъ въ молитвахъ своихъ и старается благодѣяніями дѣтямъ ихъ выразить чувства признательности къ почившимъ и благодарную о нихъ память.

Но кому мы больше встхъ оказываемъ неблагодарности? Кого наиболѣе оскорбляемъ забвеніемъ. пренебреженіемъ. преступными мыслями. словами и дѣлами? Господа Бога, отъ Котораго. по слову Аностола. имѣемъ "и жизнь. и дыханіе. и все" (Дѣян. 17. 25). Это было бы по истинѣ удивительно. еслибы мы къ этому не привыкли. и думали объ этомъ. какъ должно. Поэтому не слёдуеть ли думать. что добродётель благодарности къ Богу также трудна, какъ и къ людямъ? Нѣтъ. несравненно труднѣе. потому что, по слову пророка Исаіи. "грѣхи наши произвели раздѣленіе между нами и Богомъ нашимъ" (Ис. 49. 2). такъ что мы и гласа Его не слышимъ. и благодѣющей десницы Его не видимъ. а иногда и бытія Его совсѣмъ не признаемъ. И поскольку грѣхи наши застилаютъ туманомъ и мракомъ умы и сердца наши. постольку становится труднѣе духу нашему возвыситься къ Богу. и узръть въ Немъ нашего Создателя и Благодѣтеля. Скажемъ кстати. Всегда была между людьми эта преступная неблагодарностъ къ Богу. но никогда она не выражалась такъ грубо. такъ нагло, и такъ громко. какъ нынѣ въ образованномъ христіанскомъ мірѣ, между учеными людьми. предпочитающими лучше называть себя произведеніями бездушной матеріи. чёмъ созданіями Бога-Духа; лучше быть въ общении и дружбъ съ безсловесными животными. чёмъ въ союзё съ Существомъ Высочайшимъ.

Это—люди. рожденные въ христіанствѣ, которые съ дѣтства ..познавъ Бога. по слову Апостола, не прославили Его, какъ Бога. и не возблагодарили. но осуетились въ умствованіяхъ своихъ и омрачилось несмысленное ихъ сердце". (Рим. 1, 21). Мы видимъ нынѣ не десятки, а тысячи этихъ нравственно ..прокаженныхъ", которые не сознаютъ своей смертельной болѣзни, и не въ состояніи даже вознести гласъ, глаголюще: Іисусе наставниче, помилуй ны. (Лук. 17, 13).

Какія же основанія и побужденія указываеть намъ слово Божіе для тщательнаго и благоговѣйнаго исполненія нашей обязанности благодаренія Богу за Его благодѣянія? Во первыхъ то, что на это есть воля Божія. а во вторыхъ, что въ этомъ заключается наше собственное благо.

Богъ есть любовь безконечная; Онъ есть неисчерпаемый Источникъ даровъ и милостей, всегда открытый для разумнаго и достойнаго Его создания: Вого любы есть. (1 Іоан. 4. 8). Какъ же любовь можетъ оставаться вѣрною себѣ по существу. и непрестанно направляться къ любимому разумному созданию. не находя въ немъ ни пониманія. ни признанія ся. ни отвъта ей. тогда какъ это существо само одарено способностію любить. и само можеть быть счастливо только любовію? Если же любовь положена въ основаніе союза нашего съ Богомъ. Творцемъ нашимъ; если человѣкъ созданъ съ сердцемъ способнымъ ощущать ее. то не естественно-ли. чтобы онъ. счастливый этою любовію. и съ своей стороны чувствовалъ движение любви къ Богу? Если. наконецъ, онъ одаренъ разумомъ. способнымъ понять различіе между нимъ.---слабымъ созданіемъ. и безконечно совершеннымъ Божествомъ: то не естественно ли. не справедливо ли. чтобы онъ съ радостію и смиреніемъ повергался ницъ предъ величіемъ Божі-

Намъ нужно съ благоговѣніемъ размышлять и о томъ. съ какою попечительностію Богъ въ словѣ Своемъ внушаетъ намъ, что Онъ есть Отецъ нашъ, и нашимъ природнымъ чувствомъ любви къ дътямъ нашимъ объясняеть намъ, что и Самъ Онъ желаетъ видѣть въ насъ любящихъ и признательныхъ дѣтей своихъ. (Мат. 7. 10). Не напрасно Христосъ Спаситель въ молитвѣ, которой Самъ научилъ насъ. обращаетъ взоры наши на небо и влагаетъ въ уста-и дитяти, едва начинающему любить своего отца. и отцу. чувствующему сладость любви къ дѣтямъ. эти дивныя слова: Отче нашъ. иже еси на небестахо! И если родители съ радостию принимаютъ изъявленія благодарности отъ дѣтей своихъ. то конечно только потому, что видять, какъ дѣти цѣнятъ любовь отца и матери къ нимъ. и какъ они сами начинаютъ любить ихъ. Безъ этого чувства взаимной любви не имѣли бы цѣны ни дары. ни благодаренія. Перенесемъ эти мысли о любви раздѣляемой между нами и дътьми на отношенія Бога къ намъ. и наши къ Богу,--и намъ будетъ понятно то. какъ Онъ желаетъ любви нашей. какъ радуется ей и съ какою благосклонностію встрѣчаетъ наши благодарственныя чувства и молитвы.

Кромѣ этихъ соображеній. мы находимъ въ Священномъ Писаніи и положительныя повелѣнія Божіи о нашей обязанности памятовать Его благодѣянія и питать къ Нему благодарныя чувства. Моисей говорилъ Израильтянамъ предъ вступленіемъ ихъ вЪ землю обътованную о благодъяніяхъ Божіихъ. оказанныхъ имъ въ пустынъ: "берегись. и тщательно храни душу твою. чтобы тебѣ не забыть тѣхъ дѣлъ. которыя видѣли глаза твои. и чтобы они не выходили изъ сердца твоего во всѣ дни жизни твоей. и повѣдай о нихъ

имъ и приносилъ благодареніе. какое свойственно пріемлющему даръ по огношению къ дарующему?.

сынамъ твоимъ и сынамъ сыновъ твоихъ". (Втор. 4. 9). Самъ Іисусъ Христосъ заповѣдовалъ Апостоламъ хранить до времени въ тайнѣ нѣкоторыя событія Своей жизни. также повелѣвалъ молчать и получавшимъ отъ Него исцѣленія въ предупрежденіе излишней молвы между невѣрующими. но тамъ. гдѣ это было возможно. повелѣвалъ возвѣщать о полученномъ благодѣяніи. Такъ Онъ сказалъ необычайно страдавшему и исцѣленному Имъ бѣсноватому: "иди домой къ своимъ. и разскажи имъ. что сотворилъ съ тобою Господь. и какъ помиловалъ тебя". (Мар. 5. 19). Изъ этихъ повелѣній Божихъ видно. что цёль заповёди о благодарности къ Богу—утверждать людей чрезъ памятованіе благодѣяній Божіихъ въ послушаніи волѣ Божіей. и чрезъ гласное исповѣданіе являемыхъ имъ милостей Божіихъ распространять славу Вожію между людьми и втру въ Бога истиннаго.

Но торжественно Іисусъ Христосъ заповъдалъ Церкви Своей долгъ благодарности къ Богу на тайной вечери. гдѣ установилъ и самый высшій родъ и способъ исполнения этого долга словомъ и примѣромъ Своимъ. (Мат. 26, 26—28. I Кор. 11. 23. 26). Взявъ хлѣбъ и вино. благодаривъ. благословивъ. Господь преподалъ хлѣбъ ученикамъ съ словами: пріимите, ядите, сіе есть тъло Мое, и чашу съ словами: пите отъ нея вси; сія есть кровь Моя; сіе творите въ Мое воспоминание... Съ этого времени въ основание всъхъ богослуженій поставлено гаинство Евхаристіи. т. е. благодаренія. Къ кому Господь возносилъ Свою молитву благодаренія?--По воскресеніи Своемъ Онъ сказалъ Маріи Магдалинѣ: "восхожду ко Отцу Моему и Отцу вашему, и къ Богу Моему и Богу вашему (Іоан. 20. 17). Слѣдовательно. и на Тайной Вечери Онъ благодарилъ Отца своего и Отца нашего. и Бога сво-

его и Бога нашего. Осмѣлимся ли вопросить: что было предметомъ благодаренія въ этой молитвѣ Искупителя нашего?--Это тайна; и можно только гадать объ этой тайнѣ. По сличени нѣкоторыхъ мѣстъ Священнаго Писанія можно думать. что въ молитвенное возношеніе духа Богочеловѣка къ Отцу небесному предъ установленіемъ великаго таинства входило благодареніе за исполнение предвѣчнаго Совѣта Пресвятыя Троицы объ искуплении падшаго человѣчества Жертвою ..Агнца. закланнаго отъ созданія міра" (Апок. 13, 8), какъ и Самъ Сынъ Божій сказалъ до своего воплощенія чрезъ пророка: ..иду сотворить волю Твою. Боже" (Евр. 10, 7); благодарение за безстменное воплощение Его отъ пресвятой Дѣвы: "жертвы и приношенія Ты не восхотѣлъ. но тѣло уготовалъ Мнѣ" (Евр. 10. 5): за явленіе человѣчеству на землѣ въ Лицѣ Его божественныхъ совершенствъ Отца: "Я открылъ имя Твое человѣкамъ. которыхъ Ты далъ Мнѣ отъ міра" (Іоан. 17, 6), ...видъвшій Меня. видѣлъ Отца" (Іоан. 14. 9); за возвѣщение человѣчеству истины и воли Божией: ..Я сказалъ вамъ все, что слышалъ отъ Отца Моего" (Іоан. 15. 15). благодареніе за откровеніе таинъ вѣры духовнымъ младенцамъ. сокрытыхъ отъ премудрыхъ и разумныхъ въка сего (Мат. 12. 25); наконецъ, благодарение за предстоящее восхождение Сына Божія по принесении Имъ крестной жертвы и по воскресени въ божественную славу съ естествомъ человѣческимъ: нынъ прослави Мя Ты. Отче, у Тебе самаго славою. юже имъхъ у Тебе прежде міръ не бысть (Іоан. 17. 5).

Эту благодарственную молитву Сына Божія и положили святые Апостолы въ основаніе всего христіанскаго богослуженія. На божественной литургіи мы ежедневно слышимъ предъ совершеніемъ таинства Евхаристіи призываніе священнодъйствующаго: горт имъ-

540

имъ сердца; благодаримъ Господа; на что и отвъчаемъ: достойно и праведно есть поклонятися Отцу и Сыну и Святому Духу, Троицъ единосущнъй и нераздъльнъй. На этомъ основаніи благодаренія Іисуса Христа при

каждомъ совершении таинства Причащения узаконены и всѣ благодарственныя молитвы. какъ свидѣтельства и духовные опыты исполненія заповѣди Божіей о благодарности Богу. по слову святаго Апостола Павла: ..непрестанно молитеся. за все благодарите: ибо такова о васъ воля Божія во Христѣ Іисусѣ" (I Сол. 17. 18). Въ тайнодѣйственныхъ молитвахъ на литурги священнодѣйствующими-отъ церкви вселенской.-и въ открытыхъ прошеніяхъ отъ лица всёхъ присутствующихъ въ храмѣ приносится благодареніе Тріединому Богу, за все домостроительство нашего спасенія, —за просвѣщеніе всего человѣчества истиннымъ боговѣденіемъ чрезъ проповѣдь Евангелія. за призваніе къ истинной въръ народа. къ которому мы принадлежимъ. за благоденствіе отечества. за Царей и властей предержащихъ. за всѣ дары природы. для нашей жизни потребные и Отцомъ Небеснымъ намъ ниспосылаемые. Отъ благодарения церковнаго. какъ изъ источника. почерпаются и всѣ наши благодарныя чувства и заимствуются молитвы для нашихъ семействъ и для каждаго изъ насъ: за сохраненіе насъ въ здравіи и благополучіи, за ниспосылаемыя намъ радости семейной жизни. за дарование хлѣба насущнаго, за избавление отъ бъдъ и болфзней. за все, чъмъ мы живемъ и дышемъ. Такимъ образомъ мы содержимся въ живомъ союзѣ и постоянномъ общении съ Богомъ. и чувствуемъ себя. какъ дѣти у отца подъ Его всесильнымъ покровомъ и всеблагимъ попеченіемъ. Постояннымъ и искреннимъ благодареніемъ оживотворяется наша вѣра. и согрѣвается наше сердце любовію къ Богу Промыслителю.

Раскроемъ нѣсколько подробнѣе многочисленныя и разнообразныя блага. заключающіяся для насъ въ исполненіи заповѣди о благодарности къ Богу.

Очевидно. чувство благодарности положено въ основаніе всѣхъ нашихъ отношеній къ Богу. Извѣстно. что молитвы наши раздѣляются на три вида: славословіе. прошение и благодарение, но благодарение лежитъ въ основаніи двухъ предыдущихъ. Средства вѣчнаго спасенія нашего дарованы намъ Богомъ не только безъ прошенія нашего, но и свыше всякаго ожиданія и разумѣнія нашего: благодатію есте спасени чрезъ въру. и сіе не оть вась. Божій дарь, говорить Апостоль (Еф. 2. 8). Все потребное для земной жизни нашей Богъ даруетъ по любви Своей къ намъ. даже когда мы и не замѣчаемъ того. что намъ даруется: ..знаетъ Отецъ вашъ. говоритъ Іисусъ Христосъ. въ чемъ вы имѣете нужду прежде прошенія вашего у Него" (Мат. 6. 8). Еще древнему Израилю Богъ внушалъ, что отъ него требуется только способность принимать дары Божіи. а они всегда готовы: ..огкрой уста твои. и Я наполню ихъ" (Пс. 80. 11). И такъ, для насъ "усыновленныхъ" Іисусомъ Христомъ Отцу нашему небесному (Гал. 4, 5, 6) предстоитъ только быть достойными даровъ Его, принимать ихъ съ благовѣніемъ, и за все, что мы понимаемъ, цёнимъ и съ сознаниемъ употребляемъ для своего блага и счастія по врожденному намъ чувству справедливости, благодарить Его. А при мысли о безконечномъ Его величи и необъятной для насъ полнотѣ Его совершенствъ. въ удивлении и духовномъ восхищении славословить Его. какъ неумолчно славословятъ Его Ангелы на небесахъ: "святъ. святъ. святъ Господь Саваооъ, вся земля полна славы Его" (Ис. 6. 8). Почему же Господь заповѣдуетъ намъ еще и прошение въ молитвахъ нашихъ: "просите, и дано будетъ

вамъ?" (Мат. 7. 7. 1). Потому что, при оставленной намъ и послѣ грѣхопаденія нашего свободѣ, необходимой для сознательнаго усовершенствованія всёхъ разумныхъ существъ. мы подвергаемся грѣхопаденіямъ и имћемъ нужду просить Отца небеснаго о помиловани и возвращении намъ даровъ Его. И однако же, и въ претеритваемыхъ нами въ отчуждении отъ Бога лишеніяхъ, и въ скорбяхъ и страданіяхъ сокрытъ для насъ путь къ новымъ молитвамъ благодаренія за неисповѣдимыя дѣла промышленія и премудрости Божіей являемыя въ призвании гръшника къ покаянию и исправленію. И Господь, желающій возстановленія союза нашего съ Нимъ. говоритъ бѣдному грѣшнику: ..призови Меня въ день скорби; Я избавлю тебя и ты прославь Меня" (Пс. 49, 15); а душа върующая и сознающая вины свои предъ Нимъ отвѣчаетъ Ему: "знаю, Господи. что суды Твои праведны. Благо мнѣ. что я пострадалъ. чтобы научиться уставамъ Твоимъ" (Пс. 118. 71. 75).

Нося въ сердцъ своемъ благодарную любовь къ Богу, этоть залогъ нашего вѣчнаго блаженства. мы во всю жизнь нашу и вездѣ и во всемъ насъ окружающемъ должны видѣть промышленіе о насъ Божіе и дары Его благости. Истинный христіанинъ--смотрить ли на природу, изучаетъ ли ее. онъ видитъ въ ней не мертвую машину. вырабатывающую безсознательно изъ себя свои произведенія, а живое созданіе живаго всемогущаго Бога,--гдѣ. какъ въ нерукотворенномъ храмѣ. обитаетъ Онъ Самъ. и гдѣ. какъ Домовладыка. раздаетъ дары Свои всѣмъ живымъ созданіямъ и преимущественно человѣку. Онъ солнце Свое сіяеть на злыя и благія и дождить на праведныя и неправедныя (Мат. 5, 45). "Онъ даетъ пищу скоту и птенцамъ ворона, взывающимъ къ Нему" (пс. 146. 9). Но человѣка "Онъ немного умалилъ предъ Ангелами. славою и честію увѣнчаль его. поста-

вилъ его владыкою надъ дълами рукъ Своихъ. все покорилъ подъ ноги его". (Пс. 8, 6. 7). Іисусъ Христосъ указываетъ "маловърамъ": "взгляните на птицъ небесныхъ: онѣ ни сѣютъ. ни жнутъ. ни собираютъ въ житницы и Отецъ вашъ небесный питаетъ ихъ. Посмотрите на полевыя лиліи. какъ онѣ растутъ? Не трудятся и не прядутъ. Но Я говорю вамъ. что и Соломонъ во всей славѣ своей не одѣвался такъ. какъ всякая изъ нихъ". (Мат. 8. 26-28). Но посмотрите въ тихую ясную ночь на звѣздное небо. гдѣ въ стройномъ порядкѣ вращаются безчисленные міры. предъ которыми земля наша кажется ничтожною песчинкою; при видъ этой красоты прислушайтесь къ вашему замирающему отъ умиления сердцу. и вы вспомните слова Господа Бога: "небо престолъ Мой. а земля подножіе ногъ Мо-ихъ: все сіе сдълала рука Моя". (Пс. 66, 1, 2). И ваше сердце, которымъ по Апостолу въруется въ правду (Рим. 10. 10), подскажеть вамъ. что съ этой маленькой земли намъ. слабымъ созданіямъ. предназначенъ путь съ подножія ногъ Его. въ эти чудныя небеса. къ Царю природы. къ самому престолу Отца нашего небеснаго. Прислушайтесь и къ голосу своей совѣсти: не становится ли вамъ противнымъ современное учение о вашемъ происхождении отъ мертвой земли и безсловесныхъ животныхъ. какъ первымъ христіанамъ были противны вѣрованія язычниковъ о происхожденіи міра и человѣчества отъ бездушныхъ идоловъ и безнравственныхъ боговъ?

Но сверхъ этого долга благодарности Богу, лежащаго на всемъ человѣчествѣ. на насъ, гражданахъ великаго Русскаго государства, лежитъ еще особенный долгъ благодарности за дарованный намъ Промысломъ Божіимъ участокъ земли. составляющій шестую часть всего земнаго шара. Страшно становится при мысли

#### отдълъ церковный

объ отвѣтственности предъ Богомъ за обладаніе и пользованіе такимъ даромъ, безпримѣрнымъ въ исторіи на-родовъ. Земля наша прилегаетъ къ двумъ океанамъ. имѣетъ внутреннія моря и многоводныя рѣки. горы богатыя металлами и минераллами, необозримыя поля и климаты всего земнаго шара. И вотъ это богатство во многихъ изъ нашихъ согражданъ вызываетъ---не чувмногихъ изъ нашихъ согражданъ вызываетъ---не чув-ство благоговѣнія и благодарности къ Промыслителю Богу, раздающему по слову Апостола всѣмъ народамъ владѣнія земли и предѣлы ихъ, чтобы они "взыскали Бога и служили Ему" (Дѣян. 17. 27), а чувство само-довольства и горделивыя мысли о величіи и славной будущности Россіи. Но Іисусъ Христосъ сказалъ "отъ всякаго. кому дано много. много и потребуется; и кому много ввѣрено. съ того больше взыщутъ" (Лук. 12, 48). А другое слово Писанія говоритъ: Да не хвалится сильный силою своею. да не хвалится богатый богатствомъ своимъ, но о семъ да хвалится хваляйся, еже разумъти и знати Господа, и творити судъ и правду посредъ зем-ли (1 Цар. 2. 10). Очевидно. здъсь преимущественное мъсто благодарности—не словомъ только молитвеннымъ. а дъломъ. т. е. благоразумнымъ употреблениемъ дарованныхъ намъ сокровищъ. заботливымъ охранениемъ страны нашей. мудрымъ ея управленіемъ, наипаче же вѣрою и добродѣтелями нашими. привлекающими на насъ и отечество наше Божію милость и благословеніе.

Но что сказать на дерзновенный вопросъ. которымъ такъ любятъ заниматься нынѣ. о славной будущности Россіи и ея призваніи къ великому участію въ просвѣщеніи и устроеніи благосостоянія всего человѣчества? Судьбы народовъ извѣстны только всевѣдущему и всемогущему Богу, какъ сказалъ Господь на вопросъ Апостоловъ о времени открытія Его царства, какъ Мессіи: иъсть ваше разумъти времена и лъта, яже

Отець положи во своей власти. (Дѣян. 1, 7). Но слово Божіе не оставило насъ безъ руководства и въ этой мысли и заботъ нашей о будущемъ. Пророкъ Давидъ. спустя иятьсотъ лѣтъ по смерти Моисея, повторяетъ Израильтянамъ его заповёдь о напоминании потомкамъ дѣлъ Божіихъ и чудесъ явленныхъ роду Еврейскому, прибавляя и изъяснение цѣли этого напоминания: да познаеть родь инь, сынове родящиися, и возстануть, и повъдятъ я сыновомъ своимъ, да положатъ на Бога упованіе свое, и незабудуть дъль Божіихь и заповъди Его взыщуть. (Пс. 77, 6, 7). Эту заповѣдь, данную церкви ветхозавѣтной. приняла и церковь новозавѣтная. И намъ повѣданы дѣла Божіи, совершенныя для спасенія людей всею исторіею христіанства и въ частности исторіею нашего отечества. Что мы находимъ въ дѣяніяхъ благочестивыхъ предковъ нашихъ, вѣрныхъ заповѣдямъ Божіимъ и уставамъ церкви.-и что свопми глазами видимъ въ послѣдователяхъ новымъ противу---христіанскимъ ученіямъ? Сравнимъ свойства и дѣла тѣхъ и другихъ. Тамъ. въ вѣкахъ прошедшихъ-царство вѣры и господство духа надъ плотію, а здѣсь-отрицание въры и самаго бытия духа. Тамъ-послушаніе закону и власти, а здѣсь—страсть предписывать законы и предъявлять требованія ко власти. Тамъ стремленіе къ подвигамъ добродътели, а здъсь-изобрътательность въ страстныхъ наслажденияхъ. Тамъкрѣпость супружескихъ союзовъ. чистоту семейной жизни и воспитаніе дѣтей въ духѣ благочестія,—здѣсь расторженіе узъ семейныхъ. бросаніе дѣтей, или воспитание ихъ съ цёлями житейскими. Тамъ-цёломудріе и скромность юности. здѣсь распущенность юношей и дѣвицъ. Тамъ-терпѣніе въ трудахъ и испытаніяхъ, здѣсь-безразборчивое стремленіе обезпечить себѣ покой и праздность. Тамъ-мужество и твердость духа. вы-

546

носливость и крѣпость тѣла. здѣсь— дряблость и хилость молодыхъ людей истощенныхъ сладострастіемъ. Тамъчестность и върность, здъсь-изворотливость совъсти въ присвоеніи чужой собственности. Тамъ-просвѣ-щеніе для развитія духа и пріобрѣтенія истинной мудрости. здѣсь-больше для добыванія средствъ жизни и пріобрѣтенія вкуса къ писаніямъ, раздражающимъ сердце и воображение. На какого рода потомковъ мы ножемъ возложить надежды наши въ сохранени могущества и процвътании въ будущемъ нашего отечества? Очевидно, на первыхъ. Не входя въ разсужденія съ философами о призваніи и будущей славѣ Россіи, мы можемъ съ убѣжденіемъ сказать, что она всегда будетъ велика, славна и благополучна. если не забудеть дъль Божінхь, взыщеть заповъди Его и на Бога возложить упование свое. Приведемъ во свидътельство истины сказанной нами прекрасныя слова Пророка Давида: "уповай на Господа и дѣлай добро, живи на землѣ и хра-ни истину. Утѣшайся Господомъ. и Онъ исполнить желание сердца Твоего. Предай Господу путь твой, и Онь совершить, и выведеть, какъ свѣть. правду твою, и справедливость твою, какъ полдень" (Пс. 36, 56). Возблагодаримъ же Господа, что имѣемъ еще время исправить наши глубокія заблужденія и великія ошибки. Мы имѣемъ державнаго Помощника въ дѣлѣ нашего возрожденія въ Лицѣ Благочестивѣйшаго Государя нашего, ИМПЕРАТОРА НИКОЛАЯ АЛЕКСАНДРОВИЧА, Защитника церкви и Ревнителя христіанскаго благочестія. Вознесемъ о Немъ горячую молитву. да дастъ Ему Гос-подь мужество Давидово и мудрость Соломонову.—\*) столь необходимыя въ настоящее трудное время.

Намъ представляется излишнимъ объяснять, какъ каждый изъ насъ лично за себя долженъ благодарить

<sup>\*)</sup> Благодарственное молебствіе въ день Коронованія.

Господа Бога за Его благое промышленіе о насъ. Пройдите мыслено жизнь вашу и вы вспомните, когда и гдѣ съ дѣтства вашего Господь посылалъ вамъ покровителей и благодѣтелей, когда избавлялъ васъ отъ опасностей, когда совершилъ благопріятный поворотъ въ вашей жизни, когда посылалъ вамъ счастіе и радость, какъ подкрѣплялъ васъ въ искушеніяхъ и возстановлялъ въ паденіяхъ—и сердце ваше преисполнится благодареніемъ Господу. Всѣ же мы безъ исключенія должны благодарить Господа, что мы еще живы, что Онъ долго терпитъ нашимъ согрѣшеніямъ и напоминаетъ намъ внушеніями совѣсти и обстоятельствами жизни о покаяніи и исправленіи.

Заключимъ наше слово указаніемъ на поучительный примѣръ Св. Іоанна Златоустаго. Онъ былъ Архіепископъ Констанопольскій, чтимъ былъ всею вселенскою церковію, любимъ народомъ, и видѣлъ въ своей жизни и благоденствіе, и славу. и почести, но былъ гонимъ врагами, какъ всѣ истинные ревнители вѣры и правды, и окончилъ жизнь въ ссылкѣ; но во всѣхъ обстоятельствахъ своей жизни, и въ радости и горѣ, онъ имѣлъ въ сердцѣ и на устахъ свою любимую молитву: "слава Богу за все". Аминь.

## Вульгарный раціонализмъ въ Германіи и борьба съ нимъ.

То противухристіанское и даже вообще антирелигіозное умственное движеніе, которое въ Англіи было извѣстно подъ именемъ деизма, а во Франціи обозвано энциклопедизмомъ, вольтерьянствомъ или просто—вольнодумствомъ, въ Германіи получило названіе раціонализма и притомъ—раціонализма грубаго, вульгарнаго (rationalismus vulgaris) въ отличіе отъ раціонализма въ собственномъ смыслѣ, начало которому было положено Кънтомъ, а представителями котораго въ области христіанскаго богословія считаются даже ІІІлейермахеръ и Газе.

Что на появление въ Германии вульгарнаго раціонализма имѣли большое вліяніе англійскіе деисты и французскіе энциклопедисты, ---- Это, конечно, совершенно върно; но несправедливо было бы германскій раціонализмъ отожествлять съ англійскимъ дензиомъ или антирелигіознымъ направленіемъ французскихъ умовъ XVIII въка; несправедливо даже видъть генетическую связь между ними. На ряду съ деистами и энциклопедистами на появление германскаго рационализма выбли также весьма сильное вліяніе и всѣ враждебныя христіанству философскія ученія: атензыъ Беля, эмпиризыъ Бэкона и Локка, матеріализиъ Гоббеса, скептицизиъ Юна. атенстический пантеизмъ Спинозы, сенсуализмъ Кондильяка и т. д. Не менте сильное вліяніе на появленіе германскаго раціонализма имбли и антицерковныя направленія религіознаго характера, какъ напр. голландское арминіапство, провозгласившее протесть не только противъ грубаго ученія о предустановленіи, но и противъ церковныхъ върооппедвленій, стъсняющихъ свободу религіознаго

убъжденіе, и имъвшее своихъ представителей въ лицъ такихъ ученыхъ богослововъ, какъ Яковъ Арминій, Гуго Гроцій, Ольденбарневельта, Лимборха, Жана Леклерка и др., сочинения которыхъ пользовались уважениемъ и популярностию среди германскихъ протестантовъ. Кромѣ того появленію вульгарнаго германскаго раціонализма весьма благопріятствовали и внёшнія обстоятельства. Фридрихъ II, этотъ коронованный вольнодумецъ и атеистъ, прогнавшій отъ себя даже свою жену только за то, что она хотбла оставаться върующею христіанкою. дававшій у себя радушный пріемъ встыть вольнодумцамъ и безбожникамъ, награждавший проповёдниковъ атеизма камергерскими ключами и почетными орденами, либераль, продававший Англін своихъ солдать для войны съ сѣверо-американцами.--какъ извѣстно, объявилъ въ своемъ государствѣ (въ 1740 г.) полную религіозную свободу и покровительствоваль религіовному вольнодумству и раціоналистическому пониманію христіанскаго ученія. Наконецъ, — и это самое главное — въ самомъ протестанствъ находятся начала, изъ которыхъ, какъ изъ сѣмянъ, раво или поздно должно было развиться то антихристіанское направление, которое извѣстно подъ именемъ раціонализма. Лютеръ былъ возмущенъ злоупотребленіями, допущенными папствомъ въ католичествѣ. Но такъ какъ католики оправаывали практику своей церкви ложнымъ и неистиннымъ преданіемъ, то отвергая католичество, Лютеръ вмѣстѣ съ тѣмъ отвергъ и все вообще преданіе, ---не только ложное и мнимое преданіе, измышленное папистами, но и подлинное вселенское предание христіанской церкви. Онъ училъ, что понимание Св. Писанія можеть быть достигнуто и безъ руководства Св. Преланія, а только при помощи самаго же Св. Писанія, какъ понимаетъ его каждый. Ясно, что Лютерь предоставилъ каждому понимать Св. Писаніе по его произволу. Личный разумъ каждаго проте станта явился судіею в ценителемъ истинъ, возвещенныхъ Божественнымъ Откровеніемъ. При такомъ просторѣ для произвола въ понимании Божественнаго Откровения протестантству очевидно грозила опасность распасться на безчисленное множество толковъ и сектъ. Самъ Лютеръ испугался этой перспективы. Онъ рѣшался ограничить произволъ пониманія Св. Писанія тѣмъ.

что критеріенъ его провозгласилъ основное ученіе или догму объ оправдания върою. Но если были признаны не обязательными для протестантства догматы вселенской церкви вообще, то накой же смыслъ могли имѣть вѣроопредѣлевія частнаго лица, хотя бы то и Лютера? Неудивительно, что и послѣ этого каждый протестанть считаль себя въ правъ изъяснять учение Божественнаго Откровения по своему личному разумънію. Явилось множество самыхъ разнообразныхъ мнвній и толковъ по одному и тому же пункту христіанскаго вѣроученія; а между тімь у протестантовь, отвергнувшихь вселенское преданіе, не было ни какого критерія для того, чтобы отличить ложное мизніе отъ истиннаго. И естественно, если мало-по-малу стало господствовать недовёріе ко всёмъ вообще протестантскимъ толкованіямъ Св. Писанія; а при такомъ положения дъла ничего не оставалось кромъ индифферентнаго отношенія ко всёмъ толкованіямъ, а вмёстё съ тёмъ и къ саному христіанскому ученію. Такимъ образомъ среди протестантскаго міра стало господствовать піэтистическое направление. Уже Арндта (1555-1621) быль не доволень сухостью ученія Лютера и его схоластическими схемами, которыми опутывалось живое слово Христа; онъ издалъ въ свътъ составленную ваз его назидательныхъ поучений книгу объ "Истинномъ Христіанствѣ" (1605), въ которой на первомъ планѣ стояли не догматическія опредбленія а внутренняя сила христіанства и непосредственныя чувства религіозной жизни. И книга эта стала пользоваться особенною любовію и распространеніемъ среди протестантовъ. Но настоящимъ основателемъ піэтизма былъ, конечно, Шпенерз (1635-1705) учредитель collegiae pietatis (благочестиваго собранія) и авторъ знаменитаго сочиненія-Pia desideria (1675), въ которомъ было выражено сердечное желание богоугоднаго улучшения истинной евангелической церкви. Чего же желалъ Шпенеръ?-Большаго распространевія Св. Писанія, оживленной церковной дуятельности среди мірянъ, практическаго христіанства на мѣсто простого знанія церковной догматики и предпочтительнаго развитія религіознаго чувства предъ богословскою ученостію. По его убѣжденію, христіанство состоить не въ догматическихъ хитроспле-

теніяхъ, а въ преобразованіи ветхаго человѣка въ новаго, истиннымъ же богословіемъ должно быть внутреннее озареніе сердца. Сущность христіанства, по мнівнію підтистовь, состоить не въ учения, а въ жизни, настроения, чувстве. Релегіозное чувство лучше разсудка можеть подсказать истинный смыслъ Божественнаго Откровенія. Но скоро оказалось, что чувство еще не устойчивѣе разсудка. Окавалось, что выѣсто возбужденія и оживленія христіанства піэтизмъ ведетъ къ совершенному отрицанию его. Чувство само по себѣ слѣпо; оно способно сообщить жизни внутреннюю свлу только тогда, когда само освѣщается опредѣленнымъ представленіемъ. Такимъ образомъ стало ясно, что чувство не только не способнозамёнить собою разсудка въ понимании Божественнаго Откровенія, а что напротивъ оно само указываетъ на разсудокъ, какъ на необходимый факторъ для выясненія христіанскаго ученія и установленія христіанской жизни. Но протестанты были научены уже опытомъ, что руководителемъ въ пониманія св. писанія не можеть быть признанъ разумъ каждаго отдёльнаго лица; такимъ руководителемъ можетъ быть разумъ только общечеловѣческій. Но что такое разумъ общечеловѣческій?-Такимъ разумомъ былъ признанъ "разумъ" господствующей философіи, какъ начало общеобязательное. Такъ послёдовательно протестанство пришло къ самому rpvбому и вульгарному раціонализму. Господствующими философскими направленіями, какъ мы видёли, въ то время были: позитивизмъ, деизмъ, пантеизмъ, сенсуализмъ и матеріализмъ. Всъ эти философскія направленія были согласны между собою въ томъ, что не допускали въ мірѣ ничего чудеснаго, ничего сверъестественнаго,-и вотъ они-то были признаны руководительнымъ началомъ въ понимании и разъяснении Божественнаго Откровенія. Такимъ образомъ германскій до-кантовскій раціонализмъ поставилъ себѣ задачу: понять христіанство какъ естественную религію, безъ чудесъ и пророчествъ, безъ Промысла и искупленія, безъ всего того, что обыкновенно называютъ сверхъестественнымъ. Эта теологія шла рука объ руку съ тогдашнею нѣмецкою философіею, извѣстною подъ именемъ нѣмецкаго просвѣщенія или популярной философіи, представи-

телями которой были: еврей Мендельсонз (1729—1786), Хр. Ф. Николаи (1733—1811), А. Эбернардъ (1738—1809), Гарве (1742—1798), Зульщерз (1720—1779), Г. С. Штейнбарть (1738—1809), пропов'ядывавшие свободу религіозной въры и учившие признавать истиннымъ въ Божественномъ Откровении только то, что согласно съ выводами и предположеніями челов'яческаго разума.

Представителями до-кантовскаго раціонализма въ Германіи были: Реймарусъ, Землеръ, Эрнести, Михаэлисъ, Тельнеръ, Грисбахъ, Эйхгорнъ, Вентурини, Реръ, Бретшнейдеръ, Вегшейдеръ, Паулюсъ.

Германз Самуилз Реймарусз (1694-1768) ножеть быть названъ съ полнымъ правомъ самымъ выдающимся представителемъ англійскаго деизма въ Германіи (въ Гамбургѣ). Изъ его многочисленныхъ сочинений для насъ представляютъ интересъ: 1) его трактать о замѣчательнъйшихъ истинахъ естественной религи (издано въ Гамбургъ въ 1754 году) и въ особенности, 2) "Апологія или защита разумныхъ почитателей Бога". Последнее сочинение Реймаруса никогда не было издано полностію; въ настоящее время оно хранится въ рукописи въ гамбурской библіотекѣ. Впрочемъ Лессингъ часть его напечаталъ подъ вазваніемъ: "Wolffenbüttelsche Fragmente". Это издание представляетъ сборникъ семи статей различнаго содержанія: 1) О терпимости деистовъ; 2) О дурной славѣ разума на каседрахъ; 3) Невозможность Откровенія, въ которое основательнымъ образомъ могли бы въровать всъ люди; 4) Переходъ израильтянъ чрезъ Чермное море; 5) О томъ, что книги Ветхаго Зав'вта не написаны для того, чтобы открывать религію; 6) Объ исторіи воскресенія; 7) О цѣли Іисуса и Его учениковъ.-Въ этомъ сочинении Реймарусъ старается представить евангельскія пов'єствованія находящимися въ непримеремыхъ между собою противорѣчіяхъ, а потому и не заслуживающими довфрія. По своему общему деистическому воззрѣнію, Реймарусъ отрицаетъ возможность чуда, кромѣ творенія міра, и чрезъ это становится во враждебное отношение ко всёмъ вообще положительнымъ религіямъ.

Іоганиз Саломонз Землерз (1725—1791) вышель оть піэ-

тизма и сначала является даже въ качествъ защитника христіанскихъ истинъ противъ деизма и Реймаруса. написавшаго, какъ мы сказали выше, такъ называемые "Вольфенбютлеровские отрывки" и высказавшаго въ нихъ требование-понимать христіанское ученіе не буквально, а по его внутреннему значенію. Раціонализму Землеръ проложилъ путь собственно своею крытикою канона книгъ Св. Писанія. Для него не имветь никакого значенія то, что изввствая книга внесена въ канонъ книгъ Св. Писанія; такое внесеніе еще не вначить, что она действительно есть книга богодухновенная. Единственнымъ критеріемъ для сужденія о богодухновенности книгъ Св. Писанія Землеръ признаетъ непосредственное, субъективное убѣжденіе читателя въ моральномъ достоинствѣ той или другой книги. Руководясь этимъ критеріемъ самъ Землеръ уже не призналъ богодухновенными изъ ветхозавѣтныхъ писаній-Пъснь пъсней, книгу Рубь, Ездры, Нееміи, Эсонрь, Паралипоменонъ, а изъ новозавѣтныхъ-Апокалипсисъ, который, по его мнѣнію, есть произведеніе какого либо фанатика---хиліаста. Книги Іисуса Навина, Судей, Царствъ и пророка Даніила остались у него подъ сомнѣніемъ. Евангелія онъ объявилъ книгами, составленными изъ еврейскихъ или сиро-халдейскихъ отрывочныхъ записей. Что касается его пониманія евангельской исторіи, то прежде всего слёдуеть замѣтить, что онъ не признавалъ никакой внутрепней связи между Новымъ Завѣтомъ и Ветхимъ; затѣнъ изъ евангельскихъ повествованій онъ исключиль всѣ чудеса и пророчества, равно какъ и все то, что, по его мнѣнію, носить на себѣ временный, мѣстный и національный характеръ. Для него не имбетъ никакого значенія ни Богочелов'вчество Іисуса Христа, ни крестная смерть Его в воскресение. Въ христіанствъ для него важно только то, что оно указываетъ новыя наилучшія основанія внутренняго богопочтенія, раскрываетъ чисто моральную природу Бога и отношенія къ нему и научаеть насъ наилучшему возсоединенію съ Нимъ.

Іоаганиз Августа Эрнести (1707—1781) положилъ начало такъ называемому грамматически-историческому изъяснению книгъ Св. Писания, установивъ положение, что и въ Божест-

554

Іочаниз Давидз Михаэлисз (1717—1791) не быль, собственно, раціоналистомъ въ строгомъ смыслѣ, но его взглады скорѣе составляють переходную ступень отъ ортодоксальнаго пониманія къ раціоналистическому. Сверхъестественный элементъ онъ старался устранить лишь изъ ветхозавѣтнаго откровенія и только по непослѣдовательности, конечно, не касался новозавѣтныхъ событій, чтобы къ нимъ примѣнить раціоналистическій способъ объясненія.

Іоганиз Готлибз Тельнерз (1724—1774) сначала принадлежалъ къ супранатуралистическому направленію, и въ своемъ апологетическомъ сочиненіи — "Versuch eines Beweises der christlichen Religion für Iedermann" — доказывалъ истину христіанства на основаніи достовърности евангельской исторіи; но впослъдствіи онъ перешелъ къ раціонализму, хотя и не вполнъ. Такъ крестная смерть Христа, по его мнѣнію, во все не имѣетъ искупительнаго значенія, но она доставляетъ намъ увъренность, что Богъ помиловалъ насъ. Христу будтобы не зачѣмъ было умирать за насъ, когда и одного откровенія Бога въ природѣ достаточно для того, чтобы привести насъ къ блаженству (объ этомъ Тельперъ даже написалъ особое изслѣдованіе въ въ 1766 году). Сверхъестественности откровенія Бога во Христѣ онъ не отрицаетъ; но за то совершенно не признаетъ сверхъестественныхъ дѣйствій благодати Св. Духа.

Грисбахъ (1745—1812) извъстенъ какъ другъ и единомышленникъ Землера; онъ подвергъ критикъ текстъ книгъ Св. Писанія и издалъ въ свътъ свой критическій комментарій (1794), а годомъ раньше критическіе символы.

Ідланны Готфридь Эйхлорны (1752—1827) не признаваль Библів Божественнымь Откровеніемь и содержащееся въ ней ученіе объясняль вліяніемь воззрѣній древняго міра, что, по его мнѣнію, будеть понятно, когда мы будемь понимать языкь Библін въ современномъ намъ смыслѣ. Повѣствованія о чудесныхъ событіяхъ Эйхгорнъ прямо отвергъ, какъ баснословныя и недостовѣрныя.

Карл'є Гейнрихє Георіє Вентурини (1768—1849) можеть быть отнесенъ къ числу крайнихъ раціоналистовъ. Въ чисто раціоналистическомъ духѣ имъ были написаны многія сочиненія, какъ напр., о философіи чистаго христіанства (1794), о духѣ нѣмецкой философіи въ отношеніи къ морали и религіи (1796), о религіи разума и сердца (1799) и др. Но въ 1806 году онъ издалъ въ свѣтъ нѣчто въ родѣ пасквиля на евангельскую исторію подъ названіемъ: "Естественная исторія великаго Пророка Назаретскаго" (въ 4-хъ частяхъ) и прибавленіе къ ней: "Інсусъ воскресшій". Это сочиненіе можетъ быть названо самымъ типичнымъ въ области раціоналистического пониманія. Впрочемъ, къ чести нѣмецкихъ раціоналистовъ нужно сказать, что даже изъ нихъ никто не припысывалъ этому сочиненію научнаго знанія.

Іогания Фридрият Рёрт (1777—1848) былъ весьма ревностнымъ приверженцемъ вульгарнаго раціонализма и остался ему върнымъ до конца жизни. Онъ велъ изъ-ва него борьбу не только съ ортодоксальными протестантами и піэтистами, но даже и съ представителями новаго направленія въ богословіи— Шлейермахеромъ, Даубомъ, Маргейнеке и Газе. Среди многочисленныхъ его сочиненій памятникомъ его върности раціоналистическому пониманію въ особенности могутъ служить его письма о раціонализмѣ (1813).

Карлз Готтлибз Брейтинейдерз (1776—1848) уже въ молодости чувствовалъ въ себѣ внутренній разладъ съ ортодоксальнымъ пониманіемъ христіанскаго ученія и впослѣдствін открыто перешелъ на сторону раціонализма. Впрочемъ, собственно говоря, Бретшнейдеръ былъ представителемъ не кульгарнаго раціонализма, а раціональнаго супранатурализма который допускалъ и откровеніе и чудеса, но понималъ их: въ несобственномъ смыслѣ, какъ явленія сверхъестественныя, а въ

#### отдель церковный

смыслѣ раціоналистическомъ. Брейтшнейдеръ отвергъ подлинность Евангелія и посланій ап. Іоанна Богослова.

Юлій Аспусть Людень Веншейдерь (1771--1849) считается послёдовательнымъ догматикомъ раціонализма. Онъ занималъ профессорскія каседры въ нёкоторыхъ университетахъ. Но небогато одаренный отъ природы и необладавши даромъ краснорѣчія и обиліемъ познаній, онъ читалъ лекціи скудныя мыслями и крайне сухія по изложенію, и потому никогда не имѣлъ большого числа слушателей, а въ 1839 году, когда въ университетѣ въ Галле у него явился конкуррентъ въ лицѣ извѣстнаго догматика Мюллера, онъ остался совсѣмъ безъ слушателей. Его догматическій трудъ Institutiones theologiae christianae dogmaticae, 1815", совершенно несамостоятеленъ и оѣденъ содержаніемъ и хотя имѣетъ своею цѣлію-представить теологію здраваго человѣческаго разума, но въ дѣйствительности оказывается слишкомъ поверхностнымъ.

Гейнрих Эбергард Готтлобъ Паулюсъ (1761—1851) былъ весьма типичнымъ представителемъ раціоналистическаго направленія. Особенностію его пониманія можно назвать то, что разсказы о чудесныхъ событіяхъ для него не были простыми сагами или символами, но разсказами о дъйствительно совершившихся, но вполнѣ естественныхъ событіяхъ. Паулюсъ пережилъ славу раціоналистическаго богословія; надъ нимъ смѣялся даже Штраусъ, не смотря на то, что Паулюсъ былъ расположенъ къ нему и защищалъ его воззрѣнія отъ нападковъ критики.

Среди нѣмецкихъ протестантовъ въ обращени много было еще анонимныхъ сочиненій въ родѣ "Horos" (1783), "Porphyrius" (1793) "Hierokles" (1785) и т. п., чревъ которыя были распространяемы и защищаемы раціоналистическія и деистическія идеи.

Что касается апологетовъ христіанства, которымъ суждено было вступить въ борьбу съ вульгарнымъ нёмецкимъ раціонализмомъ, то нельзя сказать того, чтобы они были малочисленны, но, къ сожалѣнію, они были несамостоятельны, и въ своихъ апологіяхъ, собственно говоря, повторяли лишь то, на что уже было указано англійскими или французскими апологетами. Между нѣмецкими защитниками христіанства въ это время были наиболѣе выдающимися: Мосиеймъ, Пфаффъ, Лилинталь, Носсельтъ, Лессъ Зейлеръ, Розенмюллеръ, Вишенманъ, Клейкеръ, Гаренберъъ. Цинзендорфъ, Вазнеръ, Зюссмильхъ, Эйлеръ, Альбрехтъ Галлеръ, Іерузалемъ, Тоблеръ, Дедерлейнъ, Рейнгардъ, Шторхенау, Г. Гермесъ, Штаттлеръ и др. Лучшими изъ нихъ были однако-же тѣ, которые опирались въ своей апологетической дѣятельности на философію Лейбишиа. Поэтому прежде чѣмъ переходить къ разсмотрѣнію апологетической литературы этого времени, необходимо обратить вниманіе на то, какое значеніе для христіанской апологетики могла имѣть философія Лейбница.

Готтфридъ Вилыельмъ Лейбницъ (1646-1716), знаменитый философъ и ученый математикъ, извѣстный многими открытіями (въ математикѣ ему принадлежитъ изобрѣтеніе дифференціальнаго счисленія), имфлъ громаднъйшее вліяніе на характеръ и ходъ умственнаго развитія своего времени и основалъ цълое направление извъстное подъ именемъ лейбницевольфіанскаго. Вліяніе его философіи въ значительной степени отразилось и на христіанскомъ богословіи. Самъ Лейбницъ относился съ величайшимъ уваженіемъ не только къ христіанской религіи и Церкви, но и къ христіанскому богословію. Онъ принималъ самое д'вятельное участіе въ д'влъ примиренія католичества съ протестанствомъ и даже написалъ (въ 1680 г.) сочинение "Systema theologicum", въ которомъ предлагалъ свой проэктъ такого примиренія. Не достигнувъ этой цёли, Лейбницъ старался объ унія между лютеранскимъ и реформатскимъ исповъданіями. Воззрънія англійскихъ денстовъ, изъ которыхъ многіе находились съ нимъ даже въ перепискъ, а въ особенности атенстическое учение Бейля, онъ находилъ слишкомъ поверхностными и пошлыми, недостойными разумнаго мыслителя. Въ 1668 году онъ написалъ особый апологетический трактать въ защиту христіанскаго ученія и въ опровержение атеизма: Confessio naturae contra atheistas. Кромѣ того, въ своемъ критическомъ трактатѣ: "Annotatiunculae subitaneae ad Tolandi librum de christianismo mysteriis carente", разбирая книгу Толанда, онъ выёстё съ тёмъ въ

частности подвергъ самой безпощадной критикъ воззрънія англійскихъ деистовъ и приэтомъ наглядно показалъ ихъ совершенную несостоятельность. Далће, --- такъ какъ атенсты соблазнялись въ особенности главнейшимъ христіанскимъ догматомъ о троичности Лицъ въ Богѣ, то уже въ слѣдующемъ (1669 г.) онъ написалъ сочинение-"Defensio trinitatis per nova reperta cogica contra epistolas Ariani",--- въ которомъ онъ защищаетъ этотъ догматъ отъ возражений противъ него со стороны невфрія и аріанства и доказываеть его полное согласие съ требованиями человъческаго разума. Вообще нужно сказать, что Лейбницъ всегда признавалъ возможнымъ достигнуть полнаго примиренія между в'ёрою и знаніемъ, религіею и философіею, благочестіемъ и разумомъ, и даже, повидимому, ставиль главною цёлю своей литературной деятельности достижение этого примирения. Совершеннаго познания самой сущности вещей онъ не считалъ возможнымъ для ограниченнаго человѣческаго разума и на шутливый вопросъ, можетъ ли онъ насъ перевести изъ передней въ самый кабинетъ природы, онъ скромно отвѣчалъ: "между передней и кабинетомъ находится пріемная; достаточно будеть для насъ побывать только въ пріемной, не дерзая проникнуть въ кабинетъ". По мнинію Лейбница, истинная физика можетъ развиваться только въ связи съ познаніемъ Божественнаго Откровенія. Бытіе Божіе для Лейбница было истинною, стоящею выше всякаго сомнѣнія для всякаго здраво и разумно мыслящаго человѣка. Тѣмъ не мение онъ представляетъ и научныя доказательства этой истны. По его инѣнію, онтологическое доказательство бытія Божія въ той формѣ, какую далъ ему Декартъ, имѣетъ полное научное значение, при предположении: "если бытие Божие возможно". Но такъ какъ Богъ есть исконная монада или-что тоже-изначальная субстанція, по отношеніи къ которой всѣ другія монады сотворенныя являются только ся отблесками, то Его бытіе не только возможно, но и необходимо. Но здесь Лейбницъ, очевидно, уже переходитъ отъ онтологическаго доказательства къ космологическому, которому онъ дъйствительно и приписывалъ самое важное научное значение. Въ основу этого доказательства онъ полагаетъ тотъ логический законъ,

который принято называть закономъ достаточнаго основанія. "Этого достаточнаго основания существования вселенной,--говопить Лейбницъ, --- нельзя искать въ ряду случайныхъ вещей. т. е., телъ и представлений о нихъ души; ибо такъ какъ матерія равнодушна сама по себѣ къ движенію или къ покою и къ такому или иному движению. то въ ней и невозможно виаѣть основание движения вообще, а тѣмъ болѣе---опредѣленнаго движенія. Производя же настоящее движеніе, находимое въ матеріи, отъ предшествующаго, а послёднее снова отъ предшествующаго, мы нисколько не подвигаемся, какъ далеко не восходили бы въ этомъ ряду, потому что поставленный свачала вопросъ всетаки остается неръшеннымъ. Такимъ образомъ необходимо, чтобы достаточное основание, не нуждающее ся далъе въ новомъ основании, стояло внъ этого ряда случайныхъ вещей и заключалось въ субстанціи, причиняющей его. т. е., въ бытія необходимомъ, им'єющемъ въ самомъ себѣ оснобание своего существования; иначе мы никогда не получимъ достаточнаго основанія, па которомъ бы могли остановиться. Это-то послёднее основание сущаго и называется Богомъ. Это первоначальная простая субстанція должна содержать въ себѣ въ превосходной степени всѣ совершенства, заключающіяся въ эффектахъ, субстанціяхъ производныхъ; такъ, она должна обладать совершенною силою, познаніемъ и волею, т. е., ей должны принадлежать всемогущество, всевбдѣніе и всеблагость". Ученіе о предуставовленной гармоніи (harmonia praestabilita) въ связи съ монадологіею Лейбница. вообще также необходимо ведетъ къ признанію бытія Божія. Какъ извѣстно, въ противоположность безусловному монизму Спиновы и дуализму картезіанцевь, Лейбниць допускаеть существование первичныхъ силъ или монадъ, не имѣющихъ протяженія, но обладающихъ представленіями и объективною реальностію, которыя онъ называеть также метафизическими точками, формальными точками, субстанціальными формами, точками субстанцій, формальными атомами и т. д., NDBчемъ утверждаетъ, что каждая монада въ своей дёятельности и движеніяхъ совершенно самостоятельна, заключая въ себѣ адекватное подобіе космоса, жизнь всей вселенной,-

и совершенно не завися отъ другихъ монадъ, кромѣ Монады монадъ или Бога, къ Которому монады относятся какъ твари къ своему Творцу. Но какниъ образомъ возможно замѣчаемое нами соотвётствіе между душею и тёломъ, міромъ нравственнымъ и физическимъ? На этотъ вопросъ Лейбницъ отвѣчаетъ: Богь отначала установиль совершенную гармонію между всёми монадами, въ силу которой монады тёла вполнё согласчются съ тою монадою, которая называется душею,---тѣло и душа здѣсь могутъ быть уподоблены тѣмъ двумъ часамъ, которые во всякое время вдутъ совершенно согласно, потому что съ самаго начала часовой мастеръ устроилъ съ такою необыкновенною точностію, что можно всегда расчитывать на ихъ равномбрный ходъ. Но какъ существование такихъ согласныхъ часовъ необходимо предполагаетъ существованіе искусснаго мастера, такъ существующее согласіе между разнородными монадами необходимо предполагаетъ бытіе премудраго Творца, Который установилъ его отначала. Съ теоріею предустановленной гармоніи находится въ тёсной связи и ученіе Лейбница о существующемъ мірѣ, какъ наилучшемъ изъ возможныхъ міровъ. Какъ произведеніе премудраго Бога, существующій міръ долженъ быть мыслимъ наилучшимъ изъ всёхъ возможныхъ міровъ. Ибо еслибы вообще былъ возможенъ міръ лучшій. дъйствительно существующаго, то естественно предположить въ силу присущихъ Божеству свойствъ, что премудрость Божія знала бы его, благость-восхотѣла, а всемогущество-создало бы его. Указание Бейля на существование въ мирѣ зла Лейбницъ не признаетъ серьезнымъ возражениемъ противъ его оптимистическаго ученія. По его митнію, зло имтеть только случайный характерь, проявляется лишь въ частностяхъ и потому скорће служитъ къ усиленію блеска добра, чёмъ къ отрицанію его. Лейбницъ различаетъ три вида зла: метафизическое, физическое и правственное. Метафизическимъ зломъ онъ называетъ тѣ явленія, которыя зависатъ отъ ограниченности, конечности и условности сотворенныхъ существъ; требованіе-уничтожить это вло равнялось бы требованію-обратить конечное въ безконечное, ограниченное въ неограниченное, условное въ безусловное, несовершенное въ совершенное,

т. е., равнялось бы требованію-совершенно уничтожить существующій мірь. Физическое зло, какъ напримъръ, боль, страданіе, смерть не есть зло въ собственномъ смыслё, нбо ово двйствуетъ спасительно и благотворно, какъ наказаніе или какъ средство всправительное и воспитательное. Нравственное зло имъетъ свой корень въ свободе воли человека, т. е., въ самой сущности человѣческаго духа; если бы въ силу своего всемогущества только Богъ рышиль уничтожить это здо, то это могло бы произойти ве иначе, какъ чрезъ уничтожение самоопредѣленія человѣка, чрезъ уничтоженіе его свободы, а слѣдовательно и нравственности. — Лейбницъ допускалъ возможность чудесь, чрезъ которыя только и могуть быть уничтожены монады, сами по себѣ не уничтожаемыя. Человѣческая душа, какъ простая и неразрушимая монада, безсмертна. Наконецъ, Лейбницъ признавалъ и міръ духовъ. По его ученію духи суть также монады и притомъ-наделенныя особеннымъ познаніемъ Бога и дуугими совершенствами, благодаря которымъ они даже принимали нѣкоторое участіе въ Его творческой силь. По отношению къ нимъ Богъ является какъ бы монархомъ, а по отношенію къ природѣ - только архитекторомъ.

Итакъ, философское міровоззрѣвіе Лейбница, можно сказать согласно съ учепіемъ Божественнаго Огкровенія почти въ самыхъ важнъйшихъ и существенныхъ пунктахъ. Тъмъ не менѣе въ этомъ міровоззрѣніи находились уже и зачатки грубо раціоналистическаго ученія. Самое ученіе Лейбница о Богѣ, какъ первичной монадѣ настолько неясно и неотчетливо, что можетъ подавать поводъ къ самымъ разнообразнымъ толкованіямъ, нбо если Богъ есть монада, то сотворенныя вещи уже не суть монады въ собственномъ смыслѣ; если же сотворенныя вещи суть дъйствительныя монады, то нельзя признавать монадою Бога, если мы не желаемъ приравнять его къ сотвореннымъ вещамъ. Еще болѣе была симпатична деистамъ теорія Лейбница о предустановленной гармоніи, которая въ сущности отрицаетъ не только возможность ез мірь сверхъестественнаго и чудесь, но и возможность самаго Божественнаго промышленія о мірѣ, что утверждали и деисты. Самъ Лейбницъ не сдѣлалъ такого вывода, но онъ былъ близокъ къ нему, и иногда даже самъ ука-

зываль на него. Такъ, предустановленную гармонію онъ, какъ ны видели, уподоблялъ часамъ, которые, по его словамъ, "съ самаго начала устроены съ такою необыкновенною точностію, что всегда можно расчитывать на ихъ равномърный ходъ, безз амъшательства и починки мастера". Чёмъ это ученіе отличается отъ ученія деистовъ, по которому Богъ еще при твореніи міра даль ему такіе совершенные законы, что, благодаря имъ, міръ уже затёмъ могъ развиваться самостоятельно, безъ вмѣшательства Божества? И это учение свое о предустановленной гармоніи Лейбницъ считалъ настолько истиннымъ и неопровержимымъ, что даже укорялъ Декарта, Ньютона и другихъ теистовъ за ихъ въру въ возможность чудесъ въ собственномъ смыслѣ. "Ньютонъ и его послѣдователи, говоритъ напр. овъ въ письмѣ къ Клярку, имѣютъ странное понятіе о Богѣ и Его творенія. По ихъ мнѣнію, Богу нужно время отъ времени заводить свои часы, чтобы они не остановились. Онъ какъ-бы не имълъ достаточно мудрости, чтобы устроить въчное движеніе. По ихъ мнѣнію, эта машина, устроенная Богомъ, даже настолько несовершенна, что Онъ обязанъ иногда прибъгать къ чрезвычайнымъ средствамъ, чтобы почистить ее или даже починить, подобно тому какъ чинитъ свою работу часовщикъ, который тёмъ худшій мастеръ, чёмъ чаще вынужденъ прибегать къ поправкамъ и починкамъ"... Очевидно, Лейбницъ не обратилъ вниманія на то, что починка и поправка часовъ часто вызываются не тёмъ, что часы плохо устроены, а тёмъ, что они бываютъ повреждены руками лицъ, неблагоразумно ими пользующихся, или шалостями дётей...

Раціоналистическій характерь философіи Лейбница быль уже вполнѣ обнаруженъ Христіаномз Вольфомз (1679—1754). Вольфъ признаваль бытіе Божіе и даже, подобно Лейбницу, старался доказать его. Особенную силу онъ приписываль космологическому доказательству, меньшую — онтологическому и еще меньшую телеологическому. Зло въ мірѣ во всѣхъ его трехъ видахъ (метафизическое, физическое и нравственное), какъ и Лейбницъ, онъ ставилъ въ самую тѣсную связь съ идеею самаго міра. Безсмертіе души для него было истиною, стоящею внѣ всякаго сомнѣнія. Нравственную жизнь человѣка онъ

хотѣлъ-бы, подобно древнимъ стонкамъ, поставить въ зависимость не отъ религіи или эмпирическаго опыта, а исключительно отъ разума или-что тоже-природы. По его мизнію, добро хорошо не ради Бога, а только потому, что сно добро. Нравственныя правила жизни, нисколько не завися оть Бога, по мнѣнію Вольфа, должны были бы имѣть все свое значение даже и тогда, еслибы и со всёмъ не было Бога. Что касается Промысла и чудесъ, то Вольефъ совершенно отрицаеть ихъ возможность, такъ какъ признание возможности чудесъ противорѣчитъ законосообразности и цѣлесообразности устройства міра. Послѣ этого трудно было бы даже опредѣлить, чему больше содъйствовала Лейбнице-Вольфіанская философія, ---- христіанской апологетикѣ или раціонализму; несомиѣнно только, что известный немецкий апологеть Дрей быль правь, обозвавъ это философское міровоззрівніе крайнимъ натуралистическимъ леизмомъ.

Теперь перейдемъ къ ознакомленію съ тѣми нѣмецкими апологетами христіанства, которымъ выпало на долю веденіе борьбы съ грубымъ, до-кантовскимъ раціонализмомъ, а также и съ враждебными христіанской религіи философскими воззрѣніями, выродившимися главнымъ образомъ изъ пантеистической философіи Спинозы и носившими почти исключительно атеистическій характеръ.

Іоганна Лоренца Мосгейма (1693—1755), знаменитый н ученнъйшій лютеранскій богословъ своего времени, профессорь и канцлеръ Геттингенскаго университета, ръдкій знатокъ англійской, французской и итальянской литературъ, извъстенъ какъ одинъ изъ первыхъ въ Германіи противниковъ деистическаго и атеистическаго ученій. Съ этою цёлію онъ открылъ публичныя апологетическія чтенія и съ полною энергіею содѣйствовалъ распространенію переведенныхъ на нѣмецкій языкъ апологетическихъ сочиненій, написанныхъ въ защиту христіанства англійскими учеными.

Христофъ Матеусъ Пфаффъ (1686—1760), "ученый богословъ перваго ранга", какъ говорятъ о немъ нѣмцы, профессоръ и канцлеръ университета въ Тюбингенгѣ и Гиссенгѣ, подобно Мосгейму, боролся съ піэтизмомъ, раціонализмомъ и

564

Digitized by Google

деизмомъ главнымъ образомъ чрезъ чтеніе публичныхъ апологетическихъ лекцій и распространеніе апологетическихъ сочиненій, переведенныхъ съ англійскаго языка. Къ сожалѣнію, развитію его апологетической дѣятельности много мѣшала его полемика съ католичествомъ, а также и его старанія о возсоединеніи реформатовъ съ лютеранами.

Теодоръ Христофъ Лилинталь (1711—1782), профессоръ богословія въ Кенигсбергѣ и ученый апологетъ хрисгіанства, издалъ обширный (состоящій изъ 16-ти томовъ или частей) апологетическій трудъ—"Die gute Sache der in heiligen Schrift des Alten und Neuen Testaments enthaltenen göttlichen Offenbarung wider die Feinde derselben erwiesen und gerettet. 1750—1782<sup>4</sup>, —который представляетъ собою довольно полное собраніе возраженій, направленныхъ деистами противъ христіанскаго ученія, и опроверженіе ихъ, какъ оно было раскрыто англійскими апологетами.

Іоганна Аспуста Нессельта (1734—1807) извъстенъ какъ ученый богословъ и апологетъ. Между прочимъ ему принадлежитъ апологетическій трактатъ—"Vertheidigung der Wahrheit und Göttlichkeit der christlichen Religion. 1767".—Этотъ трактатъ состоитъ изъ четырехъ отдъловъ, въ которыхъ Нессельтъ защищаетъ истину и божественное происхожденіе христіанской религіи и опровергаетъ возраженія противъ нея, направленныя атеистами, скептиками, натуралистами и индифферентистами.

Готтфридъ Лессъ (1736—1797), профессоръ богословія въ Геттингенѣ, извѣстенъ какъ самый популярный апологетъ христіанства, сочиненія котораго имѣли весьма обширный кругъ читателей. Онъ былъ современникъ Нессельта и его первый апологетическій трудъ—"Веweis der Wahrheit der christlichen Religion"—явился только годъ спустя (въ 1768 г.) послѣ изданія въ свѣтъ сочиненія Нессельта. Впослѣдствіи (въ 1786 г.) онъ издалъ другое, обширное (въ двухъ томахъ) апологическое сочиненіе—"Ueber die Religion, ihre Geschichte, Wahl und Bestätigung"; наконецъ, изъ его сочиненій заслуживаетъ еще упоминавія—"Versuch einer praktischen Dogmatik" (1779). Во всѣхъ этихъ сочиненіяхъ Лессъ приводитъ доказательства истины христіанской религіи и разоблачаеть несостоятельность деистическихъ, раціоналистическихъ и атеистическихъ ученій (въ особенности Лессинга и Реймаруса).

Геориз Фридрихь Зейлерз (1733—1807), профессорь богословія въ Эрлянгенѣ, съ рѣдкою энергіею и ревностію зашищаль истину христіанства отъ нападковъ раціонализма. Памятникомъ, свидетельствующимъ объ этой ревности, межау прочимъ, можно назвать его апологетическое сочинение-"Der vernüftliche Glaube an die Wahrheit des Christenthums, durch Gründe der Geschichte und praktischen Vernuft bestätiget. 1795",---въ которомъ онъ доказываетъ разумность и основательность вбры въ истину христіанства какъ на основанія историческихъ свидѣтельствъ, такъ и на основании соображеній здраваго и практическаго человѣческаго разума. Къ сожалёнію, Зейлеръ сдёлалъ раціонализму значительную уступку н при томъ въ такихъ пунктахъ, какъ богооткровенное ученіе о чудесахъ и пророчествахъ. По его объяснению, чудо есть такое событіе, которое хотя имфеть и сверхъестественный характеръ, такъ какъ причина его можетъ находиться внѣ міра. но которое однако-же совершается по естественнымъ законамъ природы. Ветхозавѣтнымъ пророчествамъ, исполнившимся на Лицѣ Іисуса Христа, Зейлеръ приписываетъ весьма важное апологетическое значение, но при этомъ допускаетъ, что въ нихъ можетъ находиться много неистиннаго, потому что въ пророчества, возвѣщенныя Богомъ, пророки часто вносили собственныя будтобы свои И при томъ-погрѣшительныя сужденія.

Іогания Георга Розенмюллера (1736—1815), ученнѣйшій нѣмецкій богословъ, бывшій профессоромъ богословія въ трехъ лучшихъ нѣмецкихъ университетахъ—въ Эрлангенѣ, Гиссенѣ и Лейпцигѣ, защищалъ истину христіанства по преимуществу на основаніи историческихъ свидѣтельствъ. Въ такомъ духѣ написанъ и его апологетическій трактатъ—"Historischer Beweis der Wahrheit der christlichen Religion. 1771". Къ сожалѣнію, въ вопросѣ о чудесахъ и пророчествахъ онъ сдѣлалъ такую большую уступку раціонализму, что многіе его самаго причи-

566

Digitized by Google

сляютъ къ представителямъ до-кантовскаго раціоналистическаго направленія въ богословіи.

Вищенманз (1759-1787), другъ Якоби и сынъ піэтиста, въ самую тяжелую эпоху почти всеобщаго невърія и непримиримо---враждебнаго отношенія къ христіанской религіи является неустрашимымъ проповѣдникомъ в защитникомъ истины Божественнаго откровенія, которую онъ доказываеть несомнинною достовфрностію евангельской исторіи. Его апологетическій TPYR5-, Die Geschichte Iesu nach Mathäus als Selbstbeweis ihrer Zuverlässigkeit betrachtet"--былъ однако-же изланъ только два года спустя послѣ его смерти (въ 1789 году) его друзьями-Якоби и Клейкеромъ. Вообще же его апологетическую деятельность можно охарактеризовать стремленіемъ примирить спекулятивное мышленіе съ вѣрою въ Божественное Откровение, требования космическаго монизма съ признаніемъ бытія личнаго Бога и искупительнаго значенія жизни я смерти Христа.

Іоганна Фридриха Клейкера (1749-1827), профессорь богословія въ кильскомъ университетѣ. преподававшій также экзегетику, церковную исторію, апологетику и символику, имѣеть важное значение въ истории развития основного или апологетическаго богословія какъ его первый нѣмецкій систематикъ. Кромѣ его сочиненій, посвященныхъ изслѣдованіямъ относительно Зендъ-Авесты, религій азіатскихъ народовъ и еврейской каббалы, нельзя также не упомянуть и о составленномъ виъ очеркѣ богословской энциклопедія, какъ введенія въ христіанское Богословіе, обнимающемъ почти все содержаніе основвого или апологетическаго богословія. Но къ числу его апологетическихъ работъ въ собственномъ смыслѣ нужно отнести его сочинения: 1) обстоятельное раскрытие и изъяснение доказательствъ въ пользу истины и божественнаго происхожденія христіанства, какъ сверхъестественнаго откровенія, состоящее изъ трехъ частей и изданное въ Ригѣ въ 1787 году 1) и 2) взслёдованіе основаній въ пользу подлинности и достовёрности

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Neue Prüfung und Erkläruug der vorzüglichsten Beweise für die Wahrheit und die göttliche Urspzung des Christenthums. Riga. 1787.

письменныхъ памятниковъ христіанства (издано въ двухъ томахъ, въ Лейпцигѣ, въ 1793 году)<sup>1</sup>). Клейкеръ приписываетъ значеніе почти исключительно лишь историческимъ доказательствамъ истины христіанства. По своему общему міровоззрѣнію онъ можетъ быть причисленъ къ послѣдователямъ мистикотеософическаго направленія.

Леонардъ Эйлеръ (1707—1783), "одинъ изъ величайшихъ математиковъ всёхъ временъ", какъ называютъ его нёмецкіе историки, бывшій профессорь физики въ с.-цетербургскомъ университетъ, первый изъ людей, рътившихся, по слованъ Гёте, на открытіе новыхъ путей въ области физическихъ и математическихъ изслъдованій посль долгаго періода безусловнаго господства идей Ньютона, -- въ тоже время открыто выступилъ какъ литературный противникъ нѣмецкихъ раціоналистовъ и французскихъ энциклопедистовъ. Онъ написалъ на французскомъ языкѣ "опытъ защиты Божественнаго Откровенія противъ вольнодумцевъ" 2), въ которомъ онъ подвергаетъ безпощадной критикъ деистическія и атенстическія воззрънія, господствовавшія въ его время во всей западной Европѣ. Кромѣ того, такимъ же апологетическимъ характеромъ отличаются и его "Письма къ одной нѣмецкой принцессѣ о раздичныхъ предметахъ физики и философіи", изданныя въ Петербургѣ на французскомъ языкъ, въ трехъ томахъ, въ 1768 году. Сочиненія Эйлера пользовались большою популярностію въ особенности потому, что ихъ авторъ былъ человъкъ свътский и пріобрълъ славу знаменитъйшаго математика. Впрочемъ, въ этомъ отношении Эйлеръ былъ во все неодинокъ. Рядомъ съ нимъ можно поставить, напримёръ, еще такого знаменитаго естествоиспытателя, какимъ былъ Демокъ.

Жанз Андре Демокз (1727—1817) извѣстенъ какъ ученый геологъ и метереологъ; онъ былъ профессоромъ въ геттингенскомъ университетъ, хотя, впрочемъ, большею частію прожи-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ausführliche Untersuchung der Gründe für die Aechtheit und Glaubwürdigkeit der schriftlichen Urkunden dcs Christenthums. Leipzig, 179<sup>3</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Essai de defense touchant la revelation divine contre l**es** esprits forts, Berlin. 1747.

валь въ Лондонъ, Берлинъ, Ганноверъ и Брауншвейгъ. Для нсторіи развитія христіанской апологетики особенный интересъ представляютъ его письма, адрессованныя въ великобританской королевѣ и изданныя на французскомъ языкѣ въ 1778—1780 годахъ 1). Въ этихъ письмахъ онъ касается научныхъ изслёдованій относительно горъ, а также относительно нсторіи земли и человѣка, причемъ указываетъ на полное соотвѣтствіе этихъ изслѣдованій тому, что сообщепо въ Божественномъ Откровении. Въ другомъ сочинении "Observations sur les savants incredules et sur quelques uns de leurs écrits", которое также носить на себѣ апологетическій характерь,---Делюкъ сообщаетъ читателямъ свои впечатлѣнія и замѣчанія относительно ученыхъ невѣровъ и при этомъ представляетъ критическую оцёнку вёкоторыхъ атеистическихъ сочиненій. Наконець, не малый апологетический интересь представляють и его "Пясьма о христіанствъ" (Lettres sur le christianisme), въ которыхъ онъ доказываетъ истину христіанства, говоритъ о его превосходствѣ предъ всѣми другими религіями и философскими міровоззрѣніями и отмѣчаетъ то блоготворное вліяніе, которое, по свидѣтельству исторіи, оно оказало уже на складъ и развитие частной, общественной и государственной жизни.

Затёмъ слёдуетъ упомянуть здёсь еще имя извёстнаго профессора естественныхъ наукъ въ Геттингенскомъ университетѣ, Альбрехта фонз Галлера (1708—1777), который одновременно пользовался славою знаменитаго анатома, физіолога, ботаника, врача и поэта. Онъ имѣлъ необычайное еліяніе на умы своихъ современниковъ, а его глубокое религіозное настроеніе отразилось даже и въ его многочлеленныхъ поэтическихъ произведеніяхъ, которыя въ свое время были переведены почти на всѣ европейскіе языки. Въ 1772 году онъ издалъ въ Бернѣ на нѣмецкомъ языкѣ свои письма о важнѣйшихъ истинахъ откровенія: въ 1774 году явились его новыя письма относительно нѣкоторыхъ возраженій, направленныхъ противъ откровенія вольнодумцами, жившими еще въ его время; въ 1750 го-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Lettres physiques et morales sur les montagnes et sur l'histoire de la terre et de l'homme. Haag. 1778-1780.

ду онъ написалъ и издалъ въ свътъ два апологетическихъ трактата, изъ которыхъ въ одномъ указываетъ на гибельныя послѣдствія, порождаемыя невъріемъ, а въ другомъ предлагаетъ свое критическое "изслѣдованіе секты, во всемъ сомнѣвающейся", обнаруживая несостоятельность скептической философіи Юма. Кратко сказать, въ указанныхъ апологетическихъ сочиненіяхъ Галлеръ представляетъ полную систему христіанской апологетики, какъ она можетъ быть изложена съ точки зрѣнія естествоиспытателя и физіолога, при чемъ онъ съ полною основательностію опровергаетъ всѣ деистическія, скептическія и матеріалистическія теоріи.

Іогання Фридрият Вильгельма Іерузалема (1709—1789), знаменитый брауншвейгскій придворный пропов'єдникъ, въ 1768 году издаль въ св'ять свое апологетическое сочиненіе "Betrachtungen über die vornehmsten Wahrheiten der christlilhen Religion", переведенное Т. С. Крыловымъ и на русскій языкъ подъ заглавіемъ "Размышленія о важнѣйшихъ истинахъ христіанства". Это сочиненіе, имѣющее своею цѣлію доказать истину христіанскаго ученія въ важнѣйшихъ пунктахъ и разоблачить религіозныя заблужденія невѣровъ, пользовалось большою распространенностію и имѣло общирный кругъ читателей, особенно—среди католическаго міра. Его отличительныя достоинства состоятъ преимущественно въ изящномъ изложеніи, простотѣ и общедоступности.

Іоганна Христофа Дёдерлейна (1745—1792), профессорь богословія въ іенскомъ университетѣ, извѣстенъ какъ экзегетъ и догматикъ; но онъ не былъ безучастенъ и къ защитѣ христіанства отъ возраженій и нападковъ со стороны раціоналистовъ. Въ своемъ трактатѣ "Fragmente und Antifragmente. Nurnberg. 1778" (въ двухъ частяхъ) онъ ведетъ борьбу съ извѣстнымъ раціоналистомъ Реймарусомъ и его единомышленниками. Кромѣ того, съ 1780 года онъ началъ издавать "Theologische Bibliothek", въ которой также было отведено довольно видное мѣсто защитѣ христіанскихъ истинъ.

Франиз Фолькмарз Рейнгардз (1753—1812), профессоръ богословія въ виттенбергскомъ университетъ, извъстенъ какъ энер-



гичный общественный дёятель, экзегеть, догматикъ, моралистъ, проповёдникъ, написавшій 51 томъ замёчательнёйшихъ для своего времени проповѣдей, и ревностный защитникъ христіанства. Еще въ своихъ университетскихъ чтеніяхъ по догматикѣ онь постоянно стремится примирить христіанское вфроученіе съ требованіями разума. Но для исторіи развитія Основного или Апологетическаго Богословія особенный интересь представляеть ero "Versuch über den Plan, welchen der Stifter der christlichen Religion zum Besten der Menschheit entwarf. Ein Beitrag zu den Beweisen für die Wahrheit dieser Religion. Wittenberg. 1781". Въ этомъ "Опытя" онъ защищаетъ, въ виду возраженій Реймаруса и Бардта, божественное достоинство Інсуса Христа, доказательствомъ котораго служитъ высокій и чистый характерь Христа и благотворныя действія Его явленія на земль. Къ особеннымъ достоинствамъ сочиненій Рейнгарда несомибнно нужно отнести живость и картинность изложенія, вѣрность психологическаго анализа, здравыя и обдуманныя сужденія, простой, гладкій и естественный языкъ. Къ сожалѣнію, нельзя не отмѣтить и весьма важнаго недостатка въ пріемахъ этого ученаго богослова. Рейнгардъ былъ представителемъ такъ называемой старой супранатуралистической шкон. Но въ своемъ стремлении къ примирению христіанскаго ученія съ требованіями разума онъ дёлаль такія значительныя уступки последнему, что его не безъ основанія некоторые причисляли фрямо къ раціоналистамъ. Полураціоналистическій способъ пониманія христіанскаго ученія у него нерѣдко идетъ рука объ ружу съ полуортодоксальнымъ. И это было истинною причиною того, что Рейнгардъ, пользовавшийся ръдкою славою при жизни, былъ почти забытъ вскорѣ послѣ своей смерти.

Какъ ни слабы были нёмецкіе апологеты этого времени въ сравненіи съ апологетами французскими и англійскими, но въ значительной мёрё и они выполнили свою задачу. Они достаточно разоблачили ложь и пустоту грубаго нёмецкаго раціонализма и рттолкнули отъ него мыслящее общество; къ сожалё-

нію, они были безсильны защитить истину христіанства ин указать новое міровоззрѣніе, болѣе твердое и основательное, чёмъ раціонализмъ. Вслёдствіе этого у мыслящихъ людей того времени, по свидѣтельству самыхъ нѣмецкихъ историковъ, произошла такая путаница міровоззрѣній, въ которой трудно было разобраться; все перепуталось и перемѣшалось. "Раціонализиъ сталъ супранатуралистическимъ, супранатурализиъ--раціоналистическимъ. Путаница воззръчій и пикольно-философскихъ понятій дошла до того, что никто не зналъ, къ какому разряду богослововъ онъ долженъ причислить самаго себя, а еще менње-другихъ".

Наступила такъ называемая эпоха итмецкаго просовщения; витсто грубаго раціонализма въ области мышленія и общаго міровоззрѣнія начала господствовать такт называеная популярная философія. Въ области (протестантскаго) богословія ва мѣсто раціонализма выступилъ крайній супранатурализмъ,направление одинаково враждебное и раціонализму и натурализму. Признание бытия личнаго Бога и свержъестественнаго откровения ставило его въ непримиримо-враждебное отношеніе къ натурализму и матеріализму; но въ та комъ же отношении это новое направление стояло и къ рационализму. Раціонализмъ отвергалъ сверхъестественное Откров еніе и чудеса; религіи онъ приписывалъ значеніе лишь въ трой мърв, васколько она отввчала требованіямъ разсудка. Супранатурализмъ въ дѣлѣ религіи ви во что ставилъ треболванія разума и исключительное значение приписываль только Бо жественному Откровенію; между Откровеніемъ и разумомъ онъ признавалъ связь лишь механическую и внѣшнюю, не допуск ая вообще, чтобы и у возрожденнаго христіанствомъ бка разумъ человт былъ въ силахъ постигать божественныя истины и дѣлать нхъ предметомъ научнаго изслёдованія. Были лица, которыя, разочаровавшись раціонализмомъ, обратились въ слёпыхъ ковъ папства и католичества; многіе снова стали протедпочитать разуму чувство, стремясь о возотановали. тизма и, такимъ образомъ подготовляя почву для рожизнизия. тизма и, такимъ образомъ подготовляя почву для рожизнизия. разуму чувство, стремясь о возстановлении мистици: тыа и піз-

Digitized by GOC

были удовлетворены тёми выводами, къ которымъ пришелъ нѣмецкій вульгарный раціонализмъ, отвергнувшій нетолько возможность сверхъестественнаго вообще, но и дъйствія Божественнаго Промысла въ частности. Къ сожалѣнію, взросши на почвѣ раціонализма, они не были въ силахъ и совершенно отказаться отъ него. Отъ этого вхъ міровоззрѣніе и является всегда болѣе или менѣе эклектическимъ. Целью человеческой жизни они признали счастіе. Но по ихъ совершенно вѣрному vченію, счастье человѣку можетъ дать только одинъ Богъ ивъ совершенномъ видѣ-только въ загробной жизни. Вотъ почему представители популярной философіи особенное значеніе приписывали такимъ истинамъ, какъ бытіе Божіе, благотворное дъйствіе Божественнаго Промысла и въчная жизнь. По этой же причинѣ ими было весьма обстоятельно раскрыто такъ вазываемое физико-телеологическое доказательство бытія Божія; слѣды Промысла Божія они усматривали въ царствѣ рыбъ, насъкомыхъ, животныхъ, минераловъ, въ водъ, воздухъ, звѣздномъ небѣ; явилось множество изслѣдованій астротеологическихъ, литотеологическихъ, гидоотеологическихъ, фитотеологическихъ, ихотіотеологическихъ, инсектотеологическихъ, бронтотеологическихъ и т. д. Къ сожалению, все эти истины новые философы хотъли уяснить себъ не подъ руководствомъ Божественнаго Откровенія, а подобно раціоналистамъ на основаніи лишь однихъ разсудочныхъ соображеній, и потому нерядко ставовились въ противорячие съ христіанскимъ въроученіемъ, при чемъ, конечно, выпуждены были даже отрицать и его истину.

Особенно въ этомъ отношеніи является типичнымъ поведеніе Лессинза. Лессинза (1729—1781), этотъ величайшій реформаторъ въ области національной нѣмецкой литературы, остроумный критикъ и популярный прозаикъ, по своему общему міровоззрѣнію представляетъ образецъ тогдашняго эклектическаго направленія и было бы весьма затруднительно опредѣлить то общее начало, изъ котораго вытекали его воззрѣнія. Онъ покровительствовалъ раціонализму, издалъ даже "Wolfenbüttler Fragmente" Реймаруса; но едва ли кто нанесъ болѣе сильный ударъ раціонализму, какъ именно онъ, обнаруживъ все его легкомысліе и пошлость и доказавъ, что нельзя понимать христіанство, какъ дело гнуснаго обмана и лжи. Самъ Лессингъ упорно отрекается отъ популярной философія и направленія, извѣстнаго подъ именемъ "нѣмецкаго просвѣщенія"; но на самомъ дбяб онъ есть самый выразительный представитель этого направленія и этой легкомысленной философіи. Лессинга причисляли къ послѣдователямъ Спинозы,-и дѣйствительно, онъ повидимому былъ склоненъ къ пантенстическому міровоззрѣнію и не разъ высказывалъ детерминистическія сужденія; но пантеистомъ назвать его нельзя, потому что онъ не только объявлялъ себя вфрующимъ въ бытіе личнаго Бога, но и признавалъ дъйствія Божественнаго Промысла, какъ въ окружающей природъ, такъ и во всей исторіи человъчества, высоко цънилъ истину безсмертія и вѣчной жизни каждаго отдѣльнаго человѣка. Лессинга считали глубоко-религіознымъ человѣкомъ, оправдывающимъ съ философской точки зрѣнія всѣ истины Божественнаго Откровенія, видёли въ немъ христіанскаго апологета, и потому считали даже возможнымъ найти у Лессинга. основанія для супранатуралистической апологетики. И действительно, Лессингъ не отвергаетъ, кажется, ни одного христіанскаго догмата и даже старается доказать истину христіанства въ учении о Троичности Лицъ въ Богѣ, первородномъ грѣхѣ, искупленіи и т. д. Но на самомъ дълъ едва ли кто дальше стояль оть истинно-христіанскаго ученія, чёмь Лессингь. Историческою стороною христіанской религіи онъ совершенно ве интересуется; для него даже не имбетъ существеннаго значенія рѣшеніе вопроса, кто былъ Христосъ и жилъ ли Онъ дѣйствительно на земль. Въ виду этого и протестантскимъ богословамъ Лессингъ совътовалъ извлекать доказательства истины христіанской религіи не изъ историческихъ свидѣтельствъ и памятниковъ, но изъ "явленія духа и силы" ея; христіанство онъ не признаетъ цъльнымъ и законченнымъ дъломъ Божественнаго Откровенія, а лишь явленіемъ въ процессѣ человѣческаго развитія, какъ и всѣ другія положительныя религін. Редигіи вообще онъ приписывалъ только воспитательное зна-

574

Digitized by Google

ченіе. Ветхій Завѣтъ, объщающій своимъ исповѣдникамъ награду на землѣ за добродѣтельную жизнь, былъ хорошъ, по мнѣнію Лессинга, для первой ступени развитія человѣчествя, такъ сказать, для дътства его, которое довольствуется наслаждениемъ въ настоящемъ; христіанство съ своимъ объщаніемъ награды на небъ хорошо для второй ступени развитія человѣчества,--отрочества и юности, увлекающихся идеалами и благами будущаго; но скоро должно явиться вмёсто христіанства новое пелигіозное міровоззрѣніе, которое будеть въ силахъ удовлетворить новымъ требованіямъ зрѣлаго человѣчества, для котораго христіанство будто бы уже потеряло свое значеніе. Вообще же такъ какъ человѣку несуждено никогда владъть истиною, а только стремиться къ ней, то и положительныя религіи (въ томъ числѣ и христіанская) не суть откровенія истины. а только историческія формы, подъ которыми скрывается истина, различныя ступени человѣческаго развитія. Религія не сообщаетъ истинъ, а только, такъ сказать, намекаетъ на нихъ. пока они не перейдуть въ полное владение человеческаго разума. Новая религія, которая должна будеть замѣнить христіанство, начнетъ свое дѣло съ возстановленія ученія древняго греческаго философа-Платона о томъ, что добро нужно дѣлать ради добра, а не ради какой либо награды. - Троичность лицъ въ Богѣ Лессингъ выводить изъ своей теоріи познанія. Чтобы познать себя, Богъ долженъ имъть совершенно адекватное представление о Себѣ, въ которомъ бы находилось все, что есть въ Богѣ, т. е., и Его реальное бытіе; это адекватное представление въ Богѣ о Богь, у котораго представление, хотѣніе и творчество или бытіе тожественны, и есть второе лицо Троицы. Но Богъ и Его адекватное представление о Себь. Его образъ, имѣющій необходимое бытіе, должны быть соединсны между собою; а такъ какъ это соединение требуетъ начала адекватнаго Самому Богу, безъ чего соединение былобы не мыслимо, то поэтому и необходимо признать въ Богъ Третье Лицо-Духа Святаго. Первородный гръхъ Лессингъ полагаетъ лишь въ томъ, что человѣкъ на первой и низшей ступени своей человѣчности не бываетъ такимъ господиномъ

въ своихъ поступкахъ, чтобы быть въ состоянія слѣдовать правственнымъ законамъ. Сущность искупленія, по его мнѣнію, состоитъ въ томъ, что человѣкъ получилъ отъ Бога нравственные законы и прощеніе за свое прежнее неисполненіе ихъ. Безсмертіе души Лессингъ полагаетъ въ томъ, что человѣкъ не разъ появляется на этомъ свѣтѣ для достиженія высшихъ ступеней своего совершенства.

Если такое неопредѣленное броженіе воззрѣній господствовало среди такихъ недюжинныхъ умовъ, какъ Лессингъ и его друзья—Николаи и Мендельсонъ; то не трудно себѣ представить, какая путаница понятій царила среди западно-европейскаго общества, среди обыкновенныхъ смертныхъ людей. Казалось, говоритъ одинъ ученый, занимавшійся изслѣдованіемъ этой эпохи, что христіанство какъ бы исчезло съ лица земли, какъ и въ эпоху "возрожденія"; человѣчество не имѣло накакой твердой опоры въ своей духовной жизни, не видѣло опредѣленной цѣли для своихъ стремленій, нигдѣ не находило себѣ удовлетворенія, утратило способность ясно различать добро отъ зла. Такое жалкое наслѣдство досталось въ удѣлъ XIX-му вѣку отъ его предшественника, и начавшаго и окончившаго почти совершеннымъ невѣріемъ.

Профессоръ богословія, Прот. Т. Буткевичь.



# Воскресеніе Гоепода и явленія Его ученикамъ по воскресеніи.

(Историко-экзегетическое изслѣдованіе).

(Продолжение \*).

# 3. Явление аниеловъ женамъ мироносицамъ во гробъ воскресшаго Господа.

| Mate, XXVIII ra.                                                                                                                                                                                | Марк. XVI глав.<br>8. И глаголаху (жены) ко             | Лув. ХХІУ гл.                                                                                                                                     |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 5. Отопщавь же Аниля,<br>рече женамь: не бойтеся вы:<br>опмь бо, яко Іисуса распя-<br>тано ищете.<br>6. Нисть зди: воста бо,<br>якоже рече. Пріидите, ви-<br>дите мисто, иднже лежа<br>Господь. | яко отваленз бъ камень: бъ<br>бо велій зъло.            |                                                                                                                                                   |
|                                                                                                                                                                                                 |                                                         | щимся имь 0 сень, и се, му-<br>жа два стаста предь ними<br>вь ризахь блещащихся.<br>5. Пристрашнымь же быв-                                       |
|                                                                                                                                                                                                 | те Назарянина распятаю:<br>воста, нъсть здъ: се, мъсто, | шимъ имъ, и поклоншимъ<br>лица на землю, рекоста къ<br>нимъ: что ищеше живаю съ<br>мертвыми;                                                      |
|                                                                                                                                                                                                 |                                                         | 6. Нъсть здъ, но воста:<br>помяните, яко же глаюла<br>вамъ, еще сый въ Галилеи.<br>7. Глаголя, яко подобаетъ                                      |
|                                                                                                                                                                                                 |                                                         | сыну человъческому предану<br>быти въ руцъ человъкъ гръш-<br>никъ, и пропяту быти, и<br>въ третій день воскреснути.<br>8. И помянуша ілаголы Его. |

\*) См. ж. "Вѣра и Разумъ" за 1899 г., № 8.

7. И скоро шедше риыте ученикомъ Его, яко вос-никомъ его и Петрови, яко та отъ мертвыхъ: и се, вы-варяеть вы въ Галилеи :таряетъ вы въ Галилеи: тамо мо Его видите, яко-же рече Его узрите. Се, ряхъ вамъ. вамъ.

8. И изшедше скоро отв 8. И изшедше, бъжаша гроба со страхомъ и радоотв гроба: имяше же ихъ стію веліею, текосте возвъстити ученикомъ Его. му же ничтоже ръща: бояхубо ся.

Въ то время, какъ римскіе воины со страхомъ уходили отъ гроба Іисуса Христа, жены мироносицы, напротивъ, приближались къ этому гробу. Онв шли спокойно, но недалеко отъ гроба пришли въ смущение. Онъ вспомнили, что ко гробу былъ приваленъ большой камень, котораго онѣ не въ состояніи были отвалить. Онъ сказали другъ другу: "кто отвалитъ намъ камень отъ дверей гроба?" Изъ этого вопроса MOXHO заключить, что жены не знали о поставленной ко гробу стражѣ, въ противномъ случаѣ, онѣ скорѣе должны были бы предложить другой вопросъ: "какъ можно проникнуть во гробъ, когда его охраняетъ стража?" Какъ извѣстно, стража была поставлена въ субботу. Этотъ день жены должны были проводить, по закону, въ полномъ спокойствия; въ этотъ день запрещалась всякая работа и всякое передвижение по маловажному дёлу. Поэтому богобоязненныя жены въ этоть день не могли посттить гроба и узнать о приставленной ко гробу стражѣ, какъ думаютъ нѣкоторые 1). Евангелистъ Лука ясно показываетъ, что жевы, похоронивъ Іисуса Христа, до воскресенія не ходили къ Его гробу. Возвращшеся (послѣ погребенія), говорить ев. Лука о женахъ, уготоваща ароматы и муро: и въ субботу убо умолчаша по заповъди (остались въ поков) Лук. XXIII, 56. Но какимъ образомъ жены могли забыть о камить, если онъ знали, что онъ былъ приваленъ ко входу гроба? Можно полагать, что забота о приговлении ароматовъ поглотила все внимание женъ, такъ что онѣ совершенно забыли о второстепенномъ дълъ. Не случается ли подобное и съ нами? Какъ часто, заботясь о какомъ либо важномъ дель, мы не обращаемъ вниманія на какія либо мелочи, безъ

1) Hanp. Gerhard, Nebe, cM. Auferstehungsogeschichte von Nebe, s. 17.

Digitized by Google

которыхъ, однако, трудно бываетъ обойтись! Такимъ образомъ, нѣтъ ничего страннаго въ томъ, что жены забыли о камнѣ, преграждавшемъ имъ доступъ къ тѣлу Інсуса Христа.

Размышляя о томъ, кого бы найти отвалить камень, жены, взглянувши впередъ, вдругъ увидали, что камень былъ отваленъ отъ гроба. И воззрпеша, видпша, повъствуетъ ев. Маркъ, яко отвалень бъ камень: бъ бо велій зъло. Большинство экзегетовъ (напр. Бенгель 1), де Ветте 2), Кюнёль 8), Блекъ4) дума. ютъ, что выражение ев. Марка: бъ бо вълий зъло поставлено для того, чтобы объяснить невозможность удаленія камня гроба усиліями однихъ женъ. Вполнѣ соглашаясь съ этою иыслію, мы думаемъ, что упоминание о величинѣ этого камня было здъсь необходимо и по другой причинѣ. Жены, какъ извѣстно, приближались ко гробу утромъ, когда надъ долиной распространялся еще туманъ, когда еще кусты и деревья еле обрисовывались при слабомъ утреннемъ свѣтѣ. Въ такое время жевы съ трудомъ могли бы разглядъть камень, есля бы онъ былъ малъ. Но большой объемъ камня позволялъ имъ ясно видѣть, что онъ не загораживалъ уже входа гроба, а лежалъ около него. Увидавъ, что камень былъ отваленъ отъ гроба, жены пришли еще въ большее смущение. По нашимъ обычаямъ. удаление камня отъ гроба составило бы неважное обстоятельство, во у іудеевъ гробовой камень считался неприкосновеннымъ, и удаленіе его происходило только въ чрезвычайныхъ обстоятельствахъ. Видя его отваленнымъ, можно было предположить, что съ теломъ Інсуса произошло что-либо особенное. Что же именно? Отрадная мысль о воскресении Іисуса Христа не могла еще возникнуть у женъ. Онъ подумали, что тъло Іисуса Христа было кѣмъ либо украдено и положено въ другомъ мѣстѣ. Эта мысль такъ глубоко запала въ душу одной изъ женъ-Маріи

<sup>1</sup>) D. Bengel,—Gnomon Novi Testanenti, r. 1-ž, crp. 244 Tübingae CLO I CCC LXXII.

<sup>2</sup>) Dr. de Wette.-Kurze Erklärung der Evangelien, T. 1-H 4. 2, crp. 252. Leipzig. 1846.

<sup>3</sup>) Dr. Krinoel.—Commentarius in libros Novi Testamenti T. 2, crp. 195. Lipsiae 1824.

4) Fr. Bleek,-Synoptische Erkärung der drei ersten Evangelien, B, 2, S. 498. Leipzig 1862.

579

Магдалины, что она не захотѣла убѣдиться наглядно въ своемъ подозрѣнія, а побѣжала назадъ, чтобы извѣстить апостоловъ Петра и Іоанна о случившемся при гробѣ. (Іоан. ХХ, 2). Въроятно, она думала, что извъщенные ею мужи могутъ скорбе отыскать тёло Інсуса, чёмъ жены. Другія жены пошли далее и вошли, по свидетельству Марка и Луки, во гробъ. Евангелисть Матеей точно не говорить объ этомъ. Поэтому нѣкоторые, напримѣръ, Августинъ, Евф. Зигабенъ 1) думаютъ что, по Матеею, жены сначала не входили во гробъ, а остановились предъ нимъ, гдъ на камнъ увидали ангела. Уже послѣ того, какъ ангелъ сказалъ женамъ: нъсть здв... npiudume, видите мъсто, идъже лежа Господъ, послѣднія вошли во гробъ и увидали здѣсь другого ангела, или того же самаго, предварившаго ихъ. Но трудно согласиться съ тѣмъ, что ев. Матеей говорить о явление ангела внъ гроба: нътъ никакихъ основаній думать о подобномъ явленіи. Если въ предыдущихъ 4-хъ стихахъ евангелія Матеея говорится о томъ, что ангелъ сидълъ на камнъ гроба, то изъ этого еще нельзя заключать о такомъ же положени ангела во время ръчи женамъ, разсказанной въ стихѣ 5-мъ. Для пришедшихъ ко гробу женъ явленіе ангела имёло цёлью не устрашить ихъ, какъ стражей, а только объяснить имъ причину исчезновенія тёла Господа. На основании словъ ангела: нъсть здъ.... приидите видите мъсто, идъже лежа Господъ, можно заключать, что ангелъ находился не внѣ гроба, а внутра его. Господь, по словамъ ангела, не здѣсь, такъ какъ Онъ воскресъ; если бы Онъ не воскресъ, то, конечно, Онъ былъ бы здёсь, т. е., въ пещерѣ. а не внѣ ея. Жены, затѣмъ, приглашены были ангеломъ подойти къ нему, чтобы видеть место, где лежало тело Іисуса. Слѣдовательно, ангелъ находился тамъ, гдѣ можно было видёть мёсто, на которомъ было положено тёло Господа, т. е., въ пещерѣ. Такимъ образомъ, ангелъ, по Матеею, находился внутри гроба, съ чёмъ вполнё согласны и другіе синоптики. Являющееся при такомъ рѣшенія вопроса недоумѣніе, зачѣмъ ангелъ, по Матеею, приглашаетъ женъ

<sup>1</sup>) Августинъ, — de cons. evan. 3. 63; Зигабенъ, толковое евангеліе отъ Матеся, стр. 451.

Digitized by Google

-----

# отдълъ церковный

придти посмотрёть мёсто погребенія Івсуса Христа, разрёшается черезъ правильное представление гроба Інсуса Христа. Гробъ Інсуса Христа не былъ похожъ на наши гроба. Онъ. какъ показываетъ большинство древнихъ гробницъ, находящихся теперь въ Іерусалимъ, былъ высъченъ въ скаль. Въ него вель узкій проходь, 1) къ которому примыкала большая пещера: въ послѣдней и было положено тѣло Іисуса. Христа. Жены иироносицы сначала вошли въ проходъ и, увидя отсюда ангела, сидящаго въ пещеръ, остановились, конечно, всъдствіе страха предъ такимъ существомъ. Ангелъ, видя ихъ испугъ. ободрилъ ихъ и пригласилъ въ пещеру, гдъ было положено твао Інсуса Христа. Этотъ фактъ описанъ у ев. Матеея. Евангелисты Маркъ и Лука подробно не описываютъ вступленія женъ во гробъ: они говорять только, что жены вошли во гробъ и увидѣли здѣсь ангела; такимъ образомъ, между евангелистами нётъ ни какого разногласія.

Войдя во гробъ, жены, по разсказу ев. Луки, замѣтили двухъ ангеловъ, а по разсказамъ евангелистовъ Матоея и Марка, одного ангела. Чтобы примирить это кажущееся разногласіе, нѣтъ нужды прибѣгать къ тому предположенію, что однѣ изъ женъ видѣли одного ангела, а другія за свое благочестіе увидали двухъ; по этому въ разсказахъ евангелистовъ Матоея и Марка, какъ основанныхъ на свидѣтельствѣ первыхъ женъ, передается объ одномъ ангелѣ, между тѣмъ въ разсказѣ ев. Луки, основанномъ на показаніяхъ другихъ женъ, сообщается о двухъ ангелахъ<sup>2</sup>). Нельзя принять этого объясненія, такъ какъ, кромѣ собственной произвольности, оно требуетъ другихъ столько же произвольныхь предположеній; при немъ, напримѣръ, нужно допустить, что разность въ сказаніяхъ евангелистовъ зависитъ отъ различія разсказовъ, слышанныхъ

2) Cx. Auferstehungsgesch. von Nebe s. 20.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Этоть проходь сохраннася до настоящаго времени. Воть что говорится въ довольно компетентномъ путеволителѣ въ Палестину: "жертвенникомъ для свитихъ Даровъ служитъ самый гробъ, помѣщающійся въ слёдующемъ отдѣленіи часовни, т. е. въ святомъ вертепѣ, вли въ самой пещерѣ Св. Гроба, куда ведетъ изъ придѣла Ангела низкій и узкій проходз". См. "Путеводятель въ Палестину" издавія Авонскаго Св. Андреевскаго скита, стр. 393; годъ и мѣсто изданія не помѣчены, но, судя по отмѣткъ цензора, путеводитель въ Паяесть.

ими отъ женъ, и что, слѣдовательно, они писали, тщательно не изслѣдовавъ дѣла. Это разногласіе лучше всего объясняется характеромъ писаній евангелистовъ. Евангелисты Матеей и Маркъ, обыкновенно, не описываютъ второстепенныхъ подробностей, поэтому они упомянули только объ одномъ ангелф. считая это достаточнымъ для дёла, между тёмъ ев. Лука, любящій разсказывать подробно, упомянуль о двухь ангелахт. Такія разногласія евангелистовъ встречаются не редко. Воть что пишетъ относительно этого г. Богольповъ: "не обычны ли такія разницы между евангельскими въ нашихъ евангеліяхъ повъствованіями, которыя происходять отъ не строгой внимательности евангелистовъ въ определении второстепенныхъ, неважныхъ обстоятельствъ событія, каковы указанія топографическія, хронологическія, числовыя и нужно ли трудиться надъ ихъ примиреніемъ? Достаточно въ этомъ случаѣ вспомнить. исторію исцёленія Іисусомъ Христомъ гадаринскихъ бъсноватыхъ (Мө. VIII, 28; Марк. V, 2; Лук. VIII, 27) и іериховскихъ слепцовъ (Мате. XX, 21-30; Марк. X, 46; Лук. XVIII, 35), чтобы видёть, какъ евангелисты, всегда строго согласные въ существъ дъла, расходятся иногда въ показании такихъ вещей, каковы числовыя данныя" 1).

Ангель, по свидѣтельству ев. Марка, имѣлъ видъ юноши, одѣтаго еъ бѣлую одежду. Кромѣ немногихъ раціоналистовъ, никто не сомнѣвался, что здѣсь нужно разумѣть явленіе ангела. Извѣстно, что еще въ ветхомъ завѣтѣ ангелы являлись въ видѣ юношей (2 Мак. III, 26). Этотъ ангелъ имѣлъ бѣлую одежду – символъ чистоты и невииности. По евангелію Луки, жены во гробѣ увидали двухъ мужей въ блистающихъ одеждахъ. Подъ этими мужами несомнѣнно разумѣются ангелы, такъ какъ въ стихѣ 23-мъ этой главы они прямо называются ангелами. Въ какомъ пунктѣ пещеры находился ангелъ, Матөей ве указываетъ, но Маркъ говоритъ, что ангелъ сидѣлъ въ *десныхъ* . јуки о томъ, что два мужа стаста — ѐтёотпоа» — предъ женами. Глаголъ — ѐуютпы, выражаетъ только неожиданное появле-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Боголѣповъ, — учебное руководство къ чтенію евангелій, вып. 3-й, стр. 112 Москва 1875 года.

#### отдълъ церковный 👘

ніе и не опредѣляетъ того, какое положеніе занимаетъ явившійся, — стоитъ-ли онъ, или сидитъ. Сопоставляя разсказъ Луки съ разсказомъ Марка, можно заключать, что ангелы, по Лукѣ, сидѣли. Такое положеніе указывало на то, что все уже окончилось, такъ что ангелы могли соблюдать теперь праздничный покой. Ангелы сидѣли на правой сторонѣ, вѣроятно, потому, что смертвое ложе Господа находилось на правой сторонѣ при входѣ въ пещеру.

Увидавъ ангеловъ, жены пришли въ смущение. По Матеею, ихъ охватилъ страхъ, такъ что ангелъ долженъ былъ сказать инь: не бойтесь: рій фодзісята. Эту ричь ангель говорить, по Матеею, какъ отвътъ, какъ возражение: отвъщавъ же аниелъ, рече женамз-апохрівеіс де о аучелос еїпе таїс учлагі. Рачь ангела представляется отвётомъ, возражениемъ потому, что жены про себя спрашивали, что значить явленіе ангела. Этоть вопросъ хотя онѣ не высказывали вслухъ, тѣнъ не менѣе его можно было угадать по выраженію ихъ лицъ. Ев. Маркъ говорить, что жены при видь ангела ужасощася — ¿ξεθαμβήθησαν 1). Слово дацвос (ужасъ) выражаетъ высочайшую степень изумленія в ужаса (см. Марк. IX, 15). Ев. Лука не удовлетворяется указаніемъ на страхъ женъ, на описываетъ еще внѣшпее движеніе, сдёланное нми: пристрашнымъ же бывщимъ имъ. 1080рит онг, и поклоншимъ лица на землю. Жены не могли смотрёть на ангеловъ потому, что видъ ихъ былъ, какъ молнія и одежды бёлы, какъ свёгъ. Кромб того, жены наклонили лица свои изъ почтенія и благоговѣйнаго трепета предъ высшими существами, пришедшими изъ другого міра<sup>2</sup>).

По Матеею и Марку, ангелъ начинаетъ свою ръчь словами

<sup>1</sup>) Этоть глаголь встречается только у Марка.

<sup>3</sup>) Даже язычники сознавали невозможность смотръть на небесное существо. Поэть Овндій говорить, что человъкъ, при явленіи небеснаго существа, долженъ наклонить свой взоръ. См. Fast 1, 147, гдъ онъ разсказываеть о созерцаніи Януса:

> Sumpsi animum gratesque deo non territus egi Verbaque sum spectans pauca locutus humum,

т. е. я ободрился и неустрашимо благодарилъ Бога я, смотря на землю, сказалъ изсколько словъ.

утѣшевія и одобренія: не сойтеся вы, говорится у Матеея; не ужасайтесь, говорится у Марка. Слово вы здъсь не лишнее. "Это слово, говоритъ Златоустъ, съ одной стороны, выражаетъ большое уваженіе, а съ другой, указываетъ на то, что ужасныя бёдствія ожидають тёхь, которые дерзнули на сіе злод'яніе, если т. е. не покаются. Не вамъ, говоритъ, надлежить страшиться, а распявшимъ Его" 1). Сказавши женамъ слово одобренія и утішенія, ангель сейчась же объясняеть, почему онъ такъ дружески можетъ говорить къ нимъ: Вюмъ бо, яко Іисуса распятаю ищете, говорыть овъ, по Матоею. Ангелъ знаетъ, зачъмъ жены вошли во гробъ; ему извъстно, что онъ пришли помазать тело своего Учителя, котораго любили всей душой. Но Онъ воскресъ и ангелъ поставленъ здёсь, что бы объявить объ этомъ женамъ. Послёлнія не имъютъ никакого основанія опасаться ангела своего Госпола: онъ поставленъ не для того, чтобы устрашить ихъ, а для того, чтобы указать путь къ Распятому. Ев. Маркъ почти одинаково передаетъ эти слова ангела: Іисуса ищете, говорится у него, Назарянина pacnяmaio-'Ιησούν ζητείτε τὸν Ναζαρηνὸν 2) τὸν έσταυρωμένον.

Того, кого искали жены, ангелъ называетъ не Господомъ, не Сыномъ Божіимъ, а Іисусомъ Назаряниномъ. Это онъ дѣлаетъ съ тою цѣлію, чтобы жены могли скорѣе понять его. Въ это время жены не имѣли вѣры въ Іисуса Христа, какъ Сына Божія; Онѣ искали не Господа, не Сына Божія, а человѣка Іисуса, который пришелъ изъ Назарета и пострадалъ на крестѣ въ Іерусалимѣ. Распятымъ ангелъ называетъ Іисуса Христа потому, "что не стыдится креста, который есть спасеніе человѣковъ и основаніе всѣхъ благъ". (Өеофил. Златоустъ).—По Лукѣ, ангелы прежде всего предлагаютъ женамъ вопросъ, въ которомъ слышится порицаніе ихъ прибытію ко гробу. Что ищите живаю съ мертвыми? говорятъ ангелы женамъ. Жены заслуживили порицанія потому, что думали объ Іисусѣ, какъ о простомъ человѣкѣ, не могущемъ воскреснуть изъ мертвыхъ. Не разумно было искать среди мертвыхъ



<sup>1)</sup> Златоусть,---89-я бес. на ев. Матеея.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Этого слова нѣтъ въ кадевсахъ Синайскомъ и Кэмбриджскомъ.

Того, Кто имъетъ власть надъ смертію. Не воскрешалъ ли Онъ мертвыхъ? Если Онъ другихъ возбуждалъ отъ смерти, то не ручалось ли это за то, что Онъ можетъ побѣдить смерть и выйти изъ гроба? Думать о Немъ, какъ объ умершемъ, не было никакого основанія. Этимъ вопросомъ жены приготовились къ тому, чтобы услышать извъстіе о воскресеніи Іисуса. Это извѣстіе синоптики передають вполнѣ согласно. По Матеею, ангель говорить: несть зде: воста бо-ойх воти шбе: дубри уар, πο Mapky: 603cma, Hocmb 300-ήγέρθη ούχ εστιν ώδε, πο Πγκά: Hocmb 300, HO 603cma-oùx έστιν ώδε άλλ' ήγεοθη. CIOBO ήγερθη (δγκβαβно: онъ возбужденъ) подало поводъ нѣкоторымъ утверждать, что воскресение Інсуса Христа совершилось по иниціативѣ и силою Бога-Отца. Шлейермахеръ, напр., въ своемъ сочинении: "Христіанская вѣра" (2, 93) замѣчаетъ по этому поводу: "Воскреніе Христа никогда не выставляется свидѣтельствомъ живущаго во Христь Божества, такъ какъ оно вездъ приписывается не Ему, а Богу. Сравн. Дёян. II, 24; III, 15; IV, 10; X, 40, Рвил. IV, 24; 1 Кор. VI, 14; XV, 15; 2 Кор. IV, 14. Но это интніе не основательно: Іисусъ Христосъ неоднократно приписываетъ причину своего воскресенія Себѣ Самому, напр., говоря однажды о храмѣ тѣла своего, Онъ сказалъ: треми денми воздвизну ю (Іоан. II, 19); этимъ Онъ, по слёдующему 22 стиху, предсказывалъ свое воскресение изъ мертвыхъ. Подобно этому Іисусъ Христосъ говоритъ въ 18 стих. Х гл. евангелія Іоанна: азъ душу мою полагаю, да паки пріиму ю, и область имамь паки пріяти ю. Сюда могуть относиться еще слёдующія мёста писанія: Мато. XVII, 9; Марк. VIII, 31; Лук. XXIV, 7 и др. Впрочемъ, нужно замѣтить, въ воскресени Інсуса Христа принимали участие всъ три лица Пресвятыя Троицы. Это видно изъ тёхъ мёстъ Писанія, гдё Спасителемъ нашимъ называется вообще Богъ, совершающий наше спасение черезъ Інсуса Христа въ Духъ Святомъ, каковы, напр., слова виостола: егда благодать и человъколюбіе явися Спаса нашего Бога, не отз дълз праведныхъ, ихже сотворихомъ мы, но по своей Его милости, спасе насъ банею пакибытія, и обновленія Духа Святаю, еюже излія на насъ обильно Іисусъ Христомъ Спасителенъ нашимъ (Тиг. III, 4-6). Вотъ почему

объ Інсусѣ Христѣ сказано: ήγέρθη—возбужденъ. Этимъ дается указаніе на то, что въ воскресеніи Его принимали участіе всѣ три Лица Пресвятыя Троицы.

Объявивши женамъ о воскресении Господа, ангелъ для большаго доказательства этого указываеть на пустой гробь. Нисть здю, говорить онь, по Матеею, придите, видите мъсто. идъже лежса Господь. Точно также говорится и у Марка. Самое возстание Інсуса Христа изъ гроба не могло быть видимо человъкомъ: гръшное око человъческое не вынесло бы сліянія славы Сына Божія; поэтому самымъ лучшимъ доказательствомъ воскресенія Его могла служить пустая пещера. Жены смотріли, гдѣ полагали тѣло Господа, знали, что и камень велій былъ приваленъ къ двери гроба. И вотъ камень отваленъ и тѣла Господа нисть зди. Гдѣ же оно? Мысль о кражѣ его не могла быть допускаема, такъ какъ лежащія здёсь погребальныя пелены и свитый сударь (Ioan. XX, 6, 7) служили нагляднымъ опровержениемъ этого. Такимъ образомъ, при видѣ пустого гроба жены мироносицы могли твердо убъдиться въ воскресения Іисуса Христа.

Но ангель, кромѣ вышеизложеннаго доказательства воскресенія Господа, даеть сейчась же другое. По свидбтельству Луки, два мужа, т. е. ангелы, сказали женамъ: помяните, якоже злагола вамз еще сый во Галилеи, глаголя, яко подобаеть сыну человъческому предану быти вз руць человька гръшника, и пропяту быти и ва третий день воскреснути. Евангелисть Матеей передаеть это въ двухъ словахъ: якоже рече. На первый взглядъ кажется непонятнымъ, почему ангелы указываютъ на то, что предсказание Спасителя о своемъ воскрессній произнесено Имъ въ Галилеъ.Снаситель, какъ извѣстно, о своихъ страданіяхъ и воскресеніи говорилъ не разъ, говорилъ въ Галидев и въ Іудев (см. напр. Мато. XVII, 23; XXVI, 32; Марк. XIV, 28; IX, 10), почему же ангелы считають нужнымъ указать въ этомъ случат на Галилею? Не потому ли, что эти жены происходили изъ Галилен и, сопровождая Спасителя только въ этой странѣ, могли слышать указанныя слова только въ Галилеѣ? Но это противорѣчитъ евангельскимъ повѣствованіямъ, по которымъ жены сопровождали Спасителя во время Его послёдняго путешествія въ Іерусалимъ и слы-

Digitized by Google

шали здъсь о Его объщания явиться ученикамъ по воскресени своемъ въ Галидев (Мато. XXVI, 32; Марк. XIV, 28 и друг.) Указаніе на галилейскія предсказанія можно объяснить тёмъ, что они тверже сохранялись въ намяти женъ, чёмъ слова, сказанныя Господомъ въ Іерусалимѣ. То, что говорилъ Спаситель въ Галилеѣ, было тщательно обдумано женами. Онѣ въ то время не хотѣли вѣрить этимъ предсказаніямъ, онѣ считали ихъ невозможными; однако, скоро должны были несомнѣнно убѣдиться въ астинности словъ своего Учителя. Послёдній быль предань въ руки грёшниковь 1) и быль распять. Такимъ образомъ, первая часть предсказаний Івсуса исполнилась, жены имѣли всѣ основанія ждать исполненія второй части этого предсказанія. Інсусъ Христосъ предсказываль, что Онъ въ третій девь послѣ своей смерти воскреснетъ. Нынѣ третій день.-и Онъ воскресъ. Не ясно ли, что здѣсь не должно быть никакихъ сомивній? Дъйствительно, жены вспомнили слова Спасителя; и помянуша глаголы его, говоритъ ев. Лука. Сомнѣніе женъ стало переходить теперь въ увѣренность. Первый лучъ надежды уже проникъ въ ихъ сердца. Печаль женъ стала мало по малу переходить въ радость. Теперь женамъ ничего болбе не оставалось дблать, какъ пойти къ апостоламъ, чтобы, при совыестномъ обсуждении случившагося, дойти до тверной въры въ воскресение Інсуса Христа. Дъйствительно, ангелы посылають ихъ теперь къ апостоламъ. Но идите. говорять они, по Марку, риыте ученикамь его и Петрови, яко варяеть вы въ Галилев: тамо Его видите, якоже рече вамъ. Ев. Матеей передаеть эти слова съ нѣкоторыми измѣненіями, хотя совершенно согласно съ Маркомъ. И скоро шедше, говорится у Матоея, риыте учениками Его, яко воста от мертвыхъ: и се варяетъ вы въ Галилеи: тамо Его узрите. Се, рых вама. Жены должны были скоро идти отъ гроба съ тою цѣлію, конечно, чтобы поскорѣе сообщить ученикамъ радостную въсть о воскресения Господа. Подъ учениками разумъются здесь, главнымъ образомъ, апостолы: они имѣли полное, право

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Подъ грътниками нужно разумъть не однихъ только первосвященниковъ и фарисеевъ, или Іудеевъ, но вообще всъхъ людей, такъ какъ Інсусъ Христосъ былъ распять за гръхи всъхъ людей.

получить извѣстіе о воскресеніи Інсуса Христа прежде всего. Съ другой стороны, приглашение идти въ Галилею могло касаться только апостоловь, а не всёхъ послёдователей и спут-Марку, ангелъ Іясуса Христа. По никовъ повелъваетъ женамъ сообщить о воскресении Господа ученикамъ его и Петру. Спрашивается, почему Петръ ставится какъ бы отдёльно отъ учениковъ? Католические писатели думаютъ, что особенное упоминание о Петрѣ подлѣ апостоловъ указываетъ на преимущество его предъ прочими апостолами. По ихъ митнію, Петрь быль княземъ апостоловъ, поэтому ангель одного только его и называеть по имени <sup>1</sup>). Но съ этимъ мнѣніемъ нельзя согласиться. Если бы Петръ былъ княземъ апостоловъ, то имя его стояло бы передъ словомъ ученикома. Между тѣнъ, Петръ упоминается ангеломъ послѣ другихъ учениковъ, какъ такой, о принадлежности котораго къ обществу апостоловъ не сказано ничего опредѣленнаго. Гораздо основательнѣе другое меѣніе, которое въ упоминаніи Петра видить необходимое для послѣдняго утѣшеніе. Какъ извѣстно, на тайной бечери Господь, предсказывая ученикамъ, что всѣ они въ эту почь соблазнятся о Немъ, далъ ап. Петру особое предсказаніе, что онъ трижды отречется отъ Него. (Мато. XXVI, 31-34; Марк. XIV, 27-30 и др.). Предсказание Господа исполнилось: ап. Петръ трижды и даже съ клятвою отрекся отъ Него (Мате. XXVI, 69-74). "Такъ какъ Петръ отрекся, то если бы жены сказали, что имъ велёно извёстить только ученивовъ, онъ сказалъ бы: я отрекся, слёдовательно, уже не ученикъ Его, а потому Господь отвергъ меня и возгнушался мною; по этому ангелъ присовокупилъ: и Петрови, дабы не смутился Петръ тою мыслію, что будто онъ не удостоенъ и слова, какъ отрекшийся и потому уже недостойный быть въ числь учениковъ"<sup>2</sup>).

По сказаніямъ Матеея и Марка, ангелы сказали женамъ, чтобы апостолы шли въ Галилею, гдѣ Господь намфренъ былъ явиться имъ. Между тѣмъ, по другимъ евангельскимъ сказаніямъ, Господь явился ученикамъ своимъ нѣсколько разъ



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) CM. Kommentar über das N. Test. von Meyer, 1, S. 230 Göttingen 1832.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Өеофилактъ, — Благовъстникъ ч. 2-я, стр. 248 — 249. Казань 1857 г.

въ Іерусалимѣ, прежде чѣмъ они пошли въ Галилею (Марк. XVI, 2-12-14: Лук. XXIV. 13-35 и друг.). Если Інсусъ Христосъ намбренъ былъ явиться въ Іерусалимѣ, то для чего Ему нужно было посылать апостоловъ въ Галилею? На это нужно сказать, что јерусалимскія явленія не могли исключать галилейскихъ. Галилея, какъ извѣстно, была по преимуществу мёстомъ дѣятельности Іисуса Христа и въ ней было болѣе послёдователей Его, чёмъ въ Іудеё. Понятно, что въ Галилеё могло видъть Его большее число послъдователей, чъмъ RЪ Ічдев: несомнѣнная истина Его воскресенія могла быть засвидвтельствована большимъ числомъ лицъ, и явление Его могло привести къ Нему большее число върующихъ. Далъе, нужно принять во внимание, что Господь по воскресении являлся ученикамъ для подробнаго разъясненія того, что раньше говорелъ кратко (Дфян. 1, 3). По этому необходимо было избрать улобное мѣсто для явленій. Но какое мѣсто могло быть болѣе удобнымъ для продолжительныхъ бесёдъ, какъ не тихая Галилея, гит Господь могъ спокойно бестдовать съ учениками своими и встин вообще върующими въ Него, не возбуждая негодованія и преслёдованія со стороны враговъ? И до страданій своихъ Господь преимущественно проповѣдывалъ въ Галидсѣ, избравъ для этого опредёленныя мёста. Галилея, затёмъ, была родиною Его учениковъ; по этому послёдніе могли имѣть здѣсь средства къ жизни болье надежныя, чъмъ въ Іерусалимъ. Вотъ почему ангелъ указываетъ на Галилею, какъ на преимущественное мѣсто явзеній Господа. Его слова, однако, не исключали іерусалимскихъ явленій. Если ангель не упоминаеть о нихъ, то это обусловливалось темъ, что Інсусъ Христосъ ранбе не говорилъ о явленіяхъ въ Іерусалимъ, тогда какъ о галилейскихъ явленіяхъ онъ говорилъ неоднократно (Мате. XXVI, 32; Марк. XIV, 28 и друг.). Явленія Господа въ Іерусалимѣ необходимы были для того, чтобы ученики убѣдились въ Его воскресеніи и пошли въ Галилею. Одного свидѣтельства ангела о воскресенія Господа недостаточно было, чтобы утёшить учениковъ и не дать погаснуть ихъ върв въ Інсуса. Мы же надъяхомся, говорять, напр., эммаусскіе спутники,---ученики Господа, яко сей есть хотя избавити израиля: но и надъ встми сими третій сей день есть, отнелиже сія быша (Лук. XXIV, 21). Вотъ состояніе учениковъ даже послѣ того, какъ жены скязали имъ о явленіи ангела и о воскресеніи Іисуса! Ихъ надежда на избавленіе Израиля Іисусомъ Христомъ оставила ихъ, даже не смотря на то, что жены сказали имъ о явленіи ангеловъ и о воскресеніи Іисуса. Ученики по прежнему были несмысленны и косны сердцемъ, чтобы увѣровать въ Него. Вѣра учениковъ была подобна потухающему свътильнику; этотъ свѣтильникъ угасъ бы, еслибъ Господь свонии явленіями не возжегъ его яркимъ пламенемъ.

Оканчивая свою рёчь къ женамъ, ангелъ говоритъ: се ристо вамъ. Эго выражение можно сравнить съ словами: истинно, истинно говорю вамъ. То, что ангелъ говорилъ женамъ, есть несомнѣнная истина: его устами говорилъ Самъ Богъ. Жены должны были вёрить его словамъ, такъ какъ не имѣли никакихъ оснований сомнѣваться, въ сказанномъ имъ.

Действительно, по свидётельству Матоея и Марка, жены мироносицы въ точности исполнили приказание ангела: онъ. выйдя изъ гроба, побъжали къ апостоламъ: и изшедше скоро отъ гроба, пишетъ ев. Матеей, со страхомъ и радостію веліею, текость возвъстити ученикомъ его. Быстрому уходу много способствовало еще ихъ душевное настроеніе. По Матосю, онѣ испытывали страхъ и радость, по Марку-трепетъ и ужасъ (имяше же ихъ трепетъ и ужасъ). Страхъ и ужасъ напалъ на нихъ отъ неожиданнаго явленія ангеловъ. Этотъ страхъ быль продолжениемь того страха, который охватиль ихъ при вступлении во гробъ. Теперь, послѣ чудныхъ рѣчей ангела, этотъ страхъ усилился до высочайшей степени, "какъ обыкновенно бываетъ подобное при чрезвычайныхъ виденіяхъ; состояніе страха и трепета овладѣваетъ сердцемъ, когда окончится видѣніе" 1). Радость женъ происходила оттого, что онѣ услышали радостную высть о воскресении Іисуса Христа. Впрочемъ, ев. Маркъ опускаетъ замѣчаніе о радостномъ настроеніи женъ; поэтому вполнѣ справедливо нѣкоторые экзегеты говорять, что чувство радости было погребено у жень подъ ощущеніями ужаса<sup>2</sup>). "Если Матеей сказаль, пишеть Евфимій Зигабень,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Архим. Маханяъ, -- тояков. на ев. Марка, стр. 196.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Прот. Богословскій, — св. Исторія Н. Зав, стр. 234.

что жены испытывали страхъ и радость, а Маркъ, что ихъ объялъ трепеть и ужась, то въ этомъ нътъ противоръчія. Трепетъ явился у вихъ отъ страха, а относительно радости Маркъ умалчиваетъ: можетъ быть, обозначилъ её словомъ-ужасъ, потому что она можетъ иногда перейти въ ужасъ"<sup>1</sup>). Такимъ образомъ, жены испытывали и страхъ и радость, въ этомъ нѣтъ ничего удивительнаго: такое настроение случается нерѣдко. Уже древние зналн о такомъ настроеніи, напр. Виргилій<sup>2</sup>). Подъ вліяніемъ такого настроенія жены, по Марку, никомуже ничтоже ръша: бояхубося. Спрашивается, долго ли продолжалось молчавіе женъ? Нѣтъ сомвѣнія, что жены, придя домой, все разсказали апостоламъ, такъ какъ онѣ не осмѣлились бы ослушаться приказанія ангеловъ. На это ясно указывають слова св. Луки: возвистиша (жены) вся (случившееся при гробѣ) единому надесяте и встомъ прочимъ (Лук. XXIV, 9), и самъ св. Маркъ дяетъ право думать, что жены, пришедши домой, разсказали обо всемъ апостоламъ (Марк. XVI, 10). Значитъ, онѣ никому ничего не говорили по выходѣ изъ гроба, на пути. Отсюда открывается неправильность того объясненія, будто жены не осмѣлились ничего сказать въ отвътъ ангеламъ (Августинъ): онѣ никому ничего не сказали, уже оставивъ гробъ, изшедше. Неправильно также объяснять эти слова въ томъ сиыслѣ, что жены никому изъ стражей гроба ничего не сказали. Въ это время послѣднихъ уже не было при гробѣ; послѣ испуга. вслёдствіе землетрясенія, всё воины немедленно разбъжались. И такъ естественне всего думать, что жены молчали во время бъгства отъ гроба; такъ какъ это бъгство было уже возсіявщу солниу, то на пути могли встр'вчаться зна-

1) Звгабень, - Толков. св. отъ Матеен, стр. 454. Кіевъ. 1886 г.

2) Воть что пишеть онъ въ Энендя (1, 513):

Odstupuit simul ipse, simnl percussus Achates Laetitiaque metuque; avidi coniungere dextras Ardebant, sed res animas incognita turbat. B b5 Apyrou5 u\$c1\$ (11, 806): fugit ante omnes exterritus Arruns Laetitia mixtoque metu. комые и спрашивать женъ о причинъ ихъ смущенія. Но жены имъ ничего не говорили. Причиною этою служилъ страхъ. Извъстно, что подъ вліяніемъ сильнаго страха человъкъ не въ состояніи бываетъ выговорить слова. Только черезъ нѣкоторое время, когда человъкъ придетъ въ себя, онъ можетъ разсказать о случившемся съ нимъ. Это то психическое настроеніе и разумъетъ св. Маркъ въ словахъ: никомуже ничтоже рюща: бояхубося.

# II.

# Путешествіе апостоловъ Петра и Іоанна ко гробу воскресшаго Господа.

| Луки XXIV, 24.                         | IOaнна, 1—10. XX.<br>1. Во едину же отъ субботъ Марія Мандалина прі-<br>иде заутра, еще сущей тыт, на 1906ъ, и видт камет<br>взять отъ 190ба:<br>2. Тече убо и пріиде къ Симону Петру и къ дру-<br>10му ученику, епо-же любляще Іисусъ, и ілагола има: взя-<br>ша Господа отъ 190ба, и не въмъ, идт положища Его.                                                              |
|----------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 12. Петрь же воставь<br>тече ко гробу, | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| и приникъ видъ ризы еди-<br>ны лежаща: | <ul> <li>6. Приде же Симонъ Петръ вслюдъ его, и вниде во пробъ, и видъ ризы едины лежаша,</li> <li>7. И сударь, иже бъ на главъ Его, не съ ризами лежащъ, по особъ свитъ на единъмъ мъстъ.</li> <li>8. Тогда убо вниде и другій ученикъ, пришедый прежде ко пробу, и видъ и върова:</li> <li>9. Не у бо въдяху писанія, яко подобаетъ Ему изъ мертвыхъ воскреснути.</li> </ul> |
| и отиде, въ себт дивяся<br>бывшему.    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

Въ то время, какъ жены Мироносицы поспѣшно уходили отъ гроба Господня, два ученика Інсуса Христа Петръ и Іоаннъ, напротивъ, быстро приближались къ этому гробу. Эти ученики получили неожиданное извѣстіе отъ Маріи Магдалины, что отъ гроба Господня былъ отваленъ камень <sup>1</sup>). Ма-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> О путешествія апостоловъ Петра и Іоанна ко гробу Господа подробно говорятся въ евангелія Іоанна. Повѣствованіе евангелиста Іоанна о путешествія женъ мироносицъ и учениковъ ко гробу Інсуса Христа значительно отличается отъ сказаній объ этомъ другихъ евангелистовъ. Іоаннъ опускаетъ почти все опи-

### отдълъ церковный

рія Магдалина, какъ намъ уже извѣстно, отправилась ко гробу Господа выесте съ другими женами, но увидя, что отъ гроба былъ отваленъ камень, она не пожелала илти далье, а поспѣшно побѣжала къ ученикамъ Петру и Іоанну сообщать вмъ такое чрезвычайное извѣстіе. Вѣроятно, она думала, что эти мужи по горячимъ, такъ сказать, слѣдамъ могутъ скорѣе отыскать тело Інсуса, которое, по ея мненію, было кемъ небудь украдено. Тече убо, пишетъ ев. Іоаннъ, и пріиде къ Симону Петру и къ другому ученику, его же любяше Іисусъ. Симонъ Петръ извъстибищий изъ Апостоловъ. Онъ былъ родомъ изъ Виосанды, по роду занятій быль рыбарь (Лук. V, 1-3 и друг.); подъ другимъ ученикомъ, котораго любилъ Іисусъ, нужно разумѣть Іоанна Богослова, писателя 4-го евангелія. Это видно взъ снесенія этого мѣста съ другими мѣстами этого евангелія, гдѣ подъ ученикомъ, егоже мобляще Іисусъ, разумѣется Іоаннъ Богословъ (см. XIII, 23; XIX, 26). На вопросъ, почему Марія Магдалина побъжала бъ этимъ именно ученикамъ, даются разлячные отвѣты. Нѣкоторые (напр. Lange) думаютъ, что Марія естрётила этихъ учениковъ на пути. Горячая любовь къ Господу побудила будто бы этихъ учениковъ рано утромъ этого дня пойти ко гробу Господа вслёдъ за женами <sup>1</sup>). Но этого

санное другими евангелистами и дополниетъ ихъ повъствования подробнымъ описаніенъ случившагося только съ Маріей Магдалиной и двумя учениками Петромъ в Іоанномъ. Благодаря этому, слагается полная исторія событій этого единственваго въ исторіи утра, утра Святлаго Христова Воскресенія. Іолинъ разсказынеть, что Марія Магдалина во едину отъ суббогъ, т. е. въ воскресенье, на разсвъть шла ко гробу Інсуса Христа. Этоть разсвазъ не исключаеть того, что съ Маріей Магдалиной шли и другія жены, какъ разсказано у синоптиковъ. Во 2-из стихъ ХХ-й главы свангезія Іоанна разсказывается, что Марія Магдалина, вридя въ Петру и Іоанну, говорить: "не знаемъ, гди положнив Его". Ясно что ова била не одна при гробъ Інсуса Христа. "Подобный способъ повъствованія, пашеть Архии. Миханлъ, находниъ еще у ев. Луки: онъ повъствуетъ о путешестви во гробу Христову одного ап. Петра (ХХІУ, 12), а затбыъ передаетъ слова экмаусскихъ спутниковъ: и пошли изкоторые изъ нашихъ ко гробу и проч. XXIV, 24 ср. ст. 22)<sup>4</sup>. Архим. Миханлъ, — толк. ев. отъ Іоанна стр. 596 – 597. Москва 1874)-Марія Магдалена приходить во гробу очень рано, когда было еще темно-еще сущей так. Это опредъление времени вполнъ совпадаетъ съ позазаніями Матося и Луки, по которымъ жены првшли ко гробу очень рано (Мато. XXVIII. 1; JVE. XXIV. 1).

<sup>1)</sup> Cm. Auferstehungsgesch. von Nebe, S. 53.

мнѣнія нельзя допустить: слово npiude— ёрҳєта: указываеть не па случайную встрѣчу этихъ лицъ, а на тщательный розыскъ ихъ <sup>1</sup>). Прибытіе Маріи Магдалины къ этимъ апостоламъ легко объясняется изъ ближайшаго отношенія этихъ лицъ къ Іисусу Христу. Они вмѣстѣ съ Іаковомъ Заведеевымъ были самыми любимыми учениками Господа и, конечно, сами имѣли горячую любовь къ Нему. Марія Магдалина, зная это, и отправилась къ нимъ. Она не безъ основанія полагала, что эти ученики примутъ самое дѣятельное участіе въ розыскѣ тѣла Іисуса, и дѣйствительно, она не обманулась.

Придя къ Петру и Іоанну, Марія Магдалина говорить имъ: взявша Господа отъ гроба и не въмъ-о́ванех-гдъ положиша Ею. Марія Магдалина ничего не говорить объ удаленіи камня отъ гроба и о томъ, что гробъ былъ открытъ. Она пропускаетъ это, такъ какъ хочетъ немедленно высказать главное: взяща Господа. Зам'ячательно, что она высказываетъ это не какъ догадку, не какъ предположение, а какъ фактъ, въ дъйствятельности котораго не сомнѣвалась ни она, ни другія жены. Для насъ можетъ показаться странною ихъ увъренность, не основанная на твердыхъ данныхъ; но для Маріи Магдаляны и ея спутницъ открытый гробъ служилъ яснымъ доказательствомъ удаленія тела Інсуса Христа. Въ самомъ делъ, ве знали ли овѣ о той глубокой враждѣ, какую питали къ Іисусу Христу фарисеи и первосвященники? Ненависть этихъ лицъ къ Інсусу не могла ли побудить ихъ къ осквернению Его тѣла? Если камень былъ удаленъ, то очевидно, что враги уже исполнили свое намъреніе; они обезчестили тъло Его и положили въ другомъ мъстъ, быть можетъ, даже съ злодъями. Такимъ образомъ, подъ тѣми лицами, которыя взяша Господа, нужно разумѣть враговъ Іисуса Христа, а не учениковъ Его, какъ думаютъ н'Екоторые (Бенгель<sup>2</sup>) Кюнель<sup>8</sup>) и друг.). Если бы Марія Магдалина думала, что тёло Іисуса Христа было взято учениками, то она не стала бы такъ сильно безпокоиться. У нея не было бы причины волноваться и бъжать къ



<sup>1)</sup> Cremer,-Wörterbuch., S. 387.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Bengel,-Gnomon Novi Testanenti, crp. 487.

<sup>3)</sup> Krinoel,-Commentarius in libros N. Test, r. 3, crp. 719.

Петру и Іоанну; она спокойно пошла бы къ нимъ, что бы разспросить ихъ о месте погребенія Інсуса Христа. Теперь же она сильно безпоконтся, такъ какъ не знаетъ, гдъ положено тѣло Господа: не опъмз 1), говоритъ она, идп положиша Его. Слово въмз показываетъ, что не одна Марія Магдалина ходила ко гробу Іисуса Христа, что не одна она удостов врилась въ похищении тела Іисусова. Изъ этого указанія апостолы Петръ и Іоаннъ могли заключить, что извѣстіе Маріи Магдалины о похищеніи тёла Івсусова-пе ложно, они должны были в врить словамъ ея и употребить зависящія отъ нихъ м'ёры къ розыску тела Господа.-Узнавъ о томъ, что тѣла Інсусова нѣтъ во гробѣ, Петръ и Іоаннъ немедленно пошли на мъсто происшествія. Изыде же Петрз и другій ученика, говорить ев. Іоаннъ, и идяста ко пробу. О путешествіи Петра ко гробу говорится еще въ евангеліи Луки: Петрь же воставь тече ко гробу, и приникь видь ризы едины лежаща: и отиде въ себъ дивяся бывшему (XXIV, 12). На первый взглядъ кажется, что ев. Лука разногласитъ съ Іоанномъ: по Лукѣ, ходилъ ко гробу одинъ только Петръ и притонъ тогда уже, когда получилъ извъстіе отъ женъ мироносицъ о явленіи ангеловъ при гробѣ 2) Между тѣмъ, по Іоанну, пошли ко гробу два ученика Петръ и Іоаннъ вслъдствіе сообщенія Маріи Магдалины объ удаленіи камня отъ гроба. Но если мы обратимъ вниманіе не на одинъ 12-й стихъ ХХІУ главы евангелія Луки, а на всю эту главу, то мы увидимъ, что, и по Лукъ, ходилъ ко гробу не одинъ Петръ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въмъ – древне-славянская форма 1-го лица множ. числа отъ глагола въдъти, теперь употребляется въмы.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Радн этого различія этоть 12-й стихь пропущень вь комбряджскомь кодексѣ и въ нѣкоторыхъ рукописяхъ (a, b, c, e) Ит. и Свр. переводовъ. Лахманъ поставнать этоть стихъ въ скобкахъ, а Тишендорфъ и Шульцъ отбросили его. Но это сдѣлано безъ твердыхъ основаній: другіе древніе кодексы, напр. Синайскій. Александрійскій, Вативанскій имѣють его. Онъ, какъ мы увидимъ ниже, инсколько не противорѣчить Іоан. ХХ, 2—10 ст. Въ этомъ стихѣ употребляются такія слова, которыя встрѣчаются и въ разсказѣ ев. Іоанна о путешествія аностоловъ ко гробу, напр. о̀йо́ма, парахо́міс, а̀пі́ддве про̀с с́аото́м. Это указываеть, что оба эти разсказа взяты изъ одного источника, т. е. изъ апостольскаго преданія. Поэтому многіе экзегеты, напр. Мейеръ, де Ветте, Блекъ, Годе, Кейль, Кеймъ, Небе признають 12-й стихъ XXIV главы ев. Луки подлиннымъ.

Эммаусскіе спутники говорять Господу: и идоша ничні ониз наст ко пробу и обрттоша тако, якоже и жены римиа (Лук. XXIV, 24). Значить, не одинь только Петрь ходиль ко гробу, но и другіе. Въ числё этихъ непремённо долженъ быль находиться и ев. Іоаннъ: горячая любовь къ Інсусу Христу должна была побудить его идти ко гробу. Если Лука не упоминаетъ объ Іоаннё подлё Петра, то это произошло вслёдствіе того, что онъ не хотёлъ писать подробно объ этомъ путешествіи апостоловъ. Онъ хотёлъ только указать, что не только жены мироносицы, но и нёкоторые изъ апостоловъ нашли гробъ Іисуса Христа пустымъ; отъ этого произошло и то, что сообщеніе о путешествіи Петра ко гробу приводится Лукою уже послё указанія о приходѣ женъ мироносицъ въ Іерусалниъ.

Выйдя изъ дома, Петръ и Іоаннъ течаста-ётреоуу-оба вкупѣ: и другій ученика (Іоаннъ) тече скоръе Петра и пріиде прежде ко гробу. Оба апостола желали какъ можно скоръе достигнуть гроба Господа; по этому они побѣжали къ нему. Нельзя, конечно, думать, что Петръ и Іоаннъ бъжали втеченіе всего пути: этотъ путь былъ довольно длиннымъ, такъ что апостолы не имѣли силъ бѣжать всю дорогу. Евангелисть указываетъ только на то, что апостолы шли ко гробу очень скоро и втеченіе нѣкотораго времени даже бѣжаля. Іоаннъ былъ моложе Петра, вслёдствіе чего прибёжаль ко гробу скорёе. Нѣкоторые (напр. Лютардъ 1) думаютъ что Петръ могъ отставать отъ Іоанна вслёдствіе психическаго потрясенія Петрь. какъ извѣстно, три раза отрекся отъ Інсуса Христа; это отреченіе потрясло его душу до самаго основанія. Онъ горько печалился о своемъ гръхъ. Эта скорбь, по мнънію Лютардта, парализовала физическія силы Петра, такъ что онъ не могъ бъжать такъ быстро, какъ Іоаннъ. Это объяснение можно признать довольно основательнымъ. Мы знаемъ изъ психологін, что душевное разстройство имветь большое вліяніе на физическія силы человѣка. Печаль ослабляеть человѣка. тогда какъ радость поднимаетъ его энергію<sup>2</sup>). Это засвидѣтельствовано

<sup>1)</sup> Chr. Luthardt,-Das johanneische evang., Th. 2, I. 498. Niiruberg. 1875.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Визмнее выражение и воплощение горя, пишеть профессорь В. А. Снегиревъ, точно также какъ выражение радости, отличается тоже особенною опредъ-

иногичи фактами. Въ виду этого им имѣемъ полное право предполягать, что Петръ отсталъ отъ Іоанна не только вслѣдствіе того, что былъ старше послѣдняго, но и вслѣдствіе печали о своемъ отреченіи отъ І. Христа<sup>1</sup>).

Іоаннъ, придя ко гробу Інсуса Христа, не вошелъ въ него: и примика види ризы лежаща, обаче не вмиде. Іоаннъ чрезъ проходъ, который велъ во гробъ, взглянулъ только на то мѣсто, гдѣ было положено тѣло Іисуса Христа и увидѣлъ здѣсь ризы—-о̀дома. Этими ризами было обвито тѣло Іисуса (Іоан. XIX, 40). Странно, почему Іоаннъ, прибѣжавши ко гробу, не вошелъ въ него. Онъ спѣшилъ идти къ нему, опередилъ Петра, и вотъ, когда достигъ мѣста своего путешествія, медлитъ войти; ничто не препятствуетъ ему тотчасъ же осмотрѣть гробъ, но онъ дожидается Петра, чтобы за нимъ уже войти во гробъ. (Іоан. XX, 8). Католическіе писатели думаютъ, что Іоаннъ не рѣшался войти во гробъ прежде Петра потому, что признавалъ первенство послѣдняго. Мы находимъ это объясненіе примат-

ленностью и рельефностью, притомъ совершенно противоположно выражению этого послѣдниго волнения. Выражение это характеризуется подавленностью всѣхъ физическихъ отправлений индивидуума.

Кровообращение и дыхание ослабляются до послѣдней степени, вслѣдствие чего получается общая блѣдность кожи и лица,—особенно мозгь обезкровливается и теряеть, потому, напряженность, вслѣдствие чего глаза тускиѣють и вваливаются въ орбити. Ослабляются и всѣ остальные мускулы, ноги какъ бы отказываются служить, получается потребность опереться на что инбудь, упасть и т. и В. А. Снегиревъ,—Исихологія, стр. 516. Харьковъ 1893 г.

<sup>1</sup>) Нѣкоторые отцы церкви объясняли замедленіе Петра аллегорически. Напр Св. Григорій Двоесловъ въ ХХІІ-й бестав на евангелія пишеть сладующее: "Чрезъ старшаго Петра означается церковь язычниковъ, а чресъ младшаго Іоанна-Синагога Іудейская. Они побъжали оба вмёстё, потому что оть времени начала своего даже до паденія, равнымъ и общимъ путемъ, хотя не съ равнымъ и обцимъ смысломъ, язычество бѣжало съ Сянагогою. Спнагога пришла прежде ко гробу, но не вошла, потому что, хотя она приняла заповіди закона, выслушала пророчества о воплощения и страдания Господа, однакоже не захотела веровать въ Умершаго. Ибо Іоаннъ видить лежащія пелены, однако же не входить; ниенво потому, что Синагога, хотя и познала тавиства Св. Шисанія, однако-же не согласняясь вірою войти въ віру страдавію Господию... Прінде же Симона. Шетрь вслыдь его, и вжиде во гробь; потому что шедшая всладт за нею (Синагогою) церковь язычниковъ и позвала, что Посредникъ Бога и человъковъ, человъкъ Інсусъ Христосъ умеръ плотию, увъровала въ живаго Бога". (Бес. на евангелія Св. Григорія Двоеслова, ч. 2 стр. 14. СШб. 1860). Нельзя не замѣтить, что такое толкование во иногомъ уступаетъ примому разъяснению евингельскаго текста. ства Петра очень страннымъ. Если бы Іоаннъ признавалъ первенство Петра, то ему не зачёмъ было бы бёжать скорёе Петра, такъ какъ онъ зналъ бы, что ранѣе Петра ему нельзя осматривать гроба, слёдовательно, онъ бёжалъ бы только для того, чтобы бездействовать около гроба. — По другому мненію 1), Іоаннъ не вошелъ во гробъ вследствіе уваженія іудейскаго закона о чистотѣ. Какъ извѣстно, евреи не должны были прикасаться къ трупамъ умершихъ. Прикоснувшійся долженъ быль очиститься. Іоаннъ, уважая іудейскій законъ, не желаль будто бы осквернять себя могильнымъ воздухомъ и прикосновеніємъ къ пещерѣ мертвеца. Но съ этимъ также нельзя согласиться Не долженъ ли былъ Іоаннъ подражать своему учителю Інсусу. Христу? Послѣдній, какъ извѣстно, не считалъ скверною прикасаться ко гробу сына Навиской вдовы (Лук. VII, 14); Онъ бралъ даже за руку умершую дочь Іанра (Лук. VIII, 54). Замедление Іоанна около гроба лучше всего можно объяснить робостію его, страхомъ, который бываетъ со всякимъ человѣкомъ въ уединенномъ мъстъ. Этого объясненія держится большинство экзегетовъ<sup>2</sup>) какъ русскихъ, такъ и иностранныхъ.

Скоро послѣ Іоанна пришелъ ко гробу Петръ. Ев. Лука разсказываетъ, что Петръ приникъ оидъ ризы едины лежаща: и отиде. Ев. Іоаннъ разсказываетъ гораздо подробнѣе объ этомъ. По свидѣтельству его, Петръ ониде во гробъ и видъ ризы едины лежаща, и Сударь, иже бъ на глаоъ Его, не съ ризами лежащь, но особъ – хюріс<sup>8</sup>) свитъ на единомъ мъстъ. Подобно Іоанну, Петръ сначала только наклонился, чтобы черезъ узкій проходъ осмотрѣть гробъ, и увидѣлъ погребальныя пелены Іисуса Христа. Затѣмъ Петръ, какъ болѣе смѣлый, вошелъ черезъ проходъ въ самую пещеру. Въ послѣдней въ это время было уже достаточно свѣта. Кромѣ пеленъ, Петръ увидалъ здѣсь еще сударь. Этимъ именемъ обыкновенно называли платокъ, которымъ отирали потъ съ лица и покрывали голову отъ палящихъ лучей солнца. Этотъ платокъ употреблялся еще и для другихъ цѣлей, напр., въ него завертываля

<sup>3</sup>) Это слово нигдѣ болѣе не встрѣчается въ Н. Завѣть.



<sup>1)</sup> Этого мития держатся Grotius, Wetstein, Ammon и друг.

<sup>2)</sup> Зигабенъ, Арх. Михаилъ, Kühnol, Olshausen, Zücke, Luthardt, Weiss и круг.

нѣкоторыя вещи (Лук. XIX, 20). Такимъ платкомъ была покрыта и глава Інсуса Христа. Платокъ этотъ лежалъ не съ пеленами, но отдёльно отъ нихъ и притомъ свитымъ, т. е. сложеннымъ въ нъсколько рядовъ. Въ какомъ положении находились пелены Іисуса Христа, не сказано въ евангеліяхъ. Можно предполагать, что и онъ были сложены, такъ какъ на мъстѣ воскресенія Іисуса Христа не могъ находиться какойлибо безпорядокъ. Такое положение пеленъ и головнаго платка самымъ убѣдительнымъ образомъ свидѣтельствовало, что тѣло Інсуса Христа не было кѣмъ-либо украдено, или взято. "Ибо, если бы кто переложиль тело, пишеть блаж. Өеофелакть, тоть не обнажилъ бы его и если бы кто укралъ, тотъ не позаботился бы свивать плать и класть отдёльно на особомъ мѣстѣ, но взялъ бы тѣло просто, какъ было можно. Посему евангелистъ предварительно сказалъ, что тѣло Христово погребено было со многою смирною, которая не хуже смолы приклеиваетъ пелены къ тѣлу, чтобы мы когда услышимъ, что цлатъ лежитъ на особомъ мѣстѣ, нисколько не вѣрили тѣмъ, которые говорятъ, будто тѣло Христово укрядено. Ибо воръ не былъ бы такъ глупъ, чтобы на дёло излишнее употреблять столько времени и столько старанія и не подозрѣвать, что чёмъ болѣе будетъ имъ заниматься, тёмъ скорѣе можетъ быть пойманъ"<sup>1</sup>). Кто привелъ въ порядокъ пелены и платъ Інсуса Христа, не сказано у евангелистовъ. Нѣкоторые, напр. Бенгель 2), думаютъ, что это было сдёлано ангелами. Мысль, конечно, хорошая, но рѣшительно ее нельзя высказывать. Вполвъ возможно, что Самъ Воскресшій, освободивъ себя отъ пеленъ и плата, однимъ мановеніемъ привелъ эти вещи въ порядокъ.

Спустя немного времени послѣ Петра вошелъ въ нещеру и Іоаннъ. Быть можетъ, онъ приглашенъ былъ въ пещеру Петромъ. Эту мысль высказываетъ св. Златоустъ. "Пламенный Петръ, пашетъ онъ, вошелъ внутрь гроба, разсмотрѣлъ все съ тщательностью и, увидѣвъ нѣчто болѣе, пригласилъ и его (Іоанна) посмотрѣтъ"<sup>3</sup>). Войдя во гробъ, Іоаннъ увидѣлъ тоже,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Өеофилакть, Благовъстникъ, ч. 4, стр. 461-462.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Gnomon Novi Testamenti; crp. 487.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Златоусть,—85-я бес. на еванг. Іоанна, стр. 681.

что вильть Петрь. Тогда убо вниде и другий ученика, повьствуетъ евангелисть, пришедый прежде ко пробу и видъ и впрова. Не у бо вподяху писанія, яко подобаеть ему цзь мертвыха воскреснути. Спрашивается, чему повёриль Іоанвь? Августинъ, Өеофилактъ, Григорій Двоесловъ и нѣкоторые другіе<sup>1</sup>) думають, что Іоаннъ повърилъ извъстію женъ Мироносицъ о перенесении тела Інсуса Христа въ другое место. "Тогда и Іоаннъ, войдя послѣ Петра, пишетъ Өеофилактъ, увидёль погребальныя пелены, лежащія отдёльно (однё оть другихъ) и увъровалъ не тому, что Господь воскресъ, а тому, что Его украли. Онъ повърилъ словамъ Маріи, что взяля Господа. Почему же онъ повърилъ Маріи, а не помыслилъ о воскресения? Потому, что они еще не знали писания, что Ему надлежить воскреснути изъ мертвыхъ, и повърили Маріи, подозръвавшей похищение и переложение тъла"<sup>2</sup>). Это миъние не основывается на несомнѣнпыхъ данныхъ. Оно основывается, главнымъ образомъ, на замѣчаніи евангелиста, что ученики въ то время еще не знали, т. е., не понимали Писанія и потому не могли придти къ мысли о воскресении Інсуса Христа. Можно согласиться съ тъмъ, что ученики въ то время еще не понимали Писанія, т. е. ветхозавѣтныхъ пророчествъ объ Інсусѣ Христѣ (сравн. Лук. ХХІУ, 27). Но изъ этого еще не слѣдуеть, что они не могли имѣть мысли о воскресении Господа. Не говорилъ ли Іисусъ Христосъ и притомъ неоднократно, что Ему надлежить пострадать, быть убиту и въ третій день воскреснуть (Лук. XVIII, 31, и др.)? Эти многократныя предсказанія не могли ли привести учениковъ къ мысли о Еговоскресение-особенно при видѣ пустого гроба? Мы узнаемъ, что даже первосвященники и фарисеи вспоминали о этихъ предсказаніяхъ и думали, что ученики могутъ воспользоваться ими для своихъ цёлей (Мо. XXVII, 64). Такимъ образомъ, ученики могли думать о воскресении своего Учителя. Войдя во



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Beda, Erasmus, Aretius, Gerhard, Grotius, Bengel, Kühnöl, Glöckler, Ebrard, Stier, Bäumlein, изъ русскихъ ученыхъ это мизніе принамають прот. Г. Яхонтовъ, прот. Гречулевичъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Өеофилактъ, — Благовъстивкъ, ч. 4-я, стр. 463. Казань. 1870; срав. СXX tract. in Ioan, Augustini, 9.

гробъ, апостоды Петръ и Іоаннъ увидали погребальныя пелены Інсуса Христа и сударь, слаженный въ порядкѣ. Это обстоятельство исключало мысль о похищении тѣла Іисусова. Іоаннъ понялъ это и устровала, что Іисуса Христоса воскреса. Но Петръ, опечаленный своимъ троекратнымъ отреченіемъ отъ Господа, не могъ придти еще къ радостной въръ въ воскресевіе своего Господа. Для оправданія его сомп'єнія евангелисть и делаеть добавление, что ученики въ то время еще не понимали Писанія. Это добавленіе нужно было и для того, выяснить вопросъ, почему Іоаннъ при видъ пустого чтобы гроба сразу не увъровалъ въ воскресение Господа. Это объяснение словъ: и види и впорова-самое естественное.- Мысль. что Іоаннъ пов'трилъ словамъ Маріи о перенесенія тіла Іисуса, ведетъ къ неразръшимымъ недоумъніямъ. Въ самомъ дълв. развъ Петръ и Іоаннъ не могли повърить словамъ Марін еще въ то время, когла увидали камень отваленнымъ отъ гроба? Рѣшительно же они должны были увѣриться въ словахъ Маріи въ то время, когда наклонились во гробъ и увидын на мъстъ погребения Інсуса однъ только погребальныя пелены. Такимъ образомъ, для пріобрѣтенія полной увѣренвости въ исчезновении тѣла Іисуса имъ не нужно было входить во гробъ. Далбе, при такомъ объяснении очень странно. почену евангелистъ дѣлаетъ замѣчаніе, что только одинъ, Іоаннъ повфрилъ словамъ Маріи. При видѣ пустого гроба слованъ Маріи объ исчезновеніи тѣла Іисуса должны были повѣрить оба ученика. Въ виду всего сказаннаго необходимо полагать, что Іоаннъ увѣровалъ въ воскресеніе Господа. Эгого объясненія держались многіе отцы церкви и западные ученые, вапримъръ, Кириллъ Алекс., Златоустъ, Іеронимъ, Евфимій, Зыгабенъ, Люкке, Ольсгаузенъ, Годе, Лютардтъ, Кейль, Небе 1) и друг. Изъ русскихъ ученыхъ этого мивнія держатся: Митр. Филаретъ, епископъ Михаилъ, архіеп. Иннокентій, прот. А.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Cvrilli opera, т. 7, стр. 684; изд. Mign'я 1859 г.; Злат., —бес. на ев. Іоанва, стр. 680; Знгабень, —толков. ев. отъ Іоавна, стр. 293; Zucke, — commentar uber ev. Iohan, ч. 2-я, стр. 498. Bonn. 1820; Olshausen, — commentar über N. Test, стр. 496, ч. 2. Königsberg. 1832; Кейль, — commentar über das Evang. des Iohannes, S. 563 Leipzig. 1881 г.; Auferstehungsgeschichte von Nebe, стр. 61.

Горскій. Особенно хорошо разсуждаеть по этому вопросу первый. Вотъ что пишетъ онъ еъ "словѣ въ недѣлю о Оомѣ": "Всѣ апостолы видѣли Господа, но до невѣроятности уничижительно было бы для ихъ освященнаго собора, если бы не было между ними ни одного, которому бы принадлежало возвѣщаемое Господомъ преимущественное блаженство-не видѣть и въровать. Не желаемъ видъть и не дерзаемъ воображать васъ Богоблаженные апостолы лишенными какого либо блаженства върующихъ. Явите же намъ вы сами, кто изъ васъ блаженный не видъвшій и въровавшій? Смотрите братія, не сіе ли самое открываетъ намъ ев. Іоаннъ, когда, повъствуя о посъщении гроба Господня въ угро воскресевія двумя учениками, пишеть: вниде и другій ученика, пришедый прежде, и видь, и върова. Что видѣлъ онъ по входѣ во гробъ? Безъ сомнѣнія тоже, что видѣлъ первый ученикъ, именно Петръ; видъ ризы сдины лежаща. А чему повърилъ? Тому ли, что предъ темъ возвёстила Магдалина: езяща Господа отъ проба и не въмъ идъ положина Его? Но чему тутъ было в'фрить? Тутъ нфтъ никакой сокровенной истины, и одно явное невѣдѣніе. Чему же повѣрилъ ученикъ, его-же любляще Іисусз? Догадываюсь, и, думаю по необходимости, долженъ догадываться, что въ ту минуту, какъ онъ, вступивъ во гробъ, видъ ризы едины лежаща, необыкновенно живая любовь необыкновеннымъ образомъ возбудила въ немъ въру; легкая мысль, что нельзя было представить случая, по которому бы ризы, обвивавшія тёло Господне съ мастію, могли отдёлиться отъ мертваго тѣла, подала ему великую мысль о воскресеніи; онъ не видалъ ничего болѣе, какъ отсутствіе погребеннаго Іисуса изъ гроба; но въ глубинѣ любящаго сердца ощутилъ, что живетъ возлюбленный, несмотря на то, что къ върованію въ воскресеніе Его даже познаніемъ Писанія не былъ приготовленъ: видь и върова: Не убо въдяху писанія, яко подобаеть ему изъ мертвыхъ воскреснути" 1). Въ дополнение къ этимъ словамъ Филарета нелишне привести слѣдующее разсужденіе объ этомъ Иннокентія, архіепископа Херсонскаго: "Іоаннъ повѣрилъ, пишетъ онъ, не словамъ Магдалины, говорившей, что

<sup>1</sup>) Слова и рѣчи Филарета, Митроп. Московскаго, стр. 78-79. Москва 1848.

тёла Інсусова нётъ во гробё—какъ изъяснили сію вёру нёкоторые (Августинъ, Калметъ), ибо этому онъ не могъ не вёрить и прежде безъ входа въ пещеру, видя, что тёла нётъ въ ней,—а самому воскресенію Учителя: то есть, особенное положеніе одеждъ погребальныхъ на него такъ сильно подёйствовало, что пробудило сильную мысль о воскресеніи. Говоримъ мысль, ибо твердой вёры еще не было: потому впослёдствіи и будетъ сказано не разъ евангелистами о всёхъ ученикахъ, что они сомпёвались о воскресеніи, доколё не были убёждены явленіями Воскресшаго <sup>1</sup>).

Осмотръвши гробъ, Петръ и Іоаннъ пошли домой. У каждаго изъ нихъ были разныя мысли. Одинъ върилъ, хотя и нетвердо, что Інсусъ Христосъ воскресъ, другой-Петръ недоумѣвалъ по поводу случившагося; онъ, по Лукѣ, отиде въ себъ *dubaca* **бывше**му απηλθε προς έαντον θαυμαζων το γεγονό;. Luther, Grotius и нѣкоторые другіе относять πρός έαυτον κъ θαυμάζων и говорятъ, что Петиъ удивлялся въ своемъ сердцѣ<sup>2</sup>). Но по нашему митию болве правы тв, которые относять прос таитой къ а́ту́лде 3). Слово даоµа́сши не нуждается въ добавления прос баотой, такъ какъ всякому понятно, что удивляться можно только въ душѣ. Между тѣмъ, при а̀пя̀дде про́с е́аото́у является необходимымъ дополненіемъ. Этимъ выражается, что Петръ и Іоаннъ пошли къ себѣ, то есть, домой. Человѣкъ въ своемъ дом' всегда бываетъ темъ, чёмъ онъ есть на самомъ деле; онъ не имфетъ нужды притворяться и рисоваться. Въ своемъ домѣ человѣкъ живетъ по своимъ вкусамъ; все приспособлено здъсь къ его привычкамъ и склонностямъ. Вотъ почему слово - поос саиточ можетъ заминять слово-домой. Эта замина часто употребляется и теперь въ нашемъ разговорномъ языкъ. Нередко можно слышать, что такой то человекъ пошелъ къ себѣ, т. е. въ свой домъ. Соединение пиос έαυτον съ апулве встрѣчается и у семидесяти (Числ. XXIV, 25).

Евангелисть Іоаннъ не удовлетворяется прибавкою къ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Иннокентій; арх. Херсон., соч. т. 10-й стр. 330. Спб. 1875.

<sup>2)</sup> Cx. Auferstch.--gesch. von Nebe, S. 65.

<sup>3)</sup> Евфиний, Зигабенъ, Bengel, Курке, Kühnöl, Meyer, Bleek, de 'Wette, Godet, Nebe.

άπηλθε οдного только слова πρός έαυτόν; онъ вставляетъ между ними еще таки. идоста же, говорить онъ, паки къ себъ ученика - άπηλθον ούν πάλιν πρός έαυτούς οι μαθηταί. У Геродота и у нѣкоторыхъ греческихъ писателей ладиу-значитъ: опять, снова; это значение удержано въ славянскихъ и русскихъ переводахъ. Такимъ образомъ, это слово при такомъ значении даетъ поводъ заключать, что разсказанное путешествіе апостоловъ было вторичнымъ въ этотъ день. Но это решительно противоречитъ повѣствованіямъ евангелистовъ, по которымъ Петръ и Іоаннъ ходили ко гробу въ этотъ день только одинъ разъ. Поэтому слово πάλιν лучше принимать въ другомъ значенія, именно, въ значении: назадъ. Съ подобнымъ значениемъ это слово употребляють Гомерь и Гезіодь. Это слово съ такимъ значеніемъ является здёсь вполнё умёстнымъ. Евангелисть словомъ πахи усиливаетъ ту мысль, что ученики не остались при гробв, а пошли назадъ. домой.

Петръ и Іоаннъ не стали предпринимать какихъ либо мъръ для отысканія тъла Іисусова, такъ какъ догадались, что здъсь не могло быть похищенія тъла. Іоаннъ, при томъ, увъровалъ въ воскресеніе своего Господа. Его въра, однако, была очень слаба. Онъ не въ состояніи еще былъ проповъдывать о воскресеніи Господа. Его въра нуждалась въ укръпленіи явленіями Воскресшаго, и мы увидимъ, что это случилось въ тотъ же день.

Ив. Глъбовъ.

Digitized by Google

(Продолжение будеть).

# ВЪРА и РАЗУМЪ

### ЖУРНАЛЪ ВОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ

## 1899.

## № 10.

МАЙ.—КНИЖКА ВТОРАЯ.

ХАРЬКОВЪ. Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., № 17. 1899. Πίστει νοοῦμεν.

Впрою разумпваемъ.

Евр. XI. 3.

Довволено цензуров. Харьковъ, 31 Мая 1899 года. Цензоръ Протојерей Паселя Соличеса.

#### НЕВѢРІЕ ХІХ ВѢКА.

Переломъ умственнаго направленія, произведенный въ концѣ XVIII вѣка и давшій новое движеніе мысли XIX вѣка, суждено было совершить великому философскому уму Иммануила Канта. Но нельзя приписывать этого радикальнаго переворота въ области философскаго и богословскаго мышленія только однимъ личнымъ способностямъ, дарованіямъ и трудамъ Канта. Направленіемъ умственнаго движенія XVIII столѣтія, какъ мы видѣли, были недовольны многіе. Въ концѣ этого столѣтія стало замѣтно всеобщее стремленіе покончить съ раціонализиомъ. чтобы идти новымъ путемъ. Всѣ сознавали невозможность понять религію только съ раціоналистической точки зренія, какъ деятельность одного человеческаго разсудка. Сказалась нужда искать для религіи основаніе въ другой области человѣческаго духа и прежде всего въ нравственномъ сознании, что являлось весьма естественнымъ уже потому, что нравственная деятельность человёка всегда была поставляема во внутреннюю религіею. Уже Лессингъ СЪ стремился Связь отдѣлить истинное содержаніе христіанства, "явленіе AVXA в силы" его, отъ всякаго внёшняго авторитета и случайныхъ историческихъ фактовъ, и указать религіи ся истинное мъсто въ чистомъ нравственномъ настроеніи или благочестіи. Кантъ, обладая геніальнымъ критическимъ умомъ, былъ только наилучшимъ выразителемъ и истолкователемъ стремленій своего вѣка, глашатаемъ чаяній своихъ современниковъ.

Иммануилз Кантз (1724—1804) былъ истиннымъ сыномъ своего времени и долгое время жилъ его идсями, мыслями и 605

стремленіями, пока не настала для него пора стать во главѣ новаго движенія и повести своихъ современниковъ новымъ путемъ. По этому историки совершенно справедливо усматривають въ духовномъ развитіи Канта два періода: 1) генетическій или догматическій и 2) критическій. Въ первомъ періодѣ Канть является совершенно несамостоятельнымъ и на его многочеслененыхъ литературныхъ произведеніяхъ этого времени явво замѣтны слѣды всевозможныхъ вліяній. Въ своей "Теоріи неба" онъ становится подъ руководство Декарта; въ утверждении, что вещи, непознаваемыя въ своей сущности, могутъ быть созерцаемы только въ Богѣ, онъ повторяетъ ученіе Мальбранша; въ рѣшеніи нѣкоторыхъ вопросовъ, напр., объ отношеніи души къ тёлу, предполагающемъ общение субстанцій, онъ близокъ къ ученію Спинозы, который одной и той же субстанціи приписываеть и мышленіе и протяженіе. Въ своемъ общемъ міровоззрѣніи Кантъ долгое время слѣдовалъ Лейбницу, въ согласіи съ которымъ училъ, что Богъ не можетъ не выбрать того, что лучше всего, --- приближался къ его монадологіи и предустановленной гармоніи. Но еще больше онъ подчинялся воззрѣніямъ Вольфа. Замѣтно на многихъ изъ его воззрѣній вліяніе эмпириковъ Бэкона и Локка. Во взглядахъ на общественную жизнь онъ былъ либераленъ до радикальности французскихъ энциклопедистова: сочувствовалъ французской революции и стремленіямъ американцевъ въ войнѣ за независимость. Въ вопросѣ о воспитаніи онъ увлекался ученіемъ Руссо. Въ нѣкоторыхъ сужденіяхъ его замѣтно отпечатлѣвается вліяніе Крузія, Ньютона в Ламберта. Скептицизмъ Юма, наконецъ, пробудилъ его отъ "догматической спячки". Относительно религіозныхъ убѣжденій Канта среди ученыхъ встрѣчается разногласіе: одни объявляють его атеистомъ и по жизни, и по принципу; другіе (напр. Веберъ) утверждаютъ, что "Кантъ менее всёхъ на свётё отрицаетъ существование Бога". Действительно, Кантъ не былъ грубымъ атеистомъ въ собственномъ смыслѣ; но онъ не былъ и человѣкомъ религіознымъ, а еще менте-христіаниномъ въ смыслѣ принадлежности къ тому или другому христіанскому вфроисповиданію. Правда, въ детстве онъ получилъ религіозное воспитаніе, но въ духе тог-

дашняго піэтизма, который, какъ мы видтли, и подготовилъ отчасти почву для вульгарнаго и вмецкаго раціонализма. Въ университетѣ хотя Кантъ и былъ сдерживаемъ "судовою дисциплиною фанатиковъ", но онъ имёлъ мало поводовъ для правильнаго развитія религіознаго настроенія. Здёсь онъ слушаль богословіе у проповѣдника старгородской церкви, профессора Шульца, который, какъ казалось, легко примирялъ свои религіозныя убъжденія съ раціонализмомъ Вольфа. Неудивительно, что такое преподавание отбило у Канта охоту и къ изучению богословія и къ приготовленію къ духовному званію. Онъ сталъ заниматься преимущественно математикою и философіею. По выхода изъ университета, Кантъ сдълался совершенно равнодушнымъ къ своему протестантскому върсисповъданію, и богослужение посъщалъ весьма ръдко, называя его "поповствомъ" в "идолопоклонничествомъ". Но атеистомъ онъ всетаки не былъ, и христіанству приписывалъ значеніе если и не богооткровенной, то всетаки истинной религіи, при этомъ онъ строго осуждаль кощунство многихь либеральныхь профановь, издёвавшихся надъ яѣкоторыми христіанскими догматами. Къ Библів и въ особенности къ Евангелію онъ относился съ величайшимъ уваженіемъ. Въ письмѣ къ Юнгу Штиллингу онъ иисаль: "Вы хорошо дълаете, что ищете единственнаго успокоенія въ Евангеліи, потому что оно есть неизсякаемый источникъ всёхъ истинъ, которыхъ нигдё нельзя найти въ другомъ итсть, если разумъ измърилъ все свое поле... Нельзя ожидать, мудрецы, воображающіе, что смѣлые væe чтобы теперь они переросли ту Библію, которую мы имѣемъ и которая служить руководительницею церковной вёры, произвели и поставили другую на мѣсто ея въ случаѣ, еслибы она потеряла крелить; явныя чудеса не дѣлаются въ другой разъ въ одномъ и томъ же дълъ".

Подъ вліяніемъ раціоналистическихъ ученій XVIII вѣка, Кантъ отвергалъ возможность чудесъ, которыя будтобы противорѣчатъ законамъ природы и нисколько не помогаютъ намъ исполнять наши правственныя обязанности; но онъ все таки былъ слишкомъ далекъ отъ отрицанія бытія Божія; напротивъ во многихъ своихъ сочиненіяхъ онъ даже со всею основательно-

стію доказываетъ необходимость признанія бытія личнаго Бога. Такъ въ своей "Всеобщей естественной исторіи и теоріи неба", гдѣ Кантъ излагаетъ свою гипотезу объ образования міровой системы, онъ усматриваетъ чудное и целесообразное устройство міра, котороє и приводить его къ убѣжденію въ необходимомъ существованіи интеллигентнаго Виновника природы, хотя оставаясь вёрнымъ деистическимъ и раціоналистическимъ воззрѣніямъ, онъ здѣсь и утверждаетъ, что Богъ дѣйствуетъ въ мірѣ при помощи законовъ, вложенныхъ Имъ въ самую матерію. Кромѣ того, въ 1763 году Кантъ написалъ особое сочиненіе-"Единственно возможное основаніе для доказательства бытія Божія",-въ которомъ онъ, впрочемъ, уже проводитъ ту мысль, что "крайне необходимо убѣдиться въ бытів Бога, но вовсе не столь необходимо доказывать его". Тъмъ не менъе онъ находитъ возможнымъ чисто генетически, отъ признака безусловной необходимости, a priori и метафизически, представить доказательство бытія Божія. Всѣ вещи, говорить онъ, обладають только предикатомъ возможности; но эта возможность сама по себѣ предполагаетъ бытіе необходимое, безъ котораго нельзя было бы мыслить и бытія возможнаго. Поэтому слёдуеть презнать, что нѣчто существуетъ безусловно необходимо. Это необходимое существо должно быть мыслимо только единымъ, потому что оно содержить послёднее реальное основание всякой возможности, --- простымъ, т. е., не сложеннымъ изъ многихъ субстанцій, непзмізннымъ и візчнымъ, содержащимъ высшую реальность, --- духомъ, поелику высшей реальности должны принадлежать и высшія свойства духа-разумъ и воля. Такое существо и есть Богъ. Не трудно видёть, что Кантъ здёсь говорить о такъ называемомъ космологическомъ доказательствъ бытія Божія, которое впослёдствів имъ было подвергнуто безпощадной критикѣ и отвергнуто, какъ несостоятельное и ненаучное.

Ко второму или критическому періоду въ жизни Канта относятся, кромѣ другихъ, его главнѣйшія сочиненія: "Критика чистаго разума" (на русскій языкъ переведено М. И. Владиславлевымъ, Спб., 1867). "Критика практическаго разума" (русскій переводъ Н. Смирнова, 1879) "Религія въ предѣлахъ одного разума" и "Критика силы сужденія".

608

Въ "Критикъ чистаго разума" Кантъ наноситъ ръшительный ударъ всему способу мышленія, господствовавшему до него, всей предшествовавшей наукъ, онъ стремится разрушить и Лейбнице-вольфіанскую метафизику, къ послёдователямъ которой онъ сначала принадлежалъ, и богословскую систему, которую преподавалъ ему Шульцъ, и раціонализмъ, который объявляль разумъ единственнымъ источникомъ и критеріемъ истинной религін, и есю христіанскую апологетику, которая думала защитить христіанскія истины разсудочными доводами и научными доказательствами. Кантъ указалъ только два фактора, которыми обусловливается наше познание: внутревний и визший. Намъ прирождены формы познанія-пространство и время, а также и категоріи или законы разсудка, по которымъ комбинируется и превращается въ знаніе весь матеріаль, доставляемый намъ оть внѣшняго міра. Это-внутренній факторъ. Внѣшнимъ факторомъ служать вещи, находящіяся внѣ насъ, о которыхъ мы узнаемъ чрезъ возбуждение нашихъ ощущений, причина котораго заключается уже не въ насъ, а въ самыхъ этихъ вещахъ. Но что такое эти формы познанія? "Время, говоритъ Кантъ, не есть нѣчто объективное и реальное, не субстанція и не случайность, не отношеніе, но субъективное условіе, необходимое по природѣ ума человѣческаго для соподчиненія себѣ извѣстныхъ ощущеній по опредѣленному закону, и чистое воззрѣніе". Подобныть образомъ Кантъ опредѣляетъ и пространство. "Пространство, говорить онъ, --- не есть что-либо объективное и реальное, не субставція, не случайность, не отношеніе, но нѣчто субъективное и идеальное, истекающее по неизвѣстному закону изъ природы духа, какъ бы схема для соподчиненія себѣ всего, что является предметомъ внѣшняго чувства". Но какое значеніе имѣютъ формы познанія-время, пространство и категорін-въ области разсудка, какъ способности образовывать сужденія, такое же значеніе въ области разума или способности подчинять вст наши сужденія извъстнымъ общимъ началамъ нивють концепціи разума или идеи-мірь, душа, Богь. Утверждать реальное и объективное бытіе Бога на основания только одной идеи Божества, по Канту, мы имѣне емъ права, потому что идея Божества есть только образъ приложенія категорій субстанціальности и причины ко всеобщности явленій. Мы не можемъ познать вещь саму въ себѣ, но только ея явленіе въ формахъ пространства и времени, и какъ только наше мышленіе выступаетъ за предѣлы чувственнаго, пространственно-временнаго, конечно-дѣлимаго міра, хочетъ познать безконечное и абсолютнос, оно обращается въ то пустое мышленіе, которому ничто не соотвѣтствуетъ въ дѣйствительности и которое такимъ образомъ является только чисто субъективнымъ, произвольнымъ, неистиннымъ. Вотъ почему Кантъ прямо утверждаетъ, что теоретическій разумъ, образующій идею Божества, какъ безусловной совокупности всѣхъ совершенствъ и какъ реальнѣйшаго существа, безсиленъ съ эмпирической точки зрѣнія доказать и бытіе этого Существа, и безсмертіе человѣческой души, потому что то и другое находятся области возможнаго опыта.

Но если разумъ безсиленъ познать и доказать бытіе Божіе, то что же нужно думать о тёхъ доказательствахъ—онтологическомъ, космологическомъ и телеологическомъ,—которыя указываетъ богословіе для убѣжденія въ этой истинѣ и съ которыми соглашался даже вульгарный нѣмецкій раціонализмъ и всѣ лучшіе философы—Сократъ, Платонъ, Аристотель, Бэконъ, Локкъ, Декартъ, Лейбницъ и т. д.? Кантъ подвергаетъ критическому разбору всѣ эти доказательства п старается показать ихъ полную научную несостоятельность.

Онтологическое доказательство, какъ извѣстно, дѣлаетъ заключеніе отъ понятія о Богѣ, какъ существѐ всереальнѣйшемъ и всесовершеннѣйшемъ, къ необходимому существованію Его, потому что необходимое бытіе безусловно принадлежитъ къ тѣмъ реальностямъ, которыя мыслятся въ понятія всереальнѣйшаго существа. Кантъ ставитъ это доказательство на первомъ мѣстѣ среди другихъ доказательствъ, не безъ основанія считая его основнымъ и въ томъ или другомъ видѣ входящимъ въ другія доказательства. По этой причинѣ онъ подвергаетъ его столь строгой критикѣ, что многіе даже изъ богослововъ послѣ Канта стали считать его потерявшимъ для богословской науки всякое значеніе. Прежде всего, Кантъ указываетъ на неправильность способа умозаключенія въ этомъ

610 ·

доказательствь, именно на то, что нельзя делать заключенія оть понятія о предметѣ къ необходимому существованію этого предмета. --- каковое заключеніе и лежитъ въ основания онтологическаго доказательства. "Безусловная необходимость сужденія,-говоритъ Кантъ,-далеко не то, что безусловная необходимость предмета. Первая выражаетъ условную необхоинность вещи или сказуемаго въ суждении. Такъ, геометрическое положение, что треугольникъ имбетъ три угла, совершенно необходимо; но оно указываетъ не на то, что три угла безусловно необходимы сами по себѣ, а только на то, что когда данъ треугольникъ, то опъ необходимо вытетъ три угла. Однако-же логическая необходимость заключаеть въ себѣ столь великую обаятельную силу, что изъ понятія о вещи a priori, въ содержание котораго, по общему мнёнию, заключается и признакъ существованія, думали выводить, что и предметъ, выражаемый этимъ понятіемъ, долженъ существовать необходимо (по закону тожества) и что самое это существование имжетъ необходимый характеръ, такъ какъ оно мыслится въ самомъ понятіи и требуется тёмъ предположениемъ, что ему соотвётствуетъ особый предметь. Отрицая сказуемое въ тожественномъ суждения, мы, конечно, допускаемъ противоръчіе и потому, для избъжанія его, должны утверждать, что первое принадлежить послѣднему. Но если мы станемъ отрицать разомъ и подлежащее и сказуемое, то противорѣчія не будеть; ибо здѣсь уже не останется ничего, чему бы можно было противорѣчить. Предпологать треугольникъ и отрицать три угла, конечно, будетъ противоръчіемъ; но отрицать треугольникъ и вмёстё три угла противорёчія нётъ. То же самое и съ понятіемъ безусловно-необходимаго существа. Отрицая его существование, вы отридаете предметъ со всѣми его признаками: гдф же тутъ противоръчіе? Виф ифтъ ничего, чему можно было бы противорѣчить, ибо предметъ долженъ быть необходимъ не внъшнямъ образомъ; внутри также нътъ противоръчія, ибо, уничтожая предметъ, вы уничтожили и всю его внутреннюю сторону. Такимъ образомъ, уничтожая въ суждевіи подлежащее и сказуемое вмёстё, я ни какъ не допускаю противорѣчія, каково бы ни было сказуемое". Вотъ тѣ основанія, по которымъ Кантъ признаетъ неправильнымъ самый

способъ умозаключенія, употребляемый въ онтологическомъ доказательствѣ, и которыя онъ считаетъ вполнѣ достяточными для того, чтобы превратить въ ничто все это доказательство. Но онъ идетъ далбе и старается обнаружить несостоятельность этого доказательства и по его содержанію. По его мнѣнію, бытіе вовсе не есть реальный предикать предмета и нисколько не увеличиваеть общей сложности его реальностей. Бытіе, говорить онъ, само по себѣ не есть реальный признакъ, т. е., не есть понятіе чего либо прибавляющагося къ понятію вещи. Бытіе есть простое положеніе вещи или извѣстныхъ признаковъ самихъ въ себѣ; въ логическомъ значении оно есть сужленія. Въ сужденіи: "Богъ связка въ есть BCeMOгущъ" заключается два понятія: Богъ и всемогущество; слово: "есть" не имфетъ значение сказуемаго, но означаетъ лишь присоединение сказуемаго къ подлежащему. Взявъ цълое подлежащее (Богъ) со всёми его сказуемыми (въ томъ числ'ь и всемогущество) и сказавъ: Богъ есть или существуетъ, я не присоединяю здёсь новаго признака къ понятію, но полагаю подлежащее само въ себъ со всъми его сказуемыми. т. е., указываю отношение самаго предмета къ моему понятию. Оба они выражають одно и тоже и потому, предполагая предметь понятія даннымъ (въ словахъ: оно есть), я ничѣмъ не пріумножаю его. Такимъ образомъ, дъйствительное содержитъ въ себъ то же самое, что и возможное. Сто действительныхъ талеровъ ничёмъ не больше ста возможныхъ. Послёдніе означаютъ понятіе, первые-предметъ и признаніе дъйствительности его. Если бы они были чёмъ-нибудь болёе первыхъ, то мое понятіе не выражало бы цёлаго предмета и не было бы соотвётствующимъ ему". Одинъ историкъ философіи (Веберъ) результатъ кантовой критики антологическаго доказательства бытія Божія кратко излагаеть такь: онтологическое доказательство имъетъ такое же значеніе, какъ слёдующее разсужденіе бъдняка: у меня есть понятіе о ста талерахъ; слёдовательно, эти сто талеровъ существуютъ въ моемъ кошелькъ...

Космологическое доказательство, построяемое по закону достаточного основанія и заключающее отъ случайнаго существованія къ необходимому, отъ измѣняемаго къ неизмѣняемому,

612



отъ условныхъ причинъ къ безусловной первопричинѣ, по инвнію Канта, также не выдерживаеть научной критики. Хотя, правда, Кантъ и утверждаетъ, что наше восхожденіе къ условіямъ существованія никогда не могло бы быть закончено, еслибы мы не предположили бытія необходимаго, но въ то же время онъ находитъ не менће справедливымъ и другое требованіе нашей духовной природы-не полагать разуму никакихъ предёловъ въ изслёдовании причинъ явлений и не останавливаться въ своемъ позвании ни на какой послѣдней причинѣ, а продолжать изслёдованія до безконечности. Далёе, —законъ причинности, имѣющій свое полное значеніе только для міра явленій, по мятнію Канта, нельзя переносить за предблы этого міра ради отысканія его первопричины. Затѣмъ, допуская, что все частное и отдёльное въ мірѣ явленій случайно и условво и въ своемъ существовании, зависитъ отъ другого, какъ своей причины, Кантъ не находитъ никакого основанія для заключенія, что и міръ, какъ цѣлое, также долженъ имѣть свою причину внё себя. Кромё того, Кантъ обращаетъ вниманіе на то, что требованію нашего разума не всегда можетъ соотвѣтствовать реальная дѣйствительность. По его мнѣнію, "въ мысли, конечно, дозволительно допускать существо необходимое, какъ причину достаточную для объясненія всёхъ возможныхъ действій, дабы дать разуму единство основанія для его объяснений; но говорить еще, что такое существо необхо**димо существуеть**, не есть уже скромное предположеніе, **а** слишкомъ смѣлое притязаніе на ту истину, что все признаваемое необходимымъ должно быть познаваемо какъ нѣчто безусловно необходимое. Наконецъ, если даже допустить, что космологическое доказательство имфетъ вполнф убфительную силу, то все таки, по метнію Канта, оно говорить намъ о веобходимомъ бытік вообще первопричины міра явленій, а не о бытіи существа всесовершевнаго-личнаго, премудраго, всеблагого, всемогущаго и т. д.

Телеологическое доказательство, зяключающее отъ цѣлесообразнаго, гармоническаго и законосообразнаго устройства міра къ безусловной мудрости и могуществу его Виновника, также подверглось самой безпощадной критикѣ Канта. Правда, Кантъ отзывается о немъ съ большимъ уважениемъ. "Это доказательство, говоритъ онъ, во всякомъ случат заслуживаетъ того, чтобы говорили объ немъ съ уважениемъ. Оно самое древнее, самое ясное и наиболѣе соотеѣтствующее обыкновенному человѣческому разсудку. Оно оживляетъ изучение природы, такъ какъ этому изученію оно обязано своимъ существованіемъ и въ немъ постоянно черпаетъ для себя новую силу. Оно вносить цёли и намёренія туда, гдё наше наблюденіе само собою ихъ не открыло бы, и расширяетъ наши познанія о природѣ руководственною мыслію объ особенномъ единствѣ, принципъ котораго выше природы. Эти познанія действують въ свою очередь обратно на свою причину, именно --- на идею, которая служить ихъ мотивомъ, и усиливаютъ въру въ высочайшаго Виновника міра до непреоборимаго убѣжденія. Поэтому желать уменьшить что нибудь въ уважении къ этому доказательству было бы не только не утѣшительно, но и напрасно. Разумъ, непрестанно возбуждаемый столь могущественными, хотя и эмпирическими доводами, область которыхъ видимо расширяется, не можетъ быть до такой степени ослабленъ и подавленъ сомнѣніями утонченной и абстрактной спекуляціи, что бы былъ не въ силахъ воспрянуть отъ всякой софистической нерешительности какъ-бы отъ сна, при видъ чудесъ природы и величественности мірозданія, чтобы, восходя отъ величія къ величію, не достигнуть даже до высочайшаго, отъ условнаго къ условію, до верховнаго и безусловнаго Первовиновника". Разсмотрѣніе цѣлесообразнаго устройства міра, по Канту, производить глубокое впечатлѣніе и потому онъ особенно рекомендуетъ христіанскимъ проповѣдникамъ пользоваться пріемами телеологіи. Но за то Кантъ не признаетъ никакого научнаго значенія за телеологическимъ доказательствомъ бытія Божія. Во-первыхъ, по его мнѣнію, нельзя доказать цѣлесообразнаго устройства есею міра; во-вторыхъ, понятіе цѣли, какъ и причины, заимствуется не изъ природы, а напротивъ привносится въ природу нашимъ Я, какъ субъективный способъ нашего мышленія; наконецъ, въ третьихъ, на основаніи телеологическаго разсмотрвнія міра мы можемъ заключать только о

614

бытіи Бога, какъ архитектора, художника, образователя міра, а не какъ Творца и Создателя его.

Впрочемъ, по мнѣнію Канта, человѣчество ничего не теряетъ, а напротивъ даже много выигрываетъ отъ того, что оно безсильно доказать бытіе Божіе. Если бы можно было со всею убѣдительностію доказать бытіе Божіе, такъ, чтобы относительно его уже не могло быть мѣста сомнѣнію, то человѣчество будтобы испытывало бы такой страхъ предъ Богомъ, что не могло бы свободно развивать свою жизнь и дѣятельность, а слѣдовательно, и не могло бы быть нравственнымъ въ строгомъ смыслѣ этого слова. Странное успокоеніе! Какъ будто бы человѣчество можетъ представлять Бога не любвеобильнымъ и милосердымъ Отцомъ, а только злою и вѣчно карающею силою!

Но какое же послѣ этого значеніе можетъ имъть для насъ нлея Божества? По инфнію Канта, она имфетъ не конститутивное, а только регулятивное (направительное) значение. Хотя ны можемъ познавать лишь явленія внёшнаго міра; но Кантъ не только не отрицаетъ, а напротивъ считаетъ даже естественнымъ и психологически-необходимымъ стремленіе человѣческаго духа возвыситься надъ конечнымъ, чтобы достугнуть безконечнаго. И вотъ иден Божества и есть будто бы единственно возможное выражение для стремления человъческого духа къ постижению безконечнаго. Разумбется, при такомъ понимании идеи Божества, ей и можно приписывать только субъективное значение, ибо какъ ни могущественно высказывается въ насъ внутренняя необходимость въ идет Божества, но отъ этого ей не можетъ принадлежать объективная реальность. Идея Божества безусловно необходима для человѣка, какъ выраженіе его стремленія къ безконечному, но вслёдствіе этого она и существуетъ только въ мышленіи и для мышленія человѣка; она есть не что иное, какъ выражение присущей самой природъ нашего мышленія необходимости не останавливаться на конечномъ и условномъ, а постоянно стремиться къ безусловному и безконечному. Но такъ какъ это стремление никогда не можетъ остановиться и закончиться, то очевидно. что оно никогда не можеть вполнь достигнуть своей цёли. Безконечное постоянно удаляется отъ насъ, представляя только безконечность перспек-

тивы для дальнѣйшаго стремлевія нашего теоретическаго разума; идея безконечнаго такимъ образомъ является идею безконечности самаго человѣческаго мышленія, никогда недостижимымъ идеаломъ, но не объективно-реальнымъ бытіемъ. Очевидно, что еслибы Кантъ былъ последовательнымъ, то ему ничего не оставалось бы какъ прійти къ тому крайнему "абсолютному иллюзіонизму", котораго не могли избѣжать его ревностные цослѣдователи. Мало того, если идея Божества не выражаеть никакого объективнаго бытія, но только субъективный способъ нашего мышленія; то отрицаніе бытія Божія было бы естественнымъ результатомъ такого пониманія. Но Кантъ не сдѣлалъ такого вывода. Онъ не отрицаетъ бытія Божія и осужнаеть атензмь, какъ самое легкомысленное явление въ области человѣческаго мышленія. Въ дѣлѣ религіи онъ хотѣлъ бы лишь устранить знаніе, чтобы дать місто вірь. Онь утверждаеть только, что теоретический разумъ не въ силахъ доказать бытие Божіе и что только для него идея Божества имбеть значеніе регулятивнаго принципа.

Но что Кантъ думалъ разрушить въ своей критикѣ чистаго разума, то съ избыткомъ онъ стремится возстановить въ области разума практическаго. Не разумъ и не разсудокъ, по его мнѣнію, могуть убѣдить насъ въ бытіи Бога, а наше нравственное чувство, наша жизнь или точнѣе то отношеніе, въ которомъ должны. находиться между собою нравственность и счастие. Нравственная жизнь есть единственная область, въ которой человъкъ, по ученію Канта, является полнымъ и независимымъ хазяиномъ, хотящимъ, мотивирующимъ и опредѣляющимъ свои дъйствія. Нравственность, и по началу ея проявленія, и по ея развитію и характеру, всегда ставили въ зависимость отъ религін; Канть наобороть поставиль религію въ зависимость отъ нравственности, объявивъ, что религія должна состоять въ томъ, чтобы мы смотрёли на свои правственныя обязанности какъ на божественныя заповѣди. И только такая религія, по его мнѣнію, есть истинная религія; что же касается религіи христіанской церкви, то къ ней Кантъ обыкновенно относится даже враждебно называя ее не истинною религіею, върою наемни-

616

ковъ, искаженною, вѣрою фетишизма, богослужебною, историческою, вѣрою статутовъ и т. д.

Кантъ, какъ извёстно, проповёдывалъ такъ называемую автономную нравственность. Не религіею, а нравственнымъ законоиъ человъкъ долженъ руководствоваться въ своей дъятельвости. Но что такое вравственный законъ, по Канту? Человѣкъ долженъ дѣйствовать какъ разумное существо, но такъ, чтобы его дёйствія и всякій другой находиль разумными и нравственными. Ясно, что судіею нравственности является разумъ, во не разумъ отдѣльнаго человѣка, не произволъ, и не разумъ извёстныхъ намъ людей, но разумъ человѣческій вообще. Но гдѣ же этотъ человѣческій разумъ вообще? Какъ определить его? Где тотъ критерій, руководясь которымъ можно было бы утверждать, что извёстнныя действія человёка дёйствительно разумны и нравственны? Естественно было бы человѣческій разумъ подчинить высшему и неизмѣнному разуму божественному, какъ онъ явилъ себя въ Божественномъ Откровении. Но Кантъ этого не сдёлалъ,-и потому его автономная нравственность является собственно эгоистическою и безнравственною. Признавая же направителемъ и ценителемъ нравственной дёятельности человёка разумъ, а религію только постулятомъ правственности, Кантъ, очевидно, оказывается такимъ же раціоналистомъ, какъ и тѣ раціоналисты по принципу, съ которыми онъ все время велъ ожесточенную борьбу.

Нравственный законъ ясно говоритъ о бытіи Законодателя. Эта мысль лежитъ въ основѣ такъ называемаго нравственнаго доказательства бытія Божія. Кантъ не придаетъ этой мысли ни какого значенія. По его мнѣнію, признаніе бытія личнаго Бога есть постулятъ, необходимо вытекающій изъ того отношенія, которое должно существовать между нравственностію и счастіемъ. По ученію Канта, практическій разумъ необходнио требуетъ, чтобы добродѣтель и счастіе находились въ совершенномъ соотвѣтствіи между собою. Но установить такое согласіе не во власти человѣка, отъ котораго зависитъ только его добродѣтель или святость; внѣшняя природа также не можетъ служить источникомъ соотношенія между поведеніемъ и внѣшнимъ положеніемъ человѣка. Поэтому необходимо предподожить бытіе сверхъсстественной причинности, которая была бы въ состояніи цёнить достоинство добродётели и установить соотвётствующее ей счастіе; а такимъ существомъ можетъ быть только Богъ, какъ Духъ, обладающій нравственною природою, всевѣденіемъ, справедливостію и всемогуществомъ.— Въ связи съ этимъ доказательствомъ бытія Божія Кантъ ставитъ и доказательство безсмертія души,—такъ какъ на землѣ добродѣтельный человѣкъ часто не пользуется соотвѣтствующимъ его жизни счастіемъ, то необходимо предположить, что такое соотвѣтствіе устанавливается по ту сторону гроба.

Признавъ Бога существомъ личнымъ и нравственнымъ, Кантъ долженъ былъ допустить и возможность откровенія. Но такъ какъ, по его мнѣнію, религія есть постулятъ нравственности и состоитъ въ познании нравственныхъ обязанностей, а нравственность должна быть автономною, ни отъ кого и ни отъ чего, а слъдовательно, ни отъ религіи, ни отъ откровенія независимою, то понятно, въ какомъ странномъ положени находился Кантъ, признавъ возможность откровения и въ то-же время не желая ставить его въ связь съ своею религіею, т. е., нравственностію. Вотъ почему Кантъ допускаетъ возможность откровения, но почти отрицаеть его действительность, утверждая, что содержание религии такъ просто, что его можетъ опред'влить самъ разумъ челов'вческий безъ помощи сверхъестественнаго откровенія. По мнѣнію Канта, откровенію можно приписать некоторое значение только въ начале и въ концѣ того нравственнаго процесса, который называется религіею. Кантъ допускаетъ и возможность чудесъ, но въ томъ же самомъ смыслѣ, какъ и возможность откровенія, т. е., почти отрицая ихъ дъйствительность. Чудеса Кантъ раздъляетъ на физическія и моральныя. Физическія чудеса, какъ относящіяся будто бы только къ внёшней природё и не ограничивающія автономной морали, Кантъ готовъ допустить, ---особенно, когда о нихъ говорятъ какъ о дѣлахъ давнопрошедшаго времени. "По отношенію къ нимъ, говоритъ Кантъ, остается неизвѣстнымъ, принадлежитъ ли имъ объективная реальность, или они принадлежать къ числу внёшнихъ оболочекъ, въ которыхъ представлена чистая религіозная вёра, и только признается

618

правиломъ, что въра въ эти сверхъестественныя событія (равно какъ и въ божественное происхождение Св. Писания) не иляна быть поставляема членомъ религи". Въ дъйствивсегда стоитъ на сторонѣ того взгля-Кантъ тельности да, который разсказамъ о библейскихъ чудесахъ приписываетъ только символическое значеніе, какъ это дёлали, напр., представители грубаго вульгарнато раціонализма. Понятно послѣ этого, почему Кантъ одобрительно отзывается и о тѣхъ "благоразумныхъ правительствахъ, которыя поставили правиложь допускать существованія чудесь въ древности и не дозволять ихъ въ новое время". Что касается чудесъ моральныхъ. въ смысле действій божественной благодати на нравственное состояние людей, то Кантъ совершенно отрицаетъ ихъ, хотя повидимому также допускаетъ возможность ихъ. Въ дъйствительности возможность эта столь незначительна, что Кантъ почти совершенно игнорируетъ ее. Вотъ что онъ говоритъ въ своей "Религи въ предѣлахъ одного только разума" по этому поводу: "Убъжденіе-отличать дъйствія благодати оть дъйствій природы, даже съ желаніемъ вызывать ихъ въ себѣ-есть пустая мечталельность; потому что мы не можемъ ни познать какт либо въ опытѣ сверхчувственный предметъ, ни еще менѣе имѣть на него вліявіе, чтобы привлечь его къ себѣ; является дёломъ безумія желаніе-воспринимать въ себя небесныя вліянія, — безумія, въ которомъ хотя и можетъ быть нѣкоторый методъ, насколько всетаки тѣ мнимыя внутреннія вліянія всегда должны примыкать къ моральнымъ, т. е., къ ндеямъ разума, но которое однакоже всегда остается для самой религи вреднымъ самообманомъ. Не только является суевъріемъ то, будто бы можно угодить Богу нравственно безцёнными дъйствіями (культомъ), но еще гораздо болже вредною является мечтательность-стремиться къ мнимому общенію съ Богомъ. Ибо это чувство непосредственнаго присутствія Высочайшаго Существа и отличіе его отъ всякаго другого чувства. даже моральнаго, было бы способностію къ воспріятію такого воззрѣнія, для котораго нѣтъ смысла въ человѣческой природѣ. Такое мечтательное безуміе было бы моральною смертію для разума, безъ котораго однако же совершенно не мо- $\mathbf{2}$ 

жетъ имѣть мѣста никакая религія, которая, какъ и всякая моральность вообще, должна основываться на положеніяхъ". Итакъ, въра, въ возможность воспріятія действій божественной благодати, или-что тоже-въра въ моральныя чудеса,по мнѣнію Канта, есть пустая мечта, безуміе, вредное для самой религи суевъріе. Тъмъ не менъе есть мъста въ сочиненіи Канта "Религія въ предѣлахъ только одного разума", изъ которыхъ видно, что Кантъ охотно готовъ допустить не только возможность, но даже и необходимость божественныхъ воздействій на человёка для восполненія нашей недостаточной нравственности или естественной религи въ предълахъ одного только разума. Такъ онъ говоритъ: "вѣровать, что могутъ быть благодатныя действія и что они, быть можеть, даже должны служить къ восполненію нашего несовершенства въ стремленія къ добродѣтели,---это все, что мы можемъ сказать по этому поводу; въ остальномъ мы безсильны-опредёлить что либо относительно ихъ признаковъ или даже что либо сдёлать для произведенія ихъ". И въ другомъ мъсть: "Когда человъкъ дълаетъ только то, что онъ можетъ, то онъ долженъ надвяться, что то, что не въ его силахъ, будетъ восполнено высочайшею премудростію такимъ способомъ, котораго познать въ точности мы не должны имѣть даже желанія и который, по всей вѣроятности, можетъ быть столь таинственнымъ, что Богъ можетъ открывать его намъ только въ символическомъ представления, въ которомъ для насъ было бы понятно только практически данное, между тѣмъ какъ теоретически мы совершенно не могли бы понять, что такое отношение Бога къ человѣку, еслибы даже Онъ и хотѣлъ открыть намъ такую тайну". Эти притиворѣчія, которыя Кантъ допустилъ въ своемъ ученіи о сверхъестественномъ откровении и чудесахъ, ясно говорятъ о томъ, что Канть еще не быль совершенно свободень оть техь раціоналистическихъ воззрѣній, которыя онъ самъ же отвергъ какъ одностороннія и легкомысленныя, и что можно быть прекраснымъ критикомъ, не обладая одинаковою способностію иля созданія положительной системы.

Въ духѣ раціонализма Кантъ смотритъ въ частности и на христіанскую религію. Относясь совершенно индифферентно къ исторической сторонѣ евангельскихъ повѣствованій, онъ видитъ

во Христѣ только внѣшній примѣръ угоднаго Богу человѣка, который и долженъ быть представляемъ нами какъ сынъ Божій; но примъръ этотъ можетъ имъть лишь значение идеала, никогда не осуществляемаго въ дъйствительности. Поэтому въровать во Христа, по Канту, значить-стремиться къ тому, что бы осуществить въ себѣ идеалъ богоугоднаго, высоко-правственнаго человѣка. Что касается "историческаго Христа", то Онъ не долженъ быть отъ насъ отличенъ настолько, чтобы образъ Его былъ чуждъ для насъ, --- "возвышеніе сего святаго надъ встыми ограниченіями человтческой природы скорте служило бы препятствіемъ къ практическому приложенію этой идеи, для нашего послёдованія ему, потому что различіе межау Нимъ и нами было бы столь велико, что Онъ пересталъ бы быть для насъ примёромъ". Вотъ почему и евангельский разсказъ о сверхъестественномъ рождении Іисуса Христа Кантъ не хочеть понимать въ собственномъ смыслѣ, а смотритъ на него только какъ на образъ нравственности, проистекающей изъ разума, хотя и увъряетъ, что "нельзя совершенно отрицать возможности сверхъестественнаго рожденія" Інсуса Христа. Не допуская для человѣка возможности какого либо общенія съ Богомъ, Кантъ обзываетъ "поповствомъ" и идолопоклонствомъ всю богослужебную сторону религін. По мнёнію Канта, для Бога "все равно, — ходитъ ли пустосвятъ въ церковь, какъ это предписано канонами, или предпринимаетъ благочестивое путешествіе къ святынямъ въ Лорето или Палестинѣ, возносить ли онъ свои молитвенныя формулы къ небеснымъ властямъ губами или ногами. Важенъ не культъ религіозный, не витинее служение Богу,-а внутреннее,-слъдование правственному принципу.

Канту принадлежить гипотеза мірообразованія, раскрытая съ подробностями Лапласомь. Въ основаніе этой гипотезы Канть положиль свое ученіе о движеніи, каковое движеніе вмёстё съ тяготёніемъ и опредёлило теченіе планеть. Первоначально, по мнёнію Канта, существовала матерія, изъ которой образовалось солнце и всё планеты, въ видё паровыхъ массь. Эти массы, вслёдствіе движенія и тяготёнія, постепенно стали сгущаться и превращаться въ шаръ. Но столкновеніе массъ дало толчекъ движенію въ сторону, чёмъ и объясняется происхожденіе

множества планетъ и неподвижныхъ звѣздъ. Гипотеза эта, по увърению Канта, нисколько не устраняеть, а напротивъ неизбъжно предполагаетъ участіе интеллигентнаго виновника міра. руководившаго самымъ процессомъ творенія. Многія планеты, по мнѣнію Канта, населены живыми существами и притомъ--болѣе совершенными, чѣмъ люди, обитающіе на землѣ Кантъ раздёляетъ миёніе нёкоторыхъ, что организмъ человёка устропервоначально енъ такъ, что человѣкъ былъ предназначенъ для хожденія на четырехъ ногахъ; но онъ былъ слишкомъ далекъ отъ того, чтобы раздёлять предположение о постепенномъ развитіи одного вида животныхъ изъ другого,--предположеніе, принятое въ наше время Дарвиномъ и его послѣдователя. ми, но отвергнутое Кантомъ какъ "отважное приключение разума".

Самъ Кантъ полагалъ свою заслугу въ томъ, что онъ разрушиль схоластическую догнатику и раціоналистическое богословіе съ его разсудочными доказательствами сверхчувственнаго бытія. Но въ этомъ нътъ никакой заслуги Канта; богословія онъ не разрушилъ, ибо оно продолжаетъ свое существованіе н въ настоящее время; раціонализма онъ даже и не могъ разрушить, будучи самъ раціоналистомъ; раціонализму онъ далъ только иное, не столь грубое направление. Если приписывать Канту значение въ истории развития христианскаго богословия. то его можно полагать съ одной стороны въ томъ, что своею критикою доказательствъ бытія Божія онъ побудилъ ученыхъ богослововъ снова пересмотръть эти доказательства и надлежащимъ образомъ обосновать ихъ, а съ другой стороны-въ томъ, что онъ первый указалъ на религію не какъ на опредёленное религіозное ученіе или религіозный культь, какъ смотрѣли на религію до него, понимая въ смыслѣ религіи то, что обыкновенно называють объективною религіею, но какъ на всеобщій фактъ внутренней жизни человѣческаго духа. Канть съ презрѣніемъ оттолкнулъ отъ себя то легкомысленное представление деистовъ и энциклопедистовъ, по которому въ религін хотёли видёть пустой вымысль жрецовь или законодателей, иллюзію фантазів или результать страха предъ грозными явленіями природы. Сущность религіи онъ хотѣлъ познать какъ постулять внутренняхъ, моральныхъ стремленій человѣческаго духа, постулять не теоретическаго или чистаго разума, какъ

думали до-кантовскіе раціоналисты, а именно практическаго, какъ постулять нравственной, практической, въ добродътели выражающейся жизни. Правда, взглядъ Канта на религію врайне одностороненъ; онъ игнорируетъ иителлектуальною и эстетическою стороною религии. Но все таки онъ указываетъ тѣ стороны религіи, на которыя до Канта почти не было обращаемо никакого вниманія даже богословами, которымъ послѣ Канта оставалось лишь воспользоваться его результатами и избѣжать его односторонняго увлеченія одною моральною стороною религи. И дъйствительно, были ученые, которые такимъ именно образомъ воспользовались результатами ученыхъ трудовъ Канта. Къ сожалѣнію, было гораздо больше такихъ, которые пошли по пути, намъченному Кантомъ, в сдълали изъ его изслёдованій тёхъ выводы, которые овъ самъ не рёшился сдёлать. Къ числу такихъ лицъ принадлежать: Іоаланъ Шульца, Рейнгольдэ, Шмидэ, Меллинз, Бендавидз, Кизеветтерз, Меиз. Реуссь, Якобь, Буттервеккь, Гейденрейхь и др.

Само собою понятно, что не мало нашлось лицъ, которыя не могли согласиться съ выводами Канта и рѣшились выступить съ опроверженіемъ ихъ. Къ числу такихъ противниковъ Канта принадлежатъ: Брастбергеръ, Эбергардъ, Штатлеръ, Цванцигеръ, Тидеманъ, Федеръ, Вейснауттъ, Зелле, Титтелъ Гарве, Швабъ, Эбергитейнъ, Гердеръ и Шульце. И нельзя сказать, чтобы у этихъ противниковъ Канта не доставало ревности и энергіи для веденія столь не легкой борьбы; мало того, они даже были увѣрены, что побѣда на ихъ сторонѣ. Такъ, напр., Штатлеръ положительно, увѣрялъ своихъ читателей, что ему "удалось изрубить на мелкія части Кантову философію, — это адское чудовище, грозившее вторгнуться въ ограду католической церкви, проникнуть въ католическіе университеты и въ монастыри". Но въ дѣйствительности этого не случилось.

Философія Канта имѣла чрезвычайно сильное и глубовое вліяніе на ходъ развитія какъ философской, такъ и богословской мысли. Почти всѣ философскія воззрѣнія, господствовавшія надъ умами XIX столѣтія въ томъ или другомъ отношеніи находились и еще теперь находятся въ зависимости отъ философіи Канта. Философскіе корифеи новаго времени, какъ Фихте, Шеллингъ, Гегель, Якоби, Шлейермахеръ, Гербартъ, Шопенгауэръ вийстё со всёми своими послёдователями, въ томъ или другомъ видё вышли изъ положеній Канта и стали въ извёстноеотношеніе къ христіанской религіи. Даже новёйшій позитивизмъ, матеріализмъ, новокантіанизмъ обязаны своимъ появленіемъ Кантовому критицизму.

Противухристіанская, какъ и апологотическая литература XIX въка такъ общирна, что мы можемъ познакомиться съ нею лишь по взглядамъ ея важнёйшихъ представителей, отнюдь не претендуя на полноту ея обозрънія. Начнемъ съ Фисте, какъ мыслителя, вышедшаго прамо изъ положеній Канта, хотя впослёдствів и разошедшагося съ нимъ.

Іоганз Готлибз Фихте (1762—1814) сначала готовился къ званію пастора и изучаль въ іенскомъ университетѣ богословіе: но потомъ увлекся философіею и уже навсегда посвятилъ себя этой наукѣ. Вскорѣ по выходѣ изъ университета, онъ познакомился съ Кантомъ, учение котораго усвоилъ уже раньше, и даже представилъ ему на просмотръ свое первое философское сочинение..."Опытъ критики всего откровения" (Versuch einer Kritik aller Offenbarung),-нацисанное подъ такимъ сильнымъ вліяніемъ кантовскаго критицизма, что, изданное сначала безъ обозначенія имени автора, оно почти всёми было принято за произведение самаго Канта. Понятно, что Кантъ съ особеннымъ одобреніемъ отозвался объ этомъ сочиненіи и сталъ питать благорасположение къ автору. Послѣ этого Фихте былъ приглашенъ въ качествѣ профессора въ іенскій университетъ. Но здёсь онъ въ своемъ философскомъ міровоззрѣніи, какъ оно изложено въ его "Наукоучении" (Wissenschaftslehre, 1794) и "Системѣ нравоученія по принципамъ наукоученія" (System der Sittenlehre nach Principien der Wissenschaftslehre, 1798), пошель настолько далье Канта, что оть его крайнихъ выводовъ вынужденъ былъ публично отречься и самъ Кантъ. Фихте былъ обвиненъ въ атензмв, и ему готовился выговоръ со стороны правительства. Фихте быль сильно смущень такимъ извѣстіемъ. Впрочемъ, его поддерживали другіе университетскіе профессора во главѣ съ извѣстнымъ раціоналистомъ Паулюсомъ, объщавшие in corpore оставить университеть, если Фихте будетъ сдълана непріятность. За Фихте ръшились вступиться

Digitized by Google

- -- --

и іенскіе студенты, замышляя подать общую петицію. Но дѣло кончилось тѣмъ, что Ф получилъ выговоръ и вышелъ въ отставку, а всё его друзья – профессоры во главѣ съ Паулюсомъ преспокойно продолжали оставаться на своихъ мѣстахъ и получать казенное жалованье. Затѣмъ Фихте въ 1805 году, въ лѣтній семестръ, читалъ лекціи въ эрлангенскомъ университетѣ; наконецъ въ 1809 году онъ былъ приглашенъ въ новооткрытый берлинскій университетъ, въ которомъ уже и оставался до конца жизни.

Въ развити философскаго міровоззрѣнія Фихте нужно различать два періода: 1) атеистически-раціоналистическій и 2) мистико-пантеистический; въ первомъ выдающееся значение получаетъ атеизмъ, во второмъ-акосмизмъ. Фихте пошелъ по пути, намёченному Кантомъ, и потому самымъ послёдовательнымъ образомъ пришелъ къ пантеистически-акосмическому изеализму. Уже Кантъ высказалъ предположение, что душа и тело, быть можетъ, не настолько разнородны, какъ кажутся, что чувственность и разсудокъ, быть можетъ, вытекаютъ изъ общаго, но неизвёстнаго намъ источника. Фихте поставилъ себѣ задачею отыскать этотъ единый и для всего многоразличнаго бытія общій первоисточникъ. Далье уже Канть отказалъ въ объективной реальности какъ пространству, такъ и времени, объявивъ ихъ только формами нашего возврѣнія, на ряду съ категоріями, принадлежащими только нашему Я; внёшній міръ, какъ вещь сама въ себѣ, остался для него непознаваемымъ Х-мъ, доставляющимъ въ своемъ явлении лишь матеріаль для нашихъ представленій и понятій. Фихте быль только послёдовательнымъ ученикомъ Канта, когда и внёшній міръ, какъ вещь саму въ себѣ, понялъ лишь какъ положение Я, не имѣющее самостоятельнаго объективнаго бытія. Я полагаетъ не-Я и оно же синтезируетъ какъ Я, такъ и не-Я. Но ясно, что если Я полагаетъ не-Я или вибший міръ, то внёшній мірь и существуеть только въ Я и для Я. Отнимите Я,-говорить Фихте,-и вы уничтожите міръ. Поэтому внішній или чувственный міръ лишь кажется намъ чемъ-то существующимъ самостоятельно и объективно внѣ мыслящаго субъекта, и то, что Кантъ назвалъ чувственностію, есть только саноограниченія Я чрезъ противоположеніе не Я. Отсюда, очевидно, слѣдуетъ, что сущность жизни состоитъ не въ бытін, а въ дъйстви или дъятельности, въ той нравственной практикѣ, которая имѣетъ своею цѣлію возсоединеніе конечнаю Я съ безконечнымъ чрезъ уничтожение его ограничения или не Я. Такимъ образомъ освобождение Я отъ его ограничения или не-Я, стремление къ безконечной свободъ ради свободы,вотъ въ чемъ состоитъ назначение человъка! Въ своемъ "Опытъ критики всякаго откровенія Фихте стояль еще на точкі зрінія Канта и понималь возможность откровенія какь требованіе практическаго разума; религія съ ея чудесами и откровеніями для него имѣла еще то значеніе, что она возбуждаетъ воспріимчивость къ нравственности, является даннымъ отъ Бога средствомъ для борьбы съ чувственностію, для спасенія. Но въ "Наукоучении" религия уже всчезаетъ въ нравственномъ міропорядкѣ, который отожествляется съ самимъ Божествомъ. Такимъ образомъ вѣра въ Бога здѣсь уже является для Фихте только увѣренностію въ безусловной силѣ добра, вѣрою въ моральный міропорядокъ. "Моральный міропорядокъ,-говоритъ Фихте, -- есть то божественное, которое мы признаемъ, и вѣра въ него есть единственно истинная въра; она устанавливается справедливымъ дѣйствованіемъ, а единственно возможное исповѣдание этой вёры состоить въ томъ, чтобы съ радостию и безпристрастіемъ всегда совершать то, что требуетъ обязанность! Чрезъ это-то божественное становится для насъ живымъ и действительнымъ; каждое изъ нашихъ действій совершается въ предположении его и всё послёдствія ихъ предуказаны въ немъ. Но эта въра въ моральный міропорядокъ есть также всецёлая и совершенная вѣра; а тотъ живой и дѣйствующій моральный міропорядокъ есть самъ Богъ; въ другомъ мы не нуждаемся и другого мы не можемъ понять. Въ разумѣ не заключается основанія-выходить изъ этого моральнаго міропорядка и посредствомъ умозаключения отъ обоснованнаго къ основанию признавать еще особенное существо какъ причину его" (міропорядка)".... никакого сомнѣнія, "скорѣе это-самое достовѣрное, Нѣтъ что только есть, болѣе того - основа всякой другой достовѣрности, единственная объективность, имѣющая всеобщее значеніе, а именно, что есть нравственный міропорядокъ, что каждому индивидууму указано его опредѣленное мѣсто въ этомъ

порядкъ и дана опредъленная работа, что всякая участь его, причиненная даже его собственнымъ поведениемъ, есть результать этого порядка, что безъ него не падаетъ волосъ съ головы и, въ своей сферѣ дѣйствія, воробей съ крыши, что всякое по-истинѣ хорошее дѣйствіе удается, всякое дурное не удается, что для тёхъ, которые любятъ только хорошее, всё вещи должны служить во благо. Съ другой стороны, для того, кто хочеть хотя одинъ мигъ поразмыслить и честно сознаться себъ въ результать этого размышленія, такъ-же мало можетъ оставаться сомнительнымъ, что понятіе о Богѣ, какъ особенной субставціи, невозможно и противорѣчиво, и позволительно сказать это откровенно и разбить школьную болтовню, чтобы явилась истинная религія радостныхъ дъйствій, какъ они требуются справедливостію". Ясно, что для Фихте не существуетъ того основанія, изъ котораго Кантъ какъ постулять выводилъ необходимость признанія бытія Божія, безъ чего онъ не могъ бы представить синтеза для разума и чувственности, правственнаго закона и закона природы. Фихте былъ нуженъ не этотъ синтезъ, а наоборотъ освобождение разума отъ чувственности. Но если тотъ "живой и дъйствующій моральный порядокъ есть санъ Богъ и единственный Богъ", и если "понятіе о Богъ, какъ особенной субстанціи, невозможно и противорѣчиво", то Фихте, очевидно, напрасно "аппеллировалъ къ публикъ", защицая себя отъ обвиненія въ атеизмѣ и отрицаніи религіи. Извістный послідователь Канта, Іоганъ Шульцъ, признававшій бытіе живого, личнаго и самосознающаго Бога, узнавъ о непріятностяхъ, причиненныхъ Фихте по причинѣ его атеистическаго міровоззрѣнія, между прочимъ, въ письмѣ къ одному изъ своихъ друзей (Боровскому) остроумно замѣтилъ: "Да поможетъ ему наше Богъ, въ Котораго мы оба будемъ вѣровать и впредь, потому что его богъ никуда не годится!" Христіанскій догмать о боговоплощени Фихте считаль ученісмь истиннымь, но только не въ историческомъ смыслѣ, а въ смыслѣ сознанія человѣка о его тожествѣ съ Божествомъ. Такимъ образомъ, по Фихте, богочеловѣкомъ былъ не одинъ только Христосъ Іисусъ, а имъ можеть быть каждый, способный достигнуть сознанія о своемъ тожествъ съ Богомъ.

Варочень, Фихте не могь остановиться на сдёланныхъ выво-

дахъ. И вотъ во второй половинѣ развитія своего философскаго міровоззр'внія онъ переходить уже къ тому абсолютному идеализму, который вмёстё со всёмъ внёшнимъ міромъ отказываетъ въ реальности не только всёмъ другимъ Я, но и своему собственному, и заключаетъ ихъ въ мрачное царство теней, какъ простыя явленія, какъ міръ внутреннихъ образовъ. Изначальною реальностію Фихте уже не признаеть и чистое Я или абсолютное знаніе и хотѣніе, какъ онъ теперь назвалъ его, понимая его уже только какъ рефлексъ, какъ образъ явленія болѣе высшаго начала-иперабсолюта, который овъ и объявляетъ послѣднею реальностію. Фихте признаетъ теперь троякое бытіе: 1) гиперабсолють, бытіе Бога само въ себѣ, какъ простое основание возможности всякаго бытия; 2) абсолютное въ его обнаружении и явлении, какъ Я, абсолютное знание в хотѣніе, единство міровой жизни, которое вступаеть въ противоположенія и всетаки остается вь нихъ всегда тожественнымъ съ собою; 3) явление этого абсолютнаго, изменчивое течение модификацій безконечнаго знанія или чувственный міръ явленій, какъ множественность феноменальнаго бытія. Впрочемъ, последние два вида бытия не имеють абсолютной самостоятельности и зависятъ отъ гиперабсолюта или Бога самого въ себѣ; поэтому Фихте и утверждаетъ, что только Богъ или гиперабсолють можеть быть истинно сущимь, а всё отдёльные индивиды суть только весущественныя явленія его. Такимъ образомъ первоначальный атеизмъ Фихте теперь перешелъ въ безусловный акосмизмъ, т. е., въ свое противуположение. Само собою понятно, что здёсь также нёть рёчи о живомъ и самосознающемъ Божествъ теизма; здъсь имъется въ виду, какъ у древнихъ неоплатониковъ, сухое, безжизненное, пантеистическое начало, поглощающее всякое живое и отдельное бытіе. Такимъ образомъ Фихте закончилъ міровоззрѣніемъ совершенно противоположнымъ тому, какимъ началъ; онъ оставилъ критицизмъ Канта и перешелъ къ тому объективному идеализму, который впослёдствін съ особенною ревностію пропов'єдываль Гегель. Р'ячь о моральномъ принципѣ жизни и нравственномъ міропорядкѣ оставлена; на ихъ мѣсто является гиперабсолютъ, абсолютное знаніе и хотѣніе. Если прежде свободный субъекть для Фихте быль все, а Богъ-ничто, то теперь наоборотъ: Богъ-все, а конечный

628

субъектъ-ничто. Свобода, въ стремлении къ которой прежде Фихте полагалъ назначение человѣка, теперь оказывается только формою. въ которой является въ сознание абсолютное хотѣніе. Что касается указанія сущности религіи, то въ этомъ отношении Фихте высказывается теперь какъ-то первшительно. Во всякомъ случат теперь онъ уже не отожествляетъ религи съ нравственностію, напротивъ-первую ставитъ даже выше послёдней. "Что моралисть называеть обязанностію, которой овъ следуетъ по слепому послушанію, собственно не зная, что такое она сама въ себъ и чего она хочетъ, говоритъ онъ,-то для человѣка религіознаго-элементъ жизни; повелѣвающая заповедь для него является слишкомъ поздно; прежде чёмъ онъ узнаетъ повелѣніе, онъ уже хочеть и не можетъ хотѣть иначе; какъ предъ моральностію исчезаеть внѣшняя заповѣдь буквы, такъ предъ редигіознымъ настроеніемъ совершенно исчезаетъ даже и внутренняя; религіозная воля есть чистая любовь и блаженство". Въ другомъ месте Фихте отожествляетъ религію съ высшимъ спекулятивнымъ познаніемъ. "Религія, говоритъ онъ, вовсе не является практически и вовсе не къ тому служитъ, чтобы упорядочить жизнь; для этого совершенно достаточно и чистой нравственности и только испорченное общество можетъ употреблять религію какъ побужденіе къ действованію. Религія напротивъ есть только познаніе, уясняетъ человѣку его самаго, отвѣчаетъ на высшіе вопросы, которые вообще могутъ быть предложены" и т. п. Наконецъ, въ своемъ трактатѣ "Наставление къ блаженной жизни" ("Anweisung zum seligen Leben", 1806) Фихте уже отличаетъ религію не только отъ нравственности, но и отъ познанія, смотря на нее какъ на особенную ступень духовнаго развитія и ставя ее выше правственности и ниже науки. Онъ указываетъ слѣдующія пять міровоззрѣній: 1) чусственное, признающее теоретически и практически чувственный мірь единственною реальностью; 2) міровоззрініе Канта и Штора, дёлающее принципомъ упорядывающій законъ права; 3) міровозарѣніе истинной, высшей нравственности, которое также законъ для міра духовъ считаетъ наивысшею и абсолютною реальностію, но не только тотъ отрицательный заковъ права, упорядочивающій существующее, приводящій въ равновъсіе противодъйствіе свободныхъ силъ, а законъ поло-

жительный и производящій новое, именно святое, доброе и прекрасное, которое должно осуществить само себя въ человѣкѣ и чрезъ это сдѣлать его соотвѣтственнымъ отобразомъ божественной сущности. Только чрезъ эту высшую нравственность явилось въ міръ все доброе и достойное уваженія, каковымъ мы владфемъ, ---религія, наука и культура. 4) Міровоззрѣніе религіи, цѣль которой состоить въ томъ, чтобы произвести въ насъ непосредственное явление внутренняго существа Божія. "Пусть будетъ (говорить Фихте) то самъ Богъ, Который живетъ за всѣми образами мірового существованія, но мы не видимъ Его, а всегда видимъ только Его оболочку; мы видимъ Его какъ камень, траву, животное, затёмъ какъ законъ природы и законъ нравственный, но все это тёмъ не менѣе не Онъ! форма всегда скрываетъ отъ насъ сущность. Но возвысься на точку зрѣнія религіи-и всѣ оболочки исчезнуть, мірь погибнеть для тебя вмёстё съ своимъ мертвымъ привципомъ и само Божество снова вступить въ тебя, въ свою первую изначальную форму, какъ жизнь, какъ твоя собственная жизнь, которою ты долженъ и будешь жить! Въ томъ, что дѣлаетъ святой человѣкъ, въ чемъ онъ живетъ и что онъ любитъ, Богъ является уже не въ тѣни или сокрытый оболочкою, но въ своей собственной непосредственной и деятельной жизни; и на вопросъ, остающийся безъ отвѣта изъ пустого и безжизненнаго понятія о Богѣ: что такое Богъ?--здѣсь будетъ данъ такой отвътъ: Онъ есть то, что дълаетъ Имъ одушевленный и Ему преданный". Тёмъ не менёе религію Фихте не считаетъ наивысшимъ міровоззрѣніемъ, выше ея онъ поставляетъ еще 5) науку, которая обращаетъ въ созерцаніе и самую въру.

Итакъ, вступивши на путь, намѣченный Кантомъ, Фихте послѣдовательно пришелъ къ отрицанію бытія живого, личнаго Бога, а вмѣстѣ съ тѣмъ и Промысла Божія, паденія человѣка, искупленія его, чудесъ, пророчествъ... Религія у него отожествляется то съ нравственностію, то съ познаніемъ. И естественно, потому что религія, лишенная освящающей благодати Божіей, не знающая дѣйствій Промысла Божія, не видящая нужды въ искупленіи грѣшнаго человѣчества, уже не есть религія.

> Профессоръ богословія, *Прот. Т. Буткевичь*. (Продолженіе будеть).

630

# Воскресеніе Гоепода и явленія Его ученикамъ по воскресеніи.

(Историко-экзегетическое изслъдование).

(Продолжение \*).

#### III.

#### Явленіе Воскресшаго Господа Маріи Магдалинѣ и другимъ женамъ. мироносицамъ.

Maro. XXVIII, 8-10; Maps. XVI, 9-11; Лук. XXIV, 9-11, Ioan, XX, 11-18.

Maps. XVI, 9.

Ioaн. XX, 11-17.

9. Воскресь же Іисусь за 11. Марія же стояше у гроба внь плачущи: якоутра вь первую субботу, же плакашеся, приниче во гробь,

явися прежде Маріи Ма-12. И видь два аниела въ бълыхъ ризахъ съдяща, идамнъ, изъ неяже изина единаю у илавы и единаю у нону, идъже бъ лежало седь бъсовъ. тъло Іисусово.

> 13. И глаголаста ей она: жено, что плачешися; глагола има, яко взяша Господа моего, и не въмъ, гдъ положиша Его.

> 14. И сія рекии обратися вспять и видь Іисуса стояща, и не въдяще, яко Іисусз есть.

> 15. Глагола ей Іисусь: жено, что плачеши; кого ищеши; она же мнящи, яко вертоградарь есть, глагола Ему: господи, аще ты еси взяля Его, повъждъ ми, гдъ еси положиль Его: и азъ возму Его.

> 16. Глаюла ей Іисусь; Маріе. Она же обращинся маюла Ему: раввуни, еже маюлется, учителю.

> 17. Глагола ей Іисусъ: не прикасайся Мню, не у бо взыдохъ ко Отцу моему: иди же ко братіи моей и риы имъ: восхожду ко Отцу моему и Отцу вашему, и Богу моему и Богу вашему,

\*) См. ж. "Въра и Разумъ" за 1899 г., № 9.

Когда Петръ и Іоаннъ уходили отъ гроба Господня домой, къ нему въ это время опять приближалась Марія Магдалина. Придя ко гробу, она стала плакать. Марія же стояще у гроба, повъствуетъ ев. Іоаннъ, оню плачищи 1). Для насъ нисколько не удивительно, что она снова пришла ко гробу Інсуса Христа. Мы знаемъ, что она пламенно любила Господа. Послѣдній оказалъ ей великое благодъяніе, именно, исцълиль её отъ тяжкой болѣзни. Почувствовавъ себя здоровою, Марія Магдалина стала питать величайшую благодарность и любовь въ Господу. Всябаствіе такой любви Марія Магдалина не могла бы успокоиться, нока не было бы найдено похищенное, по ея митнію, тѣло Господа. Она стоитъ у открытаго гроба Інсуса Христа и плачетъ. Во гробъ она не вошла, такъ какъ видъ пустого гроба еще болѣе могъ усилить ся скорбь. При гробѣ никого не было. Жены мировосицы и апостолы Петръ и Ісаннъ приблажались въ это время уже къ городу Іерусалиму. По всей въроятности, Марія Магдалина никого изъ нихъ не встрътила при вторичномъ путешествія. Если бы она встрѣтилась съ женами, или съ апостолами, то она не такъ бы горько плакала и скорбѣла. Жены разсказали бы ей о явленіи ангеловъ, и о радостномъ извѣстіи, полученномъ отъ нихъ. Петръ и особенно Іоаннъ могли возбудить въ ней радостную надежду на воскресеніе Господа. То обстоятельство, что Марія не встрѣтила никого изъ этихъ лицъ на пути, произошло, въроятно, вследствіе того, что жены и апостолы пошли отъ гроба другою дорогою. Съ этимъ согласны почти всѣ экзегеты древняго и новаго времени<sup>2</sup>).

Проливая слезы, Марія Магдалина наклонилась ко гробу, чтобы еще разъ взглянуть на то мѣсто, гдѣ лежало тѣло Іисусово. Она увидѣла здѣсь двухъ ангеловъ, вз бълыхз ризахз сидяща. Спрашивается, почему апостолы Петръ и Іоаннъ

**63**2



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ст. 11-й XX-й гл. Іоан.: "Маріа δὲ ἐιστήχει πρός τό μνημειον έξω κλαίουσα. Βυ καιεκсахь: Александрійскоми, Ватиканскоми и Комбриджскоми стоить прос тф μνημιείφ, въ Синайскоми кодекси—εν τῷ μνημειφ, кодексы: Кипрскій (К), Мюнхенскій (Х), Венеціанскій (V) имиють прос το μνημειον. Грисбахь, Тишендорфь и Лахмань читають πρός τῷ μνημείφ.

<sup>2)</sup> Напр. Евфимій Зигабенъ, Kühnöl, Meyer. Lücke, de Wette, Tholūck. Godet, Nebe.

не видели этихъ ангеловъ? Нельзя полагать, что они не разглядели ихъ. Если апостолы разсмотрели, что сударь былъ свить, то какъ же они не могли увидать ангеловъ въ бълыхъ одеждахъ? Нужно думать, что апостолы не удостоены были видения ангеловъ за неполноту любви къ Господу. Любовь Маріи Магдалины къ Господу была въ это время сильнѣе любви апостоловъ. Марія, исполненная любви къ своему Учителю, еще на разсвётё отправилась ко гробу Его, чтобы помазать тёло Его и затёмъ въ то время, какъ Петръ и Іоаннъ пошли домой, Марія Магдалина не оставила гроба Господня. За такую пламенную любовь къ Господу Марія Магдалина и удостоена была явленія ангеловъ. Хоропю говорить объ этомъ Св. Григорій Двоесловъ: "Сила добраго дёла, пишетъ онъ, состоить именно въ постоянствѣ, и голосомъ Истины изрекается: претерплый же до конца, той спасенз будетз (Матө. Х. 22: ХХІУ, 13). И заповѣдію закона повелѣвается приносить хвость жертвы (Лев. III, 9 по Вульгатф), потому что хвость есть конецъ тёла; и тотъ хорошо приносить жертву, кто жертвоприношение добраго дъла доводитъ до конца надлежащаго действія"<sup>1</sup>). Марія, однако, не думала, что видить предъ собою ангеловъ. Это можно заключать изъ того. что она нисколько не удивилась и не ужаснулась при видъ ихъ. Между тъмъ никакое человъческое существо не можетъ спокойно взирать на небожителей. Всё лица, которымъ являлись ангелы, приходили въ присутствіи ихъ въ страхъ. (Мато. ХХУІП, 5; Лук. І, 12; 30 и др.). Горе Маріи было такъ велико, что она не могла сообразить, что передъ нею находятся не люди, но ангелы. Ангелы эти имели белыя одежды -знакъ чистоты и невинности. Они сидели, показывая этимъ, что теперь насталъ праздникъ, во время котораго нужно соблюдать покой. Ангелы находились внутри пещеры, и, притомъ, не другъ подлѣ друга: одинъ сидѣлъ подлѣ того мѣста, гдъ поконлась глава Іисуса Христа, а другой тамъ, гдъ находились ноги Его. Такое положение ангеловъ указывало на то,

<sup>1)</sup> Бес. на евангелія Григорія Двоеслова, ч. 2, стр. 47.

что тёло Інсуса Христа находилось отъ главы до ногъ подъ защитою Бога и Его слугъ<sup>1</sup>).

Увилавъ ангеловъ, Марія Маглалина не перемѣнила своего Она продолжала плакать. Между тъмъ положенія. væe виль ангеловь показываль ей, что теперь не месямый бѣлая одежда слезамъ: ангеловъ. сто рыданіямъ И по мнѣнію Златоуста, показывала великую радость R веселіе. Марія должна была бы сейчась же спросить ангеловь, гдѣ находилось тело Інсуса. Но она медлить. Ангелы, видя ея глубокую скорбь, сами начинають разговорь съ ней. Жено, что плачениися? говорять они. Въ этомъ вопросъ слышится участіе къ ея великому горю, и витстъ съ тъмъ дается намекъ на то, что теперь вътъ никакой причины плакать. Плачъ ея былъ не понятенъ ангеламъ. Если гробъ былъ пустъ, то это, по ихъ вѣщанію, нисколько не можеть служить причиною ся плача. Зачёнь она воображаеть, что тело Іисуса было похищено врагами? Не говорилъ ли Інсусъ Христосъ, что Онъ въ третій день воскреснеть? Ангелы имѣли основательную причину упрекнуть ее въ неприличіи: развѣ можно было плакать тамъ. глѣ должно было радоваться? Однако, они воздерживаются оть этого. Горе Маріи пробуждаетъ у нихъ состраданіе къ ней и желаніе утѣшить её. На вопросъ ангеловъ Марія отвѣчаетъ: езяша Господа моего и не въмъ, гдъ положища Его. Она отвечаеть ангеламь тёми же словами, какими она извёстила апостоловъ Петра и Іоанна о случившемся при гробѣ. Очевидно,

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Отцы церкви Григорій Двоесловъ н блаж. Өеофилакть толкують это алегорически. "Что значить, нишеть Григорій Двоесловь, что на мёсть тяла Гослодия видны два ангела, съдящіе — однить у главы, а другой у ногь, если не то (поелику ангель на латинскомъ языкъ называется въстникомъ), что должно было возвъстить, по страданіи Его, о Томъ, Кто и Богь прежде въковъ, и человъкъ наконецъ въковъ? Какъ бы у главы сидить ангелъ, когда чрезъ апостола Іоанна возвъщается, что оз начали би Слово, и слово би къ Богу, и Боль би Слово (Іоан. І, І) и какъ бы у ногъ сидитъ ангелъ, когда тотъ же апостоль говоритъ: Слово плоть бысть, и есслися ез им (тамъ же ст. 14). Еще чрезъ двухъ ангеловъ ин можемъ разумъть два завъта, даяныя—однить прежде, другой посяъ. Эти ангели соедниены между собою именно мъстомъ тъла Господия, потому что тотъ и другой завъть возвъщаютъ съ равнымъ смысломъ о Воплотившемся, умершемъ и воскресшемъ Господъ". Бес. на ев. ч. 2, стр. 51. Сравн. Благовъстивъ Феофилакта ч. 4, стр. 465.

что Марія все время ни о чемъ болѣе не думала, какъ объ нсчезновеніи тѣла Господа. Она такъ убѣдилась въ дѣйствительности этого, что не допускала никакихъ сомнѣній. Видъ погребальныхъ пеленъ, сложенныхъ въ порядкѣ, не могъ разубѣдить её въ прежнемъ предположеніи. Явленіе ангеловъ также не могло отвлечь ея отъ этой мысли и навести на другія предположенія. Очевидно, нужно было явленіе самого Іисуса Христа, что-бы сразу разсѣять ея неосновательное предположеніе. И оно, дѣйствительно, послѣдовало...

Отвѣтивъ ангеламъ, Марія Магдалина оглядывается назадъ. И сія рекши, пов'єствуеть евангелисть, обратися вспять и видъ Іисуса стояща: и не въдяше, яко Іисусъ есть. На первый взглядъ не понятно, почему Марія Магдалина оглянулась назадъ: она должна была бы поддерживать разговоръ съ ангелами. Ихъ спокойное присутствіе во гробѣ ясно указывало на то, что они знаютъ, куда исчезло тело Іисуса. Между темъ Марія оставляеть разговоръ съ ними и оглядывается назадъ. Златоусть думаеть, что причиною этого послужили сами ангелы. "Мнѣ кажется, пишетъ онъ, что въ то время, какъ она говорила, Христосъ внезапнымъ своимъ явленіемъ позади ея привелъ въ изумление ангеловъ, и они, узрѣвши Владыку, и видомъ, и вворомъ, и движеніемъ тотчасъ обнаружили, что увидълн Господа, а это заставило жену оглянуться и обратиться назадъ. Такъ явился Христосъ ангеламъ, а Маріи-не такъ, чтобы не поразить ея изумленіемъ съ перваго взгляда, но въ видѣ болѣе смиренномъ и обыкновенномъ" 1). Съ этимъ объясненіемъ согласенъ Өеофилактъ в Евфимій Зигабенъ. Западные экзегеты представили иныя объясненія этого. Одни (Kühnöl, Lücke, de Wette, Baumgarten-Crusius) считаютъ возможнымъ, что Марія Магдалина услышала сзади себя шумъ отъ шаговъ приближающагося Господа и потому повернулась назадь. Но съ этимъ мибніемъ нельзя согласиться, такъ какъ невозможно было, чтобы Господь, являвшійся ученикамъ своимъ чрезъ запертыя двери безъ всякаго шораха, могъ произвесть какой либо шумъ. Аругіе экзегеты (Bengel, Tholück, Luthardt, Godet, Nebe) ду-

<sup>1)</sup> Златоусть,-бес. на ев. Іоанна, стр. 689-690.

маютъ. что Марія Магдалина обернулась вслёдствіе внутревняго безпокойства. Она искала тёло своего Учителя и потому должна была глядёть туда и сюда,—не найдется ли кто-нибудь, который помогъ бы ей розыскать драгоцённое тёло Господа<sup>1</sup>). Но и это объясненіе не имёетъ твердаго основанія. Если бы Марія Магдалина искала такого человёка, который помогъ бы ей отыскать тёло Господа, то почему же она не обратилась съ такою просьбою къ ангеламъ? Въ виду этого мы считаемъ объясненіе Златоуста и другихъ отцовъ церкви самымъ естественнымъ и правильнымъ.

Обернувшись назадъ, Марія Магдалина увидала Іисуса Христа, но не узнала Его. Евангелисть не указаль причины этого, но у экзегстовъ находимъ много предположений объ этомъ. Евфимій Зигабенъ думаетъ, что Іисусъ Христосъ явился въ другомъ видѣ, хотя смиренномъ и обыкновенномъ, чтобы не поразить ее<sup>2</sup>). Западные экзегеты принимають это объяснение, дополняя его своими размышлевіями. Одни (Lücke, Kühnol) 3) думаютъ, что измѣненіе внѣшняго вида Іисуса Христа произопло отъ смертныхъ страданій Его. Другіе (Meyer, Godet, Hengstenberg) <sup>4</sup>), напротивъ, предполагаютъ, что внѣшній видъ Іисуса Христа измѣнился вслѣдствіе прославленія Его тела. Всѣ эти объясненія, однако, нельзя назвать правильными: здѣсь не сказано, что Іисусъ Христосъ явился въ другомъ видѣ-έν έτέρα μορφή, какъ это сказано, напр., у евангелиста Марка (XVI, 12). Поэтому правильнъе предполагать, что Марія Магдалина не узнала Іисуса Христа потому, что плакала. Обильныя слезы, проливаемыя Маріею, мѣшали ей хорошо разсмотрѣть лице Іисуса Христа.

Видя, что Марія не узнаетъ Его, Інсусъ Христосъ обращается къ ней съ вопросомъ: жено, что плачения? Інсусъ предлагаетъ этотъ вопросъ не по незнанію: какъ сердцевѣдецъ, Онъ хорошо зналъ, почему Марія проливаетъ обильныя слезы. Этимъ вопросомъ Господь хотѣлъ приготовить Марію



<sup>1)</sup> Auferstehungsgesch, von Nebe, S. 75.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Толк. ев. отъ Іоанна, стр. 294.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Kvinoel, Comment, crp. 721, Lücke, comment, crp. 499.

<sup>4)</sup> CM. Auferstehungsgesch von Nebe, S. 76.

къ своему явленію, имѣвшему наступить вскорѣ послѣ этого. Своимъ вопросомъ Іисусъ Христосъ предлагаетъ Маріи отереть слезы, показывая, что теперь время не плача, а великой радости. Замѣчательно, что этоть вопросъ-первый, произнесенный Господомъ послѣ воскресенія. Этотъ вопросъ можно отнести не къ одной Маріи, а ко всему человѣчеству. Іисусъ Христосъ извѣщаетъ имъ всѣхъ людей, что они не должны теперь плакать. Врагъ рода человъческаго теперь побъжденъ, грѣхъ вскупленъ, проклятіе, тяготѣвшее надъ людьми, снято. Поистинѣ люди должны теперь радоваться и ликовать!-Предзоживши этотъ вопросъ, Інсусъ Христосъ тотчасъ же спрашиваетъ Марію о другомъ: кого ищещи, говоритъ Онъ. Этимъ вопросомъ Інсусъ Христосъ еще болѣе выражаетъ свое дружеское участіе къ Маріи. Послёдняя должна была теперь понять, что предъ нею стоитъ челов'єкъ, готовый помочь ся нужді. Нельзя не обратить здёсь вниманія на краткость вопросовъ Інсуса. Послёдняя въ этомъ случаё была очень умёстна. Если бы Іисусъ Христосъ сталъ предлагать Маріи дливные вопросы, то она не имѣла бы терпѣнія дослушать ихъ до конца. Но этими вопросами Марія должна была заинтересоваться и обратить свое внимание на говорящаго. Дъйствительно, Марія заинтересовалась вопросами Господа. Но она все еще не знала, что предъ нею находится Тотъ, Кого она ищетъ. Она подумала, что предъ нею стоитъ садовникъ. Она же мнящи, говоритъ евангелисть, яко вертоградарь есть-бохойса от о хуповос есть. илагола ему: Членъ о предъ хупоорос показываеть, что Марія думала объ опредбленномъ садовникѣ, именно, о томъ, что возаванвалъ садъ, въ которомъ находился гробъ Господень. Этотъ садъ, нужно полагать, принадлежалъ Іосифу Аримаеейскому. Послѣдній, какъ человѣкъ богатый (Мате. XXVII, 57), не сталъ бы устранвать себѣ гробницы въ чужомъ саду. Подъ садовникомъ Марія разумѣла, однако, не самого владѣтеля сада, т. е. Іосифа Аримаеейскаго. Послёдній, какъ извёстно, былъ хорощо знакомъ Маріи: съ нимъ она участвовала въ погребеніи тъла Іисуса. Марія обратилась бы къ нему, какъ къ знакомому человѣку и сказала бы ему не такія вѣжливо--холодныя

#### ВЪРА И РАЗУМЪ

слова, какія она произнесла тотчасъ. По всей вѣроятности, Іосифъ Аримасейскій, какъ человѣкъ богатый, поручилъ наблюденіе за садомъ опытному садовнику. Вотъ за этого то человѣка и приняла Марія Іисуса Христа. Нельзя, однако, думать, что Марія Магдалина сочла Іисуса Христа за садовника потому, что Онъ былъ одѣтъ въ рабочее платье послѣдняго, какъ думаютъ нѣкоторые <sup>1</sup>). Чтобы быть узнаннымъ своими учениками, Іисусъ Христосъ долженъ былъ имѣть прежній видъ и подобныя прежнимъ одежды. По этому нужно думать, что Марія Магдалина сочла Іисуса Христа за садовника не по платью, а по естественному предположенію, что въ это время въ саду никому не должно было находиться, кромѣ садовника.

Изъ вопросовъ Іисуса Христа Марія Магдалина поняда. что предъ нею стоитъ человѣкъ, имѣющій къ ней состраданіе и знающій о причинѣ ся глубокой скорби. По этому она отвѣчаетъ ему совершенно иначе, чѣмъ ангеламъ; въ ея словахъ выражается даже довърчивая просьба: Господи (госпоцинъ), говоритъ она, аще Ты еси взяла Его, повъждъ ми, идъ еси положило Его: и азо возму Его. Какъ много высказала Марія Магдалина въ этихъ краткихъ словахъ! Она не называеть предъ мнимымъ садовникамъ Іисуса Христа именемъ. но только говорить: Его. Она полагаеть, будто всѣ должны знать то Лице, которое она отыскиваеть. Ей казалось, что судьбой Інсуса Христа должны были интересоваться всё. Такъ высоко чтила Марія своего Учителя! Она умоляетъ мнямаго садовника открыть ей, куда унесено тело распятаго Інсуса. Садовникъ, по ея мивнію, непрембнио додженъ быль знать тайну исчезновенія тёла Господа. Если враги унесли тёло Его, то такое похищение не могло бы произойти безъ его вѣдома, такъ какъ онъ былъ приставленъ охранять садъ. А если самъ Іосифъ Аримовейскій, владёлецъ сада, переложилъ тёло въ другое мѣсто, то тѣмъ болѣе переложеніе тѣла не могло



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Мивніе, что Івсусь Христось быль одвть въ платье садовника раздвляется Кюнёлемъ (Comment. in N. Test. ч. 3, стр. 721), Люкке (Comm. ub. eb. Ioah. ч. 2, стр. 499) и Толюккомъ (Commentar zum. Evangelio Iohannis, стр. 341. Hamburg 1833).

бы совершиться безъ помощи садовника. Послёднее предположеніе могло возникнуть потому, что гробъ не быль предназначенъ для Іисуса. Поэтому Марія могла подумать, что Іосифъ Аримаеейский, по прошествии субботы, могъ при помощи садовника перенести тело Іисуса въ другое место. Эта мысль вояникла у Маріи уже послѣ дружескихъ утѣшительныхъ словъ Інсуса Христа. Изъ нихъ Марія могла понять, что дело обстоитъ уже не такъ нехорошо, какъ она думала. Что-бы расположить къ себѣ мнимаго садовника, Марія называетъ его Господомъ (господиномъ). Такое почетное название должно было тронуть сердце садовника. Какъ добрый человѣкъ, онъ долженъ былъ помочь горю несчастной женщины. Марія просить у садовника тело Іисуса, чтобы взять Его: и азъ возъму Ею, говорить она. Въ чрезвычайной скорби, при безмѣрной любви къ Господу, Марія Магдалина забываетъ о своихъ силахъ. Она надбется взять и унести тело Господа одними свонми силами. Такъ пламенна была у ней любовь къ Господу!

Видя такую любовь къ Нему, Спаситель не захотёлъ боле скрываться предъ Маріей Магдалиной. Она вполнѣ была достойна великаго счастья увидёть своего возлюбленнаго Господа. Поэтому теперь Спаситель говорить къ ней: Mapie! Это слово было произнесено Спасителемъ съ такою интонаціею, что Марія не могла теперь не узнать въ садовникѣ Іисуса Христа. Маріи Магдалинѣ послышался на этотъ разъ тотъ же памятный на всю жизнь голосъ, который изгналъ изъ нея семь бѣсовъ. Это былъ тотъ нѣжный, проникающій въ душу голосъ, тонъ котораго звучалъ бъ ушахъ, какъ небесная музыка; это былъ голосъ, который услаждалъ душу Маріи въ теченіе многихъ блаженныхъ часовъ, когда она, сидя вмѣстѣ съ другими при ногу Іисусову, слушала слово Его. Отъ этого голоса встрепенулась душа Маріи. Она почувствовала теперь близкое присутствіе незабвеннаго Учителя, въ Которомъ заключалось для нея все счастіе. Несказанная радость, неизъяснимое блаженство наполнило всю душу Маріи. Отъ полноты счастія она не могла даже много говорить. Радостнымъ просвѣтленнымъ взоромъ Марія посмотрѣла теперь на своего Господа и едва только могла сказать одно слово. Она же

обращищся 1), пишетъ евангелистъ, магола ему: равоуни, еже ілаголется-учителю — στραφείσα εχείνη λέγει αυτώ<sup>2</sup>). Раввоичі, б леуетан, бибахаде. Марія Магдалина называеть Господа словомъ: "Раввуни" <sup>3</sup>), что значитъ-учитель. Имя "раввуни" (учитель), употребленное Маріей Магдалиной, само по себѣ было особенно выразительнымъ, потому что это-не "равви" или \_раввинъ", которымъ назывались, обыкновенно, учители у евреевъ, а "раввуни"-самый почетный титулъ. Ученики во время пророческаго служенія Іисуса Христа преимущественно называли Его именемъ: Учитель-біда́охадос. равві; послѣ воскресенія они стали называть Его о хорюс. Марія Магдалина въ порывѣ радостнаго чувства не размышляетъ долго, какъ назвать Інсуса Христа. Она называетъ Его такъ, какъ обыкновеноо называла Его. Это название вполнъ соотвътствовало тому отношенію, какое было между Маріей и Інсусомъ Христомъ. Марія была прилежной ученицей Іисуса Христа, она внимательно слушала Его ученіе. Хотя Інсусъ Христосъ не основывалъ викакой школы, темъ не менее Ему преимущественно прилично было название учителя: Онъ далъ міру такое ученіе, которое не можеть выдумать человъческій разумь. Съ этимъ ученіемъ не можетъ сравняться ни одна философская или религіозная доктрина. Вотъ почему ученики называли

<sup>1</sup>) Откуда Марія обратняась къ Господу? Lampe, Lücke, Baumgarten-Crusius, Hengstenberg и друг. полагають, что Марія въ первый разъ не вполнъ обратилась къ Інсусу Христу, но сдълала только полъ-оборота, или повернула одну только голову; теперь же, когда Інсусъ Христосъ назвалъ ее по вмени, она сдълала уже полный оборотъ къ Нему. Nebe думаеть, что Марія Магдалина, отыскиваа своего Господа, должна была смотръть въ разных стороны; по этому нътъ ничего страннаго въ томъ, что она, отвътявъ Господу, повернулась отъ Него нь какую-либо сторону и потомъ, послъ проязношенія ея имени, онять обратилась къ Нему (Auferstehungsgesch. von Nebe S. 83), но правильнъе всъхъ ръщаеть этотъ вопросъ Златоусть. "Мнъ кажется, пишеть онъ, что она сказавъ: ию еси положная Ею, обратилась къ ангеламъ съ намъреніемъ спросить ихъ, чему они изумились, и что Христосъ, назвавъ ее по имени, снова заставиъ ее обернуться отъ ангеловъ въ Его сторону и по голосу далъ узнать Себя". (Злат., бес. на ев. отъ Іоанна стр. 691). Этого мивния держится Өеофилактъ, Lange, Meyer, Godet, Zuthardt.

2) Лахманъ и Тишендорфъ на основани Синайскаго, Ватиканскаго в Кембреджскаго водексовъ приняли послъ айтф слово евраюти.

<sup>3</sup>) Ранвуни – еврейское слово, встрѣчается въ евангеліяхъ только 2 раза: здѣсь и у Марка Х, 51.

Digitized by Google

Інсуса Христа учителемъ и Онъ не отказывался отъ этого названія. Вы злашаете Мя учителя и Господа, говорилъ Інсусъ Христосъ, и добръ злаголете: есмь бо. (Іоан. XIII, 13).

Марія Магдалина не удовлетворилась однимъ только привътствіемъ Інсуса Христа; она пожелала еще прикоснуться къ Інсусу Христу, но Овъ не позволилъ ей этого. Глагола ей Інсусъ: не прикасайся мню-и́р иоч а́ттоо, не убо взыдахъ ко Отиу Моему. Спрашивается, почему Іисусъ Христосъ не иозволилъ Маріи Магдалинъ прикоснуться къ Нему. На этотъ вопросъ существуетъ много разнообразныхъ отвѣтовъ. Чтобы правильно рѣшить этотъ вопросъ, необходимо войти въ подробный разборъ этихъ мнѣній. Только послѣ такого разбора мы можемъ правильно отвѣтитъ на поставленный вопросъ.

Св. Кириллъ Александрійскій слёдующимъ образомъ объясняетъ изречение: не прикасайся мню: "Изречение сие имбетъ сокровенный смыслъ и заключаетъ въ себѣ таинство. Жена прибъгла къ Господу и спътила коснуться Его; это однакожъ воспрещается ей по той причинѣ, что, какъ говоритъ Господь, Я не восшелъ еще ко Отцу моему. Прежде креста и воскресенія своего Онъ позволяль всёмь, даже грёшникамь прикасаться къ Нему и получать отъ Него благословение; но когда уже совершилось искупленіе, послѣ креста и воскресенія своего, не тотчасъ позволяетъ сіе каждому, преподавая намъ то правило, которое и законъ Моисеевъ означалъ въ жертвѣ агнца, о коей, какъ образѣ Христа, пишется: всякъ не обръзанный да не ястъ от нея (Исх. XII. 48). Необрѣзаннымъ же называетъ всякаго нечистаго, а таково по естеству есть человѣчество, почему не чистымъ и обрезаннымъ духовно люнеобрѣзаннымъ, BO дямъ надлежитъ прикасаться съ Святъйшему тълу Господа. Обрѣзаніе же сердца совершается Духомъ по словамъ Павла, н его нельзя имъть человъку, если Духъ Святый не вселится въ немъ върою в крещеніемъ. Ибо хотя Христось воскресъ отъ мертвыхъ, но Духъ Святый еще не былъ посланъ Имъ оть Отца къ людямъ, а посланъ уже тогда, когда восшелъ Онъ (Інсусъ Христосъ) къ Отцу; потому и говоритъ: уне есть вама, да Азъ иду: аще бо не иду Азъ, Утъшитель не пріидеть къ вамь: аще ли же иду послю Его къ вамъ. (Ioan. XVI, 7) Итакъ,

поелику Онъ не послалъ еще Духа, то и возбранилъ Маріи прикасаться къ Себѣ и говорилъ не у бо озыдохъ къ Отниу Моему, то есть, еще Отецъ не послалъ къ вамъ чрезъ Меня Святаго Духа"<sup>1</sup>).

Въ этомъ объяснении Св. Кирилла содержится много прекрасныхъ мыслей, однако нельзя принять его объясненія. Если Марія Магдалина не могла прикоснуться къ Інсусу Христу потому, что не получила еще Св. Духа, то какъ же другія жены спустя немного времени могли ухватиться за нознь воскресшаго Господа. (Мато. XXVIII, 9)? Эти жены, подобно Маріи, не получили въ это время Духа Святаго, и, однако, Господь дозволяетъ имъ то, чего не дозволяетъ Маріи. Очевидно, что слова Господа: не прикасайся мню, нужно понимать иначе. Обратимся къ другому учителю церкви, блаж. Августину. Августинъ понималъ указанныя слова Господа не въ буквальномъ смыслѣ, а въ аллегорическомъ. "Что значать, пишетъ онъ, слова сін: не прикасайся мню, не убо взыдого ко Отцу моему? Ты, видя Меня, почитаеть только человѣкомъ, а еще не знаешь равенства моего со Отцемъ: не прикасайся ко Мнѣ, какъ къ простому человѣку, не принимай Меня такою вѣрою, но уразумѣй во Мнѣ Слово, равное Отцу.

Взойду ко Отцу и тогда прикасайся. Для тебя взойду Я тогда, когда ты уразумѣешь Меня, какъ равнаго Отцу. Доколѣ же почитаешь Меня меньшимъ, Я еще не взошелъ для тебя.— Да слышитъ убо церковь, которой образъ имѣла Марія, да слышитъ, что слышала Марія. Всѣ мы да прикасаемся, когда вѣруемъ. Уже Онъ восшелъ ко Отцу, сѣдитъ одесную Отца. Сіе исповѣдуетъ нынѣ вся церковь, вѣруя въ восшедшаго на небеса и сѣдяща одесную Отца. Сіе слышатъ крещаемые и сему вѣруютъ еще раньше крещенія. Когда они вѣруютъ, Марія прикасается Христу. Это разумѣніе не ясно, но спасительно"<sup>2</sup>). Это аллегорическое объясненіе Августина удовлетворитъ очень не многихъ. Нѣтъ нужды прибѣгать къ аллегорія

<sup>1</sup>) Изъ толкованій Св. Кирилла на ев. Іоанна, помѣщенныхъ въ сборянкѣ статей на четвероевангеліе М. Барсова, т. 2-й, стр. 543. Симбирскъ 1890.

<sup>2</sup>) Воскресное чтеніе, ч. XII, стр. 28—29. Мићніе Августина раздалиется еще св. Григоріемъ Двоесловомъ. См. бесталь его на евангелія, ч. 2, стр. 55.

642

Digitized by Google

тогда, когда можно выяснить прямой смысль. Притомъ, самъ Августинъ называетъ свое объяснение неяснымъ. Поэтому поищемъ объяснения приведенныхъ словъ Господа у новыхъ экзегетовъ<sup>1</sup>).

Павлюсъ думаетъ, что Інсусъ Христосъ запрещаетъ Маріи прикасаться вслёдствіе слабости изъявленнаго тёла своего. которое въ это время не могло еще переносить грубаго прикосновенія. Послѣднее могло причивить Іисусу сильнѣйшія страданія. Это митніе не нуждается въ подробномъ опроверженіи: жены мироносицы, какъ извѣстно, прикоснулись къ ногамъ Інсуса Христа (Мато. XXVIII, 9). Притомъ, Побъдитель ада и смерти, исцёлявшій всякую болёзнь въ людяхъ, могъ ли не исцёлить Себя Самого?-Шлейермахеръ полагаетъ, что у Інсуса Христа было не прежнее изъязвленное тѣло, а совершенно новое, которое нуждалось въ постепенномъ подкръпленіи. Это мити принято еще Ольсгаузеномъ. Но оно не амбетъ основанія въ Новомъ Завѣтѣ: заѣсь ничего не говорится о постепенномъ укрѣпленіи прославленнаго тѣла Господа.-По мибнію Вейсся. Інсусь Христось стояль предь Маріей лишеннымъ тѣла, которое Онъ долженъ былъ получить только по восхождении къ Отцу. Это странное мнѣніе опровергается тѣмъ обстоятельствомъ, что ученики Іисуса Христа могли осязать Его; следовательно, Онъ былъ не безтелоснымъ духомъ. Кюнель, Бенгель, Шраусъ, Лянге и друг. понимаютъ μή μου απτον какъ ий проожутой ноυ. По мнёнію Кюнеля, Марія Магдалина хотъла поклониться Іисусу Христу, обнять Его колъна, такъ какъ опасалась за свою жизнь. Дъйствительно, мы знаемъ, что у евреевъ явленіе небесныхъ существъ считалось опаснымъ для жизни человѣка. Но намъ кажется страннымъ предполагать такія мысли у Маріи Магдалины. Могла ли она опасаться Господа. Который сдёлалъ для нея множество благодёяній? Развѣ она не знала, что Господь могъ оживлять и умерщвлять? При той пламенной любви, какую она имъла къ Господу, Марія не задумалась бы даже съ радостно умереть за Него. Поэтому Бенгель не принимаетъ этого митнія, ---онъ думаетъ, что Марія

<sup>1</sup>) Мивнія ихъ иззожены нами по сочиненіямъ Кейля и Небе: Commentar über Evangelium Iohannes, s. 566—567 и Auferstehungsgesch, s. 88—93.

хотела поклониться Господу, чтобы почтить Его. Этоть взглядъ инфеть за себя очень многое. Мы знаемь, что другія жены мнроносицы поклонились Господу, чтобы оказать Ему честь. Но въ такомъ случав странно, почему Господь запрещаетъ Марін Маглалинѣ почтить Его, когда другимъ женамъ мироносицамъ дозволяеть это. Лютерь думаеть, что это зависило оть слабой въры Маріи въ Інсуса Христа. Это замѣчаніе Лютера мало помогаеть дёлу. Развё другія жены мироносицы были гораздо тверже въ въръ, чъмъ Марія? Марія Магдалина всегда стоитъ во гдавѣ другихъ женъ; изъ этого можно заключать, что Марія была такъ же тверда, если не болбе, въ въръ въ Іисуса Хрвста, какъ и другія жены. По мнѣнію Кипке, Розенмюллера, Гофмана, Лютардта, Інсусъ Христосъ запретилъ Маріи поклониться Ему потому, чтобы она поскорѣе могла извъстить апостоловъ о воскресении Его. Но почему же Інсусъ Христосъ дозволилъ другимъ женамъ поклониться Ему? Вѣдь и онѣ, подобно Маріи, должны были сообщить ученикамъ о воскресенія Іисуса Христа. Притомъ, развѣ поклоненіе заняло бы много времени? Такимъ образомъ, мнѣніе Кипке и другихъ нужно назвать также неосновательнымъ. По мвёнію Мейера, Марія Магдалина хотёла прикоснуться къ Інсусу Христу съ тою цёлію, чтобы убѣдиться, не призракъ ли находится предъ нею. Інсусь Христось запрещаеть ей осязать Себя. такъ какъ въ этомъ не было нужды: Марія могла убёдиться въ этомъ чрезъ увѣреніе, что Онъ еще не взошелъ ко Отцу; слѣдовательно, Онъ еще не прославленный Духъ, но тотъ же самый человѣкъ, котораго она знала раньше 1). На это нужно замѣтить, что въ евангелии нътъ указаний на сомпъние Марии. Мария по голосу Інсуса Христа твердо убѣдилась, что предъ нею стонтъ ея возлюбленный Учитель. Если бы она сомнѣвалась въ реальности явившагося ей Господа, то для нея недостаточно было бы одного словеснаго увърения. Мы знаемъ, что сомиъние учениковъ Іисуса Христа было уничтожено только чрезъ осязаніе Іисуса Христа и вкушеніе Имъ пищи (Лук. ХХІУ, 39-42). Подобно этому, и сомнѣніе Маріи могло бы уничтожиться толь-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Meyer,-Commentar. uber das N. Test, Tn. 2 S. 278 Göttingen 1832.

ко чрезъ осязаніе Івсуса Христа. Послѣдній не сталъ бы запрещать этого, а, напротивъ, Самъ предложилъ бы Маріи сдѣлать это. Такимъ образомъ, и объясненіе Мейера не удовлетворительно.

Послѣ разбора столькихъ мнѣній намъ остается единственное, кажется, объяснение словъ Господа: не прикасайся мнп.... которое представлено Златоустомъ и Өеофилактомъ. Это объяснение самое простое и естественное. Мы нарочно такъ подробно остановились на разборѣ мвѣній зяпадныхъ экзегстовъ, чтобы оттѣнить превосходство свято-отеческихъ толкованій. Вотъ что пишетъ Златоустъ по интересующему насъ вопросу: "Почему Христосъ сказалъ (Марів) не прикасайся мню? Мић кажется, что она и теперь желала обращаться съ Нимъ, какъ прежде, и отъ радости не представляла себѣ ничего великаго, хотя Онъ н сдѣдался по плоти гораздо совершеннѣйшимъ. Поэтому Христосъ. что-бы отклонить ее отъ такого мнѣнія и внушить ей не говорить съ Нимъ безъ всякой осторожности, возвышаетъ ея помышленія и чрезъ то научаетъ её болфе благоговфиному съ Нимъ обращению. Если бы Онъ сказалъ: "не подходи ко Мнѣ какъ прежде; теперь обстоятельства изыбнились, и Я уже не буду обращаться съ вами по прежнему", то это было бы для Маріи непріятно и отзывалось бы хвастовствомъ и тщеславіемъ. Но слова: не у бо взыдохъ ко Отиу, были не тягостны и, между тъиъ, выражали тоже самое"<sup>1</sup>).

Съ своей стороны мы можемъ сказать слѣдующее. По всей въроятности, Марія Магдалина, узнавъ своего возлюбленнаго Учителя, имѣла намѣреніе крѣпко обнять ноги Іисуса Христа. Она хотѣла крѣпко держать Его, что-бы никто не могъ разлучить её съ своимъ Господомъ. Это намѣреніе вполнѣ объяснается ея тогдашнимъ психическимъ состояніемъ. Она пламенно любила своего Божественнаго Учителя; всѣ ея помыслы сосредоточивались на томъ, чтобы найти дорогое тѣло Господа, увести Его отъ враговъ и положить въ скрытомъ мѣстѣ, гдѣ бы она могла помазать Его миромъ. Но вотъ оказывается, что Учитель ея стоитъ живымъ передъ нею. Не должна ли была

<sup>1)</sup> Златоусть,-бес. на ев. отъ Іоанна, стр. 691-692.

Марія пасть къ Его ногамъ и крѣпко обнять ихъ? Что дѣлають, обыкновенно, люди, которые послѣ продолжительнаго времени находятъ своего друга, считавшагося уже умершимъ? Не раскрывають ли они своихъ объятій и не крѣпко ли держать въ нихъ дорогое для нихъ существо? Подобно этому хотѣла поступить и Марія Магдалина. Она не принимаетъ во вничто межлу ею Госполомъ маніе того. И есть большое разстояние; она намфревается обнять только Его колфия. Господь, однако, не допускаетъ этого, такъ какъ въ этомъ не было нужды. Онъ намъренъ былъ еще не разъ явиться своимъ послѣдователямъ. Враги теперь не могли разлучить Маріи съ своимъ Господомъ. Слёдовательно, словами: не убо взыдоже ко Отиу моему, Інсусъ Христосъ даетъ Маріи величайшее утвшеніе. Она теперь могла вдвойнѣ радоваться-тому. что нашла своего Учителя, и тому, что еще не разъ увидитъ Его.

Обрадовавши Марію Магдалину, Інсусъ Христосъ тотчасъ даетъ ей поручение. Онъ говоритъ: иди же ко братии моей, и рцы имъ: восхожду ко Отиу Моему и Отиу вашему, и Богу Моему и Болу вашему πορεύου δέ πρός τούς άδελφούς μου 1), χαὶ εἶπε αὐτοῖς. Ἀναβαίνω πρὸς τόν πατέρα μου χαὶ πατέρα ὑμῶν, хай Өвой цой хай Өвой бийи. Інсусъ Христосъ посылаетъ Марію Магдалину къ братьямъ своимъ, подъ которыми на основание слёдующаго стиха нужно разумёть учениковъ Его, преимущественно же апостоловъ. Спрашивается, почему Господь называетъ учениковъ своими братьями? До этого времени Онъ только разъ называлъ ихъ этимъ именемъ,-у Мато. XII, 49 и Марк. III, 35. Это название Господь употребиль для того, чтобы утѣшить своихъ учениковъ. Послѣдніе изъ этого должны были понять, что Господь хочетъ быть съ ними въ болѣе тѣсномъ общении, чѣмъ прежде. Они теперь были искуплены честною кровію непорочнаго Ангца, такъ что стали присными Богу.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Тишендорфъ на основания Синайскаго и Кэмбриджскаго кодексовъ уничтожилъ слово µоч: Лахианъ же поставиль это слово въ скобкахъ. Это сделяно ими безъ достаточныхъ оснований. Другіе древніе кодексы имѣютъ это слово: пропускъ его въ названныхъ кодексахъ легко объясилется темъ, что здесь въ первый разъ ученяки Інсуса Христа названы какъ адедорої айтої. Это могло ноказаться стравнымъ в слово µоч было уничтожено переписчикомъ. Мейеръ, Годе, Лютаратъ ввосятъ это слово иъ текстъ.

Они стали теперь чадами Божіими по усыновленію. Інсусъ Христосъ поэтому могъ назваться ихъ братомъ. Для апостоловъ это названіе должно было доставить большое утѣшеніе. Они смущались въ это время тѣмъ, что соблазнились объ Іисусѣ Христѣ въ ночь Его страданій и разсѣялись какъ овцы (Марк. XIV, 27 и друг.). Они не имѣли мужества, чтобы раздѣлить съ своимъ Господомъ мученій. Это, понятно, глубоко печалило ихъ. И вотъ воскресшій Господь называетъ ихъ братьями. Не должны ли они были отъ этого получить великое утѣшеніе? Если Господь называетъ ихъ такимъ именемъ, то, значитъ, Онъ прощаетъ имъ малодушіе. Они по прежнему будутъ пользоваться Его дружескимъ милостивымъ вниманіемъ. Такимъ образомъ, слово "братія" употреблено было Господомъ для важной цѣли. Этимъ названіемъ Господь хотѣлъ обрадовать апостоловъ, утѣщитъ ихъ въ великой печали.

Інсусъ Христосъ поручилъ Маріи Магдалинф сказать ученикамъ: восхожду ко Отцу Моему и Отцу вашему, Болу Моему и Болу вашему. Въ предыдущемъ предложения Інсусъ Христосъ говорилъ о восхождении къ Отцу, какъ о событи будущемъ, не прикасайся мню: не у бо взыдохъ ко Отцу моему, теперь же Онъ говоритъ объ этомъ какъ о событіи настоящемъ: восхожду ко Отцу моему. Это подало поводъ нѣкоторымъ (Kinkel'ю, Baur'y, Köstlin'y, Lutterbeck'y, Greve, Hilgenfeld'y, Keim'y, Volkmar'y H др.) заключать, что Іисусъ Христосъ вознесся на небо тотчасъ послѣ этого явленія. Вечеромъ этого дня Онъ будто бы явился ученикамъ уже не какъ тѣлесно Воскресшій, а какъ снисшедшій съ неба въ прославленномъ видѣ. Такимъ образомъ, по инънію этихъ ученыхъ, ев. Іолниъ воскресеніе и вознесеніе Інсуса Христа считаетъ событіями, проистедшими въ одинъ день <sup>1</sup>). Разсматривая евангеліе Іоанна, мы дѣйствительно не находимъ здъсь повъствованія о вознесеніи Іисуса Христа, такъ что вышеуказанные ученые имъютъ нъкоторое основаніе въ пользу своего мития. Спрашивается, почему ев. Іоаннъ умолчалъ о вознесения Іисуса Христа? Не думалъ ли онъ, что для этого достаточно приведенныхъ словъ Спасителя? Мы ду-

<sup>1)</sup> CM. Commentar über das Evangelium Iohannes von Fr. Keil, s. 567.

маемъ, что евангелистъ умолчалъ объ этомъ событи по той же самой причинѣ, по которой онъ не счелъ нужнымъ описать событія Рождества Христова. Ев. Іоаннъ въ своемъ евангелія, какъ извѣстно, восполнилъ другихъ евангелистовъ. Такъ какъ событіе вознесенія Христова подробно описано въ евангеліи Луки (XXIV, 44-53), то Іоаннъ и не счелъ нужнымъ описать это событіе. Безъ сомнѣнія, ев. Іоаннъ, подобно другимъ евангелистамъ, считалъ вознесение Іисуса Христа случившимся въ 40 день по воскресении Господа. Если бы овъ быль другого мнёнія, то постарался бы высказать его и исправить свидътельство Луки и другихъ евангелистовъ. Слово возхожду-алава иш-также не можетъ служить основаниемъ, что вознесение Іисуса Христа, по Іоанну, случилось въ день воскресенія Его. Этоть глаголь поставлень въ настоящемь времени съ тою цёлію, что-бы сдёлать разсказъ болёе живымъ и яркимъ. Подобные примёры нерёдко встрёчаются въ этомъ же самомъ евангеліи, напр., по 33 ст. VII гл. евангелія Іоанна Інсусъ говоритъ фарисениъ: еще мало время съ 6a.**u**u есмь и иду къ пославшему мя (έτι μιχρόν χρόνον μεθ ύμων έιμί, χαί ύπάγω πρός τόν πέμψαντά με). Эτα словя Ιнсусъ Христосъ произнесъ еще за полгода до своего воскресенія, послѣ котораго Онъ восшелъ къ Пославшему Его. Слѣдовательно, глаголь ύπάγω, поставленный въ настоящемъ времени, не выражаетъ немедленнаго отпествія Інсуса Христа къ Отду, но означаетъ довольно продолжительный промежутокъ времени. Въ такомъ же значения этотъ глаголъ ставится еще въ гл. VIII, 14. 21, XIII, 33. 36; XIV, 4. 28; XVI, 5. 10. Подобно этому, употребляются еще глаголы груоная (XIV, 3. 8; XVIII, 11. 17) в πορεύομαι πρόσ τον πατέρα (XIV, 12. 28). Υτο Γλαγολτ αναβαίνω не указываетъ на немедленное восхождение Іисуса Христа къ Отцу, можно найти указание еъ томъ же самомъ стихѣ. Господь говоритъ Маріи: не прикасайся Мню, не у бо взыдохъ ко Отиу Моему: иди же ко братіи Моей и риы имъ: восхожду ко Отиу Моему..... Если бы вознесение Іисуса Христа должно было совершиться послѣ того, какъ Марія Магдалина услышала слова эти, то болѣе цѣлесообразнымъ было бы слововосшелъ, а не восхожду.

Хотя Іисусъ Христосъ назвалъ своихъ учениковъ братьями, тѣмъ

Digitized by Google

не менѣе Онъ сейчасъ же дѣлаетъ замѣчаніе, что Его Отецъ находится съ Нимъ въ другомъ отношеніи, чѣмъ съ ними. Онъ говоритъ восхожду ко Отицу моему и Отицу вашему и Богу Моему и Богу вашему. Богъ Отецъ есть Отецъ Іисуса Христа въ собственномъ смыслѣ слова. Они имѣютъ одинаковую Божескую природу и одинаковыя Божескія свойства; Отцемъ же людей Богъ называется по благодати. Богъ Отецъ называется Богомъ Іисуса Христа потому, что Послѣдній принялъ человѣческое естество. Напротивъ, Богъ Отецъ называется Богомъ людей по творенію ихъ. Такъ думаютъ: Златоустъ <sup>1</sup>), Зигабенъ <sup>2</sup>), Августинъ <sup>3</sup>), Θеофилактъ <sup>4</sup>) и друг.

Інсусъ Христосъ произнесъ слова: восхожду ко Отиу Моему и Отину вашему.... не безъ намфренія. Этимъ Онъ хотълъ предостеречь учениковъ отъ несбыточныхъ надеждъ. Ученики, узнавши о воскресении Господа, могли бы подумать, что скоро откроется желаемое ими земное царство, въ которомъ они будутъ князьями. Если и после такихъ словъ Господа ученики не оставляли своихъ мессіанскихъ надеждъ и спрашивали: Господи, аще въ лъто сіе устрояеши царствіе Израилево (Дѣян. 1, 6), то безъ такихъ разъясненій они еще болѣе могли бы предаваться несбыточнымъ надеждамъ. Предвидя это, Господь и счелъ нужнымъ сказять, что Онъ не останется съ ними, но взойдетъ ко Отцу. Ученики должны были понять, что царство Інсуса Христа будетъ не отъ міра сего, будетъ отличаться отъ земныхъ царствъ. Ученики должны были видъть теперь въ Іисусъ Христъ не земнаго Владыку, а небеснаго.-Послѣ произнесенія вышеуказанныхъ словъ Івсусъ Христосъ сталъ невидимъ. Марія Магдалина съ великою радостію поспѣшила домой. Въ то время, какъ она шла изъ сада. Інсусъ Христосъ явился другимъ женамъ мироносицамъ, приближавшимся уже къ Іерусалиму. Объ этомъ явления подробно повъствуетъ евангелистъ Матеей (Мате. XXVIII, 9-10).

Ив. Главовъ.

(Продолжение будеть).

<sup>1)</sup> Златоустъ, -- бес. на ев. Іоанна, стр. 693.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Загабенъ, толк. ев. отъ Іоанна, стр. 296.

<sup>3)</sup> Patrologiae cursus completus изд. Mign'a, т. 35, стр. 558. 1845 г.

<sup>4)</sup> Благовъстиякъ, ч. 4-я, стр. 468. Казань 1870 г.

#### Христіанскія мысли по нѣкоторымъ вопросамъ общественной жизни.

(Продолженіе \*).

Война.

1.

Все, что христіанскіе моралисты говорять о немстительности и самозащитѣ, можетъ имѣть приложеніе и къ оцѣнкѣ войны съ точки зрѣнія христіанской нравственности. Но это не исключаетъ необходимости разсуждать о войнѣ особо, такъ какъ война—явленіе болѣе сложное, чѣмъ вражда отдѣльныхъ лицъ. Здѣсь, въ случаѣ войны, имѣютъ между собою дѣло государственные организмы, въ которыхъ христіанскія начала еще менѣе заняли господственное положеніе, чѣмъ въ отдѣльныхъ личностяхъ, и самая война является слѣдствіемъ нарушенія христіанскихъ началъ жизни, по крайней мѣрѣ, съ одной воюющей стороны. Личность человѣческая встуцаетъ здѣсь въ борьбу не по враждѣ и мести и не для личной самозащиты, но борется, иногда охотно, иногда изъ повиновенія, за благо цѣлаго государственнаго организма.

Обыкновенно говорять: "ужасна война"; но слѣдовало-бы говорить ужасно состояніе народовъ, приводящее къ войнѣ. Война есть крайнее средство, употребляемое или, лучше, допускаемое Промысломъ для исцѣленія нравственныхъ недуговъ человѣчества. Когда не дѣйствуютъ лѣкарства, врачъ беретъ ножъ. Но неблагоразумно порицать хирургію, забывая о болѣзняхъ, дѣлающихъ необходимыми хирургическія средства.

\*) См. ж. "Вѣра н Разумъ" № 8, за 1899 г.

Война—бёдствіе не первоначальное, а производное. Ты не годуеть на войну, но если въ душ'й твоей живы движенія вражды и самолюбія, если ты несправедливъ и обидчикъ, если ты ежедневно воюєть съ женою, дѣтьмв, слугами и сосѣдами, то справедливо ли ты гнѣваеться на войну? Справедливо ли "удивляеться, что гнѣвъ Божій возрастаетъ для наказанія рода человѣческаго, когда непрестанно ростетъ достойное наказанія? Ты жалуеться, что возстаетъ врагъ, какъ будто клеветы и обиды со стороны сильныхъ гражданъ стали-бы метать внутрь стрѣлы междусобнаго нападенія съ меньшею лютостію и съ меньшею жестокостію,—хотя бы и послѣднее оружіе непріятелей было увичтожено" <sup>1</sup>).

И наоборотъ, если-бы воздержаніе сдёлалось закономъ міра, "ничто не препятствовало-бы тогда быть глубокому миру въ цёлой вселенной: народы не возставали бы другъ на друга; воинства не вступали-бы между собою въ сраженія. Когда владичествовалъ-бы постъ, тогда не ковали-бы оружія, не собирали-бы судилищъ, не содержались-бы иные въ узахъ; однимъ словомъ, въ пустыняхъ не было-бы грабителей, въ городахъ клеветниковъ, на морѣ разбойниковъ. Если-бы всѣ были учениками поста, то, по слову Іова, вовсе не было-бы слышно исса собирающаю данъ"<sup>2</sup>).

Прочный миръ можетъ быть только при благочестіи народа, при соблюденіи заповѣдей Божіихъ. Это ясно и вразумительно выяснено на всё времена и для всѣхъ народовъ въ Словѣ Божіемъ: Такъ юворитъ Господъ, Искупитель твой: Я Господъ Богъ твой, научающій тебя полезному, ведущій тебя по тому пути, по которому должно тебъ идти. О. если-бы ты внималъ заповъдямъ Моимъ! тогда миръ твой былъ бы какъ ръка, и правда твоя—какъ волны морскія. (Исх. XLVIII, 17-18).

2.

Какъ Богъ терпитъ войны? Такъ-же, какъ и всякое дѣло человѣческой свободы. Но этого мало. Господь изъ бѣдствія извлекаетъ духовную пользу для человѣчества. "Въ родѣ чело-

<sup>2</sup>) Іова III 18. Изъ слова о Поств Св. Васялія В. Серг. Посл. 1892 г. стр. 8

<sup>1)</sup> Свя. Кноріанъ Каре. Письмо въ Демитріану. Въ Хр. Чт. 1830 г. XXXIX, 252.

вѣческомъ немного найдется такихъ личностей, которыя совсвиъ не увлекались-бы частными видами корысти и самоугожденія; напротивъ того, наибольшая часть сильныхъ дёятелей увлекается или страстію къ завоеваніямъ, или исканіевъ собственнаго удовольствія, —и однако отъ страстей ихъ, вщушихъ только своего, какой нибудь народъ не приходить въ разстройство на нёсколько вёковъ. Даже самыя возбужденныя честолюбіемъ или другими страстями дѣла завоевателей обращаются въ общее благо, такъ что, подъ управленіемъ Божівиъ, дъйствія бичей человізческаго рода бывають непроизвольнымь орудіемъ плановъ наказанія и помилованія. Гдѣ въ народѣ уснливается нечестіе, растленіе правовъ, тамъ допускается этвиъ бичамъ производить разрушенія, истреблять много людей, измѣнять границы государствъ. Очистительное сіе наказаніе прополжается на время, потомъ порядокъ общей жизни опять возстановляется. Грозные завоеватели дитствують въ обществахъ человѣческихъ подобно бурямъ въ природѣ. Бури, хотя производять много потрясеній и частныхъ переворотовъ въ природъ. но очищають воздухъ, такъ что послѣ того онъ становится меого благораствореннее. Подобное бываеть и въ политическомъ мірѣ послѣ разрушительныхъ дѣйствій, производимыхъ завоевателями" 1).

Если миромъ называть только отсутствіе военныхъ дъйствій, то можно увѣренно сказать, что не всякій миръ есть благо Миръ могутъ содержать между собою люди, соединившіеся для дурныхъ цѣлей, напримъръ, разбойники, червонные валеты Мирны были Содомъ и Гоморра предъ своимъ разрушеніемъ, Ниневія предъ проповѣдію Іоны. Плохъ и тотъ миръ, когда представители истинной вѣры примиряются со всѣми неправильностями общественной и государственной жизни. Ненавистенъ Богу тотъ миръ, когда отз малаго до большого каждый преданз корысти, и отъ пророка до священника есть дийствуютз лживо; врачуютз раны народа легкомысленно. 1060ря: "миръ! миръ!" а мира нътз (Іеремін VI, 13 – 14). Писаніе на заповѣдуетъ мира во что бы-то ни стало, но внушаетъ: если возможно, миръ имъйте со всъми людьми (Рвы.

1) Проф. Прот. Ө. А. Голубинскій.

XII, 18), т. е. будьте мирны, но не въ ущербъ истинѣ и благочестію. Горе вамъ, когда всть люди будутъ говорить о вась хорошо (Луки VI, 26). Неразборчивое человѣкоугодіе есть нзыть Христу. Онъ Самъ говорить: огонь пришела Я низвесть на землю. Лумаетели вы, что Я пришель дать мирь земль? Иптъ, говорю вамъ, но раздъление. (Луки XII, 49 и 51). Не миръ пришелъ Я принести, но мечь. (Мо. Х. 34). Здѣсь Господь говорилъ о томъ раздѣленіи о имени Его, по въръ и жизни, которое на первой очереди отозвалось въ сенейной жизни, затёмъ въ народе Іудейскомъ произошла о Немз распря (Іоан. VII, 43, 12; IX, 16; X, 19); далье это раздѣленіе вышло за предѣлы Еврейской земли въ Грецію. Римъ и Египетъ, охватило всю землю и продолжается до нынь. Эта борьба свъта съ тьмою необходима, чтобы ложный миръ обратить въ миръ истинный. Не всегда эта борьба выражается въ формѣ открытой войны, но должно сказать, **TTO** рыкая война совсршенно лишена религіознаго характера. По крайней мъръ, русский солдатъ досель увъренъ былъ, что онъ борется за вѣру, царя и отечество.

3.

Не слёдуетъ-ли отсюда, что война—добро? Война явленіе смёшаннаго характера. Она можетъ быть смёсью добра и зла, можетъ она быть и чистымъ зломъ, но безпримёснымъ добромъ она никогда не бываетъ.

Данъ мечь не напрасно (Рим. XIII, 4), но для обороны, для водворенія попранной справедливости, хотя не всякое нарушеніе международной справедливости должно рѣшаться мечемъ. Похвальны войны для защиты и освобожденія слабыхъ народностей отъ сильныхъ, злоупотребляющихъ силою. Но прежде начатія подобныхъ войнъ нужно испытать всѣ средства къ мирному водворенію справедливости. Наименованіе сыновъ Божіихъ принадлежитъ миртворцамъ.

Предосудительны войны мстительныя, династическія и завоевательныя. Въ такихъ войнахъ народы низводятся до степени игрушки человѣческимъ страстямъ и тщеславія отдѣльныхъ лицъ.

Но въ вопрось о значени войны имъетъ важность не

только причина и цёль войны, но и способъ ся веденія. Отвошеніе воюющихъ должно быть основано на гуманности и чести. Плённымъ и мирнымъ жителямъ должна быть оказана пощада. Опустошеніе страны и всякая ненужная жестокость не должны-бы входить въ планъ войны.

Но какъ далека еще дъйствительность отъ такихъ пожеланій! Военная лагерная жизнь, съ ея неразборчивой дисциплиной, военными хитростями, вылазками, поджогами, завладъніенъ чужой собственностію и опустошеніемъ растительности не можетъ быть оправдываема съ нравственной стороны, не должва быть терпима и ради справедливыхъ цълей войны, гдъ эти цъли на лицо. Не даромъ древніе греки воображали, что богу войны досталась при выборъ женъ на Олимпъ по жребію богиня безчинства.

Кромѣ причины и способа веденія войны, при оцѣнкѣ войны могутъ быть принимаемы въ разсчетъ послѣдствія войны. Война событіе огромной важности и ея вліяніе на жизнь личностей, семей и государства весьма сложное. Прослѣдить и измѣрить это вліяніе трудно, а, можетъ быть, и невозможно для человѣческаго ума. Есть въ этомъ вліяніи и худо, и добро. Минуя экономическія и политическія слѣдствія войнъ, укажемъ, какъ на зло войны, на вносимыя въ нравы общества чрезъ войны своекорыстіе, заносчивость, гордость и легкое отношеніе къ грѣхамъ противъ седьмой заповѣди, а добро войны заключается въ пробужденіи дремлющаго патріотизма и способности жертвовать личнымъ и семейнымъ счастіемъ благу цѣлаго <sup>1</sup>). Среди людей благочестивыхъ война пробуждаетъ духъ молитвы и благоговѣнія къ Промыслителю.

4.

Нѣкоторые моралисты учили и учатъ, что воинское званіе не примиримо съ званіемъ Христіанина—и что, поэтому.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Статистикой улостовърено, что войны значительво уменьшають количество самоубійствъ. См. Durkheim, Le Suicide. Etude de Sociologie. Paris 1897 p. 218.

всякій христіанинъ долженъ разоружиться, а не идти убивать людей.

Но это глубокое заблуждение, отвергнутое первенствующею в послѣдующею Церковію.

Проповѣдь разоруженія, обращенная не къ правительствамъ, а къ отдёльнымъ воинамъ, въ самомъ благопріятномъ для проповѣдниковъ случаѣ, можетъ уничтожить воинскую силу стравы. Но это не можетъ привести къ уничтожению войнъ. Мы видбли уже, что причины войнъ заключаются не въ существованін войскъ, а гораздо глубже. Дикари зоюютъ между собою, во имѣя ни артиллеріи, ни кавалеріи, воюютъ съ тѣмъ-же умениемъ и съ теми же средствами, съ какими они охотятся на оленей. Но пельзя сказать, чтобы эти войны были р'вже, справедливее, человечнее войнъ образованныхъ народовъ. Съ аругой стороны, недавно почившій Государь Александръ III содержаль и укрыляль, не жалья средствь, войско едва-ли не склынбитее въ мірб. Да и нынб благополучно царствующій Государь нашъ. столько ревнующій о мирѣ всего міра, содержитъ сильное войско. И что же? Вся Европа называетъ ихъ Миротрудно отыскать этому объяснение: творпами. He благоустроенное и крѣпкое воинство-охрана мира и спокойствія угрозы только Ла и нужно оно пе для внушстраны. нныъ врагомъ, ЯO и для охраненія внутренняго порядка страны отъ безпокойныхъ элементовъ. Не будь охраны въ войскѣ, недовольные настоящимъ порядкомъ и люди, которымъ нечего терять, смело подняли бы головы, наскоро образовалибы свою армію разрушенія и мятежа и напали-бы на мирныхъ гражданъ. Это былъ бы худшій видъ войны, наиболѣе жестокой и безсмысленной. Россія, въ которой еще здравы разумъ народная, далека еще отъ такого исхода. Но въ и совесть западно европейскихъ государствахъ предчувствіе междуусобуже носится въ воздухѣ<sup>1</sup>). Итакъ, что-же дѣланой войны

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Воть какъ французскій праславленный романисть Зола, описывающій жизнь, какъ она есть, изображаеть эти предчувствія: "Да, въ одинъ прекрасный вечерь, освобожденный, разнузданный народъ пронесется по дорогамъ; онъ будеть обатрепъ кровью горожанъ, будетъ носить ихъ головы, будетъ съять золото изъ

#### ВВРА И РАЗУМЪ

ють мечтатели, порицающіе воинскую службу? Они одною рукою сѣють сѣмена мира, а другою разрушають тѣ столбы, на которыхь держится зданіе человѣческаго согласія. И плодочь ихь необдуманнаго, а иногда и злонамѣреннаго дѣла можеть быть и уже есть не миръ, а война, междоусобіе. Они подводять подь кару строгаго закона тѣхъ, которые послушають ихъ и перестануть повиноваться начальству. Что это, какъ не нарушеніе государственнаго мира, пока еще въ малыхъ размѣрахъ? Это возстановленіе гражданъ противъ существующаго порядка, начало междоусобія и мятежа. Такъ ли служатъ миру? Но допустимъ невозможное: проповѣдь развооруженія охватить всю страну и внутренняго междоусобія не произойдетъ. Будетъ-ли это началомъ международнаго мира? Наоборотъ. Сосѣднія государства примутся за насильственный раздѣлъ безоружной страны и при раздѣлѣ поступятъ съ нами жестоко.

Проповѣдники разоруженія въ отвѣтъ на это приводять совершенно мечтательное предположеніе, будто –- на безоружнаго не нападутъ. Совершенно наоборотъ: не скоро нападутъ на хорошо вооруженнаго, а на безоружнаго нападутъ и скоро, и смѣло. Во времена Маккавеевъ Сирійцы нападали на Евреевъ во дни субботніе именно потому, что въ эти дни Евреи были безоружны и не оказывали сопротивленія. И Евреи вынуждены были нарушать субботы въ военное время <sup>1</sup>). Во время возстанія Американскихъ штатовъ противъ Англіи, многіе изъ американскихъ квакеровъ, до того отвергавшихъ воинскую служ-

<sup>1</sup>) Въ посятаствие Помпей безъ труда овладвать Іерусалимомъ, напавъ на него въ субботний день. (Іосифъ Флавий).

выпотрошенныхъ сундуковъ. Женщины будутъ выть, мужчины будутъ словно волки съ разверстой пастью, готовой кусать. Да это будутъ захмотья, топотъ грубыхъ сапогъ, ужасная, нестройная толпа, грязная, съ отвратительныхъ дыханіемъ, и она смететъ старый міръ своимъ варварскамъ вапоромъ. Заполыхаютъ пожары, въ городахъ не останется камнѣ на камнѣ, и люди возврататся къ дикой жизни въ лѣсахъ, послѣ великаго разврата, великаго грабежа, когда бѣдные въ одну ночь измучаютъ женъ богачей и опустошатъ ихъ кладовыя. Тогда не останется больше ничего, ни одного благопріобрѣтеннаго гроша, ни одного преимущества, до тѣхъ поръ цока не прорастетъ, можетъ бытъ, новая земля". Germinal, р. 393-394. Цит. изъ Вопросовъ фил. и псих.".

бу, взялись за оружіе, оправдывая свое рѣшеніе святостію самозащиты <sup>1</sup>).

Отрицаніе права самозащиты равносильно отрицанію самаго государства или смѣшенію государства съ Церковію, но для послѣдняго дѣйствительность не представляетъ никакихъ основаній. Закваска христіанства еще далеко не проникла во всѣ поры государственнаго тѣла.

Христіанинъ можетъ и должевъ провозглашать идею мира, но, какъ гражданинъ, онъ обязательно долженъ повиноваться повелѣніямъ правящаго начальства, если эти повелѣнія не противорѣчатъ ясно выраженной въ Писаніи волѣ Божіей. Утвержденіе идеальнаго порядка, сочувствіе къ нему не должны опьянять насъ до такой степени, чтобы мы забывали почву, на которой стоимъ и на которой заложены уже слабые пока начатки идеельнаго порядка. Самъ Господь нашъ не только не отвергалъ и не осуждалъ государственныхъ учрежденій, но и дѣломъ повиновался распоряженіямъ государства: сбору податей, суду, клятвѣ.

5.

Когда люди, незнакомые съ браннымъ искусствомъ или непричастные къ нему въ данное время, порицаютъ военную службу и званіе, какъ зло, то они подлежатъ обвиненію въ неблагодарности. Это все равно, какъ если бы хозяинъ, спокойно спящій ночи подъ охраною сторожей, сталъ-бы бранить этихъ сторожей за то, что они допускаютъ существованіе вочей и ночныхъ опасностей. Всякій назоветъ перазумнымъ предложеніе отмѣны ночного караула для избѣжанія ночныхъ грабежей и поджоговъ. Многіе помнятъ изъ времени дѣтства, какой страхъ охватывалъ юныя сердца при мысли о нашествіи непріятеля. И это страхъ не ложный: не будь у взросзыхъ охраны въ войскѣ, и они также трепетали-бы при мыслѣ о непріятелѣ, не раглучались бы съ этою мыслію ни при посѣвѣ хлѣба, ни при постройкѣ дома. Безъ существованія воинскаго строя, нападенія были-бы внѣзапны, война велась бы

1) Они образовали общину "свободныхъ и воинственныхъ друзей". Изъ ихъ числа вышли извъстные своими заслугами генералы Метлакъ, Мафлинъ и Гринъ. всёмъ народомъ противъ всего другого народа; вооружены были-бы и женщины, и дёти. Это была бы не война въ теперешнемъ смыслѣ, но бойня, смятеніе, безуміе общее, что много ужаснѣе войпы.

Но вотъ два войска выстраиваются одно противъ другого. Это явленіе нельзя понимать иначе, какъ такъ, что воины являются представителями, замѣстителями двухъ народовъ. Въ военное время трудъ и тягость международной вражды несутъ на себѣ два—три процента всего народонаселенія, а 97 процентовъ едва чувствуютъ на себѣ военныя тягости, особенно въ больпюмъ государствѣ, и продолжаютъ обычную жизнь: строятъ, сѣютъ, женятся, учатся, богатѣютъ, веселятся, а иные даже извлекаютъ выгоды изъ военнаго положенія. У нихъ не война, а миръ. Такимъ образомъ воинъ, проливающій кровь, становится служителемъ мира. "Въ человѣкѣ, отдающемъ свое здоровье, свои силы, а, въ случаѣ надобности, свою жизнь на служеніе тому. что не имѣетъ непосредственнаго отношенія лично къ нему, есть нѣчто похожее на духъ истинно—христіанскій" <sup>1</sup>).

Убивать подобныхъ себѣ по своей волъ страшный грѣхъ, но пораженіе врага, убійство по долгу, не грѣхъ, а несчастіе. Самая война есть послѣдствіе грѣха, наказаніе Божіе, и всякій человѣкъ, преданный гнѣву, зависти, лихоимству, служитъ причиною войны и долженъ нести послѣдствія этого грѣха. Воины несутъ эти послѣдствія не только за себя, но и за насъ. Таково-же положеніе и начальника, носящаго мечъ не напрасно, но для наказанія злыхъ. Жалѣетъ, скорбитъ, а наказываеть.

Пріятно и легко бываетъ иногда отказаться отъ такихъ отвётственныхъ и тяжелыхъ должностей, какъ воина, судьи и начальника, чтобы наслаждаться миромъ на лонѣ природы,но это будетъ измѣна обществу, это будетъ жизнь за чужой счетъ <sup>2</sup>). Апостолъ Павелъ, разсмотрѣвъ по отношенію ко спасенію состоянія брака, безбрачія, іудейства, язычества, господства и рабства, заклю-

1) С. Сманльсъ. "Долгъ". 234.

2) Когда потомки Гадя и Рувима желали ранће другихъ колћить насладиться миромъ, Моисей сказалъ имъ: братья ваши пойдуть на войну, а вы останстех здъсъ? (Числа XXXII, 6).

Digitized by Google

чиль: каждый оставайся въ томъ звании, въ которомъ призванъ (1 Кор. VII, 20; ср. 24).

Можно сказать, что таковъ взглядъ Писанія. Правда, въ Писаніи нѣтъ ни одобренія, ни порицанія воинскаго званія. Одобренія нѣтъ и не можетъ быть потому, что война есть бѣдствіе вообще и воинское званіе одно изъ трудныхъ по отношенію къ спасенію; сверхъ того, бываютъ войны несправедливыя, худыя. Но что въ Писаніи нѣтъ порицанія воинскаго званія это весьма важно и не можетъ быть объяснено случайностью или политическими обстоятельствами. Спаситель и Апостолы жили во времена владычества Римлянъ. Призывъ Евреевъ къ разоруженію былъ бы выгоденъ Римлянамъ.

Не случайно отсутствіе въ Священ. Писаніи пориданія воинскому званію, потому что были неоднократные поводы высказать пориданіе воинскому служенію, если бы въ такомъ пориданіи выражалась воля Божія. Такъ Евангелисть Лука сохранилъ намъ вопросъ воиновъ. обращенный къ Іоанну Предтечѣ: а намъ что дълать? Воины были наемные и безопасно могли-бы оставить свое званіе. Но Предтеча не сказалъ имъ: сложите оружіе, но сказалъ только: никого не обижайте, не клевещите и добольствуйтесь своимъ жалованьемъ. (Луки III, 14). Такъ рѣшилъ вопросъ новозавѣтный пророкъ, котораго Христосъ назвалъ большимъ между рожденными, а ученикъ Христовъ счелъ нужнымъ записать его рѣшеніе для потомства.

6.

Имѣлъ случай говорить о войнѣ и воинской службѣ и самъ Спаситель. Такъ въ одной изъ причтъ Онъ разсказываетъ о царѣ, который, пославъ войска свои, истребилъ убійцъ оныхъ, и сжегъ городъ ихъ. (Мө. XXII, 7). Подъ этимъ царемъ разумѣется самъ Богъ. Въ другой причтѣ Христосъ научалъ своихъ учениковъ благоразумной осмотрительности, указывая имъ на осторожность царя, идущаго на войну противъ другого царя (Луки XIV, 31—32). Еще болѣе удобный случай отнестись отрицательно къ военному служенію представлялся Учителю мвра, когда предъ нимъ стоялъ въ качествѣ просителя римскій (язычникъ) сотникъ, щолжность въ родѣ нашего ротнаго командира. Что-же Іисусъ сказаль объ этомъ воинѣ? Истинно юворю вамъ, и въ Израилъ не нашелъ Я такой въры. (Мө. VIII, 10). Если бы воинское служеніе само по себѣ было нечестивое, то здѣсь умѣстно было-бы высказать сожалѣніе, что достойный человѣкъ несетъ недостойную человѣка службу. Кстати замѣтимъ, что другой сотникъ не усомнился признать въ Распятомъ Сына Божія.

Въ изреченіи Господа: всть, взявшіе меча, мечема погибнута (Мо. XXVI, 52) должно видъть не отрицаніе военной самозащиты, а утвержденіе ся. Смыслъ этого изреченія тотъ же, что и въ русской поговоркъ: на нападающаго Богъ. <sup>1</sup>). И исторія засвидътельствовала, что несправедливыя наступательныя войны рано или поздно кончались ко вреду нападающихъ. Война должна быть подчинена своего рода нравственнымъ правиламъ.

Впрочемъ мы не должны забывать повода, по которому Господь сказалъ слово осужденія нападенію и какъ-бы порицаніе самозащитѣ. Петръ отсѣкъ Малаху, рабу архіереёскому, ухо. Поступокъ поспѣшный и необдуманный. Въ дъйствіи Петра выразилось непониманіе добровольнаго искупительнаго подвига Іисусова, непониманіе законовъ того Царства, которое созидалъ Христосъ. На слѣдующій послѣ отсѣченія уха день Іисусъ самъ объяснилъ Пилату причины своей покорности и непротивленія кознямъ враговъ: царство Мое не отз міра сего: еслибы отъ міра сего было царство Мое, то служители Мои подвизалисъ бы за Меня, чтобы Я не былъ преданъ Іудеямъ; но царство Мое не отсюда (Іоан. XVIII, 36). Въ этихъ словахъ Господь признаетъ самозащиту и противленіе дѣломъ естественнымъ въ царствѣ отъ міра сего.

Вообще Господь смотрѣлъ на войны, какъ на явленіе неизоѣжное въ мірѣ семъ и предрекалъ. что въ послѣдніе дни возстанетъ народъ на народъ и царство на царство. (Мө. XXIV, 7).

Согласно съ этимъ и апостолъ, возвЕстившій, что Богъ есть



<sup>1)</sup> Расточи (Боже) языки, хотящія бранень. (Псал. LXVII, 31).

любовь, въ таниственномъ видѣніи узрѣлъ всадника, которому дано взять миръ съ земли, и чтобы убивали другъ друга; и данъ ему большой мечъ (Откр. VI, 4).

Очевидно, это будетъ наказаніемъ за отверженіе христіанства и за жизнь безбожную и богопротивную.

Предстоялъ и ап. Петру случай выяснить несовмѣстимость званія христіанскаго съ воинскимъ служеніемъ, если-бы таковая несовмѣстимость существовала на дѣлѣ. Сотнику Корнялію ангелъ въ видѣніи сказалъ: призови Симона, называемаю Петромъ. Онъ скажетъ тебъ слова, которыми спасешься ты и весь домъ твой. И Петръ апостолъ сказалъ сотнику слова спасенія и въ этихъ словахъ не было ни малѣйшаго намека на несовмѣстимость новаго призванія Корнилія съ его военно-начальническими обязанностями. (Дѣян. Х-я гл.).

7.

Какъ относилась христіанская Церковь къ вопросу объ участіи въ войнъ? Между писателями древне-христіанскими были отрицатели воинскаго служенія, но это было въ то время, когда христіанство было еще религіей гонимой и когда христіане чувствовали себя чужими даже въ своей родной странѣ. Они молились за всякую власть, но не желали стать въ ряды воиновъ, потому что воинская сила направлялась тогда противъ вѣры христіанской. Такъ Тертулліанъ считалъ войну непозволенною, хотя при немъ въ рядахъ военныхъ было много христіанъ<sup>1</sup>). Одного мнѣнія съ Тертулліаномъ былъ о войнѣ и Оригенъ<sup>2</sup>). Но нужно замѣтить, что ни Тортулліанъ, ни Оригенъ не были учителями Церкви, а были просто талантливыми писателями. Многія изъ ихъ мнѣвій осуждены Церковію, какъ еретическія.

Иначе мыслили общепризнанные церковные учители, жившіе но время господства христіанства надъ угасавшимъ язычествомъ. Такъ Златоустъ доказывалъ примъромъ Евангельскаго сотни-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Real Encyclopädie Herzog's, 2-te aufl. XIII, 285.

<sup>2)</sup> Contra Celsum. VII, 73-74.

ка, что военная служба не вредить набожности <sup>1</sup>). И достоинство военной службы святой учитель видѣль именно въ пожертвованіи жизнію за царя. "Скажи мнѣ, вопрошаеть онъ, какая польза войну отъ того, что онъ состоить на военной службѣ, когда онъ не достоинъ ея и, будучи питаемъ на счеть царя, не сражается за него? Можетъ быть,—хотя и ужасно слово мое,—лучше было бы ему не вступать вовсе въ военную службу, чѣмъ вступивши нерадѣть о царской чести. Какъ можетъ не подвергнуться наказанію тотъ, кто живетъ на счетъ царя, а за царя не сражается?"<sup>2</sup>).

Бл. Августинъ, находившійся въ дружеской перепискѣ съ полководцами Марцеллиномъ и Бонифаціемъ, въ случаѣ несправедливой войны, считалъ виновнымъ государя, начавшаго таковую, но не подданнаго ему воина. Вообще же Иппонійскій епископъ имѣлъ на войну взглядъ исключительный: считалъ ее благомъ и въ воинскомъ званіи видѣлъ хорошее употребленіе даровъ Божіихъ, лишь бы силы воина не были направлены въ воинѣ противъ Бога <sup>3</sup>).

Не столь благосклонно смотрѣлъ на войну "человѣческіе обычан" украсившій архіепископъ Василій Великій. Говоря объизвинительности невольныхъ убійствъ, св. отецъ относилъ убійство на войнѣ къ убійствамъ вольнымъ, такъ какъ воины "идутъ на пораженіе сопротивныхъ съ явнымъ намѣреніемъ не устрашити, ниже вразумити, но истребити оныхъ" <sup>4</sup>). Но здѣсь разумѣется война наступательная и несправедливая. Вообще-же св. Василій выражалъ желаніе, чтобы убившіе на войнѣ человѣковъ, "какъ имѣющіе нечистые руки, три года удержались отъ пріобщенія Св. таинъ" <sup>5</sup>). Наказаніе легкое даже сравнительно съ наказаніемъ невольныхъ убійцъ, которые наказывались одинадцатилѣтнимъ отлученіемъ (пр. 11). Но высказывая пожеланіе о трехлѣтнемъ отлу-

1) Творенія. Т. 2-й, стр. 929.

2) Тамъ-же, 447.

<sup>3</sup>) Virtus tua etiam ipsa corporalis donum Dei est; sic enim cogitabis de dono Dei non facere contra Deum. Epist. 207 ad Bonif. c. 4; 138 ad Marcel. 12; Contra faust. tib. 22, cap. 74, 75.

4) Къ Амфилохію, пр. 8-е.

5) IIp. 13-e.



ченіи убивающихъ на войнѣ, самъ св. отецъ оговаривается, что "убіеніе на брани отцы наши не вмѣняли за убійство, извиняя поборниковъ цѣломудрія и благочестія". Въ силу этой оговорки, пожеланіе Св. Василія мало было приводимо въ дѣйствіе. Преобладало въ Церкви убѣжденіе, что "убивать враговъ на брани, и законно, и похвалы достойно. Тако великихъ почестей сподобляются доблестные въ брани, и воздвигаются имъ столпы, возвѣщающіе превосходныя ихъ дѣянія" 1).

Объ отношеніи христіанъ къ воинской службё всего краснорёчивёе свидётельствуетъ тотъ фактъ, что христіане и въ царствованіе гонителей почти не уклонялись отъ воииской службы, хотя въ это время о любви къ отечеству еще не могло быть и рѣчи. Такъ, когда полководецъ Нумерій въ царствованіе Декія прибылъ на островъ Хіосъ для набора воиновъ, то молодые язычники скрылись или разбёжались; одни христіане спокойно ожидали своей участи и ставши воинами безъ прекословія послёдовали за Нумеріемъ. Между ними былъ и св. Исидоръ. Не смотря на то, что военная жизнь окружена соблазнами, юноша этотъ умѣлъ соединять усердное отправленіе воинскихъ обязанностей съ благочестіемъ. Онъ готовъ былъ пролить свою кроеь за царя язычника, но когда отъ него потребовали поклоневія идоламъ, онъ предпочелъ претерпѣть муки и смерть, чѣмъ отречься отъ Христа<sup>2</sup>).

Какъ-же чуткая совѣсть перво-христіанъ мирилась съ ужасами войны? Ихъ взглядъ на войну былъ нравственно-религіозный, а не гуманный только, какой замѣчается у новѣйшихъ послѣдователей гуманизма. Взглядъ перво-христіанъ на убійство въ войнѣ, думается, хорошо выраженъ св. Іоанномъ Златоустомъ: "Должно-же не на дѣла только смотрѣть, говоритъ онъ, но изслѣдовать причину дѣлъ. Что бываетъ по волѣ Божіей, то, хотя бы казалось и худымъ, лучше есего. Если кто даже совершитъ убійство по волѣ Божіей, это убійство лучше всякаго человѣколюбія; но если кто пощадитъ и окажетъ человѣко-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Канон. посланіе св. Аванасія Великаго къ Аммуну монаху. Книга правиль Стр. 328.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Память муч. Исидора 14-го мая.

любіе вопреки волѣ Божіей, эта пощада будетъ преступнѣе всякаго убійства. Дѣла бываютъ хорошими или дурными не сами по себѣ, но по Божію о нихъ опредѣленію"<sup>1</sup>).

Этого взгляда на убійство въ войнѣ не измѣнило и монашество, всегда наклонное относиться отрицательно къ явленіямъ мірской жизни. Мы знаемъ, какъ относился къ борьбѣ московскаго князя съ татарщиной нашъ преп. Сергій,—"добродѣтелей подвижникъ, истинный воинъ Христа Бога", пославшій на военное поле двухъ своихъ иноковъ.

Но подобный же случай выбль место гораздо ранее въ Византійской имперіи. Во время войны Грековъ съ Персами императрица Зоя вспомнила о грузинскомъ князѣ Торникіѣ, принявшемъ монашество и спасавшемся въ обители преподобнаго Аванасія Авонскаго, и пожелала опять призвать его на службу. Когда призываемый отказывался, пр. Аванасій сказалъ: "Мы всћ дѣти одного отечества, и потому всѣ обязаны защищать его. Неизмѣнная обязанность наша молитвами ограждать и защищать отечество отъ враговъ. Но если верховная власть признаетъ нужнымъ употребить на пользу общую и руки наши и грудь, мы безприкословно должны повиноваться. Братъ возлюбленный, кто думаетъ и поступаетъ иначе, тотъ прогнѣвляетъ Бога. Если ты не послушаеть царя, то будешь отвѣчать за кровь избіенныхъ твонхъ соотечественниковъ, которыхъ ты могъ, но не хотѣлъ спасти; будешь отвѣчать и за разорение храновъ Божихъ. Итакъ, иди съ миромъ и, защищая отечество, защити и св. Церковь. Не бойся утратить чрезъ это сладостные для насъ часы богомыслія. Моисей предводительствовалъ войскомъ и бесъдовалъ съ Богомъ. Въ любви къ ближнему заключается и любовь къ Богу. Дерзну сказать, что любовь къ ближнему пріятнѣе Богу, нежели ревностное попеченіе о спасеніи своей только души, ибо никто же изъ насъ себѣ живетъ, и никто-же себѣ умираетъ". Торникій повиновался, вновь сдёлался предводителемъ, и, по заключени выгоднаго мира, возвратился къ иноческой жизни<sup>2</sup>).

- <sup>1</sup>) Творенія Злат. І. 670.
- <sup>2</sup>) Училище благочестія V, 242—244. Изд. 8-е Спб. 1860.



8.

И такъ, что-же? Ужели христіанство поощряетъ войну и оправдываеть её, усматривая въ ней проявление любви къ бляжнему и благодѣтельное проимшленіе Бога о дюдяхъ? Нѣтъ, христіанство не поощряетъ войну, но только терпитъ, какъ нензбъжное бъдствіе. Христіанское нравоученіе не оправдываетъ войны, но всячески старается смягчить ся жестокій характерь и ослабить ся ужасныя послёдствія. Не только старается, но иногаго уже достигло. Родившійся отъ Дфвы "сдблалъ гражданами неба насъ, бывшихъ странниками, Онъ сдѣлался у насъ прекращениемъ войнъ. Онъ сталъ для насъ опорою мира" 1). Этотъ наклонъ къ миру особенно былъ замътенъ въ первыя десятилѣтія по объявленіи христіанства государственной религіей. Подъ свёжимъ еще впечатлёніемъ умиротворяющаго дёйствія Евангелія Златоусть писаль: "До пришествія Христова всѣ люди облекались въ оружіе и никто не былъ свободенъ оть этого занятія, города воевали съ городами и вездѣ быль слышенъ шумъ сраженій, а теперь большая часть вселенной въ мирѣ, всѣ безопасно занимаются ремеслами, воздѣлываютъ землю, переплываютъ моря, и только небольшая часть носить званіе вояновъ для охраненія всёхъ прочихъ. И въ нихъ не было-бы нужды, если бы мы исполняли должное и не нуждались въ напоминании посредствомъ наказаний"<sup>2</sup>).

Правда, христіанская Церковь въ лицѣ пастырей и священнослужителей присутствуетъ на войнахъ, освящаетъ молитвою воинскія знамена и орудія. Но иначе и быть не можетъ. Церковь не можетъ оставить дѣтей своихъ тамъ и тогда, гдѣ и когда они наиболѣе нуждаются въ утѣшеніи, въ руководстеѣ и въ благодатной помощи. Освященіе-же знаменъ и орудій не есть какой-либо призывъ къ войнѣ, но молитва о благополучномъ оковчаніи войны, молитва о томъ, чтобы и война была выраженіемъ воли Бога, Который здѣсь призывается, какъ "Царь мира и Богъ сокрушаяй брани". Въ этомъ чивѣ освященія

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Твор. Златоуста. II, 447.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Изб. Творенія Златоуста. Изд. Рус. Пал. 1897 г. Бесёда на XLV псал.

знаменъ молящіеся просятъ "о твердомъ мирѣ", о избавленія "отъ нашествія иноплемянниковъ и всѣхъ бранемъ хотящихъ человѣковъ и ратныхъ нахожденій". Въ благодарственной молитвѣ о побѣдѣ надъ галлами колѣнопреклоненные побѣдители взываютъ Богу: "враговъ нашихъ сердца къ Тебѣ обрати".

Вообще Церковь въ своихъ отношеніяхъ къ войнѣ не измѣняеть заповѣди о любви къ врагамъ. Внѣ христіанства войны были и есть не только болте часты, но и болте жестоки, чты теперь, когда христіане на международныхъ конвенціяхъ (напримѣръ женевскій 1864 г. и брюссельскій 1874 г.) пытаются удалить отъ языческаго бога войны его неизменную въ прежнія времена спутницу-богиню безчинства. Выработанныя на этихъ конвенціяхъ правила: оказывать попеченіе больнымъ илънникамъ наравнъ съ своими, не лишать жизни несопротивляющихся, не причинять врагу вреда болье чъмъ требуется цёлью усмиренія, — эти и подобныя правила уже возымёле силу надъ воюющими христіанами. Ж стокія и безчеловѣчныя проявленія войны ограничены и обузданы. Будемъ же желать, чтобы этотъ человъколюбивый и благородный духъ болте и болёе проникалъ собою христіанскіе народы, какъ того желаетъ въ наше время нашъ Православный Государь!

Прот. Ст. Остроумовъ.

(Окончаніе будеть).

Digitized by Google

# ВѢРА и РАЗУМЪ

## ЖУРНАЛЪ ВОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ

## 1899.

## № 11.

ІЮНЬ.—КНИЖКА ПЕРВАЯ.

ХАРЬКОВЪ. Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., № 17. 1899. Πίστει νοοῦμεν.

Впрою разумпваемь.

Евр. XI. 3.

Дозволено цензурою. Харьковъ, 15 Іюни 1899 года. Цензоръ Протоіерей Павеля Соликов.

Digitized by GOOQ

### HEBBPIE XIX BBKA.

#### (Продолжение \*).

Изъ философіи Фихте, и въ частности изъ его положенія о Я, вышелъ извъстный нёмецкій философъ-Шеллиниз. Фридрих Вильгельмо Іосифо Шеллинго (1775—1854) свое образованіе получиль въ тюбингенскомъ теологическомъ институтѣ (семинаріи) и находился въ дружественныхъ и научно-оживленныхъ сношеніяхъ съ знаменитыми мыслителями XIX вѣка Фихте, Гегелемъ, А. В. Шлегелемъ, Гёте, Шиллеромъ и др. Вибсть съ Фихте онъ профессорствовалъ въ іенскомъ университетъ, а впослъдстви (въ 1803 г.) даже былъ его преемниконъ по каеедръ ординарнаго профессора. На міровоззръніи Шеллинга замътно вліяніе представителей многихъ философскихъ направленій-Канта, Фихте, Платона, Плотина, Джіордано Бруно, Спинозы, Бэма и др. Кромѣ того, Шеллингу дѣлають упрекъ въ неоднократной смёнё его міровоззрёнія, въ отсутствіи единства метода и устойчивости выводовъ. Зам'ячаніе это, конечно, върно; но при безпристрастномъ ознакомлении съ міровоззрѣніемъ Шеллинга, оказывается, что его "неустойчивость" говорить только въ пользу честности и искренности его стремленія къ отысканію истины. Въ развитіи его міровоззрѣнія, подобно тому, какъ и у Фихте, ясно замътны два періода: первый-атеистическій и послёдній, въ которомъ Шеллингъ ищеть возврата къ догматическому ученію христіанскаго откровенія. Это обстоятельство, безъ сомнѣнія, также должно быть понимаемо какъ достовѣрное свидѣтельство честнаго мыслителя

\*) См. ж. "Вѣра и Разумъ" за 1899 г., № 10.

66 /,

о томъ, что духъ человѣческій не можетъ удовлетвориться атеистическимъ міровоззрѣніемъ и что только въ Божественномъ Откровеніи онъ можетъ найти для себя успокоеніе.

Шеллингъ былъ не только глубокимъ мыслителемъ, но в весьма плодовитымъ писателемъ. Уже на 17-мъ году своей жизни онъ издалъ въ свътъ свое первое ученое сочинение: Апtiquissimi de prima malorum origine philosophematis explicandi tentamen criticum, 1792 г., въ которомъ, подвергая изслъдованію содержаніе 3-ей главы книги Бытія, онъ въ аллегорическомъ смыслѣ изъясняетъ повѣствованіе Библіи о грѣхопаденіи первыхъ людей. За это сочиненіе Шеллингъ быль удостоенъ магистерской степени. Въ слѣдующемъ (1793 г.) году онъ издаетъ въ свѣтъ уже другое свое сочиненіе-ученый трактать "о миеахъ, историческихъ сказаніяхъ и философемахъ древняго міра". Въ 1795 году имъ написано одно сочиненіе—De Marcione Paulinarum epistolarum 'emendatore. относящееся къ христіанскому богословію, и два философскаго содержанія: 1) "О возможности формы философіи вообще" н 2) "О Я какъ принципъ философіи или о безусловномъ въ человическомъ знани". Въ этихъ сочиненияхъ Шеллингъ еще находится подъ вліяніемъ философскихъ воззрѣній Фихте. Изученіе естественныхъ наукъ и математики скоро, впрочемъ. расширило кругозоръ новаго философа. Въ 1796 году онъ издаетъ свои "Философскія письма о догматизмѣ и критицизиѣ" и "Статьи къ разъясненію идеализма въ наукоученіи", въ которыхъ, являясь еще одушевленнымъ представителемъ философіи такъ называемаго субъективнаго идеализма, въ тѣсной связи съ Фихте, но безъ рабскаго подчинения ему, Шеллингъ уже прямо становится противникомъ философскаго ученія Канта, осуждаеть его деление философии на теоретическую и практическую, уличаетъ его въ противорвчіяхъ и подвергаетъ самой безпощадной критикѣ его правственное доказательство бытія Божія. Въ послёдующихъ сочиненіяхъ: "Идеи къ философіи природы" (1797 г.), "О міровой душѣ, гипотеза высшей физики для объясненія всеобщаго организма" (1798 г.), "Первый набросокъ системы натурфилософіи" (1799 г.) и "Система трансцендентальнаго идеализма", стараясь понять съ философ-

ской точки зрения жизнь внешей природы и историческаго развитія человѣчества, Шелливгъ уже расходится въ своихъ воззрѣніяхъ съ Фихте, и субъективный идеализмъ у него мало-по-малу превращается въ идеализмъ объективный. Шеллингъ теперь предстаетъ уже предъ міромъ мыслящихъ людей какъ въстникъ новой философской мысли, какъ творецъ философін тожества. Онъ увидёлъ себя вынужденнымъ признать, что ввѣшній міръ вовсе не находится въ причинной зависимости отъ Я, но что онъ имѣетъ свое собственное, дѣйствительное, внёшнее или объективное бытіе. Но если невёрно положение Фихте, что Я производить не-Я, то съ другой стороны Шеллингъ признаетъ ложнымъ и ученіе другихъ философовъ-Локка, Юма, Кондильяка и имъ подобныхъ,--что не-Я производить Я. Ветшняя природа, имтя самостоятельное и объективное бытіе, проявляетъ безпрерывно и свою постоянную и безконечную деательность, жизнь, развитіе, переходя съ низшей ступени на высшую и ни на одинъ мигъ не останавливаясь въ своемъ движения, какъ и Я, духъ, разумъ. Такимъ образомъ одинъ и тотъ же законъ внутренняго и постепеннаго самодвиженія и саморазвитія, управляющій бытіемъ Я, имманентенъ и бытію не-Я. Но разсматривая съ этой точки зрѣнія бытіе мірового цѣлаго, Шеллингъ былъ слишкомъ далекъ отъ тѣхъ дуалистическихъ системъ, въ которыхъ въ основу міровой жизни полагаются два абсолютныя начала, другъ друга исключающія, какъ непримиримыя и враждебныя противуположенія. По его ученію, Я и не-Я, духъ и природа, разумъ и матерія, субъективное и объективное, идеальное и реальное суть только полюсы одного и того же бытія, выходять изъ одного и того же корня, подчинены одному и тому же абсолютному началу. Ни Я, ни не-Я не могуть быть абсолютными, потому что Я, какъ субъектъ, необходимо предполагаетъ свое ограничение въ объектъ, и наоборотъ не-Я всегда ограничивается мыслящимъ субъектомъ. Но что-же такое то абсолютное начало, тотъ всеобщій синтезъ, который соединяетъ эти полюсы бытія? Это то "абсолютное тожество", та первооснова, корень всякаго былія, тотъ принципъ жизня, который стоитъ внѣ и выше всякихъ условій существованія,

который напротивъ самъ есть высшее, послѣднее и необходимое условіе, ціль и источникъ какъ субъективнаго, такъ и объективнаго бытія. Абсолютное---это то, что следуеть выражать словонь "Богъ". Само въ себѣ абсолютное недѣлимо; но оно необходимо проявляется во всёхъ отдёльныхъ формахъ существованія и безъ него вообще не мыслимо никакое существование, ибо оно есть абсолютное тожество и единство тѣхъ основныхъ противоположений-(Я и не-Я, идеальнаго и реальнаго, субъективнаго и объективнаго, разума и природы, духа и матеріи), которыя обнимають собою безконечную полноту частныхъ противоположений, а вслёдствіе этого объединенія міръ и является великимъ, цёльнымъ, законосообразнымъ организмомъ безконечняго бытія, природа мыслится какъ разумъ существующій, духъ-какъ разумъ мыслящій. Какъ недблимое, абсолютное не можеть быть постигаемо въ отдёльныхъ явленіяхъ жизни ни опосредствованнымъ или разсудочнымъ познаніемъ, ни дѣятельностію воли, въ общемъ же бытіи міра оно, какъ абсолютное тожество единства и противоположностей, какъ абсолютная жизнь природы и мірового цёлаго, можетъ быть постигаемо опять-таки не разсудочнымъ познаніемъ, а только непосредственнымъ умственнымъ созерцаніемъ. Созерцая такимъ образомъ абсолютное или Бога, человѣкъ самъ непосредственно погружается въ Его жизнь, а Богъ является непосредственно имманентнымъ жизни человѣка. Въ этомъ, по Шеллингу, и состоитъ вся сущность и все значеніе религіи. Ясно, что на мѣсто живого и личнаго Бога Шеллингъ ставитъ мертвое, сухое и безжизненное начало. Послё этого понятно, почему онъ не могъ допустить въ развити міра и д'яйствій божественнаго промышленія. Развитіе жизни природы, какъ и всего человѣчества, по его ученію. есть только постепенно обнаруживающееся откровение абсолютнаго, исключающее всякую возможность непосредственнаго вытыпательства Божества въ видъ чудесъ или пророчествъ, ибо въ такомъ случаѣ Божество раздѣлилось бы въ самомъ себѣ и уничтожало бы само себя. Воть почему Шеллингъ не можетъ указать въ исторіи или жизни ни одного событія, на которомъ бы отразился хотя нёсколько замётный слёдь божественнаго промышленія, какъ непосредственное воздѣйствіе самаго Боже-

ства, но за то всю исторію человѣчества, взятую вмѣстѣ какъ единое цѣлое, онъ признаетъ однимъ изъ лучшихъ доказательствъ бытія Божія—(только въ пантеистическомъ, конечно, смыслѣ), хотя въ противорѣчіе себѣ онъ въ тоже время утверждаетъ, что исторія никогда не можетъ быть цѣлымъ и законченнымъ откровеніемъ абсолютнаго. До сихъ поръ Шеллингъ усматриваетъ въ исторіи только ява періода: періодъ судьбы и періодъ природы. Послѣдній начинается учрежденіемъ и расширеніемъ римской республики. Впрочемъ, Шеллингъ допускаетъ возможность наступленія и третьяго періода—періода провидѣнія. "Когда начнется этотъ періодъ, говоритъ Шеллингъ, мы не умѣемъ сказать; но когда этотъ періодъ будетъ, тогда будетъ и Богъ".

Это учение Шеллиига мало чёмъ отличается отъ обыкновенныхъ пантенстическихъ ученій, какъ они были изложены нѣкоторыми изъ древне-греческихъ философовъ. Глубокій умъ Шеллинга. конечно, не могъ надолго остановиться на томъ, что уже не могло удовлетворять и древнихъ. И вотъ Шеллингъ начинаетъ замѣтно измѣнять свой взглядъ уже въ издававшемся инъ "Журналъ для спекулятивной физики" (1800-1801), а также и въ отдѣльныхъ своихъ сочиненіяхъ: "Бруно или о естественномъ и сверхъестественномъ принципѣ вещей" (1802); "Чтенія о методѣ академическихъ занятій" (1803 г.); "Филисофія н религія" (1804 г.); "Объ отношеніяхъ реальнаго и идеальнаго"; "Изложеніе истиннаго отношенія натурфилософіи къ •улучшенному фихтевскому ученію" (1806 г.), равно какъ въ небольшихъ статьяхъ, помъщенныхъ въ различныхъ періодическихъ изданіяхъ: "Neue Zeitschrift für speculative Physik", Kritisches Journal der Philosophie", n "Jahrbücher der Medicin als Wissenschaft". Правда, и въ этихъ сочиненіяхъ Шеллингъ еще старается остаться върнымъ своимъ прежнимъ мыслямъ; но на ряду съ этимъ онъ придаетъ уже весьма важное значение теософскимъ элементамъ и на нихъ останавливаетъ свое особенное внимание. Онъ явно стремится къ тому, чтобы уразумёть внутренній смысль христіанства, признавая за нимъ важное значение и не только для нравственности, но и для искусства, и усматривая въ немъ всѣ черты истинно-эстетиче-

671

скаго идеала. Свои пантеистическія воззрѣнія онъ старается приблизить въ теистическому ученію о Богь, но, къ сожальнію, въ этомъ пунктѣ онъ только сближается съ мистикою неоплатониковъ и воззрѣніями Якова Бэма. Богословіе въ его глазахъ теперь является высшею философскою наукою, потому что своимъ содержаніемъ оно дѣлаетъ то, что составляетъ синтезъ высшаго знанія въ философіи и исторіи, --- раскрытіе свойствъ абсолютнаго и божественнаго существа, изслѣдованіе по преимуществу спекулятивныхъ идей, объединение идеальнаго и реальнаго. Тѣ противоположенія, изъ которыхъ, по Шеллингу, складывается міровая жизнь, шдеальное и реальное, субъективное и объективное, духъ и матерія, разумъ и природа,имѣютъ свое полное значеніе и въ исторіи развитія религін. Язычество во главѣ съ религіею грековъ имѣетъ своимъ содержаніемъ реальное и объективное, хотя, конечно, въ нѣкоторой мъръ въ немъ можно замъчать и проявление другой противоположности-идеальнаго, какъ, напр., у Платона, котораго поэтому Шеллингъ и называетъ предвозвъстникомъ христіанскаго Евангелія. Другія религіи, — религія Востока и попреимуществу индійская. въ меньшей мѣрѣ-еврейская (только въ формѣ ессейства) выражають другую противоположность-принципь духа, разума и всего того, что носить характерь идеальнаго. Но болѣе всего принципъ этотъ выразился въ христіанствѣ, которое, какъ историческое явление, обязано будто бы своимъ происхожденіемъ ессейству и буддизму. Вотъ христіпочему называетъ янство Шеллингъ синтезомъ религій рели-, И гісю абсолютнаго. Въ немъ Божество уже снимаетъ СЪ себя тотъ покровъ, которымъ оно было окутано въ язычествѣ и іудействъ и является раскрытымъ таинствомъ. Но сущность христіанства нельзя понять по его первымъ письменнымъ памятникамъ, т. е., по евангеліямъ, апостольскимъ и святоотеческимъ писаніямъ, какъ частнымъ и несовершеннымъ произведеніямъ отдѣльныхъ лицъ, но христіанство, какъ всеобщій и абсолютный принципъ, можетъ быть понято только въ его цільномъ и всестороннемъ историческомъ раскрытіи. Такое пониманіе христіанства, по мнѣнію Шеллинга, можетъ быть достигнуто только философіею, которой одной суждено возвѣстить лю-

дямъ абсолютное евангеліе. По мнёнію Шеллинга, выраженному въ сочивеніи "Философія и религія", въ настоящее время религія можетъ существовать не иначе какъ въ формѣ таинственнаго, и въ этомъ случаѣ Шеллингъ является самымъ непримиримымъ врагомъ всякаго раціоналистическаго пониманія. которое стремится къ тому, чтобы устранить изъ Библіи чудо, а христіанскіе догматы превратить въ заурядныя мненія человъческаго разсудка и представить какъ результать совершенно обыкновенной рефлексии. Но что не доступно рефлектирующему разсудку, то, по мнѣнію Шеллинга, должно быть достоявіемъ спекулятивнаго разума. При этомъ Шеллингъ увъряетъ, что время такъ называемой исторической въры миновало безвозвратно, но что въ интеллектуальной силѣ интуктивнаго разума еще находится для насъ полная возможность непосредственнаго познанія идей, выраженныхъ въ фактахъ и догматахъ христіанскаго откровенія; что же касается тѣхъ богослововъ. которые понимаютъ догматы церкви только эмпиристически, буквально, то они будто бы лишь создають другую ложную крайность рядомъ съ крайностію раціоналистическаго пустословія и лжемудрованія. Вообще же онъ утверждаеть, что учевіе и факты откровенія, по своему внутреннему содержанію, вполнѣ совпадають съ содержаніемъ спекулятивныхъ идей философствующаго разума и совпадаютъ именно настолько, что релягія всецѣло должна кануть въ философію. Само собою понятво, что Шеллингъ не поставилъ себѣ въ трудъ указать и вёсколько примёровъ того, какъ нужно понимать христіанскіе догматы. Важнѣйшими догматами христіанства Шеллингъ справедливо признаетъ учение о Триединомъ Богъ и Боговочеловъченін. Но желая понять эти важнѣйшіе христіанскіе догматы съ своей чисто пантеистической точки зрѣнія, онъ совершенно искажаетъ ихъ, такъ что въ его изложении даже трудно узнать христіанское ученіе. Подъ именемъ Бога Отца онъ иногда разумѣетъ только идеальное начало міровой жизни. Второе Лидо Пресвятой Троицы у него не есть истинный Сынъ Божій, предвѣчно раждаемый изъ существа Отца, личное и чпостасное Божество, а только "то само конечное, какъ оно бываеть въ вѣчномъ воззрѣніи Бога, и которое является въ качествѣ страждущаго в подверженнаго судьбамъ времени Бога, который въ высшей точкѣ своего явленія, во Христѣ, закавчиваетъ міръ конечности и открываетъ міръ безконечности или господства духа". Подъ именемъ Духа Святаго Шеллингъ разумѣетъ не личное Божественное Существо, а только божественный принципъ жизни. Что же касается христіанскаго ученія о Боговоплощеніи, то у Шеллинга оно отожествляется съ ученіемъ о вочеловѣченія вѣчности, о явленіи абсолютнаго въ жизни человѣчества. Такое объясненіе христіанскихъ догматовъ, конечно, не могло удовлетворить ни вѣрующихъ богослововъ, ни послѣдователей пантеистической философіи; даже ученикъ и другъ Шеллинга, Эшенмайеръ, назвалъ его "новою формою стараго раціонализма". Впрочемъ, какъ увидимъ ниже, Шеллингъ отказался отъ своего изъясненія христіанскихъ догматовъ.

Болфе рышительный поворотъ къ теизму замфчается въ сочиненіяхъ Шеллинга: "Философскія розысканія о сущности человъческой свободы и о предметахъ, съ нею соединенныхъ" (1809 г.); Памятникъ сочиненія Якоби о божественныхъ вещахъ и о сдѣланномъ въ немъ на него обвиненіи въ атензиѣ, намъренно говорящемъ соблазвительную ложъ" (1812 г.) и "О божествахъ Самооракія" (1815 г.). Въ первомъ сочиненія Шеллингъ уже явно отрекается отъ своего прежняго пантеистическаго міровоззрѣнія и излагаетъ основанія совершенно новой для него философской системы, которую можно назвать спекулятивнымъ теизмомъ. Прежде всего въ полномъ согласи съ Лессингомъ онъ допускаетъ возможность уразумения высшихъ богооткровенных истинъ на началахъ разума, а не одной только слѣпой вѣры. Богомъ его системы уже перестаетъ быть пантеистическое абсолютное тожество противоположностей, но на его мѣсто является личный Духъ творящій міръ и открываю щій себя людямъ. Откровенное ученіе о Богѣ Шеллингъ старается уже уразумѣть чрезъ то, что различаетъ въ Богѣ три момента: 1) первооснову или бездну (Urgrund или Ungrund), безразличіе, почему существо Божіе и является непостижимымъ, неиспытуемымъ и неизслѣдуемымъ; 2) раздвоеніе на основу и существование, когда изъ своей первоосновы или бездны, какъ безраличія, Богъ является какъ личный Духъ чрезъ

## отдель церковный

раздѣленіе и выдѣленіе потенцій или моментовъ своей жизни, и 3) тожество или примиреніе раздвоенной первоосновы на основу и существование. Изъ идеи свободной личности Бога Шеллингъ находитъ теперь возможнымъ съ одной стороны понять идею свободнаго творенія, а съ другой-уяснить начала встинной свободы и происхождение добра и зда. Такимъ образомъ новая идея о Богъ какъ личномъ Духъ для Шеллинга была собственно идеею открывоющаюся Бога или идеею Божественнаго Откговенія. При такомъ совершенно измѣнившемся образѣ мышленія Шеллингъ уже считаль себя въ правъ отклонить отъ себя обвинение въ алеизмъ и безбожии. Въ вышеуказанновъ полемическомъ сочинении, направленномъ противъ Якоби, онъ съ необычайною энергіею защищаеть свое міровоззрѣніе и отвергаетъ, какъ ложное, то мнѣніе, будто бы его философія проповедуетъ грубый натурализыт, пантеизмъ и безбожіе, утверждая напротивъ, что Богъ для него есть все, альфа и омега существо, бытіе котораго находится выше всякаго сомнѣнія, и осуждая атеистический образъ мыслей какъ преступное легкомысліе, причина котораго можетъ заключаться только въ безнравственной, чувственно-эгоистической и развратной жизни. При этомъ подвергая строгой критикѣ философію своего противника (Якоби), онъ особенно настаиваетъ на томъ, что истинное понятие о Богѣ можно найти только въ единствѣ теизма съ натурализмомъ. Въ божествахъ Самофракіи Шеллингъ усматриваетъ лишь аллегорическое воспроизведение тѣхъ самыхъ трехъ моментовъ въ Богѣ, которые и онъ указалъ въ своемъ изслѣдованіи о сущности человѣческой свободы и о соединенныхъ съ нею предметахъ.

Съ особенною эпергією и ревностію Шеллингъ сталъ защищать ученіе спекулятивнаго теизма съ того времени, какъ въ Германіи явился новый всеразрушающій врагъ христіанской религіи въ видѣ философіи Гегеля. Впрочемъ съ 1815 и по 1854 годъ Шеллингъ почти ничего не напечаталъ (за исключеніемъ небольшого предисловія къ переводу сочиненія Виктора Кузена "о французской и нѣмецкой философіи" въ 1834 г.). Въ это время онъ занимался писаніемъ какого-то общирнаго сочиненія въ защиту ученія спекулятивнаго теизма и въ опровержение философии Гегеля. Два раза начиналось печатаніе этого труда; но оба раза Шеллингъ пріостанавливаль его и самъ уничтожалъ напечатанное. Между тёмъ благомыслящіе люди только на Шеллинга возлагали свою надежду, когда видёли, какъ быстро философія Гегеля овладёвала умами мыслящихъ людей Запада, только его считали способнымъ быть побиноснымь защитникомь богооткровенной истины. Шеллингь былъ приглашенъ въ берлинскій университетъ. И хотя многіе разочаровались въ своихъ надеждахъ и ожиданіяхъ, но онъ всетаки значительно освѣжилъ какъ философскую, такъ в богословскую мысль и многимъ открылъ глаза, чтобы видъть истивное значение философии Гегеля, несправедливо отожествившей законы мышленія съ законами бытія. Къ этому періоду профессорской деятельности Шеллинга относятся его труды по философія религіи в откровенія. Показавъ несостоятельность гегельянской философіи, имфющей только отрицательное значеніе, Шеллингъ находилъ необходимымъ восполнить ее положительною или позитивною философіею, которая должна поставить своею задачею представить доказательство бытія Божія не изъ понятія о Богѣ, а напротивъ изъ разсмотрѣнія существующаго, изъ опыта. Такая положительнаь философія, по мнѣнію Шеллинга, есть вменно философія религіи, философія мивологія в откровенія. Въ 1809 году въ концѣ своего разсужденія о свободѣ воли Шеллингъ утверждалъ: "Время исторической въры миновало, когда дана возможность непосредственнаго познанія. Мы имфемъ откровение болфе древнее, чфмъ всякое писанье, природу". Теперь напротивъ онъ придаетъ большое значеніе "исторін открывающагося духа", обнимающей во всеобъемлющей связи всю исторію человѣчества и дающей возможность доказать христіанское ученіе какъ абсолютную истину Божественнаго Духа. Даже въ древнъйшихъ мисахъ человъчества можно находить разстянными отдельныя черты этой истины. Но мивилогическая религія есть религія несовершенная; совершенною же можетъ быть названа только религія христіанская, содержащая всю богооткровенную истину. Впрочемъ, истиннохристіанскою религіею Шеллингъ не хочетъ признать ни католичества, ни протестанства; первое онъ называетъ только

676

## отдълъ церковный

христіанствомъ Петра, послѣднее-христіанствомъ Павла истинное же христіанство онъ надбется увидѣть только въ будущей церкви, которая будетъ содержать христіанство Іоанна. Теперь Шеллингъ не приписываетъ разуму въ дѣлѣ религіи того исключительнаго значенія, какое онъ признаваль за нимъ раньше. Теперь видное мъсто уже предоставляется одному Божественному Откровенію. Рязумъ, по словамъ Шеллинга, не ведеть къ религии; о Богѣ невозможно знание. Въ предблахъ уиственнаго, научнаго знанія нѣтъ никакой религіи, а слѣдовательно, нътъ вообще и никакой религи разума.-Но съ другой сторовы, по заключению Шеллинга, не можетъ быть никакой религів и безъ активнаго вліянія Бога, потому что религія предполагаетъ действительное, реальное отношеніе человека къ Богу. Въ Богѣ Шеллингъ различаетъ теперь три степени божественнаго существа: волю безсознательную, волю разсудительную и единство обоихъ. Изъ этихъ-то трехъ степеней божественнаго существа путемъ чисто теогоническаго процесса онъ выводить и христіанскій догмать о Тріединомъ Богь: Отецъ, какъ абсолютная возможность препобъжденія недомысленнаго или слъпо необходимаго бытія, Сынъ какъ сила препобъждающая это бытіе, и Духъ, какъ единство обоихъ и завершение этого теоговическаго процесса.

Въ этомъ разсуждении Шеллинга еще многое напоминаетъ о его прежнихъ пантеистическихъ воззръніяхъ, враждебныхъ христіанству. Тъмъ не менъе у Шеллинга есть много и такого, что не могло остаться безслёднымъ въ исторіи развитія христіанской апологетики. Прежде всего Шеллингъ и положительнымъ, и отрицательнымъ путемъ доказалъ, что христіанство нельзя понимать раціоналистически, что религіи разума вообще быть не можетъ и что на атеизм' человъкъ никогда не успоконтся. Затёмъ онъ раскрылъ то важное значение опыта И исторіи, которое они им'єють для доказательства божественности христіанства; онъ первый обратилъ вниманіе на преданія и миеы древнѣйшихъ народовъ, какъ на апологетическій матеріалъ. Наконецъ, онъ доказалъ основательно, что ни католичество, ни протестанство не могутъ быть названы истиннымъ христіанствомъ, содержащимъ абсолютную истину.

Къ Шеллингу примкнули очень многів изъ естествоиспытателей и философовъ, какъ напр. Клейнъ, Вагнеръ, Астъ, Рикснеръ, Окенъ, Эзенбекъ, Бляше. Трокслеръ, Эшенмайеръ, Герресъ, Шубертъ, Бурдахъ, Карусъ, Эрстедъ, Зольгеръ, Стеффенсъ, Бергеръ, Баадеръ, Краузе и др. Мы остановимъ однако же свое вниманіе лишь на тѣхъ изъ названныхъ ученыхъ, которые имѣютъ какое-либо положительное или отрицательное значеніе для исторіи развитія христіанской апологетики.

Клейна (1776—1820) самый вёрный ученикъ Шеллинга изложилъ ученіе о религіи и нравственности на началахъ философіи тожества, которая, по его мнёнію, не можетъ быть враждебною ни для религіи, ни для нравственности.

Вагнера (1775—1841), бывшій вюрцбургскій профессоръ, въ духѣ Шеллинга написалъ свою "Теодицею" (1809 г.).

Окенз (1779-1851) извъстенъ какъ натурфилософъ и естествоиспытатель, вышедшій изъ школы Шеллинга; овъ быль профессоромъ сначала въ Іенъ и Мюнхенъ, а съ 1832 года и до конца жизни въ Цюрихѣ. Окенъ особенно увлекался vgeніемъ Шеллинга о природѣ, при чемъ дошелъ до того, что на жизнь природы смотрѣлъ какъ на вѣчное превращеніе Бога въ міръ. Въ рѣшеніи многихъ вопросовъ онъ шелъ по стопамъ даже французскихъ энциклопедистовъ. Человъкъ былъ для него только простое животное, ничёмъ не отличавшееся отъ другихъ животныхъ; поэтому онъ считалъ совершенно недостовърнымъ и библейскій разсказъ о происхожденіи всего человѣческаго рода отъ одной супружеской четы Адама и Евы. Наконецъ, овъ отвергалъ учение о Промыслъ, чудесахъ и пророчествахъ, и не приписывалъ никакого особеннаго значенія христіанству.

Бляше (1776—1832) заслуженный педагогъ, долгое время бывпій учителемъ въ Шнепфенталѣ, въ такъ называемомъ Зальцманскомъ институтѣ, въ духѣ Шеллинговой философіи написалъ свое разсужденіе о злѣ и его согласіи съ міропорядкомъ (1827); объ откровеніи (1829) и о безсмертіи или о томъ, какъ открывается вѣчная жизнь (1831).

Эшенмайерз (1768—1852), извъстный нъмецкій философъ и естествоиспытатель, бывшій профессоръ тюбингенскаго универ-

ситета, оставилъ послѣ себя много сочиненій, посвященныхъ изслѣдованію важнѣйшихъ вопросовъ по философіи религіи. Сюда принадлежатъ: 1., Philososophie in ihrem Uebergange zur Nichtphilosophie (1803); 2., Psychologie (1817) 3., System der Moralphilosophie (1818); 4., Peligionsphilosophie (состоитъ изъ трехъ частей); 5., Die hegelsche Peligionsphilosophie (1834) и 6., Grundzüge einer christlichen Philosophie (1841).

Сущность міровоззрѣнія Эшенмайера состоитъ въ томъ, что супранатурализмъ онъ ставитъ выше раціонализма и мистицизма, вѣру-выше умозрѣнія и философіи.

Г. Г. Шуберт (1780—1860), извъстный естествоиснытатель и натурфилософъ, бывшій профессоръ эрлангенскаго, а потомъ мюнхенскаго университетовъ, представляетъ намъ прекрасное доказательство того, что само по себѣ естествознаніе не только не враждебно Божественному Откровенію, а напротивъ оно, какъ познаніе творенія, если не уклоняется по ложному пути философскаго міровоззрѣнія, естественнымъ путемъ ведеть человѣка къ тому же Творцу міра, къ Которому сверхъестественнымъ путемъ ведетъ и религія. Кромѣ спеціальныхъ сочиненій по естественнымъ наукамъ, Шубертъ написалъ много разсужденій, предметомъ которыхъ служатъ религія и душевная жизнь человъка. "Во всемъ видимомъ мірь, говорить онъ, все указываетъ на одно. Звѣзды, растенія и животныя указываютъ на человѣка, какъ на видимый ключъ къ тайнѣ ихъ существованія, а человѣкъ, образъ Того, Который его создаль, указываеть на Сего" (т. е. на Бога). Это-путь, которымъ нашъ разумъ только и можетъ постигнуть то, что въръ дано чрезъ откровение.

Г. Стеффенсъ (1773—1845), философъ, поэтъ и естествоиспытатель, особенный знатокъ минералогіи и геогнозіи, бывшій профессоръ берлинскаго университета, издалъ въ свѣтъ нѣсколько сочиненій, имѣющихъ значеніе въ развитіи христіанской апологетики, какова, напр. его "Christliche Religionsphilosophie" (1839). Главнымъ основаніемъ всякой философіи Стеффенсъ считаетъ вѣру. Философія, основанная на однихъ умозаключеніяхъ разсудка, никогда не можетъ доставить полнаго удовлетворенія человѣческому духу, если она не будетъ

восполнена върою. Натурфилософія не можетъ идти дальше человѣка: идея человѣческой личности есть тотъ посредствуюшій пункть, который делаеть возможнымь для философіи переходъ къ христіанскому откровенію. Но что такое человѣческая личность? Въ основании ся лежитъ то божественное начало, благодаря которому человѣкъ живеть не столько въ себѣ самомъ, сколько въ Богѣ. Связующимъ звеномъ между Богомъ и человѣческою личностію является любовь. Личность Бога непосредственно доказывается Его любовію, какъ и личность человѣка. Во имя этой любви Богъ открываетъ человѣку Себя и Свою волю; съ другой стороны если человѣкъ забываеть живого личнаго Бога, онъ теряетъ твердое основаніе н опору для своей личности. Союзъ между личностію Бога и личностію человѣка можетъ быть разрушенъ только тѣмъ, что составляетъ противоположение любви, -- эгоизмомъ, гордостию, непослушаніемъ. Такъ явился грёхъ, который разрушилъ правильное теченіе жизни не только у человѣка, но и въ окружающей его природѣ, въ мірѣ, разорвавъ въ немъ во всѣхъ его моментахъ его первоначальное единство. Только благодатію, какъ при твореніи всемогуществомъ Бога, можетъ быть возстановленъ нарушенный грѣхомъ міропорядокъ.

Франиз Баадерз (1765—1841) можеть быть названъ столько же ученикомъ Шеллинга, сколько и его руководителенъ, потому что если свое міровоззрѣніе онъ развилъ подъ вліяніемъ Шеллинга, то въ свою очередь и онъ оказалъ не незначительное вліяніе на развитіе міровоззр'внія Шеллинга. Баадеръ сначала занимался изученіемъ медицины, затвиъ-естественныхъ наукъ и готовился быть горнымъ инженеромъ. Но проживъ нѣкоторое время въ Англіи, а затѣмъ въ С.-Петербургѣ, съ 1826 года онъ сталъ читать лекціи по философів въ мюнхенскомъ университетъ. Философію онъ изучилъ преимущественно по сочиненіямъ Канта, Фихте, Шеллинга, Бэма, Клода и Мартена; но рабски онъ не слъдовалъ ни одному изъ этихъ философовъ. Его собственное философское міровоззрѣніе можетъ быть названо мистико-теософическою философіею природы и откровенія. Баздеръ въ противоположность Канту не признасть автономіи не только въ практической діятельности

человѣка, но даже и въ теоретической-въ мышленіи и познанів. По его мибнію, нельзя достигнуть истины ни спекулятивнымъ, ни чисто эмпирическимъ путемъ, но только чрезъ непосредственное геніальное постиженіе вещей, которое однакоже является возможнымъ лишь чрезъ особое мышленіе въ Богѣ и чрезъ Бога, человѣкъ не болѣе какъ только соучастникъ божественнаго въдънія; самъ по себъ онъ даже неспособенъ познавать истину; онъ всегда нуждается въ божественномъ освѣщенія для того, чтобы проникнуть въ бытіе; но разъ онъ просвъщенъ божественнымъ разумомъ, онъ тогда познаетъ уже сущность вещей вполнѣ и всецѣло. Вотъ почему Баадеръ даже не считаетъ человѣческаго знанія знаніемъ въ собственномъ смыслѣ, а только сознаніемъ божественнаго знанія, такъ что человѣкъ собственно есть говорящій и дѣйствующій образъ Божій. Такимъ образомъ, философія Баадера, по ея внутренвену хэрактеру, должна быть названа теософическою въ строгомъ смыслѣ, такъ какъ она все сводитъ къ Богу, какъ посибанему основанию; психологія, онтологія, космологія, новка у Баадера въ сущности-то же богословіе. Баадеръ соглашается отчасти съ Кантомъ въ томъ, что нельзя доказать бытіе Божіе; но въ то же время онъ утверждаетъ, что въ самомъ существѣ человѣка заключаются данныя, вполнѣ достаточныя для того, чтобы укрѣпить въ насъ убѣжденіе въ бытіи Бога. Это--постоянное воздѣйствіе Бога какъ на наше познаніе, такъ и на нашу дъятельность. Въ самомъ Богъ Баадеръ указываеть внутревнія различенія; именно, — онъ различаеть два процесса въ Богѣ: одинъ-имманентный, эсотерическій, логическій или жизненный, другой-эманентный, эксотерическій или реальный; въ первомъ, какъ и у Шеллинга, Богъ производить самаго себя изъ того состоянія, когда онъ бываетъ не открытъ, во второмъ,-препобѣждая принципъ самости, вѣчную природу, Богъ становится Троичнымъ въ Лицахъ. Изъ отношенія этихъ различеній въ Богѣ выходить міръ чрезъ особый актъ творенія, въ которомъ Богъ сливается со своимъ образомъ.

Указаніе Шеллинга на народныя мисологіи, какъ на фантастическія образы первоначальныхъ религіозныхъ върованій в преданій, дало поводъ нъкоторымъ ученымъ искать въ

2

нихъ источникъ даже и христіанскаго въроученія. Стали появляться раціоналистическія воззрѣнія, по которымъ первоначальнымъ источникомъ христіанскаго върсученія и нравоученія были признаваемы: то греко-римская мноологія, то браманство или буднизмъ, то религія Зороастра или египетскія вѣрованія и мноы. Наконецъ, Ф. І. Молиторз (1799-1860), приписывая весьма важное значеніе народнымъ преданіямъ и върованіямъ или религіямъ, задумалъ (въ своемъ сочиненія: Philosophie der Geschichte oder über die Tradition, 1827) cBecru ихъ къ первоначальному преданію, которое онъ находить въ іудейской Каббаль. Эта іудейская Каббала, по заключенію Молитора, имбетъ значение будтобы и для христіанской Церкви, насколько она содёйствуеть развитію мистики, на которой-де только и можеть быть построена христіанская философія. Сань Христосъ въ Своихъ проповѣдяхъ,-говоритъ Молиторъ,-предлагалъ такое мистическое преданіе и предполагалъ у своихъ слушателей по крайней муру нукоторое знание и нукоторое понимание его; нѣкоторыя изъ Его рѣчей являются прямо непонятными и недоступными для толом, еслибы іудеи Его времени не были уже знакомы съ толкованіемъ смысла. Писанія возвышающимся надъ буквальнымъ его пониманіемъ. Если бы то, чему училъ Христосъ относительно Троичности, вочеловѣченія, искупленія и посланія Св. Духа, было совершенно неслыханнымъ среди Израиля, ---какъ Онъ ръшился бы проповъдывать израильтянамъ эти ученія или какъ Онъ могъ бы дѣлать народу, воспитанному въ строжайшемъ монотеизмѣ, упревъ за его невфріе? Въ Новомъ Завѣтѣ есть не мало мѣстъ, содержащихъ очевидно нѣчто особенно значительное, чего однако же нельзя съ опредёленностію найти указаннымъ въ писаніяхъ Ветхаго Завѣта; слѣдовательно, должно было существовать устное предание, въ смыслѣ котораго должны быль быть понимаемы указанныя мёста. Между новозавётными виёстё съ слёдующими за ними древнёйшими христіанскими писаніями и современными Христу іудейскими писаніями обнаруживается поразительное сродство, которое можно объяснить себъ лишь об щимъ духовнымъ источникомъ. Удивительнаго сходства посланій ап. Павла съ современными имъ мидрашами никто будто-

бы не захочетъ отрицать; нѣкоторыя притчи и уподобленія Христа находятся будто бы въ іудейскихъ трактатахъ Брахотъ. Шаббатъ и т. д. Мистико-теософическія основныя ученія христіанской религіи объ ісрархіи высшихъ существъ, о добрыхъ и злыхъ ангелахъ, о небесномъ и земномъ мірѣ и объ ихъ отношеніяхъ между собою, о состояніи послѣ смерти, о конечной цёли творенія и т. д., которыя въ книгахъ Ветхаго Завёта указываются лишь смутно, въ книгахъ Новаго Завъта елва упоминаются и только подробно были раскрыты отцами Церкве и позднъйшими христіанскими мистиками, — въ древнихъ писаніяхъ іудеевъ излагаются будто бы со всею ясностію и выражены почти въ тёхъ же самыхъ словахъ, какъ и у отцовъ Церкви и христіанскихъ мистиковъ. Почти всѣ главные образы Откровенія Іоанна Богослова, по увѣренію Моливстрѣчаются въ іудейской Каббаль. Существованіе TODa. іудейскаго преданія ясно будто бы подтверждается Оригеномъ, Евсевіемъ, Іеронимомъ, Иларіемъ; что этимъ преданіемъ дъйствительно пользовались также и отцы церкви, это говорить Молиторъ, доказывають и гагадическія мѣста у Іустина, Оригена, Іеронима, Ефрема Сирина. Числовая мистика, на которой главнымъ образомъ и построена Каббала, была также будто бы небезъизвъстна отцамъ христіанской церкви; Ермъ, Варнава, Климентъ Александрійскій, Тертулліанъ, Іеронимъ часто пользовались ею. Эта традиціональная мудрость іудеевъ есть однако-же не что иное, какъ внутренній, сокровенный, духовный смыслъ закона, который былъ открытъ нвкогда на Сипаз Моусею и чрезъ устное предание продолжалъ сохраняться въ ветхозавѣтной церкви. Первоначально было удерживаемо въ тайнѣ древнее священное изначальное преданіе о твореніи міра и первобытной жизни первыхъ патріарховъ; лешь ветхозавѣтные пророки стали мало по малу раскрывать его внутренній смысль, подготовляя этимъ путь для появленія послёдующаго христіанскаго откровенія. Тёмъ не менёе Молиторъ утверждаетъ, что христіанскіе учители первыхъ въковъ еще не владёли полнымъ знаніемъ этого іудейскаго преданія, они знали только отрывки его; по этому въ развитіи христіанской теософіи они и придерживались больше всего Платона,

вь писаніяхъ котораго также находился отзвукъ того древняго таннственнаго преданія. Впрочемъ, даже и самые іуден долгое время не знали хорошо своихъ собственныхъ преданій; много прошло времени, пока часть этихъ преданій была заключена ими въ письмена; и даже послѣ того, какъ это случилось, ихъ рукописи были сохраняемы въ большой тайнѣ, - которая, собственно говоря, строго сохраняется еще и въ настоящее время. Впрочемъ. Молиторъ усматриваетъ и нѣкоторые нелостатки іудейской мистики; такъ какъ ея развитіе, по его словамъ. находилось въ большой зависимости отъ субъективнаго характера ся носителей; по этому и въ Каббалѣ нельзя найти совершенной истины. Іудейская мистика, особенно въ своей повъствовательной части, въ своихъ легендахъ и сказаніяхъ. содержить очень много такого, что христіанской мысли и сознанію кажется грубо-чувственнымъ, фантастичнымъ или совершеннымъ абсурдомъ. Не безъ нѣкотораго основанія христіанскіе писатели соблазнялись пантеистическими и натуралистическими воззрѣніями каббалистическихъ ученій. Тѣмъ не менѣе Молиторъ не можеть признать, что каббалисты были намеренно пантенстани; если они выражаются иногда пантеистически, то причина этого заключается лишь въ недостаткѣ глубины и ясности изложенія.

Свое собственное міровоззрѣніе Молиторъ создаетъ на началахъ еврейской каббалистики. Нѣтъ, конечно, никакой надобности доказывать, что ученіе Молитора не имѣетъ для себя никакой научной опоры. Мы упоминаемъ о немъ лишь для того, чтобы показать, къ какимъ страннымъ и фантастичнымъ выводамъ могла повести философія Шеллинга.

Спекулятивное воззрѣніе Молитора весьма родственно съ теософіею Бэма и шеллингіанцевъ—Баадера, Виндитмана и Фридриха Шлегеля. Впрочемъ, онъ имѣлъ сильное вліяніе на своихъ современниковъ не столько своими печатными сочиненіями, сколько тѣмъ оживленнымъ сношеніемъ, въ которомъ онъ постоянно находился съ выдающимися мыслителями изъ школы Шеллинга.

Изъ числа послѣдователей Шеллинга заслуживаетъ еще упоминанія Краузе.

Карлъ Христіанъ Фридрихъ Краузе (1781-1832) бывшій

приватъ-доцентъ берлинскаго, дрезденскаго и геттингенскаго университетовъ, извъстенъ какъ философъ родственнаго Шеллингу ваправленія и весьма плодовитый массонскій писатель. По его ученію, истина бытія Божія настолько несомитна, что она не нуждается ни въ какихъ доказательствахъ, напротивъ только чрезъ нее могутъ быть доказываемы всѣ другія истины. Богъ есть существо абсолютное, дъйствительное, безконечное, совершенное, безконечно и безусловно мудрое, справедливое, святое, любящее, возвышенное надъ міромъ, познающее, ощущающее, и безпрестанно промышляющее о мірв. Религія есть единеніс жизни человѣка съ жизнію Бога. Основное требование религи въ отношении къ человъку состоитъ въ томъ, чтобы онъ сознавалъ Бога, стремился къ Нему и пребывалъ въ Немъ. Это требование вполнь совпадаетъ и съ основнымъ требованиемъ нравственности: будь проникнутъ Богомъ и подражай Ему въ своей жизни и дъятельности. Впрочемъ, въ согласіи съ Кантомъ, Краузе признавалъ только одну автономную нравственность и потому основное требование нравственнаго закона, какъ заповъдь долга, онъ выражаетъ въ такой формуль: делай добро, какъ добро, по собственному побуждению.

Въ своей Критикъ чистаго разума Кантъ старается доказать ту основную мысль, что человъческій разумъ не можетъ постигнуть того, что принадлежитъ къ сверхчувственному бытію. Этимъ онъ думалъ нанести смертельный ударъ не только христіанскому богословію, которое находило возможнымъ доказывать разсудочными доводами такія истины, какъ бытіе Божіе и безсмертіе души, но и всей догматической философіи, начиная отъ пантеизма Спинозы и кончая вульгарнымъ раціонализмомъ нъмцевъ, которые провозглашали полное господство разума человъческаго во всъхъ областяхъ знанія. Собственно говоря, въ этомъ отношеніи Кантъ не сказалъ ничего новаго. Какъ мы видъли, еще въ концъ XVI и началъ XVII въка въ Германіи жилъ мыслитель, башмачникъ Бэмъ, который также утверждалъ, что сверхчувственное бытіе не доступно для разсудочнаго познанія, но онъ не отказался совершенно отъ постиженія этого бытія, указавъ для него соотвётствующій же, сверхъестественный путь познанія чрезъ вепосредственное Божественное озареніе или просвёщеніе. Современники Канта и послё-кантовскіе мыслители, особенно изъ послёдователей Шеллинга, вспомнили о немъ и въ извёстной мёрё воспользовались его указаніями, хотя многое и измёнили въ его міровоззрёніи. Между прочимъ, въ числё современниковъ Канта былъ выдающійся мыслитель—Фридрихъ Гейнрихъ Якоби, который не удовлетворившись критицизмомъ Канта, близко подходилъ въ свсемъ міровоззрёніи къ Бэму.

Якоби (1743—1819) не былъ ремесленникомъ, но уже съ **і**фтств**я** полготовлялся къ занятію торговлею, былъ впослвлствіи купцомъ, а умеръ званіи президента въ мюнхенской академів наукъ. Подобно Бэму, онъ, такъ сказать, не хотвлъ быть философомъ, а сталъ имъ какъ бы помимо своей воли; онъ не писалъ философскихъ, ученыхъ и отвлеченныхъ трактатовъ съ темъ, чтобы создать какую либо оригинальную философскую систему; онъ писалъ только серьезные ромяны въ родѣ "Переписки Альвиля", "Вольдемара" и т. п., и если ему удалось представить рѣшеніе нѣкоторыхъ важнѣйшихъ философскихъ вопросовъ, то эту честь онъ прилисывалъ не себь, а какой-то непонятной для него силь. "Никогда не было моею цёлью, ---говорить онъ самъ, ---выставлять систему для школы; мои сочиненія вышли изъ самаго внутренняго существа моей жизни, они получили историческую послёдовательность, я создаваль ихъ ийкоторымъ образомъ не самъ, не по своему произволу, но увлекаемый высшею непреодолимою для меня силою".

Подобно Канту, Якоби вступаетъ въ борьбу съ тѣми системами догматической философіи, основнымъ принципомъ которыхъ объявляется ложное положеніе, будто бы все, даже и то, что принадлежитъ къ области сверхчувственнаго бытія, можетъ быть доказываемо и познаваемо при помощи однихъ доводовъ обыкновеннаго человѣческаго разсудка. Якоби вполнѣ согласенъ съ Кантомъ даже въ томъ, что разсудокъ безсиленъ доказать, какъ бытіе Божіе, такъ и безсмертіе человѣческой души. По мнѣнію Якоби, доказывать бытіе Божіе совершенно не возможно, ибо всѣ извѣстныя намъ доказательства извращаютъ,

686

"ставять вверхъ ногами" все дѣло вашего познанія: бытіе міра или бытіе нашего Я они дёлають основаніемь, изъ котораго уже выводять, какъ следствіе, бытіе Божіе, тогда какъ наоборотъ Богъ, какъ Творецъ міра и первопричина всего сущаго, есть истинное основание и бытия мира, и бытия нашего Я. Поэтому нѣть ничего удявительнаго въ томъ, что всѣ такъ называемыя догматическія системы (Якоби имфеть вь виду въ особевности пантеистическую философію Спинозы), путемъ такихъ логическихъ доказательствъ, если были послѣдовательными, обыкновенно приходили къ пантеизму, матеріализму, атеизму или нигилизиу. Якоби не придаетъ никакого серьезнаго значенія даже и тому доказательству бытія Божія, какое приводить Канть и которое извъстно подъ именемъ нравственнаго. Кантъ смотрить на признание бытия Божия какъ на постулятъ практическаго разума. Человѣкъ оынуждена признать, что Богъ должена быть. Но соотвѣтствуетъ ли этому вынужденному признанію нашему внёшній, внё нась существующій объекть, — въ этомъ насъ не можетъ убѣдить и нравственное доказательство бытія Божія. Вообще же какъ теоретическій, такъ и практическій разунь не выходить изъ круга условнаго и конечнаго, въ своихъ умозаключенияхъ онъ только переходитъ отъ условнаго къ условному, отъ конечнаго къ конечному, никогда не переходя границъ условнаго или конечнаго бытія. Безусловное или абсолютное есть уже совершенно чуждая для него область, недоступная и непостижимая. Поэтому доказать бытіе Божіе было бы возможно только тогда, если бы разумъ могъ безусловное обратить въ условное, безконечное -- въ конечное. Но Якоби совершенно не соглашается съ твиъ, что теоретический разумъ булто бы обладаетъ правоспособностію вообще доказывать реальность объектовъ своего познанія. Разумъ познаетъ внѣшній міръ только чрезъ посредство чувственнаго воспріятія; но не говоря уже объ обманчивости нашихъ чувствъ, мы должны обратить внимание на то, что мы познаемъ не самые предметы витшняго міра, а только ихъ свойства, отъ которыхъ уже заключаемъ къ бытію ихъ объектовъ, т. е., говоря откровеннѣе, мы только догадываемся объ этомъ бытіи, вёруемъ въ него. Только посредствомъ одной въры, говоритъ Якоби, мы знаемъ,

что мы имбемъ тело, что вне насъ также существуютъ тела и другія мыслящія существа. Такимъ образомъ даже въ обыкновенномъ нашемъ познани предметовъ чувственнаго міра первоначальнымъ органомъ является не разсудокъ, а непосредственное ощущение, не визшния чувства, а чувство внутреннее или втора. Такимъ образомъ необходимо признать два источника нашего познанія: одинъ-разумъ для познанія конечнаго в условнаго, другой-вёра для познанія того, что лежить за преаблами конечнаго и условнаго, т. е., для познанія того, что принадлежить къ бытію сверхчувственному и недоступному иля нашихъ внѣшнихъ чувствъ. Къ такому сверхчувственному бытію принадлежать: Богъ, духъ, свобода, Промыслъ, добролѣтель, истина, безсмертіе. Итакъ если нашъ теоретическій разумъ безсиленъ познать Бога или даже только доказать Его бытіе, то этотъ недостатокъ замѣняетъ наше внутреннее чувство, непосредственное убъждение, наше сердце или, какъ принято говорить, наша живая, непосредственная въра, не нуждающаяся ни въ какихъ разсудочныхъ доводахъ. Но эта въра вовсе не есть только низшая ступень знанія и она не нуждается ни въ какихъ доказательствахъ лишь потому, что стоитъ выше всѣхъ возможныхъ доказательствъ разума. Мы не можемъ не знать Бога своимъ непосредственнымъ внутреннимъ чувствомъ, потому что въ насъ живетъ духъ непосредственно данный отъ Бога, который составляетъ самое существенное отличіе человѣка отъ животныхъ. Какъ присущъ человѣку въ его высшемъ, глубочайшемъ и существеннъйшемъ сознания этотъ духъ, такъ податель этого духа, самъ Богъ, присущъ человѣку чрезъ сердце, подобно тому какъ природа присуща ему чрезъ внѣшнее чувство. Мы созданы по образу Божію; Богъ въ насъ и выше насъ; Онъ первообразъ и отображение; Онъ далекъ отъ насъ и въ тоже время неразрывно связанъ съ нами; въ этомъ состоитъ свидътельство, которое мы имъемъ о Немъ, свидътельство единственно возможное, посредствоиъ ботораго открывается Богъ человѣку жизненно, безпрерывно во всѣ времена. Поэтому, говоритъ Якоби, мы можемъ отважиться на смѣлое слово, что мы вѣруемъ въ Бога потому, что видимъ его, хотя Его и нельзя видъть глазами нашего тъла.

688

Высшею формою религия Якоби признаетъ христіанство, понятое въ его чистотъ и удостовъренное свидътельствомъ собственной совъсти; сущность же христіанства онъ подагаетъ только въ въръ въ личнаго Бога, въ въръ въ нравственную свободу человѣка и въ еѣрѣ въ вѣчность человѣческой личноств. Чистоту этой в ры онъ ставить такъ высоко, что его возмущаеть всякое искажение христіанскаго ученія, и Шеллингу онъ дѣлаетъ упрекъ за то, что онъ употребляетъ христіанскіе и даже вообще теистические термины въ пантеистическомъ смыслё. Но и самъ Якоби, признававшій единственнымъ источниконъ богопознанія не Божественное Откровеніе, а только непосредственное чувство и непосредственное внутреннее настроеніе, которое не всегда и не у всёхъ можетъ быть одинаковымъ. не могъ примирить своей свободы убъждения съ христіанскимъ въроученіемъ. И онъ правду говорилъ, что онъ христіавинъ только сердцемъ, а что своимъ равсудкомъ онъ-язычникъ.

Нельзя не согласиться, что Якоби принадлежить весьма важная заслуга въ области развитія богословской мысли, которая состоить въ томъ, что онъ, доказавъ невозможность ограничивать познание сверхъестественнаго бытия одними разсудочными унозаключеніями, указаль на то важное значеніе, какое въ этоиъ познания принадлежитъ непосредственному нашему внутреннему чувству, убъждению или въръ. Но Якоби сдълалъ большую ошибку, признавъ въру или внутреннее чувство единственныма источникомъ богопознанія и устранивъ совершенно разунь отъ всякаго участія въ этомъ делё. Мы не будемъ здъсь говорить о непослёдовательности развитія у Якоби его философскихъ положеній или о неясности его анализа той душевной способности, которую онъ признаетъ единственнымъ источникомъ богопознанія; но мы не можемъ не обратить вниманія на невърность его положенія, будто бы разсудку нътъ никакого дѣла до области сверхъественнаго бытія и будто бы предметь въры не можеть быть предметомъ научнаго знанія. Якоби, очевидно, какъ и всё мистики, не полагаетъ строгаго различія между вфрою и представленіеми о вфрв. Вфра дфиствительно есть дело сердца, а не разсудка, но представление о втот всецтло зависить отъ разсудка, какъ и всякое представленіе вообще. Но между чувствомъ и представленіемъ существуетъ такая тѣсная связь, что съ увѣренностію можно утверждать, что чувство немыслимо безъ представленія. Внутреннее чувство, не соединенное съ представленіемз своего объекта, собственно говоря, еще не есть опредтленное чувство, а только слѣпое, безотчетное влеченіе, которое только тогда получаетъ свой опредѣленный характеръ (является чувствомъ религіознымъ, эстетическымъ или интеллектуальнымъ), когда оно въ достаточной степени освѣщается разсудкомъ. И исторія религій свидѣтельствуетъ, что человѣчество никогда не могло удовлетвориться даже одними религіозными чувствами, но одновременно съ ними вырабатывало всегда и религіозныя ученія—догматику, конечно, и не предчувствуя самой возможности спора между раціоналистами и мистиками XIX столѣтія.

Нельзя согласиться и съ тъмъ ложнымъ положениемъ Якоби, будтобы человѣческій разсудокъ совершенно безсиленъ представить доказательство бытія Божія. Якоби не обратиль вниманія на то, что кромѣ дедуктивныхъ, раціональныхъ въ строгомъ смыслѣ или прямыхъ доказательствъ, существуютъ еще доказательства непрямыя-индуктивныя или аналогическія, которыя могуть вести отъ познапія действій кь познанію причинь. Якоби, очевидно, смѣшиваетъ иносеологическое начало познанія съ метафизическима началовъ бытія. Что бытіе Бога есть основание бытия мира, это, конечно, върно, если Богъ признается первопричиною всего существующаго, какъ върно и то, что бытіе человѣка есть основаніе для бытія всего того, что имъ сдѣлано и что отъ него произошло. Но ни одно доказательство бытія Божія и не отвергаеть этой истины, утверждая только, что міръ, какъ твореніе Божіе, есть основаніе не для бытія, а только для познанія Бога, какъ и всякая вещь, сдёланная человѣкомъ, свидѣтельствуетъ объ этомъ человѣкѣ, какъ о своемъ виновникѣ, какъ и всякое вообще дѣйствіе указываетъ на бытіе своей причины.

Не смотря на эти явные недостатки философскаго мышленія, заслуга Якоби въ указаніи на вѣру, какъ на факторъ познанія сверхъчувственнаго бытія и на невозможность ограниченія этого познанія дѣятельностію одного разсудка, была

признана многими изъ его современниковъ и онъ имѣлъ не незначительное вліяніе на ходъ развитія философско-богословской мысли и въ частности—на развитіе христіанской апологетической науки. Съ своимъ ученіемъ Якоби стоитъ не одиноко. И у него было много послѣдователей, къ числу которыхъ принадлежатъ Фр. Кеппенъ, Кайстъ фонъ Вейлеръ Салатъ, Хр. Вейсъ, Неебъ, Ансильонъ, Виценманъ, Гаманъ и др. Кромѣ того, вліяніе его ученія ясно сказалось на многихъ послѣдователяхъ Шеллинга, какъ на характеръ міровозърѣнія и самаго Шеллинга (во второй періодъ развитія его философскаго міровозърѣнія); во многомъ съ нимъ сходятся даже Фризъ и Шлейермахеръ.

Главный упрекъ, какой делали Якоби его современники, состояль въ указани на неустойчивость его принципа. Непосредственное ощущение или непосредственная въра есть нъчто слишкомъ субъективное и потому способно къ разнообразію до безконечности, а потому само по себѣ и не можетъ быть источникомъ точнаго и опредбленнаго познанія. Человѣкъ благочестивый и развратный слишкомъ расходятся въ своемъ непосредственномъ чувствѣ въ отношеніи къ сверхчувственному бытію. Чтыть же мы можемъ руководствоваться въ опредъленія того, на чьей сторонѣ истина и чье вѣдѣніе Бога болѣе правильно? Чтобы устранить это возражение, извёстный послёдователь Якоби Салать въ своей "Философія религіи" (München, 1821) значительно измѣнилъ опредѣленіе вѣры, какъ источника богопознанія, въ сравненіи съ опредёленіемъ, которое далъ Якоби. По его учению, въра есть осуществленное нравственно настроенною волею фактическое обнаружение того релягіозно-нравственнаго основнаго чувства, цёль котораго состоить въ непосредственномъ духовномъ постижении божественнаго. Такую вёру имёсть только каждый праведникь, святой, религіозно-правственный челов'єкъ; злой же челов'єкъ не можетъ имѣть ся. Что касается критерія относительно того, гдѣ истинная въра, а гдъ нътъ, то Салатъ не усматриваетъ въ немъ ни какой надобности, потому что только умозаключенія разсудка могуть быть истинными или ложными, къ въръ же эти предикаты не примѣнимы, такъ какъ она не есть произведеніе разсудка. Тёмъ не менёе самъ Салатъ не твердо придерживался этого принципа, потому что католическую вёру считалъ не только ложною, но и крайне враждебно всегда относился къ ней, называя всёхъ католиковъ обскурантами.

Другіе послѣдователи Якоби, какъ напримѣръ, Виценманъ и Гаманъ, почти оставили философію своего учителя и обратились прямо къ Библіи и положительному ученію христіанства. О Виценманѣ мы уже упоминали какъ о противникѣ вульгарнаго нѣмецкаго раціонализма. Здѣсь скажемъ нѣсколько словъ только о Гаманѣ.

Профессоръ богословія, Прот. Т. Буткевичъ.

(Продолжение будетъ).

# Воскресеніе Господа и явленія Его ученикамъ по воскресеніи.

(Историко-экзегетическое изслѣдованіе).

(Продолжение \*).

Явление воскресшаго Спасителя женамъ мироносицамъ.

Mate. XXVIII, 9-10.

 Егда же идясть возвыстити учеником Его, и се Іисусъ срыте я, глаголя: радуйтеся. Оны же приступлыше ясться за нозь Его, и поклонисться Ему. 10. Тогда глагола имь Іисусь: не бойтеся: идите, возвыстите брати Моей, да идуть въ Галилею, и ту Мя видять.

Жены, мироносицы, получивъ отъ ангеловъ извѣстіе о воскресении Господа, поспѣшно, въ страхѣ и ужасѣ, бѣжали къ ученикамъ, чтобы сообщить имъ чрезвычайное извѣстіе, и се Іисусь сръте я глаголя: радуйтеся. Жены встрътили Інсуса Христа внезапно, на это указывають слова: хай ідоо-и воть. Внезапное появление Іисуса Христа нельзя объяснять тѣмъ, что Онъ вдругъ вышелъ изъ какого либо скрытаго мъста дороги. Слово атутроех (срѣте) указываетъ на то, что Інсусъ Христосъ шелъ къ женамъ на встрѣчу по той дорогѣ, по какой шли онф. Занятыя размышленіями о случившемся съ ними, и притомъ, не оправившись еще отъ испуга, жены не могли издалека узнать Іисуса Христа. Только вблизи и притомъ по Его голосу онѣ узнали Іисуса Христа, вслѣдствіе чего явленie Его показалось имъ внезапнымъ:--Iисусъ сказалъ имъ: радуйтеся уабрете. У евреевъ самой обыкновенной формой привѣтствія было: миръ тебѣ (1 Цар. XXV, 5-6). Эта форма привътствія употребляется Спасителемъ при другихъ явленіяхъ (Іоан. XX, 19. 20-26). Въ данномъ случаѣ Спаситель

\*) См. ж. "Въра и Разумъ" за 1899 г. № 10.

избираетъ форму привътствія, которая была взята евреями у грековъ<sup>1</sup>). Это привътсвіе употреблялось преимущественно утромъ<sup>2</sup>). Конечно, Спаситель, встрътивши женъ утромъ, и долженъ былъ привътствовать ихъ словомъ: удірете. Жены должны были радоваться, такъ какъ предъ ними стоялъ ихъ возлюбленный Учитель, ради Котораго онѣ рано утромъ этого дня пошли ко гробу Его. Онѣ думали, что Онъ мертвъ, но это оказалось ошибочнымъ. Онъ воскресъ и этимъ положилъ начало всеобщему воскресенію.

Первымъ движеніемъ женъ, при видѣ воскресшаго Інсуса Христа, было поклониться Ему. Онть же приступлыше, повёствуеть ев. Матоей, ясться за нозь Ею и поклонисться Ему. Блажен. Өсофилактъ и Евфимій Зигабенъ думаютъ, что жены ухватились за ноги Інсуса Христа съ цёлью удостов'риться, не духъ ли находится предъ ними. Но ничто не указываеть на то, что жены сомнѣвались въ реальности явленія Інсуса Христа. Мейеръ такъ объясняетъ это место: "жены чрезъ чудесное сверхчеловѣческое явленіе Воскресшаго испугались, такъ что въ умоляющей позв (обняля Ero ноги) пали предъ Нимъ и чрезъ (поклоненіе) проожи́упои свидѣтельствуютъ Ему преданность и почтеніе" <sup>в</sup>). Съ этимъ толкованіемъ согласно большенство западныхъ экзегетовъ, напр., Кюнёль, Ольсгаузенъ, Блекъ, Генгстенбергъ и друг. Дфиствительно, мы знаемъ, что умоляющие о помощи обнимали колѣна тѣхъ, къ кому обращались за помощью <sup>4</sup>). У евреевъ просящіе о помощи кланялись тімь, оть кого ожидали милости (Мато. XVIII, 26 и друг.). Равнымъ образомъ, мы знаемъ, что іудеи опасались присутствія Божія, такъ какъ оно, по ихъ мнѣнію, подвергало жизнь человъка смертной опасности.

<sup>1)</sup> Χαΐρε, χαίρετε было у грековъ самымъ древнимъ привътствіемъ. Оно употребляется еще въ Иліадъ Гомера (9, 197): хаїретоν ή φίλοι άνδρες (хачеточ) и въ Одиссев (1, 123): χαїρε, ξενε, παφ άμμι φιλήσεαι. Позже привътствів это было сочтено старомоднымъ и стали охотаве употреблять а́σπάζειν, по свидътельству Аристофана. См. Auferstehungsgesch. von Nebe, s. 39.

<sup>2)</sup> Это утверждаеть Лукіань въ очень интересномъ сочиненіи: "О погрѣшностяхь при принётствіяхъ", гл. 1-я.

<sup>3)</sup> Meyer-Kommentar über N. Test. 1, s. 484. Göttingen. 1844.

<sup>•)</sup> Въ Иліадѣ разсказывается, что Пріамъ обнималъ колѣна Ахнялеса во время просьбы о возвращеніи ему тѣла Гектора (24, 477).

(Суд. VI, 22; 1 Цар. XVII, 18; Ис. VI, 5; Дан. Х. 7). Но мы не думаемъ, что жены ухватились за ноги Інсуса Христа всябдствіе такихъ мыслей. Развѣ они могли ожидать отъ своего возлюбленнаго Господа какой либо непріятности? Притомъ. Господь встрѣтилъ ихъ словомъ: радуйтеся; изъ этого привѣтствія онѣ могли заключать, что Онъ не желаетъ причинить имъ скорби. Конечно, изъ словъ ангела и изъ чудеснаго возстанія Інсуса Христа изъ гроба жены должны были думать о Немъ какъ о высшемъ небесномъ существѣ, Которому служатъ теперь ангелы. Въ виду этого онѣ не стали теперь привѣтствовать Его по прежнему, но воздали Ему уже Божескую почесть.---Кланяясь Господу, жевы испытывали страхъ. Это было вподив естественно. Жены теперь убѣдились, что Інсусъ Христосъ есть Господь. Кто изъ людей могъ безъ страха стоять въ присутствів Царя царей, предъ Которымъ трепещутъ Херувимы и Серафимы? Но Інсусъ Христось тотчась же освобождаеть женъ отъ страха. Тогда имаюма има Іисусъ: не бойтеся: идите возвыстите брати Моей, да идуть въ Галилею и ту Мя видять. Это поручение Іисуса Христа для женъ не было новымъ: жены слышали объ этомъ уже отъ ангеловъ. Спрашивается, почему Господь счелъ нужнымъ повторить рёчь ангеловъ? Неужели Онъ опасался, что жены могли забыть сказанное ангелами? Этого, конечно, нельзя допустить: жены не могли забыть того, что произвело на нихъ такое сильное впечатлѣніе. Господь повторилъ ръчь ангеловъ, чтобы придать ихъ словамъ большій авторитеть. — Господь посылаеть жень къ братьямъ своимъ. Подъ братьями нельзя здъсь разумъть братьевъ Господнихъ, родственниковъ Іисуса Христа по плоти. Здъсь Господь разумбеть тёхь же самыхъ лицъ, которыхъ ангелы называють учениками (Мато. XXVIII, 7; Марк. XVI, 7), т. е. апостоловъ и прочихъ върующихъ. Называя върующихъ своиие братьями, Інсусъ Христосъ выразилъ этимъ Свою близость къ нимъ. Какъ извѣстно, Інсусъ Христосъ своею смертью искупилъ всёхъ людей, усыновилъ ихъ Отцу, всл'ядствіе чего Онъ сталь въ самыя близкія отношенія къ людямъ. Искупленные кровію Его, люди стали теперь сынами Божінми, братьями Інсуса Христа, конечно, не въ полномъ и собственномъ смыслѣ этого слова. Въ полномъ смыслѣ слова Сыномъ Божінмъ

можетъ вазваться одинъ только Іисусъ Христосъ; христіане же называются сынами Божінми по благодати.

Какимъ образомъ Інсусъ Христосъ удалияся отъ женъ инроносицъ, не разсказано въ евангеліяхъ. Въроятно, Онъ сталъ невидемъ такъже внезапно, какъ и явелся. Такимъ образонъ, жены мироносицы удостоились увидать воскресшаго Господа прежде апостоловъ. Это было вознагражденіемъ за ту особенную ревность и горячую любовь, какую проявили онв по отношенію къ Господу. Ученики Іисуса Христа (почти до вознесенія Господня) ожидали, что Онъ будетъ царемъ Іудейскимъ и уже разсуждали и спорили о томъ, кто займетъ въ Ею царствъ первое мъсто. А когда увидали, что враги Его осудили на смерть, то всё соблазнились о Немъ в оставили Его. а старъйший изъ нихъ трижды и даже съ клятвою отрекся оть Него. Но жены мироносицы не оставили своего Господа; онъ шли за Нимъ и къ судилищу Пилата и на Голгову, и въ садъ Іосяфа, зряще, идъ Его полагаху и не ушли отъ Него, пова темная пещера не скрыла отъ глазъ лучшаго ихъ сокровища. Затемъ, по прошестви субботы, рано утромъ онв опять науть ко гробу своего возлюбленнаго Господа, носяще, яже уютоваша ароматы, да помажуть Іисуса. Ни жестокіе римскіе воины, ни свирѣпые начальники іудейскіе, ни тяжесть собственнаго ихъ горя, ни ночное время,--ничто не отнимаеть у нихъ рѣшимости исполнить послѣдній долгъ относительно возлюбленнаго Учителя. Вотъ за что жены мироносицы удостоялись высокой чести увидать воскресшаго Господа прежде всёхъ! Воть почему слава ихъ распространилась во всемъ мірѣ.

Благовъстіе женъ мироносицъ о воскресеніи Господа.

| Марк. XVI, 10-11.         | Лук. XXIV, 9—11.              | Іоани. ХХ, 18.          |
|---------------------------|-------------------------------|-------------------------|
| 10. Она же шедши возвъ-   | 9. И возвращшеся оть гро-     | 18. Пріиде же Марія     |
| сти съ Нимз бывшимъ, пла- | ба, возоъстища вся сія єдино- | Мандалина повъдающи уче |
| чущимся и рыдающимь:      | мунадесяте и всъмъ прочимъ.   |                         |
|                           |                               | и сія рече ей.          |
| 11. И они слышавше, яко   | 10. Бяше же Мандалина         | -                       |
| жива есть и видных бысть  | Mapis y Joanna y Manis        |                         |

11. 11 они слышавше, н живв есть, и видънв быся отв нея, не яма въры.

 на то по. Бяше же таюалина
 бысть Марія и Іоанна и Марія
 Іаковля, и прочыя св ними,
 яже ілаюлаху ко апостоламв сія.
 11. И явишася предв ними яко лжа ілаюлы ихв, и
 не въроваху имв.



Марія Магдалина въ точности исполнила данное ей порученіе. Пріиде же Марія Мандалина, пишетъ ев. Іоаннъ. повъдающи — атаүүеккоиза 1) ученикомъ, яко видъ Господа и сія рече-ей. Ев. Маркъ разсказываеть объ этомъ съ нёкогорыми измѣненіями. Она же шедши, пишетъ онъ, возвъсти съ нимъ бызшима плачущимся и рыдающима. Подъ бывшими съ Нимъ (т. е. Господомъ) нужно разумѣть одиннадцать апостоловъ. такъ какъ они ходили съ Іисусомъ все время, пока Онъ проповѣдывалъ, зракъ раба пріимъ. (Филип. II, 7). Апостолы до прихода Маріи плакали и рыдали. Это настроеніе ихъ вполнѣ понятно. Еще Спаситель предсказываль имъ объ этомъ: аминь, ажинь глаголю вамъ, говорилъ Онъ, яко восплачетеся и возрыdaeme вы, а мірз возрадуется; вы же печальни будете (Ioan. XVI, 20). Апостолы такъ крепко любили Господа, что готовы были душу свою отдать за Него (Іоан. XI, 16; XIII, 37); въ Немъ было все ихъ счастье, вся радость и надежда. Они надвялись, что Онъ есть хотя избавити Израиля (Лук. XXIV, 21). и вдругъ всѣ эти надежды разлетѣлись, какъ дымъ: архіврее и князи еврейскіе предаша Ею на осужденіе смерти и распяша (Лук. XXIV, 20). Свёть и радость ихъ оказался во гробф; ихъ слава была поругана, ихъ надежды были разбиты. Что оставалось имъ дёлать, какъ не плакать и рыдать? По истив' правы были эммаусские путники, удивившись вопросу Господа, отчего они печальны (Лук. XXIV, 27-28).

Услышавъ отъ Маріи Магдалины о явленін воскресшаго Господа и о тѣхъ словахъ, какія Онъ сказалъ ей, апостолы не повѣрили, что Іисусъ Христосъ воскресъ. И они слышавше, пишетъ ев. Маркъ, яко живъ есть и видънъ бысть отъ нея не яша въры. Невѣріе апостоловъ вытекало не изъ недовѣрія къ Маріи, какъ къ женщинѣ нервно разстроенной и потому не заслуживающей довѣрія. Несомнѣнно, что Марія, обнаружившая трогательную преданность и искреннюю любовь къ апостоламъ во время своихъ путешествій за исцѣлившимъ ее Господомъ, пользовалась полнымъ довѣріемъ ихъ (Лук. XXIV, 22; Іоан. XX, 3 и друг.). Апостолы не повѣрили разскамъ Маріи пото-

3

697

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Тишендорфъ на основанія Синейскаго, Александрійскаго и Ватиканскаго кодексовъ читаеть аууєллюча вибсто употребительнаго апаууєллоча.

му, что крѣпко были убѣждены въ невозможности возвѣщаемаго событія. Нётъ сомнёнія, что они вёрили въ воскресеніе въ послёлній день, какъ всѣ вообще іуден, за всключеніемъ саддукеевь (Ioah. XI, 24). Они въровали также въ возможность воскресенія 10 этого послѣдняго дня. Они видѣли, напр. воскресеніе дочери Іаира (Марк. V, 41), сына вдовы Наинской (Лук. VII 11-17) и Лазаря (Іоан. XI, 44). Изъ этихъ фактовъ ученики убъждались, что ихъ Учитель обладаетъ чудодъйственною силою. Но вотъ Онъ умеръ; изъ этого они заключили, что Інсусъ Христосъ не былъ Мессіей, но только пророкомъ, сильныма дълома и словома преда Богома и встьми людьми. (Лук. XXIV, 19). Подобно всёмъ пророкамъ, Інсусъ Христосъ могъ, конечно, воскреснуть, но только въ послёдній день. Не было иля апостоловъ ни одного примъра, чтобы какой-нибудь пророкъ воскресъ ранѣе этого дня. Вотъ почему они не повѣриле словамъ Марів о воскресенія Інсуса. Ихъ невѣріе рѣшительно свидѣтельствуетъ, что извѣстіе о воскресеніи Іисуса Хинста не выдумано ими, какъ говорятъ нѣкоторые раціоналисты. "Оно показываетъ, пишетъ архим. Михаилъ, съ какою осторожностью принимали апостолы вёсть о воскресенія, какъ опасались они вдаться въ обманъ или ошибку, и если повърнан потомъ, то повърили какъ нельзя болѣе наглядно убъдившись. и слёдовательно сказанія ихъ о воскресеніи Господа имёють полнъйшую силу самыхъ достовърныхъ доказательствъ истины воскресенія Христова" 1).

Апостолы не вѣрили и другимъ женамъ мироносицамъ: и явишася предз ними (апостолами и послѣдователями Христовыми) яко лжа цлаюлы ихъ и не въроваху имъ (Лук. XXIV, 11). Воскресеніе Іисуса Христа было такъ неожиданно для всѣхъ послѣдователей Его, что трудно было убѣдить ихъ въ дѣйствительности этого событія. Сообщеніе женъ считали болтовнею, шуткою. Но жены не смущались этимъ. Онѣ продолжали возвѣщать о воскресеніи Іисуса Христа и приводить невѣрующихъ къ радостной блаженной вѣрѣ.

<sup>1</sup>) Архим. Миханлъ, толковое евангеліе, ч. 2, стр. 197—198.

698



## IV.

#### Подкупъ стражей гроба.

#### Матө. XXVIII, 11-15,

11. Идущема же има, се нъцыи отъ кустодии пришедше во градъ, возвъсшиша архиереомъ вся бывшая.

12. И собравшеся со старцы, совъть сотвориша, сребреники довольны даша воиномь,

13. Глаголюще: рныте, яко ученицы его нощію пришедше украдоша его, намъ спящимъ.

14. И аще сіе услышано будеть у чисмона, мы утолимь его, и вась безпечальны сотворимь.

15. Они же приемие сребреники, сотвориша, якоже научени быша. И промчеся слово сие во Јудеехъ даже до сего дне.

Въ то время, какъ свътъ Божественнаго Солнца радостно озарнаъ сердца любящихъ Іисуса Христа, царство тъмы оставалось такимъ же непробуднымъ, какъ и прежде. Правда, и оно стало волноваться, но совершенно по другой причинѣ; оно волновалось отъ чувства злобы, отъ тяжелаго предчувствія, что темное, беззаконное дёло его оказалось безуспёшнымъ. Извёстіе о воскресеніи Іисуса Христа враги Его получили очень когда объ этомъ **узнал**и однѣ только жены ми-D8HO. Идущема же има (здъсь разумъются роносицы. жены мироносицы), повъствуетъ ев. Матеей, се ипији отъ кустодіи пришедше во градъ, возвъстиша 1) архіереомъ вся бывшая. Нельзя думать, что воины оставили гробъ послѣ того, какъ жены мироносицы услышали извёстіе оть ангеловь о воскресенін Господа, какъ полагаютъ Baumgarten-Crusius и Grotius 2). Евангелисть ясно говорить, что воины принесли первосвященникамъ извѣстіе о воскресеніи Господа, когда жены шли отъ гроба. Слёдовательно, нужно думать, воины ушли отъ гроба ранбе прибытія женъ къ нему, иначе они не могли бы опередить женъ. Въ Іерусалимъ прибыли только нѣкоторые изъ воиновъ, которые и сообщили первосвященникамъ о случившем-

<sup>1)</sup> Возвѣстиша—ἀπήγγειλαν. Тишевдорфъ на основанія кодексовъ Свнайскаго н Кэмбриджскаго читаетъ ἀνήγγειλαν. Но послѣднее слово у Матеея нигдѣ бозѣе не встрѣчается, по-этому дучше читать ἀπηγγειλαν, которое употребляется Матееевъ очень часто.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cm. Auferstehungsgesch. von. Nebe, s. 108.

ся при гробф. Гдф были въ это время остальные стражи гроба, евангелистъ не указываетъ. Lange думаетъ 1), ято въ городъ была отправлена только часть всей стражи, чтобы донести рапорть о чудесномъ событи, остальные же воины оставались въ это время при гробѣ, дожидаясь дальнѣйшихъ распоряженій. Нельзя, однако, согласиться съ этимъ мнёніемъ. Жены мировосицы и затёмъ Петръ и Іоаннъ не встрѣтили при гробѣ ни одного воина. Воины такъ сильно испугались вслѣдствіе землетрясенія и явленія ангеловъ, что не могли уже оставаться при гробѣ. У отцевъ церкви мы не встрѣчаемъ рѣшенія этого вопроса. Мы предполагаемъ, что стража, назначенная для охраненія гроба, заключала въ себѣ нѣсколько воиновъ. Эти воины раздёлялись на нёсколько группъ, чтобы охранять гробъ. Подъ нюцыими отъ кустодіи и разумёются вонны одной какой-либо группы. Эти воины, устрашенные ангеломь, побѣжали въ городъ. Остальные же воины въ это время нахоаились въ своихъ домахъ, ожидая своей очереди.-Воины сообщили о чудесномъ событіи архіереомъ, т. е. первосвященникамъ Аннъ и Кајафъ. Это вполнъ понятно. Хотя главнымъ начальникомъ всёхъ римскихъ войскъ въ Палестинѣ былъ прокураторъ Пилатъ, тѣмъ не менѣе эти воины должны были дать отчеть прежде всего первосвященникамь. Послёдніе, какь извѣстно, во время праздника Пасхи получали въ свое распоряженіе пѣсколько воиновъ, которые нужны были для охраненія порядка и спокойствія при храмѣ<sup>2</sup>). За исправнымъ исполненіемъ ихъ обязанностей слёдили сами первосвященники. Въ случаћ важнаго нарушенія воинской дисциплины эти воины отсылались первосвященниками къ Пилату, который и наказывалъ ихъ, смотря по указанной винѣ. Вотъ почему воины, охранявшіе гробъ Івсуса Христа, пришли къ первосвящениякамъ. Отъ послѣднихъ они получили приказаніе и имъ же должны были дать отчеть въ исполнении порученнаго дела.

Узнавъ отъ воиновъ о случившемся при гробѣ, первосвященники пришли въ крайнее смущеніе. Они не могли ничего придумать при такихъ обстоятельствахъ. Мысль о томъ, что во-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibid, s. 109.

<sup>2)</sup> Архим. Михаилъ, -- толков. евангеліе, ч. 1-я стр. 502.

## отдълъ церковный

ины могли солгать, не приходила имъ въ голову. Они твердо были убъждены, что предсказание Інсуса Христа о своемъ тридневномъ воскресения исполнилось. Чтобы придумать, какъ нужно поступить при подобныхъ обстоятельствахъ, первосвященники ръшились собрать старъйшинъ. И вотъ, не смотря на ранній чась утра, всѣ старѣйшины явились къ первосвященникамъ. Здесь они составили формальное засёдание Синедріона. Конечно, прежде всего были допрошены воины. Послёдніе разсказали о землетрясенім и явленіи ангела. О томъ, что тела Іисуса Христа не было во гробе, воины ничего не могли сказать, такъ какъ не свидѣтельствовали гроба. Но Синедріонъ изъ этого разсказа заключилъ, что тъла Інсуса Христа нътъ теперь во гробъ. Члены Синедріона, подобно первосвя-Щенникамъ, не думали о томъ, что воины лгутъ; въ противномъ случая они должны были учредить следственную комиссію для разслѣдованія дѣла. Равнымъ образомъ, они не думали и о тонъ, что тѣло Іисуса Христа было украдено учениками Его. иначе Синедріонъ долженъ былъ послать воиновъ сдёлать тщательный обыскъ среди учениковъ и допросить ихъ. Такъ какъ Синедріонъ ничего этого не сдѣлалъ, то, очевидно, онъ былъ убъжденъ въ томъ, что Іясусъ Христосъ воскресъ. При этомъ убъждении легко было членамъ Синедріона увъровать въ Іисуса Христа. Однако, злоба и ненависть къ Распятому заглушили въ нихъ голосъ совъсти, голосъ разума и не дали въръ проникнуть въ ихъ души. Члены Синедріона рѣшились поступить совершенно иначе. Они совът сотворища, сребреники довольны даша воинамз. Сребреникомъ называлась небольшая серебряная монета, въсившая около 4-хъ драхмъ. Сребреникъ приблизительно равенъ былъ нашему рублю серебромъ. Вонны получили достаточное количество сребрениковъ. Деньги эти вонны получили не какъ награду за свою службу; нётъ, этими деньгами они склонялись ко лжи. Вотъ что сказали имъ члены Синедріона, давая деньги: риыте, яко ученицы Его нощію пришедше украдоша Ею нама спящима. И такъ, вотъ-что при**думали** первосвященники и старъйшины! Оня побуждають воиновъ лгать. Вийсто того, чтобы наставлять людей закону Божію, первосвященники Бога Вышняго научають бѣдныхъ лю-

701

дей поступать противъ совъсти и служить діаволу... "Прежде купили смерть Іисуса Христа, замѣчаетъ Евфимій Зигабенъ, а теперь покупають истину Его воскресенія и заглушають свою совѣсть; имъ не стыдно предъ стражами совершать свои злодбянія, скрывать истину, выдумывать ложь и выставлять свидѣтелями лжи тѣхъ, которые были свидѣтелями истины"<sup>1</sup>). были сказать, что тёло Інсуса Хонста Воины должны учениками. Эта была очень было **украдено** Его ложь неправдоподобна. Всякій, услыхавъ извѣстіе. такое могъ догадаться, что это-ложь. Хорошо разсуждаеть объ этомъ св. Златоусть. "Ихъ слова, пишетъ онъ, совершенно невъроятны и никакого правдоподобія не имѣли. Скажи, пожалуй, какимъ образомъ ученики украли Его, сіи бѣдные и простые люди, которые не смѣли даже показаться? Не была ли на гробѣ положена печать? Не окружала ли то мёсто со всёхъ сторонъ стража воиновъ и простыхъ людей? Для того ли, чтобы выдумать ученіе о воскресеніи? Но какъ бы пришло на мысль выдумать что либо подобное людямъ, которые любили жить въ неизвъстности? Какъ они отвалили камень утвержденный? Какъ укрылись оть такого множества стражей? Пусть они презирали смерть, но напрасно и безъ цѣли, конечно, не отважились бы на такую опасность, когда столько было стражей. А что они боязливы были, это показывають прежніе ихъ поступ-Іисусъ Христосъ взятъ былъ при нихъ, ки. Когда ови всѣ разбѣжались... Да и почему они прежде сего не украли, но тогда, когда пришли вы? Еслибы они хотвли сіе сдѣлать, то сдѣлали бы въ первую ночь, когда при гробѣ еще не было стражи; тогда это было совершенно незатруднительно и совершевно безопасно. Ибо въ субботу выпросили у Пилата стражу, вачали стеречь; въ первую же ночь никого изъ стражи при гробѣ не было. Но что значитъ платъ со смирною? Петръ видѣлъ, что онъ тамъ лежалъ. Если бы оня хотѣли украсть, то не нагое бы украли тёло, не потому только, чтобы тёмъ не нанесть безчестія, но и потому, чтобы раздівая Его, не разбудить твхъ, которые могли встать и схватить ихъ. А снять одежду съ тѣла было трудно и требовалось на сіе много вре-

1) Зигабенъ-толков. ев. отъ Матеея, стр. 455.

мени, потому что смирна прилипала къ тѣлу и одеждѣ, какъ клейкое вещество. Такъ и изъ сего даже очевидна невѣроятность похищенія. Неужели они не знали неистовства Іудеевъ и того, что симъ обратятъ на себя гнѣвъ ихъ? Да и какая бы была имъ польза, еслибъ Іисусъ Христосъ не воскресъ"? <sup>1</sup>).

Но возможно ли было, чтобъ воины согласились на такую ложь? Разсказывая о томъ, что они спали во время караула, воины этимъ навлекали на себя тяжкую кару. Известно, что воннскій уставъ у римлянъ былъ очень строгъ. Мы знаемъ, напримёрь, что Иродъ велёль судить и казнить стражей той темницы, изъ которой чудеснымъ образомъ былъ освобожденъ ап. Петръ (Двян. XII, 19). Подобная участь ожидала и стражей гроба Господня. Поэтому некоторые считають невозможнымъ, чтобы Синедріонъ могъ подкупить римскихъ воиновъ. Нужно замѣтить, однако, что римскіе воины въ данномъ случат состояли въ распоряжении первосвященниковъ и старейшинъ народа. Вслёдствіе этого главному начальнику войскъ Понтію Пилату трудно было разслёдовать это дёло. Объ этомъ онъ могъ и не услышать, такъ какъ скоро послѣ праздника Пасхи онъ долженъ былъ утхать изъ Іерусалима въ свою главную квартиру, находившуюся въ Кесаріи. Кромѣ того, эти воины были успокоены членами Синедріона. Послёдніе сказали инь: и аще сіе услышано будеть у игемона, мы утолимъ--пейсоцеч-ею, и васъ безпечальны сотворимъ. Подъ игемономъ здесь разумеется известный Понтій Пилать 2). Время и место рожденія его, а также обстоятельства жизни до вступленія ва должность правителя Іудеи неизвъстны. Безъ сомнънія, въ собственно римской исторіи Пилать не имѣлъ особеннаго значенія; его имя встр'вчается только съ именемъ Іудеи. Для характернстики личности Пилата достаточно было бы сказать. что на своей должности правителя Іуден онъ былъ креатурой

703

<sup>1)</sup> Бес. на ев. Матоея, ч. 3-я, стр. 499-561.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Понтій Пилать быль шестымь прокураторомь Іулен (779-789). Шилать, какь думають, не имя, а прозвище, или фамилія, которую онь получиль оть вооруженія кольемь (pilum-колье, дротикь); при этомь предполягають, что онь быль вольноотпущенникь изъ рабовь нѣкоего Понтіева рола (gens Pontia), почему будто бы и называется Понтійскимъ. См. Real-enciclop. Gerzoga XI, р. 663, стихь 448. 1859.

того хитраго и коварнаго Сеяна, который въ Римѣ заставлядъ дрожать императора и сенать <sup>1</sup>). И действительно, взяточничество, насилія, грабежи, частыя казни безъ судебнаго разбярательства, безконечныя и ужасныя жестокости характеризують правление Понтія Пилата. Хитрый, коварный Пилать въ ръшительную минуту былъ, однако, самымъ неръшительнымъ человѣкомъ. Онъ принадлежалъ къ тѣмъ натурамъ, которыя, твердо преслёдуя свой планъ, не им'ёютъ въ тоже время настойчивости довести его до конца. Вступивъ въ должность, онъ приказалъ своимъ солдатамъ ночью перенесть изъ Кесарін въ Іерусалимъ тъ небольшія поясныя изображенія императора, которыя были украшеніемъ на военныхъ значкахъ его Это было оскорбленіемъ іудейскаго религіознаго легіоновъ. чувства, которое питало отвращение ко всякимъ священнымъ изображеніямъ язычниковъ. Іудеи отправились въ Кесарію и тамъ шесть дней осаждали прокуратора, побуждая его мольбами и угрозами удалить изъ Іерусалима изображенія императора. Пилатъ не могъ отстоять своего решенія и уступилъ іудеямъ<sup>2</sup>). Этотъ фактъ ясно указываетъ, какъ мало понималъ Нидать тотъ народъ, надъ которымъ ему приплось владычествовать; съ другой стороны, онъ же послужилъ пробнымъ камнемъ и для іудеевъ, которые телерь составили върное понятіе о нервшительности и уступчивости своего новаго правителя въ крайнихъ случаяхъ. Вотъ почему члены Синедріова такъ ръшительно говорятъ воинамъ, что они убъдятъ игемова не преслъдовать ихъ. Они знали, что Пилата можно разубъдить въ необходимости наказать воиновъ; въ крайнемъ случаѣ, члены Синедріона над'ялись склонить Пилата на свою сторону деньгами.

Предложеніе первосвященниковъ и старбитинъ было принято воинами. Они же пріемше сребреники, питетъ евангелисть, сотворища якоже научени быша. Если первосвященники рѣшились на ложь, то писколько не удивительно, что и воины рѣшились лгать. При томъ, они были язычниками, не знали заповѣдей 1 осподнихъ. Конечно, они были не безотвѣтны; го-



<sup>1)</sup> Un. Geschichte d. Iuden v. Dr. N. Grätz. Leipzig. 1878, B. 3, S. 284.

<sup>2)</sup> І. Флавій,—О войнѣ Іудейской кн. 2, гл. 9, стр. 210. СПБ. 1804.

### отдълъ церковный

лось совъсти подсказывалъ имъ, что дѣло за которое они получили деньги. было безчестно. Но они не вняли голосу совъсти. Деньги были для нихъ дороже, чъмъ чистая совъсть. "Если серебро побѣдило ученика, пишетъ Евфимій Зигабенъ, то тѣмъ болѣе должно было побѣдить вониовъ. Великое, въ самомъ дѣлѣ, зло-сребролюбіе, и оно служитъ причиною веиннихъ золъ"<sup>1</sup>). Воины стали разглашать сказанное имъ первосвященниками. Они говорили не всякому, но только тѣмъ, которые спрашивали ихъ. Первосвященники и старъйшины, ссылаясь на воиновъ, также стали распространять свою клевету. Ихъ клевета, не смотря на то, что была нелъпа, получила ловъріе среди іздеевъ. И промчеся слово сіе во Іудеехъ, пишетъ евангелистъ, даже до сего дне 2). Члены Синедріона всѣ средства къ распространенію своей клеветы. икани Βъ рукахъ находилась вся іудейская напія. Bca-ИХ'Ь уваженіемъ, всякій кій смотрѣлъ 88 нихъ СЪ прислушивался къ яхъ мнѣнію. Поэтому разъ сказанное первосвященниками слово должно было необходимо распространяться и встрѣтить себѣ довѣріе-особенно среди простаго народа. Тамъ же, гдѣ не могло подѣйствовать слово, члены Синедріона могли употребить силу. Такимъ образомъ, члены Синедріона, сами отказавшись отъ въры въ Іисуса Христа, препятствовали и другимъ придти къ въръ въ Него. Они вдвойнъ виноваты и за это должны понести тяжелое наказаніе.

Евангелисть Матеей замвчаеть, что ложный слухь о похищеніи тёла Іисусова сохранился до того времени, когда онъ писаль свое евангеліе, то есть, до 40—42 года 1-го вёка. Ев. Матеей, очевидно, предполагаль, что этоть слухь должень быль скоро заглохнуть. Но его предположенія не осуществились. Клевета, измышленная первосвященниками, распространялась въ теченіе всёхъ вёковъ. Въ сочиненіяхъ разныхъ лицъ мы находимъ ясныя указанія существованія этой клеветы въ первые вёка, средніе и даже новые. О существованіи этой кле

1) Тояков. ев. отъ Матеея, стр. 456.

<sup>2</sup>) Кай дисоприбот о лотос пара 'Ісодайсис и кури тус отрисроч. Въ колексать Ватиканскомъ и Комбриджскоми стоить тус отрисроч триерас. Лакманъ и Вейссь на основани колексовъ Синайскаго и Александрийскаго читають и кури тус отрисроч. веты въ первые въка можно находить указанія въ древней патристической литературь<sup>1</sup>). Что клевета первосеященниковъ распространялась въ средніе въка. можно видъть изъ сочиненій Ейсенменгера<sup>2</sup>). Въ концъ прошлаго столътія эту клевету старался распространить Реймарусъ, извъстный составитель Вольфенбюттлерскихъ фрагментовъ. Можно предположить, что и въ наше время эта нелъпая ложь первосвященниковъ и старъйшинъ находитъ себъ распространеніе особенно среди простыхъ необразованныхъ іудеевъ.

Такимъ образомъ, даже чудесное воскресеніе Іисуса Христа изъ мертвыхъ не привело народъ іудейскій къ въръ въ Него. Іудеи, имѣвшіе законз и пророки, не узнали своего Мессію, Котораго ожидали, съ большимъ нетерпѣніемъ. Спрашивается, почему Іисусъ Христосъ не явился іудеямъ по воскресенія? Быть можеть, послѣ этого они увѣровали бы въ Него. Этимъ явленіемъ Онъ уничтожилъ бы и ложный слухъ о похищеніи Его тѣла учениками, и фактъ Его воскресенія былъ бы всякаго сомнѣнія. Еще язычникъ отъ защищенъ Пельсъ, жившій во 2-мъ въкъ по Р. Хр., ставиль это обстоятельство въ серьезный упрекъ Основателю христіанства, а ученый учнтель церкви Оригенъ (contra Celsum 2, 55) признавалъ всю

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сы. Діалогъ съ Трифономъ Іуст. Мученика, гл. 17-я Апологія Тертулліава, гл. 21.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Между прочимъ Ейсенменгеръ сообщаетъ, что въ 12 въкъ была сочинена внижва, въ которой похищение твла Інсусова приписывалось Іуда предатело. Межлу Іудою и развиномъ Tanhuma происходить слъдующій разговоръ: "Зачычь ты, Іуда, тапь, сказаль Tanhuma, когда всё Изранльтяне постятся и находятся въ скорбя?" Іуда, который въ это времи сидблъ въ своемъ сваду и блъ, подналси и сказаль: "Ради чего. мой господинь, они постится?" Раввник сказаль: "Рач Сына непотребной женщины, который быль повешень и погребень на месть казни, но быль унесень прочь, и я не знаю, кто взяль Его изъ гроба. Но Его безбожные ученики объявляють, что Онь вознесся на небо и королева (Königin) сказала, что она умертвить всёхь израньтинь, есля они не найдуть Его". Тогда Іуда сказаль: "Если Сынъ непотребной женщины долженъ быть найдень, то будеть ли потомъ спасевъ Израиль в не испытаеть ли онъ опать печали?" Развинъ Tanhuma сказаль: "Если Онъ будетъ найденъ, то Израиль, конечно, будеть спасенъ". Тогда Іула сказыль: "Иди сюда, я хочу тебъ показать Мужа, котораю ты вщешь, такъ какъ я укралъ Его взъ гроба всябдствіе опасенія, что безбокные ученики могли унести Его; я похорониль Его въ своемъ саду и сдъляль такъ, чтобы надъ Нямъ протекалъ ключъ воды". См. Auferstehungsgeshichte von Nebe, s. 120-121.

#### отдълъ церковный

важность этого замѣчанія. Прекрасный отвѣтъ на это мы находимъ у Іоанна Златоуста. Вотъ что говоритъ онъ: "Многіе спрашиваютъ и говорятъ, почему Господь по воскресени не явился тотчасъ всёмъ іудеямъ? Вопросъ пщетный и суетный. Если бы своимъ явленіемъ Онъ могъ всёхъ обратить къ вёрё, то не преминуль бы явиться всёмь. Но Онь никакъ не преклонилъ бы іудеевъ къ вѣрѣ, если бы явился имъ по воскресении: сему Онъ научаетъ насъ чрезъ Лазаря. Ибо, когда Христосъ воскресилъ сего четверодневнаго мертвеца, смердящаго и тлѣвшаго, когда, по гласу Его, сей мертвецъ, обвитый погребальными пеленами, всталъ предъ лицемъ встхъ, то и тогда не только не обратилъ ихъ къ вѣрь, но еще раздражилъ противъ Себя. Пришедшіе туда совѣщались убить и самого Лазаря за то, что онъ былъ предметомъ чуда Христова (Іоан. XII, 20). Итакъ, если они за то, что Господь другого воскресиль изъ мертвыхъ, раздражены были противъ Него, то какимъ неистовствомъ воспылали бы противъ Него, если бы Онъ явилъ имъ Себя Самаго, воскресшаго собственною силою? Хотя они ничего не могли бы Ему сдѣлать, однако, съ большимъ неистовствомъ устремились бы къ нечестію. Посему, желая избавить ихъ отъ напраснаго неистовства, Онъ скрывался отъ нихъ. Притомъ они подверглись бы и болѣе жестокому наказанію, еслибы Онъ явился имъ послѣ своихъ страданій. Потому то, щадя ихъ, хотя Самъ и скрывался отъ очей ихъ, но въ тоже время (для обращенія ихъ) и открывался въ знаменіяхъ и чудесахъ. Такъ, слышать Петра, говорящаго: во имя Іисуса Христа востани и ходи (Дѣян. III, 6), не менѣе значило, какъ и видъть Христа воскресшаго. И что первое служило весьма сильнымъ доказательствомъ воскресенія Христова, в удобнѣе располагало къ вѣрѣ, нежели послѣднее, т. е. что сердца человѣческія скорѣе могли быть утверждены въ вѣрѣ видениемъ чудесъ, совершенныхъ во имя Его, нежели явленіемъ Его Самого по воскресеніи, --- это явствуетъ изъ слёд.: Христосъ воскресъ и явился своимъ ученикамъ; нашелся однако же и между ними одинъ невърующій Оома, называемый Дидимъ. Для увъренія своего онъ требовалъ вложить персты свои въ язвы гвоздиныя, осязать ребра Христовы. Если же

ученикъ оный, который три года жилъ со Христомъ, участвовалъ въ трапезѣ Господней, былъ свидѣтелемъ величайшихъ Его внаменій и чудесъ, слушалъ Его бесѣды и уже видѣлъ Его воскресшимъ, и при всемъ томъ, не прежде повѣрилъ, какъ когда узрѣлъ самыя язвы отъ гвоздей и копія: то, скажи мнѣ, какъ увѣровалъ бы въ Него весь міръ потому только. что всѣ видѣли Его въ то время воскресшимъ? Кто дерзнетъ утверждать сie"? <sup>1</sup>).

Къ сказанному присоединимъ слёдующее: въ дёйствіяхъ Інсуса Христа во время земной жизни замѣчается одна общая характеристическая черта. Явившись въ образъ раба, подавая исцёленія людямъ. Онъ запрещалъ разглашать объ этомъ, отвергая, такимъ образомъ, земную славу; Онъ не считалъ спасительной той вёры, которая вызвана знаменіями и чудесами и обличалъ квижниковъ и фариссеевъ за ихъ желаніе видеть чудо (Мато. XII, 39). Его желаніе заключалось въ томъ, чтобы вёра основывалась на внутреннемъ убъжденія, и чтобы невърующій міръ былъ приведенъ къ познанію истиннаго Бога могуществомъ слова и духа, чтобы дарствіе Божіе распространялось на землё путемъ, насколько возможно, естественнымъ в не насиловало человѣческой свободы, всячески отстраняясь отъ внѣшняго шума и блеска. Народное блистательное появленіе Побѣдителя смерти могло бы произвести вѣру въ Него, но эта въра была бы шаткая и не составляла бы заслуги человъка. Далбе, явление Інсуса Христа могло бы возстановить народъ противъ духовной власти, могло бы повлечь вметательство римскаго правительства и мирное основание христіанства стало бы невозможнымъ. Такимъ образомъ, мы должны удивляться божественной мудрости Спасителя, которая обнаружилась въ томъ, что Онъ не пожелалъ показать враждебнымъ Ему іудеанъ Своего величія.

Ив. Гапбовз.

(Продолжение будеть).

1) Воскресное чтение г. IX, стр. 49-50.



### Христіанскія мысли по нѣкоторымъ вопросамъ общественной жизни.

(Обончание \*).

Клятва.

### 1.

Кляться—значить утверждать что-либо съ указаніемъ на Бога, какъ на свидѣтеля истины, слышащаго клятву. Клянущійся какъ-бы такъ говорить: "пусть Богъ будетъ противъ меня, если я лгу; но такъ какъ я не лгу, то и не опасаюсь наказанія". При этомъ клянущійся иногда указываетъ и родъ наказанія, которому онъ согласенъ подвергнуться въ случаѣ своей неправды что называется экзекраціей. Клятва можетъ относиться къ прошедшему и къ будущему. Въ первомъ случаѣ она имѣетъ характеръ свидѣтельства, во второмъ обѣта.

Клятва какъ обѣтъ, хотя и умѣстна иногда, что видно изъ примѣра начальника мытарей Закхея, призвавшаго Господа Іисуса во свидѣтеля, что онъ, Закхей, половину имѣнія отдастъ нищимъ и обиженнымъ воздастъ въ четверо, умѣстна, говоримъ, иногда эта клятва, но весьма не безопасна, что видно изъ примѣровъ Іефеая, погубившаго необдуманнымъ обѣтомъ свою дочь, Саула, обѣтъ котораго едва не стоилъ головы его сына, и Ирода, ради клятвеннаго обѣщанія казнившаго величайшаго изъ пророкъ. Обѣтъ можетъ остаться неисполненнымъ, вслѣдствіе простой медлительности и отсрочекъ; поэтому когда даешь обътъ Богу, то не медли исполнить его, потому что Онъ

<sup>\*)</sup> См. ж. «Въра и Разумъ», за 1899 г. . 10.

не благоволить къ глупымъ: что объщаль, исполни. Лучше тебъ не объщать, нежели объщать и не исполнить (Еккл. V, 3-4).

Обътъ требуетъ величайшаго благоразумія отъ христіанина. Онъ долженъ быть высказанъ условно (напр., если буду живъ, то...). долженъ быть исполнимъ, согласенъ съ волею Божіею н при первой возможности исполненъ. Обътъ несогласный съ волею Божіею, напр. сдёлать зло, отистить, самъ по себѣ представляетъ великій грёхъ. Кроме того, при привычке делать обѣты, человѣкъ впадаетъ въ такія затрудненія, изъ которыхъ онъ не можетъ выдти безъ гръха. Весьма наглядно изображаетъ эти затруднения св. Іоаннъ Златоустъ: "часто бываетъ, что, когда мы объдаемъ дома и кто нибудь изъ слугъ провинится, жена поклянется выстчь его; а мужъ въ свою очередь поклянется въ противномъ, будетъ стоять на перекоръ и не уступать: здѣсь, что бы мужъ и жена ни сдѣлали, неизбѣжно будетъ клятвопреступление. Одинъ изъ нихъ впадетъ въ клятвопреступленіе, или, даже, навърное оба; а какъ это, я сейчасъ скажу, потому что это то и удивительно. Поклявшійся выстчь слугу или служанку и потомъ удержанный отъ этого, и самъ нарушаетъ клятву, потому что не дълаетъ того, въ чемъ клялся. и того, кто удержитъ его и воспрепятствуетъ исполнить клятву, дѣлаетъ онъ виновнымъ въ клятвопреступленіи, потому что одинаково виновны, какъ нарушающіе клятву, такъ и поставляющіе другихъ въ необходимость нарушить ее. Впрочемъ, это можно видъть не только въ домахъ, но и на площадяхъ, и особенно въ бояхъ, когда бьющіеся клянутся другъ предъ другомъ-одинъ, что онъ побьетъ, другой, что не позволитъ этого. Бываетъ мастеръ поклянется, что не позволитъ ученику фсть в пить, пока тотъ не окончитъ даннаго ему дѣла; тоже нерѣдко дѣлаетъ и наставникъ съ юношей и госпожа съ служанкой. И вотъ, какъ настанетъ вечеръ, а дѣло не кончено, неизбѣжно бываеть-или неисправнымъ умереть съ голоду, или поклявшимся-нарушить клятву. Лукавый демонъ, всегда злоумышляющій противъ нашего счастія, давшихъ клятву подвергаетъ въ безпечность, или дѣлаетъ другое затрудненіе, чтобы, когда дёло не сдёлается, послёдовали и побои, и оскорбленія, и клятвопреступленія и тысячи другихъ золъ" 1).

1) Твор. Златоуста II, 158.

Digitized by Google

Такъ опасенъ клятвенный объть. Но не вполнѣ безопасно н клятвенное свидѣтельство. Человѣческая память слаба: огтѣнки, подробности событія, произнесенныя при совершеніи событія слова утрачиваются памятью. Кромѣ того, при свидѣтельскомъ изложеніи событія могутъ быть, по невыработанности языка, употреблены неточныя выраженія; сочувствіе или несочувствіе свидѣтеля къ той или другой сторонѣ можетъ даже непроизвольно вліять на характеръ показанія; а между тѣмъ судъ требуетъ "сущей о всемъ правды". Въ виду этого становится понятнымъ утвержденіе вселенскаго учителя, что за клятвою всюду слѣдуетъ клятвопреступленіе" 1).

2.

Клятвопреступленіе грѣхъ очень сложный. По своему происхожденію этотъ грѣхъ подобенъ сознательной лжи ребенка со ссылкою на присутствующаго здѣсь отца. Но если клятвопреступникъ не ясно сознаетъ вездѣприсутствіе небеснаго Отца, то онъ подверженъ грѣху маловѣрія. Почти во всѣхъ случаяхъ клятвопреступленіе заключаетъ въ себѣ негниманіе къ ближнему, нелюбовь къ нему и пренебреженіе его страданіями. Клятвопреступленіе есть грѣхъ и противъ государства, потому что ложною клятвою подрывается довѣріе людей другъ къ другу и оскверняется крайнее средство къ обнаруженію истины.

Клятнопреступленіе не только грѣхъ, но и бѣдствіе для виновнаго въ немъ. Онъ лишается мира и благодати. Онъ живетъ въ страхѣ и рѣдко имѣетъ способность къ раскаянію, потому что его состояніе—отчаяніе и отверженіе.

Внутри его червь неумирающій, хотя бы предъ людьми казался онъ правымъ. Онъ не хочетъ къ Богу, удаляется и отъ любовнаго общенія съ людьми. "По истинъ, если клясться дѣ-.ло діавольское, то какому наказанію подвергнетъ насъ преступленіе клятвъ!"<sup>2</sup>).

Св. Григорій Богословъ на вопросъ: къ чести-ли Божіей

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Тамъ-же, 219.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Творенія Златоуста I, 55. По 64-му правилу св. Василія Великаго, клятвопреступникъ на 10 лѣть отлучается отъ св. причастія.

служить клятва? — отвѣчаеть: "Такъ, если-бы не было опасности отъ ложной клятвы. Тогда клятва — была-бы дѣломъ благочестія. Для кланущагося въ правду Богъ соблюденъ; а если клянемся ложно, то въ отношеніи къ намъ Онъ утраченъ. Ложная клятва есть отреченіе отъ Бога. Пріобрѣтемъ такіе нравы, которые-бы внушали довѣріе. Благонравнымъ менѣе нужды въ клятвѣ; чго говорю: менѣе? Имъ вовсе не нужна клятва. За нихъ порукою добрые нравы. Если клятва кажется тебѣ еще чѣмъ-то маловажнымъ, не хвалю сего. А если почитаеть её таковою, какова она въ дѣйствительности, то есть, дѣломъ весьма ужаснымъ, то отважусь на острое слово, и буду заклинать тебя самою клятвою — бѣгать клятвы " 1).

Даже язычники понимали неприличіе клятвъ. Такъ Клиній, "давъ клятву, могъ-бы избѣжать потери трехъ талантовъ; но лучше заплатилъ ихъ, чѣмъ сталъ клясться, хотя клятва его была въ дѣлѣ справедливомъ"<sup>2</sup>). Философъ Гіероклъ въ комментаріи къ "золотымъ стихамъ" пявагорійцевъ пишетъ: "только люди, обладающіе гражданскими добродѣтелями, могутъ свято клясться относительно разныхъ житейскихъ вещей, тогда какъ порочность есть именно настоящая мать клятвопреступничества; вслѣдствіе отсутствія тутъ нравственной устойчивости неизбѣжно попирается клятва. Въ самомъ дѣлѣ, будетъ-ли у корыстолюбиваго скряги святою клятва относительно полученія и отдачи денегъ? Устоитъ-ли въ своей клятвѣ невоздержный нли трусливый?"<sup>8</sup>).

3.

Значеніе клятвы подрывается не только явнымъ клятвопреступленіемъ, но и частымъ употребленіемъ клятвъ. "Слишкомъ часто примѣняемая присяга понижается въ своемъ значенія, и въ народѣ тупѣетъ чувство правды"<sup>4</sup>). Напрасно надѣются поддержать надающее при частомъ примѣненіи присяги уваженіе къ ней указаніемъ на кару закона и на страшный судъ

4) Мартенсевъ "Христ. уч. о нрав." II, § 102.

· 712

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Твор. Св. Отецъ". V, 173 и далѣе.

<sup>2)</sup> Св. Василій Великій. "Бесёда къ юношамъ о томъ, какъ получить пользу изъ языч. сочиненій". Брош. Сергіевъ Посадъ. 1892 г.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Въра и Разумъ. 1897 г. № 16. Стр. 145.

Божій. Первый изъ двухъ страховъ проблематиченъ, а второй кажется далекимъ. И вотъ клятва—эта гарантія истины—начинаетъ гарантировать торжиство лжи и обмана!

"Не странно ли, что слуга не смфетъ назвать господина своего по имени безъ нужды и по пустому случаю, а мы имя Господа ангеловъ произносимъ съ великою небрежностію! Когда нужно теб'в взять Евангеліе, ты, умывъ руки, берешь его съ великимъ почтеніемъ и благоговѣніемъ, съ трепетомъ и страхомъ, а имя Господа Евангелія безъ нужды носишь вездѣ на языкѣ. А въ клятвахъ, гдѣ и совсѣмъ не надлежало-бы приводить это чудное имя, сплетаешь разныя одну съ другою божбы! И какое будетъ намъ извинение, какое оправдание, хотя бы тысячу разъ стали ссылаться на привычку? Богъ такъ бережетъ тебя, что говорить: ниже главою твоею кленися (Мо. V, 36). А ты такъ пренебрегаешь Имъ, что клянешься и Его славою. Но что мнё, говоришь, дёлать съ тёми, кто ставить меня въ необходимость? Въ какую это необходимость, человѣкъ? Пусть всѣ узнаютъ, что ты скорѣе рѣшишься все претерпѣть, чѣмъ преступить законъ Божій, —и не станутъ принуждать тебя. Не клятва даетъ человѣку вѣру, но свидѣтельство жизни, непорочное поведение и добрая о немъ слава: многіе часто надрывались, клянясь, —и никого не убѣждали; а другие однимъ наклонениемъ головы приобретали себе боле въры, нежели столько клавшиеся" 1).

"Самый лучшій способъ соблюдать святость клятвы— это приобтать къ клятвѣ и не часто, и не легкомысленно, и не во всякаго рода дѣлахъ и обстоятельствахъ, и не для восполненія рѣчи, и не для подтвержденія вѣрности разсказываемаго, но приберегать ея употребленіе для тѣхъ случаевъ особенной необходимости и важности, въ которыхъ оказывается невозможнымъ никакой другой способъ спасенія, кромѣ завѣренія истины клятвою. Тѣмъ только мы и соблюдемъ святость клятвы, если никогда не будемъ злоупотреблять клятвою"<sup>2</sup>).

Какъ въ дъйствительности частая божба приносила только

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Твор. Златоуста. II, 101-102.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Гіерокла Ф-фа каммент. къ "золотымь стихамъ" Шивагора. Вѣра и Разумъ, 1897 г. № 16. Стр. 146.

вредъ обществу и государству, въ доказательство этого св. Василій Великій приводитъ примёръ изъ своего времени, когда сборщики податей заставляли поселянъ, просившихъ объ отсрочкѣ, кляться. "Нѣтъ пользы отъ клятвъ и для самыхъ взысканій; а въ душѣ своей клянущіеся даютъ мѣсто всѣмъ признанному злу. Какъ скоро люди научаются нарушать клятву, они не спѣшатъ уже платить должное, но думаютъ, что клятва изобрѣтена у нихъ въ орудіе обмана и въ предлогъ къ отсрочкѣ платежа" 1).

4.

Въ виду такой опасности клятвы, умъстенъ вопросъ: дозволена ли клятва въ священномъ Писаніи?

Относительно Ветхаго Завѣта отвѣтъ долженъ быть утвердительный. Тамъ клятва предписана: Господа Бога твоего да не убоишися и именемъ Его кленешися. (Втор. VI, 13). Но я ветхозавѣтные Еврен понимали, какое это страшное дѣло клясться именемъ Божіимъ, а потому съ чисто еврейской изобрѣтательностью въ клятвѣ обходили имя Божіе: клялись небомъ, землею, Іерусалимомъ, своею главою.

Інсусъ Христосъ въ нагорной бестат высказываетъ высшее новозавѣтное ученіе о клятвѣ, причемъ отвергаетъ и еврейскія обходныя формы клятвы: слышали вы, что сказано древнимз: не преступай клятвы, но исполняй предъ Господомъ клятвы твои. А Я говорю вамъ: не клянисъ вовсе: ни небомъ, потому что оно престолъ Божій; ни землею, потому что она подножіе ного Его; ни Іерусалимомо, потому что оно городо великаго Паря. Ни головою своею не клянись, потому что не можешь ни одного волоса сдълать бълыма или черныма. Но да будеть слово ваше: да, да; нъть, нъть; а что сверхь этого, то отз лукаваго. (Мо. V, 33-37). Самъ Спаситель, по Евангельскому повѣствованію, ни разу не употребилъ клятвы. Если-же Онъ нарушилъ Свое молчаніе, подвигнутый КЪ тому заклятіемъ ветхозавѣтнаго архіерея, то это ни мало не похоже на разрѣшеніе клятвы.

Изъ апостоловъ болѣе обстоятельныя указанія на клятву находимъ у ап. Павла и ап. Іакова.

1) TBOD. CB. BACBAIS B. T. VI, 204, 205



Въ посланіи къ Евреямъ ап. Павелъ пишетъ: люди клянутся высшимз, и клятва во удостовъреніе оканчиваетз всякій споръ ихъ. Посему и Богъ, желая преимущественные показать наслъдникамъ обътованія непреложность своей воли, употребилз вз посредство клятву... (VI, 16-17). Клятва человъческая здъсь разсматривается не съ нравственной ея стороны, но со стороны возможной отъ нея пользы-прекращенія спора. Изъ словъ апостола видно, что находящаяся въ книгахъ ветхозавътныхъ клятва Божія не можетъ служить образцомъ для клятвы человъческой, такъ какъ невозможно Богу сомать (18) и, клянясь, Онъ ссылается не на высшес, какъ люди, но на самого Себя, на свою предвѣчную истинность. Здѣсь только форма клятвы для уевренія ветхозавётныхъ вз непреложности воли Божіей. Вообще въ данномъ текстѣ ап. Павла не дается какого нибудь разрѣшенія употреблять клятву, а указывается только на фактъ существованія клятвы (моди высшимъ клянутся) и на полезность клятвы.

Но ап. Павелъ самъ не рёдко употреблялъ въ своихъ посланіяхъ клятвенныя формулы, напримёръ: свидютель мию, Богъ, что непрестанно воспоминаю о васъ (Рим. I, 9). Богъ свидютель, что я люблю всъхъ васъ любовію Іисуса Христа. (Филип. I, 8). Никогда не было у насъ предъ вами ни словъ ласкательства, какъ вы знаете, ни видовъ корысти: Богъ свидютель<sup>1</sup>). Примѣчательно, что клятвы ап. Павла не являются ни обѣтами, ни свидѣтельствами въ собственномъ смыслѣ, но самосвидѣтельствами. Не свое поведеніе въ будущемъ и не внѣшній фактъ или событіе завѣряетъ апостолъ съ призываніемъ имени Божія; но свое душевное состояніе или чувство, т. е. то, что для другихъ не видно, а для самого апостола несомнѣнно. Это самый безопасный и наиболѣе непредосудительный родъ клятвы.

Апостоль Іаковь стоить вполнь на точкы зрынія нагорной проповыди, мало оть нея уклоняясь даже въ слововыраженіяхь: прежде-же всего, братія мои, не клянитесь ни небомь, ни землею, и ни какою другою клятвою: но да будеть

<sup>1)</sup> I, Con. II, 5. Cp. 2 Kop. I, 23. Tan. I, 20.

у васз: да, да, и нютз, нютз; дабы вамз не подпасть осужденію. (Іак. V, 12).

Въ какомъ-же отношени стонтъ новозавѣтное учение о клятвѣ къ ветхозавѣтному? Въ такомъ, что Господь Інсусь не нарушить пришелз законз или пророкова, но исполнить (Мо. V, 17), углубить понимание закона, указать его цёль в облегчить исполнение. За отрицательной заповёдью: не во яжи кленешися. Інсусъ показываеть положительную: буль истивень. обходись безъ клятвы, такъ какъ клятва – отъ лукаваго, т. е. зло в по происхожденію и по проявленіямъ. Происходить клятва отъ недостатка истинности и любви между людьми, проявленія ея-легкомысленная божба, казуистика (Мо. XXIII, 16-22) в лжесвидѣтельство. "Учитель повелѣлъ намъ не клясться истивнымъ Богомъ, чтобы слово наше было върнъе клятвы"! 1). Въ обществъ праведныхъ клятвъ не найдется мъста. Да и нътъвотъ наилучшая клятва, указывающая на внутреннее богообщеніе безъ внѣшнихъ его признаковъ. Какъ Богъ клянется самимъ Собою, такъ и человѣкъ, внутренно истинный носитель Бога, не ссылается на Бога, какъ на находящагося внъ ero.

5

Согласно съ евангельскимъ ученіемъ о клятвѣ, кякъ о злѣ, учили и отцы Церкви съ древнѣйшихъ временъ. "Господь повелѣлъ вовсе не клясться, а говорить правду, утверждалъ апологетъ П-го в. мученикъ Іустинъ<sup>2</sup>). "Не всѣ, но совершеннѣйшіе стараются вовсе не клясться, по заповѣди Спасителя", пишетъ Епифаній Кипрскій<sup>3</sup>). "Убѣгай всякой клятвы," наставляетъ Григорій Богословъ<sup>4</sup>). Всего-же болѣе указаній на предосудительность клятвы мы найдемъ у св. Іоанна Златоуста-Онъ находитъ предосудительною и самую обстановку клятвы: "Что ты дѣлаешь, человѣкъ? Заставляешь клясться предъ священною трапезою, и тамъ, гдѣ лежитъ Христосъ Закланный, заколаешь брата своего? Разбойники убиваютъ на дорогахъ, а

<sup>1)</sup> Апост. Пост. V, 11-12.

<sup>2) 1</sup> anoaoris, ra. 21-s.

<sup>3)</sup> Хр. Чт. Марть 1842 г. Стр. 324.

<sup>4)</sup> Xp. 4r. 1829 r. XXXVI, 259.

### отдель церковный

ты убиваешь сына предъ лицемъ матери и совершаешь убійство преступнѣе Каинова. Тотъ умертвилъ своего брата въ пустынѣ, и временною смертію; а ты наносипь брату смерть среди церкви и смерть вѣчную! Ужели для того устроена церковь, чтобы намъ клясться? Нътъ, для того, чтобы молиться. Ужели для того стоить трапеза, чтобы мы заставляли клясться? Нётъ, для того стоить она, чтобы разрѣшали мы грѣхи, а не вязали. ты не стыдишься ничего другого, такъ Но если постычись этой самой книги, которую подаешь для клятвы; раскрой Евандержа въ рукахъ, заставляешь ты геліе, которое другого клясться, и услышавъ, что Христосъ говоритъ тамъ о клятвахъ, вострепещи и удержись. Что-же Онъ говорить тамъ о клятвахъ? Азъ же глаголю вамъ не клятися всяко. (Mo. V, 34.) А ты этоть законъ, запрещающій клятву, дѣлаешь клятвою? О, дерзость, о, безуміе! Содрогаюсь, когда вижу, что кто нибудь подходить къ этой трапезѣ, налагаетъ на вее руки, прикасается къ Евангелію и клянется. На счетъ денегъ ты сомнѣваеться, скажи миб, и убиваеть дуту? Пріобрѣтеть-ли ты столько, сколько дёлаешь вреда душѣ и своей и ближняго? Если въришь, что это человъкъ правдивый, не налагай на него обязательства клятвы; а если знаешь, что онъ лживъ. яе заставляй его совершать клятвопреступленie"<sup>1</sup>).

Замѣчательно, что св. Іоаннъ Златоусть обрушивается здѣсь не на клянущагося, а на принуждающаго къ клятвѣ. Клянущійся, если онъ не по правдѣ клянется, есть жертва собственной неправоты; а если онъ правъ и вынужденъ кляться, то онъ есть жертва человѣческой неправоты, недовѣрія и недостатка любви. Для него клятва не столько грѣхъ, сколько несчастіе, необходимость. Грѣхъ въ причинѣ клятвы и на виновникѣ ея.

Клятва отъ лукаваго, но все же она свидѣтельствуетъ, что въ міровой борьбѣ зло еще не одержало побѣды надъ добромъ.

<sup>1)</sup> Твор. Златоуста II, 175-176. О предосудительности влятвы см. у него томъ 1-й, стр. 55-56, 87, 90, 105. т. II, 218,-257 и мн. др. Замѣчательно весьма распростравенное въ простолюдинахъ убъжденіе, что присягать грѣхъ даже и въ случав праваго свидѣтельства. Въ православной Церкви лица священнаго сана и монашествующіе не влянутся, но утверждаютъ истину въ гажныхъ случаяхъ по должности. Происходя изъ не ефрія, клятва предполагаетъ въ себѣ существованіе довѣрія въ личныя отношенія къ Богу. Для вынуждающаго клятву и клянущагося Богъ внѣшнее Существо, но все же Онъ признается ими. Клятва поэтому есть вѣкоторое исповѣданіе Бога, какъ высшей правды, и признаніе верховенства этой правды надъ неправдою и нищетою человѣческою.

Св. учители Церкви имѣли снисхожденіе къ этой немощи человѣческой и запрещеніе клятвы понимали въ смыслѣ ея ограниченія. "Нужно учить, писалъ св. Василій Великій, да не клянутся поспѣшно. Клятва и вообще возбранена: кольми паче даваемую на зло подобаетъ осуждать" <sup>1</sup>). А Ефремъ Сиринъ въ своемъ предсмертномъ завѣщаніи употребилъ нѣсколько клятвенныхъ сформулъ, чтобы придать большую силу своимъ словомъ. Точно также преп. Максимъ Грекъ, обвиняемый въ неправославіи, опровергалъ обвиненіе клятвою.

Что же при такихъ ограниченіяхъ станется съ указаніемъ нагорной проповѣди не клятися всяко? Нагорная проповѣдь не кодексъ законовъ, не сводъ политическихъ и церковныхъ установленій къ немедленному исполненію, но маякъ, уводящій нашу мысль въ область духа и религіозно-правственнаго настроенія<sup>2</sup>). Христіанинъ употребитъ клятву, но со скорбію, такъ какъ клятва, слышимая или самимъ произносимая, напоминаетъ ему, что въ христіанскомъ обществѣ не установилось то настроеніе, при которомъ клятва станетъ излишнею.

При теперешнихъ нравахъ клятва допустима и потребна по тому-же основанію, по которому въ Ветхомъ Завѣтѣ оказался допущеннымъ и потребнымъ разводъ, по жестокосердію (Мө. XIX, 8) человѣческому.

Прот. Ст. Остроумовъ.



<sup>1)</sup> Вас. В. Канонич. прав. 29. Въ "книгѣ правилъ".

<sup>2)</sup> Мартенсенъ Христ. ученіе о нравств. І, 400. Такое значеніе Евангельскихъ предписаній выяснено нами въ статъѣ "Законъ и Евангеліе." Въра и Разумъ. 1898 г. № 8 Стр. 453-467.

## Евангельскія заповѣди о "блаженствахъ", какъ ученіе о высшихъ степеняхъ христіанской нравственности сравнительно съ ветхозавѣтнымъ закономъ.

Нощь убо прейде, а день приближися (Рвыл. XIII, 12).

Какъ въ природѣ темнота ночи смѣняется днемъ, такъ въ Новомъ Завѣтѣ *преходитъ* несовершенство всего Ветхаго Закона, ибо Самъ Господь пришелъ *исполнити* его (Мө. V, 17). Высшая степень совершенства новозавѣтнаго нравственнаго закона, естественно, прежде всего проявилась въ основаніи, центрѣ этого закона,—заповѣди о любви, выразившись въ явномъ возвышеніи ея среди другихъ нравственныхъ заповѣдей и полномъ освѣщеніи и раскрытіи ея.

И въ Моисеевомъ нравственномъ законѣ дана была заповѣдь о любви; но какъ и многое другое, она дана была тамъ какъ бы подъ нѣкоторымъ покровомъ, мракомъ, и не предъявлялась прямо и ясно во всемъ своемъ преимущественномъ значени, какъ исполнение закона (Римл. XIII, 10), служа завершениемъ всѣхъ другихъ заповѣдей (Мо. XXII, 40) скрытымъ образомъ. Ибо если бы эта заповёдь ясно была указана въ Ветхомъ Завътъ какъ основаніе, сущность всего нравственнаго закона, то непонятно было бы обращение къ Спасителю законника, искушавшаго Его вопросомъ: Учителю, кая заповъдь больши есть во законь (Мө. XXII, 36)? Но это обращение становится вполнѣ понятнымъ при томъ предположении, что наибольшая въ законъ заповъдь не была въ Ветхомъ Завътъ ясно указана, какъ именно таковая, почему въ то время лишь нѣкоторые, только болфе совершенные люди могли делать догадки на счетъ ея значенія въ законѣ.

Причина этого обстоятельства понятна. Во всемъ своемъ прямомъ значении заповѣдь о любви была еще недоступна ветхозавѣтному человѣку. Прежде чѣмъ открыто поставить ее въ главное правило жизни, ветхозавѣтнаго человѣка еще нужно было воспитать предварительно до этого идеальнаго начала нравственности, --- истинной любви, какъ глубочайшаго и всеобъемлющаго внутренняго настроенія души, изъ котораго, какъ изъ источника, должна проистекать вся наша правственная абятельность. Поэтому открыто, ясно поставленная въ качествѣ основной заповѣди, объемлющей собою другія заповѣди, которыя она въ общемъ можетъ всѣ замѣнить, заповѣдь о такой любви составила-бы для ветхозавётнаго человёка слишкомъ высоко поставленную цёль. Онъ долженъ былъ восходить къ этой цёли постепенно, чрезъ посредство другихъ, болфе доступныхъ и близкихъ къ нему, частныхъ и вибшенхъ заповбдей закона, возводившихъ къ ней, какъ къ своему завершенію 1).

Воть почему Ветхозавётный Законодатель не настаиваеть прямо и ясно на заповѣди о любви, какъ главной, именно, изъ всёхъ заповёдей нравственнаго закона. Онъ преимущественно и почти исключительно занимается предписаніемъ частныхъ, меньшиха заповѣдей закона (при томъ не столько даже чисто нравственныхъ, число которыхъ нѣсколько увеличено было уже позднъйшими пророками, сколько обрядовыхъ, научавшихъ нравственно-доброму посредствомъ символовъ), занимается преимущественно указаніемъ частныхъ дѣлъ любви, которыя, очевидно, должны были постепенно развить въ исполнителяхъ закона любовь, какъ общее нравственное настроеніе души и идеальное основание нравственности. И только какъ бы въ выводѣ, въ ковцѣ, въ отдаленномъ логическомъ заключеніи другихъ нравственныхъ заповѣдей, опъ замѣчаетъ: и возлюбиши Господа Бога твоего отъ всего сердца твоего, и отъ всея души твоея, и отъ всея силы твоея (Втор. VI, 5); и возлюбищи ближняю своего яко само себе (Лев. XIX, 18). При такомъ своемъ по-



<sup>1)</sup> Отсюда понятнымъ и естественнымъ становится образное выражение Спасителя о законѣ и пророкахъ (Мо. XXII, 40), что они висятъ, какъ бы прикрѣпленные къ узвержденной на высотѣ заповѣди о любви и какъ бы долу спускающіеся отъ нея къ всткозавѣтному человѣку, служа для него посредствующей лъствицей на эту высоту.

ложеніи среди множества частныхъ заповѣдей о внѣшнихъ дѣлахъ любви, заповѣдей къ тому же неоднократно повторяющихся въ законѣ, однажды и какъ бы только въ концѣ прямо высказанная заповѣдь о любви не могла не ускользать отъ вниманія ветхозавѣтныхъ людей, по крайней мѣрѣ, очень многихъ. Они естественно сосредоточивали свое вниманіе на подавляющихъ своимъ числомъ меньшихъ заповѣдяхъ и въ наибольшей заповѣди, съ особенной цѣлью поставленной Законодателемъ какъ бы въ тѣни, могли находить (и то, вѣроятно, только нѣкоторые, болѣе благочестивые изъ нихъ) лишь нѣкоторый намекъ на то, что, именно, любовь отъ всей души составляетъ истинную основу нравственныхъ отношеній къ Богу и ближнимъ, и что въ существѣ дѣла всѣ многочисленныя нравственныя заповѣди Моисея и пророковъ ведутъ къ этой заповѣди о любви, какъ къ своему основанію и завершенію.

Въ этой предуготовительной постановкъ и слабомъ раскрытін заповѣди о любви и состояло главное несовершенство ветхозавѣтнаго вравственнаго закона въ самомъ себѣ. Этотъ законъ научалъ любви къ Богу и ближнимъ не столько чрезъ прямое требование ся, какъ душевнаго настроения, составляющаго основную нравственную обязанность, сколько чрезъ указаніе частныхъ и внѣшнихъ дѣлъ любви, и не столько даже чрезъ указаніе положительно добрыхъ дѣлъ, сколько чрезъ запрещеніе злыхъ. Но какъ бы ни были многочисленны эти указанія, они все таки не въ состояніи были предвидѣть всѣ случан въ жизни каждаго человъка, чтобы служить ему необходимымъ въ нихъ руководствомъ, почему многіе изъ этихъ случаевъ изъ предписаній закона совершенно ускользали. Съ другой стороны, черезъ эти же частныя, фактическія только, указанія внутреннее существо нравственнаго закона не выражалось въ Ветхомъ Завътъ совершеннымъ образомъ. Внъшняя буква этого закона не только недостаточно выражала его внутренній идеалъ, но неръдко какъ бы невольно заслоняла его, преобладала надъ нимъ. Вотъ почему св. Павелъ, сравнивая этотъ законъ съ новозавѣтнымъ, называетъ его въ отличіе отъ послѣдняго, который есть духъ, буквой убивающей (2 Кор. III, 6), хотя въ глубочайшемъ существѣ своемъ этотъ законъ содержалъ то-же самое и преслѣдоваль ту же высшую цѣль, что и законъ

новозавѣтный (Мө. V, 48; сн. Лев. XIX, 2), почему въ другомъ мѣстѣ апостолъ и о немъ замѣчаетъ, что и онъ, очевидно—въ существѣ своемъ духовенъ (Рим. VII, 14), ибо виновникомъ и того и другаго закона былъ одинъ и тотъ же Господь.

Не то мы видимъ въ Новомъ Завътъ. Здъсь заповъли о любви прямо и ясно отводится принадлежащее ей по праву первое, царское мѣсто (Іак. II, 8) въ ряду другихъ заповѣдей. Самъ Спаситель, какъ нельзя болѣе, ясно засвидѣтельствоваль, яко перевище еспхъ запоеводий: слыши, Ісраилю, Господь Богъ вашъ Господь единъ есть: и возлюбиши Господа Бога твоего встях сердиеми твоими, и всею душею твоею, и встмъ умомъ твоимъ, и всею кръпостію твоею: сія есть первая заповъдь. И вторая подобна ей: возлюбиши ближняю своего яко самъ себе. Большая сихъ ина заповъдъ нъсть (Мар. XII, 29-31). И апостолы настаивали на этой истинѣ. поясняя при этомъ, что это не только первъйшая заповъль. но и всеобъемлющая, что въ ней-исполнение закона (Рим. XIII, 10), ибо весь законз во единомз словеси исполняется во еже: возлюбиши ближнято твоего якоже себъ (Гал. V, 14). Еже бо: не прелюбы сотвориши, не оубіеши, не украдеши, не лжесвидътельствуещи, не похощещи, и аще кая ина заповпдь, въ семъ словеси совершается (Рим. XIII, 9).

Отсюда теряють въ новозавѣтномъ законѣ, упраздняются въ своемъ прежнемъ значении, частныя заповѣди (Еф. II, 15), которыя царили въ законъ древнемъ. Новый Заководатель хотя иногда тоже высказываеть заповёди подобнаго рода, но только для примфра, чтобы только показать и научить этимъ, какъ слёдуетъ исполнять въ частныхъ случаяхъ жизни основную и всеобщую нравственную обязанность истинной любви къ Богу, ближнимъ и себѣ. При чемъ самымъ характеромъ этихъ заповъдей Онъ не ръдко дастъ ясно понять, что дъло не въ буквь ихъ, какъ это было въ Ветхомъ Завъть, а въ духъ, для котораго буква, внёшнія формы, должны, очевидно, въ отдёльныхъ случаяхъ жизни свободно создаваться человѣкомъ. Въ самомъ дѣлѣ, не съ этою-ли цѣлію Спяситель приводитъ иногда такого рода наставленія, которыя, явно, нужно исполнять не по буквѣ? Аще, говоритъ, напримѣръ, Онъ, око твое десное соблажняеть тя, изми е, и верзи оть себе... И аще десная

отдълъ церковный

твоя рука соблажняеть тя, устиы ю, и верзи оть себе: уне бо ти есть, да поибнеть единь оть удь твоихь, а не осе тьло твое ввержено будеть въ иеенну... Аще же тя кто ударить въ десную твою ланиту, обрати ему и другую (Мо. V, 29—30, 39) и т п. И не съ тою же ли, между прочимъ, цѣлію, имѣя дѣло съ народомъ, привыкшимъ понимать и исполнять законъ по буквѣ, Онъ, чтобы освободить его отъ рабства буквѣ, такъ любилъ и часто употреблялъ приточный способъ поученія?

Въ противоположность Монсею, Новый Законодатель преничщественное Свое внимание останавливаетъ на утверждении и уяснении заповѣди о любви, какъ внутреннемъ настроении луши, изъ котораго, какъ изъ источника, естественно, сами собой, должны проистекать всё добрыя помышленія и дела,всѣ разнообразные виды частныхъ добродѣтелей, которыя безъ этого внутренняго своего основанія не могуть вмѣть настоящей цѣны, какъ и апостолъ съ особенной силой свидѣтельствуеть объ этомъ: аще языки человъческими плаголю и аниельскими... и аще имамъ пророчество, и всъмъ вся тайны... и аще имамь всю впру, яко и горы преставляти, любве же не имамь, ничтоже есмь. И аще раздамь вся импнія моя, и аще предамя тьло мое, во еже сжещи е, любве же не имамя ни какая польза ми есть (I Кор. XIII, 1-3). Почему? Потому что безъ любви, какъ безъ своего основанія, всѣ добрыя дѣла были-бы преходящи, имѣя характеръ непрочный, подобно зданію, построенному безъ твердаго фундамента, на пескъ: пойдутъ дожди, подустъ вѣтеръ, подступитъ вода, подопретъ будетъ паденіе веліе (Мо. VII, 26-27)... Какъ стёвы, и можно видёть изъ заключенія "нагорной проповёди" Спасителя, которая по преимуществу есть проповѣдь о любви, любовь, именно, даетъ добрымъ дёламъ человёка прочное, глубокое основание (Лук. VI, 48). Почему опять? Потому что истинная любовь есть самое глубокое внутреннее правственное настроеніе человѣка, которое при своемъ развитіи охватываетъ все существо его и всецило предиеть и направляеть его къ тому, чтобы темъ, кого заповедано любить, есегда делать добро и никогда не дълать зла, хотя бы и съ лишеніями для себя. Поэтому, какъ говоритъ апостолъ, любы долютерпитъ, милосерд. ствуеть: любы не завидить: любы не превозносится, не гордится, не безчинствуеть, не ищеть своихь си, не раздражается, не мыслить зла, не радуется о неправдь, радуется же о истинь: вся покрываеть, всему въру емлеть, вся уповаеть, вся терпить (I Кор. XIII. 4-7). Проннкая сердце человъка до глубины человъческой души, любовь содълываетъ его истинной сокровищницей добрыхъ дълъ (Лук. Vl, 45), древомъ плодоноснымъ, отъ котораго не могутъ родиться худые плоды (Мо. VII, 18). Она есть соль духовной, нравственной чистоты, и тотъ свътъ, безъ котораго человъкъ не можетъ всегда идти истиннымъ путемъ, ибо, какъ сказано, только мобяй брата своего, во свять пребываеть, и соблазна въ немъ нъсть. А ненавидяй брата своего, во тмъ есть, и во тмъ ходитъ, и не высть, камо идеть, яко тма ослъпи очи ему (I Ioan. II, 10-11). Нужно имѣть эту соль и возжечь въ себѣ этотъ свѣтъ, и кто имѣетъ ихъ, тотъ останется неповрежденнымъ и будетъ ходить во свътъ (Мар. IX, 50; Лук. XI, 34-36).

Въ евангельскомъ законѣ ученіе о любви, какъ внутреннемъ ностроевіи, являющимся корнемъ, источникомъ, свѣтомъ или, какъ теперь принято называть, главнымъ началомъ нравственности, достигаетъ высшаго совершенства. Здѣсь,—особенно въ нагорной проповѣди и въ составляющихъ зерно ся изреченіяхъ о блаженныхъ, это настроеніе подвергается глубочайшему анализу,---съ показаніемъ, съ какихъ простѣйшихъ душевныхъ состояній оно начинается, каковыми заканчивается его постепенное развитіе, въ какомъ духѣ и въ какихъ главныхъ добрыхъ плодахъ проявляется оно вовнѣ, и какъ вообще въ немъ или черезъ него постепенно восхищается царствіе Божіе, кончая послѣдней и высшей его ступенью,—царствіемъ небеснымъ.

Какъ не безъ основаній можно предполагать, первыя четыре изреченія о блаженныхъ указываютъ самую общую аналитическую схему постепеннаго развитія любви христіанина къ самому себѣ.

Согласно самому первому изреченію: блажени нищіи духому: яко таху есть царствіе небесное (Мө. V, 3; сн. Лук. VI, 20), истинная любовь къ себъ для всъхъ необходимо начинается съ нищеты духовной. Послъдняя состоитъ въ сознаніи и чувствъ, что сами по себъ мы ничего не имъемъ, что слъдовало-бы

724

Digitized by Google

намъ имѣть для собственнаго блага, а если что и имѣемъ, то это обладаніе наше большею частью противно истинному благу и потому подлежитъ отверженію. Отсюда ближайшимъ нравственнымъ плодомъ нищеты духовной, какъ первой, по указанію Спасителя, и для всѣхъ необходимой ступени по пути къ царствію небесному, естественно является наше самоотверженіе для Бога, котораго Господь, дѣйствительно, прежде всего и требуетъ отъ каждаго послѣдователя Своего: аще кто хощета по Мнъ ити, говоритъ Онъ, да отвержется себе (Лук. IX, 23), и всякъ отъ васъ, иже не отречется всего своего имънія, не можетъ быти Мой оученикъ (Лук. XIV, 33).

Блажени плачущіи, сказаль далёе Спаситель (Мө. V, 4), н согласно этому изреченію, сознаніе и чувство нищеты духовной естественно должны вызвать вскорё глубокое сердечное сокрушеніе, плача о ней, соединенный, какъ съ естественнымъ же плодомъ своимъ, сердечнымъ желаніемъ и глубокимъ внутренніемъ рёшеніемъ воли выйти изъ нищеты и обогатиться (Лук. XV, 17—18). Это—вторая ступень въ развитіи нравственной любви человёка къ себё. Стоящимъ на этой ступени об'товано Спасителемъ утёшеніе: блажени плачущіи: яко тіи оутъщатся (Мө. V, 4), и они не только утъщатся, но и возсмъются (Лук. XV, 23—24).

Блажени кротцыи (М. V, 5). Это третья ступень. На этой ступени аскреннее и глубоко-обдуманное рѣшеніе нравственнообогатиться (Лук. XV, 17—18), естественно также возбуждаетъ чувство кротости, сердечнаго смиренія (М. XI, 28) предъ Богомъ, (Іак. IV, 9—10), всяѣдствіе необходимаго сознанія, что сами по себѣ мы не имѣемъ силъ и средствъ не только для обогащенія, но и для избавленія себя отъ различныхъ лишеній нищеты, отъ ея смертельнаго голода и наготы (Лук. XV, 14—17), почему вся надежда у насъ должна быть на Бога, яко Той печется о насъ (І Петр. V, 7). Явившимъ такое смиреніе обѣтованы отъ Бога могущество, силы и средства по подобію владыкъ земныхъ, наслѣдующихъ землю: блажени кротцы: яко тіи наслъдять землю (М. V, 5), яко всякъ возносяйся, смирится: смиряяй же себе, вознесется (Лук. XVIII, 14), зане Бого гордымо противится, смиреннымо же даето благодать (I Петр. V, 5)<sup>1</sup>).

Но надежда на благодать Божію не должна производить бездѣятельнаго успокоенія сердца. Напротивъ, согласно дальнъйшему, четвертому изреченію: блажени алчущіи и жаждущіц правды (Мө. V, 6), эта надежда должна возбуждать въ истинно любящемъ себя послёдователё Христовомъ самое пламенное желаніе в стремленіе все съ своей стороны сдълать и всёмъ, въ случаѣ надобности, самымъ дорогимъ въ мірѣ семъ пожертвовать, лишь бы только оправдаться предъ Богомъ, съ яснымъ сознаніемъ о себѣ и о милосердомъ Богѣ, спасающемъ насъ (Рим. XIV, 12). Это самое дѣятельное исканіе оправданія, по силѣ и характеру своему сравниваемое въ "изреченія" съ тулесною алчбой и жаждой, составляеть высшую ступень въ развити истинной любви къ себѣ самому. Восходящимъ на эту ступень обътовано Спасителемъ полное удовлствореніе, насыщеніе: блажени алчущіи и жаждущіи правды, сказаль Онь: яко тіи насытятся (Мө. V, 6). Поэтому просите, и дастся вамъ: ищите, и обрящете: толцыте, и отверзется вамь (Мо. VII, 7). Аще же око твое десное соблажняеть тя, изми е, и верзи оть себе: уне бо ти есть.... И аще десная твоя рука соблажняеть тя, усьцы ю (Mo. V, 29-30). И если (очевидно) богатство твое также мѣшаетъ тебѣ быть совершеннымъ, иди, продаждь имъніе твое, и даждь нищимъ: и имъти имаши сокровище на небеси: и гряди въ сльдз Мене (Mo. XIX, 21). Иже погубить душу свою Мене ради и еваниелія, той спасеть ю (Мар. VIII, 35).

Слёдующія четыре изреченія (5, 6, 7,8) указывають постепенное развитіе любви къ ближнимъ (Мо. V, 7—10).

Блажени милостивіи (Мв. V, 7), сказалъ Господь прежде всего о проявленіи этой любви и такимъ образомъ начало ея



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) И встять въ этомъ состоянін необходимо изъ глубины сердца, со смиреніемъ и плачемъ, исповъдать предъ Отцемъ небеснымъ собственное паденіе въ инщету, немощь и недостоинство, по примъру приточнаго блуднаго сына: Отче, сограшихъ... предъ Тобою: и уже инъсмъ достоинъ нарещися сынъ Твой: сотвори мя яко единаю отв наемникъ Твоихъ... И свижетъ Отецъ рабамъ Своимъ: изнесние одежду первую, и облецыте его, и дадите перстень на руку его, и сапоги на ноът: и приведше телецъ упитанный заколите, и ядше всселижся (Лук. XV, 18– 19, 22–23).

указаль въ милости, снисходительности къ ближнимъ, --- въ милосердіи, жалости къ нимъ. Эти, столь сродныя между собою, чувства необходимо являются въ человъкъ, познавшемъ собственную нищету и недостатки и естественно предполагаюшемъ ихъ необходимо у всѣхъ людей: почему развитіе любви къ ближнимъ начинается и идетъ параллельно съ развитіемъ зарождающейся въ нищетъ духовной, истинной любви къ себъ. И опыть показываеть, что чувство милости, жалости, болфе и прежде другихъ "человѣчныхъ" чувствъ въ насъ возможно по отношенію къ другимъ людямъ, иногда совершенно чуждымъ намъ, даже врагамъ: почему и приточный самарянинъ, увидавъ при дорогѣ израильтянина, едва живымъ оставленнаго разбойниками, милосердова, сжалился надъ нимъ (Лук. Х, 33), хотя, по обычаю народа своего, онъ долженъ былъ ненавидъть его. какъ врага (Іоан. IV, 9). Въ несовершенныхъ это чувство состраданія къ ближнимъ, прощенія имъ обидъ, поддерживается и усиливается надеждой и съ ихъ стороны, равно какъ и со стороны Судіи всѣхъ, Бога, встрѣтить и имѣть таковое-же милостивое отношение, по изречению Господню: блажени милостивии: яко тии помиловани будуть (Мө. V, 7),-помвлованы будутъ и людьми и Богомъ (Мо. VI, 14-15). И такъ, заповѣдуетъ Господь, будите... милосерди, якоже и Отецъ вашь милосердь есть (Лук. VI, 36). И что же видыши сучець, иже во оць брата твоего, бревна же, еже есть во оць твоемъ, не чуеши (Мы. VII, 3) и потому, конечно, не снисходишь къ нему? Не судите, и не судять вамъ... Отпущайте, и отпустять вамь: дайте, и дастся вамь: мыру добру, наткану и потрясну и проливающуся дадять на лоно ваше (Лук. VI, 37—38). Вся убо, елика аще хощете да творять вамъ человъцы, тако и вы творите имъ (Мв. VII, 12).

Блажени чистіи сердиемъ, сказаль Господь далѣе (Мо. V, 8). Это—вторая ступень, на которой милостивое отношеніе къ ближнимъ становится уже чуждымъ всякаго, хотя-бы и позволительнаго, своекорыстія, при которомъ ему всегда угрожаетъ опасность быть чисто внѣшнимъ. Болѣе совершенное отношеніе къ ближнимъ должно быть основано на любви совершенно безкорыстной и проистекать изъ чистаго сердиа, въ которомъ не должно быть и тѣни какой-либо вражды къ ближнимъ, не говоря уже о внѣшнихъ непріязненныхъ дѣйствіяхъ, могущихъ возбудить противъ насъ ближнихъ нашихъ, чтобы они имъли что противъ насъ. Поэтому, всякъ инъвайся на брата своего всуе, по ученію Спасителя, повиненъ есть суду: иже бо аще речетъ брату своему, рака, повиненъ есть сонмищу, а иже речетъ, уроде, повиненъ есть гееннъ огненнъй (Мө. V, 22). И напротивъ, въ чистотъ и миръ сердца указанъ Спасителемъ великій нравственный плодъ: блажени чистіи сердцемъ: яко тіи Бога оузрятъ (Мө. V, 8), т. е. они не только, какъ милостивые, помилованы будутъ, избавятся отъ гнѣва, суда и удаленія Божія, но и удостоятся, какъ бы цопущены будутъ къ зрѣнію лица Божія <sup>1</sup>).

Но и изгнаніе изъ собственнаго сердца всякой вражды къ ближнимъ не составляетъ еще высшаго совершенства въ отношеніяхъ къ нимъ. Ближени миротворцы (Мв. V, 9). Ищущіе совершенства должны стремиться къ тому, чтобы умиротворять и сердца ближнихъ, особенно-враговъ, не только прощая имъ обиды и не противясь, не воздавая здомъ за 310 (Мо. V, 9), но напротивъ, побъждая ихъ добромъ (Рим. XII, 17, 21). Мирь импьйте между собою, запов'ядуетъ поэтому Спаситель (Мар. IX, 50; сн. Рим. XII, 18), и аще убо принесеши даръ твой ко олтарю, и ту помянеши, яко брать твой имать нъчто на тя: остави ту даръ твой предъ олтаремъ, и шедъ прежде смирися съ братомъ твоимъ, и тогда пришедъ принеси даръ твой (Мв. V, 23-24). Но этого мало: любите враги ваши, благословите кленущыя вы, добро творите ненавидящыма васа, и молитеся за творящиха вама напасть, и изгонящыя вы: яко да будете сынове Отца вашего, иже есть на небеспоха, яко солнце Свое сіяеть на злыя же и благія, и дождить на праведныя и на неправедныя (Мө. V, 44—45). Такимъ миротворцамъ, по обѣтованію, предлежитъ высокое званіе и состояніе. Они не только допущены будуть къ зрѣнію лица Божія вообще, чего удостоятся и чистые сердцемъ, но приняты будутъ въ болѣе близкое общеніе съ Богомъ, какъ по дёламъ своимъ достойныя дёти Его, какъ сказано: блажени миротворцы: яко тіи сынове Божіи нарекутся (Мө. V, 9), ибо они уподобятся собственному единородному Сыну Божію, чрезъ Котораго умиротворено все, и земное и небесное (Кол. 1, 20).

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Безъ этой же чистоты и миря сердца, какъ говоритъ апостолъ, нижто-же узритя Господа (Евр. XII, 14).

До чего должна простираться такая деятельная любовь къ ближнимъ, имѣющая высшей цѣлію своею спасеніе, onpasdanie ихъ, указываетъ слѣдующее, четвертое изреченіе о любви къ ближнимъ: блажени изгнани правды ради (Мө. У, 10). Какъ и для собственннаго спасенія, христіанинъ все съ своей стороны долженъ сдёлать для исправленія ближняго (начиная съ обличенія его наединь: Мо. XVIII, 15-17) и въ случат надобности, какъ и для собственнаго оправданія предъ Богомъ. встмъ земнымъ долженъ пренебречь для спасенія его, хотя бы для этого пришлось подвергнуться даже изинанию и смерти. Этимъ онъ явигъ высшую любовь къ ближнему, ибо, какъ говорить Спаситель, больши сея любее никтоже имать, да кто душу свою положить за други своя (Іоан. XV, 13). Явившимъ такую любовь со всякимъ терпеніемъ избранныхъ ради, да и ти спасение улучата (2 Тим. II, 10), принадлежить, по слову Господа, царствіе небесное: блажени изгнани правды ради: яко тъхз есть царствіе небесное (Мо. V, 10),-принадлежить, очевидно, болѣе, чѣмъ кому либо изъ стоящихъ на предшествующихъ ступеняхъ, ибо ови, все терпящіе для спасенія другихъ, не только вообще приняты будутъ въ это царствіе и не только будутъ въ немъ близкими къ Богу, какъ сыны Егоииротворцы, но, какъ говоритъ апостолъ, сз Нимз и воцарятся (2 Тим. II. 12).

Наконецъ. послѣднее, девятое изреченіе имѣетъ своимъ предметомъ любовь къ Богу. Это высшая ступень блаженства любви. Любовь эта заключается и прежде всего проявляется и въ предъидущихъ видахъ любви,---къ ближнимъ и себѣ, — ибо истинно любя ближнихъ и себя, мы любимъ собственно то, что заповѣдано намъ любить Богомъ, ---соблюдаемъ такимъ образомъ заповѣдь Его, а это, по слову Самого Господа (Іоан. XIV, 23), есть уже истинное проявление любви къ Богу; и не можемъ мы любить невидимаго Бога, не любя прежде ближнихъ (1 Іоан. IV, 20-21) и тѣмъ болѣесамыхъ себя, какъ видимый образъ и подобіе Божіе. Съ другой стороны, въ любви къ Богу, какъ стремления къ нескончаемому совершенству, любовь къ ближнимъ и себѣ достигаетъ высшаго совершенства. Вотъ почему запов'ядь о любви къ Богу поставлена послѣ всѣхъ, какъ заключеніе и вѣнецъ любви 5

къ ближнимъ и себѣ. До чего должно простираться это исполиеніе христіанской любви (совершенство исполненія закона), и какіе плоды оно имѣетъ, ясно говоритъ само евангельское изреченіе: блажени есте, егда поносятъ вамъ, и ижденутъ и рекутъ всякъ золъ глаголъ, на вы лжуще Мене ради. Радуйтеся и веселит ся, яко мзда ваша многа на небестьхъ (Мө. V, 11—12; сн. Лук. VI, 22—23).

Эти девять изреченій Господнихъ о блаженныхъ составляютъ, можно сказать. зерно не только нагорной проповѣди, но и всего евангельскаго правоученія, такъ что къ нимъ могутъ быть сведены, въ качествѣ поясненій, всѣ другія нравственныя изреченія, наставленія и притчи Спасителя. И въ нихъ, именно, во всей полнотѣ сообщается, чрезъ столь совершенное, глубоко-психологическое ученіе о любви, совершенство евангельскому нравственному закону.

Въ этомъ ученіи снимается покрывало несовершенной буквы, затемнявшей божественный нравственный идеалъ въ Ветхомъ завѣтѣ, и этотъ идеалъ открывается во всемъ своемъ внутреннемъ совершенствѣ; и не частныя какія-либо, хотя бы и многочисленныя, какъ въ Ветхомъ завѣтѣ, заповѣдуется теперь намъ совершить дѣла, но всѣ свои дѣйствія, безъ исключенія, согласовать съ этимъ идеаломъ, ибо онъ открытъ намъ теперь въ самомъ источникѣ, въ которомъ зараждаются человѣческія дѣйстяія: любы Божія изліяся въ сердца наша (Рим. V, 5), откуда исходятъ не только всѣ дѣйствія, но и помышленія (Лук. VI, 45).

И ближайшимъ образомъ имѣя въ виду, именно, это величайшее значеніе, какое любовь явно получила въ законѣ Христоромъ, въ отличіе отъ закона ветхаго, таившаго ее какъ бы въ сумракѣ ночи, ап. Павелъ восклицаетъ: ношь оубо прейде, а день приближися (Рим. XIII, 12), какъ и другой апостолъ о томъ-же самомъ замѣчаетъ: тма мимоходитъ, и свътъ истинный сей уже сіяетъ (1 Іоан. II, 8).

И сіе, видяще время, яко часъ уже намъ отъ сна востати. Нынь бо ближайшее намъ спасеніе... Нощь убо прейде, а день приближися: отложимъ убо дъла темная, и облечемся во оружіе свъта. Яко во дни, благообразно да ходимъ (Рям. XIII, 11—13).

Д. Добросмысловъ.



# ВѢРА и РАЗУМЪ

## ЖУРНАЛЪ ВОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ

## 1899.

## **№** 12.

ІЮНЬ.-КНИЖКА ВТОРАЯ.

ХАРЬКОВЪ. Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., № 17. 1899. Πίστει νοοῦμεν.

Върою разумъваемъ.

Евр. XI. 3.

Дозволено цензуров. Харьковъ, 30 Іюня 1899 года. Цензоръ Протојерей Пасела Солинска.

Digitized by Google

## ΗΕΒѢΡΙΕ ΧΙΧ ΒѢΚΑ.

### (Продолжение \*).

Іоганна Геориз Гамана (1730-1788), извёстный подъ эпитетомъ "сѣвернаго мага", былъ другомъ Канта, Гердера и Якоби. Изучивъ основательно философію, онъ однако-же не нашель въ ней полнаго удовлетворенія для своего пытливаго ума. хотя учение Якоби и казалось ему наиболѣе симпатичнымъ. Находясь въ крайней нуждъ и бъдности и не встръчая ни какой даже нравственной поддержки у тѣхъ, которые проповѣдывали добро ради добра и нравственность независимую отъ религіи, онъ сталъ со вниманіемъ читать книги Св. Писанія и былъ пораженъ оригинальностію и глубиною богооткровеннаго ученія, которое одно разъяснило ему многія стороны жизни, бывшія для него непонятными. Отъ Св. Писанія онъ уже прямо перешелъ къ христіанскому ученію, въ которомъ его особенно занималъ вопросъ о дѣйствіи благодати и значении христіанскихъ таинствъ. Гамана не безъ основанія причисляють къ новъйшимъ мистикамъ, вышедшимъ изъ школы Шеллинга и Якоби. И дъйствительно для него не имъло такого значенія знаніе, какъ самодостовѣрность вѣры каждаго отдъльнаго лица. Въ этомъ имнктъ своего ученія онъ былъ истиннымъ послѣдователемъ Якоби. Чтобы понять все благодътельное значение христіанскихъ таинствъ, по его ученію, для этого недостаточно изучать догматику христіанства; для этого необходимъ собственный опытъ, - лично самому нужно пережить то благотворное для человѣка дѣйствіе божественной

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" за 1899 г., № 11.

благодати, которое сообщается въ христіанскихъ таинствахъ. "Такъ какъ нашъ разумъ, говоритъ Гаманъ, только изъ внѣшнихъ отношений видимыхъ, чувственныхъ и непостоянныхъ вещей заимствуетъ матеріалъ своихъ понятій, чтобы образовать ихъ по формѣ самой внутренней своей природы и или пользоваться или примёнять ихъ для своего употребленія, то основание религии заключается во всемъ нашемъ существование и внѣ сферы нашихъ познавательныхъ силъ, которыя всѣ вмёстё взятыя представляють самый случайный и самый абстрактный образъ (модусъ) нашего существованія. Отсюдата миеическая или поэтическая артерія всёхъ религій, ихъ глуность и жалкій образъ въ глазахъ чуждой, некомпетентной, холодной, безжизненной философіи, которая нагло и ложно приписываетъ искусству своего воспитанія высшее назначеніе нашего господства надъ землею". Что же касается христіанства, то въ немъ "сокрытое въ сердцѣ и устахъ всѣхъ религій горчичное зерно антропоморфоза и апотеоза является въ величіи древа познанія и жизни посреди рая; всякое философское противорѣчіе и вся историческая загадка нашего существованія, непроницаемая ночь его terminus a quo и terminus ad quem разрѣшаются свидѣтельствами воплотившагося Слова". Такимъ образомъ для Гамана духовно возбужденный человѣкъ есть истинный философъ религіи, для котораго догматическое учение само по себѣ не представляетъ ни какого интереса. Такой человѣкъ, по мнѣнію Гамана, только въ вочеловѣченія Слова можетъ найти вполнѣ удовлетворительное рѣшеніе всякой загадки и примирение всёхъ противорѣчій, надъ которыми напрасно трудится чуждая въры и свъта философія богоотчухденнаго разума. Впрочемъ, мы опиблись бы, еслибы предположили, что Гаманъ слёпо слёдуетъ церковному ученію; вапротивъ во многихъ пунктахъ онъ подвергаетъ его такой же безпощадной критикѣ, какъ и ученіе эмпирическаго радіонализма. Характеристическою особенностію мистическаго міровоззрѣнія Гамана нужно признать его стремленіе точно опредѣлить сущность религіи, показать слѣды Божественнаго Промысла въ исторіи и представить тожество человѣчности (гу-

732

Digitized by Google

манности) съ христіанствомъ. Съ этимъ міровоззрѣніемъ Гамана близко родственно міровоззрѣніе Гердера.

Іоганна Готфрида Гердера (1744—1803), сынъ кантора, получивъ образование въ кенигсбергскомъ университетъ, былъ учителемъ и проповѣдникомъ въ Кенигсбергѣ, Ригѣ и Бюккебургѣ, затѣмъ-придворнымъ проповѣдникомъ, генералъ суперъ-интендентомъ и оберконсисторіальнымъ совѣтникомъ и даже президентомъ въ Веймарѣ. Гердеръ принадлежитъ къ числу выдающихся и плодовитъйшихъ нъмецкихъ писателей. Его сочиненія можно подраздёлить на три группы: одни относятся къ религіи и богословію, другія-къ философіи и исторіи, третьи къ искусству и литературъ. Религіозно-философскія воззрѣнія Гердера не представляютъ самостоятельной школьно-философской системы. На нихъ замѣтно отразилось вліяніе Канта въ его до-критическій періодъ, Лейбница, Спинозы и даже отчасти Якоби. Онъ не далекъ былъ отъ мысли о личномъ божественномъ духѣ, вѣровалъ въ безсмертіе человѣческой души, но понималь его только въ смыслѣ ученія о переселеніи душъ. Впрочемъ, скоро онъ отказался отъ всякаго теоретическаго супранатурализма и былъ проповѣдникомъ ученія о чистой и возвышенной человѣчности или гуманности, само христіанство понимая только какъ религію человѣчности. Его можно было бы назвать представителемъ такъ называемаго семипантеистическаго субъективизма. Онъ былъ врагомъ того бездушнаго пониманія Библіи, какое онъ встрётилъ въ сочиненіяхъ нёмецкихъ раціоналистовъ; но съ другой стороны онъ не принялъ и церковно-протестантскаго или ортодоксальнаго ученія. Библія имѣла для него высшій эстетическій смыслъ; въ ней онъ видълъ не откровение въчнаго Бога, какъ оно было возвъщено людямъ въ ветхомъ завътъ пророками, а въ новомъ-Самимъ Единороднымъ Сыномъ Божіимъ, но и не измышленіе обыкновенныхъ людей. По его ученію, Библія заключала въ себѣ не божественное въ собственномъ смыслѣ, а божественное въ смыслѣ общечеловѣческаго-человѣчески истипное, человѣчески-благородное, человѣчески возвышенное въ формѣ высшей истинно-человъческой эстетики. Сверхъестественное для Гердера то же, что и неестественное, безсмысленное, пустое,

противучеловѣческое. Само собою понятно, что Гердеръ не отрипаеть того, что въ Библін почти всѣ разсказы имѣютъ своимъ содержаніемъ сверхъестественный элементь, но онъ TOго мнѣнія, что сверхъестественный характеръ все таки совершенно чуждъ первоначальному духу Библін и что онъ внесенъ въ нее невѣжественными людьми только постепенно и въ теченіи весьма продолжительнаго времени, вслѣдствіе чего совершенно естественное откровение природы и духа и превратилось въ откровение неестественное и даже противуестественное. Всякое сверхъестественное откровение. говоритъ Гердеръ, было бы противно плану мірозданія и нарушало бы правильное течевіе жизни, а учение о немъ должно быть признано просто оскорбительнымъ для всевѣдѣнія и премудрости Творца. Неудивительно послѣ этого, что Гердеръ оказывается самымъ рѣшительнымъ противникомъ супранатуралистическаго или ортодоксально-протестантскаго ученія о богодухновенности. Свой взглядъ на исторію какъ на "поступательное развитіе челов'ячества къ человѣчности", свою идею гуманности и тѣсной связи между поэзіею и религіею Гердеръ перенесъ и въ ученіе о богодухновенности. Супранатуралистическию теорію объ этомъ предметѣ онъ считаетъ безсмысленною и пустою, относя ее къ "теоріямъ о золотомъ зубѣ бѣлаго слона и о золотыхъ бедрахъ Писагора"; подъ Духомъ Святымъ онъ разумѣетъ не Третье Лицо Божества, а только религіозный геній человѣчества, то истинное, возвышенное и благородное, что отначала было вложено Творцомъ въ чистую и благородную природу человѣческую и что только постепенно обнаруживалось или открывалось въ исторіи человѣчества, благодаря его лучшимъ и благороднѣйпимъ представителямъ. И вотъ именно библію Гердеръ призналъ самымъ древнъйшимъ, върнъйшимъ и точнъйшимъ откровеніемъ этого генія общечеловѣческаго. Свой взглядъ на религію, Библію и богодухновенность Гердеръ считаетъ единственно върнымъ и потому только единственно возможнымъ, чуждымъ крайностей какъ господствовавшаго въ его время легкомысленнаго невёрія, мирившагося со всёми другъ друга исключающими противорѣчіями, такъ и "безсодержательной ортодоксальной вёры церковной"; въ противоположность поверхно-

**734** 

Digitized by Google

стному раціонализму его ученія будто бы само въ себѣ содержитъ свое оправданіе. Тъмъ не менье недостатки міровоззрънія Гердера усмотрѣть легко. У Гердера, какъ и у предшествовавшихъ ему раціоналистовъ, недостаетъ ни глубокаго пониманія христіанской религіи и ея ученія, ни глубокаго научнаго и философскяго анализа. Пантеистический оттенокъ отчасти въ духѣ Спинозы, отчасти въ духѣ Шеллинга, равно какъ и субъективное понимание религии въ духѣ Якоби ве скрыли всей пустоты его религіозно-философской системы, которая въ своей сущности мало чёмъ отличается отъ пустого и безсодержательнаго вульгарнаго немецкаго раціонализма, хотя самъ Гердеръ всегда отзывается о немъ крайне несочувственно. Впрочемъ, благодаря прекрасному, почти всегда истинно поэтическому и живому изложенію, взгляды Гердера имѣли большое вліяніе на уиственное движение того времени и ими увлекались даже нѣкоторые изъ преданныхъ своей церкви католиковъ (напр., Гюгмеръ). Конечно, у Гердера есть много изслѣдованій, заслуживающихъ полнаго вниманія и не потерявшихъ своего значенія даже и въ наше время; но эти изслядованія почти теряются въ общемъ одностороннемъ направлени его воззрѣний. Особенно заслуживають вниманія замѣчанія Гердера, сдѣланныя по поводу ложно-критическаго отношения современныхъ ему раціоналистовъ къ книгамъ Св. Писанія. Въ его время стали являться такъ называемыя теоріи первоевангелія. Гердеръ съ полною основательностію доказалъ, что наши каноническія евангелія не могли образоваться изъ одного общаго всёмъ имъ письменнаго памятника. Далбе, --- Гердеръ съ энергіею и ум'вньемъ опровергъ всѣ пошлыя и грубыя нападки вольнодумцевъ на Пятокнижіе Моусея, и указаль основанія, по которымь къ писаніямъ Моисея слёдуетъ относиться съ величайшимъ уваженіемъ, какъ къ достопримѣчательнѣйшему цамятнику религіознаго доисторическаго времени и собранію древн'я шихъ сохраненныхъ для насъ документовъ касательно исторіи человическаго рода. Впрочемъ, ученія, содержащагося въ Пятокнижіи Моисея, Гердеръ, кажется, не считаль ни оригинальнымъ, ни первоначальнымъ. Въ одномъ мѣстѣ онъ высказываетъ мнѣніе, что Моисей почерпнулъ свою космогонію изъ

той чистой и первоначальной религіи, къ пониманію которой ключъ можно находить только въ писаніяхъ Зороастра, тёмъ не менће, Гердеръ, вовсе не былъ склоненъ къ тому, чтобы ветхозавѣтное ученіе ставить въ генетическую зависимость отъ Зороастровой или Египетской религии, какъ думали современные ему легкомысленные раціоналисты и натуралисты. Онъ не отрипаль того, что въ учени парсизма и книгахъ ветхаго завѣта есть общіе пункты, какъ, напр., ученіе о твореніи, раздѣленіе времони, понятіе о Богѣ, ангелахъ и природѣ; но онъ называль слишкомъ противнымъ здравому сиыслу самое намъреніе объяснить ихъ знакомствомъ ігдеевъ съ вавилонскими, персидскими и индійскими върованіями во время вавилонскаго плѣна. Общіе пункты ученія въ различныхъ религіяхъ Гердеръ охотно объяснялъ изъ той перворелигія, изъ которой произошли всѣ вооще религіи; на еврейскій же пародъ онъ вообще смотрѣлъ, какъ на посителя и хранителя этихъ древнихъ и священныхъ преданій перворелигіи, обезображенныхъ и чувственно искаженныхъ всѣми другими народами древняго міра. Моисею, по крайней муру, въ существенномъ, Гердеръ приписываль учреждение ветхозавѣтной теократии вмѣстѣ со всѣми ея установленіями. Нельзя не поставить въ заслугу Гердеру н то, что онъ обратилъ внимание ученыхъ на ветхозавѣтное ученіе и такимъ образомъ вызвалъ многія серьезныя изслёдованія въ этой области.

Примирительное или посредствующее направление между Кантомъ и Якоби хотѣлъ проложить Фризъ.

Яковъ Фридрихъ Фризъ (1773—1843) былъ ученикомъ Якоби и слушалъ въ іенскомъ университетѣ его лекціи; впослѣдствіи онъ самъ былъ профессоромъ въ томъ же университетѣ и даже образовалъ свою особую философскую школу, къ послѣдователямъ которой принадлежали: Шлейденъ, Апельтъ, Мирбтъ, Калькеръ, Галліеръ, Шмидъ, Шлемильхъ, а изъ богослововъ—Де Ветте.

Фризъ согласенъ съ Кантомъ въ томъ, что формы пространства и времени, равно какъ и категоріи разсудка прирождены человѣку, суть формы познанія субъективныя, апріорныя, которыя мы уже сами присоединяемъ къ тому, что мы получаемъ

Digitized by Google

отвнѣ чрезъ наши внѣшнія чувства. Онъ поэтому согласенъ съ Кантомъ и въ томъ, что при помощи разсудка мы познаемъ не вещи сами въ себъ, а только ихъ явленія и свойства. Вещь сама въ себѣ для Канта остается навсегда неизвѣстнымъ Х-мъ, недоступнымъ для нашего познанія. Фризъ соглашается съ Кантомъ. что вещь сама въ себъ дъйствительно недоступна иля познанія, но-только-для познанія теоретическаго разума. Тъмъ не менъе ся существования отрицать нельзя, иначе было бы непонятно, къ чему относить тѣ свойстра и качества, которыя нашъ теоретический разумъ познаетъ какъ явления вещи самой въ себѣ. Мало этого, — вещь сама въ себѣ какъ сущность познаваемыхъ нами явленій, есть то именно реальное бытіе, когорое убѣждаетъ насъ въ объективномъ существовании внѣшняго міра. Но какимъ образомъ для насъ становится возможнымъ это убѣжденіе? Въ рѣшеніи этого вопроса Фризъ оставляетъ Канта и переходитъ на сторону Якоби. То, что лежитъ за предълами явленій, по его мнѣнію, есть уже предметь предчувствія и вѣры, устанавливаемой требованіями практическаго разума. Такимъ образомъ Фризъ различаетъ два рода познанія: а) знаніе, выводимое чрезъ рефлексію изъ воспріятій внѣшняго и внутренняго чувства и доставляющее содержание эмпирически-математическому пониманію міра, и б) знапіе основывающееся на идеальныхъ предчувствіяхъ разсудка и доставляющее матеріалъ для эстетически-религіознаго міросозерцанія, опирающагося на чистыя чувства безъ воззрѣнія и безъ опредбленнаго понятія. Чувственное есть предметь знанія, органами котораго являются чувства и разсудокъ; сверхчувственное-предметъ вѣры, органомъ которой является предчувствіе, и при посредствѣ его-то познается сверхчувственное. Вследствіе этого и религію Фризъ определяетъ какъ предчувствіе вѣчнаго въ конечномъ или въ мірѣ явленій, а основныя идеи религіи выводить изъ религіозно-эстетической потребности, т. е., источникомъ религіи онъ признаетъ чувство, понимая однако-же его только какъ эстетическую способность, вслёдствіе чего философія религіи поставляется въ тёсную внутреннюю связь съ эстетическими воззрѣніями. Вообще же сущность религии Фризъ указываетъ въ томъ одушевлении, преданности и благоговѣнія, которыми обусловливается усиленіе чувства безъ опредѣленнаго и точнаго формулированія соотвѣтствующихъ ему религіозныхъ мыслей. Вотъ почему вѣра и можетъ раскрываться, не встръчая помъхи со стороны разума и науки. Такъ какъ, признавъ реальность только за вещью самой въ себѣ, къ которой относятся познаваемыя нами явленія, Фризъ долженъ былъ прійти къ утвержденію, что для всего условнаго, случайнаго и измѣняемаго мы всегда должны предполагать безусловное, необходимое и постоянное, то понятно, какимъ образомъ такія всеобщія истины, какъ бытіе живого Бога, безсмертіе души и свободу человѣческой воли, онъ долженъ былъ признать не постулятами практическаго разума, какъ призналъ Кантъ, а чисто разумными убъжденіями. Наконецъ, увѣренность въ бытін живого Бога необходимо привела Фриза къ признанію дъйствій Божественнаго Промысла, цёлесообразному устройству міра и т. д.

Въ длинномъ ряду мыслителей, которыми такъ богата была первая половина нашего столѣтія и которые имѣли весьма сильное вліяніе на развитіе новѣйшей богословской науки, видное мѣсто занимаетъ Шлейермахеръ. Нѣмецкіе историки называютъ его "знаменитѣйшимъ богословомъ", "выдающимся умомъ", "геніальнѣйшимъ мыслителемъ", "на плечахъ котораго покоится почти все новѣйшее (неконфессіональное) богословіе".

Фридрихъ Даніилъ Эрнстъ Шлейермахеръ (1768–1834), сынъ реформатскаго полкового священника Готлиба Шлейермахера, принадлежавшаго сначала къ мистической ронсдорфской сектѣ (эллеріанцевъ или сіонитовъ), въ числѣ учредителей которой былъ и его отецъ, а затѣмъ увлекшагося раціонализмомъ и, наконецъ, ставшаго членомъ "братской общины", вѣрованіе которой имѣло большое вліяніе на складъ душевной жизни нашего мыслителя. Получивъ первоначальное обученіе въ братскомъ педагогіумѣ въ Ниски (Nisky), Фридрихъ Шлейермахеръ поступилъ затѣмъ въ семинарію братства въ Барби, но былъ недоволенъ постановкою преподаванія науки въ этомъ учебномъ заведеніи. Въ письмахъ къ своему отцу онъ жаловался на то, что обученіе въ семинаріи ведется весьма дурно, что о научномъ изъясненіи у нихъ нѣтъ и рѣчи, что доказательства въ

## отдълъ церковный

пользу религіозныхъ истинъ указываются наставниками поверхностно, что въ семинарской библіотекъ нельзя найти сочиненій новъйшихъ богослововъ, которыхъ взгляды и возраженія въ классѣ почти не опровергаются и чрезъ это только усиливается сомнѣніе среди учащейся молодежи въ истинахъ Откровенія. Недовольный школьнымъ обученіемь въ семинаріи Шлейермахеръ занялся подпольнымъ изученіемъ раціоналистическихъ и атенстическихъ писателей и подъ вліяніемъ ихъ совершенно потерялъ живую въру въ Бога, которую проповъдуетъ христіанство. "Я не могу вѣрить", писалъ онъ тогда своему отцу, "чтобы то быль вѣчный, истиный Богь, Который Самъ назваль Себя только Сыномъ Человъческимъ; я не могу върить, чтобы Его смерть была искупленіемъ для человѣка, такъ какъ Онъ Самъ ясно не высказалъ этого ни одного раза и такъ какъ я не могу признать, чтобы такое искупление было необходимо; Богъ не можетъ желать въчнаго наказанія для людей.-они не были совершенны; они были сотворены не съ совершенствомъ, но лишь съ стремленіемъ къ нему". Оставивъ съ такими расшатанными върованіями и раціоналистическими воззрѣніями семинарію, Шлейермахеръ поступиль въ гальскій увиверситеть, габ съ увлечениемъ слушалъ богословие у извъстнаго тогдашняго раціоналиста-Землера, изучая вмъстъ съ тѣмъ и новѣйшую философію. По выходѣ изъ университета, занимая должность домашняго учителя въ семействѣ графа Дона-Шлобиттенъ, онъ посвятияъ себя изученію греческаго языка и сочиненій Канта, Платона, Спинозы, Фихте, Шеллинга, Якоби, Шлегеля, Гердера и др. Каждый изъ этихъ философовъ, повидимому, приводилъ его въ восторгъ и увлекалъ его своими воззрѣніями. О Платонѣ онъ говоритъ: "Нѣтъ писателя, который бы такъ подъйствовалъ на меня и такъ посвятилъ меня во святая святыхъ не только философіи, но и человъка вообще, какъ этотъ божественный мужъ". Спиноза былъ для вего человѣкомъ "святымъ" и мыслителемъ, "исполненнымъ духа святого". "Принесите со мной благоговѣйно въ жертвувосклицаетъ онъ, --- щепотку волосъ тѣни святого отвергнутаго Спинозы! Его проникалъ высокій міровой духъ, безконечное было его началомъ и концомъ, вселенная-его единственною

и вѣчною любовью. Въ святой невинности и глубокомъ смиреніи онъ отражался въ вѣчномъ мірѣ и взиралъ на него точно такъ же, какъ и онъ самъ былъ его милымъ зеркаломъ. Полонъ вѣры былъ онъ и полонъ святаго духа и потому онъ стоитъ одиноко и недосягаемо, мастеръ въ своемъ искусствѣ, но выше пошлаго цеха, безъ учениковъ и безъ права гражданства"! Какъ проповѣдникъ, университетскій профессоръ и писатель, Шлейермахеръ имѣлъ сильное вліяніе на современниковъ и на развитіе какъ богословской, такъ и философской мысли.

Сочиненія Шлейермахера весьма многочисленны и разнообразны по своему содержанію. Но цёльной и законченной системы міровоззрѣнія онъ не оставилъ послѣ себя. Напротивъ въ его сочиненіяхъ весьма замѣтны слѣды вліянія многочислевныхъ мыслителей, въ особенности же Платона, Спинозы, Канта, Шеллинга и Якоби. Сначала современники даже затруднялись, къ какому философскому направленію его нужно причислить и только отрекались отъ него, вслёдствіе чего у демократовъ онъ слылъ приверженцемъ деспотизма, у роялистовъ-якобинцемъ, у пантеистовъ-дуалистомъ, у теистовъдеистомъ, а у людей дѣловыхъ-человѣкомъ легкомысленнымъ и болтуномъ,-Mensch, dem die Zunge zu lang séi,-"человѣкомъ, у котораго слишкомъ длиненъ языкъ". За то въ наше время нѣмецкіе историки, повидимому, не находять словь для превознесенія заслугъ Шлейермахера. "Шлейермахерь, говорить, напр., Целлеръ, былъ не только величайшимъ богословомъ, какого только имѣла протестантская церковь со временъ реформаціи, не только мужемъ церкви, великія мысли котораго о соединения протестантскихъ исповѣданий, о болѣе свободномъ церковномъ устройствѣ, о правахъ науки и религіозной индивидуальности будутъ пробиваться, не смотря ни на какое противодъйствіе, и уже теперь снова начали подыматься изъ глубокаго затменія, не только талантливымъ проповѣдникомъ, высокоодареннымъ учителемъ вѣры, который глубоко дѣйствовалъ на душу и образовывалъ сердце разсудкомъ и разсудокъ сердцемъ,-Шлейермахеръ былъ также философомъ, который безъ замкнутой формы системы разстяль однако самыя плодотвор-

740

ныя съмена, изслъдователемъ древности, труды котораго для знанія греческой философіи составляють эпоху, наконецъчеловѣкомъ, который честно содѣйствовалъ государственному возрожденію Пруссіи и Германіи, который въ личныхъ сношеніяхъ вліялъ на весьма многихъ, увлекая, воспитывая и научая, который не въ одномъ дѣятелѣ пробудилъ совершенно новую духовную жизнь.-Шлейермахеръ первый основательнѣе изслёдоваль особенную сущность религии и тёмъ оказаль необыкновенную услугу также и практическому опредёленію ея отношенія къ другимъ областямъ. Онъ-одинъ изъ самыхъ еыдающихся людей, работающихъ уже болѣе вѣка надъ тѣмъ, вывести всеобще-человъческое изъ положительнаго, чтобы преобразовать традиціи въ духѣ нашего времени, одинъ изъ самыхъ передовыхъ поборниковъ новъйшаго гуманизма". Въ нижеслёдующемъ будетъ показаво, насколько этотъ отзывъ о Шлейермахерѣ и его заслугахъ преувеличенъ.

Не подлежатъ сомнѣнію увлеченіе Шлейермахера пантеистическими міровоззрѣніями Спинозы и Шеллинга. Пантеистическимъ оказывается у него самое понятіе о Богѣ. Вмѣстѣ съ Кантомъ Шлейермахеръ признаетъ субъективными формы пространства и времени; но онъ идетъ далбе Канта, когда этимъ формамъ, равно какъ и категоріи причинности онъ вмѣстѣ съ тёмъ приписываетъ и вполнё объективное, реальное значеніе, противупоставляя такимъ образомъ реальному субъекту реальный объектъ. Но объекты, существующие въ необозримомъ множествѣ во внѣпинемъ мірѣ, имѣютъ однако же общую связь между собою, сливаются въ единство, которое не привносится только мыслящимъ субъектомъ, а имбетъ дбйствительное и реальное бытіе. Это-то единство мірового целаго, по ученію Шлейермахера, и есть само Божество или міровой духъ (Weltgeist), какъ безразлично употребляетъ Шлейермахеръ эти слова въ своихъ "Рѣчахъ о религіи къ образованнымъ между ея цоносителями", "Абсолютная причинность Бога, говорить онъ въ другомъ сочинении <sup>1</sup>), тожественна съ причинностію связи природы и не простирается далбе ея". Богъ есть то само без-

<sup>1)</sup> Der christliche Glaube nach den Grundsätzen der evang. Kirche im Zusammenhang dargestellt, Berlin. 1821.

конечное, которое составляетъ предметъ всѣхъ нашихъ религіозныхъ чувствованій, и въ единеніи съ которымъ состоитъ идея безсмертія. Это понятіе о Богѣ хотя Гёте и назваль "слишкомъ христіанскимъ" (zu christlich), 'но современники Шлейермахера, какъ супранатуралисты, такъ и раціоналисты, сразу отвергли его какъ пантеистическое, а самаго Шлейермахера стали обвинять въ искажении христіанскаго ученія и пантеизмѣ (Саккъ). Шлейермахеръ рѣшился защищать себя. извпняясь неточностію выраженій, которыя онъ употребляль. и увѣряя читателей, что его не поняли, причемъ онъ старался яснѣе раснрыть свое ученіе о Богѣ, хотя положеніе дѣла отъ этого нисколько не измѣнилось. Пантеисты допускаютъ тожество міра и Бога. Шлейермахеръ въ своей "догматикъ" и "діалектикѣ", желая отстранить отъ себя упрекъ въ пантеизиѣ, сталь учить о Богѣ какъ о бытіи не только отличномъ отъ міра, но и противоположномъ ему, какъ объ отрицаніи міра. Между Богомъ и міромъ нѣтъ ничего общаго, нѣтъ никакого другого отношенія, кром'є совм'єстнаго существованія (Zusammensein). По ученію Шлейермахера, Богъ и міра суть Correlata, т. е., коррелятивныя понятія, то же, что у Спинозы паtura naturans и natura naturata. Въ идеъ Бога, по ученю Шлейермахера, мыслится абсолютное и живое единство міра идеальнаго и реальнаго со включениемъ всѣхъ противоположностей, т. е., Богъ есть, какъ выражается самъ Шлейериахеръ, цѣлостность всего сущаго, разсматриваемая какъ единство; а въ понятія міра напротивъ мыслится относительное единство идеальнаго и реальваго подъ формою противополож. ности т. е., міръ есть та же самая цёлостность всего сущаго, но распавшаяся на множественность и раздѣльность. Поэтому Бога нельзя мыслить ни тожественнымъ съ міромъ, ни отдѣленнымъ отъ міра, но въ то же время Богъ и міръ находятся между собою въ такой тёсной взаимной связи, что не можетъ быть мыслимо ни бытіе Бога безъ міра и внѣ его, ни бытіе міра безъ Бога и внѣ Бога. Мы не знаемъ о бытія Бога ввѣ міра, говоритъ Шлейермахеръ; но если Богъ не могъ быть никогда безъ міра, то ясно, что Богъ не могъ быть и до міра. Шлейермахерь находиль невозможнымь прилагать къ Богу и

понятіе личности, сознанія или духовности, потому что эти понятія будто бы вносили бы ограниченіе, конечность, различеніе, противоположеніе, приличныя только міру. Такимъ образомъ, не подлежитъ сомнѣнію, что Шлейермахеръ никогда не оставлялъ своего пантеистическаго понятія о Богѣ. Правда, Шлейермахеръ, повидимому, принимаетъ христіанскій догмать о сотворения вещей чрезъ абсолютную причинность Бога. "Міръ. говорить онъ, отъ Бога": тѣмъ не менѣе онъ намѣренно отклоняетъ отъ себя разъяснение этого догмата, такъ какъ онъ булто бы не имфетъ никакого отношенія къ благочестію; но въ афиствительности Шлейермахеръ только не хотълъ ясно обнаруживать своего грубо-пантеистическаго міровоззрѣнія, хотя въ другихъ случаяхъ онъ вовсе не былъ такъ скрытенъ. Ученіе Филона ему кажется симпатичнье повъствованія Моисея. Въ Св. Писанія онъ даже не находить яснаго ученія объ ангелахъ и злыхъ духахъ. Разсказъ о грѣхопаденіи прародителей аля него поэма; зло-условіе добра и потому установлено Богомъ, предопредѣлено имъ; причина грѣха въ чувственности человъческой природы. Какъ пантеистъ, не отдъляющій Бога отъ міра, Шлейермахеръ также не допускалъ возможности какъ сверхъестественнаго откровенія, такъ и чудесъ. Правда, онъ иногда какъ бы допускаетъ возможность сверхъестественнаго, но при этомъ увѣряетъ, что сверхъестественное не есть вполнѣ сверхъестественное. Чудеса, по его мивнію, для благочестія даже были бы вредны, но во всякомъ случав не нужны излишни. Какъ пантеистъ, онъ все естественное готовъ считать сверхъестественнымъ и все сверхъестественное-естественнымъ.

Но если сверхъестественное откровеніе не возможно, то какимъ же путемъ мы можемъ постигать Бога, чтобы поставить себя въ извѣстныя отношенія къ нему? Рѣшеніе этого вопроса, очевидно, находится въ непосредственной зависимости отъ того, что разумѣетъ Шлейермахеръ подъ религіею, въ чемъ полагаетъ онъ ея сущность и изъ какого источника, по его мнѣнію, она черпаетъ свое содержаніе. Въ рѣшеніи этого вопроса Шлейермахеръ не соглашается ни съ Кантомъ, ни съ Фихте, ни даже съ Якоби. "Религія, говоритъ онъ въ своемъ сочинения "Der christliche Glaube" не есть ни знаніе, ни дъйствіе, но чувство, непосредственное самосознаніе. Ея содержаніе есть чувство абсолютной зависимости. Витсть съ этимъ сознаніемъ абсолютной зависимости человѣку дано также и сознаніе существованія абсолютной причинности, отъ которой онъ зависитъ". Что религія не есть только извѣстная форма знанія, какъ думаль Фихте,---ото, конечно, вёрно, потому что, какъ свидётельствуеть ежедневный опыть, теоретическія познанія даже въ религіозной области не всегда влекутъ за собою благочестіе и могутъ существовать безъ него; прекрасное знаніе Библін само по себѣ не дѣлаетъ человѣка религіознымъ или вѣрующимъ; съ другой стороны глубокое и истинно-религіозное чувство можетъ проявляться и безъ соотвътствующихъ теоретическихъ познаній, какъ свидьтельствуетъ объ этомъ жизнь многихъ христіанскихъ подвижниковъ и простыхъ благочестивыхъ людей. Но для Шлейермахера было и другое основание отказаться отъ отожествленія религіи съ гнаніемъ. Какъ мы видели, по понятію Шлейермахера, Богъ, какъ единство мірового цблаго, а не какъ опредбленный объектъ не можетъ даже и быть предметомъ знанія; онъ является только условіемъ или предположеніемъ всякаго знанія. Правда, Шлейермахеръ 10пускаетъ познание и въ религии, но это познание особаго рода, отличное отъ обыкновеннаго научнаго познанія. Это познавіе исключаетъ всякое посредство чувственваго воспріятія и соотвѣтствующихъ ему формъ воззрѣнія. Это-непосредственное сознание единства разума и природы, бытія всего конечнаго въ безконечномъ и чрезъ безконечное, всего временнаго въ вѣчномъ и чрезъ вѣчное. Благочестіе не раждаетъ, но сопровождаетъ знаніе. Искать и находить безконечное во всемъ, живетъ и движется, во всякомъ бытіи и измѣненіи, во отр всякомъ дъйствовании и страдании, и самую жизнь имъть только въ непосредственномъ чувствѣ и знать ее, какъ это безконечное бытіе, — вотъ что, по ученію Шлейермахера, составляетъ религію. Религія есть жизнь въ безконечной природѣ цѣлаго. въ одномъ и въ цѣломъ, въ Богѣ,-жизнь, которая имѣстъ все и обладаетъ всѣмъ въ Богѣ и имѣетъ Бога во всемъ; но она не есть ни знаніе, пи познаваніе ни Бога, ни міра. Она

 $\mathbf{744}$ 

есть нѣчто среднее между наукою и искусствомъ. Она есть ощущеніе и предчувствіе безконечнаго. Сущность религіи состоитъ въ томъ, чтобы въ воздѣйствіяхъ вселенной, какъ она открывается въ каждое мгновеніе въ своей безпрерывной дѣятельности, воспринимать въ нашу жизнь все единичное, какъ часть безконечнаго и единаго цѣлаго и подчиняться его велѣніямъ.

Еще менте вытесть съ Кантомъ Шлейермахеръ готовъ отожествлять религію съ нравственностію или считать ее постулятомъ посл'ёдней. Опытъ свидётельствуетъ, что можно прекрасно знать всё требованія нравственности, —и въ то же время не быть человѣкомъ религіознымъ; съ другой стороны-можно быть благочестивымъ, не зная въ чемъ состоитъ система морали, но руководствуясь только вфрою и внутреннимъ убъяденіемъ, что извъстныя дъйствія совпадають съ волею Божіею и потому богоугодны, религіозны по самому своему существу. Таковы всё дёйствія богодухновенныхъ людей, образцовъ истиннаго благочестія, рядомъ съ которымъ не можетъ существовать ни какой видъ безнравственности. Здѣсь то же говоритъ Шлейермахеръ, что и относительно знанія: религія не раждаетъ, но сопровождаетъ всякое нравственное дъйствіе. Человѣкъ религіозный повсюду ищетъ и во всемъ находитъ дѣйствованіе изъ Бога или-лучше-дъйствованіе самаго Бога въ человѣкѣ, что не можетъ не быть нравственнымъ. Но Шлейермахеръ не могъ отожествлять религію съ нравственностію И по другой причинѣ. Нравственность основывается на свободѣ воли человѣческой. Для Шлейермахера же свобода воли представляется только въ смыслё развитія личности человёка изъ первоначально данныхъ отъ природы основъ. Какъ убѣжденный пантеистъ, хотя и прикрывавшійся теистическими фразами, Шлейермахеръ питалъ явныя симпатіи къ детерминизму и потому онъ не усматривалъ существенной разницы между законами вравственными и обыкновенными законами природы. Только по непослѣдовательности онъ не сталъ открыто на сторону безусловнаго детерминизма.

Шлейермахеръ, наконецъ, не могъ согласиться и съ Якоби, который, какъ мы знаемъ, источникомъ религіи призналъ вѣру

2

или наше внутреннее чувство, потому что у Якоби это внутреннее чувство есть не что иное какъ созерцаніе и потому должно быть отнесено, собственно говоря, къ познавательнымъ способностямъ человѣка. Шлейермахеръ поэтому не усматриваетъ существенной разницы между Фихте и Якоби въ ученіяхъ о религіи.

По мнѣнію Шлейермахера, сознаніе Божества достигается въ насъ ни чрезъ наше знаніе, ни чрезъ наше дѣйствованіе. а только чрезъ ту психическую дёятельность, которая обыкновенно обнаруживается подъ формою ощущенія или чувствованія. Частнѣе Шлейермахерь опредѣляеть религію какъ чувство абсолютной, всецёлой и полнёйшей зависимости человѣка отъ Бога. Но такъ какъ подъ Богомъ Шлейермахеръ, какъ мы видѣли, разумѣетъ не живое личное и всесовершеннѣйше Существо, а только единство мірового цёлаго, чистое отрицаніе есего множественнаго и противоположнаго, то очевидно, что и религію онъ понимаетъ какъ чувство абсолютной зависимости вообще отъ природы какъ духовной, такъ и физической въ ея цёломъ единствё. "Каждое чувство становится для насъ религіознымъ, говоритъ Шлейермахеръ, настолько, насколько действуеть на насъ и производить впечатлёніе не что либо единичное какъ таковое, но въ немъ и витстъ съ нимъ цѣлое, какъ откровение Божества, и такимъ образомъ въ нашу жизнь входить не единичное и конечное, но Богъ, въ которомъ только одномъ отдёльное есть единое и все". Сущность религіи поэтому и состоить прежде всего въ томъ, чтобы чувствовать себя всегда единымъ и нераздѣльнымъ съ вѣчнымъ и недълимымъ міровымъ единствомъ. Религіознымъ чувствомъ слѣдовательно является не простое только чувство внѣшней зависимости, но зависимости внутренней, т. е., чувство благочестивое, особое и благородное предрасположение человѣка духовно стремиться къ безконечному и въчному.

Такъ какъ, по Шлейермарху, сущность религіи состонтъ только въ чувствѣ и Божество не можетъ быть объектомъ нашего познанія, то Шлейермахеру не оставалось ничего другого какъ утверждать, что для насъ возможны только образныя, антропоморфическія или отрицательныя представленія о Богь, что религіозныя представленія вообще суть только способы, въ

746

какихъ проявляется религіозное чувство и что даже всѣ такъ называемыя доказательства бытія Божія не должны имѣть мѣста въ богословіи. Доказательствя относятся къ области знанія, къ философіи, но не къ религіи и даже не къ богословію.—Полагая сущность религіи только въ чувствѣ абсолютной зависимости отъ единаго Бога, Шлейермахеръ не придаетъ никакого значенія ученію различныхъ религій о духахъ добрыхъ и злыхъ, о бытіи ангеловъ и діавола, утверждая, что это ученіе не имѣетъ отбошенія къ благочестію и религіозному сознанію человѣчества.

Въ исторіи развитія религіи Шлейермахеръ различаетъ три ступени: фетишизмъ, политеизмъ и монотеизмъ. Монотеистическія религіи суть іудейство, выражающее идею непосредственнаго воздаянія или воздъйствія безконечнаго на всякое отдъльное и конечное, и христіанство, сущность котораго состоитъ въ признаніи всеобщей испорченности и необходимости искупленія.

Само собою почятно, что учение христіанскаго откровенія Шлейермахерь понимаеть по своему. Учение о Троичности Лицъ въ Богѣ въ смыслѣ христіанскаго догмата онъ отвергаетъ, признавая это учение только опредѣлениемъ способовъ откровения Бога, подъ Духомъ Святымъ онъ разумѣетъ духъ христіанскаго общества или церкви, который состоить въ вѣчномъ стремленіи къ совершенству и въ вѣчномъ приближении къ первоначальной цели этого совершенства. Святый Духъ, какъ поясняетъ не разъ свою мысль Шлейермахеръ, есть соединение Духа Божія (т. е. міроводо всеединства) съ духомъ человѣческимъ въ формѣ принципа, оживляющаго общую жизнь христіанской церкви или общества. Вотъ почему и самымъ большимъ грѣхомъ должно признавать гръхъ противъ этого духа. На немъ основывается и сама церковь, подъ которою Шлейермахеръ разумфетъ общество людей, исполненныхъ благочестія. Безсмертіе души онъ понимаетъ какъ постоянное стремление человъка къ первоначальной цёли совершенства, каковое стремленіе продолжается и за гробомъ, и достижение абсолютнаго совершенства въ смыслѣ абсолютнаго окончанія этого процесса онъ считаетъ немыслимымъ. Что же касается первоначальнаго совершенства міра и человѣка, то Шлейермахеръ разумѣетъ подъ нимъ простую способность и воспріимчивость къ совершенному. Грѣхъ

онъ понимаетъ какъ противодъйствіе духу со стороны плоти и допускаетъ его только тамъ гдѣ есть сознаніе его; человѣчество грѣховно по необходимости и потому грѣхъ царствуетъ въ немъ отъ самаго начала. Какъ благодать немыслима безъ сознанія грѣха, такъ и грѣхъ, по Шлейермахеру, не можетъ быть сознаваемъ иначе какъ въ связи съ понятіемъ благодати. Ученіе объ искупленіи составляетъ самую сущность христіанской религіи; тѣмъ не менѣе Шлейермахеръ утверждаетъ, что необходимость искупленія не можетъ быть доказана.

Ученіе Шлейермахера объ Іисусѣ Христѣ можетъ сыть сведено къ слёдующему. Понятіе человёка Шлейермахерь, подобно Шеллингу, разсматриваеть съ двухъ сторонъ: человъкъ въ бытін (идея) и человъкъ въ бываніи (объективная дъйствительность). Первый безгрёшень, второй склонень къ ошибкамъ, погрѣшностямъ, порокамъ, --- в дѣйствительно пороченъ. Явленіе перваго въ быванія, т. е., въ жизни, но съ сохраненіемъ безгрѣшности, непорочности,-и есть сверхъестественное рождение Господа нашего Іисуса Христа. Такимъ образомъ рождение (или-върнъе-появление въ міръ) Христа дъйствительно есть явление сверхъестественное, чудесное, но лишь настолько, насколько нельзя объяснить себѣ, какимъ образомъ въ дѣйствительной, внѣшней жизни (въ бываніи) Христосъ остался безгрёшнымъ и не принесъ съ собою въ міръ наклонности къ грѣху. Здѣсь же, т. е., на землъ, идея Высочайшаго Существа завладъла всъмъ сознаніемъ Іисуса, —и въ этомъ состоитъ вся сущность, все значение Христа, какъ Искупителя человѣчества. Бытие Бога въ Немъ составляло все Его внутреннее Я, а потому и не было въ Немъ ничего такого, что не определялось бы волею Бога. Вотъ почему Христосъ является чистъйшимъ образомъ, или, какъ обыкновенно говорятъ, идеаломъ всего человъчества. Въ живомъ единении съ Нимъ можетъ быть всякий, кто только воодушевленъ Его духомъ, проникнутъ Его ученіемъ. Общество такихъ людей есть христіанская церковь, которая такимъ образомъ можетъ быть признана отображеніемъ Христа, какъ Христосъ-ся первообразомъ. Частнъе взглядъ Шлейермахера на жизнь, ученіе и д'Ела Господа нашего Іисуса Христа, какъ онъ изложенъ въ его чтеніяхъ по "жизни Інсуса", представляется слёдующимъ. Христосъ родился отъ совершенно

Digitized by Google

748

обыкновенныхъ людей и совершенно обыкновеннымъ образомъ, но безъ грѣха; воспитаніе получилъ такое же, какъ и всякій іудейскій отрокъ того времени. Отъ другихъ людей Онъ отличался только полнайшимъ совершенствомъ или, какъ говоритъ Шлейермахеръ, максимумомъ богосознанія, которое впослёдствія сдёлалось регуляторомъ всей Его жизни и деятельности. Достигнувъ тридцатилѣтняго возраста и принявъ крещение отъ Іоанна, Онъ началъ свое общественное служение, постоянно избирая центромъ своей дѣятельности то Капернаумъ, то Іерусалимъ. Общественное служение Іисуса Христа состояло главнымъ образомъ въ Его учении и отчасти въ дълахъ милосердія къ страждущему человъчеству. Многія изъ Его дёль кажутся дёйствительно необыкновенными, но впрочемъ лишь настолько, насколько мы не въ силахъ объяснить нхъ на основании добытыхъ въ наше время научныхъ положеній; объяснять же ихъ нужно, по всей въроятности, или полнотою мессіанскаго достоинства Іисуса, или теплотою въры тѣхъ, надъ которыми они были совершены. Что такое эти абиствія въ ихъ сущности, -- Шлейермахеру неизвѣстно, во только они не чудеса въ томъ смыслъ, какъ понимаетъ ихъ церковь. Ученіе Христа было ново и оригинально, не находилось ни въ какой внутренней связи съ ученіемъ ветхозавѣтнаго откровенія, а напротивъ во многихъ пунктахъ даже расходилось съ нимъ. Вотъ почему Іисусу приходилось часто сталкиваться съ ветхозавѣтными воззрѣніями и установленіями. Уже одно это должно было возбудить противъ Него многихъ іудеевъ и особенно ихъ авторитетовъ-книжниковъ и фарисеевъ, которые въ то время близко держались ветхозавѣтныхъ воззрѣній и традицій. Къ этому еще нужно присоединить грозныя обличительныя ричи Христа, порицавшаго лицемирие и внѣшнюю, бездушную набожность фарисеевъ, пороки народа и его наклонность къ одной только обрядности и внёшности. Все это было причиною того, что противъ Іисуса составился полуоффиціальный заговоръ съ цёлію Его умертвить. И дёйствительно, - въ одно время Христосъ былъ схваченъ, осужденъ и распятъ на крестѣ. Нѣтъ основанія думать, что Онъ умеръ на крестѣ дѣйствительною смертію, хотя оффиціально Онъ и былъ признанъ дѣйствительно умершимъ. Друзья сняли Его со креста и похоронили, по особому стеченію обстоятельствъ, въ чьемъ-то чужомъ гробъ (не-Іосифовомъ), и потому впослѣдствіи тѣло Его, очевидно, нужно было поренести въ болѣе постоявное мѣсто. Такъ ли оно было на самомъ дёлё, или, быть можеть, Христось, пробудившись, Самъ вышелъ изъ гроба, только на третій день послѣ погребенія тѣла Христа въ гробѣ не оказалось. Разнеслась молва, что Христосъ воскресъ изъ мертвыхъ. И дъйствительно, Онъ являлся тогда своимъ ученикамъ, но совершенно однакоже такимъ, какимъ Онъ былъ и во время страданій, и не сверхъестественнымъ, а обыкновеннымъ образомъ. А такъ какъ и въ это время Христосъ былъ такимъ же точно, какъ и во время своей земной жизни. имблъ такое же смертное тело, плоть и кости. то Его жизнь и по воскресснии снова окончилась, разумъется, обыкновенною смертію; проживаль же Онъ теперь до Своей второй смерти, по всей въроятности въ Виеанія, гдъ Онъ лучше всего могъ вести скрытную и уединенную жизнь. Само собою разумѣется, что ученики Іисуса были твердо увѣрены въ томъ, что за Свою богоугодную жизнь и дела Онъ долженъ прославиться въ царствіи Божіемъ; а изъ этой увѣренности съ теченіемъ времени выработался разсказъ о событіи мнимоисторическаго характера-вознесени Христа на небо.

Такимъ образомъ, въ учении Шлейермахера Христосъ не только не Богъ, но и не истинный Богочеловѣкъ, какъ выражается одинъ изъ критиковъ Шлейермахера (Штауденмайеръ), только полубогъ, превосходящий всёхъ остальныхъ смертныхъ своимъ сверхъестественнымъ рожденіемъ или-точнѣе-явленіемъ въ міръ безъ наклонности ко грѣху. Но такъ какъ причина безгрѣшности Інсуса Христа, по Шлейермахеру, заключалась въ максимумѣ богосознанія, то очевидно, что и отличіе Христа отъ другихъ людей полагается также только въ богосознани Его. Что же касается Его искупительнаго значенія, то оно (будтобы) состоить не въ крестной смерти Христа, а лишь въ идеальности Его лица, жизни и ученія. Отличительный признакъ христіанскаго благочестія, говорить Шлейермахерь, состоить въ томъ, что въ немъ центральнымъ пунктомъ является идея искупленія. Но христіанинъ познаетъ этотъ фактъ искупленія въ церкви въ фактъ христіанскаго

сознанія и жизни. Тоть искупляеть уже себя чрезь Христа, кто мыслить, чувствуеть, живеть и дъйствуеть подобно Христу, по-христіански, находится въ жизнеобщеніи со Христомь. Дъятельность въ церкви становится какъ-бы дъятельностію самаго Христа, — и оть этой-то дъятельности Христа въ жизни человъчества должно заключать и къ Его лицу. Богъ предназначиль блаженство всъмъ людямъ, но не иначе какъ чрезъ Христа и чрезъ въру въ Него. Блаженны върующіе въ Него уже въ этой жизни, — они - избранники Божіи; а не върующіе въ Него здъсь уже самымъ невъріемъ своимъ лишены блаженства; впрочемъ, Шлейермахеръ допускаетъ, что эти лица въ другое время, по непостижимому для насъ нынъ дъйствію Христа, будутъ участвовать въ искупленіи.

Шлейермахеръ поставилъ себѣ задачу-установить вѣчный договоръ между живою христіанскою вѣрою и свободнымъ научнымъ изслёдованіемъ, такъ чтобы вёра не мёшала научному изсл'Едованію, а научное изсл'Едованіе не м'єшало в'єрь. Въ области богословія онъ также хотѣлъ проложить такъ называемое посредствующее или примирительное направление. Онъ хотѣлъ примирить раціоналистическія воззрѣнія на истины Откровенія съ церковнымъ ученіемъ. Но, конечно, такого примиренія онъ не достигъ, да и не могъ достичь, потому что его собственное міровоззрѣніе было чуждо цѣльности и систематичности, а составныя части его нерѣдко свидѣтельствуютъ о слишкомъискусственномъ соединении ихъ. По своему учению о Богѣ и Его отношении къмиру, Шлейермахеръ, какъ мы видѣли, стоитъ прямо на сторонѣ пантеизма; въ пониманія евангельской исторіи и истинъ Божественнаго Откровенія онъ, очевидно, —близокъ къ раціонализму. Его полувѣрованіе и полуотрицаніе бросаются въ глаза каждому изучающему его многочисленныя сочиненія. Более или менее оригинальнымъ представляется его учение о религия, какъ чувствѣ абсолютной зависимости. Но не трудно видѣть полную научную несостоятельность такого взгляда на религію. 1. Религія не можеть состоять въ чувствѣ абсолютной зависимости отъ Бога, пока Богъ понимается въ пантеистическомъ смыслѣ, какъ бытіе не только не отдѣльное отъ міра, но и тожественное съ нимъ; 2) Религія не можетъ быть признана дѣломъ одного сердца, потому что религіозность и чувствительность—не тожественныя нонятія; религіозное достоинство чувства опредѣляется извѣстными теоретическими представленіями и связью съ извѣстною нравственною дѣятельностію. З) Чувство абсолютной зависимости отъ безконечнаго не исчерпываетъ всего содержанія религіи, которая напротивъ не въ меньшей мѣрѣ предиолагаетъ чувство свободы въ человѣкѣ и самостоятельное отношеніе его къ Богу. Человѣкъ можетъ чувствовать и даже сознавать свою безусловную зависимость отъ законовъ природы; но это чувство зависимости не можетъ носить религіознаго характера (пантеизмъ и матеріализмъ).

Не смотря на указанные недостатки, міровоззрѣніе Шлейермахсра—повторяемъ—имѣло весьма сильное вліяніе на развитіе богословской мысли. Его пріемы были усвоены лучшими учеными того времени, а его взгляды и мысли не потеряли своего значенія еще и въ настоящее время для протестантскихъ богослововъ. Къ ученію Шлейермахера примкнули даже ортодоксы, какъ напр., Твестенъ, Нишъ, Заккъ, Мюллеръ; его взгляды замѣтны у Неандера, Ульмана, Умбрейта, Люкке, Ольсгаузена, Гундесгагена, Гагенбаха и др.; его вліянію подчинялись даже представители раціоналистическаго критицизма, какъ, напр., Де-Ветте, Баумгартенъ-Крузій, Газе, Блеекъ, Шварцъ, Гизелеръ и Креднеръ. У Шлейермахера часто ищутъ для себя опоры и всѣ представители такъ называемой отрицательной евангельской критики (Бауръ и Штраусъ).

Но что—главное, такъ это то, что къ числу послѣдователей Шлейермахера принадлежатъ почти всѣ лучшіе христіанскіе апологеты между протестантскими богословами. Поэтому мы будемъ говорить о послѣдователыхъ Шлейермахера подробнѣе въ свое время. Теперь же остановимъ свое вниманіе на выдающемся современникѣ Шлейермахера, имѣвшемъ столь сильное вліяніе на развитіе философской и богословской мысли (хотя, къ сожалѣнію, преимущественно во враждебномъ христіанству духѣ), что въ этомъ отношеніи рядомъ съ нимъ можно было поставить развѣ одного только Канта. Мы говоримъ о Гегелѣ.

Профессоръ богословія, *Прот. Т. Буткевичъ*.

(Продолжение будетъ).



## Историческій способъ изъясненія ученія Апостола Павла о человѣкѣ грѣха.

Историческій способъ изъясненія ученія Апостола Павла о человѣкѣ грѣха не существовалъ вовсе ни въ древне-христіанскія времена, ни въ средніе вѣка; онъ былъ неизвѣстенъ до 17-го вѣка, когда появился среди протестантскихъ богослововъ. Не смотря на трехвѣковую почти давность существованія этого способа толкованія, приверженцевъ его среди протестантовъ не очень много. Изъ рямско-латинскихъ богослововъ сторонниками его оказалось три богослова, а изъ православныхъ ни одного.

Основная мысль этого способа изъясненія, раздѣляемая почти всёми приверженцами его, та, будто Апостолъ подъ пришедствіемъ Господа, которое должно быть предварено явленіемъ человѣка грѣха, разумѣлъ не то видимое пришествіе Христа, которое будетъ при кончинѣ міра для совершенія всеобщаго страшнаго суда, а невидимое, духовное явленіе для суда только надъ однимъ Іудейскимъ народомъ, осуществившееся въ окончательномъ завоевании Палестивы Римлянами, въ полномъ разгромѣ Іуден, въ разсѣяніи Іудеевъ по всему свѣту, въ разрушении Іерусалима и Іерусалимскаго Храма. Соотвѣтственно этому основному положенію въ ученія Апостола о человѣкѣ грѣха представители историческаго способа объясвенія его находятъ указанія только на лица и событія, современныя Апостолу Павла, относящіяся къ періоду времени, который закончился разгромомъ Іудеи, Іерусалима и Храма въ 70-мъ году по Рождествѣ Христовѣ. Иные же изъ сторонниковъ историческаго способа изъясненія, хотя и не принимають этой основной темы его, тёмъ не менёе все вообще ученіе о человѣкѣ грѣха примѣняютъ къ лицамъ и событіямъ, современнымъ Апостолу Павлу.

Первый далъ историческое изъясненіе ученія Апостола Павла о человѣкѣ грѣха знаменитый ученый Гую Гроцій (родился въ Голландіи въ 1583 г., умеръ въ 1645 г.). По исповѣданію это былъ арминіанинъ <sup>1</sup>), а по своимъ разнообразнымъ сочиненіямъ и разносторонней учености онъ былъ юристъ, апологетъ, догматистъ, экзегетъ и проповѣдникъ.

Въ своихъ замюткахъ (Annotationes) на Ветхій и Новый Завѣтъ, вышедшихъ въ свѣтъ въ 1641—1644 г.г., т. е. предъ самою смертію автора, онъ первый высказалъ своеобразное мнѣніе, будто то Посланіе Апостола Павла къ Өессалонпкійцамъ, которое всѣ признаютъ Вторымъ Посланіемъ къ нимъ, на самомъ дѣлѣ написано раньше Перваго Посланія и потому оно есть Первое. а называемое Первымъ есть Второе Посланіе<sup>2</sup>).

Другое оригинальное миѣніе Гуго Гроція относительно Второго Посланія къ Өессалоникійцамъ то, что будто это Посланіе написано за много лѣтъ раньше того времени, къ какому обычно его относятъ, будто оно написано не въ началѣ пятидесятыхъ, а въ концѣ тридцатыхъ годовъ, именно, во второй годъ царствованія Калигулы, т. е., въ 38-мъ году по Рождествѣ Христовѣ.

Въ связи съ этимъ мнѣніемъ о раннемъ времени написанія Второго Посланія къ Оессалоникійцамъ находится у Гуго Гроція и рѣшеніе вопросовъ о томъ, кого Апостолъ назвалъ человѣкомъ грѣха, что означаютъ отступленіе, тайна беззаконія, и кто назвавъ держащимъ.

Итакъ, кого Апостолъ назвалъ человѣкомъ грѣха?

По мнѣнію Гуго Гроція Апостолъ назвалъ такъ именно того императора, который царствовалъ, когда было написано Посланіе, т. е., Калигулу. Калигула, какъ извѣстно, отличался



<sup>1)</sup> Арміане или ремонстранты-одна изъ протестантскихъ секть.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Эта гиотеза въ 19-иъ вѣвѣ возобновдена Бауромъ и Эвальдомъ. De-Wette. Lehrbuch der historisch-kritischen Einleitung in die Bibel Alten und Neuen Testaments. Zweiter Theil. Sechste Ausgabe. Berlin. 1860. S. 276-277.

необычайною жестокостію и вмѣстѣ съ тѣмъ требовалъ себѣ покловенія, какъ Богу. Въ началѣ своего царствованія, когда, по мнѣнію Гуго Гроція, Апостолъ писалъ свое Посланіе, Калигула еще таилъ свое нечестивое настроеніе, старался казаться доброжелательнымъ, хотя и не былъ таковымъ на самомъ лёлё. На это и указываетъ Апостолъ словами о тайнѣ беззаконія. Скоро Калигула сталъ и явно обнаруживать свое нечестіе, когда онъ, по свидѣтельству жезнеописателя римскихъ цезарей Светонія, потребоваль отъ всѣхъ поклоненія себѣ, какъ высочайшему Божеству, и захотѣлъ поставить въ Іерусалимскомъ Храмѣ свою колоссальную статую, какъ сообщаютъ это Іосифъ Флавій и Филонъ. Поэтому подъ Храмомъ Божінмъ, въ которомъ сядетъ человѣкъ грѣха, должно разумѣть Іерусалимскій храмъ. Подъ отступленіемъ Гуго Гроцій разум'євтъ нечестіе Калигулы. Держащима названь тогдашній проконсуль Сиріи и Іуден Л. Вителлій, который посовѣтовалъ не ставить статуи Цезаря въ храмѣ. Своеобразная особенность толкованія Гуго Гроція состоить еще въ томъ, что будто беззаконникъ (о алоноо), о которомъ Апостолъ говоритъ въ этомъ же месте, въ 7 мъ стихѣ 2-й главы Посланія, есть иное лице, нежели человъкъ гръха; беззаконникомъ Апостолъ будто бы назвалъ Симона Волхва 1).

Это толкованіе ученія Апостола Павла о человѣкѣ грѣха произвольно и на столько переполнено несообразностями, что нельзя не удивляться, какъ могъ высказать его столь ученый и талантливый богословъ.

Прежде всего не выдерживаетъ критики основное положеніе историческаго способа изъясненія ученія Апостола о человѣкѣ грѣха, будто подъ пришествіемъ Господа, которое казалось Оессалоникійцамъ уже наступающимъ, Апостолъ разумѣлъ невидимое явленіе Христа на землѣ, выразившееся въ наказаніи Іудеевъ разгромомъ ихъ отечества, Іерусалима и храма чрезъ нашествіе Римлянъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Изложеніе толкованія Гуго Гроція можно чигать въ извѣстномъ, критикоэкзегетическомъ Кемментарін на Новый Завѣтъ Мейера. Въ этомъ Комментарін Толкованіе на Посланія къ Оессалоннкійцамъ составлено Люнеманомъ для ранвѣщияхъ изданій и Борнеманомъ для поздвѣйшихъ.

Конечно, наказание Божие на простонародномъ языкъ называется "посѣщеніемъ Божіимъ", и суды Божіи, какъ предначатки послёдняго суда, постоянно совершаются надъ людьми и народами. Но изъ самаго текста ясно видно, что Апостолъ говорить не о тайномъ посъщении Божіемъ, которое проявляется въ наказаніяхъ, равно какъ и въ милостяхъ Божінхъ, а объ явномъ, видимомъ пришествіи Інсуса Христа на землю. имѣющемъ быть при кончинѣ міра, для суда надъ всѣмъ міромъ, а не надъ однимъ только Іудейскимъ народомъ и его страною. Апостолъ говорить о томъ пришестви Інсуса Христа, о которомъ Ангелы при вознесении Івсуса Христа на небо сказали Апостоламъ: Сей Іисусъ, вознесшийся отъ васъ на небо, прійдеть такимь же образомь, какь сы видьли его восходящима на небо (Дѣян. 1, 11), т. е., придетъ видимо и со славою. Съ тѣхъ поръ христіане всѣхъ вѣковъ не переставали ожидать видимаго второго пришествія Інсуса Христа. Но въ особенности сильно было это ожидание въ первые въка хрястіанства, начиная съ въка апостольскаго. Кромъ многихъ другихъ свидѣтельствъ, ясное указаніе на это находится во Второмъ Посланія къ Өессалоникійцамъ. Это Посланіе было и написано съ цёлію успокоить Өессалоникійцевъ, встревоженныхъ устною молвою и какимъ-то посланісмъ, будто день Господень, т. е., день второго пришествія Іисуса Христа, уже наступаетъ. Что Өессалоникійцы ожидали именно видимаго второго пришествія Іисуса Христа, и что Апостолъ говорить имъ въ Посланіи именно объ этомъ пришествія, а не о какомъ-то духовномъ явленіи Его для суда нядъ Іерусалимомъ в Іудеею, это ясно видно изъ словъ Апостола: Молимз васъ, братія, о пришествіи Господа нашего Іисуса Христа и нашемъ собраніи къ Нему не спъшить колебаться умомъ и смущаться.... (2 Өесс. 2, 1-2). Развѣ при разрушения Іерусалима христіане, или люди собирались къ Іисусу Христу? А при второмъ видимомъ пришествіи Інсуса Христа, это, дѣйствительно, будеть. Тогда Онз пошлеть Аниеловь своихь съ трубою громогласною; и соберуть избранныхь Его оть четырехъ вътровъ, отъ края небесъ до края ихъ (Матө. 24, 31); тогда соберутся предз Нимз вст народы (Мато. 25, 31-32).

Далѣе, если бы Апостолъ и Оессалоникійцы подъ пришествіемъ Господа разумѣли наказаніе Іудеи, то тревога и страхъ Оессалоникійцевъ были бы необъяснимы. Вѣдь они жили въ Греціи, а не въ Іерусалимѣ и не въ Іудеѣ, и потому разгромъ Іудеи ни какою опасностію имъ не угрожалъ. Оессалоникійскіе ѕристіане изъ Іудеевъ, конечно, могли почувствовать жалость къ бѣдственной участи своихъ палестинскихъ единоплеменниковъ. Но отсюда еще далеко до тревоги, столь сильной, что для прекращенія ея Апостолъ призналъ нужнымъ написать къ нимъ Посланіе. Притомъ же, повидимому, большинство христіанъ въ Оессалоникѣ были изъ язычниковъ, какъ это показываютъ слова Перваго Посланія къ Оессалоникійцамъ: Вы обратились къ Богу отъ идоловъ (I, 9).

Но не одна только вторая глава Второго Посланія къ Өессалоникійцамь, въ которой содержится ученіе о челов'єкъ грѣха, какъ имѣющемъ предварить второе пришсствіе Господа, а также и вся первая глава ясно показываеть, что Апостоль говорить о второмъ видимомъ пришествіи Іисуса Христа съ неба, въ соприсутстви Ангеловъ и святыхъ, для суда надъ грѣшниками и праведниками, для осужденія первыхъ на вѣчныя муки и для воздаянія вторымъ за ихъ въру и добродътели благами царствія Божія; тогда и Самъ Онъ прославится въ въровавшихъ въ Него, во святыхъ Своихъ. Напримъръ, Апостоль говорить Өессалоникійцамь, что имь, оскорбляемымь, праведно воздать отрадою. въ явление Господа Іисуса съ неба, съ Ангелами силы Его (I, 6-7), и удостоиться царствія Божія (I, 5). Но при разрушении Іерусалима для Өессалоникійцевъ, равно какъ и для прочихъ христіанъ, никакой отрады не было, и царствіе Божіе, ради котораго они страдали, не открылось.

И въ Первомъ Посланіи къ Оессалоникійцамъ, къ которому Второе Посланіе имѣетъ близкое отношеніе, какъ по времени написанія, такъ и по содержанію, Апостолъ писалъ о второмъ видимомъ пришествія Іисуса Христа при кончинѣ міра; потому что писалъ, что пришествіе Его будетъ со встьми святыми Его (3, 13), что оно совершится при гласть Арханіела и трубъ Божіей (4, 15. 16), что при этомъ произойдетъ воскресеніе мертвыхъ и восхищеніе живущихъ на воздухъ въ срѣтеніе Господу (4, 16. 17). При разрушеніи Іерусалима, какъ извѣстно, ничего подобнаго не было; но все это будетъ при кончинѣ міра, какъ ясно предречено объ этомъ и въ другихъ священныхъ книгахъ. Кромѣ того, Апостолъ желаетъ, чтобы ко времени пришествія Господа сердца Өессалоникійцевъ были непорочны предъ Богомъ и Отцемъ (3, 13); а это показываетъ, что онъ говоритъ о такомъ пришествіи Христа, при которомъ отъ нихъ потребуется отчетъ въ ихъ жизни, чего не было при разрушеніи Іерусалима.

Самыя выраженія: день Господень, день Христовь, которыми Апостолъ обозначилъ день второго пришествія Іисуса Христа. какъ въ Первомъ (5. 2), такъ и во Второмъ Посланіи къ Өессалоникійцамъ, означаютъ день второго видимаго пришествія Іисуса Христа для суда надъ всёмъ родомъ человёческимъ, а не надъ однимъ только Іудейскимъ народомъ. Такое значеніе эти выраженія имбють у самого же Апостола Павла въ другихъ его посланіяхъ. Напр., въ Посланіи къ Филиппійцамъ онъ говоритъ, что онъ молится о нихъ, чтобы они были чисты и непреткновенны въ день Христовъ (1, 10); говоритъ еще, что святость ихъ послужитъ къ похвалѣ его въ день Христовъ (2, 16). Въ Первомъ Посланіи къ Кориноянамъ Апостолъ повелѣваетъ кровосмѣснака предать сатанъ во измождение плоти, чтобы духъ былъ спасенъ въ день Господа нашего Іисуса Христа (5, 5). Въ томъ же Посланіи онъ пишетъ Коряноянамъ, чтобы они, ожидая явленія Господа нашего Іисуса Христа, были неповинны въ день Господа нашего Іисуса Христа (1, 7-8). Во Второмъ Посланіи онъ пишетъ Кориноянамъ: Мы будемъ вашею похвалою, равно и вы нашею, въ день Господа нашего Іисуса Христа (1, 14). Затёмъ въ словахъ Апостола Петра: Придетъ же день Господень, какъ тать ночью, и тогда небеса съ шумомъ прейдутъ, стихии же, разгоръвшись, разрушатся, земля и осп дпла на ней сгорять (2 Петр. 3, 10), днемъ Господнимъ. очевидно, называется день второго пришествія Христа при кончинѣ міра. Должно замѣтить, что и Апостолъ Павелъ въ Первомъ Посланіи къ Өессалоникійцамъ говоритъ, что день Господень такъ прійдетъ, какъ тать

758

ночью (5, 2), а во Второмъ Посланіи онъ пишетъ, что Господь Іисусъ при явленіи Своемъ съ небя совершить отмщеніе во пламентющемо онно (1, 7-8). Ясно, что въ обонхъ своихъ Посланіяхъ къ Өессалоникійцамъ Апостоль Павелъ днемъ Господнимъ и пришествіемъ Господа называетъ то самое, что и Апостолъ Петръ въ приведенныхъ словахъ, т. е., день второго пришествія Іисуса Христа при кончинѣ міра для страшнаго суда надъ міромъ. Къ тому же заключенію приводить сопоставление словъ Апостола изъ Перваго Посланія къ Өессалоникійцамъ, что Господь сойдеть съ неба при глась Арханиела и трубъ Божіей (4, 16), съ словами Інсуса Христа въ Его рѣчи о кончинѣ міра и о Своемъ второмъ пришествіи: пошлета Ангелова Своиха са трубою громогласною (Мате. 24, 31). Какъ Інсусъ Христосъ сказалъ, что второе пришествіе Его будетъ внезапно и неожиданно, въ неизвъстное время: такъ и Апостолъ Павелъ въ Первомъ Посланіи къ Өессалоникійцамъ говорить, что день Господень придетъ, какъ тать ночью (5, 2).

Провзвольны и невѣрны и другія положенія въ толкованіи Гуго Гроція.

Такъ, онъ относитъ время написанія Второго Посланія къ Θессалоникійцамъ ко второму году царствованія Калигулы, или къ 38-му году по Рождествѣ Христовѣ; но на самомъ дѣлѣ оно было написано долго спустя послѣ смерти Калигулы, уже въ царствованіе Нерона. По крайней мѣрѣ, это принято наукою. Но если это такъ, то все толкованіе Гуго Гроція оказывается не вѣрнымъ. Подъ человѣкомъ грѣха Павелъ не могъ разумѣть Калигулу, потому что объ умершемъ уже Калигулѣ нельзя сказать, что онъ откроется, сядетъ въ Храмѣ Божіемъ. Далѣе, если человѣкъ грѣха—не Калигула, то и держащій не Л. Вителлій. Если человѣкъ грѣха—не Калигула, то и *тайна беззаконія* и отступленіе не могуть означать нечестія Калигулы, тайнаго и открытаго.

Одно ложное положеніе вынуждаетъ дѣлать и другія невѣрныя предположенія. Признавши человѣка грѣха Калигулой, Гуго Гроцій вынужденъ былъ признать беззаконника инымъ лицемъ, нежели человѣкъ грѣха; потому что беззаконнику Апостолъ приписываетъ ложныя знаменія и чудеса, а Калигула чудесъ не творилъ. Между тъ́мъ изъ текста совершенно ясно видно, что Апостолъ говоритъ о явленіи или пришествіи одного лица, которое онъ сначала называетъ человъ́комъ грѣха<sup>1</sup>), а потомъ беззаконникомъ.

Толкованіе Гуго Гроція зам'ячательно т'ямъ, что онъ первый изъ протестантовъ подъ человѣкомъ грѣха разумѣетъ не папу, и нигаѣ не говоритъ, что антихристъ явился въ лицѣ папъ. Полагають, что своимъ новымъ объясненіемъ ученія о человѣкѣ грѣха онъ желалъ положить начало примиренію протестантовъ съ латинянами. Онъ жилъ во время опустошительной тридцатилѣтней войны и былъ одушевленъ идеею примиренія и союза протестантовъ съ латинянами. Желаніе высказаться въ этомъ направлении поддерживалось въ немъ самымъ положеніемъ его, какъ шведскаго посланника при Французскомъ дворѣ. Онъ хотѣлъ вытѣснить протестантское вѣроисповѣдное толкование учения объ антихристъ и очистить папу отъ пятна. Его считали даже тайнымъ папистомъ. Іезуитъ Шоттъ вращался около него, домогаясь обратить его въ латинскую вёру. Поэтому многіе протестантскіе богословы сильно нападали на него и опровергали его толкование <sup>2</sup>). Отсюда видно, что его изъяснение учения Апостола о человъкъ гръха имъетъ ту хорошую отрицательную сторону, что онъ первый изъ протестантовъ отрѣшился отъ воззрѣнія, будто человѣкъ грѣха означаетъ папъ.

Должно, наконецъ, замѣтить, что Гуго Гроцій не отрицаль того, что долженъ явиться антихристъ. Вслѣдъ за испанскимъ iesyитомъ Альказаромъ онъ признавалъ антихристомъ турокъ. Впрочемъ и Лютеръ, а также и нѣкоторые другіе протестантскіе богословы видѣли въ туркахъ антихриста, именно-восточнаго антихриста. Рѣзкая особенность взгляда Гуго Гроція на антихриста въ томъ, что онъ, вопреки всѣмъ прежнимъ богословамъ, не нашелъ въ ученіи о человѣкѣ грѣха указанія на антихриста, что онъ видѣлъ въ немъ указанія только на



<sup>1)</sup> Въ нимхъ кодексахъ Новаго Завѣта, и притомъ древнѣйшихъ, вмѣсто: «лоотка приха, написано: челоотка беззаконія.

<sup>2)</sup> Heubner. Praktische Erklärung des Neuen Testaments, herausgegeben von Aug. Hahn. Vierter Band. 1839. s. 174.

5**7** 1

современныя Апостолу лица и событія и не раздѣлялъ общераспространеннаго въ его время среди протестантовъ воззрѣнія, будто антихристъ—папа, и будто именно папу изобразилъ Апостолъ въ человѣкѣ грѣха.

Толкованіе Гуго Гроція столь явно противорѣчитъ хронологіи, исторіи, прямому смыслу словъ Апостола и параллельнымъ мѣстамъ Писанія, что только немногіе богословы усвоили себѣ его толкованіе, но и то не въ полномъ видѣ, измѣнивши его въ частностяхъ каждый по своему вкусу.

Однимъ изъ такихъ послѣдователей Гуго Гроція былъ англичанинъ Гаммондъ, написавшій Толкованіе на Новый Завѣтъ. Клерикъ перевелъ его съ англійскаго на латинскій языкъ, дополнилъ примѣчаніями и издалъ въ 1714 году. Ученіе Апостола о человѣкѣ грѣха Гаммондъ изъясняетъ слѣдующимъ образомъ.

По мнѣнію Гаммонда наше собраніе къ Інсусу Христу, о чемъ Апостолъ говоритъ въ началѣ второй главы Второго Посланія къ Өессалоникійцамъ, озпачаеть собраніе многихъ новыхъ учевиковъ для исповъданія Христіанской въры. Но это великое распространение Евангелия наступить не сразу теперь же, потому что сначала должно наступить великое отпадение христіанъ отъ вѣры въ ересь гностиковъ, и затѣмъ явно выступитъ Симонъ Волхвъ, какъ антихристъ, и покажетъ все свое высокомфрное самообоготворение, объявитъ, что онъ-высочайтій отецъ всего бытія и создатель самого Бога іудейскаго, явится противникомъ Христа и Апостоловъ. Все это сбудется только тогда, когда Апостолъ Павелъ оставитъ свое безплодное проповѣданіе среди Іудеевъ и обратится исключительно къ язычникамъ. Держащій и удерживающее и есть это мимолетное соединение христіанскаго Евангелія съ іудействомъ. Тайна беззаконія означаетъ два вида злод'яній гностиковъ: гнусный разврать и ненависть къ христіанамъ. Убіеніе безза-Петра и Павла, въ Римѣ съ Симономъ Волхвомъ, окончившаяся смертію послёдняго, о чемъ повествуютъ Лже-Клементины.

Изложеніе и подробное опроверженіе этого толкованія Гаммонда сдѣлаль англійскій богословь Даніиль Уитби вь своемъ

3

"Парафразѣ и Комментаріи на Новый Завѣтъ" 1). Но нѣтъ и надобности опровергать это толкование обстоятельно. Хотя предъ толкованиемъ Гуго Гроція оно имѣетъ то преимущество, что человъка гръха и беззаконника Гаммондъ призваетъ за одно лице: но во всемъ остальномъ оно столь же не правдоподобно, какъ и толкование Гуго Гроція. Оно искусственно. натянуто и не соотвѣтствуетъ содержанію ученія Апостола. Подобно толкованію Гуго Гроція оно держится на невтриой хронологіи. День Господень, если даже признать его днемь разрушенія Іерусалима, совсёмъ не совпадаетъ съ временемъ смерти Симона Волхва, послѣдовавшей, по свидѣтельству Евсевія и Симеона Метафраста, въ царствованіе Клавдія, ---быть можетъ, онъ погибъ въ 42-мъ году, когда, какъ свидътельствуетъ Іеронимъ, Апостолъ Петръ былъ въ Римѣ. Несоотвѣтствіе Гаммондова толкованія съ хронологіей обнаруживается и въ томъ, что Второе Посланіе къ Осссалоникійцамъ было написано не мало лътъ спустя послъ смертн Симона Волхва. и потому Апостолъ не могъ говорить о явлении его и погнбели въ будущемъ времени. Далбе, ни съ чёмъ не сообразна мысль, будто соединение христіанства съ іудействомъ могло задерживать явленіе или открытое действованіе Симона Волхва. Затемъ, Симонъ Волхвъ никогда не возседалъ, какъ Богъ, ни въ храмѣ Іерусалимскомъ, ви въ церкви христіанской. Наконецъ, должно прибавить, что Уитби, следуя Котелерію, приводить много вѣскихъ доказательствъ противъ достовѣрности сказанія, будто Симонъ. Волхвъ, летая въ Римѣ по воздуху. упаль, по молитвѣ Петра, на землю и разшибся: въ передачѣ сказанія объ этомъ событіи есть разнорѣчія; писатели трехъ первыхъ вѣковъ совершенно молчатъ объ этомъ событіи; впервые о немъ сообщаетъ памятникъ подложный; само событіе маловѣроятно. Но если и допустить, что Симонъ Волхвъ разшибся, по однимъ сказаніямъ до смерти, по другимъ до полусмерти, ----упавши съ воздуха на землю въ силу молитвы Пе-

762

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) A Paraphrase and Commentary on the New Testament. Intwo volumes. Vol. II. The seventh Edition. London. 1760. Pag. 394-397. A Paraphrase with Annotations on the Second Epistle of st. Paul to the Thessalonians. The Preface.

тра, всетаки о такомъ событи Апостолъ Павелъ едва-ли могъ выразиться, что Господь Іисусъ истребитъ его явлениемъ пришествія своего.

Амстердамскій профессоръ Клерикз (род. въ Женевѣ въ 1657 г., умеръ въ 1736 г.) по исповѣданію арминіанинъ, склонявшійся къ социніанству и аріанству, хотя перевелъ, дополвилъ и издалъ Комментарій Гаммонда на Новый Завётъ, однако не согласенъ съ его изъяснениемъ учения Апостола Павла о человъкъ гръха и высказываетъ свое, впрочемъ сходное съ изъясненіемъ Гаммонда, толкованіе. По его мнѣнію отступленіе означаетъ отложеніе Іудеевъ отъ Римлянъ. Человѣкъ грѣха-коллективное понятіе и означаетъ взбунтовавшихся Іудеевъ, а въ особенности-предводителя ихъ Симона, сына Гіора. Храмъ Божій-Храмъ Іерусалимскій, оскверненный нападеніемъ и кровопролитіемъ Зилотовъ и Идумеевъ. Тайна беззаконія состояла въ томъ, что подъ видомъ свободы народа Іудейскаго и особенно болѣе тщательнаго соблюденія закона Монсеева скрывалось непотребное домогательство владычества, пока, когда силы умножились, не открылось наконецъ явно то, чего добивались тайно. Удерживающее или держащий означаетъ не одно лицо, а совокупность различныхъ представителей власти и силы: римскаго правителя, аристократію, первосвященниковъ, римскія войска и т. п. <sup>1</sup>).

Толкованіе Клерика отличается единствомъ и выдержанностію одной главной мысли. Но не понятно, почему Апостолъ бунтующихъ Іудеевъ изображаетъ подъ видомъ одного лица и вообще говоритъ таинственно и образно о томъ, о чемъ опъ могъ сказать прямо и ясно. Далѣе, Зилоты и Идумеи не присвоивали себѣ имени и власти Бога. Они освернили храмъ Іерусалимскій безчинствами и кровопролитіемъ, но не потому, что они потеряли вѣру въ Бога, не изъ богохульства, а потому, что во время борьбы храмъ, какъ зданіе крѣпкое и обширное, естественно превратился въ крѣпость, сталъ мѣстомъ защитъ и нападенія, и что люди во время ожесточенной рѣзни становятся настоящими звѣрьми.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Kritisch-exegetischer Kommentar über das Neue Testament von Meyer. Zehnte Abtheilung, die Briefe an die Thessalonicher umfassend. Bearbeitet von Lünemann. Dritte Auflage. 1867. S. 226-227.

Значительное сходство съ толкованіемъ Клерика имфетъ толкование разсматриваемаго библейскаго мѣста англичанина Уитби, о которомъ мы уже упоминали выше. Подобно Клерику онъ подъ отступлениема разумъетъ возмущение Іулеевъ противъ Римлянъ, и это мнѣніе подтверждаетъ тѣмъ. что въ Священномъ Писаніи и другіе мятежи Іудеевъ называются отступленіемъ; напр., въ книгахъ: І Ездры 4, 12. 15. 19; II Ездры, 2, 18. 22. 27; Неемін, 2, 19; 6, 6; I Маккавейской 13, 16; II Маккавейской 5, 17. Словомъ отступление означается также великое отпадение Іудеевъ отъ вѣры, бывшее не въ одной Іудеѣ и Палестинѣ, но повсюду, гдѣ было проповѣдано Евангеліе. И въ сочиненіяхъ Іосифа Флавія отступленіемъ называются мятежи Іудеевъ. Человѣкъ грѣха или человѣкъ беззаконія, т. е., не подчиняющійся закону и власти.-Это названіе вполнѣ примънимо къ Іудейскому народу, такъ какъ во времена Іосифа Флавія онъ быль народомъ, имѣвшимъ какъ бы врожденное отвращение отъ подчинения царямъ, ослѣпленнымъ вслѣдствіе отверженія обътованнаго Мессіи (Римл. 11, 8), погруженнымъ въ грѣхи. Онъ-сынъ погибели, потому что уготованъ на погибель (Римл. 9, 22). Онъ-противникъ Христа и Апостоловъ. Онъ превозносится надъ всѣмъ, что называется Богомъ, т. е., надъ царями (Псал. 81, 6), именно, надъ римскими императорами. Его синедріонъ, его священники, первосвященники, книжники, толкователи закона, сидять въ храмѣ Божіемъ. Тайна беззаконія уже действуеть-означаеть то, что Іудев уже напоены пагубными мыслями о томъ, чтобы не платить законной подати Цезарю и не подчиняться какой бы то ни было власти; они уже предприняли нъсколько попытокъ бунта не только въ Вавилонъ, но и въ Іудеъ, будучи обольщаемы и возмущаемы ложными пророками. Держащий означаеть лице,не правленіе, а правителя, императора, точнѣе-царствовавшаго въ это время Клавдія. Клавдій быль расположенъ къ Іудеямъ, издалъ въ пользу ихъ два эдикта, и потому при немъ Іудеи не имѣли побужденія затѣять открытый бунтъ противъ римскаго владычества. Напротивъ, послѣ Клавдія состояніе ихъ дѣлалось все хуже и хуже, и у нихъ все болѣе и болѣе назрѣвало намѣреніе поднять знамя бунта противъ Рима. О дер-

764

жащемъ сказано: пока отъ среды будетъ; слова эти означаютъ, что Клавдій умеръ насильственною смертію, будучи отравленъ, по свидѣтельству Светонія. Человѣкъ грѣха откроется въ свое время, т. е., во время, назначенное для пришествія лжехристовъ и антихриста, въ послѣдній часъ іудейской церкви. Откроется беззаконникъ или чрезъ дѣйствительное отложеніе Іудейскаго народа отъ римскаго правительства, или чрезъ великое отступленіе вѣрующихъ этого народа <sup>1</sup>).

Это толкование снабжено остроумными соображениями И обильною ученостію. Уитби не просто высказываетъ свои мивнія. а подтверждаетъ ихъ многими доказательствами и опровергаеть возможныя и действительныя возраженія противь нихь. Въ этомъ отдълъ своего комментарія онъ показалъ себя толкователемъ ученымъ, остроумнымъ, трудолюбивымъ и тщательнымъ. Не удивительно, что его Комментарій выдержаль множество изданій: первымъ изданіемъ онъ выпущенъ въ 1718 году, а въ 1760 году вышло уже седьмое изданіе его. И однако, не смотря на эти высокія достоинства его Комментарія, вышеизложенное объяснение учения Апостола Павла о человъкъ грѣха не свободно отъ недостатковъ всѣхъ вообще историческихъ изъясненій этого ученія. Оно не соотвѣтствуетъ ни буквѣ, ни смыслу и содержанію ученія Апостола. Напр., могъ-ли Апостоль о бунтующемъ Іудейскомъ народѣ сказать, что пришествіе его, по дъйствію сатаны, будеть со всякою силою и знаменіями и чудесами ложными? А если онъ такъ выразился, то это значитъ, что подъ беззаконникомъ онъ разумълъ вовсе не Іудейскій народъ. Если и при талантливости толкователя, и при изобильной его учености, и при полнотъ и обстоятельности толкованія, это послѣднее оказывается натянутымъ и неправдоподобнымъ, то отсюда нельзя не вывесть заключенія, что невърна самая точка зрънія на смыслъ словъ Апостола, что чисто историческое толкование ихъ не пригодно, что приверженцы этого толкованія находять въ словахъ Апостола указанія на такія лица, событія и состоянія, какихъ въ

<sup>1)</sup> A Paraphrase and Commentary on the New Testament. Vol. 2. Pag. 403-412. A Paraphrase with Annotations on the second Epistle of st. Paul to the Thessalonians.

нихъ на самомъ дѣлѣ нѣтъ, что Апостолъ говоритъ совсѣмъ о другомъ, и что для непредубѣжденнаго читателя Посланія сразу же бросается въ глаза несоотвѣтствіе историческаго способа толкованія словъ Апостола съ прямымъ смысломъ, связью и содержаніемъ послѣднихъ.

Къ толкованію Гуго Гроція всего ближе примыкаетъ изъясненіе арминіанскаго богослова Ветштейна (род. въ Базелѣ въ 1693 г., ум. въ 1754 г.). Свой Комментарій на Новый Завѣтъ онъ писалъ въ теченіе сорока лѣтъ и издалъ его въ 1751—1752 г.г.

Въ Комментаріи на Второе Посланіе къ Өессалоннкійцамъ онъ даетъ слѣдующее объясненіе ученія о человѣкѣ грѣха. Человѣкъ грѣха—императоръ Титъ, войско котораго, по свидѣтельству Іосифа Флавія, внесло изображенія боговъ въ опустошенный храмъ Іерусалимскій, приносило тамъ жертвы и провозгласило Тита императоромъ. Держащій—Неронъ, смерть котораго должна была предшествовать владычеству Тита. Отступленіе—убіеніе императоровъ Гальбы, Оттона и Вителлія, сопровождавшееся каждый разъ возмущеніемъ войска и междоусобною войною <sup>1</sup>).

Толкованіе Ветштейна преимуществуетъ предъ прочими историческими изъясненіями тѣмъ, что оно не противорѣчитъ хронологіи; но подобно имъ не согласно съ смысломъ словъ Апостола. Напр., приложимы-ли къ императору Титу слова, что его пришествіе, по дъйствію сатаны, будетъ со всякою силою и знаменіями и чудесами ложными, и со всякимъ неправеднымъ обольщеніемъ погибающихъ?

Шёттеній или Шёттень (род. въ 1687 г.) почти во всѣхъ изреченіяхъ разсматриваемаго мѣста находитъ указанія на фарисеевъ. Такъ, отступленіе означаетъ отпаденіе фарисеевъ, но не отъ здраваго ученія, потому что отпаденіе отъ здраваго ученія уже совершилось и еще до Христа было въ силѣ; именемъ отступленія обозначено то единственное и знаменитое возстаніе, при которомъ Іудеи, наущаемые фарисеями и раввинами, отложились отъ власти Римлянъ. Человѣкомъ грѣха

1) Комментарій Мейера въ обработвѣ Люнемана. S. 225-226.



названо не одно лице, а всѣ фарисеи, раввины, законники, которые по преимуществу достойны этого имени, такъ какъ они не только сами согрѣшили, но и другихъ вводили въ грѣхъ. Ибо они научили людей нарушать божественныя заповѣди, чтобы соблюдаемы были ихъ собственныя преданія. Даже совершили они и грёхъ противъ Святаго Духа, когда согохульно поносили божественныя чудеса Христа, не смотря на то, что все въ Немъ самымъ точнымъ образомъ соотвѣтствовало признакамъ Мессіи, и совъсть ихъ въ этомъ убъждала; и однако не хотёли отказаться отъ своей власти и преклониться они предъ столь смиреннымъ человѣкомъ. Наконецъ и жизнь ихъ была постояннымъ грѣхомъ; потому что во все то время они ни о чемъ другомъ не думали, какъ только о томъ, чтобы, возбудивши бунтъ, свергнуть римское иго. То же нужно сказать и о римскомъ первосвященникѣ, подъ которымъ должно разумѣть не одно лице, а многихъ первосвященниковъ, и не ихъ только, но и весь римскій клиръ. Вся ихъ жизнь прежде и теперь есть не что иное, какъ грѣхъ, что изобильно доказано изъ источниковъ церковной исторіи. "Сынъ погибели", "противящійся", превозносящійся надъ Богомъ и святынею"-все это примѣнимо какъ къ фарисеямъ и раввинамъ, такъ и къ папамъ съ ихъ клиромъ.-Подъ храмомъ Божінмъ нужно разумъть Іерусалимскій храмъ. Въ немъ сидали фарисен, такъ какъ прежде всего они были засъдателями великаго Синедріона. Въ храмѣ Божіемъ фарисеи сидѣли какъ Богъ, потому что они были судьи, элогимъ, которые произносили судъ именемъ Божіныъ. Фарисеи злоупотребляли этимъ божественнымъ авторитетомъ для своей выгоды, корысти и честолюбія. Кромѣ того фарисеи дъйствовали за одно съ священниками и первосвященниками. Эти послёдніе, сидя въ храмѣ Божіемъ, думали, что они замѣщаютъ Бога, внушали народу то, что имъ самимъ казалось полезнымъ, Писаніе толковали по собственному разумѣнію и злоупотребляли своею властію. — Тайна беззаконія превратное учение фариссевъ.-Что означаетъ удерживающее и держащій, сказать не легко. Быть можеть, разумъются христіане, которые своими молитвами отсрочивали бѣдственную

судьбу Іудейскаго народа, пока, побуждаемые предсказаніемъ Божіимъ, не удалились изъ Іерусалима въ Пеллу<sup>1</sup>).

Изъ числа образцовъ историческаго способа толкованія разсматриваемаго мѣста это изъясненіе, пожалуй, наименѣе не согласно съ прямымъ смысломъ словъ Апостола; однако и оно вызываетъ существенныя возраженія. Напр., фарисен и раввины не объявляли себя Богомъ. Кромѣ того, не понятно, почему Апостолъ Павелъ фарисеевъ и раввиновъ назвалъ въ единственномъ числѣ человѣкомъ грѣха.

Славившійся богословскою ученостію галльскій профессорь оаннъ Августъ *Нессельть* (род. въ Галле въ 1734 г., ум. въ 1807 г.) полагалъ, что Апостолъ отступленіемъ назвалъ бунтъ Іудеевъ противъ римскаго владычества; человѣкомъ грѣха—зачинщиковъ эгого бунта, предводителей Іудеевъ; держащимъ-императора Клавдія; а подъ убіеніемъ беззаконника разумѣлъ наказаніе Іерусалима.

Въ подтвержденіе своего изъясненія Нёссельтъ ссылается частію на то, что Апостолъ въ обоихъ посланіяхъ къ Өессалоникійцамъ борется противъ Іудеевъ, частію на параллельныя мѣста Писанія, именно, на рѣчь Іисуса Христа о судьбѣ Іерусалима (Матө. 24 гл.; Марк. 13 гл., Лук. 21 гл.) и на Апокалипсисъ (6 и слѣдующія главы), гдѣ говорится о концѣ Іудейскаго народа. Но на самомъ дѣлѣ ссылки на эти паразлельныя мѣста не могутъ дать опору толкованію Нёссельта, потому что въ рѣчи Господа и въ Апокалипсисѣ содержатся предсказанія не о разрушеніи только Іерусалима, но и о конечныхъ судьбахъ міра и человѣческаго рода, а содержаніе ученія о человѣкъ грѣха даетъ болѣе основанія сближать его съ предсказаніями о кончинѣ міра, нежели съ пророчествами о концѣ Іерусалима и Іудеи.

Вопреки другимъ приверженцамъ историческаго способа изъясненія ученія Апостола о человѣкѣ грѣха Нёссельтъ день Господень признаетъ днемъ дѣйствительнаго пришествія Господа. Онъ какъ будто не замѣчаетъ того, что по смыслу словъ

768

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Horae hebraicae et talmudicae in universum Novum Testamentum. Dresdae et Lipsiae. 1733. Horae hebraicae et talmudicae in Epistolam posteriorem ad Thessalonicenses. Pag. 840-845.

Апостола явленіе человѣка грѣха будетъ непосредственно предшествовать пришествію Господа или дню Господню. Поэтому, если подъ пришествіемъ Господа должно разумѣть пришествіе Его предъ кончиною міра, то въ человѣкѣ грѣха уже нельза видѣть предводителей возстанія Іудеевъ противъ Римлянъ.

Знеменитый богословъ, профессоръ и пасторъ Іоаннъ Георгъ *Розенмю Алер*ъ (род. въ 1736 г., ум. въ 1815 г.)<sup>1</sup>), кромѣ множества другихъ сочиненій, написалъ Схоліи на Новый Завѣтъ въ шестнадцати томахъ. Этотъ общирный и многоученый трудъ выдержалъ множество изданій.

При изъясненіи Второго Посланія къ Өессалоникійцамъ, перечисливши историческія толкованія ученія о человѣкѣ грѣха, Розенмюллеръ отдаетъ предпочтеніе толкованію Нёссельта. Подобно послѣднему онъ полагаетъ, что отступленіе есть возмущеніе Іудеевъ противъ владычества Римлянъ, что человѣкъ грѣха—коллективное понятіе и означаетъ Іудеевъ—бунтовщиковъ, что держащій есть императоръ Клавдій, или вообще люди, благопріятствующіе христіанству, что тайна беззаконія означаетъ сокровенныя козни<sup>2</sup>).

Относительно пришествія Христова Розенмюллеръ полагаетъ, что хотя въ словахъ Апостола несомнѣнно говорится с пришествіи Господа для послѣдняго суда, однако Павелъ могъ вмѣстѣ съ этимъ имѣть въ виду и пришествіе Христа для разрушенія Іерусалима<sup>3</sup>).

Эта послѣдняя мысль Розенмюллера не состоятельна. Хотя н до разрушенія Іерусалима оставалось еще почти двадцать лѣтъ, такъ что и объ этомъ событіи Апостолъ могъ сказать, что не настоитъ еще день Христовъ; однако вся рѣчь его показываетъ, что онъ имѣетъ въ виду какое-то одно время, а не двѣ отдаленныя другъ отъ друга эпохи. Будучи знатокомъ Писанія. Розенмюллеръ не могъ не признать, что день Госиодень, какъ вообще въ Писаніи, такъ и въ настоящемъ мѣстѣ, озна-

2) Scholia in Novum Testamentum. Tom. IV. Editio quinta, auctior et emendatior. Norimbergae. MDCCCVI. Pag. 729-742.

3) Ibid. Pag. 727.

<sup>1)</sup> Это-Розениюллеръ отецъ. Сынъ его Эристъ Фридрихъ Карлъ былъ орізнталистъ и написалъ Сховія на Ветхій Завётъ и множество другихъ сочиненій по бабліологія.

чаетъ день второго пришествія Христа для послѣдняго суда; но, держась историческаго способа толкованія этого мѣста, онъ выпужденъ былъ вмѣстѣ съ тѣмъ признать его и днемъ суда надъ Іерусалимомъ, вопреки прямому смыслу словъ Апостола и цѣли, съ которою они были написаны Өессалоникійцамъ.

Профессоръ въ Іенѣ Виллибальдъ Гриммз (родился въ Іенѣ въ 1807 г.)<sup>1</sup>), опровергая доводы Баура противъ подлинности обоихъ Посланій къ Оессалоникійцамъ, даетъ поясненія къ ученію о человѣкѣ грѣха. Бауръ подъ удерживающимз и держащимз разумѣетъ Римскую имперію, какъ четвертую всемірную монархію по книгѣ Даніила. Такой взглядъ широко распространенъ и между тѣми богословами, которые признаютъ Второе Посланіе подлиннымъ. Но Гриммъ не признаютъ взглядъ правильнымъ по двумъ причинамъ: во-первыхъ, не понятно употребленіе мужескаго рода для обозначенія Римской имперіи въ простой прозаической рѣчи Апостола; во-вторыхъ, Павелъ нигдѣ свои апокалипсическія ожиданія не связывалъ съ политическими ожиданіями своего времени.

Кого же разумъетъ подъ удерживающима и держащима самъ Гриммъ?

Такъ какъ, разсуждаетъ онъ, при отсутствіи всикихъ экзегетическихъ и историческихъ вспомогательныхъ средствъ для уясненія этихъ реченій можно дѣлать только догадки, то язъ догадокъ нужно отдать предпочтеніе тѣмъ, которыя всего менѣе оставляютъ мѣста недоумѣніямъ. А этому требованію, кажется, ни одна догадка не соотвѣтствуетъ въ такой мѣрѣ, какъ мнѣніе Бёме, что *держащій* означаетъ соборъ Апостоловъ, съ тѣмъ только видоизмѣненіемъ, что главою этого собора нужно признать не Іакова Праведнаго, а самого Павла<sup>2</sup>); потому что онъ, по собственному признанію, болѣе всѣхъ другихъ Апостоловъ потрудился для царства Христова и вмѣстѣ съ тѣмъ всего сильнѣе противодѣйствовалъ началу, враждебному христіанству. Главную опору это объясненіе находитъ

1) Этого Гримма нужно отличать отъ Іосифа Гримма, римско-латинскаго богослова, профессора въ Регенебургѣ и Вюрцбургѣ, родившагося въ 1827 г.

?) Нѣкоторые богословы, напр., Коппе, Шотть, поль держащимъ разумѣють одного Павла.



въ противоположности между Богомъ и сатаною, Христомъ и антихристомъ, Святымъ Духомъ и духомъ міра. По вознесеніи Христа въ невидимый міръ Его мѣсто на землѣ заступили Апостолы, какъ преимущественные носители и сильнѣйшіе органы Его духа. Предположение, что Павелъ при выражения держащий думалъ всего болѣе о себѣ самомъ, тѣмъ менѣе противоръчитъ понятію о его смиреніи, чъмъ болье онъ отдаляетъ на задній планъ свою личность въ общемъ и неопредѣленномъ коллективномъ выражении. И не говоритъ-ли онъ также и въ другихъ мъстахъ съ возвышеннымъ сознаніемъ о своемъ служеніи и терп'єніи ради царства Христова (1 Кор. 15, 10; 2 Кор. 6, 4 и слёд.; 11, 23 и слёд.), равно какъ о данномъ ему божественномъ благодатномъ озарении (2 Кор. 12, 1 и след.) и вообще о высокомъ положении Апостоловъ въ царствѣ Божіемъ Еф. 2, 20)? Можно, пожалуй, находить противоръчие этому толкованию въ изречении: от среды будеть, если понимать его, какъ устранение чрезъ смерть, такъ какъ Павелъ надъялся дожить до пришествія Христа (І Өесс. 4, 15; 1 Кор. 15, 52). Но уже Шоттъ напоминалъ, что это выражение не означаетъ непремѣнно смерть, а значить вообще быть устраненнымъ, напр., посредствомъ плѣненія (сравн. подобное выраженіе въ 1 Кор. 5, 2. 13). Притомъ въ другомъ мъстъ Навелъ допускаетъ возможность и того, что онъ умретъ еще раньше пришествія Христа (2 Кор. 4, 14). При нашемъ объясненія, заканчиваетъ свои соображенія Гриммъ, удерживающее въ среднемъ родѣ будетъ означать препятствующую силу, которую производять Апостолы, а мужеское держащий нужно признать родовымъ или коллективнымъ понятіемъ лицъ, которыя ее производять, по аналогін съ другими мѣстами Писанія (Іоан. 19, 11; Гал. 5, 10; 2 Кор. 11, 4) 1).

Это объясненіе удерживающаю и держащаю не согласно съ словами Апостола Павла о явленіи беззаконника вслѣдъ за взятіемъ отъ среды держащаго. Если бы держащимъ Павелъ назвалъ себя самаго и другихъ Апостоловъ, то по смерти ихъ явился бы беззаконникъ, а между тѣмъ этого не случилось.

<sup>1</sup>) Theologische Studien und Kritiken. 1850. S. 790 - 792. Die Echtheit der Briefe an die Thessalonicher.

Изъ римско-латинскихъ богослововъ историческаго способа объясненія ученія Апостола Павла о человѣкѣ грѣха держались два знаменитыхъ ученыхъ—Гардуинъ и Деллингеръ.

Іезуить Іоаннъ Гардуинз (родился въ 1646 г. въ Бретани, умеръ въ 1729 г.), талантливый, трудолюбивый и плодовитый ученый, написаль множество сочинений по разнымь отрасламь богословія, по археологіи и филологіи. Онъ отличался чрезвычайною оригинальностію во взглядахъ, доходившею до необузданнаго произвола и легкомысленнаго фантазерства. Напримфръ, большинство твореній классическихъ писателей онъ считалъ неподлинными и приписывалъ ихъ перу средневѣковыхъ монаховъ; отвергалъ онъ и подлинность многихъ святоотеческихъ твореній, а иныя изъ нихъ считалъ испорченными чрезъ вставки; онъ даже оспаривалъ подлинность еврейскаго текста Ветхаго Завѣта и подлинность Александрійскаго перевода его, т. е., семидесяти толковниковъ. Высказалъ онъ много своеобразныхъ мыслей и въ своемъ Толкованіи на Новый Завѣтъ (Commentarius in Novum Testamentum). напечатанномъ въ первый разъ въ 1741 г. Здёсь онъ, напримёръ, говоритъ, что Апостолы проповѣдывали евангеліе на латинскомъ языкѣ, п что Киеа, котораго порицалъ Павелъ, былъ не Апостолъ Петръ, а другое лице.

Не удивительно, что такой мыслитель въ объясненіи столь темныхъ словъ, какъ слова Апостола Павла объ антихристѣ, не пошелъ проторенными путями, а высказалъ своеобразное мнѣніе. Между тѣмъ какъ никто изъ отцовъ и учителей церкви и изъ римско-латинскихъ богослововъ ни мало не сомнѣвался въ томъ, что Апостолъ говоритъ о событіяхъ, имѣющихъ быть въ послѣднія времена міра. и подъ днемъ Господнимъ или Христовымъ всѣ они разумѣли день второго пришествія Іисуса Христа и кончины міра, Гардуинъ первый язъ римско-латинскихъ богослововъ находитъ въ словахъ Павла указанія на лица и событія не послѣднихъ временъ міра, а современныя Павлу. Возможно, что эту основную мысль своего толкованія Гардуинъ заимствовалъ у Гуго Гроція, единственнаго богослова, который высказалъ эту мысль раньше Гардуина; но во

772

всемъ прочемъ его изъяснение словъ Апостола о человъкъ грбха не похоже на Гроциево толкование ихъ.

Повидимому, Гардуинъ придавалъ словамъ Апостола о пришествін Христовомъ иносказательный смысль, понималь это пришествіе духовно, потому что время этого пришествія онъ называеть тёмъ блаженнымъ временемъ, когда всё христіане, іудеи и язычники соберутся въ одно тёло въ царствё Христа, которое есть церковь. Но будетъ это, по мифнію Гардуина, не прежде, какъ сначала настанетъ отпаденіе іудеевъ отъ Моисеева закона къ идолослужению и явно откроется и будеть открыто царствовать въ святомъ городѣ покровитель римскаго вдолослуженія, человѣкъ-грѣшникъ. По взгляду Гардунна, этимъ именемъ названъ позднЪйшій іудейскій первосвященникъ Ананія (Дѣян. 23, 2-5); а держащій тотъ, кто быль первосвященникомь во время написанія Второго Посланія къ Өессалоникій дамъ. Онъ долженъ быть устраненъ, взятъ отъ среды чрезъ смерть, чтобы дать мѣсто человѣку грѣха. Въ пачалѣ своего первосвященническаго служенія человѣкъ грѣха выступить какъ лжепророкъ и погибнетъ при разрушении Ieрусалима Титомъ<sup>1</sup>).

Что это толкованіе, допускающее, что все, сказанное Апостоломъ о человѣкѣ грѣха, исполнилось еще въ первомъ вѣкѣ, есть чистая фантазія, это самоочевидно. Іудеи, за рѣдкими исключеніями. не переходили изъ іудейства въ язычество, а только въ нѣкоторой своей части они перешли въ христіанство. Ананія сдѣлался первосвященникомъ въ 47 году, т. е., раньше, чѣмъ написано было Второе Посланіе къ Өессалоникійцамъ; слѣдовательно, если бы Апостолъ человѣкомъ грѣха назвалъ Ананію, то онъ сказалъ бы, что человѣкъ грѣха уже открылся. Признавши толкованіе Гардуина правильнымъ, придется допустить, что Апостолъ одного и того же Ананію назвалъ и человѣкомъ грѣха и *держащимъ*. Хотя Ананію назвалъ и человѣкомъ грѣха и *держащимъ*. Хотя Ананія былъ саддукей, другъ Римлянъ, человѣкъ жестокій, необузданный, деспотичный, корыстолюбивый и непріязненный Павлу, однако онъ не выдавалъ себя за Бога. Ананія былъ убитъ Іудеями въ 66-мъ го-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Lünemann. S. 227.

ду, въ началѣ іудейской войны, за свою приверженность къ Римлянамъ, а пришествія Христова тогда не послѣдовало, если бы мы даже стали понимать его духовно, какъ объединеніе всѣхъ людей въ одномъ царствѣ Христовомъ или въ Церкви<sup>1</sup>).

Толкованіе Гардунна было повторено ученикомъ его Берюйеромя въ его "Парафразѣ на Посланія Апостоловъ". Представляя подражаніе Комментарію Гардуина, этотъ Парафразъ занимаетъ третью часть общирнаго сочиненія Берюйера: "Histoire du Peuple de Dieu" (Исторія народа Божія). Это сочиненіе неоднократно было запрещаемо папами, начальниками ордена, Сарбонною, многими французскими епископами и даже Парижскимъ парламентомъ<sup>2</sup>).

Переходимъ, наконецъ, къ разсмотрѣнію изъясненія ученія о человѣкѣ грѣха знаменитаго богослова нашего времени Мюнхенскаго профессора Іоанна Іосифа Игнатія Деллингера (родился въ 1799 г., умеръ въ 1891 г.). Онъ не написалъ толкованія на Второе Посланіе къ Өессалоникійцамъ, но ученіе о человѣкѣ грѣха изъяснилъ въ своемъ историко-догматическомъ сочинепіи. "Christenthum und Kirche in der Zeit der Grundlegung" (Христіанство и церковь въ эпоху основанія). Это сочиненіе вышло въ свѣтъ въ 1860 г., т. е., раньше, чѣмъ Деллингеръ отдѣлился отъ Латинской церкви и сталъ во главѣ тѣхъ латинянъ, которые были недовольны провозглашеніемъ ученія о непогрѣшимости папы догматамъ на Ватиканскомъ соборѣ въ 1870 г. и составили особое, отдѣльное отъ Латинской церкви, общество, получившее названіе "старокатоликовъ"

Общій взглядъ Дёллингера на ученіе о человѣкѣ грѣха сосостоитъ въ томъ. что Павелъ свои предсказанія о будущемъ заимствовалъ изъ пророчествъ Іисуса Христа и Даніила и изъ наблюденій надъ нѣкоторыми событіями своего времени. По предсказаніямъ Іисуса Христа и Даніила должно произойти оскверненіе Іерусалимскаго храма отъ вражескаго войска. Съ другой стороны, за четырнадцать лѣтъ раньше Апостолъ пе-

2) Döllinger. Christenthum und Kirche. S. 446.

774

<sup>1)</sup> Кромѣ Дѣяній Аностоловъ свѣдѣнія объ Ананіи находятся въ сочиненіяхъ Іосифа Флавія: "Древности Іулейскія", въ 20-й кн. и "Объ Іудейской войнѣ", въ кн. 2-й, особенно въ первомъ.

режилъ событіе, которое, безъ сомнѣнія, произвело на него, какъ и на встхъ его соплеменниковъ, сильнъйшее впечатлъніе. Это-повелѣніе Кая Калигулы, чтобы его колоссальная статуя была поставлена въ святилищѣ Іерусалимскаго храма, и чтобы храмъ назывался храмомъ Кая, новаго Юпитера. Калигула ненавидаль Іудеевъ за ихъ преданность своей въръ нежелание обоготворять его и грозиль имъ безпощадной истребительной войной. Осквернение храма было мерзостию въ глазахъ не однихъ Іудеевъ, но и христіанъ. Поэтому Апостоль и христіане виновника оскверненія храма не могли не признать человѣкомъ грѣха, сыномъ погибели. Изображение его взято, отчасти буквально, изъ изображенія Антіоха Епифана у Даніила. Апостолъ имбетъ въ виду новаго Антіоха, языческаго царя. Описываемый имъ беззаконникъ объявляетъ себя не однимъ изъ боговъ, а самымъ первымъ и могущественнымъ изъ нихъ, какъ это дѣлали Калигула, Неронъ, Домиціанъ и другіе императоры, которымъ по сравненію съ ихъ безграничнымъ земнымъ могуществомъ сила одного бога, какъ Аполлонъ или Меркурій, казалась гораздо меньшею и которые сознавали себя обладающими силою объявлять новыхъ боговъ. нли уничтожать существующіе культы боговъ и такимъ образомъ въ извѣстной мѣрѣ уничтожать бога. "Убей меня, или я тебя"! взывалъ Калигула словами Гомера къ Зевсу, котораго онъ въ то же время обвинялъ въ похищении Капитолія. Это и значить превозноситься надъ всякимъ такъ называемымъ богомъ и надъ всякимъ идоломъ: и ясно, что это могло быть только въ то время, когда язычество было еще господствующимъ, когда еще были идолы. Съ паденіемъ язычества подобное превозношение престо не возможно. Поэтому Павелъ называеть новаго бога беззаконникомъ, —выражениемъ, употребляемымъ преимущественно о языческомъ беззаконіи. Этотъ беззаконникъ вторгнется и въ храмъ Божій. Здъсь разумъется единственный существовавшій тогда храмъ истиннаго Бога, храмъ въ Іерусалимъ. Имъя въ виду предсказанія Даніила и Христа, Павелъ вспоминалъ и о Калигулъ и ожидалъ, что изъ Рима вскорѣ послѣдуетъ новое покушеніе на храмъ, что оскверненіе его будеть произведено римскимъ цезаремъ и его войскомъ, именно Нерономъ. Посланіе было написано въ 53-мъ году, когда на тронъ сидълъ Клавдій. Неронъ, его пасынокъ и племянникъ Калигулы, былъ уже обрученъ съ его дочерью и отъ сената получилъ уже имя, означавшее наслѣдника престола. А Неронъ образцемъ для подражанія избралъ своего дядю Калигулу, о которомъ Іосифъ Флавій говоритъ, что только его ранняя смерть спасла Іудейскій народъ отъ истребленія. Скоро Неронъ превзошелъ свой образецъ. Такимъ образомъ его правление соотвѣтствовало ожиданию Павла: онъ на тронѣ действительно быль человекомь греха, превозносящимся наль всёми богами и святынями. Что въ порочности, въ безстылномъ попраніи приличій и закона Неронъ превзошель все, что до него видёль мірь, и такимь образомь быль "беззаконникь" по преимуществу, это извѣстно. Ему приносили жертвы и называли его богомъ, а онъ презиралъ всёхъ боговъ и всё культы. Противъ Іерусалимскаго храма лично онъ ничего не предпринималъ, но онъ уполномочилъ Веспасіана вести Іудейскую войну и такимъ образомъ, хотя и послѣ смерти своей, произвель то осквернение, ту мерзость запустения на святомъ месте. которыя Павелъ, соотвѣтственно предсказаніямъ Христа и Даніндову пророчеству, обозначаеть какъ сидініе въ храмі. Предвидя это, Апостолъ говоритъ Солунянамъ, что тайна беззаконія уже д'ыйствуеть, т. е., приготовляется къ тому, чтобы выступить открыто; и какъ только теперешній "обладатель" будетъ устраненъ съ пути, такъ откроется беззаконникъ, о хатеуши переводять словомъ препятствующій; но это слово значить: владѣющій, держащій, господствующій. Этимъ словомъ названъ Клавдій. И понятно, почему Павелъ въ посланія, которое могло попасть въ ненадежныя руки, выражается о положении вещей столь загадочно и таинственно. Клавдій составлялъ полнѣйшую противоположность какъ своему предшественнику Калигулф, такъ и своему преемнику Нерону. Онъ запретилъ приносить себѣ жертвы и оказывать другія божескія почести. Но Неронъ и Агриппина въ это время съ нетеривніемъ ждали его смерти, и скоро затьмъ, въ 54-мъ году. онъ былъ устраненъ съ пути ядомъ Локусты. Открывшагося послѣ сего беззаконника Христосъ истребитъ явленіемъ при-

776

шествія своего, т. е., произнесеть судъ надъ нимъ, какъ и надъ Іерусалимомъ. Это и есть день Господень. А о времени личнаго пришествія Христа Павелъ ничего не зналъ.

Отступленіемъ же, по мнѣнію Дёллингера, Апостолъ назвалъ отпаденіе отъ вѣры, увлеченіе ложнымъ ученіемъ, именно---гностическими лжеученіями. Какъ Господь великое совращеніе поставивъ въ связь по времени съ мерзостію оскверненія святыхъ мѣстъ: такъ и по ученію Павла, который и въ этомъ случаѣ почерпнулъ указанія изъ словъ Христа, явленіе беззаконника совпадаетъ съ отступленіемъ, производимымъ обманщиками лжеучителями и ихъ волшебными, призрачными чудесами. Одновременно совершатся два великіе суда: оскверненіе и разрушеніе храма въ Іерусалимъ и совращеніе или отпаденіе многихъ вѣрующихъ въ гностическія заблужденія <sup>1</sup>).

По замыслу это толкованіе Дёллингера не самобытно: по частямъ оно встрѣчается у разныхъ протестантскихъ богослововъ, писавшихъ объ этомъ предметѣ раньше Дёллингера. По существу своему оно есть изъясненіе историческое, а отчасти догматическое и критическое. Съ формальной стороны оно отличается единствомъ и стройностію; оно остроумно и кажется основательнымъ и правдоподобнымъ. Но по содержанію оно не соотвѣтствуетъ объясняемому тексту и противорѣчитъ хронологіи и исторіи.

Что въ первой и во второй главахъ Второго Посланія къ Θессалоникійцамъ говорится о пришествіи Іисуса Христа не духовномъ, а видимомъ, не для наказанія Іудеи и Іерусалима, а для всеобщаго страшнаго суда, эго мы уже разъяснили.

Дёллингеръ упоминаетъ еще о другомъ судѣ, судѣ надъ христіанами, отпавшими отъ истинной вѣры и совратившимися въ тностицизмъ. Но эта мысль уже совсѣмъ странная. Кто знаетъ, когда произведенъ былъ этотъ судъ и въ чемъ онъ состоялъ? И какое было дѣло Өессалоникійцамъ до суда надъ гностиками? Поэтому почему и для чего Апостолъ сталъ бы говорить имъ о времени и признакахъ суда надъ гностиками? И, дѣйствительно, онъ вовсе не говоритъ о судѣ надъ гностиками. Хотя онъ и говоритъ, что будутъ осуждены не вѣробав-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Christenthum und Kirche in der Zeit Grundlegung. Zweite Auflage. 1868. 8. 271-292.

шіе истинѣ, но возлюбившіе неправду, впавшіе въ заблужденіс, обольщенные; но изъ связи его рѣчи ясно видно, что здѣсь разумъются люди, обманутые и прелыценные ложными чудесами человѣка грѣха. А человѣкъ грѣха ни съ точки зрѣнія Дёллингера, который видить въ немъ Нерона, ни по общепринятому мнѣнію о немъ, какъ антихристѣ, не можетъ быть признанъ ересіархомъ гностиковъ. Находя въ словахъ Апостоја указанія на судъ надъ Іудеею и Іерусалимомъ и надъ гностиками, Дёллингеръ почему-то умалчиваетъ о судѣ надъ человькомъ грѣха, т. е., по его толкованію надъ Нерономъ. Апостолъ указываеть не два, а три суда, и совсёмъ не тё какіе разтмветь Дёллингерь: днемъ Господнимъ Апостолъ называеть второе пришествіе Христа и всеобщій судь; подъ убіеніемъ человѣка грѣха разумѣетъ осужденіе и погибельную смерть антихриста; а осужденіемъ невѣровавшихъ истинѣ называетъ судъ надъ обольщенными антихристомъ.

Въ толковании Дёллингера есть и другія несообразности. Напр., Неронъ въ храмѣ Божіемъ не садился, какъ Богъ. Далёе, хотя и при немъ началась Іудейская война, послёдствіемъ которой было осквернение и разрушение Іерусалимскаго храна; но можно-ли поэтому эти бъдствія приписать именно Нерону, который уже давно былъ въ могилѣ, да и при жизни не отдавалъ приказа осквернить и разрушить храмъ? Если даже признать Тита исполнителемъ воли Нерона и продолжателемъ его дѣла, то и въ такомъ случаѣ мы ничего не получимъ для подтвержденія мивнія Дёллингера, такъ какъ Титъ отдаль строгій приказъ своимъ войскамъ сохранить Іерусалинскій храмъ въ цёлости. Но во время войны, особенно столь ожесточенной, какова была Іудейская война, такіе приказы не всегда можно исполнить, не смотря на все желание исполнить ихъ. Обстоятельства сложились такъ, что въ осквернени в разрушении Іерусалима и храма сами Іудеи были повинны не меньше Римлянъ. А Неронъ не участвовалъ въ осквернения в разрушении храма даже косвенно и отдаленно, твмъ болбе, что Іудейская война была начата не Римлянами, а Іудеями, возмутившимися противъ римскаго владычества.--Затѣмъ, о Неровѣ нельзя сказать, что пришествіе его было со всякою силою, # и чудесами ложными и со всякимъ непразнаменіями

віе его было со всякою силою, <del>и</del> Эжными и со всякимъ непра-

веднымъ обольщеніемъ погибающихъ (2 Өесс. 2, 9. 10). Дёллингерь приводитъ Правда. слова Плинія изъ его Естественной Исторіи, что никто другой не былъ столь ревностно преданъ искусству волшебства, какъ Неронъ, однако нътъ никакихъ другихъ свидътельствъ о томъ, чтобы Неронъ былъ искусенъ въ волшебствъ и чтобы онъ этимъ искусствомъ морочилъ людей.-Еще, Посланіе было написано въ то время, когда Неронъ былъ только на правяхъ наслёдника престола, а онъ даже и въ первые годы своего царствованія совсёмъ не обнаруживаль той кровожадной, звърской жестокости и необузданнаго нечестія, которыя онъ проявилъ только во вторую половину своего царствованія, и притомъ совершенно неожиданно. Поэтому хотя Павелъ и могъ ожидать, что не кто иной, а одинъ изъ римскихъ цезарей своими войсками произведетъ то страшное опустошение Іуден и Іерусалима, о которомъ предсказаль Інсусь Христось, но въ 53-мъ году наличная действительность не давала никакихъ предзнаменований, которыя побуждали бы Павла именно въ Неронъ видъть будущаго опустопителя Іуден и человѣка грѣха.-Наконецъ, хотя Неронъ погибъ насильственною смертію, но такая смерть постигала чуть не всёхъ тогдашнихъ римскихъ императоровъ. Поэтому слова Апостола, что беззаконника Господь Іисуст убъетъ духомъ устъ своихъ и истребитъ явлениемъ пришествия своего (2 Өесс. 2, 8), были бы слишкомъ возвышенны для такого обычнаго на тронѣ цезарей дъйствія, какъ убіеніе Нерона. Насильственная смерть Нерона была естественнымъ результатомъ его дурной жизни, была такою смертію, которая обыкновенно постигаетъ подобныхъ ему нечестивцевъ и кровожадныхъ изверговъ. Всю, взявшие мечъ, мечемъ полибнутъ (Мато. 26, 52). Смерть Нерона столь обыкновенна, что Апостолъ не могъ о ней сказать такъ, какъ онъ выразился о погибели беззаконика. Вообще мысль Дёллингера, будто все существенное въ изображении Апостола исполнилось въ Неронъ и въ наступившихъ тогда или произведенныхъ Нерономъ событіяхъ, а равно и все его изъяснение учения Апостола о человъкъ гръха и о времени его пришествія представляють зам'єтную натяжку.

Причина, почему Дёллингеръ въ словахъ Апостола настойчиво ищетъ указаній на событія и лица, современныя Павлу, быть можетъ, заключается въ самой задачв того сочиненія, въ которое попало это его изъясненія словъ Апостола. Если бы Дёллингерь написаль толкованіе ĦЯ Второе Послание къ Өессалоникийцамъ, или сочинение объ антихристѣ, о второмъ пришествіи Христа и вообще о послѣднихъ временахъ міра, то весьма возможно, что въ человѣкѣ грѣха онъ призналъ бы не Нерона, а антихриста, и въ этомъ мьсть Посланія нашель бы указанія на лица и событія не перваго въка христіанства, а послъднихъ временъ міра. Но онъ написалъ книгу, въ которой изображаются судьбы христіанства въ первый вѣкъ его существованія. Такъ какъ тревога Өессалоникійцевъ по случаю слуховъ о скоромъ наступленія дня Господня, послужившая поводомъ къ написанію Второго Посланія къ нимъ, имѣетъ немаловажное значеніе для характеристики христіанъ того времени, и такъ какъ, притомъ, многіе новъйшіе ученые въ разсматриваемыхъ нами словахъ Цавла находятъ указанія на современныя ему лица и событія, то Дёллингеръ въ своей книгѣ не могъ не коснуться этихъ словъ и, соотвѣтственно, задачѣ своей книги, сталъ усиленно искать въ вихъ указаній на тогдашнія лица и событія, а не на отдаленное будущее. Увлечься этими поисками было тѣмъ легче, что тайна беззаконія существовала уже и въ то время, когда Апостолъ писалъ свое Посланіе; повидимому, были также въ наличности удерживающее и держащий. Кромъ того, совмѣстное изображеніе въ рѣчи Іисуса Христа, съ одной стороны, оскверненія и разрушенія храма и опустошенія Іерусалима и Іудеи, а съ другой, событій посл'ёднихъ временъ, кончины міра и второго пришествія Господа, наводило на мысль, не заключаютъ-ли и слова Павла вмѣстѣ съ пророчествомъ объ отдаленныхъ временахъ описание лицъ и событий, современныхъ Апостолу, а также предсказание о ближайшемъ будущемъ. Наконецъ, уже давно и многими протестантскими учеными были сдёланы опыты изъясненія ученія Павла о челов'єк грёха въ примѣненіи къ лицамъ и событіямъ, современнымъ Апостолу. Дёллингерь тёмъ смёлёе могь пойти путемъ подражанія этимъ опытамъ, что и среди римско-латинскихъ богослововъ, раньше него Гардуинъ и Берюйеръ находили въ учении Апостола о человѣкѣ грѣха указанія исключительно на лица и событія,

**7**80

современныя Павлу, а Калметъ, полагалъ, что въ немъ содержатся витсть съ пророчествоиъ о последнихъ временахъ и указанія на современныя писателю лица и событія. Притомъ Дёллянгеръ нѣсколько смягчаетъ взглядъ Гардуина и Берюйера въ томъ отношении, что въ словахъ Апостола онъ всетаки допускаетъ въ нѣкоторой степени предсказаніе и о послѣднихъ временахъ. "Что слова Апостола, говоритъ онъ, въ нёкоторой части исполнятся въ концѣ временъ, какъ это позже всѣми было принято въ Церкви, это не исключено тѣмъ, что въ сушественномъ они исполвились въ Неронѣ и въ тогдашнихъ событіяхъ, подобно тому, какъ первое исполненіе Даніилова пророчества въ лицѣ Антіоха Енифана не исключало вторичнаго исполнения его чрезъ Римлянъ, какъ предвозвѣстилъ это Івсусъ Христосъ" 1). Однако даже изъ этихъ словъ Дёллингера, помѣщенныхъ имъ, притомъ, въ примѣчаніи и какъ бы мимоходомъ, видно, что по взгляду этого ученаго главнымъ предметомъ рѣчи Апостола были Неронъ и событія того времени, а о лицахъ и событіяхъ послёднихъ временъ міра въ ней предсказано какъ бы только кстати. Этотъ взглядъ не вѣренъ. Не говоря о самомъ содержании словъ Апостола, достаточно обратить внимание на поводъ, которымъ они были вызваны, чтобы убъдиться въ томъ, что главный предметъ ихъсобытія послѣднихъ временъ міра, и что эти событія еще не наступали. Не отрицаемъ, что при предсказаніи о послёднихъ временахъ Апостолъ могъ имъть въ виду лица и событія и своего времени, но только потому, что они имѣли отношевіе къ главному предмету его рѣчи, напр., какъ предначатки, вли же какъ прообразы того, что совершится при кончинѣ міра.

Вотъ всѣ опыты историческаго способа изъясненія ученія Апостола Павла о человѣкѣ грѣха. Разборъ обнаруживаетъ несостоятельность ихъ какъ въ основной точкѣ зрѣнія, такъ и въ частностяхъ.

#### Профессоръ А. Бъляевъ

<sup>1)</sup> Christenthum und Kirche. S. 287.

### О НАЧАЛѢ ПИСЬМЕННОСТИ У ЕВРЕЕВЪ.

(По поводу ложныхъ взглядовъ отрицательной критики).

Отрицательная критика, какъ извъстно, исторію еврейскаго народа представляетъ далеко не въ томъ видѣ, какой она имѣетъ въ книгахъ Библіи <sup>1</sup>). Между прочимъ-возникновеніе письменности у древнихъ евреевъ только въ 8-мъ вѣкѣ до Р. Хр.является для ученыхъ этого лагеря однимъ изъ самыхъ несомнѣнныхъ и прочно установленныхъ фактовъ. Нѣсколько дикихъ, воинственныхъ арабскихъ племенъ, носившихъ общее имя евреевъ, вторглись въ Палестину, заняли ее и остались тамъ навсегда. Мало-по-малу ови подпали вліянію окружающихъ ихъ, а частію и среди нихъ самихъ живущихъ, ханаанскихъ народностей, стоявшихъ на высокой степени культуры, усвоили ихъ нравы, обычан, религіозныя воззрѣнія и только къ восьмому стольтію являются уже грамотными. Предшествовавшій періодъ въ исторіи евреевъ должно представлять, какъ время полнаго отсутствія письменности у нихъ. Сообразно этому и книги Библіи, относительно времени ихъ составленія, распредѣляются въ порядкѣ, совершенно для насъ непривычномъ: первыми, будто, были составлены книги пророческія, затѣмъзаконъ, и въ концѣ всего уже, вѣроятно послѣ вавилонскаго плѣна, книги историческія. И само собою понятно, разъ евреи до восьмого столѣтія предъ Р. Хр. не обладали искусствомъ писать и читать, то относящіяся сюда книги Библіи необходимо должны быть перенесены къ болье позднему времени.

<sup>1)</sup> Настоящая статья составлена на основания: Sayce, The higher criticism and the verdict of the monuments. 1895. Robertson. Die alte Religion Israels.. 1896.—Hommel, Die altisraelitische Ueberlieferung..., Döring, Wellhausens Theorien... 1897.

Въ нашу задачу не входитъ разсматривать тѣ внутренніе признаки и основанія, которые заставляють ученыхъ критической школы, извёстную книгу Библіи, или только извёстный отрывокъ, относить къ такому времени, а другой-къ другому. Всѣ они характера болѣе или менѣе случайнаго. Но зато обратимъ свое внимание на общее утверждение ученыхъ отрицательной школы, что письменность возникла у евреевъ только въ восьмомъ въкъ до Р. Хр. Это утверждение такъ противоръчитъ всему тому, въ чемъ убъжденъ и во что издавна въритъ каждый изъ насъ, что невольно является вопросъ-такъ-ли это? Правы-ли ученые отрицательной школы или можеть быть ихъ оппоненты, утверждающіе, что уже очень не далеко то время, когда о воззрѣніяхъ отрицательной школы будутъ вспоминать, какъ объ устарѣломъ заблужденіи и даже, что "нядъ равниною, столь долго лежавшею въ оцвпенении, уже подули первые весенніе вѣтры" 1)?

Отказывая въ своемъ довѣріи историческимъ книгамъ Библіи, признавая ихъ испорченными, а заключающіяся тамъ св'єд'ьнія — недостовърными, отрицательная критика отнимаеть у насъ лучшее средство отстоять истинность библейскаго представленія. Было бы совершенно безполезно ссылаться на то, что въ глазахъ ученыхъ этого лагеря не имиетъ ни малийниаго значенія. Это вынуждаетъ насъ искать доказательства тамъ и въ томъ, что и ими признается за несомнѣнное и заслуживающее всякаго довѣрія. Отрицательная критика утверждаетъ, что первыми по времени своего возникновенія произведеніями были книги пророковъ и что рядъ ихъ открываютъ книги пр. Амоса и Осіи. Итакъ предположимъ, что книги пр. Амоса и Осіи будто-бы были несомнѣнно первыми литературными произведеніями еврейскаго народа; это фактъ, всѣми критиками безусловно признаваемый. Такимъ образомъ, мы въ данномъ случаѣ имбемъ нѣчто неоспоримое, надъ чѣмъ можемъ оперировать. Бросимъ же свой взглядъ на произведения указанныхъ пророковъ; намъ нѣтъ нужды входить въ подробный разборъ ихъ; разсмотримъ ихъ только, какъ произведенія литературнаго и религіознаго характера.

<sup>1</sup>) Hommel, ibid. s. VIII.

783

Съ литературной точки зрѣнія книги указанныхъ пророковъ представляютъ собою законченныя, цъльныя и очень замъчательныя литературныя произведенія, обладающія каждое своимъ собственнымъ, рѣзко проявленнымъ характеромъ. Пріемы каждаго изъ авторовъ ихъ такъ своеобразны, обороты рѣчи и образы, свойственные имъ, такъ типичны, что какъ бы придаютъ реальную жизненность и самымъ авторамъ, живо B03никающимъ предъ нашимъ умственнымъ взоромъ. Амосъ, пастухъ Өекойскій-такимъ образомъ уроженецъ юга Палестины -горячій, живой, пылкій, смёлый и рёзкій, раздаеть свои обличенія, какъ удары цёпью и метаетъ въ своихъ слушателей громы и молніи. "Господь возгремить съ Сіона и дасть гласъ свой изъ Іерусалима, и восплачутъ хижины пастуховъ и изсохнетъ вершина Кармила" (1, 2), такъ, сразу грозно начиваетъ онъ свои обличения. "Слушайте слово сіе, телицы Васанскія, которыя на гор' Самарійской, вы, притесняющія бѣдныхъ, угнетающія нищихъ, говорящія господамъ своимъ: "подавай и мы будемъ пить". Клялся Господь Богъ святостію своею, что вотъ, придутъ на васъ дни, когда повлекутъ васъ крюками и остальныхъ вашихъ-удами", продолжаетъ онъ въ другомъ мѣстѣ (IV, 1-2). Осія, наоборотъ, мягкосердъ, какъ женщина; его рѣчь не такъ импонирующа, не такъ отдѣлана, но зато онъ такъ искусенъ въ обладании ею, что превосходно умѣетъ передать самыя нѣжныя движенія мысли и настроенія человѣка и его книга полна, если можно такъ выразиться, лиризма. "Въ скорби своей они съ ранняго утра будутъ искать Меня и говорить: пойдемъ и возвратимся къ Господу! ибо Онъ уязвилъ и Онъ исцёлитъ насъ, поразилъ-и перевяжетъ наши раны; оживитъ насъ черезъ два дня и въ третій день возставить насъ и мы будемъ жить предъ лицемъ Его" (VI, 1--2), говорить онъ въ одномъ месте. "Говорите братьямъ вашимъ: Мой народъ, и сестрамъ вашимъ: помилованная. Судитесь съ вашей матерію, судитесь; ибо она не жена моя и я не мужъ ея; пусть она удалить блудь отъ лица своего и прелюбодѣяніе отъ грудей своихъ", замѣчаетъ онъ въ другомъ мѣстѣ (II, 1-2).

Стиль у обоихъ пророковъ не только превосходенъ, но онъ долженъ быть признанъ наиболѣе образцовымъ изъ всего того,

что дала еврейская литература въ этомъ отношении, за исключеніемъ Исайи-своего рода генія. "Безпристрастно судя", говорить Смить, одинь изъ самыхъ усердныхъ адептовъ воззрѣній отряцательный школы, "произведеніе Амоса представляетъ собою прекраснъйшій примъръ чистаго еврейскаго стиля. Языкъ, образы, группировка поистинѣ достойны удивленія; простота разсказа говоритъ вовсе не о недостаткъ образованія. но о полномъ мастерств' въ обладания языкомъ, который, хотя и не годится для выраженія абстрактныхъ идей, но зато представляеть собою никъмъ не превзойденный потомъ образецъ страстной, пламенной рѣчи" 1). И дѣйствительно, даже въ переводъ, при чемъ рфиь коечто своемъ совершенствѣ вЪ несомнѣнно потеряла, она порой замѣчательно красива, достаточно указать хоть, напримёръ, на третью главу.

Наличность литературнаго произведенія несомнѣнно говорить и о наличности читателей; высокія литературныя качества перваго безспорно служать яснымъ признакомъ высокаго литературнаго развитія и послёднихъ. Это двѣ параллельныя неразлучныя стороны одного и того же явленія въ жизни народной. Въ приложении къ нашему случаю это тѣмъ вѣрнѣе, что пророческія книги--- это ни въ какомъ случаѣ не научныя произведенія; подъ эту категорію скорѣе всего подходятъ книги историческія, —и не поэзія, и не нравоучительныя, — этимъ отдѣламъ соотвѣтствуютъ другія книги Библіи,---въ пророческихъ книгахъ мы имбемъ дёло съ такъ называемой популярной литературой, съ "открытыми письмами" къ народу, расчитанными, конечно, на широкій кругъ читателей, и безъ всякаго сомявнія, написанными применительно къ уровню литературнаго развитія этихъ послѣднихъ. Что этотъ кругъ читателей существоваль, это несомнѣнно слѣдуеть изъ того, что пророки, произнесши свои рѣчи, не удовлетворились этимъ, но постарались еще и записать ихъ, какъ-бы въ прямомъ разсчетъ на новыхъ и новыхъ читателей. О томъ же говоритъ и самая форма изложенія, это обращеніе-, не такъ-ли это, сыны Израилевы? (Амосъ II, 11), -- эта апелляція къ народному самосозна-

1) Robertson, ibid. s. 42.

785

нію, которую слушатели должны были понять и съ справедливостью которой должны были согласиться.

Но если такъ, то мы наталкиваемся здёсь на безпримёрное явленіе: мы находимъ высокія литературныя произведенія, вндимъ авторовъ-мастеровъ слова и читателей, способныхъ прочесть и понять написанное, и все это, если върить утвержденю ученыхъ отрицательной критики, при самомъ возникновеніи еврейской письменности! Выходить такъ, какъ будто еврейская литература выступила въ жизнь внезапно и въ совершенно сложившейся формь. Но такъ думать рышительно не позволяють намъ ть же всеобщіе законы человѣческаго развитія. на которые такъ часто любятъ ссылаться и сами ученые критики въ своихъ возраженіяхъ противъ Библій. Цицероны и Демосеены ни у одного народа не возникали въ началѣ его литературной діятельности. Если грубая надпись на камнів говорить уже о писатель и читатель, объ извъстной ступени грамотности у народа, объ извѣстной подготовкѣ, то тѣмъ болѣе говорить объ этомъ то, что мы находимъ въ 8-мъ ст. до Р. Хр. у евреевъ. Другими словами, появление въ это время такихъ литературныхъ произведеній, какъ книги пр. Амоса и Осіи мыслимо только подъ условіемъ продолжительной, предшествовавшей литературной дёятельности у евреевъ, и безъ этого является чёмъто безпримѣрнымъ и необъяснимымъ. Что касается ученыхъ отрицательнаго лагеря, то они не дають намъ ни малѣйшаго объясненія этого явленія. Даже Смить, этоть, по мнѣнію ученыхъ критиковъ, столь великій мастеръ въ литературной анатоміи, что, будто бы, можетъ со главы на главу провесть своихъ читателей тёмъ путемъ, какимъ Пятокнижіе получило свой настоящій видъ, даже онъ обходитъ молчаніемъ этотъ интересный и очень важный вопросъ. Ничего не объясняетъ и Вельгаузенъ, когда по этому поводу говоритъ, что если Илія и Елисей не писали, а сто лётъ спустя Амосъ и Осія начали дёлать это, то это означаеть просто то, что именно въ это время не литературный періодъ у еврейскаго народа сыбнился литературнымъ 1). Но въ томъ-то и дѣло, что произведенія

786

<sup>1)</sup> Robertson, ibid. s. 42.

пр. Амоса и Осіи такого рода, что никакъ не могутъ быть помѣщены въ началѣ литературнаго періода. Они предполагаютъ солидную литературную зрѣлость у народа и вовсе не кажутся первыми опытами литературнаго творчества.

Если мы указанныя пророческія книги станемъ разсматривать, какъ произведенія религіознаго характера, то и здёсь мы встрётимся съ подобнаго же рода затрудненіемъ. Дёло въ томъ, что по воззрёнію отрицательной школы, прадёдовской религіей евреевъ было язычество.

И только пророки, возвысившись до понятія объ Единомъ Божествё----ироправителё, начали борьбу съ народной религіей, старались, насколько можно, очистить и возвысить религіозное сознаніе еврейскаго народа. Пророки Амосъ и Осія были первые-кто повели борьбу противъ язычества со всею энергіею <sup>1</sup>). Итакъ мы стоимъ здѣсь какъ разъ у поворотнаго пункта въ религіозной исторіи еврейскаго народа, у начала новаго періода ея, когда истина богопочитанія чуть чуть начала проясняться у наиболье возвышенныхъ умовъ націи... Но обращаясь теперь къ книгамъ указанныхъ пророковъ, мы ваходимъ у нихъ могучій полетъ мысли въ область религіозныхъ вопросовъ. Языкъ ихъ совершенно чистъ отъ малъйшаго пятна, которое бы говорило о язычествѣ или какомъ другомъ суевъріи у автора. Оба они выражаютъ мысли универсальнаго характера; міросозерцаніе ихъ, религіозное ученіе гораздо шире, выше, глубже и яснѣе, чѣмъ у многихъ изъ преемниковъ ихъ. Ихъ воззрѣнія на Божество, на отношенія Его къ людямъ, на обязанности людей, на жизнь по истинъ такъ глубоки, что должны быть названы самымъ выдающимся нзъ того, что даетъ намъ въ этомъ отношении Ветхий Завѣтъ. Теперь обратимъ свое вниманіе на то, что выработка той сокровищницы религіозныхъ терминовъ и понятій, какую мы находимъ у названныхъ пророковъ, особенно у Осіи, требуетъ для себя громадныхъ усилій и очень долгаго времени. Языкъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Пр. Илю и Елисея, по воззрѣніямъ отриц. критики, здъсь не должно считать: они сами были полуязычники, такъ они возставая противъ Ваала и Астарты, ни единымъ словомъ, будто бы, не протестовали противъ несомиѣнно шероко практиковавшагося у евреевъ ихъ времени, культа тельца.

всегда идетъ позади мысли. Если мы теперь представимъ себѣ весь процессъ выработки религіознаго языка, какъ данная мысль должна быть сознана, очищена и, такъ сказать, утончена путемъ выдѣленія изъ нея всѣхъ матеріальныхъ, болѣе низшихъ элементовъ, а затѣмъ, ясно выражена въ соотвѣтствующихъ терминахъ, то тогда поймемъ, какую массу энергіи, труда и времени необходимо было, чтобы выработать запасъ словъ, достаточный для выраженія въ высшей степени богатыхъ, разнообразныхъ и глубокихъ религіозныхъ понятій указанныхъ пророковъ. Съ этой точки зрѣнія опять-таки не подлежитъ сомнѣнію, что предъ нами далеко не первые, обыкновенно дѣтскіе и робкіе опыты литературнаго обсужденія религіозныхъ вопресовъ.

Такимъ образомъ, даже то, что сама отрицательная школа признаетъ за несомнѣнное, подлинное и достовѣрное, ведетъ насъ непремѣнно къ такимъ заключеніямъ, которыя никакъ не укладываются въ тѣ узкія рамки, какія отвела для этого отрицательная школа. Прекрасный литературный языкъ, прекрасно выработанный, богатый религіозный языкъ-все это указываетъ на долгій предшествовавшій періодъ, въ теченіе котораго имѣла мѣсто среди еврейскаго народа усиленная литературно-религіозная, такъ сказать, дёятельность. Выёстё съ тѣмъ, то несомнѣнное, что признается такимъ и отрицательной школой, является превосходнымъ пробнымъ камнемъ и для нея самой. Огрицая достовѣрность показаній Библіи, ученые. критики даютъ вмёсто нея свою исторію исторіи еврейскаго народа. Но въ такомъ случат мы имтемъ полное право предъявить къ нимъ требованіе, чтобы эта новая теорія всі явленія въ области исторіи еврейскаго народа объяснила намъ лучше, чёмъ Библія. Въ данномъ случай мы этого не видимъ. Отвергая всякое чудо и все сводя къ процессамъ, управляемымъ естественными законами, отрицательная критика, въ свою очередь устанавливаеть новое чудо, ставя возникновение письменности у евреевъ ввѣ естественныхъ законовъ развитія... Нечего говорить, что въ данномъ случав воззрвние Библин, признающей существование письменности у евреевъ со времени Монсея. и проще и понятите, и дълаетъ вполит возможнымъ

788

и естественнымъ возникновение въ 8-мъ ст. д. Р. Хр. своего рода образцовъ литературы.

Подтверждение своихъ воззрѣний на обсуждаемый предметъ ученые критики, повидимому, находять и въ области ассиріологіи <sup>1</sup>). Дъло въ томъ, что въ то время, какъ въ Ассиріи, Вавилоніи, южной Аравіи найдены на камняхь и развялинахъ зданій надписи, а также таблички, относящіяся ко времени за двѣ-и даже болѣс тысячи лѣтъ д. Р. Хр. 2), въ Палестинѣ не найдено ни одной еврейской, сравнительно древней, надписи. Самая старая надпись, открытая въ 1880 г. въ извѣстной Силоамской купели въ Іерусалимъ и излагающая исторію прорытія въ скалѣ акведука, питающаго бассейнъ, не старѣе никакъ восьмого стольтія до Р. Хр. 3). Затъмъ, какъ извъстно, евреи писали финикійскимъ алфавитомъ; между тѣмъ, большинство надписей, сдёланныхъ этимъ алфавитомъ, принадлежитъ тоже къ сравнительно позднему времени. Такимъ образомъ, данныя повидимому благопріятствуютъ вышеуказанному археологіи взгляду отрицательной критики на возникновение письменности у евреевъ только въ позднъйшее время ихъ исторіи-въ восьмомъ столѣтіи.

Однако, по мёрё того, какъ ассиріологія—самая молодая отрасль научного знанія—все болёе и болёе обогащается и все глубже и глубже проникаетъ въ былую жизнь исчезнувшихъ вёковъ, становится все яснёе, что Библія поразительно вёрно воспроизводитъ эту жизнь. Для нашего вопроса важное значеніе имѣло открытіе въ Тель-ель-Амаркѣ древнѣйшей библіотеки. Тель-ель-Амарка—это названіе, данное нынѣшними феллахами цёлому ряду насыпей, расположенныхъ вдоль восточнаго берега Нила и представляющихъ собою остатки города, выстроеннаго для своей резиденціи Фараономъ Анемофисомъ IV. Не взлюбивъ древней столицы Египта—бивъ, онъ удалился изъ нихъ и въ выстроенный городъ перенесъ свою

<sup>1)</sup> Названіе нѣсколько не точное; оно обозначаеть науку, занимающуюся изслѣдованіемъ древностей не только Ассиріи, но всѣхъ странъ Западной Азіи, составляющихъ нѣкогда культурный и цивилизованный міръ.

<sup>2)</sup> Hommel, ibid. s. 177, глѣ мы можемъ читать приказъ ц. Амрафела, современника Авраама; но найдены надписи и значительно древнѣе.

<sup>3)</sup> Sayce, ibid. p. 377.

библіотеку или скорѣе—архивъ, такъ какъ множество глинаныхъ плиточекъ, найденныхъ тамъ, представляетъ собою общирнѣйшую корреспонденцію. Въ настоящее время этотъ царскій архивъ извлеченъ изъ муссора и сталъ предметомъ научнаго изслѣдованія.

Сопоставляя тѣ выводы, на которые уполномочивають насъ найденныя въ Тель-ель-Амаркъ письма, съ свъдъніями, ранъе добытыми путемъ раскопокъ въ Ассиріи и Вавилоніи, мы получимъ полную возможность судить насколько высоко культурна была жизнь этого древняго міра. Мы видимъ массу писемъ, адьесованныхъ лицамъ разныхъ націй и расъ, писемъ, идущихъ съ одного края тогдашняго культурнаго міра на другой. Мы находимъ неопровержимое доказательство живого, интенсивнаго обмѣна мыслей путемъ письма. Но что особенно замѣчательно: это стремление создало явление, совершенно параллельное тому, какое мы наблюдаемъ въ наши дни. Лица разныхъ націй. н даже одной и тойже, часто сносятся между собою на вавилонскомъ языкѣ; даже губернаторъ палестинскій, подчиненной Египту провинціи, пишетъ своему государю повавилонски. Такимъ образомъ мы видимъ, что языкъ Вавилоніи, какъ самой культурной страны, сталъ языкомъ дипломатическихъ сношеній. средствомъ для обмѣна мыслей между лицами разныхъ націй, однимъ словомъ, тѣмъ, чѣмъ является въ наше время языкъ французскій. Ему учились (до насъ дошли учебныя упражненія въ этомъ языкѣ одного изъ фараоновъ) и должны были учиться прилежно, такъ какъ это языкъ очень трудный; были учителя и ученики; были библіотеки и книги, по которымъ можно было изучать этотъ языкъ. Корреспонденція ведется не чрезъ посредство особыхъ писцовъ, но собственноручно, такъ какъ, повидимому, всякій, кто думалъ быть человѣкомъ развитымъ в образованнымъ, считалъ необходимымъ знать повавилонски. Что въ это время писали и на иныхъ языкахъ, это видно изъ другой части корреспондеціи, найденной тамъ же. Такъ же, какъ и въ наше время, частныя лица заключали между собою письменные контракты, которые складывались въ архивы и которые цѣликомъ дошли до насъ. Цари, современники Авраама, шлютъ подчиненнымъ письменные указы; возве-

790

девныя зданія, большей частію храмы, непремѣнно снабжаются надписями, сообщающими о поводѣ къ постройкѣ и о строителѣ. Бообще все говоритъ намъ о томъ, что народы Западной Азіи въ періодъ Моисея и исхода евреевъ изъ Египта, умѣли читать и писать, что они были тогда уже въ такой-же степени грамотны, какъ народы Западной Европы въ періодъ Ренессанса<sup>1</sup>) и что это искуство глубоко уже проникло въ жизнь народовъ не только общественную, но и частную.

Остались-ли евреи одни внё этого, тогда очевидно нормальнаго порядка вещей? Можно съ увѣренностію сказать, что нѣтъ и что ихъ не только во время судей, но даже и исхода изъ Египта должно представлять уже народомъ грамотнымъ... Мы не станемъ говорить о томъ, что "домъ рабства" евреевъ--Египеть-быль классической страной почти всеобщей грамотности. Но обратимъ свое вниманіе на Палестину, гдѣ евреи осѣли: по всему видно, что народы, населявшія ее, были высоко культурны, и. по обычаю, грамотны. Одинъ изъ городовъ, доставшихся колѣну Іудину, носитъ имя-"Каріао-Сеферъ" (Іис. H. XV, 15), что значить -- "городъ книгъ"; въ другомъ мфстф онъ называется "Кіріао-Сака", т. е. "городъ обученія". Послѣ всего, сказаннаго выше, эти названія вполнѣ понятны: очевидно, это былъ городъ, почему нибудь обладавшій большимъ книгохранилищемъ, превлекавшимъ отовсюду учениковъ. Сосѣди, окружавшіе евреевъ въ Палестинѣ, Моавитяне и др. были тоже несомнѣнно грамотны. На югѣ Аравіи существовало долго сильное царство Савское, царица котораго посѣтила Соломона; это былъ промышленный, торговый народъ, бороздившій своими верблюдами родную свою пустыню по всёмъ направленіямъ и грамотный настолько съ незапамятныхъ временъ, что нхъ алфавитъ въ настоящее время признается тѣмъ самымъ древнимъ прототипомъ, изъ котораго образованы какъ финикійскій, такъ и скорописный египетскій алфавиты. Народъ этотъ оставиль по себѣ множество надписей, находимыхъ часто въ непосредственномъ сосъдствъ съ территоріей еврейской, наприм. съ городомъ Өема. Уже все это говоритъ за то,

) Sayce, ibid. p. 47.

791

что сношенія и столкновенія этихъ грамотныхъ народиостей съ евреями не могли остаться безъ вліянія на этихъ посліднихъ, еслибы искусство чтенія и письма было для нихъ еще чуждо. Если справедливо утверждение отрицательной критики, что свреи, осѣвши въ Палестинѣ, подпали вліянію покоренныхъ ими ханансевъ, то очевидно, что они скоро и легко могли научиться отъ нихъ и грамоть. Но что сами пришельцы вовсе не были дикими бедуинами и обладали грамотностію, на это указываетъ драгоцѣннѣйшій остатокъ народнаго еврейскаго поэтическаго творчества-пъснь Деворы, не отвергаемая даже отрицательной критикой; даже наиболье скептически-настроенные умы не сомнѣваются въ томъ, что это древнѣйшій до**пед**шій до **насъ** фрагментъ подлиннаго еврейскаго творчества, безспорно относящийся къ тому самому времени, событий котораго касается. Въ этой песни мы читаемъ: "отъ Махира шли начальники и отъ Завулона владѣющіе тростью писца" (Суд. V, 14); съ востока шли Законодатели, руководители, съ запада-писцы, записывающіе и разсылающіе постановленія первыхъ. Отмѣченъ даже способъ письма-это трость,-т. е. кусокъ дерева или металла, съ заостреннымъ или носо-обрѣзаннымъ концемъ, которымъ писали на папирусѣ или гравировали на глинф. Итакъ, почти въ началфперіода судей мы встрфчаемъ неоспоримое свидѣтельство о грамотности у евреевъ. О томъ же говорить и VIII гл., ст. 14, гдѣ мы читаемъ, что Гедеонъ, подошедши къ городу Сокхову, схватилъ выходящаго оттуда юношу, который написаль ему семьдесять имень своихъ согражданъ. Первый попавшійся на встр'вчу обитатель незначительнаго, Заіорданскаго городка оказался человѣкомъ грамотнымъ, равно какъ и самъ Гедеонъ иди кто-нибудь изъ его свиты! Все это факты единичные и незначительные, но въ общей сложности со всёмъ, сказаннымъ раньше, они получають громадньйшую силу доказательности. Наконецъ, если обратимъ вниманіе на вышеупомянутую силоамскую надпись, то найдемъ, что буквы, изъ которыхъ она состоитъ, вездѣ имѣютъ не острые углы, а тъ характерныя закругленія, которыя свойственны только скорописи. И дъйствительно, теперь ассиріологами твердо установлено, что острые углы въ буквахъ, полу-

**79**2

чавшихъ потомъ закругленія, свидѣтельствуютъ о томъ, что данный алфавитъ употреблялся только для надписаній памятниковъ; закругленія же въ буквахъ говорятъ объ употребленіи ихъ и въ скорописи. Если же буквы силоамской надписи, принадлежащей почти къ тому же періоду, что и пр. Амосъ и Осія, имѣютъ закругленія, то это ясное доказательство, что народъ, употреблявшій эти буквы, привыкъ уже писать скорописью. "Прежде чѣмъ эти буквы были изображены на камнѣ, онѣ должны были пріобрѣсть твердо установленную форму въ народномъ у́потребленіи, а это доказываетъ, что въ Іудейскомъ царствѣ еще до времени Езекія было множество письменныхъ манускриптовъ" 1).

Такимъ обрязомъ, помимо той несообразности, которая заключается въ утвержденіи отрицательной критики о возникновеніи грамоты у евреевъ только въ восьмомъ ст. до Р. Хр., мы имѣемъ и положительныя данныя, свидѣтельствующія о томъ, что грамотность издавна была извѣстна евреямъ.

Что касается того замѣчанія отрицательной школы, что мы не видимъ въ средѣ еврейскаго народа никакой литературной дѣятельности, никакихъ институтовъ, учрежденій, имѣвшихъ своимъ предметомъ занятія искусствомъ писать и читать, то оно справедливо только отчасти. Уже возникновение въ восьмомъ столѣтіи произведеній пр. Амоса и Осіи съ несомнѣнностію говорить намъ о существовании подобнаго рода институтовъ. При этомъ наши взоры невольно обращаются на пророческія школы, упоминаемыя въ первый разъ передъ избраніемъ Саула (І Ц. Х. 5. 6.). Намъ не извѣстны ближайшія цѣли, преслѣдуемыя этими полумонашескими общинами; однако несомнѣнно, что это были очень почетныя или благородныя учрежденія, если можно такъ выразиться, такъ какъ лучшихъ людей среди израиля мы видимъ стоящихъ или во главѣ ихъ или въ числѣ членовъ ихъ (І Ц. ІХХ, 20; ІУ Ц. 2, 3). Несомвѣнно также, что пророческія школы стояли въ самой тёсной связи съ религіей Іеговы. Они занимаются и искусствомъ: слагаютъ и распѣваютъ псалмы и играютъ на музыкальныхъ инструмен-

 $\mathbf{5}$ 

<sup>1)</sup> Sayce, ibid. p. 387.

тахъ. Однимъ словомъ, мы видимъ, что сфера дѣятельности ихъ-это область духа. Если мы видимъ въ восьмомъ столётів образцовыя литературныя произведенія, выработанный языкъ н не видимъ викакихъ учрежденій, которыя бы имѣли въ виду литературныя упражненія, то разумѣется-не фантазію, а скоръе несомнънный выводъ отсюда представляетъ собою то предположение, что пророческия школы и есть именно тѣ институты, которые могутъ объяснить вышеуказаное, внезапное в потому крайне загадочное, возникновение еврейской литературы. Въ самомъ дѣлѣ-литература еврейская-всецѣло характера религіознаго. Т'в принципы и взгляды, которые выражаются ею, вся та философія исторіи еврейскаго народа, которую мы можемъ найти тамъ, должны быть названы пророческими, въ томъ смыслѣ, что именно пророки отъ начала до конца стали на этой точкѣ зрѣнія, отстаивали, защищали и проводили ее въ жизнь. Отрицательная критика совершенно права утверждая, что Библія полна пророческой тенденціи, но неправа, когда считаетъ ее за позднѣйшее произведеніе. Вотъ это-то единство пророческаго, т. е. истино библейскаго духа, и говоритъ за то, что пророки вообще и были именно писатели книгъ Библіи и что пророческія школы были именно тѣ учрежденія, въ которыхъ поддерживался, возгръвался этотъ пророческій духъ, это библейское настроеніе и въ которыхъ учились писать, и на самомъ дълв писали пророки исторію своего народа.

Свящ. Гр. Мозолевский.

Digitized by Google

794

# СЛОВО

#### на день Восшествія на престолъ Благочестивѣйшаго ГОСУ-ДАРЯ ИМПЕРАТОРА НИКОЛАЯ АЛЕКСАНДРОВИЧА.

И рече Самуилъ ко вспыт людемъ: видисте ли, его же избра себъ Господъ, яко нисть подобенъ ему во вспяхъ васъ? И познаша вси людіе и рпша: да живетъ иаръ (1 Цар. X, 24).

Такимъ выраженіемъ искренней преданности встрѣтилъ народъ еврейскій своего перваго избраннаго Богомъ Царя, когда онъ представленъ былъ народу пророкомъ Самуиломъ. Одно внѣшнее величіе избранника Божія, еще не успѣвшаго ознаменовать себя ни мудростію, ни какимъ либо подвигомъ, еще даже не вступившаго въ права царскія, одна только надежда на благополучное существованіе подъ его управленіемъ вызвала такое воодушевленіе въ сердцахъ народа, что онъ, какъ одинъ человѣкъ, воскликнулъ: да живетъ Царъ!

Не съ такимъ же ли точно воодушевленіемъ и не такимъ ли точно благожеланіемъ и намъ прилично почтить Благочестивъйшаго Государя нашего, Николая Александровича, въ настоящій день восшествія Его на Всероссійскій престолъ? И убъжденія наши, и чувствованія наши, какъ членовъ народа Русскаго, народа преимущественно предъ всѣми царелюбиваго, -народа едва-ли въ настоящее время не единственнаго, сохранившаго Богоустановленную въ Ветхомъ Завѣтѣ царскую власть въ ся чистомъ и неиспорченномъ видѣ, не побуждаютъ ли и насъ нынѣ воскликнуть: *да живетъ Царъ!* И не внѣшбія только достоинства Царя нашего, не ожиданіе только благополучной жизни подъ Его управленіемъ, но Его любовь къ своему народу и Его дѣйствительныя заботы о немъ, проявляющіяся въ Его дѣлахъ, вызываютъ въ насъ чувство безпредѣльной преданности къ Его священной Особѣ и любви, естественно изливающейся въ благожеланіи: Царю, во въки живи! (Неем. II, 3).

Нашъ долгъ глубочайшей преданности и любви къ Особѣ Благочестивѣйшаго Государя нашего имѣетъ подъ собою твердое основаніе. Онъ непоколебимо покоится на ученіи Божественнаго откровенія о повиновеніи власти вообще, какъ установленію Божественному, и въ частности Царю, какъ помазаннику Божію, на свидѣтельствѣ исторіи о великомъ значеніи для благосостоянія Русскаго государства твердой самодержавной царской власти и наконецъ на личныхъ качествахъ Благочестивѣйшаго Государя Императора Николая Александровича.

Повиновение власти заповъдано намъ прежде всего учениемъ и примѣромъ Самаго Господа нашего Іисуса Христа. Евангелистъ повъствуетъ, что когда фарисен, искушая Господа, спрашивали Его, нужно ли платить дань римскому императору, или нътъ, Онъ отвътилъ имъ: воздадите Кесарева Кесареви и Божія Богови (Мв. XXII, 15-21), и когда сборщики потребовали отъ Него уплаты подати, Онъ безпрекословно исполнилъ ихъ требованіе, хотя и считалъ Себя необязаннымъ платить подать (Мо. XVII, 24-27). И примѣромъ Своимъ Господь научаетъ насъ повиноваться власти, такъ какъ Онъ во все время Своей земной жизни не только исполняль законныя требованія власти, но даже, когда эта власть оказывалась по отношенію къ Нему несправедливою и подвергала Его незаслуженнымъ гоненіямъ и страданіямъ, Онъ, по выраженію Апостоля, укоряемъ противу не укаряше, стражда не прещаще: предаяще же судящему праведно, т. е., Богу (1 Пет. II, 23).

Слёдуя примёру Своего Божественнаго Учителя, и Святые Апостолы и словомъ, и примѣромъ своимъ утверждаютъ насъ въ той же истинъ. Святый Апостолъ Петръ долгъ повиновенія и почитанія власти поставляеть тотчась послё обязанности нашей почитать Господа Бога: Бога бойтеся, заповѣдуетъ онъ, царя чтите (1 Пет. II, 17). Повинитеся всякому человъку начальству Господа ради (1 Пет. II, 13). Святый Апостолъ Павелъ убъждаетъ върующихъ: момо прежде всъхз творити молитвы, моленія, прошенія, благодаренія за вся человъки, за Царя и за вспохъ, иже во власти суть (1 Тим. II, 1); всяка душа властемъ предержащимъ да повинуется (Рим. XIII, 1). Апостолы заповѣдуютъ повиноваться не только Верховной власти, но и начальникамъ, ей подчиненнымъ: аще царю, яко преобладающу: аще ли же княземъ, яко отъ него посланнымъ (1 Пет. II, 13); раби повинуйтеся во всякомъ страсъ владыкамъ, не токмо благимъ и кроткимъ, но и строптивымъ (1 Пет. II, 18; Ефес. VI, 5; Колос. III, 22; Тит. II, 9). Такими наставленіями наполнены всѣ посланія Святыхъ Апостоловъ. Основаніе. по которому Святые Апостолы призывали в рующихъ повиноваться власти, заключается во 1-хъ въ томъ, что власть отъ Бога, что поэтому исполнять ся требованія нужно Господа ради (1 Ист. II, 13): Нъсть бо власть, аще не отз Бога, говорить Святый Апостоль Павель, сущія же власти оть Бога учинены суть (Рим. XIII, 1); во 2-хъ въ томъ, что власть имѣетъ своею цѣлію благоустройство челов'вческахъ обществъ и доставление торжества добродѣтели надъ порокомъ: хочешь ли не бояться власти? Дълай добро и получишь похвалу отъ нея... Если же дълаешь зло, бойся: ибо онъ не напрасно носить мечь (Рим. XIII, 3-4). Въ полномъ согласии съ ученіемъ Святыхъ Апостоловъ находится и ихъ жизнь. Исторія не указываетъ намъ ни одного случая, когда кто либо изъ Апостоловъ Христовыхъ оказалъ бы сопротивление власти; напротивъ они безропотно переносили отъ враждебной имъ власти гоненія, заключенія въ темницы, мученія, изгнанія и самую смерть.

Если Слово Божіе требуеть отъ насъ повивовенія власти вообще, какъ Божественному установленію, то тѣмъ большаго почитанія заслуживаеть Православный Царь. Императоры, короли, князья въ государствахъ конституціонныхъ, президенты республикъ и прочіе правители подобнаго рода являются представителями власти и потому заслуживають почитанія и имъють право на повиновение со стороны своихъ подданныхъ: но православный царь есть не представитель только власти, избранный народомъ, но-что для насъ гораздо важнѣе--и Помазанникъ Божій. Помазаніе царей на царство есть установленіе Божественное и получило свое начало еще въ Ветхомъ Завѣтѣ. Объ избраніи Богомъ и поставленіи на царство перваго царя Израильскаго Саула книга Царствъ повѣствуетъ слѣдующимъ образомъ: Господь откры во ухо Самуилу днемъ единыма прежде пришествія ка нему Сауля, глаголя: яко же время сіе, утро послю къ тебъ мужа отъ племени Веніаминова и да поможеши его царя надъ людьми моими Ісраилемъ... И идоша вси людіе въ Галгалы, и помаза тамо Самуилъ Саула на царство предъ Господемъ въ Галиалъхъ (1 Цар. IX, 15-16 и XI, 15). Вотъ основание, на которомъ покоилось почтение народа еврейскаго къ своему царю: основаніемъ этимъ для него служила несомнѣнная увѣренность въ томъ, что царь есть взбранникъ Самого Бога, что внёшнимъ образомъ завѣрялось чрезъ возліяніе елея на его главу, вслѣдствіе чего ему сообщались особые дары благодати Божіей (1 Цар. Х, 9-10, XI, 6). Помазание царей на царство, какъ установление Божественное, изъ Церкви Встхозавѣтной перешло въ Церковь Христову-Новозавѣтную, сначала къ императорамъ Византійскимъ, а оттуда, по просвъщенів святою върою Христовою земли Русской, къ князьямъ и потомъ царямъ Русскимъ. Если въ Ветхомъ Завѣтѣ возліяніе елея на главу избраннаго царя сообщало особую благодать Божію, то гораздо въ большей степени подаются благодатные дары Царямъ православнымъ, потому что надъ ними совершается святое таинство муропомазанія. Царь православный, воспріявши святое муропо-

IV

мазаніе, становится Помазанникомъ Божіимъ и представителемъ власти Божественной на землѣ; руководимый благодатію Божіею въ своей правительственной дѣятельности. Онъ даетъ за нее отвѣтъ только Богу, а потому и не можетъ ограничиваться никакою человѣческою волею, даже волею цѣлаго народа.—Онъ есть правитель самодержавный и неограниченный. Отсюда видно, съ какимъ благоговѣйнымъ чувствомъ уваженія и преданности должны мы относиться къ Царю, какъ избраннику и помазаннику Божію.

Если, послѣ изложенія ученія Слова Божія о значеніи власти вообще и царской власти въ особенности, мы обратимся къ исторіи народа Русскаго, то и въ ней мы найдемъ не мало указаній на то, насколько должна быть дорога для насъ Царская власть и съ какимъ благоговёніемъ должны мы относиться къ нашимъ Благочестивѣйшимъ Государямъ. Исторія государства Россійскаго показываеть намь, что жизнь, благосостояніе и развитіе народа Русскаго всегда находилось въ самой тёсной зависимости отъ состоянія управлявшей имъ власти: когда власть была сильна и тверда, тогда и народъ благоденствовалъ и развивался; когда власть ослабъвала, тогда и въ жизни народа начинались нестроенія, доходившія иногда до того, что многочисленный Русский народъ оказывался не въ состоянии отразить ивоземное нашествіе и подпадаль подъ чужеземное иго; прекращеніе же царствующаго рода едва не привело русскій народъ къ потерѣ государственной самостоятельности. Вотъ событія изъ жизни русскаго народа, подтверждающія только что высказанную мысль. При Владимір' Святомъ Русь была государствомъ не общирнымъ, сравнительно съ настоящими ея границами, но настолько могущественнымъ, что къ нему съ уваженіемъ относились сосѣдніе народы. Но послѣ святаго Владиміра Русское государство раздёлилось между его сыновьями на удёлы, изъ которыхъ каждый въ свою очередь дробился между сыновьями удёльнаго князя. Между удёльными князьями начались несогласія, споры в даже вражда. Что изъ этого вышло, хорошо извёстно: прошло немного болёе дбухсоть лёть послё смерти Святаго Владиміра, какъ земля Русская подпала уже подъ иго монгольское, тяготёвшее надъ нею около двухъ съ половиною стольтий. Но въ течение этого почти трехвъковаго ига ИЗЪ среды князей русскихъ начали мало по малу выдёляться князья Московскіе-собиратели земли Русской. Они стали постепенно подчинять себѣ сосѣднія удѣльныя княжества, и въ теченія трехъ столётій настолько усилили свою власть и могущество русскаго государства, что не только свергли татарское иго, не только съ успѣхомъ отражали нападенія шведовъ, нѣмцевъ в другихъ сосёднихъ враждебныхъ народовъ, но покорили Новгородъ, Псковъ, царства Казанское и Астраханское и Сибирь. Затѣмъ намъ извѣстно, что прекращеніе царскаго рода послѣ смерти царя Өеодора Іоанновича едва не привело Русское государство къ потеръ политической самостоятельности. Появление самозванцевъ, нахолившихъ для себя многочисленныхъ сторонниковъ, нападенія шведовъ и поляковъ, внутренніе раздоры довели Россію до такого жалкаго состоянія и разстройства, что даже лучшіе люди во главѣ съ патріархомъ Гермогеномъ видѣли спасеніе отечества въ подчинении польскому королевичу Владиславу. Что же спасло Россію отъ новаго чужеземнаго ига? Избраніе на царство Михаила Өеодоровича Романова. Сначала расшатанное во всёхъ частяхъ и слабое, окруженное со всѣхъ сторонъ врагами, государство Русское подъ скипетромъ благословеннаго дома Романовыхъ, менфе чбмъ въ триста лбтъ, настолько расширилось что обнимаетъ въ настоящее время почти половину Европы в Азіи, и достигло такого могущества, что является сильнейшимъ государствомъ во всемъ мірѣ и слову его Монарха внимаютъ всѣ народы. Такъ велико значеніе самодержавной царской власти для развитія могущества и благосостоянія Россів. а потому стольже велико должно быть и наше уважение в върноподданическое повиновеніе царствующему Монарху и всему Его Дому.

Обращаясь отъ этихъ общихъ основаній, на которыхъ покоится наше уваженіе къ царствующему Дому, къ личнымъ качествамъ нынѣ благополучно царствующаго Благочестивѣй-

шаго Государя Императора Николая Александровича, мы увидимъ. что и онѣ предстаеляютъ намъ еще болѣе сильныя побужденія вѣрноподлавической преданности и любви къ Особъ нашего Государя. Изъ числа Его личныхъ достоинствъ мы укажемъ только тѣ, которыя наиболёе содействують устроенію благополучія Его подданныхъ и которыя наиболёе проявляются въ Его дёятельности. И прежде всего отмѣтимъ Его благочестіе, которое проявляется въ Его попечении о Церкви Православной, объ ограждения прости и ненарушимости ся законовъ и установлений: объ устроении храмовъ Божихъ для православныхъ Русскихъ люлей въ мѣстахъ ихъ новыхъ поселеній, на отдаленныхъ окраинахъ Русскаго государства, напримяръ въ Сибири, что явдяется наилучшимъ средствомъ огражденія ихъ отъ совращенія въ расколъ и секты; объ улучшеніи матеріальнаго положенія служителей церкви и духовнаго просвѣщенія. Затѣмъ въ числѣ личныхъ качествъ нашего Государя должно отмѣтить Его мудрость, обнаруживающуюся въ томъ, что онъ ограждаетъ и защищаетъ значение въ государствъ Русской народности, какъ народности господствующей, отъ посягательства другихъ народностей, входящихъ въ составъ Русскаго государства, и тёмъ охраняетъ единство и цёльность во всёхъ государственныхъ и общественныхъ отправленіяхъ; что заботится о распространении просвѣщения и въ частности просвѣщения народа въ духѣ вѣры православной; о развитіи промышленности и торговли, для чего строятся новые пути сообщенія на самыхъ дальнихъ окраинахъ государства; объ утверждении въ государствѣ правосудія, для чего вновь пересматриваются судебные уставы. Но особаго удивленія заслуживаетъ миролюбіе нашего Государя, въ силу котораго въ текущемъ году онъ созвалъ представителей всёхъ государствъ міра для изысканія средствъ къ водворенію на землѣ мира и пресѣченію, или по крайней мёрё уменьшенію и ослабленію бёдствій войны. И весь міръ съ благоговѣніемъ внималъ Его державному слову и удивлялся миролюбію Монарха, неограниченно управляющаго болѣе чѣмъ стомилліоннымъ народомъ и обладающаго самыми

обширными средствами для войны. Что же можетъ способствовать укрѣпленію и развитію благоденствія народа болѣе, нежели сохраненіе въ чистоть прародительской въры, миръ, правосудіе, распространеніе просвѣщенія, развитіе торговли и промишленности? И все это дается намъ мудростію и благочестіемъ нашего Благочестивѣйшаго Монарха.

Вознесемъ же поэтому ко Господу Богу наши усердныя молитвы о Его здравіи и долгоденствіи въ настоящій торжественный день восшествія Его на прородительскій престоль.

Ректоръ Семинаріи Протоіерей Іоаннъ Знаменскій.



## восемь поучений о миссіонерскомъ дълъ.

Издание Православнаго Миссионерскаго Общества.

(Продолженіе \*).

#### поучение четвертое.

Счастливы мы, братія, что почти вмѣстѣ съ бытіемъ получили и благодатное возрождение въ купѣли крещения и съ колыбели освящаемся таинствами св. вѣры, находимся подъ духовнымъ водительствомъ и охраненіемъ православной Церкви. Слава и благодарение Господу Богу, витсть съ свътомъ чувственнымъ показавшему намъ и свътъ духовный въ познании елинаго истиннаго Бога, въ Троицѣ славимаго! А какъ много еще ваходится на земл' несчастныхъ, пев' дущихъ истиннаго Бога, повергающихъ высокія человѣческія чувства благоговѣнія, благодарности и страха предъ тварями и идолами! Познавши истину отъ вѣры, мы не можемъ не жалѣть объ этихъ заблудшихъ братіяхъ напихъ, руководясь даже и однимъ закономъ естественнымъ; вкусивши благъ духовныхъ, не можемъ не скорбѣть о тѣхъ, которые томятся гладомъ, будучи лишены дарованій Св. Духа. И въ духѣ христіанскаго ученія, которое есть свѣтильникъ ногамъ нашимъ, и въ нашемъ собственномъ, върою Христовою просвъщенномъ духъ находимъ побужденіе и обязанность ревностно заботиться о распространении в вры христіанской между пребывающими во тьмѣ язычества. Православная Церковь вепрестанно обращается къ Источнику духовнаго свѣта съ молитвою, да откроетъ очи слѣпотствующихъ

\*) См. ж. "Вѣра и Разумъ" за 1898 г., Xe 24.

къ пріятію евангельскаго ученія. Ея пастыри, преемники служенія Апостоловъ, въ заповѣди Іисуса Христа о наученін всѣхъ языковъ и проповѣданіи Евангелія всей твари, во всѣ вѣка усматривали и для себя повелѣніе всевозможно трудиться въ дѣлѣ распространенія вѣры христіанской. Вѣрная духу Апостольскому и святоотеческому, и наша Россійская православная Церковь, имѣя на окраинахъ обширнаго нашего отечества значительное число идолопоклонниковъ, во всѣ времена съ материнскою заботою пеклась объ обращеніи ихъ ко Христу. особенно усиливая эту свою просвѣтительную дѣятельность во времена мира и покоя отъ враговъ внѣшнихъ, во дни благоустроевіа внутренняго.

Духовное состояние язычника поражаетъ христіанское чувство своимъ крайнимъ упадкомъ и утратою человѣческаго 10стоинства. Человѣкъ-существо духовно-нравственное и-не знаетъ о величіи своей духовной природы. Созданный по образу Божію, онъ влачить свое существование въ удовлетворении однихъ чувственныхъ, животныхъ потребностей. Поставленный царемъ неодушевленной природы, онъ рабски покланяется стихіямъ и тварямъ и ихъ вещественнымъ изображеніямъ въ идолахъ. Гражданинъ неба, призванный къ богообщенію, онъ ничёмъ почти не отличается отъ безсловесныхъ. И. что особенно ужасно, этотъ духовно мертвый, или по крайней мъръ непробудно спящій язычникъ и не сознаетъ своего бълственнаго состоянія, самъ возбудить себя не въ силахъ в другихъ не зоветъ къ себъ на помощь, и такимъ образомъ принужденъ оставаться въ своемъ нравственномъ омертвени дотолѣ, доколѣ посторонняя какая-либо спла, помвмо его воли. не окажетъ па него благотворнаго, оживляющаго дъйствія. Судите сами, можетъ ли любовь христіанская равнодушно смотрѣть на такое правственное унижение природы человѣческой? Наученные помогать нуждѣ, не только громко заявляющей себя в просящей, но и розыскивать бъдность таящуюся и иногда предупреждать даже просьбы бѣдныхъ посильнымъ вспоможеніемъ, христіане, безъ спроса и зова, сами должны идти на помощь духовно страждущимъ язычникамъ, своимъ братіямъ по природѣ. И могутъ ли вначе поступать

тѣ, которые привыкли благотворить не только ближнимъ, но и дальнимъ, живущимъ даже за предѣлами ихъ отечества, для которыхъ напримѣръ, заботливый уходъ за разнаго рода больными, претерпѣвающими тяжкія страданія, тѣмъ болѣе вождѣлененъ, чѣмъ безпомощнѣе и опаснѣе положеніе этихъ несчастныхъ? Но, различая виды нужды по ихъ силѣ и значенію, не можемъ не предпочитать милосердія духовнаго тѣлесному; озабочиваясь удовлетвореніемъ нуждъ временныхъ, не можемъ не думать и не пещись о спасеніи душъ своихъ ближнихъ—соотечественниковъ отъ вѣчной погибели.

Великое дело просвещения христіанскою верою язычниковъ требуетъ большихъ жертвъ матеріальныхъ. Имъйте въ виду, что Евангеліе пропов'дуется народамъ, живущимъ на окраинахъ Россіи, которые, вдали отъ центровъ просвѣщенія и гражданственности, ни правильныхъ промысловъ, ни средствъ къ какимъ либо удобствамъ жизни не имъютъ, живутъ коекакъ въ юртахъ или шалашахъ, круглый годъ питаются самою скудною пищею, съ трудомъ добываемою, не имѣютъ понятія о земледћліи и одѣтые въ звѣриныя шкуры, мало чѣмъ отличаются отъ безсловесныхъ. Для сихъ дѣтей природы, ничего не имфющихъ, въ случаф обращенія ихъ въ христіанскую вфру, нужно прежде всего построить хотя не богатый, хотя и деревянный, но особый в по возможности благольпный храмь. Храмъ сей, если бы онъ даже помъщался и въ наемномъ готовомъ домѣ, нужно снабдить всею священною утварію, какъ-то: иконами, св. сосудами, облаченіями, богослужебными книгами. Имѣйте въ виду, далѣе, то, что при разбросанности человѣческихъ жилищъ въ тѣхъ мѣстахъ и дальности разстояній, ихъ раздѣляющихъ, и для небольшаго чисновообращенныхъ христіанъ изъ язычниковъ требуетла ся имѣть особый храмъ съ особымъ священникомъ. Дальность разстояній отъ храма и священника можетъ охлаждать усердіе къ его посъщенію и вмъсть съ темъ ослаблять я самую въру во Христа, еще не укоренившуюся въ сердцахъ новообращенныхъ, особенно при близости и частыхъ столкновеніяхъ съ сосъдями-язычниками, при желаніи жрецовъ и вождей языческихъ совратить снова къ себѣ новообращенныхъ въ

христіанство. Посему требуется или совершенное разобщеніе новообращенныхъ съ язычниками и слёдовательно образованіе новыхъ поселеній на новыхъ мѣстахъ исключительно иля нихъ однихъ; или по крайней мѣрѣ наблюденіе за ними близкое и постоянное, чтобы они не возвратились къ прежнему идолослуженію. Такъ какъ пасеніе сихъ новыхъ овецъ стада Хрнстова можетъ принадлежать только священникамъ, то число священниковъ, очевидно, должно увеличиваться и умножаться вифсть съ умножениемъ върующихъ и обращающихся въ христіанство. При этомъ, доколѣ мѣстные христіане не возрастутъ въ разумѣнія христіанства, священниковъ нужно брать для нихъ внутри Россіи и направлять туда. Но не надежна въра отъ слуха, если не будетъ поддерживаема и питаема постояннымъ и твердымъ, основательнымъ ученіемъ. Отсюда для утвержденія новообращенныхъ въ въръ Христовой настоитъ потребность въ школахъ, въ которыхъ бы и малые, и возрастные вмёстё съ грамотою обучались и истинамъ христіанской вёры и, хотя отчасти, нёкоторымъ самымъ необходимымъ для нихъ ремесламъ и искусствамъ. Школы сін особевно пеобходимы для того, чтобы изъ мёстныхъ жителей, съ теченіемъ времени, могли образоваться и свои учители, и свои священники. При знакомствѣ съ краемъ, при знаніи мѣстныхъ нарѣчій, такіе пастыри могуть приносить дѣлу распространенія христіанства гораздо большую пользу, чёмъ другія лица. Школы опять требуютъ домовъ, ихъ содержанія, книгъ, учителей. Далье, видя крайнюю бъдность новообращенныхъ и ихъ семействъ, Православная Церковь, духовно ихъ возродившая, не можетъ отказать имъ и въ телесныхъ, житейскихъ ихъ нуждахъ и потребностяхъ, и именно не можетъ не дать голоднымъ хлѣба, страдающимъ отъ холода пріюта и одежды, болящимъ врачебныхъ пособій. Даже и для упорствующихъ въ идолослуженін необходимо оказывать дѣла любви, милосердія и помощи, въ надеждъ расположить чрезъ сіе сердца ихъ къ пріятію евангельскаго ученія. Наконецъ, самые миссіонеры, хотя идуть на свое тяжелое служение во имя Христово и изъ любви къ меньшимъ своимъ братіямъ и заранѣе знаютъ о предстоящихъ имъ на семъ поприщъ скорбяхъ, нуждахъ и лише-

4

ніяхъ, однако, при невозможности какого бы то ни было другаго еще занятія, которое бы обезпечивало ихъ содержаніе, они и сами должны искать помощи здѣсь, у православныхъ христіанъ. Отъ новообращенныхъ, которымъ еще самимъ помогать нужно, понятно само собою, не могутъ получать своего содержанія ни миссіонеры, ни приходскіе священники, ни учители школъ. По крайней мѣрѣ въ первое десятилѣтіе, доколѣ новообращенные не ознакомятся съ правильнымъ трудомъ и не улучшатъ матеріальнаго своего быта, содержаніе всѣхъ сихъ дѣятелей православная Церковь Россійская по необходимости должна иринять на свои средства. Конечно, всѣ указанныя нужды удовлетворяются съ должною осмотрительностію, и расчетливостію, не вдругъ, а по частямъ и исподоволь. Но и при всей бережливости, чтобы быть благоуспѣшнымъ, дѣло миссій нашихъ требуетъ ежегодно весьма значительныхъ расходовъ.

Несправедливо было бы, если бы мы всѣ заботы и расходы по обращенію невтрныхъ въ христіанство стали возлагать на одно Правительство. Это дело всей Церкви, всёхъ православныхъ христіанъ. Каждый изъ насъ своими посильными жертвами, равно какъ и пожертвованіями приглашаемыхъ къ тому родныхъ и знакомыхъ, долженъ споспѣшествовать пріобрѣтенію средствъ для обезпеченія миссій и вспомоществованія новокрещеннымъ. Съ учрежденіемъ въ нашемъ отечествѣ Православнаго Миссіонерскаго Общества, дёло миссій нашихъ стало на твердую почву, но средствъ, имѣющихся въ его распоряженін для расширенія миссіонерской діятельности, благовременнаго и необходимаго, еще недостаточно. По этому Миссіонерское Общество всѣхъ чадъ православной Россійской Церкви, безъ различія званія и состоянія, пола и возраста, братски просить принять дёятельное участіе въ великомъ и благомъ дѣлѣ озаренія евангельскимъ свѣтомъ не христіанъ, живущихъ въ предълахъ нашего отечества.

На судѣ Божественномъ цѣнится не столько самое даяніе, сколько благорасположеніе и усердіе дающаго. Лепта, опущенная вдовицею въ сокровищницу Іерусалимскаго храма, оказалась, по суду Господа Іисуса Христа, цѣннѣе крупныхъ вкладовъ людей состоятельныхъ. Своими лептами, приносимыми на дёло нашихъ миссій, жертвователи, входя въ трудъ и дёло самихъ миссіонеровъ, да внимаютъ съ радостію и утёшеніемъ сему, столь милостивому обѣтованію Господа Іисуса: Пріемаяй пророка во имя пророче мзду пророчу пріимета: и иже аще напоштъ единаго отъ малыхъ сихъ чашею студены воды, токмо во имя ученика, аминъ глаголю вамъ, не погубитъ мзды своя (Мате. 10, 41. 42). Услугу, оказанную Апостоламъ, а слѣдовательно и преемникамъ и продолжателямъ ихъ апостольской дѣятельности, Спаситель непосредственно относитъ къ Себѣ и Отцу Своему. Иже васъ пріемлетъ, Мене пріемлетъ и иже пріемлетъ Мене, пріемлетъ Пославшаго Мя (ст. 40). И вообще всякое дѣло милосердія, оказываемое ближнему, Господь благоволитъ относить къ Себѣ Самому. Понеже сотвористе единому сихъ братій Моихъ меньшихъ, Мню сотвористе (Мате. 25, 40).

Св. Апостолъ Павелъ, воздавая хвалу Филипписіянамъ за ихъ даянія, облегчавшія ему трудъ апостольскаго служенія, сими словами заключаетъ свое обращеніе къ нимъ: не яко ищу даянія, но ищу плода множащагося въ пользу вашу (Филип. 4, 15. 17). Не даянія ищемъ и мы въ васъ, братія, но плода множащагося въ пользу вашу, да дѣло любви вашей тяготу вѣчной славы вамъ содѣлаетъ. Посему всяко, еже аще что творите, отъ души дълайте, якоже Господу, а не человъкомъ: въдяще, яко отъ Господа пріимете воздаяніе достоянія Господу бо Христу работаете (Кол. 3, 23-25).

(Продолжение будеть).

### BO33BAHIE.

На южной оконечности нашего отечества, на берегу Чернаго моря, среди пустынной мёстности (въ 12 верст. отъ гор. Севастополя и 8—отъ г. Балаклавы), на склонѣ скалы, величественно вызвышающейся надъ уровнемъ моря, скромно пріютилась и какъ-бы повисла надъ бездной древнѣйшая изъ нашихъ. Обителей, бывшая свидѣтельницей нашего религіозноправственнаго просвѣщенія, при принятіи Великимъ Княземъ Владиміромъ святого крещенія въ сосѣднемъ съ нею Херсонесѣ.

Это знаменитый не только по древности и своему живописному мѣстоположенію, но и по историческому своему значенію —Балаклавскій Георгіевскій монастырь. Онъ основанъ въ 891 году, по слѣдующему чудесному обстоятельству:

— Разъ, Греки, во время плаванія по Черному морю, были застигнуты страшною бурею, и гонимы къ отторженнымъ отъ гряды горъ камнямъ; видя свою неизбѣжную гибель, они возопили объ избавленіи къ св. Великомученику и Побѣдоносцу Георгію, и Онъ, услышавъ сердечный ихъ вопль, мгновенно явился на большомъ камнѣ, отстоящемъ отъ берега въ 70 саженяхъ,—и буря въ тотъ-же часъ утихла. Спасенные отъ видимой гибели Греки взошли на камень тотъ и тамъ обрѣли икону св. Великомученика Георгія, которую, взявши оттуда, принесли на берегъ и, въ знакъ благодарности Чудотворцу, близь того мѣста, гдѣ погибали, основали во имя святаго Георгія монастырь, пережившій подъ охраною Великомученика, въ теченіи долгихъ вѣковъ, многія историческія событія Крымскаго полуострова и уцѣлѣвшій отъ непріятельскаго разрушенія въ войну 1853—56 годовъ. Въ прошломъ 1891 году монастырь торжественно отпраздновалъ годовщину своего тысячелѣтняго существованія. Дабы достойнымъ образомъ ознаменовать это событіе, а вмѣстѣ съ тѣмъ и достойно возблагодарить Господа за чудесное спасеніе драгоцѣнной жизни ЕГО ИМПЕРАТОРСКАГО ВЫСОЧЕСТВА ГОСУДАРЯ НАСЛѢДНИКА и ЦЕСАРЕВИЧА НИКОЛАЯ АЛЕКСАНДРОВИЧА, во время путешествія Его въ г. Отсу —29 апрѣля, Обитель единодушно возъимѣла желаніе неотложно приступить къ постройкѣ у себя соборнаго храма, и на это святое дѣло принесъ первую лепту Его Высокопревосходительство Г. Оберъ-Прокуроръ св. Сунода К. П. Поблодоносиева.

Да послужить сіе благоволеніе и щедрость добрымь и благимь примѣромь всѣмь истинно-православнымь, которыхь я оть лица ввѣренной мнѣ Обители, по благословенію духовнаго Начальства, смиренно приглашаю къ посильной намь помощи. —Всякій дарь и всякая жертва благотворителей будуть приняты въ Обители съ истинною признательностію и благоговѣйною молитвою святому Великомученику Георгію: "царей поборнику, плънныхъ свободителю, нищихъ защитителю и немощствующихъ врачу". (Тропарь Великомученику и Побѣдоносцу св. Георгію).

Пожертвование присимъ высылать по слѣдующему адресу: "Севастополь, Настоятелю первокласснаго Георгиевскаго Балаклавскаго монастыря, Игумену Никандру съ братиею".

# ВЪРА И РАЗУМЪ

## ЖУРНАЛЪ

# БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ,

### издаваемый

при

харьковской духовной семинарии.



T. I.- Y. II.

ОТДВЛЪ ЦЕРКОВНЫЙ.

ХАРЬКОВЪ. Типографія Губернскаго Правленія. 1899.

CP 363.5

-

.

•

.

# ОГЛАВЛЕНІЕ

### СТАТЕЙ

## БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКАГО ЖУРНАЛА

## "ВѢРАиРАЗУМЪ"

### ОТДЪЛЪ ЦЕРКОВНЫЙ.

Невѣріе XIX вѣка.—Профессора богословія, Прот. Т. Буткевича (стр. 1—19, 75—102, 141—159) <sup>1</sup>).

Воскресеніе Господа и явленія Его ученикамъ по воскресенів.—Ив. Глибова (стр. 20—59, 378—396, 507—528, 726 —743, 768—790)<sup>2</sup>).

Образование и воспитание женщины по творениямъ бл. Іеронима.—В. Давыденка (стр. 60—74, 123—140).

Историческій очеркъ воззрѣній на нравственно-юридическую вмѣняемость еретикамъ ихъ лжеученій въ христіанскихъ церквахъ.— П. Наумова (стр. 103—122, 189—206)<sup>3</sup>).

Сужденіе православнаго галичанина о реформѣ русскаго церковнаго управленія, проэктируемой русскими либералами нашего времени.—<sup>\*</sup>\* (стр. 160—188).

Христіанскіе апологеты XIX вѣка въ Германін.— Профессора богословія, Прот. Т. Буткевича (стр. 207—226, 271—293).

Ученіе о богодухновенности св. Писанія со времени реформаціи (XVI вѣкъ).—Д. Леонардова (стр. 227—248, 329—350).

Педагогическія воззрѣнія свв. отцовъ и учителей церкви.—Н. Миролюбова (стр. 249—270, 310—328, 397—414, 566—580) \*).

Свидѣтельства сдова Божія, подтверждающія необходимость богослужебныхъ молитвъ православной церкви.—Свящ. Даніима Попова (стр. 294—309).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. въ 1-й частв страницы 605-630, 667-692, 731-752.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. въ 1-й части страницы 493-513, 577-604, 631-649, 693-708.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) См. въ 1-й части страницы 400-411, 456-482).

<sup>4)</sup> См. въ 1-й части страницы 103—112, 349—364.

Рѣчь Преосвященнаго Амвросія, Архіепислопа Харьковскаго. О наградахъ, даруемыхъ отъ Бога людямъ вѣрующимъ и благочестивымъ (стр. 351-377).

Краткій обзоръ русской апологетической литературы. — Профессора богословія, Прот. Т. Буткевича (стр. 415 -- 440, 487 -- 506).

Ученіе о богодухновенности Св. Писанія среди католическихъ богослововъ XVI вѣка. — Д. Леонардова (стр. 441—458).

Религія Московитянъ или подробное описаніе начала, продолженія и теперешняго состоянія ихъ религіи, равно какъ ихъ нравовъ, обычаевъ и церемоній (по рукописи 1702 года. ---\*\*\* (стр. 459-486, 581-608, 791-808).

Слово на день Восшествія на престолъ Благочестивѣйшаго ГОСУДАРЯ ИМПЕРАТОРА НИКОЛАЯ АЛЕКСАНДРО-ВИЧА.—Ректора Семинаріи, Протоіерея Іоанна Знаменскаю. —(стр. I—VIII).

Донесеніе Высокопреосвященнѣйшему Амвросію, Архіепископу Харьковскому, Епархіальнаго Миссіонера (о поѣздкѣ въ Старобѣльскій уѣздъ).—Харьковскаго Епархіальнаго Миссіонера Димитрія Боголюбова (стр. 529—538).

Высокопреосвященный Сергій, митрополить Московскій.— Профессора И. Корсунскаю (стр. 539—565, 667—692) <sup>1</sup>).

Вынужденное объяснение.—Профессора Харьковскаго Университета, Прот. Т. Буткевича (стр. 609—618).

Религіозныя убѣжденія Декабристовъ — Профессора Харьковска ю Университета, Прот. Т. Буткевича (стр. 619—650, 712—725).

Изъ современныхъ газетныхъ толковъ о христіанскомъ бракъ. – К. Сильченкова (стр. 651–666).

Воспоминанія Преосвященнаго Амеросія, Архіепископа Харьковскаго. О построеніи Спасова Скита (стр. 693—711).

Конечная цёль человёческой жизни по христіанскому ученію.— Н. Миролюбова (стр. 744—754).

Слово, на новый 1900 годъ, о преданности волѣ Божіей. — Преосвященнаю Амеросія, Архіепископа Харьковскаю (стр. 755—767).

Памяти ординарнаго профессора Московской духовной Академіи Ив. Н. Корсунскаго.—Л. Багрецова (стр. 809—824).

1) См. въ 1-й части страницы 188-204, 289--300.

# ВѢРА и РАЗУМЪ

# ЖУРНАЛЪ ВОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ

# 1899.

# № 13.

ІЮЛЬ.—КНИЖКА ПЕРВАЯ.



1

ХАРЬКОВЪ. Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., № 17. 1899.

.

Πίστει νοοῦμε».

1

Впрою разумпьваемь.

Евр. XI. 3.

Дозволено цензурою. Харьковъ, 15 Іюля 1899 года. Цензоръ Протоіерей Паселя Соличень.



# НЕВЪРІЕ ХІХ ВЪКА.

### (Продолжение \*).

Геориз Вилыельмз Фридрихз Генель (1770—1831) современникъ Фихте, Шеллинга, Шопенгауэра, Шлейермахера и другихъ великихъ мыслителей первой половины XIX вѣка, былъ профессоромъ философіи въ университетахъ іенскомъ, гейдельбергскомъ и берлинскомъ. Сначала его воззрѣнія находились въ очевидной зависимости отъ воззрѣній предшествовавшихъ мыслителей. И это обстоятельство вполнѣ понятно. Неловольствуясь обычнымъ университетскимъ преподаваніемъ философіи, Гегель, по окончании философскаго и богословскаго курсовъ въ тюбингенскомъ университетъ, старался восполнить свое образованіе внимательнымъ изученіемъ сочинсній Канта, Якоби, Лессинга. Гердера, Шиллера и др. и, конечно, нѣкоторое время находился подъ ихъ вліяніемъ. У Фихте онъ заимствовалъ методъ діалектическаго развитія, философія Шеллинга его увлекла возможностію отожествленія субъективнаго и объективнаго въ абсолютномъ. Но на этомъ и кончилось его подражание. Гегель создаль свою собственную, вполнѣ самостоятельную философскую систему, основною мыслію которой является единство или тожество бытія и мышленія, субъективнаго и объективнаго, систему строгаго монизма, совершенно противуположную тому дуалистическому представленію, по которому устанавливается несоединимое раздёленіе между Богомъ и міромъ, конечнымъ и безконечнымъ, духомъ и природою. Міровоззрѣніе Гегеля такимъ образомъ есть чистый пантеизмъ въ

<sup>\*)</sup> См. ж. "Вѣра и Разумъ" за 1899 г., № 12.

формѣ абсолютнаго идеализма. Въ началѣ самъ Гегель не замѣчалъ своего различія отъ Шеллинга въ ученіи о тожествѣ бытія. Но скоро оказалось, что ученикъ не только разошелся съ возарѣніями своего учителя, но и сталъ ихъ противникомъ. У Шеллинга абсолютному, изъ котораго проистекаютъ всѣ вещи, принадлежить трансцендентное бытіе, бытіе внѣ и выше міра; у Гегеля напротовъ-абсолютное неотдѣлимо отъ міра, имманентно ему, оно есть самый процессъ развитія, не выходящій изъ вещей и всецѣло присущій имъ. Въ своемъ философскомъ міровоззрѣніи. Гегель представляетъ всѣ вещи, все бытіе только какъ вѣчный процессъ самоосуществленія абсолютной идеи. Въ этомъ процессѣ онъ рязличаетъ три ступени: тезисъ, антитезисъ и синтезисъ. Сама по себѣ, безъ антитезиса или противоположенія своего въ инобытія, абсолютная идея есть бытіе чистое, безъ всякихъ качествъ и опредѣленій. ничто, бытіе неистинное, которое должно выступить изъ себя въ инобытіи для того, чтобы въ отличіи отъ этого противуположенія, могло сознать себя какъ единое и недѣлимое цѣлое. Сама въ себъ и по себъ абсолютная идея, по Гегелю, есть ве что иное какъ Богъ, каковъ онъ въ своемъ вѣчномъ существѣ прежде сотворенія природы и конечнаго духа; второй моментьобнаруженія абсолютной идеи, ея инобытіе-это-природа, какъ раскрытіе божественнаго существа во внѣ; третій моменть возвращение идеи въ себя --- духъ самосознающий, познаюшій и постигающій абсолютную идею въ ея непосредственности и безотносительности. Такимъ образомъ міръ, природа и человѣчество суть, по Гегелю, только моменты въ процессѣ саморазвитія абсолютной иден. Такъ какъ абсолютная идея нав Богъ у Гегеля есть сущность вещей, единственное начало міровой жизни, то для него нѣтъ выше истины, какъ истина бытія Божія. Поэтому всѣ такъ называемыя доказательства бытія Божія имѣютъ свой глубокій смыслъ и свое полное значеніе. Но особенно высоко Гегель цёнитъ такъ называемое онтологическое доказательство, по которому заключение дѣлается не отъ бытія къ понятію Бога, какъ въ космологическомъ и телеологическомъ, а напротивъ отъ идеи Бога къ Его бытію. Тѣмъ не менѣе съ теистической точки зрѣнія, Гегель, какъ в

Digitized by Google

лантеистическій философъ-Спиноза, конечно, атеистъ, потому что Богъ, що его ученію, не есть существо личное и отдѣльное отъ міра, а тотъ же самый міръ въ его единствѣ и безотносительности. Абсолютное у Гегеля есть не что иное, какъ бытіе во всемъ бытіи, общее множественнаго и разнообразнаго, абстрактное тожество и единство всѣхъ противоположеній. Богъ самъ въ себѣ у Гегеля чуждъ всякаго опредѣленія, какъ и у всѣхъ пантеистовъ вообще, по ученію которыхъ всякое опредѣленіе есть отрицаніе. Для Гегеля все опредѣленное и частное пропадаетъ какъ нѣчто неистинное. Все опредѣленное, какъ ограниченное, не есть реально сущее или долженствующее быть. Всякая вещь по его взгляду, является дъйствительною, насколько она разумна, т. е., насколько она содержитъ въ себѣ вѣчный безконечный моментъ, служитъ выраженіемъ абсолютной идеи или представляетъ собою высшее родовое понятіе. Всякая частность, обособленность, всякое опредфленіе переходить во всеобщее, остается только равное во всемъ, абсолютное тожество или божество. Такимъ образомъ божество, по Гегелю, есть только высшее родовое понятіе, а какъ таковое оно есть пустое, безжизненное и безсодержательное бытіе, чуждая всякаго опредѣленія сущность. Ясно, что понять вещь саму въ себѣ, въ ея истинѣ, по Гегелю, значитъ свести ее къ чистому бытію, въ ничто, въ абсолютное всеобщее. А такъ какъ это абсолютное всеобщее для Гегеля есть Богъ, то очевидно, что и у Гсгеля Богъ также есть не что иное, какъ субстанція у Спинозы или безразличіе у Шеллинга, т. е., совершенно абстрактная сущность или ничто. Правда, Гегель, повидимому, не хочетъ понимать Бога, какъ простую абстрактную сущность, но какъ сущность, полагающую въ себѣ опредѣленія, т. е., какъ конкретно-всеобщее начало. Но что это за опредѣленія, которыя всеобщее обращаютъ въ конкретное?----Не что иное, какъ подчиненные виды, роды и индивиды. Но эти частныя обособленія, какъ таковыя, по Гегелю, не истинны, ибо всѣ обособленія или различенія снова должны совершенно исчезнуть; поэтому они суть не опредъленія, а собственно отрицанія божества, которое и утверждаетъ себя только чрезъ то, что отрицаеть эти различения и обособления и представляется какъ во

всемъ себѣ равное и тожественное. Различенія и обособленія которыя полагаетъ Богъ, у Гегеля, какъ у пантеиста, для котораго существуетъ только одно абсолютное, суть не что пное. какъ міръ. Но міръ, какъ таковой, т. е., насколько онъ есть особенное, отличное, не адекватенъ съ Богомъ, а отличенъ отъ него, и дишь настолько тожественъ съ нимъ, насколько въ немъ, т. е., въ обособленіяхъ или различеніяхъ содержится всеобщій моменть. Ясно, что все обособленное или отличное должно пасть, чтобы въ немъ познать Бога. Злѣсь опять-таки Богъ постигается только чрезъ отрицание мира, т. е. чрезъ уничтожение всъхъ различий и особенностей. Эти особенности и различенія точно также, какъ и у Шеллинга, не нитють, какъ таковыя, дъйствительнаго бытія или истинности, но зипь насколько они принимають участие въ абсолютной сущности, т. е., насколько они представляють въ себѣ высшее родовое понятіе или всеобщее и тожественное во всемь. Различенія и обособленія поэтому не могуть быть опредѣленіями Бога или, какъ таковыя, не выражаютъ Его сущности, изъ чего затѣиъ ясно слёдуеть, что Богь, какъ Богь, или-что то же-Богь Самъ въ Себѣ совершенно не можетъ быть опредѣляемъ, какъ и у Шеллинга, и во всякомъ случат является только какъ тожественное во всемъ или какъ абстрактное единство. На этомъ основани въ Богъ также не мыслимы ни жизнь, ни движеніе. Жизнь и деижение возможны только тамъ, гдъ имъютъ мъсто различенія, противоположенія или обособленія. Но гдѣ жизнь и движеніе, тамъ уже существуетъ міръ, инобытіе, отрицавіе Бога, но не Богъ, какъ таковой, не Богъ Самъ въ Себъ. Такимъ образомъ у Гегеля Богъ самъ въ себѣ, собственно говоря, есть абсолютный покой. Правда, Гегель постоянно говорить о движении абсолютнаго. Но, собственно говоря, совершенно невозможно понять, какимъ образомъ въ чисто логическихъ опредѣленіяхъ даже можетъ быть мыслимо такое движеніе, т. е., какимъ образомъ чисто діалектическимъ путемъ единое можетъ стать разнообразнымъ и даже себѣ противоположнымъ. Очевидно, что Гегель указываетъ на необходимость понимать Бога какъ конкретное бытіе только потому, что, и по его убѣяденію, абстрактное бытіе не есть бытіе. И такъ, у Гегеля,

какъ и у Шеллинга, абсолютное есть не что иное, какъ тожество или безразличіе всѣхъ противуположеній, бытіе во всемъ бытіи, Богъ безъ всякихъ опредѣленій и различеній; но ясно, что такой Богъ не есть Богъ; это—сухая абстракція, ничто.

Противопоставляя себя въ инобытіи (внѣшней природѣ или мірѣ), абсолютная идея, по ученію Гегеля, на третьей ступени своего развитія возвращается въ себя изъ инобытія. Этотъ процессъ самоосуществленія идеи совершается только въ человѣческомъ духѣ. Поэтому исторія человѣчества для Гегеля есть не что иное какъ исторія самоосуществленія абсолютной идеи или Бога въ абсолютномъ духѣ; другими словами: исторія человѣчества есть исторія вочеловѣченія самаго Бога.

Понятно, къ какимъ прискорбнымъ результатамъ неизбѣжно прійти, если эти общія начала гегелевой философіи приложить къ истинамъ христіанской религія. Весь міръ въ его цѣломъ виолнѣ совпадаетъ или отожествляется съ мыслительнымъ процессомъ или логическимъ развитіемъ одной и той же идеи. Всеобщая и единая идея, т. е., идея сама въ себя, есть Богъ; міръ это уже система опредѣленныхъ идей. Богъ не творитъ міра, а только вѣчно и непрерывно раскрывается въ немъ; поэтому весь міръ и вся жизнь божественны по самому существу своему,-и всякое откровение Божества въ вид' какого либо отдѣльнаго акта, въ видѣ чудесъ и пророчествъ, совершенно излишне и даже невозможно. Христіанское ученіе о боговоплощении върно, но опять таки не въ формъ отдъльнаго историческаго акта, а въ смысле постояннаго человекобыванія Бога въ сознании человѣчества. Въ отношении къ лицу и существу Іисуса Христа это учение нужно понимать въ смыслъ нанвысшаго самосознанія абсолютнаго въ человѣческомъ духѣ, не признавая никакого важнаго значенія за вопросомъ, жилъ ли дъйствительно Христосъ или нътъ. Учение христіанское о тровчности Лицъ въ Богъ истинно, потому что оно указываетъ на необходимый процессъ саморазвитія абсолютной идеи въ самой себъ: Богъ Отецъ это тезисъ, идея сама въ себъ, въчное и безпредѣльное бытіе въ себѣ и при себѣ; Богъ Сынъ-антштезисъ, инобытіе абсолютной идеи, форма различенія, явленія или партикуляризаціи; Богъ Духъ Святый --- синтезъ, общеніе и единеніе, форма возвращенія себя для абсолютной иден. Блаженство человѣка въ раю—тезисъ, грѣхопаденіе—антитезисъ, искупленіе—синтезисъ. Подобно этому Гегель понимаетъ всѣ истины христіанской религіи, вслѣдствіе чего и утверждаетъ, что его философія по содержанію тожественна съ христіанскою религіею и отличается отъ нея только въ формальномъ отношеніи. И многіе изъ послѣдователей Гегеля раздѣляли это мнѣніе.

Оригинальнымъ представляется взглядъ Гегеля на самую сущность и характеръ религіи. Такъ какъ, по Гегелю, Богъ есть только абсолютная идея, сознающая себя въ духѣ человѣческомъ, то понятно, что сущность религии Гегель не могъ полагать ни вмёстё съ Кантомъ въ правственномъ дёйствовании, ни вмѣстѣ съ Шлейермахеромъ-въ чувствѣ абсолютной зависимости отъ безконечнаго. По Гегелю, религія есть сознаніе абсолютной идеи въ дъйствительности, сознание безконечнаго въ конечномъ есть одна изъ ступеней постиженія или познанія абсолютнаго, т. е., одна изъ ступеней знанія вообще. Гегель утверждаетъ, что сознание абсолютнаго въ человѣческомъ духѣ проявляется: а) въ искусствѣ, б) въ религіи и в) въфилософіи, и потому между этими тремя формами познанія абсолютнаго существуетъ тъсная, внутренняя или даже генетическая связь, такъ что религія, можно сказать, есть дочь искусства, философія-дочь религіи, и ни одна изъ этихъ формъ познанія абсолютнаго неотдѣлима отъ другой. Искусство есть низшая форма, потому что въ немъ средствомъ для выраженія абсолютной идеи является грубая и несовершенная матерія: дерево, камень, мраморъ, полотно и краски. звуки и образы. Само по себѣ искусство слишкомъ безсильно для того, чтобы абсолютной идет дать адекватную форму. Въ этомъ отношении оно значительно возвышается. становясь подъ вліяніе религіи, получая отъ нея вдохновеніе и нравственныя понятія. И чёмъ выше религія, тёмъ выше и произведенія искуства, ею вдохновляемыя. Христіанское искусство выше языческаго, потому что витсто внишняго, грубаго и матеріальнаго міра христіанство указываеть искусству на мірь внутренній и духовный. Только на этой ступени, когда искусство становится въ услужение религии, можно говорить о чувствъ.

какъ источникѣ извѣстнаго религіознаго настроенія. Но въ собственномъ смыслѣ религія есть вторая ступень постиженія абсолютнаго. Религія уже не нуждается въ употребленіи грубой матеріи для выраженія идеи. На высшей ступени своего развитія (въ імдействѣ, магометанствѣ и христіанствѣ) религія уже запрещаеть изображение божества какъ илолопоклонство. Есля здѣсь она и пользуется еще искусствомъ, то не для изображенія, а только для воображенія, представленія (Vorstellung) или воззрѣнія (Anschauung) абсолютнаго. Но религія еще не есть совершенное постижение абсолютнаго, потому что она нуждается для этого еще въ чувственныхъ образахъ, символахъ и человъкообразномъ представлении. Впрочемъ, слъдуетъ имѣть въ виду, что религія проходитъ нъсколько ступеней въ своемъ развитии: а) форма представления, б) форма разсудочной рефлексии и в) форма разумнаго или спекулятивнаго мышленія. На послёдней ступени (въ христіанстве) религія уже есть не что иное, какъ самосознание абсолютнаго духа, или знание божественнаго духа о себъ чрезъ посредство духа конечнаго. Здёсь резигія уже такъ близко соприкасается съ философіею, что между ними даже. повидимому, трудно установить строгое различіе. Самъ Гегель полагаетъ такое различіе не въ существѣ предмета, а только въ степени его познанія: религія содержить истину въ форм'ь представленія, философія -въ формѣ понятія. Такимъ образомъ философія въ глазахъ Гегеля настолько выше религи, насколько понятіе-выше представленія; а отсюда естественно вытекаетъ заключеніе, что религія имфетъ только подчиненное значеніе; она не нужна для философа, но для тёхъ, кто не способенъ постигать истину въ понятіяхъ, она замъняетъ высшее познаніе; она даетъ направление жизни, вліяетъ на правы, обычан, законодательство только тамъ, где еще не вступила въ свои права философія.

Что касается религіи въ объективномъ смыслѣ, то Гегель признаетъ слѣдующія три ступени ея историческаго развитія: а) религіи Востока, въ которыхъ Богъ представляется только простою субстанціею природы; б) религіи, понимающія Бога въ смыслѣ опредѣленнаго субъекта и представляющія его въ формѣ идеала всего возвышеннаго, прекраснаго и цѣлесообраз-

наго (религіи-іудейская, греческая и римская); в) религія абсолютная бъ формѣ христіанства, какъ синтезъ язычества и іудейства, религія, въ ученіи которой о боговоплощеніи безконечное, не теряя своей отдъльности отъ конечнаго, E03соединяется и примиряется съ нимъ въ безпредѣльности или въчности. Къ особенно важнымъ сочиненіямъ Гегеля принадлежатъ слъдующія: Феноменологія духа (1807 г.), Наука логики (1809 г.), Энциклопедія философскихъ наукъ (1817 г.), чтенія по философіи религіи (1832 г.) и др. Но раньше всёхъ этихъ сочиненій, еще въ 1795 году, Гегель написалъ "жизнь Іисуса". Къ сожалению, это сочинение Гегеля остается въ рукописи и до настоящато времени, а между прочимъ оно не осталось безъ вліянія на воззрѣнія большей половины ученьковъ Гегеля. Розенкранцъ и Гаймъ сообщили изъ этого сочиненія Гегеля нѣкоторыя выдержки, по которымъ только и можно судить о его содержании, направлении, достоинствъ и недостаткахъ. Вотъ что мы читаемъ о немъ въ "Исторіи новой философіи" Ибервега -- Гейнце 1). "Въ основъ сочиненія лежить лессингово разграничение личнаго религиознаго воззрѣнія Інсуса отъ догмата христіанской церкви. Это разграниченіе было заманчиво для Гегеля не столько всл'вдствіе чисто историческихъ мотивовъ, сколько въ силу потребности найти у Інсуса свою собственную точку зрѣнія. Что это такъ, видно изъ на подобныхъ мысляхъ. Іудейразсуждений, построенныхъ представляетъ морализмъ категорическаго императива CTBO кантовской философіи. Его преодол'яваеть Інсусъ любовью. любовь есть въ Эта синтезъ, которомъ законъ теряетъ свою всеобщность, и такимъ же образомъ субъектъ-свою особность, оба-свое противоположение, тогда какъ въ кантовской добродътели это противоположеніе остается. Съ другой стороны Гегель указываеть также на патологический элементъ, заключающійся въ исключительной любви, и на его опасности. Въ подчиненности одному опредѣленному духовному направленію заключается рокъ. Своимъ принципомъ любви Іисусъ сталь въ противоположность не къ отдѣльнымъ сторо-

1) Перев. Я. Колубовскаго. Спб. 1890. стр. 318.



намъ іздейскаго рока, но къ самому року. Выраженія о единствѣ божеской и человѣческой природы во Христѣ Гегель сводить къ мысли, что только рефлексія, разъединяющая жизнь. разлагаетъ эту жизнь на безконечное и конечное. Внъ рефлексін, въ самой истинѣ этого различенія нѣтъ. Гегель очень сурово выражается противъ такого дѣленія, которымъ неправильно объективируется божество. Это дѣленіе идетъ одинаковымъ шагомъ съ испорченностью и рабствомъ людей и есть только ихъ откровение. Побъду догматизирующаго церковнаго христіанства въ томъ видѣ, какъ оно господствовало въ послѣдніе вѣка древности, Гегель объясняетъ несвободой, къ которой римское владычество низвело нѣкогда самостоятельныя государства. Для гражданина древнихъ государствъ республика, какъ его "душа", была чемъ-то въчнымъ. А несвободный, отчужденный отъ общаго интереса индивидуумъ ограничивалъ свой взоръ самимъ собой. Право, гражданина давало ему только право на безопасность собственности, наполнявшей теперь весь его міръ. Смерть должна была являться ему ужасной, смерть, разрывавшая всю ткань его целей. Такимъ образомъ несвобода и бъдствіе вынудили человѣка видѣть прибѣжище для своего абсолюта въ божестећ, искать и ожидать счастья на небћ. Одна религія должна была представляться желанной, именно та, которая клеймила господствующій духъ времени, его нравственное безсиліе, которая безчестье оть попиранія ногами называла честью и высшей добродѣтелью подъ именемъ страждущаго послушанія и т. д."

Недостатки философскаго міровоззрѣнія Гегеля очевидны. Какъ строго выдержанная пантеистическая система, гегелева философія раздѣляетъ всѣ недостатки, свойственные пантеизму. Но пантеизмъ Гегеля носитъ на себѣ характеръ субъективнаго идеализма, понимающаго міровую жизнь только какъ мыслительный процессъ. Поэтому всѣ изслѣдованія Гегеля относятся, собственно, не къ бытію, а только къ мышленію. Мы уже видѣли, что Гегель отрицаетъ бытіе живого личнаго Бога, ставя на мѣсто его сухое, отвлеченное и безжизненное начало. Христіанское ученіе онъ не столько разъясняетъ, сколько искажаетъ, лишая его того истиннаго смысла, который ему въ дѣйствительности принадлежитъ. Такъ, напр., христіанское ученіе о Пресв. Троицѣ онъ понимаетъ въ смыслѣ древнихъ еретиковъ. по изъясненію которыхъ подъ Божескими Лицами разумѣются не Упостаси, а только формы проявленія единаго Бога. Невѣрно понимаетъ Гегель и сущность религіи вообще. Всякій пантеисть неизбѣжно долженъ придти къ отриданію религіи въ томъ смыслѣ, въ какомъ понимаетъ ее всеобщее религіозное сознаніе. По всеобщему религіозному сознанію, религія есть союзъ между Богомъ и человѣкомъ. выражаетъ извѣстное отношение Бога къ человѣку и человѣка къ Богу и во всякомъ случаѣ противопоставляетъ Богу человѣка, какъ существа отдёльныя; пантеизмъ напротивъ, отожествляя Бога съ міромъ. не способенъ, безъ противорѣчія себѣ, допустить такое противупоставление. Это же мы видимъ и у Гегеля. Не признавая бытія личнаго живого Бога, онъ не могъ понять религіи въ смыслѣ союза между Богомъ и человѣкомъ; религія у него есть, собственно говоря, обоготворение со стороны человъка своего собственнаго я, т. е., рѣшительный атеизмъ, отвергающій религію въ самыхъ существенныхъ ея признакахъ. Наконецъ, Гегель невѣрно указываетъ и форму религіи. Таковою формою онъ, какъ мы видѣли, признаетъ знаніе или мышлевіе въ обширномъ смыслѣ. Конечно, никто не станеть отрицать важности теоретическаго элемента въ религии. Чувство получаетъ опредёленный характеръ (становится религіознымъ, эстетическимъ или интеллектуальнымъ) въ зависимости отъ того представленія, которымъ оно освѣщается. Но нельзя ограничивать религии только одною формою познанія. Психологическій анализъ показываетъ намъ, что религіозное проявленіе въ человѣкѣ находится въ связи не только съ нашими познаніями, но и съ чувствомъ, и съ нравственною дѣятельностію. Вотъ почему противъ взгляда Гегеля ясно свидътельствуетъ и опытъ. Наше время не отличается особенною религіозностію, хотя обладаетъ познаніями бол'єе точными и бол'єе общирными, предкамъ: чѣмъ какія известны уче∙ были нашимъ ные, даже богословски образовавные люди не всегда бывають религіознѣе простыхъ и неученыхъ; благочестіе достигается воспитаніемъ и благодатнымъ воздъйствіемъ церкви, а не теоретическимъ обученіемъ: мышленіе не всегда сопровождается

10

Digitized by Google

религіознымъ настроеніемъ духа и т. п. Съ другой стороны тотъ же опытъ свидѣтельствуетъ, что высшее зняніе не замѣняетъ собою религіи. Не всѣ ученые—непремѣнно атеисты; не мало встрѣчается всегда лицъ, которыя съ высшимъ знаніемъ и обширною ученостію сосдиняютъ теплое и живое религіозное чувство.

Заслуга Гегеля состоитъ въ томъ, что онъ снова обратилъ внимание мыслителей на то важное значение, какое принадлежить разуму въ области религіи в которое было совершенно отвергнуто Кантомъ и унижено раціонализмомъ. Къ сожалѣнію, въ этомъ отношении онъ впалъ въ крайность, полагая въ одномъ только разумѣ всю сущность человѣка и не обращая надлежащаго вниманія на его волю и сердце. Тѣмъ не менѣе вліяніе Гегеля на движеніе богословской и философской мысли было необычайно велико. Его указание на то преимущество, какое имфетъ идея предъ ся выраженіемъ, внутренній смыслъ событія предъ его вибшиею формою, было тёмъ новымъ словомъ, которое доставило ему продолжительное господство надъ мыслящими людьми. Впрочемъ, многочисленные послъдователи Гегеля вскорѣ послѣ его смерти распались на двѣ школы: правую и лѣвую. Первая, тяготѣвшая къ супранатурализму, усвоила ортодоксальное направление, отожествляя философію Гегеля съ ученіемъ христіанской религіи. Вторая строго держалась пантеистическихъ началъ своего учителя и даже сдблала изъ нихъ дальнѣйшіе выводы, отъ которыхъ еще воздерживался самъ Гегель. Къ первой принадлежатъ: Даубъ, Маргейнеке, Гейнрихсъ, Гешель, Конради, Розенкранцъ, Габлеръ, Бидерманъ, Пфлейдереръ. Представителями лѣвой могутъ быть названы: Фейербахъ, Бруно-Бауэръ, Штраусъ и мн. др.

Такъ какъ послѣдователи Гегеля, принадлежащіе къ правой сторонѣ его школы, не мало потрудились на защиту христіанской религіи въ борьбѣ съ невѣріемъ, то мы будемъ говорить ниже въ числѣ всѣхъ другихъ христіанскихъ апологетовъ XIX вѣка. Теперь же посвятимъ свое вниманіе тѣмъ послѣдователямъ Гегеля, принадлежащимъ къ лѣвой сторонѣ его школы, которые, развивая положенія своего учителя, мало-помалу стали въ самыя непримиримыя и враждебныя отношенія

къ христіанскому ученію. Какъ это ни странно покажется на первый взглядъ, но между пантеизмомъ и матеріализмомъ существуетъ весьма близкое сродство. Что же касается пантенстической системы Гегеля, то она родственнѣе матеріализиу болѣе всякой другой. Абсолютная идея сама въ себѣ, на которую указываеть Гегель какъ на начало міровой жизни, ничѣмъ въ сущности не отличается отъ матеріи, которую признаютъ началомъ міровой жизни матеріалисты. Гегель, какъ н матеріализмъ, отвергаетъ бытіе личнаго Бога, идею творенія и промышленія, безсмертіе души, свободу человѣческой воли п т. п. Гегель говорить: "міръ есть результать развитія абсолютной идей"; по мнѣнію матеріалистовъ, міръ есть результать развитія матеріи. Различіе, очевидно, только въ названіи. Стоить измѣнить это названіе и пантеизмъ станетъ матеріализмомъ. Такъ не труденъ переходъ отъ пантеизма къ матеріализму. Поэтому нѣтъ ничего удивительнаго, если одинъ изъ учениковъ Гегеля, не расходясь съ своимъ учителемъ, воспользовался его ученіемъ для того, чтобы проложить путь чистому натурализму. При этомъ онъ сдѣлалъ лишь тотъ выводъ, который самъ собою вытекаетъ изъ философіи Гегеля. Мы говоримъ о Фейербахѣ.

Людвиль Андреась Фейербахь (1804—1872) сталь гогельянцемъ подъ вліяніемъ Дауба, съ которымъ, впрочемъ, скоро же разошелся въ своихъ воззрѣніяхъ, увлекшись міровоззрѣніемъ извѣстнаго атекста Беля. Если абсолютная идея, по Гегелю, сознаетъ себя только въ человѣческомъ духѣ, то этого Фейербахъ не могъ объяснить себѣ иначе, какъ темъ, что эта идея есть произведение человъческаго разума. Но у Гегеля обсолютная идея есть самъ Богъ; поэтому Фейербаху не оставалось ничего другого, какъ отвергнуть объективное значене бытія Божія, а самое понятіе о Бог'в объявить пустою фикцією человѣческой фантазіи. Но чѣмъ объяснить самое существование этого понятия въ нашемъ сознания? На этотъ вопросъ Фейербахъ отвѣчаетъ слѣдующими соображеніями. Эгоизмъ и фантазія заставили человѣка создать себѣ Бога, религію и вѣру въ загробную жизнь. По своему эгоистическому настроенію. человѣкъ ни когда не бываетъ доволенъ окружающимъ вле

12

Digitized by Google

тѣмъ, что имѣетъ; онъ всегда стремится къ лучшему, къ тому, что онъ считаетъ болѣе удобнымъ для себя, однимъ словомъ--къ счастію; но на землѣ счастья нѣть и потому въ этой жизни онъ не находитъ для себя полнаго удовлетворенія. На помощь ему идетъ его же собственная фантазія и создаетъ ему новый идеальный міръ грезъ и счастія-небо и вѣчное блаженство, -- міръ, который его успокоиваетъ и удовлетворяетъ! Теперь нужна только та сила или то существо, которое бы даровало человѣку это вѣчное блаженство на небѣ и удовлетворило эгоистическимъ стремленіямъ его, —нуженъ Богъ. И фантазія создаетъ человѣку Бога, увеличивая до безконечности собственное же существо человѣка и перенося на него всѣ свойства природы: вѣчность, безконечность, всемогущество, вездѣприсутствіе и т. п. Такимъ образомъ наше сознаніе Божества, по Фейербаху, есть не что иное, какъ самосознание человъка, а познание Бога есть самопознание человъка. "Каковы мысли человѣка, каковы расположенія его,-говорить Фейербахъ, таковъ его и Богъ: сколько достоинства въ самомъ человѣкѣ, столько же-не болье имѣетъ достоинства и Богъ его. Изъ его Бога узнаешь ты человѣка, и наоборотъ, —изъ человѣка, его Бога, они тождественны. Что есть для человѣка Богъ, тоего духъ, душа, и что есть духъ человъка, его душа, сердие, то есть его Богз. Богъ есть откровенная вн утренняя природа человѣка, выразившая себя. его самость". "Религія есть отношеніе человѣка къ своей собственной сущности, говоритъ Фейербахъ,--и въ этомъ состоитъ ея истина, правственность и спасительная сила; но въ то же время она есть отношение человъка къ самому себѣ, но не какъ къ себѣ, а какъ къ другому, отличному отъ него, даже противоположному существу, --- в въ этомъ заключается ея ложь, ограниченность, противорѣчіе съ нравственностію и разумомъ; въ этомъ заключается нечистый источникъ религіознаго фанатизма, высочайшее, метафизическое начало кровавыхъ жертвоприношеній людей богамъ, однимъ словомъ: prima materia всякихъ суевѣрій, всѣхъ ужасныхъ событій, совершавшихся въ исторіи религіи. Доказательства бытія Божія, — учить Фейербахь, -- противорѣчать сущности ре-

лигіи. Онѣ суть только формальныя доказа тельства. Религія непосредственно представляетъ (будто бы) внутреннюю сущность человѣка предметною, другою. Доказательства имѣють своею цёлію убёлить лишь насъ въ томъ, что религія имфетъ на это право. Въра въ откровеніе, по словамъ Фейербаха, не только портитъ нравственный вкусъ и чувства, эстетику добродътели, она заражаетъ, даже вовсе убиваетъ божественное чувство въ человѣкѣ-чувство истины. Что дѣлается человѣкомъ, вѣрующимъ въ откровеніе, то дѣлается-де не потому, что это хорошо или законно, а потому что приказано Богомъ. Такой человѣкъ твердо хранитъ заповѣди, но уже тёмъ самымъ, что представляетъ ихъ заповѣдями внёшняго законодателя, онъ будто бы дёлаетъ ихъ чуждыми внутренняго, сердечнаго расположенія; онѣ вступають-де для него подъ категорію произвольныхъ, полицейскихъ законовъ. "И что это за откровеніе, спрашиваетъ Фейербахъ, когда я долженъ слушать то Павла, то Луку, то Матеея, то Петра, то Іакова, то Іоанна, пока наконецъ моя, жаждущая Бога душа не воскликнетъ: ебоуха! Наконецъ-то нашла я сказанное самимъ Богомъ"! Какъ атеистъ, Фейербахъ относился къ христіанству крайне враждебно. Онъ объявляетъ его источникомъ невѣжества и мрака, такъ какъ своими догматами оно сковываетъ мысль и затрудняетъ свободное развитіе человѣческаго духа. Какъ самообманъ, религія, по мнѣнію Фейербаха, болѣе всего тормозить дело прогресса, культуры и цивилизации. "Замкнутые въ себя, ограниченные люди и народы сохраняютъ религію въ ея первоначальномъ смыслѣ, потому что сами ови остаются въ первобытномъ состояніи, источникѣ религіи. Чѣмъ ограничените кругъ зрѣнія человѣка, чѣмъ менѣе знаеть онъ объ исторіи, природѣ, философіи, тѣмъ искреннѣе прилѣпляется онъ къ своей религіи. Потому-то религіозный человѣкъ и не имфетъ въ себъ потребности образованія. Почему у евреевъ не было никакихъ искусствъ, наукъ, какъ у грековъ? Потому что они не имъли потребности въ нихъ. А почему не имъли потребности? Потому что Ісгова восполнялъ въ нихъ эту потребность. Въ Божіемъ всеведения человекъ возвышается налъ предълами своего знанія, въ божіемъ вездъприсутствіи надъ

предълами своей пространственности, въ Божіей въчности надъ предблами своего времени. Религіозный человѣкъ блаженствуетъ въ области своей фантазіи, онъ все in nuce имфетъ всегда, въ самомъ себѣ постоянно разрѣшенъ отъ всѣхъ оковъ. Іегова всюду сопутствуетъ ему, въ своемъ Богѣ онъимѣетъ совокупность всёхъ сокровищъ и драгоценностей, всего достойнаго знанія и мысли. А образованіе зависить отъ внѣшнихъ условій, имфетъ многочисленныя потребности, потому что оно ограниченія чувственнаго сознанія и жизни преодолжваетъ реальною действительностію, а не воліпебствомъ религіозной фантазіи. Потому-то и христіанская религія по своей сущности чужда начала образованія, культуры, потому что ограниченія и непріятности земной жизни она побѣждаетъ при пособіи фантазін, неба, Бога"... Повъствованія о чудесахъ онъ называетъ баснями и вымыслами невъжественныхъ и своекорыстныхъ людей. Какъ матеріалистъ, ничего не хотвышій знать о духовной природѣ человѣка, Фейербахъ не только отвергалъ, но осибиваль всякую мысль о личномъ безсмертии. Признавая действительно существующимъ только одно чувственное, онъ не допускалъ ни какого существеннаго различія между человѣкомъ и животнымъ, хотя свое сочиненіе "О сущности христіанства" онъ и начинаетъ словами: "религія основывается на существенномъ отличіи человѣка отъ животныхъ". Утвержчто человѣкъ есть только TO, что онъ фстъ, по-18.8. человѣка. R тѣлѣ его BЪ лагая сущность только И мясь, Фейербахъ не приписывалъ никакого важнаго значенія и нравственной дёятельности человёка, издёваясь надъ христіанскимъ правоученіемъ и признавая пустою химерою его понятіе о любви къ ближнимъ. "Любовь, связавная съ вѣрою,--говорить онъ, --- тъсна, ложна, ненадежна, такъ какъ въ сердцъ своемъ носитъ постоянно начала вражды религіозной, она добра до тѣхъ лишь поръ, пока не затронута вѣра. Въ этомъ противорѣчіи съ собой она прибѣгаетъ къ дьявольскимъ софизмамъ, какъ дѣлалъ Августинъ въ своей апологіи преслѣдованія ересей. Любовь ограничивается втрою; слидовательно, ей можно подчасъ сдълать дъло, лишенное любви, но требуемое върою. Библія любовью оправдываеть, а вёрою осуждаеть, но эта лю-

бовь-любовь ненадежная, не дающая мнѣ никакихъ гарантій въ томъ, что она не перестанетъ быть любовью, ибо если я не признаю членовъ вѣры, то уже нахожусь виѣ сферы и парства любви, дёлаюсь предметомъ гнёва Божія, такъ какъ сушествование атеиста для Бога словно палка въ глазу. Христіанская любовь не возвысилась надъ адомъ, потому что не возвыселась надъ вѣрою". Отвергнувъ такимъ образомъ самый принципь христіанской любви, Фейербахъ нисколько не стѣсняясь, объявиль эгоизмъ и собственную пользу, какъ единственно разумный мотивь иля жизни и деятельности человека. Такъ какъ религія, по мненію Фейербаха, есть не что иное, какъ самообманъ, вытекающій изъ области фантазіи и изъ эгоистическаго стремленія къ наград въ загробной жизни, то является только естественнымъ, кога главною задачею своего времени Фейербахъ ставитъ освобожленіе человѣчества отъ рабства этого самообмана и указавіе илеф Бога ея чисто психологическаго значенія, какъ отношенію отдѣльнаго человѣка къ человѣку, какъ родовому понятію. Поэтому и цёлью своей литературной деятельности онъ объявилъ самую ожесточенную и непримиримую борьбу съ христіанскимъ богословіемъ и христіанскою религіею, какъ болѣзненными (будто бы) обнаруженіями человѣческаго духа.

Изложенный взглядь Фейербаха не отличается ни новизною. ни оригинальностію. Еще въ древности Евгемеръ, представнтель киринейской школы, хотѣлъ понять религію, какъ дѣло фантазіи, обоготворившей человѣка въ лицѣ выдающихся дѣятелей—царей, мудрецовъ и т. п. И нужно только удивляться тому, какимъ образомъ Фейербахъ въ XIX вѣкѣ могъ повторять это легкомысленное пониманіе религіи. Не понятно даже какимъ образомъ онъ могъ допустить, что всѣ народы, образованные и необразованные, во всѣ времена, жили пустою илюзіею, которую они признавали и признаютъ самымъ драгоцѣвнымъ своимъ сокровищемъ.

Несостоятельность взгляда Фейрбаха на религію усмотрѣть легко. То, что отрицаетъ религію и противно ей по самому существу своему, не можетъ быть признано источникомъ и причиною ея. Эгоизмъ противенъ всякой рилигіи; всякая религія отрицаетъ его, какъ враждебное себѣ начало; всякая религія

16

Digitized by Google

ведеть борьбу съ нимъ. Какимъ же образомъ можно считать эгонзмъ причиною фантастическаго измышленія всего того, что составляеть содержание всякой религи-въры въ бытие живого Бога, вѣчную загробную жизнь, личное безсмертіе человѣка? Если эгонстическое стремление къ лучшему и недовольство окружающимъ побудили человѣка измыслить религію, то почему же именно онъ измыслилъ ее въ такой формъ, которая требуетъ тяжелыхъ отъ него подвиговъ, борьбы съ своекорыстными и эгоистическими стремленіями, съ его страстями и похотями, установляетъ изнурительные посты, воздержание, лишаетъ чувственныхъ удовольствій, требуетъ не только жертвы, но и самопожертвованія въ пользу ближнихъ и враговъ? Допустимъ, что эгоистическимъ побужденіемъ можно было бы объяснить измышленіе рая, вѣчнаго блаженства, представленія о Богѣ, какъ любящемъ Отцѣ, благомъ и милосердомъ Раздаятелѣ благъ въ сей и будущей жизни; но не слѣдуетъ забывать, что каждая религія учить о Богь не только какъ Творцѣ и Благопромыслитель, но и какъ о Судіи и Мадовоздаятель; Богъ не награждаетъ только, но и наказываетъ; каждая религія знаеть какъ рай, такъ и адъ или тартаръ. Ясно, что это, уже какъ совершенно противное стремлению человѣка къ лучшему, не можетъ быть дёломъ вымысла своекорыстной и эгоистической фантазіи. Творческая фантазія, какъ сила воображенія, дъйствительно помогаетъ намъ усвоить и уяснить отвлеченныя истины при помощи символовъ и образныхъ представленій; благодаря творческому воображенію всѣ религіозныя истины представляются въ той или другой формт антропоморфизма. Но отсюда еще вовсе не слёдуетъ, что содержаніе религіи есть пустой вымыслъ праздной и пустой фантазіи. Мы не имѣемъ въ своемъ распоряжении словъ, вполнѣ соотвѣтствующихъ истинамъ Божественнаго Откровенія, и потому по необходимости выражаемъ ихъ антропоморфично, по аналогіи примёняя къ нимъ находящіяся въ нашемъ распоряжении слова и выраженія. Нѣтъ надобности доказывать, что антропоморфизмъ есть только форма религи, но не сущность ея. Даже язычники, представляя челов кообразно божество, всегда однако же унбли отличать своихъ боговъ отъ обыкновенныхъ людей. Тбиъ болѣе это нужно сказать о народахъ, стоящихъ на высшей ступени развитія религіознаго сознанія. Правда фантазія создаеть образы и несуществующихъ предметовъ; но для этого она всетаки пользуется готовымъ и дъйствительно существующимъ матеріаломъ, комбинируя его только такимъ образомъ. какъ онъ не встръчается въ дъйствительности. Но уже Декартъ вполнѣ основательно доказалъ, что еслибы идея Бога намъ не была врождена, то въ міръ чувственныхъ представленій мы никогда бы не нашли такихъ элементовъ, которые дали бы намъ возможность измыслить въ понятіи Бога такія свойства, напр., какъ самосущность, абсолютность, втчность н безконечность. Далбе, можно указать много такихъ чертъ, которыя полагаютъ существенное различіе между пустымъ вымысломъ фантазіи и нашими върованіями религіозными,--таковы: постоянная увъренность въ реальности объекта, соотвътствующаго нашей идеѣ Бога, живое отношеніе человѣка бъ Богу, вліяніе идеи Божества на нашу жизнь и деятельность. Наконецъ, если бы мы даже и допустили, что въ той или другой форм' религи (напр. греческой или римской) человъкъ обоготворяетъ человѣка, какъ родовое понятіе, то психологически не возможно было бы объяснить, какимъ образомъ онъ могъ бы прійти къ мысли объ этомъ боготвореніи, если не допустить предварительно, что человъку врождена самая идея Божества. Не касаемся тёхъ многихъ религій, въ которыхъ Божество представляется подъ образомъ солнца, луны, звѣздъ. крокодила, быка и т. п., гдъ уже совершенно религія не имъетъ характера антропоморфизма и гдъ слъдовательно, самъ Фейербахъ не можетъ говорить о религи, какъ о самообоготвореніи человѣка.

Какъ ни легкомысленно воззрѣніе Фейербаха на религію и правственную дѣятельность человѣка, но и у него были свои приверженцы и послѣдователи. Къ нимъ въ особенности принадлежатъ: нашъ петербургскій уроженецъ Вильнельма Болинъ (род. 1835 г.), съ 1870 года профессоръ гельсингфорскаго университета, издающій, впрочемъ, свои сочинееія только на шведскомъ языкѣ, и Каспаръ Шмидтъ (1806—1856), который, распространяя крайне радикальныя воззрѣнія, счелъ за лучшее

свое имя и все время писалъ подъ псевдонимомъ скрывать Макса Штунера, подъ каковымъ именемъ онъ больше и извѣстенъ. Въ 1845 году онъ издалъ въ свѣтъ свое сочиненіе "Der einzige und sein Eigenthum", которое ясно свидѣтельствуетъ о томъ, до какого крайняго радикализма можетъ быть доведено въ области религіи и морали философское ученіе Гегеля. Вотъ выводъ, къ которому пришелъ Шмидтз 1) "Я не долженъ служнть никакому высшему существу, никакой идев, а значить, не долженъ служить и человъчеству, ибо допускать что---нибудь подобное не что иное, какъ религія и суевѣріе. Я и не служу больше никакому человѣку, а во всѣхъ обстоятельствахъ служу только себъ. Такимъ образомъ я не только на дълъ или въ бытіи, но и для своего сознанія являюсь единственнымъ. Я пользовался всёмъ-міромъ и людьми-для своего собственнаго наслажденія". Вотъ до какого крайняго эгоистическаго вывода, оскорбительнаго для человѣческаго достоинства, могла дойти философія, порвавшая связь съ христіанскою религіею и предоставленная самой себѣ.

Къ сожалѣнію, нужно сказать, что Каспаръ Шмидтъ и Вильгельмъ Болинъ вовсе не представляютъ собою какого любо "прискорбнаго исключенія". Такимъ же или, по крайней мѣрѣ, подобнымъ радикализмомъ (чтобы не сказать болѣе) отличались взгляды и многихъ другихъ послѣдователей Гегеля, принадлежавшихъ къ лѣвой сторонѣ его школы, какъ, напр., Бруно-Бауэра, Штрауса и др.

Профессоръ богословія, Прот. Т. Буткевичъ.

(Продолжение будетъ).

1) Ибервергъ-Гейнце. Исторія новой философів. Саб. 1890 стр. 396.

# Воскресеніе Гоепода и явленія Его ученикамъ по воскресеніи.

(Историко-экзегетическое изслѣдованіе).

(Продолжение \*).

### ٧.

#### Эммаусскіе путники.

Марк. XVI, 12 и 13. Дук. XXIV, 13-35.

12. По сихъ же детма 13. И се, деа отъ нихъ бъста идуща въ той же отъ нихъ грядущема явися день въ весь отстоящу стадій тестьдесять отъ Iepyинъмъ образомъ, идущема на салима, ей же имя Эммаусъ: сено.

14. И та беспдоваста къ себт о вспохъ сихъ прикаючшихся.

15. И бысть бесъдующема има и совопрошающемася, и самв Іисусь приближився идяще св нима:

16. Очи же ею держасться, да Ею не познаета.

17. Рече же къ нима: что суть словеса сія, о нихже стязаетася къ себъ идуща, и еста дряхла;

18. Отвницавь же единь, ему же имя Клеопа, рече къ нему: ты ли единь пришлець еси во Герусалими, и не увидњав еси бывшихъ въ немь во дни сія;

19. И рече има: кихъ; Она же ръста Ему: яже о Іисусъ Назарянинъ, иже бысть мужъ пророкъ, силенъ дъломъ и словомъ предъ Боюмъ и всъми людъми:

20. Како предаша Ею архіерее и князи наши на осужденіе смерти и распяша Ею:

91. Мы же надъяхомся, яко Сей есть хотя избавити Израиля: но и надъ всъми сими, трети сейдень есть днесь, отнелиже сія быша:

22. Но и жены нъкія оть нась ужаснима ны, быешія рано у гроба:

\*) См. ж. "Въра и Разумъ" за 1899 г., № 11.



23. И не обрътша тълесе Его, пріидоша, глагомоща, яко и явленіе аниель видъша, иже ілаюлють Ею жива: 24. И идоша нъціи отъ наст ко гробу и обрътоща тако, якоже и жены ръша: Самаго же не видъша. 25. И Той рече къ нима: о несмысленная и коснан сердцемь, еже въровати о всъхь, яже глаголаша пророцы: 26. Не сія ли подобаше пострадати Христу и внити въ славу свою; 27. И начень оть Моисея и оть всихъ пророкь, сказище има отв всполь писаній, яже о Немь. 28. И приближищася вз весь, вз нюже идяста: и той творящеся далечайше ити. 29. И нуждаста Его, глаголюща: облязи съ нама, яко къ вечеру есть, и приклонился есть день. И вниде съ нима облеши: 30. И бысть яко возлеже ст нима, и пріима хлюба, бланослови, и преломивь даяше има: 31. Онъма же отверзосться очи, и познаста Ею; и Той невидимь бысть има. 32. И ръкоста къ себъ: не сердие ли наю юря бъ въ наю, егда глаголагые нама на пути и егда сказоваше нама писанія: 33. И воставша въ той часъ, возвратистася во 13. И та шедша возвп Іерусалимь и обрытоста совокупленныхь единонадестиста прочимо: и ни тъ сяте и иже бяху съ ними. ма выры яша. 34. Гланолющихь, яко воистинну воста Господь и явися Симону. 35. И та повъдаста, яже выша на пути, и яко \ познася има въ преломлении хлъба.

Извѣстіе о явленіи воскрестаго Господа женамъ мироносицамъ быстро распространилось среди послѣдователей Христовыхъ, находившихся въ Іерусалимѣ. Послѣдніе, однако, не вѣрили тому, что Господь воскресъ. Большая часть послѣдователей Христовыхъ удивлялась только случившемуся. Послѣ полудня два изъ нихъ отдѣлились отъ прочихъ и пошли изъ Іерусалима. И се, повѣствуетъ ев. Лука, два отъ нихъ бъста идуща въ той же день въ весъ отстоящу стадій шестьдесятъ-ёӡ́ήхоута<sup>1</sup>)--отъ Іерусалима, ей же имя Эммаусъ. Ев. Маркъ объ этомъ путешествіи разсказываетъ очень кратко.

<sup>1)</sup> Въ Свнайскомъ кодексѣ предъ ѐξήхоνта стоитъ еще ѐхато́ч, но это, очевидно, поздиѣйшая вставка, такъ какъ во встхъ—древнихъ манускриптахъ нѣтъ этого слова.

По сихъ же двъма отъ нихъ, говоритъ онъ, врядущема явися инъмз образомз идущема на село-иста де тайта дозіч έE αὐτῶν περιπατοῦσιν έφανερώθη έν έτέρα μορφη, ποφευομένοις εἰς ауро́». Выраженіе ев. Марка цета тайта не требуетъ необходимо относить это путешествіе на день воскресснія Христа; но сопоставляя его съ выражениемъ ев. Луки: от тойже день, мы необходимо должны заключить. что это путешествіе случилось въ день воскресенія Господа. Время дня не указано евангелистами. Нужно думать, что путники отправились уже послѣ полудня, когда была совершена вечерняя жертва въ храмф. Нфтъ сомнения, что эти путники были благочестивыми израильтянами и поэтому должны были дождаться вечерняго жертвоприношенія. Въ пользу этого опредъленія времени roворитъ и то обстоятельство. что они пришли въ Эммаусъ, когда день уже склонялся къ вечеру (Лук. ХХІУ, 29). Но Эммаусъ былъ недалеко отъ Іерусалима, отстоялъ отъ послѣдняго на два часа пути; слъдовательно, путники, пришедшие выйти изъ Іеруса-ВЪ Эммаусъ вечеромъ, должны были полудня. Какіе это были путешественуже послѣ лима нельзя опредѣлить. Несомявно, ники, въ точности **UTP** они были учениками Господа, такъ какъ включаются въ число тѣхъ, которые были съ Господомъ (Марк. XVI, 10). Но сомнительно, чтобы они были изъ числа 12-ти апостоловъ. Изв'ьстно, что когда эти два ученика возвратились въ Іерусалны, то нашли витеть одиннадцать апостоловь (Лук. XXIV, 33). Поэтому нужно думать, что эти два ученика были изъ числа 70 апостоловъ. Ев. Лука называетъ одного изъ путниковъ Клеопою (Лук. XXIV, 18). Нѣкоторые считаютъ его за одно лице съ Клеопою, мужемъ Маріи, которая стояла при кресть Господа (Ioan. XIX 25). Другіе различають этихъ лицъ, находя основание въ самомъ имени: у ев. Луки на греческомъ языкѣ пишется Клеопас; а у Іоанна: Клюпас. Перве имя греческое (сокращенная форма отъ Клео́татрос), а послёднееарамейское (отъ слова chalpai). Спутникъ Клеопы не названъ по имени. По преданію это быль самъ ев. Лука, который, можеть быть, по тому самому, что быль очевидцемь этого событія, и описываеть его такъ подробно.

Digitized by Google

Оба ученика, по Марку, шли на село-еіс дуро́у. Еван. Лука говоритъ болѣе опредѣленно: ученики шли вз весь отстоящу стадій шестьдесять оть Іерусалима, ей же имя Еммауст. Стадія заключаеть въ себѣ 125 римскихъ шаговъ, или 86 саж., 60 стадій заключають въ себь 10 съ небольшимъ нашихъ верстъ. Спрашивается, въ какой сторонѣ отъ Iepvcaлима находился Эммаусъ. Евсевій и Іеронимъ думаютъ, что Эммаусь находился на дорогѣ между Іерусалимомъ и Іоппіей<sup>1</sup>). Эммаусомъ они считаютъ городъ Никополь, который теперь называется Амвасъ. Но съ этимъ мнѣніемъ нельзя согласиться. Никополь отстоитъ отъ Іерусалима на 176 стадій, или на 30 верстъ. Невозможно, чтобы ученики, отправившись изъ Іерусалима послѣ полудня, могли придти въ Никополь къ вечеру и затѣмъ опять идти въ Іерусалимъ и застать еще апостоловъ собранными витсть. Необходимо полагать, что Эммаусъ находился ближе къ Іерусалиму. Гораздо основательнѣе митеніе техъ, которые думають, что Эммаусь находился на мъстъ, гдъ расположева въ настоящее время деревня Кулоніехъ, находящаяся въ двухъ часахъ пути къ сѣверо-западу отъ Іерусалима. Названіе этой деревни производятъ отъ латинскаго слова colonia и полагаютъ, что здъсь прежде была та колонія римскихъ воиновъ, о которой упоминаетъ Іосифъ Флавій. У послѣдняго мы читаемъ, что императоръ Веспасіанъ, послѣ разрушенія Іерусалима, не построилъ въ Іудеѣ города, соблюдая собственно для себя іудейскія поля, но восьми только стамъ отставнымъ воинамъ далъ для обитанія одно мъсто, называемое Аммаусъ, отстоящее отъ Іерусалима на шестьдесятъ сталій<sup>2</sup>) Вполнѣ возможно отожествить Аммаусъ, упоминаеемый І. Флавіемъ, съ Эммаусомъ, упоминаемымъ у Луки. Съ этимъ согласно большинство западныхъ экзегетовъ, напр. Лянге, Кеймъ, Годе, Евальдъ, Гофманъ и друг. 8).

Оба ученика Клеопа и Лука (послёднимъ именемъ мы на-

- <sup>1</sup>) CM. Commentar über die Evangelien des Markus und Lucas von Keil, crp. 487. Leipzig. 1879.
- 2) І. Флавій, о войнѣ іудейской, кн. 7, гл. 6-я, стр. 266. С.-Пб. 1804 г. Руссвій переводъ Михаила Алексѣева.
  - <sup>3</sup>) CM. Auferstehungsgesch. von Nebe, s. 127.

зываемъ, согласно преданію, другого не поименованнаго евангелистомъ ученика) шли въ печальномъ расположении духа; веселый для всякаго еврея праздникъ Пасхи нисколько не разгонялъ ихъ тоски Дорогой они завели разговоръ. И та бесподоваста, говорить ев. Лука, о встах сиха приключшихся. Эммаусскіе путники бесёдовали не только о событіяхъ этого дня, но, какъ видно изъ ст. 18-го этой главы, о всъмъ случившемся съ Інсусонъ въ послъдние дни-отъ взятия Его подъ стражу до послъдняго извъстія о воскресеніи Его. Эммаусскихъ учениковъ занималъ чрезвычайно-важный вопросъ: вѣровать, или не въровать въ Інсуса Христа, какъ Мессію.признавать ли Его Спасителемъ Израиля, какъ ранѣе они о Немъ думали, или же считать Его обманщикомъ, разбившимъ всѣ ихъ надежды. Особенно смущалъ ихъ фактъ Его смерти. Мессія, по ихъ понятіямъ, не могъ быть побѣжденъ смертію. Но Іясусъ умеръ; значитъ, Онъ не Мессія, а одинъ изъ пророковъ. До того они считали свои надежды на Него разбитыми, что въ своемъ разговорѣ не называютъ Его Христомъ, Мессіей, но Інсусомъ Назаряниномъ (Лук. XXIV, 19).

Когда такимъ образомъ они между собою разсуждали и были дряхла (печальны), подошель къ нимъ воскресшій Іисусь Христось: и бысть беспдующема има и совопрошающемася, и Самь Іисусь приближився идяще ст нима. Нельзя полагать, что Іисусъ Христосъ шелъ впереди учениковъ и послѣдніе Его догнали, какъ думаетъ Павлюсъ 1). Изъ текста ясно видно, что Іисусъ Христосъ подошелъ къ ученикамъ сзади. Нужно думать, что ученики, бес вдуя, шли не слишкомъ скоро, такъ что Іисусъ Христосъ легко могъ догнать ихъ какъ бы идущій скорѣе ихъ. Спрашивается, достойны ли были эти ученики того, чтобы Інсусъ Христосъ приблизился къ нимъ и авился? Нѣкоторые (Steinmeyer) полагаютъ, что Іисусъ Христосъ явился этимъ путникамъ не ради ихъ самихъ, но ради другихъ апостоловъ: Клеопа и Лука своимъ разсказомъ о явлени воскресшаго Господа должны были подготовить апостоловъ къ явленію Его. Но если это явленіе случилось ради послѣднихъ,

<sup>1)</sup> Commentar über das neue Testament von Paulus, 4. 3-a crp. 929. Leipzig 1812 r.

то почему же Іисусъ Христосъ не далъ Клеопѣ и Лукѣ порученія объявить объ этомъ явленія апостоламъ? Притомъ, когда Клеопа и Лука пришли къ апостоламъ, то послѣдніе были уже достаточно подготовлены къ явлению воскресшаго Господа. Не Клеопа и Лука, но апостолы встрѣтили ихъ радостнымъ извѣстіемъ: воистину воста Господь и явися Симону (Лук. XXIV, 34). Нужно поэтому предположить, что Іисусъ Христосъ явился Клеопъ и Лукъ ради ихъ самихъ. Добрый пастырь, какъ извѣстно, не оставляетъ ни единой овцы безъ своего попеченія. А эти ученики, какъ видно изъ ихъ бесѣды, особенно нуждались въ явлении воскресшаго Господа. Въра ихъ въ Інсуса Христа, какъ Мессію, готова была погаснуть. Они удалялись отъ общенія съ апостолами, и это могло окончательно уничтожить въ нихъ въру въ Інсуса Христа. Зная это, Господь и приходить къ нимъ на помощь. Но ученики, хотя Іисусъ нѣкоторое время и шелъ рядомъ съ ними. какъ бы прислушиваясь къ бестать ихъ, не узнали Его. Причиву этого св. Маркъ полагаетъ въ томъ, что Господь явился имъ инныма образома- е́v е́те́ра µорфу Ев. Лука указываеть на другую причину. Очи же ею держасться, пишетъ онъ, да Ею не познаста. Съ перваго взгляда кажется, что Маркъ и Лука говорятъ противоположное: по Марку, Івсусъ Христосъ явился Клеопѣ и Лукѣ въ иномъ, отличномъ отъ прежняго видь; по Лукь же, Онъ явился въ прежнемъ видь, но ученики не узнали Его, такъ какъ глаза ихъ держастъся. Чтобы правильно истолковать эти выраженія, нужно знать, какое тіло иміль Господь по своемь воскресеніи. Мы уже говорили, что Іисусъ Христосъ воскресъ съ прежнимъ, но прославленнымъ, одухотвореннымъ тѣломъ. Эго тѣло не нуждалось ни въ пищѣ, ни въ питьѣ, ни въ одеждѣ. Если же Господь принималъ предъ учениками пищу (Лук. ХХІУ, 43 и друг.). то это Онъ дълалъ не потому, что имълъ нужду въ ней, но для того, чтобы увѣрить ихъ въ реальности своего явленія. Въ виду послёдней цёли Онъ и принималъ на нёкоторое время свой прежній видъ. Нужно думать, что и предъ Клеопою и Лукою Онъ явился въ своемъ прежнемъ видъ, но ть не узнали Его, такъ какъ глаза ихъ силою Божіею были

на время удержаны отъ этого. Клеопѣ и Лукѣ казалось, что съ ними идетъ не Інсусъ Христосъ, но незнакомый человѣкъ. Ев. Маркъ и описываетъ предметъ такъ, какъ онъ казался Клеопѣ и Лукѣ. Евангелистъ же Лука, описывающій это событіе болѣе подробно, указываетъ еще причину, почему Клеопѣ и Лукѣ казалось, что Інсусъ Христосъ явился имъ инима образомъ.--На вопросъ, почему Інсусъ Христосъ не желалъ, чтобы Клеопа и Лука узнали Его съ перваго взгляда, дается прекрасный отвѣтъ блаж. Өеофилактомъ: "Для чего очи ихъ были удержаны? спрашиваетъ Өеофилактъ. Для того, чтобы они открыли всѣ свои недоумѣнія, обнаружили свою рану и потомъ уже приняли лѣкарство, чтобы послѣ долгаго промежутка явиться имъ болѣе пріятнымъ; чтобы научить ихъ изъ Монсея и пророковъ и тогда уже быть узнаннымъ, чтобы они лучше повърили, что тѣло Его уже не таково, чтобы могло быть усматриваемо всёми вообще, но что воскресло; хотя оно то же самое, которое и пострадало, однакоже видимо бываетъ только для тёхъ, кому Онъ благоволитъ; чтобъ они пріобрѣли отсюда и ту великую пользу, чтобы не колебаться уже недоумѣніями (относительно того, напримѣръ), для чего онъ снова не обращается среди народа, но размысшляли въ себѣ, что образъ жизни Его по воскресении далеко разнится отъ обыкновеннаго, не человѣческій, но божественнѣйшій" 1).

Выбравъ удобную минуту, когда Клеопа и Лука на нѣкоторое время замолчали, Інсусъ Христосъ спрашиваетъ ихъ: что суть словеса сія, о нихже стязаетася къ себъ идуща, и еста дряхла<sup>2</sup>). Вопросъ Іисуса Христа показываетъ, что



<sup>1)</sup> Өеофилактъ-Благовъстникъ, ч. 3, стр. 412. Казань 1869 г.

<sup>2)</sup> Ст. 17: Тічеς οί λόγοι οότοι δυς ἀντιβάλλετε πρός ἀλλήλους περιπατοῦντες, καί ἐστε σχυθρωποί. Βε κοдексахъ: Синайскомъ, Александрійскомъ, Ватвканскомъ и въ древнихъ переводахъ контскомъ и зоіопскомъ вмѣсто каί ἐστε σχυθρωποί стоить кαὶ ἐσταθησαν σχυθρωποί. Тишендорфъ принялъ послѣднее выраженіе. Небе согласенъ съ нимъ. По мнѣнію послѣдняго, древнее ἐστάθησαν легко могло быть измѣнено въ ἐστέ, такъ какъ переписчикъ могь смутиться тѣмъ, что путинки остановильсь, тогда какъ далѣе говорится, что они достигли Эммауса. Небе думаетъ, что Клеопа и Лука, при внезапномъ вопросѣ Спасителя, должны были остановилься, чтобы выразить этимъ желаніе выслушать незнакомца. Они остановильсь пезальными, такъ какъ вопросъ незнакомца усилиза ихъ тоску, что очень естественно. Извѣстно, что плачущіе люди, немного успоконвшись, чрезъ

бесѣда Клеопы и Луки была очень оживленною и похожа была на спорь. Клеопа и Лука не могли спокойно разговаривать, такъ какъ предметъ ихъ бесѣды представлялъ для нихъ величайшій интересь.—Въ вопросѣ Іисуса Христа слышится участіе къ нимъ, желаніе разрѣшить ихъ недоумѣніе. Нельзя, конечно, думать, что Іисусъ Христосъ не зналъ предмета ихъ бесѣды. Онъ предлагаетъ этотъ вопросъ для того, чтобы вступить съ ними въ бесѣду. Онъ желаетъ прежде убѣдить ихъ въ томъ, что Іисусъ Назарянинъ есть не только великій пророкъ, какъ думали ученики, но истинный Мессія. Уже послѣ этого Онъ открывается имъ, чтобы доставить полное утѣшеніе.

Вопросъ Господа привелъ учениковъ въ удивление. Одинъ изъ нихъ-Клеопа-тотчасъ же высказалъ это. Отвъщавъ же едина, ему же имя Клеопа, говорить евангелисть. рече на нему: ты ли единъ пришлецъ- пароіхёю 1) еси въ Герусалимъ, и не увъдълз еси бывших в в немз во дни сія? Клеопа считаетъ встрътившагося незнакомца за пришельца, т. е. за іудея, пришедшаго въ Іерусалимъ на праздникъ изъ другой какой либо страны. Такихъ припельцевъ въ Іерусалимѣ во время праздника Пасхи было очень много. Клеопа считаетъ незнакомца пришельцемъ потому, что не можетъ допустить мысли, чтобы житель Іерусалима или пришедшій сюда изъ другаго мъста Палестины могъ не узнать о случившемся въ эти дни въ Іерусалимъ. Да и то, чтобы какой-нибудь пришлецъ могъ не знать объ этомъ, Клеопа считаетъ весьма удивительнымъ. Всякій, живущій въ это время въ Іерусалимъ, долженъ быль, по его мпѣнію, заинтересоваться исторіей Іисуса Назарянина, особенно въ виду тёхъ чудесныхъ обстоятельствъ вопросъ третьяго лица (durch Fragen von dritten Personen) опять начинають проливать обильныя слезы. Шодобно этому, и вопросъ Господа могъ заставить

проливать обильныя слезы. Подобно этому, и вопросъ Господа могь заставить учевиковъ опять опечалиться; они чрезъ это очень сильно почувствовали, чего лишились. Конечно, Клеопа и Лука стояли очень недолго, пока не вступили въ бестаху съ Господомъ и заттамъ пошли далъе. См. Auferstehungsdeschichte von Nete, S. 143. Кейль раздъляеть это мивніе (Commentar ub. die Ew. des Markus und Lucas. S. 788. Leipzig. 1879). Можно принять это объясненіе, какъ предположевіе, которое имъетъ нъкоторыя основанія и не противоръчитъ евангельскому тексту.

) Парогхё: указываеть не на постоянное жительство въ каколь дибо мёсть, а на временное мёстопребываніе. См. Дёян. VII, 6; XIII, 17; Евр. XI, 9. (тьма, землетрясеніе), среди которыхъ послѣдовали Его расиятіе и смерть. Такимъ образомъ, ученики находили вопросъ незнакомаго имъ путника очень неумѣстнымъ. Они думали, что весь міръ долженъ былъ интересоваться исторіею Іисуса Назарянина.

Спаситель, однако, продолжалъ показывать Себя незнающимъ тѣхъ событій, которыя, по мнѣнію учениковъ, долженъ быль знать каждый чужестранець. Онъ опять спрашиваеть вхъ: кішхъ? то есть, "о чемъ же не знаю Я, по вашему мифнію? О чемъ это говорятъ теперь всѣ въ Іерусалимѣ и о чемъ именно вы сейчасъ бесѣдовали между собою?" Тогда ученики не могли болѣе терпѣть такого незнанія. Съ поспѣшностью они стремятся сообщить Ему о чудесныхъ событіяхъ въ Іерусалимѣ. Они говорятъ оба. Нельзя, конечно, думать, что каждый изъ нихъ говорилъ въ одно и то же время: въ этомъ случаѣ незнакомецъ не могъ бы хорошо понять ихъ. Они говорили или по очереди, или такъ, что одинъ разсказывалъ, а другой дополнялъ его разсказъ. Она же ръста ему: яже о Іисусъ Назарянинь, иже бысть муже пророке, силене дъломе и словоме предъ Богомъ и встьми людъми. Ученики называютъ Інсуса Христа Інсусомъ Назаряниномъ. Этимъ именемъ Онъ, обыкновенно, назывался среди своихъ враговъ. Это имя было на надписи, которая, по приказанію Пилата, была сдёлана на крестѣ Его (Ioan. XIX, 19). Это имя было, такъ сказать, оффиціальнымъ. Совершенно незнакомому человѣку ученики и должны были сообщить это имя. Затемъ, ученики называютъ Інсуса Христа "мужемъ-пророкомъ". Прибавление слова "мужъ" къ "пророку" указываетъ, по мнѣнію нѣкоторыхъ, на высшее достоинство пророка, и Іисусъ Христосъ исполнялъ это пророческое служение отъ крещения Своего до страданий. Онъ былъ самымъ высшимъ пророкомъ. Прежніе пророки не могутъ равняться съ Нимъ: Опъ сообщилъ ученикамъ такое ученіе, на которое въ Писаніяхъ пророковъ есть только кроткія указанія. Іисусъ Христосъ былъ пророкомъ сильнымъ въ дѣлѣ и словѣ. Еще древніе язычники находили истинное величіе своихъ знаменитыхъ мужей въ томъ, что они были сильными въ словѣ и дѣ-

28

Digitized by Google

лѣ<sup>1</sup>). И Эммаусскіе ученики говорять про силу дѣла и слова Інсуса Назарянина. Подъ дёломъ Інсуса Христа разумёются всъ дъйствія и поступки Его, преимущественно же чулеса Его. И ветхозавѣтные пророки совертали чудеса, но только не своею силою, а силою Божіею; Інсусь же совершаль чудеса своею силою. Ни одинъ пророкъ не совершилъ столько чудесъ, сколько совершилъ Іисусъ Христосъ. Ев. Іоаннъ замѣчаетъ. что если бы писать подробно о делахъ Іисуса Христа, то и весь міръ не вмѣстилъ бы написанныхъ книгъ (Ioan. XXI. 25). Чудеса Інсусъ Христосъ совершалъ чрезъ одно только слово. Даже прикосновение къ одеждъ Его могло подать чудесную спасительную помощь (Лук. VIII, 44). Інсусъ Христосъ былъ также силенъ и въ словѣ. Его рѣчь производила неотразимое впечатлѣніе на слушателей. Онъ имѣлъ все, что долженъ имѣть величайшій ораторъ, именно: неисчерпаемое богатство идей, глубину мыслей, умѣнье говорить ясно и просто. Онъ умѣлъ облечь отвлеченныя истины въ пластическіе образы. Его ръчь всегда соотвътствовала степени пониманія слушателей. Тонъ рѣчи Его показывалъ дружеское, участливое отношеніе къ людямъ. Вотъ почему народъ такъ охотно и въ такомъ множествѣ собирался слушать Іисуса Христа. Чтобы насладиться бесѣдою Его, народъ бѣжалъ за Нимъ даже въ пустынныя мѣста и здъсь, забывая про голодъ, слушалъ Его по цълымъ инямъ (Лук. VI, 33 и дал.). Когда Іисусъ оканчивалъ свою бесѣду, то всѣ дивились Его ученію (Мате. VII, 28). Онъ училъ какъ власть имѣющій, а не какъ книжники и фарисеи (Мате. VII, 29). Силу слова Інсуса Христа признавали даже враги Его. Не одинъ разъ они приступали къ Нему съ коварными, хитрыми вопросами и Іисусъ уничтожалъ коварные замыслы ихъ краткимъ, яснымъ и мудрымъ отвѣтомъ. Врагамъ Его ничего болѣе не оставалось дѣлать, какъ только въ безсильной ярости скрежетать на Него зубами. Сила слова

<sup>1)</sup> Напр. Демосоень въ началѣ своей рѣчи въ Тимооею говорить: Каλλізтратоз хай 'Ιφιχράτης τῷ τε πράττειν χαὶ τῷ ἐιπειν δυνάμενοι. Өукининдъ характеризуеть Перикла слѣдующими словами: άνήρ хат' ἐκεινον τὸν χρονον πρῶτος τῶν 'Αθηναίων, λέγειν τε καὶ πράσσειν δυνατώτατος, см. Auferstehungsgesch von Nebe, S. 146. Стефанъ Первомученикъ въ своей рѣчи предъ Синедріономъ характеризуеть Монсен тоже какъ сильнаго въ словахъ и дълахъ. Дѣли. VII, 22.

и дѣла Іисуса Христа обнаруживалась предъ Богомъ и людьми. Если бы одни люди видѣли эту силу, то можно было сказать, что Онъ обольщалъ людей, обманывалъ ихъ. Но самъ Богъ свидѣтельствовалъ, что Іисусъ Христосъ есть Сынъ Его возлюбленный; Самъ Богъ говорилъ, что должно Его слушать (Мате. XVII, 5). Такимъ образомъ, эммаусскіе ученики имѣли полное право сказать, что Іисусъ Христосъ былъ великимъ пророкомъ, сильнымъ въ словѣ и дѣлѣ.

Кратко охарактеризовавъ личность Інсуса Назарянина, Клеопа и Лука приступають теперь къ разсказу о томъ, что случилось съ Нимъ въ Іерусалимѣ въ послѣдніе дни. Они говорять: предаша Его архи рее и князи наша на осуждение смерти и распяша Ею. Подъ архіереями разумѣются здѣсь первосвяшенники Анна и Кајафа, а подъ князьями начальники народа, какъ и въ XXIII, 13, 35 ст. евангелія Луки. Первосвященники и князья іудейскаго народа осудили Господа на смерть. и притомъ, смерть самую поворную: они распяли Его. Конечно, Клеопа и Лука хорошо знали, что не сами первосезщенники и князья распяли Господа. Пилатъ собственно далъ приказание распять Господа, но это приказание было дано вслѣдствіе настойчивыхъ просьбъ первосвященниковъ и князей іудейскихъ. Если бы послѣдніе не требовали распятія Господа, то Пилатъ даже и не подумалъ бы осудить Господа. Извѣстно, что Пилатъ неохотно согласился на казнь Господа. Только угрозы первосвященниковъ донести на него Кесарю побудыя его дать приказание распять Іисуса Христа.

Смерть Іисуса Христа доставила ученикамъ величайшую скорбь: она разбила всъ ихъ надежды. Мы же надъяхомся*дост*ора <sup>1</sup>), говорятъ они, яко сей есть хотя избавити Изра-

<sup>1)</sup> Тишендорфъ на основании Сянайскаго и Ватиканскаго колексовъ читаетъ ελπίζομεν; Лахманъ же согласенъ съ общеупотребительнымъ чтеніемъ ήλπίζομεν. Нельзя отдавать преимущество Ватиканскому и Синайскому кодексу. Въ посяћанемъ находится много измѣненій, добавленій, такъ, напр., въ стихъ 13-мъ этой главы, кавъ мы уже говорили, предъ ἐξήχοντα встанлено ἐхатóν. Эта вставка, очевидно, сдѣлана въ угоду мнѣнію, отожествившему Эммаусъ съ Никополемъ, подобно этому и ήλπίζομεν легко могло быть измѣнено въ ἐλπίζομεν: переписияму могло показаться предосудительнымъ, что эммаусскіе ученики совершенно потеряли вѣру въ Інсуса Христа, какъ Мессію, и онъ измѣниль выражевіе.

иля. Клеопа и Лука не боятся обнаружить себя предъ незнаконымъ человѣкомъ приверженцами Іисуса Назарянина. У нихъ такъ сильно было желаніе излить свою скорбь, что они не обращаютъ вниманія на могущія произойти отъ этого непріятности. Если бы незнакомый спутникъ ихъ былъ приверженцемъ первосвященниковъ, или тайнымъ агентомъ ихъ, то Клеопѣ и Лукѣ, быть можетъ, пришлось бы выслушать много оскорбленій или даже идти для допроса къ первосвященникамъ. Но Клеопа и Лука чистосердечно разсказываютъ, что имѣли прежде надежды на избавление Іисусомъ Назаряниномъ Израиля. Подъ избавлениемъ нужно разумъть не искупление Израиля отъ грѣховъ, но избавленіе его отъ враговъ 1). Изъ евангелій извѣстно, что не только народъ, но даже ближайшіе къ Інсусу Христу апостолы раздёляли тё надежды, какія имъли Эммачсские ученики. Клеопъ и Лукъ казалось, что Іисусъ Христосъ пришелъ съ целію освободить народъ іудейскій отъ враговъ, основать земное царство, гдѣ евреи могли бы жить безпечально. Смерть Его разбила всѣ эти надежды. Теперь Клеопа и Лука ясно поняли, въ какомъ заблуждении они находнлись. Въ ихъ словахъ звучитъ глубокая скорбь о потере того, что такъ долго было предметомъ ихъ пламеннаго желанія радостной надежды.

Объяснивъ причину своей скорби, Клеопа и Лука говорять: но и надъ встми сими, третій сей день есть днесь, отнелиже сія быша—адда уг хад оду паст гобток, трітуу табтуу у́ще́рау а́үек су́щероу<sup>2</sup>) а̀ф од та́ота ѐүе́уето. Изъ этихъ словъ учениковъ видно, что у нихъ остался еще лучъ надежды на Іисуса Назарянина: еще не прошелъ третій день послѣ Его

1) См. Благовъстникъ Өеофилакта, ч. 8, стр. 414. Казань 1874 г.

<sup>2</sup>) Въ Александрійскомъ и Кэмбриджскомъ кодексахъ σήμρον стоитъ предъ żүε:, а въ Синайскомъ и Ватиканскомъ совсёмъ не находится. На вопросъ, какой субъектъ долженъ быть подразумѣваемъ при äүε:, даются различные отвѣты Heinsius указываетъ на ś θεός, Schwarzius на ś ούρανός, Er. Schmid u Neumann-иа ś ήλιος, Camerarius на χρόνος, Beza на tempus или res, Курже, Mosche. Meyer-на ś Ίησοῦς, Bornemann и Hoffmann на Ίσραήλ. Болѣе основательно указаніе на ś θάνατος, но удобнѣе всего считать это выраженіе безанчнымъ, какъ дѣлаетъ большинство западныхъ экзегетовъ, напр. Grotius, Bengel, Rosenmüller, Kühnöl, Glöckler, be Wette, Baumgarten-Crusuis, Ewald, Buttman, Bleek и друг.

31

смерти. Если уже въ этотъ день ничего не случится, тогда всѣ надежды ихъ должны разсѣяться окончательно. Чего ожидали ученики въ этотъ день, не показано здѣсь, но изъ стиха 24-го этой главы намъ ясно, что они надъялись увидъть въ этотъ день самаго Іисуса Христа. Они, очевидно, ожидали возстанія Его изъ мертвыхъ. Іисусъ неоднократно говориль о своей смерти и о своемъ воскресении, о своей побъдъ надъ врагами, и указывалъ, что это должно случиться въ третій день по смерти Его. Клеоп'ь и Лук' вспоминались эти слова Учителя, и они имѣли слабую надежду на то, что въ этотъ день Іисусъ, быть можетъ, возстанетъ изъ мертвыхъ и побъцить своихъ враговъ. Но день этотъ уже приближался къ концу, а Інсусъ Христосъ не показывался. Ихъ слабая надежда съ каждымъ часомъ угасала все болѣе и болѣе. Тяжело имъ было разставаться съ этою надеждою. Съ глубокою скорбію они разсказывають незнакомому спутнику слёдующее: но и жены нъкія отъ насъ ужасиша ны, бывшія рано у гроба: и не обрътша тълесе Его, пріидоша, глаголюща, яко и явленіе Ангель видъша, иже глаголють Его жива. Нужно думать, что Клеопа и Лука получили извъстіе не отъ самихъ женъ, но, какъ говорится, отъ вторыхъ рукъ: ихъ свѣдѣнія о событіяхъ при гробѣ Іисуса Христа очень скудны. Они не знають, какія жены ходили ко гробу, не знають что жены видьли не только ангеловъ, но и Самаго Іисуса Христа. Если бы Клеопа и Лука бесёдовали съ женами, то они несомнённо узнали бы о явленіи Іисуса Христа и о тѣхъ словахъ, какія Онъ повелѣлъ передать апостоламъ. Вѣроятно, что Клеопа и Лука по какимъ нибудь обстоятельствамъ не успѣли разспросить женъ о событіяхъ при гробѣ. Тѣ же вѣрующіе, отъ которыхъ они получили такое извъстіе, легко могли измѣнить разсказъ женъ. Извъстно, что разсказъ о какомъ либо извъстіи, при передачѣ отъ одного къ другому, легко измѣняется до неузнаваемости. Разсказъ женъ особенно легко могъ быть измѣняемъ. потому что почти никто не вѣрилъ ему. Всякій относился къ разсказу женъ съ сомивніемъ, считалъ его пустою болтовнею и потому не считаль нужнымъ передавать его въ точности.

Digitized by Google

Жены своимъ разсказомъ изумили <sup>1</sup>) вѣрующихъ и въ томъ числѣ Клеопу и Луку. Изумленіе вѣрующихъ очень понятно. Если тѣла Інсуса Христа нѣтъ во гробѣ, то гдѣ же оно, украдено? или воскрешено? Первое невѣроятно, такъ какъ никто не былъ заинтересованъ въ похищеніи Его. Напротивъ, и враги Іисуса Христа и друзья Его были заинтересованы въ томъ, чтобы тѣло Его мирно почивало во гробѣ Іосифа. Но и тому обстоятельству, что Іисусъ Христосъ воскресъ трудно было повѣрить. Правда, ангелы сказали, что Онъ живъ, но гдѣ же Онъ въ такомъ случаѣ? Если Онъ воскресъ, то почему не является вѣрующимъ? Почему не возвѣщаетъ побѣды надъ врагами? Всѣ эти вопросы были неразрѣшимы для вѣрующихъ и приводили ихъ въ изумленіе.

Клеопа и Лука знаютъ, что, кромъ женъ, ко гробу ходили и вѣкоторые изъ апостоловъ. И идоша нъчыи отъ насъ ко гробу, разсказывають они, и обрътоша тако, якоже и жены рвина: самаго же не видвина. И это сообщение Клеопы и Луки о событіяхъ при гробѣ Господа показываетъ, что они не бесѣдовали съ самими женами и апостолами: они не сообщаютъ, напримфръ, кто изъ върующихъ ходилъ ко гробу Госнода, не знають, что жены удостоились уже увидѣть воскресшаго Господа. Подъ вѣрующими прежде всего нужно разумѣть апостоловъ Петра и Іоанна, которые, какъ мы видѣли изъ 3 и 10 ст. ХХ-й гл. евангелія Іоанна, ходили ко гробу. Они нашли гробъ пустымъ, но не видѣли ангеловъ, между тѣмъ изъ словъ и Луки можно заключить, что и апостолы, подобно Клеопы женамъ, удостоились явленія ангеловъ. Это еще разъ подтверждаетъ то, что Клеопа и Лука получили извъстіе о случившемся при гробѣ изъ вторыхъ рукъ.

Этими словами Клеопа и Лука закончили свою рѣчь къ незнакомому путнику. Они сказали причину своей печали. Путникъ, по ихъ мнѣнію, долженъ былъ ясно понять, что они должны были скорбѣть. Однако, они жестоко ошиблись. Путникъ вмѣсто утѣшенія сталъ упрекать ихъ въ маловѣріи; онъ

Слово "изунили", поставленное въ русскомъ переводъ гораздо лучше передаетъ греческое слово ἐξέστησαν, чъмъ слово ужассища поставленное въ славлискомъ переводъ, сравн. Лук. II, 47; УІП, 56; Дъян. II, 12 в др.

началъ доказывать, что печаль ихъ не имёла ни какихъ пречинъ. И той, повёствуетъ евангелистъ, рече къ нима: о несмысленная—ачоптог, и косная сердиемъ, еже въровати о всъхъ, яже илаголаша пророцы: Не сія ли подобаше пострадати Христу и внити въ славу свою?

Незнакомый путникъ называетъ Клеопу и Луку несмыслевными, такъ какъ они не понимали пророчествъ. Если бы они обладали яснымъ, проницательнымъ разумомъ, то они давнобы поняли, что не печалиться имъ надо, а радоваться о томъ, что Господь умеръ и этимъ избавилъ людей отъ грѣховъ. У пророковъ ясно сказано, что Мессія за грѣхи людей должевъ быль пострадать. Между тёмь, ученики соблазняются этою смертію, думають, что она была пораженіемъ Мессів. Непонимание ихъ происходило оттого, что они были косны сердцемъ, т. е. вялы, лѣнивы. Сердце ихъ прилѣплялось только къ міру. Ученики услаждались мечтами о будущемъ земномъ царствѣ, которое, по ихъ понятіямъ, долженъ былъ устроить виъ Інсусъ Христосъ, и не хотѣли подумать о тѣхъ словахъ, которыми Онъ призывалъ ихъ къ самоотвержению, къ несевию креста вслёдъ Его. Они не хотёли размышлять о тёхъ мёстахъ Писанія, гдѣ говорилось объ униженіи и смерти Мессів. Опи обсуждали только тѣ мѣста писанія, гдѣ говорилось о славѣ Мессіи, о побълѣ Его надъ врагами. Хорошо разсуждаетъ объ этомъ Өеофилактъ. "Поелику они (Клеопа и Лука) размышляли по человѣчески, пишетъ онъ, и страдали большимъ сомнѣніемъ, то Господь называеть ихъ несмысленными и медлительными въ въровании всему тому, что предсказывали пророки. Ибо можно въровать отчасти и въровать всецъло. Напримъръ, кто надъется, что Христосъ придетъ для спасенія народа, --- впрочемъ, не для спасенія душъ, но для возстановленія и избавленія ічдейскаго народа, тотъ вѣруетъ не настолько, насколько должно вѣровать. Равно и тоть, кто словамъ Давида: ископаша рунь мои и нозть мои (Псал. XXI, 17), и прочемъ словамъ относительно креста и обстоятельствъ на крестѣ вѣруетъ, какъ пророчеству отъ лица Господа, и мѣста Писанія о страданія принимаетъ, но не принимаетъ въ разсужденіе мѣста о воскресени...., тотъ имфетъ вфру не совершенную. но вфрустъ отчасти.

34

Digitized by Google

А должно вѣрить пророкамъ во всемъ какъ относительно состоянія уничиженія, такъ относительно славы. Ибо Хрвсту нужно было пострадать; это уничиженіе. Но нужно было Ему войти и въ славу свою, — это прославленіе. Вы же такъ несмысленны, что слыша Исаію, говорящаго о томъ и другомъ состояніи, именно: на заколеніе ведеся, и: хощетъ Господъ явити Ему свътъ (Ис. LIII, 7. 11), первое принимаете, а о второмъ не помышляете; тому, что онъ язвенъ бысть, вѣруете, а того, что Господъ хощетъ очистити Его отъ язвы (Ис. LIII, 5. 10), и въ умъ не берете" 1).

Упрекнувъ учениковъ въ томъ, что они не понимаютъ и не хотятъ понимать предсказаній пророковъ о Мессіи, Іисусъ Христосъ начинаетъ затѣмъ приводить эти предсказанія. Конечно, еслибы Клеопа и Лука были не косны сердцемъ, то Іисусу Христу не было бы нужды приводить этихъ предсказавій: ученики легко могли бы припомнить ихъ и заключить нзъ нихъ о необходимости смерти Мессіи. Но Іисусъ Христосъ зналь, что ученики косны сердцемъ и потому счелъ нужнымъ нодробно изъяснить пророческія предсказанія о Мессіи. И начена ота Moucea, пишетъ евангелистъ, и ота всъха пророкова сказаше-дприпуецен-има отъ всполь писаний. яже о немъ. Нельзя думать, что Іисусъ Христосъ приводилъ и изъяснялъ всѣ пророческія мѣста, которыя къ Нему относятся: это потребовало бы много времени. да въ этомъ и не было нужды. Эммаусскіе ученики нуждались только въ разъясненіи истиннаго смысла страданій Мессін. Они думали, что со смертію Інсуса Христа должно было кончиться все. Вотъ эти то пункты, т. е. необходимость смерти Мессіи и затѣмъ воскресенія Его изъ мертвыхъ, послужили темою бесъды Іисуса Христа. Іисусъ Христосъ не ограничился тѣмъ, что приводилъ пророческія мѣста. Онъ еще толковаль ихъ. Какимъ методамъ Онъ изъяснялъ пророчества, не сказано у евангелиста. Rosenmuller и нѣкоторые другіе (Marck, Rus. Neumann) думаютъ, что Інсусъ Христосъ сначала привелъ всѣ пророческія мѣста и затемъ уже сталъ толковать ихъ 2). Но сомнительно, чтобы

<sup>1)</sup> Өеофилактъ, Благовъстникъ, ч. 3-я, стр. 416-я.

<sup>2)</sup> Scholia in Novun Testamentum Rosenmülleri, q. 2-s, crp. 271-272.

Господь держался этого метода наученія: этотъ методъ имбетъ много неудобствъ. Когда Господь сталъ бы толковать приведеввыя пророчества, то ученики могли бы забыть самый тексть ихъ, и такимъ образомъ смыслъ ихъ остался бы неяснымъ. Какъ мудрый педагогъ, Інсусъ Христосъ долженъ былъ привесть извѣстное пророчество и сейчасъ же толковать его. При такомъ методъ каждое пророчество становилось яснымъ и понятнымъ. Іисусъ Христосъ сначала толковалъ пророчества, содержащіяся въ книгахъ Моисея, а затѣмъ перешелъ къ другимъ пророчествамъ. Хотя у евангелистовъ упоминаются пророчества, взятыя изъ книгъ Моисея и пророковъ, тѣмъ не менее нужно думать, что Іисусъ Христосъ не пропустилъ не одного пророчества, содержащагося въ ветхозавѣтныхъ книгахъ. Намъ извѣстно, что все собраніе каноническихъ книгъ В. Завѣта обозначается въ Н. Завѣтѣ какъ закона и пророки (Мате. V, 17; VII, 12; XXII, 40; Лук. XVI, 16 и друг.). Въ виду этого нужно полагать, что Іисусъ Христосъ толковаль пророчества, содержащіяся и въ книгахъ историческихъ, учительныхъ, напр. кн. Царствъ, Паралипоменонъ, Іова и друг. Такимъ образомъ, Клеопа и Лука получили полное разъясненіе о необходимости смерти Мессіи и затѣмъ Его прославленія. Это разъясненіе было для нихъ убѣдительно, такъ какъ они върили, что Св. Писаніе есть откровеніе Бога.

Какія пророчества изъясняль Іисусь Христось Клеопѣ и Лукѣ, не сказано у евангелиста. Блаж. Өеофилакть высказываеть объ этомъ слѣдующее мнѣніе: "Таинство жертвоприношенія Авраамова, когда Онъ, оставивъ живымъ Исаака, принесъ во всесожженіе овна, служило прообразованіемъ относительно Господа, какъ и самъ Господь говоритъ, что Авраамъ видѣлъ день Его и возрадовался (Іоан. VIII, 56). И это мѣсто: узрите животъ вашъ висящъ (Втор. ХХVIII, 66) въ одно и то же время указываетъ и на распятіе словомъ висящъ и на воскресеніе словомъ животъ. Разсѣяны и въ прочихъ пророчествахъ изреченія о крестѣ и воскресеніи, особенно у важнѣйшихъ пророковъ<sup>4</sup>). Herhard указываетъ слѣдующія мѣста, приво-



<sup>1)</sup> Өеофилактъ, Благовъстникъ, ч. 3-я, стр. 417

Димыя Спасителемъ: Быт. III, XII, 3; XLIX, II, 2 Цар VII, 13; Пс. II, 7; VIII, 6; XVI, 9 и 11; Пс. XXII; Пс. XXXI; 6; Пс. XLI, 10; LXVIII, 2 и 19; Пс. LXIX, 2. 3. 5. 22. 23 н 26; Пс. СІХ; Ис. XLIII, 24; L, 6 и 7; LIII; LV, 3 и 4; LXIII, 1 и 2; Дан. IX, 26; VII, 13; Ис. VI, 2; XIII, 14; Мих. Iì, 13; Захар. IX, II; XII, 10, XIII, 7<sup>-1</sup>).

Клеопа и Лука внимательно слушали рѣчь незнакомаго путника. Они старались не проронить ни одного слова изъ Его бестам; отъ Его словъ горъло ихъ сердце; они находили Его рѣчи настолько пріятными, что позабыли свое тяжкое горе. Сколько времени продолжалась бесъда дивнаго путника, неизвъстно. Можно думать, что бесъда продолжалась не менъе часа; въ болѣе короткое время Спаситель не успѣлъ бы истолковать нёсколько пророчествъ. Во время этой бесёды три путника незамѣтно пришли въ селеніе Эммаусъ. Клеопа и Лука должны были здёсь остановиться, но незнакомый путникъ ихъ желалъ идти далѣе. И приближищася вз весь вз нюже идяста, пишетъ евангелистъ, и той творящеся далечайще ити,-καὶ ῆγγισαν ἐις τήν κώμην, οῦ ἐπορεύοντο καὶ αὐτὸς προσεποιειτο<sup>2</sup>) πόρρωτέρω<sup>3</sup>) πορεύεσθαι. Спративается, почему Іисусъ Христосъ показываль видъ, что хочетъ идти далѣе? Нѣкоторые думають, что Онь хотѣль незамѣтно скрыться отъ учениковъ, но затѣмъ, упрошенный ими, остался. Но развѣ Спаситель могъ поступать такъ, какъ поступаетъ человѣкъ? Развѣ Онъ могъ измѣнить первоначальное рѣшеніе своей воли? Еслибы Онъ заранѣе счелъ нужнымъ скрыться отъ учениковъ, то Онъ и исполнилъ бы это. Кейль думаетъ, что намфреніе идти далѣе, высказанное Інсусомъ Христомъ, должно было служить для учениковъ испытаніемъ, хотѣли ли они наслаждаться Его присутствіемъ далье 4). Но это испытаніе было бы

<sup>1</sup>) CM. Auferstehungsgeschichte von Nebe, S. 164.

<sup>2</sup>) Въ Синайскомъ, Александрійскомъ, Ватиканскомъ и Кэмбриджскомъ кодексахъ стоитъ пробепојубато. Лахманъ, Тишендорфъ и Небе принимаютъ чтевіе этихъ кодексовъ, но Мейеръ считаетъ первоначальнымъ пробепосёто.

3) Такъ написано въ Синайскомъ и Комбриджскомъ кодексахъ, но въ Александрійскомъ и Ватиканскомъ стоитъ породътером. Лахманъ и Тишендорфъ даютъ преимущество чтению первыхъ колексовъ.

4) Keil.-Komment, ub. die Evang. des Marc. u Lucas, S. 491. 1879.

излишнимъ, такъ какъ Іисусъ Христосъ могъ видеть, что Его слова привимаются съ величайшей охотою и радостію, и что ученики готовы были слушать Его еще нъсколько часовъ. Эго намбреніе можно объяснить тбмъ, что черезъ него Інсусъ Христосъ хотѣлъ привести учениковъ къ сознанію, какъ Онъ былъ необходимъ имъ. Намърение Інсуса Христа удалиться показало имъ, какимъ великимъ человѣкомъ былъ ихъ незнакомый путникъ. Съ другой стороны, это намърение вытекало еще изъ простой въжливости. Если бы незнакомый путникъ пошель въ домъ выёстё съ учениками безъ ихъ приглашенія, то послѣдніе могли бы подумать о Его навязчивости. Теперь же ученики должны были считать Его человѣкомъ благороднымъ, хорошо знающимъ приличія. Ученики усердно просили Его остаться съ ними; они нуждаста Его глаголюща: облязи съ нама, яко къ вечеру есть, и приклонился есть-хай хехдихеч 1) -день. Клеопа и Лука изъ беста незнакомаго путника узнали очень многое. Они ужъ не были печальными: рѣчь путника доставила имъ величайшее утъшение. Уже изъ простой благодарности ученики должны были просить путника остаться съ ними ночевать. Но ученики просятъ Его остаться, главнымъ образомъ, потому, что желали слышать отъ Него дальнъйте наставление. Они сознавали, что имъ многаго еще недостаетъ для яснаго представленія о лицѣ Мессіи. Они опасались, что съ уходомъ таинственнаго путника они могли лишиться той блаженной радости, какая наполняла ихъ сердце во время Его бесёды. Поэтому они сильно умоляли путника остаться съ ними ночевать. Они, однако, не рышаются просить Его прямо: они выставляютъ на видъ не собственный интересъ, но интересъ самого же путника. Ученики указывають на то, что день склонился уже къ вечеру; слѣдовательно, теперь одному не совсѣмъ безопасно путешествовать.

Видя сердечное расположение къ Себъ учениковъ, незнакомый путникъ согласился остаться съ ними; и ониде съ нима облещи. По мнѣнію Мейера, слово ониде указываетъ на то, что три путнива вошли въ селение<sup>2</sup>). Но гораздо основательнѣе полагать, что ови

**3**8



- -

<sup>1)</sup> Тшендорфъ на основания Сянайскаго в Ватиканскаго кодексовъ присоединяетъ здъсь частицу йбя.

<sup>2)</sup> Commentar uber das Neue Testament von Meyer, 4. 1, crp. 411.

вошли въ домъ, такъ какъ то, что сейчасъ послѣдовало послѣ ихъ вступленія, случилось не на улицѣ, но въ комнатѣ. Чей быль домъ въ который они вошли, не сказано въ евангеліи, такъ какъ для цёли разсказа это не важно. Быть можетъ, кто либо изъ этихъ учениковъ имѣлъ здѣсь свой домъ, а можетъ быть, этотъ домъ принадлежалъ родственнику или другу какого-либо ученика. Нѣкоторые полагають, что они вошли въ гостинницу. Здѣсь три путника возлегли за столомъ. И бысть яко возлеже съ нима, и пріимъ хлюбъ благослови, и преломивъ данша имаκαι έγένετο έν τῷ κατακλιθήναι ἀυτὸν μει' αὐτων, λαβών τὸν ἄρτον ευλόγησε, хαι хλάσας έπεδίδου αυτοίς. Благословение и преломленіе хліба за трапезою совершалось, обыкновенно, хозянномъ дома. Но здёсь это было совершено незнакомымъ путникомъ. Въроятно Клеопа и Лука изъ уваженія къ Его большимъ познаніямъ предложили Ему первое мѣсто за столомъ. Въ моментъ преломленія хлъба Клеопа и Лука вдругъ увидали, что незнакомый путникъ быль не кто иной, какъ Іисусъ Христосъ. Онъма же отверзосться очи, пишетъ евангелисть, и позниста Ειο.-αυτών δέ διηνοίγθησαν οι δφθαλμοί χαι έπεγνωσαν αύτόν. На вопросъ, отчего ученики узнали Іисуса Христа, даются различные отвѣты. Нѣкоторые (напр. Павлюсъ) думаютъ, что, благословляя хлѣбъ, Іисусъ Христосъ поднялъ руки къ небу, при чемъ обнаружились гвоздиныя раны на рукахъ. Увидавъ это, ученики догадались, что передъ ними находится Господь<sup>1</sup>). Но это объяснение не соотвётствуеть 35-му стиху этой главы, гаћ эммачсские ученики говорятъ, что Христосъ былъ узнанъ ими собственно въ преломлении хлѣба-зу ту хла́се: той артоо. Нѣкоторые отцы церкви, напр., Златоустъ, Августинъ, Өсофилактъ и католические экзегеты думаютъ 2), что Іисусъ Христосъ совершилъ предъ учениками Святое Таинство причащенія, изъ чего ученики уб'єдились, что предъ ними-Господь. Хотя выражение хλαν τόν άρτον и употребляется для обозначенія таинста причащенія (Дёян. II, 42. 46), но въ данномъ случать лучше понимать его въ смыслт простаго преломленія хлѣба. Нельзя думать, чтобы Іисусъ Христосъ сталъ совер-

1) Paulus,-Commentar uber das neue Testament, ч. 3, стр. 934.

2) Comment. üb. Ev. Marcus u. Lucas von Keil, s. 491.

шать таинство причащенія предъ тѣми лицами, которыя ничего не знали объ этомъ таинствѣ. Если бы Іисусъ Христосъ намъренъ былъ совершить это таянство, то Онъ долженъ былъ сначала разъяснить о немъ, подобно тому какъ Онъ сдълалъ это при совершении перваго таинства евхаристии. Нельзя не замѣтить, что и самыя выраженія ев. Луки отличаются отъ тѣхъ, которыя Лука употребилъ при описаніи таинства причащенія; тамъ-εύχαριστήσας έχλασε χαι εδωχεν (XXII, 19). завсь-ευγόγησεν χαι χλάσας επεδίδου. Πουτομγ μужно думать, что Інсусъ Христосъ совершилъ обыкновенное преломленіе хлёба. Ученики узнали Іисуса Христа сверхъестественнымъ образомъ. На это даются указанія въ самомъ текстѣ. Если бы Лука хотълъ сказать, что ученики узнали Господа натуральнымъ образомъ, то онъ выразился бы такъ: ха! елеучовач авточ. Но онъ употребляетъ выражение: аотши бе білуогудлоач ог оσθαλμοί, что указываетъ на сверхъестественную причину отверзенія очей ихъ. Мы не хотимъ, впрочемъ, отридать того, что все, случившееся за столомъ, способствовало тому, чтобы ученики узнали Господа, но главною причиною этого служила все-таки чудесная сила Господа.

Недолго Клеопа и Лука наслаждались созерцаніемъ открывшагося имъ Господа. Послѣдній сейчасъ же, какъ только Его узнали, сдѣлался невидимъ. Теперь не было никакой необходимости, чтобы Іисусъ Христосъ оставался среди своихъ учениковъ: послѣдніе теперь твердо были убѣждены. что Господь воскресъ и живетъ въ славѣ. Своимъ внезапнымъ исчезновеніемъ Іисусъ Христосъ далъ ученикамъ понять, что Онъ теперь не будетъ жить съ ними, какъ прежде, что Его тѣло было прославлено и не подлежало законамъ матеріальнаго міра. Такимъ образомъ, таинственное исчезновеніе Господа служило нагляднымъ доказательствомъ Его прославленія <sup>1</sup>).



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Западные экзегеты стараются пайти основаніе того, почему ученнки не стали видъть Іисуса Христа. Clericus, Hammond, Wetstein, Heumann, Paulus. Kühnöl, Schleiermacher, думають, что Іисусь Христось удалился отъ учениковъ совершенно натуральнымъ образомъ. Это рышеніе вопроса, съ периаго взгляда простое, ведеть къ перазръшимымъ недоумъніяхъ. Если Іисусъ Христосъ удалился отъ учениковъ натуральнымъ образомъ, то почему ученики не пошли вслёдъ за Нимъ. Въ виду этого лругіе ученые—Luther, Calvin, Gerhard, Grotius, Ben-

Оставшись одни, Эммаусскіе ученики находились въ самомъ радостномъ настроении. Они несомнѣнно были убѣждены въ явлении имъ воскрестаго Господа. Въ этомъ особенно увъряло ихъ то радостное чувство, которое они испытывали во время бесвды съ Господомъ. Они говорили другъ другу: не сердие-ми наше горя бъ въ насъ, егда глаголаше намъ на пути, и егда сказоваше нама Писанія. Выражевіе "горѣло сердце" означаетъ чрезвычайно пріятное душевное движеніе, производимое особенно сильнымъ, пріятнымъ впечатленіемъ (Псал. XXXVIII, 4; Іерем. XX, І). Таково было душевное состояніе учениковъ во время беста съ ними Господа. "Сердце ихъ горъло, пишетъ блаж. Өсофилакть, или отъ огня словъ Господнихъ, когда при изъяснении Господомъ писаний они внутренно разогръвались и соглашались съ Его ръчами, какъ истинными или, когда Онъ изъяснялъ имъ Писанія, сердце ихъ билось и внутренно говорило: сей самый, который изъясняетъ намъ, есть Господь"<sup>1</sup>). Исполненные радости, Клеопа и Лука не захотѣли оставаться въ Эммаусъ, они пожелали обрадовать поскорѣе апостоловъ и прочихъ върующихъ въстью, что Інсусъ Христосъ воскресъ. И воставша въ той часъ, повъствуетъ еванг. Лука, Іерусалимъ. Этотъ 6036pamucmacs 67 поступокъ Клеопы и Луки показываеть братскую любовь ихъ къ послѣдователямъ Христовымъ. Нътъ сомнънія, что Клеопа и Лука были голодны и утомлены; но они не желаютъ пользоваться спокойствіемъ въ то время, когда прочіе вѣрующіе находятся въ печали. Быстро Клеопа и Лука проходять 10 версть и явля-

1) Благовъстникъ, ч. 3-я, стр. 417-418.

gel, Glöckler, Olshausen, Baumgarten—Crusius, Meyer, Bleek, Godet, Stier и друг. полагають, что Іисусь Христось сталь невидимь всявдствие чудеснаго Божескаго воздъйствия на глаза учениковь (см. Auferstehungsgesch. von Nebe, S. 173). Но вь такомь случав странно, почему евангелисть не сообщиль объ этомь, тогда вакъ раньше онь упомниуль объ этомь обстоительствв. Поэтому нужно думать, что основание того, почему Клеона и Лука не стали видъть Іисуса Христа, лежить, съ одной стороны, въ свойствахъ прославленнаго твла Іисуса Христа, а съ другой стороны, твъ высочайшей волъ Госнода. Твло Госнода послъ воскресения Его могло проникать чрезъ матеріальные предметы и могло быть рядемо человѣкомъ только въ извѣстные моменты для извѣстныхъ цѣлей. Въ данномъ случаѣ Господь сталь невидимъ для того, чтобы внезапнымъ исчезновениемъ привести учениковъ къ твердой вѣрѣ въ Его воскресение и прославление.

ются въ Іерусалимъ. Здѣсь имъ не приплось ходить по разнымъ домамъ, что-бы сообщать апостоламъ радостную весть: они обрътоста совокупленных единонадесяте и иже бяху ст ними. Предъ приходомъ Клеопы и Луки апостолы съ вѣрующими были въ одномъ домѣ. Это произошло, по всей вѣроятности, вследствіе великихъ событій дня. Всякій хотель узнать о томъ, что случилось при гробѣ Інсуса Христа, поэтому шель туда, гдв находились апостолы. Ев. Лука говоритъ, что здѣсь было одиннадцать апостоловъ, но изъ 24-го стиха XX гл. Іоанна видно, что ап. Оомы не было среди апостоловъ, когда Господь явился ученикамъ непосредственно послѣ разсказа Энмаусскихъ учениковъ. Въ виду этого нѣкоторые (напримѣръ Августинъ) думаютъ <sup>1</sup>), что Оома вышелъ изъ дома, когда Клеопа и Лука стали разсказывать о явлении Господа, такъ какъ не хотълъ върить, что Господь воскресъ. Евфимій Зигабенъ предполагаетъ, что ев. Лука упоминаетъ объ 11 апостолахъ потому, что здёсь находился Матеій, который послѣ Пятидесятницы причисленъ къ лику 12-ти апостоловъ <sup>2</sup>). Но лучше всего слово "одиннадцать" понимать здѣсь какъ общее обозначеніе апостоловъ, число которыхъ простиралось теперь до 11-ти; подобный примёръ мы встречаемъ еще у Іоанна (ХХ, 24); здёсь Оома названъ "однимъ отъ двѣнадцати", хотя число апостоловъ въ это время было 11; этого объясненія держатся многіе, напримъръ Kühnöl<sup>3</sup>), Bleek <sup>4</sup>), Paulus <sup>5</sup>), Keil <sup>6</sup>), Nebe <sup>7</sup>).

Когда Клеопа и Лука вошли въ домъ, вѣрующіе, по евангелію Луки, привѣтствовали ихъ словами: "яко воистину воста Господь и явися Симону". Другіе евангелисты не разсказываютъ о явленіи Петру, только ап. Павелъ упоминаетъ о немъ въ XV гл. 5 ст. 1 Кор. Неизвѣстно, въ какой часъ дня произошло это явленіе. Блаженный Өеофилактъ думаетъ, что оно

- 1) CM. Auferstehungsgesh. von. Nebe, s. 217.
- <sup>2</sup>) Aufersteh. von. Nebe, s. 176.
- 3) Comment. in libros N. Test. T. 2, s. 737.
- 4) Erklärung drei Evang, s. 513.
- 5) Comment. üb. N. Test, 4. 3, crp. 935.
- 6) Comment. üb. Ev. Marc. u. Lucas, s. 125.
- 7) Aufersteh. s. 177.



произошло во время перехода Клеопы и Луки изъ Эммауса въ Іерусалимъ. "Господь явился Симону, пишетъ онъ, покуда эти два мужа совершали обратный путь въ Іерусалимъ"<sup>1</sup>). Явленіе Іисуса Христа Петру было необходимо, такъ какъ послѣдній находился въ глубокой печали, вслѣдствіе отреченія своего, отъ Господа (Мө. XXVII, 69—75). Господь этимъ явленіемъ утѣпилъ своего ревностнаго ученика, который своимъ искреннимъ покаяніемъ загладилъ уже свой тяжкій грѣхъ и сдѣлался достойнымъ помилованія.—Клеопа и Лука на радостное привѣтствіе вѣрующихъ отвѣтили также радостнымъ разсказомъ о явленіи имъ воскресшаго Господа. И та побъдаста, пишетъ ев. Лука, яже быша на пути. и яко познася има въ преломленіи хлъба. Радость вѣрующихъ при этомъ разсказѣ еще болѣе усилилась.

Евангелистъ Лука ничего болѣе не разсказываетъ объ эммаускихъ ученикахъ. Но ев. Маркъ говоритъ, что разсказъ Клеопы и Луки не встрътилъ себъ довърія среди учениковъ. (Клеопа Лука) пишетъ онъ, шедша И ma И 803**6**%тъма въры яша. Ha cmucma nDOUUMO: u ни перкажется страннымъ, почему ученики не повый взглядъ върили Клеопъ и Лукъ. Всъ данныя способствовали тому, чтобы ихъ разсказъ былъ принятъ учениками съ полнымъ довфріемъ. Ученики уже знали, что Господь воскресъ и явился Симону; поэтому имъ легко было повѣрить и разсказу Клеопы и Луки о явленіи имъ Господа. Если обратимъ вниманіе на душевное настроение послѣдователей Христовыхъ въ это время, то не найдемъ ничего страннаго въ томъ, что послѣдніе отнеслись съ сомнѣніемъ къ разсказу Клеопы и Луки. Вѣра послёдователей Христовыхъ въ это время была еще не твердою; имъ могло показаться невъроятнымъ, какимъ образомъ Господь. явившійся ап. Петру въ Іерусалимѣ, въ то же почти время могъ явиться въ Эммаусъ; сомнительнымъ могло показаться и то, что Господь явился Клеопѣ и Лукѣ въ иномъ образѣ, но болѣе всего невозможнымъ должно было показаться имъ то, что явившійся Господь вдругъ сталъ невидимъ. Они не знали

1) Благовъстникъ, ч. 3, стр. 417.

еще свойствъ прославленнаго тъла Господа, которое могло дълаться видимымъ и не видимымъ, могло мгновенно переноситься изъ одного мъста въ другое. Такія свойства, въ обыкновенномъ порядкѣ вещей, суть свойства призраковъ; по этому ученики легко могли подумать. что Клеопа и Лука обманулись, приняли призракъ за дъйствительное лице. Вотъ почему разсказъ Клеопы и Луки не встрътилъ себъ довърія среди учениковъ.

## VI.

## Явленіе Господа собранію учениковъ въ первый день по своемъ воскресенія.

Марк. XVI, 14.

яша впъры.

.Iyк. XXIV, 36-43.

Ioan. XX, 19-23.

19. Сущу же поздъ въ день той во едину отъ субвоть, и дверемь затвореннымь, идъже бяху ученины Его собрани, страха ради іудейска, прішде Іисусь и ста посредъ и маюла имя: миръ вамъ.

ихъ и жестосердію, яко ви-миръ вамъ. дъвшимъ Его воставша не 37. Убоявшися же и пристрашни вывше, мняху духа อนวิทยาน. 38. П рече имв: что смущени есте; и почто помышленія входять вь сердца

14. Послиди же возлежа- 36. Сія же има глаюлю-

щимь имь единомунадесяте щимь, и Самь Іисусь ста

явися, и поноси невърствію посредь ихъ и глагола имъ:

ваша; 39. Видите руць мон и позть мои, яко Самъ Азъ есмь. осяжите Мя и видите, яко духъ плоти и кости не имать, якоже Мене видите имуща. 40. И сіе рекъ, показа

имъ руць и нозь.

20. И сіе рекв, показа имв руит и нозт и ребра своя.

41. Еще же не върующимь имь оть радости и чудяшимся, рече имъ: имате ли что снъдно здъ: 42. Они же даша Ему рыбы печены часть и отг пчель соть. 43. И вземъ предъ ними яде

Возрадовавшася убо ученицы, видъвше Господа.

21. Рече же имъ Іисусъ паки: миръ вамъ: якоже посла Мя Отецъ, и Азъ посылаю вы.

22. И сіс рекл, дуну и импола имв: пріимите лухь Свять:

23. Имже отпустите прыхи, отпустятся имв: и имже держите, держатся.

Евангелисты Лука и Іоаннъ въ приведенныхъ нами стихахъ. очевидно, опысываютъ одно и то же явленіе Господа. Это ясно изъ того, что по тому и другому свангелію, указанное явленіе Господа было предъ учениками Его собранными вмѣстѣ и произопло въ самый день воскресенія Его позднимъ вечеромъ (Лук. XXIV, 29. 33. 36, срав. Іоан. XX, 19) и изъ того еще, что, по обоимъ евангеліямъ, явившійся Господь, сказавши ученикамъ: мирз вамз, увѣрялъ ихъ въ цѣйствительности своего воскресенія (Лук. ХХІУ, 36 и 39 срав. Іоан. ХХ, 19, 20). Но то, что и ев. Маркъ, въ приведенномъ нами (14, XVI) стихѣ, описываеть то же явление Господа, о какомъ говорятъ Лука и Іоаннъ въ указапныхъ стихахъ,--не очень ясно. Лютеръ слово-ботероч-послъди (Марк. XVI, 14) перевелъ словомъ "наконецъ" и думалъ, что описанное въ этомъ стихѣ. евангелія Марка явленіе Господа было послѣднимъ, то есть, отожествиль его съ вознесеніемь. Эта же мысль проводится и въ Вульгатъ, гдъ ботеро» передано словомъ novissime (на послѣдокъ). Но гораздо основательнѣе думать, что описываемое въ 14-мъ стихѣ евангелія Марка явленіе случилось въ день Христова воскресенія; объ этомъ нужно заключать, во 1-хъ, потому, что Маркъ передаетъ о немъ, согласно съ Лукою, послѣ указанія на явленіе эммаусскимъ ученикамъ, во 2-хъ, потому, что это явление случилось въ то время, когда одиннадцать апостоловъ возлежали, разумѣется, на вечери (какъ совершенно правильно и прибавлено это слово въ русскомъ переводѣ) 1); это ясно указываетъ на сказаніе ев. Луки о томъ.

<sup>1)</sup> Греческое слово-а́чахейлечос-возлежащій употребляется въ евангеліяхъ для обозначенія возлежащихъ на вечери и вкупающихъ пящу срав. Мо. IX, 10 и 11; XXII, 3, 10; Марк. XIV, 18; Лук. VII, 37; Іоан. XII, 2; XIII, 23, 28.

какъ Іисусъ Христосъ вечеромъ перваго дня, для увѣренія учениковъ въ реальности своего явленія, попросилъ у нихъ пици. и они подали Ему часть печеной рыбы и сотоваго меда, оставшихся, по всей вфроятности, отъ вечери. Далбе, въ указании Марна обличение учениковъ въ невѣріи со стороны Госпола ка можно видѣть прямое и краткое обозначеніе того, что подробно описано Лукою въ 38-43 стихахъ, въ которыхъ изображается, какъ Іисусъ Христосъ опровергалъ невѣріе своихъ учениковъ, вкушая предъ ними пищу. Очевидно, что явленіе, описанное Маркомъ въ приведенномъ нами стихѣ, есть первое изъ явленій Господа собранію учениковъ, бывшее тогда, когда ученики еще не върили въ воскресеніе Его и нуждались въ увѣреніи. Слѣдовательно, слово послъди должно означать не то, что описанное за этимъ явление было самымъ послѣднимъ изъ всѣхъ явленій Іисуса Христа, но только то, что оно было послѣднимъ изъ бывшихъ въ самый день воскресенія, ибо было. какъ повъствуетъ ев. Іоаннъ, сущу поздъ (ХХ, 19). Этой мысли держится большинство толковниковъ, напримфръ Bengel 1), Kühnel<sup>2</sup>), Bleek<sup>3</sup>), Meyer<sup>4</sup>), Nebe<sup>5</sup>) и друг.

Время цня, въ которое послѣдовало означенное явленіе Господа, указано евангелистами очень точно и согласно. По Лукѣ, это явленіе послѣдовало тогда, когда эммаусскіе ученики разсказывали вѣрующимъ о явленіи имъ Господа (сія же имъ илаголющимъ), слѣдовательно, вечеромъ Свѣтлаго дня, такъ какъ эммаусскіе ученики пришли въ собраніе вѣрующихъ когда уже зашло солнце и стало темно. По Іоанну, это явленіе послѣдовало сущу поздъ, въ денъ той, во едину отъ субботъ.—Мѣсто этого явленія не обозначено у евангелистовъ. Ев. Іоаннъ говоритъ только, что явленіе это послѣдовало въ Іерусалимѣ, дверемъ затвореннымъ, идъже бяху ученицы Его собрани страха ради Іудейска. Вѣроятно, ученики Іисуса Христа собрались въ домѣ кого-либо изъ апостоловъ. О томъ,

- <sup>1</sup>) Gnomon N. Testamenti, crp. 244.
- <sup>2</sup>) Comment. in libros N. Tes., 4. 2, s. 210.
- 3) Erklärung drei Evang., crp. 521.
- 4) Comment. üb. N. Fest, ч. I, стр. 231.
- 5) Aufersteh, s. 179 я дал.



сколько здёсь находилось апостоловъ, евангелисты говорятъ различно: Маркъ говоритъ, что здѣсь было единонадесять, разумѣется, апостоловъ. Но изъ евангелія Іоанна видно, что здѣсь было только 10 апостоловъ, такъ какъ Өома не бю ту съ ними, егда пріиде Іисусъ (XX, 24). Кромѣ ап. Оомы, въ это время не было еще Іуды Искаріотскаго, который еще до смерти Господа, шедъ удавися (Мв. XXVII, 5). Слёдовательно, какъ въ евангели Іоанна слово: ото обоюнадесяте (XX 24) нужно принимать не въ прямомъ значеніи, а какъ техническій терминъ, такъ и въ евангеліи Марка слово единомунадесяте (XVI, 14) необходимо принимать какъ указание не на число действительно бывшихъ при этомъ явлении лицъ, а на то, какимъ именемъ называлось тогда общество избранныхъ учениковъ Господа. Кромѣ 10 апостоловъ, при этомъ явлевіи были, по Лукѣ, и другіе послѣдователи Христовы (XXIV, 33).

Собравшись вмёстё, ученики Господа заперли двери страха ради Іудейска. Ученики опасались преслѣдованія со стороны враждебной Господу партіи-особенно членовъ іудейскаго синедріона. Безъ сомнѣнія, ученики успѣли узнать, что первосвященники подкупили стражей гроба разгласить, будто ученики украли твло своего Учителя, когда стражи спали. При такой клеветь ученики легко могли подвергнуться ненависти проходящихъ по улипѣ люлей. Учечики также могли ожидать насильственныхъ жвръ со стороны ревностныхъ слугъ первосвященниковъ.---Ученики возлежали за вечерней трапезой и недовърчиво слушали разсказъ Эммаусскихъ учениковъ. Вдругъ въ эти минуты Самъ Госполь сталь между ними. Пріиде Іисуса, пов'єствуеть ев. Іодннъ, и ста посредъ и глагола имъ: миръ вамъ. Подобно этому говорить и ев. Лука: и само Iucyco 1) ста посредь ихо. и глагола има: мира вама<sup>2</sup>). Інсусъ Христосъ явился предъ собраніемъ учениковъ чудеснымъ образомъ, потому что двери

<sup>1)</sup> Въ Синайскомъ, Ватиканскомъ и Кэмбриджскомъ кодексахъ нътъ слова Інсусъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тишендорфъ на основани Кэмбриджскаго кодекса вычеркнулъ изъ текста выражевие: и *маюла имъ: миръ вамъ*. Но это сдълано безъ достаточныхъ оснований: это выражение находится въ Синайскомъ, Александрийскомъ, Ватиканскомъ кодексахъ и другихъ манускриптахъ.

дома, по разсказу евангелистовъ, были заперты и никто не отворялъ ихъ. Для прославленнаго тела Інсуса Христа чувственные предметы не моган теперь служить препятствіемъ.-Інсусъ привътствовалъ учениковъ словами: мирз вамз. Эти слова служили обыкновенных привѣтствіемъ у евреевъ. Произнесенное Господомъ, это приветствіе имело глубокій смысль. Словомъ "миръ" Інсусъ Христосъ обозначаетъ всѣ блага, всѣ плоды своего искупительнаго дёла, какъ то: прощеніе грёховь, примирение съ Богомъ, освобождение людей изъ подъ власти смерти и діавола. Миръ, дарованный Спасителемъ, есть прежде всего миръ по отношенію къ Высшему Существу, т. е. примиреніе человѣка съ Богомъ (Рим. V, 10), далѣе-миръ по отношенію къ самому человѣку, т. е. внутренній его миръ, примиреніе возмущенной грѣхами совѣсти его (Іоан. III, 21); и наконецъ-миръ по отношенію къ существу, низшему человѣка, т. е. безбоязненное, спокойное отношеніе послёдняго къ противнику челов'вческаго спасенія (Кол. 1. 13. Рим. XVI, 20). Такимъ образомъ, привътствіе Христово должно было обрадовать учениковь. По замъчанію блаж. Өсофилакта, этимъ привътствіемъ Господь освобождалъ 1) учениковъ и отъ страха іудейскаго. Дъйствительно, въ присутствія Іисуса Христа ученики могли чувствовать себя спокойно, такъ какъ враги не могли сдёлать имъ зла, когда Господь сталъ защитою ихъ.

Но ученики не возрадовались, а смутились отъ явленія Інсуса Христа. Они могли хорошо разсмотрёть, кто стоить предъ ними, и не смотря на это, они не вёрили, что предъ ними находится ихъ возлюбленный Учитель. Уболошеся же и пристрашни бывше, говорить ев. Лука, мияху духъ видими. Ученики испугались потому, что явленіе Іисуса Христа послёдовало внезапно и чудеснымъ образомъ. Они знали, что двери дома были заперты, естественно имъ было подумать, что тёлесное существо не могло явиться имъ при такихъ обстоятельствахъ. Поэтому опи подумали, что предъ ними находится духъ. Спрашивается, о какомъ духъ подумали ученики? О неизвёстномъ ли духъ, который принялъ образъ и голосъ ихъ

1) Благовъстникъ, ч. 4., стр. 469.



Учителя, чтобы соблазнить ихъ, или о дух‡ своего распятаго Учителя, который явился къ нимъ изъ страны мертвыхъ? Нужно думать, что ученики допустили первую мысль, такъ какъ Іисусъ Христосъ долженъ былъ увѣрать ихъ, что это—Онъ Самъ (Лук. XXIV, 39). Если бы ученики допустили вторую мысль, то Іисусъ Христосъ сталъ бы увѣрять ихъ только въ реальности своей личности, по не въ тожествѣ.

Замътивъ смущение учениковъ, и зная, какія мысли они имъють, Інсусь Христось сказаль имь: что смущени есте, и почто помышленія входять въ сердца ваша? Этоть вопросъ обнаружилъ всевѣдѣніе Іисусъ Христа. Но ученики не могли еще изъ этого факта заключать, что предъ ними стоить, дъйствительно, Спаситель. Извѣстно, что всѣмъ духамъ, являющимся изъ преисподней, люди усвояють очень высокое знание.-Поэтому ученики смутились и стали думать различное. То они полагали, что неизвестный духъ стоить предъ ними, то, напротивъ, сомнѣвались въ этомъ и начинали думать, что это Самъ Інсусъ Христосъ. Іисусъ, зная о такомъ смущении учениковъ, сталъ упрекать ихъ въ невѣріи: поноси невърствію ихъ и жестокосердію- σхληροχαρδίαν, 1)-яко видповшимо Его воставша не яша оторы (Марк. XVI. 14). Інсусь Христось должень быль упрекнуть учениковъ въ невъріи. Не говоря уже о томъ, что Онъ Самъ многократно предсказывалъ о своемъ воскресения, ученики могли повърить въ возстание Его, вслъдствие разсказа разныхъ лицъ о явленіи имъ воскресшаго Господа. Не говорила ли Марія Магдалина и другія жены, что онѣ видѣли Воскресmaro? Не говорилъ ли Петръ и Эммаусскіе ученики о томъ же самомъ? Но сердце учениковъ не желало повърить въ воскресеніе Господа. Наконецъ, Самъ Господь явился имъ, они видятъ Его, слышатъ Его голосъ и не върять. Подлинно велико было невбріе учениковъ! Это невбріе служить ришительнымъ опроверженіемъ многочисленныхъ теорій разныхъ раціоналистовъ о томъ, что воскресеніе Іисусъ Христа есть мечта самихъ апостоловъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Это слово не встрѣчается у греч. классиковъ, но 70 толковниковъ употребляютъ его. См. Втор. Х. 16; Іерем. IV, 4; въ Н. Завѣтѣ оно встрѣчается еще у ев. Матеея (XIX, 8) и у ев. Марка (Х. 5).

Чтобы увѣрить учениковъ въ реальности своего явленія. Інсусъ Христосъ далѣе говорить имъ: видите руць мои и нозъ мои. яко Самъ Азъ есмь, осяжите Мя и видите: яко духъ плоти и кости не имать, яко же Мене видите имуща. И сіе рекъ показа имъ руць и нозъ 1) (Лук. XXIV, 40) и ребра своя (Іоан. ХХ. 20). Іисусъ Христосъ, чтобы разсѣять сомнѣніе учениковъ, предлагаетъ имъ осязать Себя. Чрезъ это ученики осногательно должны были уб'Едиться, что среди ихъ стоитъ не духъ. Послѣдній не могъ имѣть плоти и костей; это было обшимъ убъжденіемъ въ древности 2). Между тѣмъ, Господь показываетъ имъ руки, ноги и произенный копьемъ бокъ. Ученики могли видёть здёсь слёды рань отъ гвоздей и копья. Намъ неизвѣстно, осязали ли ученики Господа. Блаж. Өеофилактъ думаетъ, что ученики исполнили требованіе Господа<sup>3</sup>). Виля живымъ того, кого они видѣли прежде умершимъ, ученики весьма обрадовались. Эта радость наполнила всю ихъ душу. такъ что они не могли хорошо обдумать случившагося и придти къ твердой въръ въ воскресение Господа; поэтому имъ предложено было другое доказательство. Еще же невърующима има отъ радости, пишетъ ев. Лука, и чудящимся, рече имъ, иматели что снидно зди? Что великая радость не тотчасъ переходить въ вѣру вь чрезвычайную перемѣну дѣла, ---фактъ общеизвъстный. Еще древніе знали объ этомъ \*). Господь дружески приходить на помощь своимъ ученикамъ. Онъ хочетъ окончательно разсъять ихъ сомпъние. Онъ спрашиваетъ, есть-ли у нихъ что-либо съёстное. Ученики сейчасъ же исполняють эту просьбу: они, какъ извѣстно, возлежали за вечерней трапезой



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Тишендорфъ на основаніи Кэмбриджскаго водекса вычеркнуль взъ текста выраженіе: и сіе рекв, показа имв руцю и нозю, но безъ надлажащихъ основаній: Свнайскій, Александрійскій и Ватиканскій кодексы имфоть это выраженіе.

<sup>2)</sup> Гомеръ, напр., въ Одиссеѣ (XI, 217 в дал.).

<sup>3)</sup> Благовъстникъ, ч. 3, стр. 420.

<sup>4)</sup> Тыть Ливій, напр. пяметь (3?—49) vix sibimet ipsi ex nec opinato gavdio credentes: pars nuncios Messenem praemittunt, debellatum esse, Philopoemenem adduci Primum adeo incredibilis visa res, ut non pro vano modo, sed vix pro sano nuncio audiretur: deinde ut super alium alius idem omnes affirmantes viniebant, tandem facta fides. Сенека говорать (Thyestes 938 и дал.): proprium hoc miseros sequitur vitium, numquam rebus credere lactis. Redeat felix fortuna licet, tamen affiictos gaudere piget. См. Auferstehungsgesc. von Nebe, s. 195.

и кушанья находились туть же на столь. Ученики принесли Господу рыбы печены часть и оть пчель соть 1). Інсусь Христосъ взялъ это и предъ ними яде. Конечно. Госполь влъ не потому, что нуждался въ пищѣ; прославленное тѣло Его было чуждо земныхъ потребностей. Вкушение Господомъ пищи есть чудо, какъ и ѣда ангеловъ при явленіи Аврааму и Лоту (Быт. XVIII, 9 и XIX, 3). Вда Господа служила яснымъ доказательствомъ того, что онъ не духъ, но реальное существо. Блаженный Өеофилактъ находитъ особенный смыслъ въ томъ, что Господь съёль часть рыбы и меда. "Употребленныя Имъ яства, пишеть онь, кажется имбють и нёкоторый прикровенный смыслъ. Вкушая часть печеной рыбы, Господь даетъ знать, что Онъ огнемъ своего Божества испекъ наше естество, плавающее въ соленой жизни сей, обсушилъ всю влагу, приставшую къ нему отъ глубокихъ водъ, сдѣлавъ пріятною Богу снѣдью то, что было прежде скверно. Это означается пчелинымъ сотомъ, т. е. нынѣшняя сладость нашего естества, прежде отверженнаго. Или я и то думаю, что печеною рыбою означается дбятельная жизнь, которая съ помощію пустынническихъ и молчальническихъ углей истребляетъ въ насъ большую влажность и тучность, а пчелинымъ сотомъ-знаніе или созерцаніе, такъ какъ реченія Божіи сладки" (Псал. XVIII, 11)<sup>2</sup>).

Получивъ несомнѣнную увѣренность въ томъ, что среди ихъ стоитъ Самъ Господь, ученики возрадовались. Теперь исполнились сказанныя Господомъ слова: *печаль ваша въ радость будетъ* (Іоан. XVI, 20). Ихъ радость была неизъяснима, такъ какъ они увидѣли предъ собою живымъ и побѣдоноснымъ Того, Котораго за два дня предъ этимъ видѣли истекающимъ на крестѣ кровію, укоряемымъ и осмѣиваемымъ всѣми, жаждущимъ и оставленнымъ Самимъ Огцомъ Небеснымъ. Въ эти минуты ученики забыли всѣ свои непріятности; въ неизъяснимомъ блаженствѣ они смотрѣли на своего Господа, Который составлялъ

2) Өсофизакть, Благовъстникъ, ч. 3-я, стр. 420.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>). Лахманъ и Тишендорфъ вычеркнули изъ текста слова: *и отв тчела сотв*, такъ какъ ихъ нъть въ Синайскомъ, Александрійскомъ, Ватиканскомъ и Иэмбражскомъ кодексахъ. Но другіе манускрипты содержать эти слова. Спрашивается, какимъ образомъ они были привнесены въ эти манускрипты? Въ Св. Писаніи инглъ нъть этого выраженія, поэтому правильнъе предположеніе Мейера, Годе и Кейля, что эти слова были опущены въ означенныхъ кодексахъ по недосмотру.

все ихъ счастіе, и готовы были вѣчно наслаждаться созерцаніемъ своего Божественнаго Учителя. Ев. Лука болѣе не говорить объ этомъ явленіи Господа<sup>1</sup>). Но ев. Іоаннъ разсказываеть, что въ концѣ этого явленія Господь послалъ учениксвъ на проповѣдь. *Рече же имъ Іисусъ<sup>2</sup>) паки*, говорится у Іоанна, *миръ вамъ:* якоже посла Мя Отецъ и Азъ посылаю вы. Вторичное привѣтствіе Господа имѣетъ особое значеніе въ связи съ слѣдующими за нимъ словами. Повторяя слова: *миръ вамъ*, Господь освящаетъ на проповѣдь своихъ свидѣтелей и даетъ имъ миръ, готовя ихъ къ брани, говоритъ Златоустъ<sup>3</sup>). Апостолы

1) Нѣкоторые экзегеты (Stausz, Zeller, Meyer, Evald и Bleek) сказанное ев. Лукою въ слёдующихъ стихахъ (44-53) относятъ къ этому явлению. Они дунають, что Господь посяб вкушенія пищи даль ученикамь нікоторыя наставленія и затъмъ вознесся на небо. Такимъ образомъ, вознесеніе, по ихъ миѣнію, послъдовало глубокою ночью. Это кизніе, съ одной стороны, стоить въ противорічня съ преданіемъ древней церкви, по которому вознесеніе Івсуса Христа произонно въ 40-й день посл'я воскресения Его. Посл'яднее противоръчие Меуег хотъль устранить предположеніемь о существованія въ древней церкви двоякаго преданія. Въ своемъ евангелін Лука булто-бы воспользовался первынъ предавіенъ,что Інсусъ Христосъ вознесся на небо въ день воскресенія, а въ Дѣяніяхъ апостольскихъ онъ будто бы записалъ второе преданіе, что Інсусъ Христосъ во воскресения оставался на землю еще 40 дней. Но это объяснение не иметъ никакого основания. Если-бы ев. Лука, при написания своего евангелия, ниблъ невтрное предание о дит вознесения Христова, и уже позже узналь правильное, то онъ долженъ былъ, какъ уже Meyer (см. Beitrageen zur richtigen Würdigung der еч. 8. 285) правельно замѣтилъ, измѣнить конецъ своего евангелія, а если онъ не могъ этого сделать по какимъ-либо причинамъ, то въ Делијяхъ апостольскихъ онъ навърное долженъ былъ исправить евангельский разсказъ о вознесени Господа. Но въ Дѣяніяхъ апостольскихъ разсказъ о вознесенія Господа не содержить самаго легкаго намека на то, что въ апостольскомъ преданія существовала гать-небуль какая-лебо неточность или различію митий о времени вознесечіл. И могъ-ли, вообще, ев. Лука не знать, при своихъ путешествіяхъ съ ав. Павлонъ, сообщенное этилъ апостоломъ (1 Кор. XV, 1-8) предание о явленияхъ Воскресшаго, которыя для своего осуществленія необходнио требовали порядочный промежутовъ времени между воскресеніемъ и вознесеніемъ? Въ виду этого другіе ученые (Hofmann, Lange, Godet, Keil) полагають, что въ ст. 44-49 свангелія Луки кратко передается сущность різчей Господа, которыя Онъ произнесь предъ учениками въ течение 40 дней послѣ воскресения. Но гораздо основательнае отнести рачь Господа, находящуюся въ этихъ стихахъ, въ 40-му дно по Его воскресения. Здёсь, напр., Господь говорить ученикамь: вы же сндите во преде Ісрусалимсть, дондеже облечетеся силою свыше (43 ст.). Очевидно, что Господь не могь произнести этихъ словъ вечеромъ первато дня, такъ какъ Онъ зналъ, что ученным, по Его приказанию, должны были скоро уйти изъ Іерусалима. Между твиъ, предъ вознесеніемъ эти слова были вподив необходним.

<sup>2</sup>) Въ Свнайскомъ в Комбриджскомъ водекс. этого слова вътъ.

<sup>3</sup>) 86-я бесъда на ев. Іоанна, стр. 695.



должны были имѣть непримиримую брань съ іудеями и язычниками. Для этой брани средствомъ защиты и оружіемъ побѣды долженъ былъ быть тотъ миръ души, который Господь далъ своимъ апостоламъ, а чрезъ нихъ и всѣмъ вѣрующимъ. Не этотъ-ли миръ Господень овладѣлъ міромъ? Что давало христіанство язычникамъ взамѣнъ разнообразныхъ наслажденій плоти и удовлетворенія всѣхъ страстей? Христіанство дало этимъ измученнымъ радостями земли одно благо: миръ души; и какъ купецъ, нашедшій драгоцѣнную жемчужину и все отдавшій за нее (Матө. XIII, 45-46), такъ всѣ эти язычники и іудси, привлеченные благодатію, отдали все, чтобы владѣть единымъ истиннымъ сокровищемъ на землѣ-миромъ, принесеннымъ Господомъ Іисусомъ Христомъ.

Якоже посла Мя Отецъ и Азъ посылаю вы. Інсусъ Христосъ есть посланникъ и святитель нашего исповъданія (Евр. III, 1), учредитель іерархів, великій архіерей, прошедшій небеса. Апостолы-преемники Іисуса Христа, а пастыри церквипреемники апостоловъ. Інсусъ Христосъ пришелъ на землю во имя своего Небеснаго Отца, какъ посланникъ Его (Іоан. V, 43), и апостолы исходять на всемірную проповѣдь во имя Отца, Сына и Св. Духа. Інсусъ Христосъ проповѣдывалъ не человѣческое ученіе, а то, что Онъ слышаль оть Отца Своего (Іоан. VIII, 27), и апостолы посылаются пропов'ядывать не земную мудрость, но слово Божіе (1 Петр. IV, 11). Інсусъ Христосъ приходилъ на землю спасти, а не погубить души наши (Лук. IX, 56; Іоан. III, 17), и апостолы посылаются во созиданіе, а не на раззореніе (2 Кор. XIII, 10). Съ Інсусомъ Христомъ действовалъ Отецъ, никогда не оставлявшій Сына (Іоан. V, 19; XVI, 32), а апостоламъ содъйствуетъ Христосъ, чтобы трудъ ихъ не былъ напрасенъ (1 Кор. XV, 57). Наконецъ, какъ Христосъ былъ посланъ для того, чтобы посредствомъ страданий енити вз славу свою, такъ и апостоламъ Онъ заповѣдуетъ чашу Свою и крестъ Свой (Ioaн. XXI, 18), чтобы потомъ прославить ихъ (Лук. XXII, 29; Петр. V, 1). Если же всѣ мы должны почитать Сына, какъ почитаемъ Огца, потому что кто не почитаетъ Сына, тотъ не почитаетъ Отца, пославшаго Его (Іоан. V, 23), то и апостоламъ должно воздавать честь. Черезъ это мы будемъ почитать Самаго Христа, Который послалъ ихъ. Слушаяй, васъ Мене слушаетъ, сказалъ Іисусъ Христосъ апостоламъ, и отметаяйся васъ. Мене отметается; отметаяся же Мене, отметается пославшаю Мя (Лук. X, 16).

Іисусъ Христосъ говоритъ въ данномъ случаѣ еъ настоящемъ времени (Азъ посылаю вы), отсюда нельзя заключать, что проповѣдь апостоловъ должна была сейчасъ же начаться. Какъ слово восхожду (ст. 17) не ведетъ къ предположению, что Інсусъ Христосъ, какъ только явился Маріи Магдалинѣ, вознесся на небо, такъ и слово посылаю не выражаетъ того, что ученики должны были выступить на проповёдь евангелія въ слідующій же день; это слово обозначаеть только начало принятія апостолами званія миссіонеровъ. Фактическое обнаружение своей миссіонерской д'ятельности впостолы должны были проявить въ день Пятидесятницы. До этого дия они должны были укрѣпляться въ върѣ въ воскресеніе Господа и приготовляться къ своему высокому служению. Подобный аналогическій примъръ мы видимъ и въ жизни Самого Інсуса Христа. Онъ, какъ извѣстно, принялъ на себя обязанность общественнаго служенія роду человѣческому со дня крещенія своего, но не тотчасъ выступилъ на это служение. Въ течение 40 дней послѣ крещенія Онъ былъ въ пустынѣ, гдѣ побѣдилъ искушенія діавола, и уже послѣ этого началь свою миссіонерскую дѣятельность. Если для Інсуса Христа необходимо было побѣдить искушенія діавола, приготовиться, такъ сказать, къ миссіонерской діятельности, то тімь боліе апостоламь нужно было готовиться къ своему трудному служенію. Это и совершилось въ течении 50 дней. Въ это время Господь неоднократно являлся имъ и научалъ ихъ.

Посылая учениковъ на дёло служенія, Інсусъ Христосъ даеть имъ и нужныя силы для совершенія его. И сіе рекз, говорить евангелисть, дуну и глагола имз: пріимите Духз Свять, имже отпустите гръхи, отпустятся афієнта: 1)--имъ: и имже держите, держатся. На вопросъ, какимъ образомъ Інсусъ



<sup>1)</sup> Въ Синайскомъ, Александрійскомъ и Кэмбриджскомъ кодевсакъ стоить афешута:. Лахманъ принялъ чтеніе этихъ кодексовъ, но Тишендорфъ и Мейеръ считають афешута: корректурой переписчика и дають преимущество афешута; которое находится въ Ватиканскомъ кодексъ и другихъ манусвриптахъ.

Христосъ могъ ниспослать ученикамъ Св. Духа, когда Онъ прежде сказалъ имъ: аще бо не иду Азъ, Утъшитель не пріиdems из вамз (Ioan. XVI, 7), даются различные отвѣты. Нѣкоторые (Августинъ, Григорій Двоесловъ) разумѣли здѣсь принятіе учениками дара любви къ ближнему 1). "Итакъ, пишетъ Григорій Двоесловъ, почему Онъ (Духъ Святой) прежде даруется ученикамъ на землѣ. а послѣ посылается съ неба, если не потому, что двѣ заповѣди любви, именно любовь къ Богу и любовь ближнему? На земль даруется Духъ для того, чтобы любили ближняго: а съ неба ниспосылается Духъ для того, чтобы любили Бога. Следовательно, какъ одна любовь, а двъ заповѣди, такъ и единѣ Духъ, а два дара"<sup>2</sup>). Но при такомъ понимании невозможно правильно истолковать словъ: имже отпустите грпхи, отпустятся имъ, и имже, держите, держатся. Въ сердцахъ учениковъ духъ любви присутствовалъ и прежде. Притомъ, имѣя такой духъ, ученики могли-бы только прощать личныя обиды и ни въ какомъ случай не могли бы удерживать противъ ближнихъ непріязненное чувство. Поэтому, болѣе правильнымъ нужно признать мнѣніе тѣхъ отцевъ церкви, которые подъ Духомъ Святымъ разумѣютъ Божеское Лице. Вотъ что пишетъ Св. Іоаннъ Златоустъ по этому вопросу-"Нѣкоторые говорятъ, что Христосъ въ настоящемъ случаѣ не сообщиль ученикамъ Духа, а только посредствомъ дуновенія саблалъ ихъ способными къ Его принятію. Ибо, если Данінлъ при видѣ ангела пришелъ въ ужасъ (Дан. VIII, 17), то чего не испытали-бы ученики, не бывъ напередъ къ тому приготовлены? Посему то, говорятъ, Христосъ не сказалъ: "вы пріяли Духа Святаго", но пріимите Духъ Свять. Но не погрѣшитъ тотъ, кто скажетъ, что ученики и тогда получили нѣкоторую духовную власть и благодать, только не воскрешать мертвыхъ и совершать чудеса, а отпускать грбхи, такъ какъ различны дарованія Духа. Посему то Христосъ и присовокупиль: имже отпустите гръхи, отпустятся, показывая, какой родъ благодатной даруется имъ. A впослѣдствіи, силы спустя сорокъ дней, они получили силу чудотвореній, почему Христосъ и говорить: примите силу нашедшу Святому Духу на вы и

<sup>1)</sup> Patrologiae cursus completus Mign's T. 35, CTP. 1958.

<sup>2) 26</sup> бес. на евангелія, кн.-2, стр. 69.

будете Ми свидители во Іерусалимъ же и во всей іудеи (Дѣян. 1, 8), а свидѣтелями ови сдѣлались посредствомъ чудесъ. Неизреченна по истинѣ благодать Духа и многоразличны дары Его" 1).

Католические толковники изъ словъ Господа: примите Духа Свята, заключають, что Духь Святой исходить оть Отца и Сына. Но это толкование нельзя назвать правильнымъ. Есле изъ того, что Інсусъ Христосъ дуновеніенъ Своимъ ниспослазь на апостоловъ Св. Духа, заключать о вѣчномъ исхожденіи Св. Духа и отъ Сына, то надобно допустить, что Духъ Святой исходить и отъ апостоловъ, такъ какъ и они низводили на вбрующихъ Св. Духа возложеніемъ на нихъ своихъ рукъ (Дѣян-VIII, 17). Утверждать же, будто самымъ дуновеніемъ Інсуса Христа означается не простое дарование Св. Духа, а Его вѣчное всхожденіе, еще болбе странно: въ такомъ случаб и изъ сказанія Моисеева о Богь: и едуну во лице его (Адана) дыханіе жизни (Быт. II, 7), слёдовало бы заключать о вёчномъ исхожденія души нашей отъ Бога. Отцы церкви, хотя объясняли эти слова различно, однако никогда не находили въ этомъ текстё мысли о вѣчномъ исхожденіи Св. Духа,

Господь сообщаеть апостоламъ Святаго Духа посредствомъ дуновенія. Послёднее здёсь служитъ видимымъ знакомъ невидимаго благодатнаго дѣйствія. Что были огненные языки въ день Пятидесятницы, то дыханіе Іисусово теперь. Какъ въ первомъ твореніи Господь создалъ человѣка дуновеніемъ устъ своихъ, сообщивши черезъ это человѣку разумную душу и этимъ сапечатлѣвши на немъ образъ свой, такъ и Іисусъ Христосъ, желая возстановить въ человѣкѣ образъ Божій, употребляетъ дуновеніе и посредствомъ его сообщаетъ апостоламъ залогъ Святаго Духа.

Послѣ ниспосланія Св. Духа на учениковъ, Іисусъ Христосъ даетъ имъ власть прощать и удерживать грѣхи. Имже отмустите гръхи, отпустятся имъ и имже держите, держатся, сказалъ Онъ. Православная церковь въ этихъ словахъ справедливо видитъ установленіе таинства покаянія <sup>2</sup>). Католическая церковь также на этихъ словахъ основываетъ таинство



<sup>1) 86</sup> бес. на ев. Іоанна, стр. 697.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. Правосл. догнатач. богословіе Евиск. Макарія т. IV, стр. 241. Сяб. 1852.

покаянія 1). Обѣтованіе объ этомъ таинствѣ Іисусъ Христосъ еще прежде двукратно высказаль,---въ первый разъ въ рѣчи ап. Петру: "дамъ ти ключи царства небеснаго: и еже аще свяжеши на земли, будеть связано на небестхь: и еже аще разръшищи на земли, будеть разръшено на небестхь (Мато. XVI, 19); въ другой разъ, въ словахъ обращенныхъ ко всемъ апостоламъ: аще (кто) и церкозь преслушаеть, буди тебъ якоже язычникъ и мытарь. Аминь бо глаголю вамъ: елика аще свяжете на земли, будуть связана на небеси: и елика аще разръшите на земли, будутъ разръшена на небестхъ (Мато. XVIII, 17. 18). Іисусъ Христосъ **УСТАНОВИЛЪ** таинство покаянія съ тою цілію, чтобы грешники могли очищать свою совъсть. Во время Своей жизни прощать гръхи могъ только Іисусъ Христосъ. Теперь же, послѣ побѣдоноснаго возстанія, Інсусъ Христосъ передаетъ ключи царства небеснаго, которые Онъ держитъ въ своей рукъ (Апок. III. 7), въ руки человѣческія, въ руки служителей своихъ, да прославится Бога, давший власть таковую человъкомз (Мате. IX. 8). Слово прощенія, произносимое пастыремъ церкви, есть слово Божіе. Кто можеть выразить, сколько великаго утёшенія заключается для человѣка въ томъ, что пастырь церкви можетъ отверзать ему врата небесныя и замыкать врата адовы. Разръшение гръховъ, однако, есть бисеръ, котораго не должно бросать предъ свиньяме; поэтому Господь положилъ извѣстныя границы прощенію грёховъ. Давая право прощать грёхи, Онъ вмёстё даетъ право и удерживать ихъ, имже держите, говорить Онъ, держатся. Если прощение грёховъ объявляется отъ имени Божія нераскаяннымъ грѣшнакамъ, то Духъ Святой оскорбляется этимъ. Притомъ, сами гръшники лишаются великаго благодъянія, когда не отлучають ихъ, такъ какъ хотя грѣхи ихъ и не прощаются, но это не есть дъйствіе гнъва и раздраженія, но особенное проявление Божественной милости: въ удержания гръховъ, какъ и въ разръшении ихъ, пастыри церкви показываютъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Si quis dixerit, говорять третье правило 14 засъданія Тридентскаго собора, verba illa domini salvatoris: accipite spiritum sanctum: quorum remiseritis peccata, remittuntur, et quorum retinueritis, retenta sunt: non esse intelligenda de potestate remittendi et retinendi peccata in sacramento poenitentiae, sicut ecclesia catholica ab initio semper intellexit, detorserit autem contra institutionem huius Sacramenti ad auctoritatem praedicandi evangelii anathema sit.

одну и ту же силу, данную имъ въ созиданіе, а не на раззореніе (2 Кор. XIII, 10). Удержаніе грѣховъ побуждаетъ грѣшника одуматься, перемѣнить свою жизнь и сердечно раскаяться въ своихъ тяжкихъ грѣхахъ.

Лютеране въ разбираемыхъ нами словахъ Господа не видятъ установленія таинства покаянія. Основываясь на томъ, что во время произнесенія этихъ словъ были не одни апостолы, но и другіе вѣрующіе (Лук. XXIV, 33), они утверждають, что право прощать и удерживать грёхи принадлежнтъ каждому христіанину. "Эта власть, нишеть Лютерь, дана здёсь всёмъ христіанамъ. Но кто христіанинъ? Тотъ, кто вфруетъ. Кто вфруетъ, тотъ имветъ Святого Духа. Поэтому каждый христіанинъ имъетъ власть прощать и удерживать гръхи, какую имъють въ этомъ случат папа, епископы и т. д. Мнъ возразять: неужели каждый можеть исповёдывать, крестить, проповёдывать, совершать таинства. Нётъ, св. Павелъ говоритъ: "все должно быть благопристойно и чинно" (1 Кор. XIV, 40)-ны вст имтемъ эту власть, но никто не долженъ осмтливаться пользоваться ею открыто. Но дома я могу пользоваться ею. Если мой ближній придеть ко мнѣ и скажеть: "любезный, моя совъсть неспокойна, скажи мнъ прощеніе", и сдълаю это свободно, проповѣдуя сму евангеліе и сказавши, какъ онъ долженъ исполнять заповѣдь Христа" 1). Это мнѣніе лютерань нельзя признать правильнымъ. Справедливо, что при произнесенін словь: имже отпустите гръхи, отпустятся имъ и имже держите, держатся, были не одни апостолы, но и другіе в'трующіе; однако, указанныя слова Інсуса Христа, нужно относить къ однимъ апостоламъ. Это ясно видно изъ евангелія Іоанна. Здёсь имёются въ виду исключительно только апостолы. Явление Інсуса въ первый день происходило, по Іоанну, предъ апостолами (ст. 24 гл. ХХ); слъдовательно, и указанныя слова Господа, приведенныя только у Іоанна, относились къ однимъ апостоламъ. Власть прощать и удерживать грѣхи и раньше Господь намфренъ былъ передать только апостоламъ (Мато. XVI, 19; XVIII, 17. 18). И мы видимъ, что только апостолы пользовались этою властію (1 Кор. У.

1) Auferstechungsgesch. von Nebe, crp. 213.



3-5). Никто изъ вѣрующихъ не осмѣливался присвоить сеоб эту власть. Апостолы избрали себь преемниковъ и передали имъ ту власть, какою они пользовались (Тим. VI,-14, 22 и др.). Эта власть преемственно перешла теперь къ пастырямъ Церкви. Никто не долженъ похищать эту власть у законныхъ наслёдниковь апостоловъ. Отцы Церкви единогласно говорять, что власть прощать и удерживать грехи принадлежить только пастырямъ Церкви. Вотъ что пишетъ, напр., Св. Іоаннъ Златоустъ. "Употребимъ всѣ мѣры къ тому, чтобы имѣть въ себѣ Духа и будемъ со всею почтительностію обрацаться съ теми, кому вверена власть действовать благодатными дарами. Подлинно велико достопнство священниковъ! Имже, сказано, отпустите прахи-отпустятся. Потому то и Павелъ говорить: повинуйтеся наставникомъ вашимъ и покоряйтеся (Евр. XIII 17) и имъйте ихъ по преизлиха въ любеи (1 Сол. V, 13). Помысли о томъ, что сказалъ Христосъ объ Іудееяхъ: на Моисеевъ съдалищъ съдаша книжницы и фарисее: вся убо елика аще рекуть вамь блюсти, творите (Мато. XXIII, 2). Теперь же нельзя сказать, что священныки возстли на стдалище Монсеевомъ; нътъ, они возстли на сѣдалищѣ Христовомъ, потому что пріяли Христово ученіе. Потому и Павелъ говорить: по Христь посольствуема, яко Богу молящу нами (1 Кор. V, 20). Все, что ввёрено священнику, есть единственно Божій даръ и сколько бы не преусп'ввало челов'вческое любомудріе, оно всегда будетъ ниже той благодати" 1).

Установленіемъ таинства покаянія Господь и закончилъ Свое явленіе ученикамъ въ первый день. Евангелисты ничего не говорятъ о томъ, какъ Онъ удалился изъ среды ихъ. Можно думать, что Онъ также внезапно скрылся предъ очами ихъ, какъ неожиданно явился. Исчезновеніе Господа не могло нарушить радостнаго настроенія учениковъ. Послѣдніе увѣрились теперь въ томъ, что Господь воскресъ. Эта вѣра наполняла учениковъ великою радостію и веселіемъ.

Ив. Глабова.

(Продолжение будеть).

1) Злат.,-86 бес. на ев. Іоанна стр. 698-701.

## Образованіе и воспитаніе женщины по твореніямъ бл. Іеронима.

Въ ряду отцовъ и учителей церкви первыхъ четырехъ вѣковъ, воспитании и образовании женщины, бл. трактовавшихъ 0 Іерониму принадлежить едва ли не первое мѣсто по ясности и опредёленности, глубинё и основательности рёшенія этого вопроса. Кромѣ двухъ писемъ 1), всецѣло посвященныхъ предмету воспитанія дѣвицъ, бл. Іеронимъ написалъ свыше 50 инсемъ къ матерямъ и дочерямъ, вдовамъ и супругамъ, взрослымъ и малымъ дёвицамъ,--и во всёхъ этихъ письмахъ съ возможною полнотою и всесторонностью раскрыль и уясниль какъ основныя психологическія особенности женщины, такъ и то, при какихъ условіяхъ и въ какой школѣ должна она получить воспитаніе, дабы надлежащимъ образомъ выполнить свое христіанское назначение. Посвящая значительную часть своей переписки женщинамъ, бл. Іеронимъ былъ вызванъ къ этому не только условіями личной своей жизни, но также и обстоятельствами времени. Лишившись еще въ раннемъ дътствъ своей матери, онъ на примъръ своей падшей сестры и собственномъ почувствоваль всю незамёнимость утраты матери для семьи и домашняго воспитанія дётей. Съ другой стороны, и въ самой жизни нравственно разлагающейся столицы древняго міра наступило время, когда супружеская добродѣтель сдѣлалась предметомъ посмѣянія, а безстыдство являлось подъ пріятнымъ лицомъ женщинъ и производило гибельное крушеніе невинности"<sup>2</sup>). Оставивши семью, женщина вышла на широкій путь разврата и вмѣсто того, чтобы полагать свое назначеніе въ нормальной семейной жизни, стала уклоняться отъ нея, какъ отъ самаго нежелательнаго бремени. Узы брака ослабъли настолько, что самое имя супруги и матери было смѣшнымъ и позор-

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Къ Летѣ; кн. V, ч. 3, стр. 1—16. Къ Гавденцію; кн. V, ч. 3, стр. 303—303. <sup>2</sup>) Къ Иліодору.

нымъ. При такихъ обстоятельствахъ единственнымъ спасеніемъ юнаго поколѣнія могло послужить воспитаніе самой женщины, возвращеніе ея въ семью къ ея прямому и высшему призванію супруги и матери, или даже совершенное удаленіе ея отъ міра и дѣвственная жизнь.

Необходимо при этомъ замѣтить, что вслѣдствіе указанныхъ условій и еще потому, что самъ бл. Іеронимъ прошелъ всѣ ступени нравственнаго восхожденія, начиная отъ свободной свѣтской жизни и кончая строжайшимъ аскетизмомъ, въ его педагогическихъ правилахъ воспитанія женщины мы находимъ два совершенно противоположные рядомъ идущіе взгляда. Съ одной стороны, взглядъ чысто монашескій, отвергающій свѣтскую науку и философію, осуждающій мірскую жизнь и удовольствія и указывающій женщинѣ идеалъ въ дѣвственномъ состояніи; съ другой стороны, въ томъ же монашескомъ взглядѣ проглядываетъ иной—общечеловѣческій смыслъ воспитанія, не только чуждый строжайшаго аскетизма, но прямо отвѣчающій условіямъ жизни семейной мірской, направленный къ удовлетворенію всѣхъ лучшихъ стремленій и потребностей человѣка.

Какъ бы ни были однако противоположны взгляды бл. Ісронима на этотъ предметъ, въ основѣ ихъ лежить неизмѣнно возвышенное библейское понятіе о женщинь, какъ существь хотя и болбе слабомъ, нежели мужчина въ физическомъ отношении, но въ духовномъ смыслѣ вполнѣ равномъ ему. Такой взглядъ ясно выраженъ бл. Іеронимомъ въ письмѣ къ Принципін<sup>1</sup>) по поводу упрековъ ему въ томъ, что онъ не только оказываетъ женщинамъ особенное вниманіе, но и отдаеть предпочтение предъ мужчинами слабому полу. Въ отвътъ своимъ порицателямъ бл. Іеронимъ представилъ цёлый рядъ славныхъ библейскихъ и евангельскихъ женъ, воплотившихъ въ себъ высокій идеаль женщины, каковы: Деворра, Олда, Сарра, Ревекка, сестра Монсея, дочери Салпаада, Руфь, Есфирь, Юдифь, Анна пророчица, жена Өскоитянка, царица Савская, Марія Магдалина и жены Мироносицы, Прискилла и, наконецъ, Матерь Господа<sup>2</sup>). Послѣ этого не ножеть быть сомнёнія въ томъ, что и среди женщинъ есть лица высокихъ добродътелей и славныхъ подвиговъ. Поэтому и женщина не должна сожальть о своемъ поль, равнымъ

<sup>1</sup>) Къ Принципін; вн. IV, ч. 2, стр. 191. <sup>2</sup>) Тамъ же, стр. 191-193.

образомъ и мужчина, въ осужденіе которымъ восхваляется жизнь великихъ женщинъ, не должны надмеваться своими именемъ "мужчинъ". По ученію бл. Іеронима, женщина во многихъ отношеніяхъ даже преимуществуетъ предъ мужчиной и въ виду ся важнаго значенія для семьи и общества должна быть предметомъ особеннаго вниманія учителей и воспитателей; что касается его, великаго учителя церкви, то онъ, можно сказать, всю свою жизнь былъ неизмѣннымъ руководителемъ женщивъ, судя объ ихъ добродѣтеляхъ "не по полу, а по духу"<sup>1</sup>).

Прежде чёмъ излагать практическіе пріемы воспитанія женщины, раскрытые бл. Іеронимомъ, укажеми вкранць ть общія основанія, на которыхъ онъ построяетъ свою систему педагогики. Основной принципъ, проникающій, можно сказать, всѣ педагогическія правила бл. Іеронима, состоить въ томъ, что обучение и воспитание должны быть тесно и неразрывно связаны между собою, ---обучение должно быть воспитывающимъ или такимъ, которое бы ставило целію одновременное развитіе не ума только, но всёхъ душевныхъ силъ и способностей человѣка. "Во всякомъ полѣ и возрастѣ, говоритъ бл. Іеронныъ, должно обращать внимание на душу, которая можеть быть обуздана только страхомъ Божінмъ"<sup>2</sup>),-душу цёльную и нераздельную, еъ гармоническомъ развити всехъ ся силъ. Такое требование обусловливается самою природою человѣческаго духа, силы коего находятся въ неразрывной связи и постоянномъ взаимодъйствія; вслёдствіе этого образованіе ума въ ущербъ доброй нравственности и наоборотъ, порождало бы нежелательныя въ жизни послёдствія. Тёмъ не менбе въ развитіи душевныхъ силъ дитяти непременно должна быть соблюдаема некоторая последовательность. Главнейшее условіе, отъ котораго зависитъ истинное образованіе ума, лежитъ въ доброй нравственности. "Въ влохудожную душу не внидеть премудрость, ниже обитаетъ въ телеси пованнёмъ rptav (Прем. I, 4) и ть навсегда останутся учеными невъждами, которые не желаютъ знать этого" <sup>3</sup>). На этомъ основания и образование ума слёдуетъ начинать съ изучения заповёдей нравственныхъ положеній, съ развитія въ дѣтяхъ добрыхъ

- <sup>1</sup>) Къ Принципія; кн. V, ч. 3, стр. 235.
- 2) Къ Деметріалѣ; вн. V, ч. 3, сгр. 337.
- <sup>в</sup>) Ал. противъ Руфина; кн. VIII, ч. 5, стр. 21.

Digitized by Google

навыковъ и твердой воли, направленной къ добру. "Какъ въ нашихъ сочиненіяхъ, иишетъ къ Павлѣ бл. Іеронимъ, никто не можетъ перейти къ чтенію и сочетанію словъ, пе начавъ напередъ съ азбуки, такъ и въ божественныхъ писаніяхъ мы не получимъ силы знать большаго, если не начнемъ съ самаго начала нравственнаго ученія, сообразно съ изреченіемъ пророка: отъ заповѣдехъ твоихъ разумѣхъ (Пс. 118, 104), т. е. послѣ дѣлъ началъ имѣть знаніе тайнъ" <sup>1</sup>).

Воспитание доброй воли и нравственности въ дътяхъ является, такимъ образомъ, какъ бы азбукой, дающей возможность и начало истинному образованію. Если воля направлена КЪ добру, то разсудокъ самъ собою пойметъ истину, и наоборотъ, малѣйшій порокъ воли уже пагубно отражается на успѣхахъ умственнаго развитія. "Праздность для ума то же, что ржавчина для желѣза"<sup>2</sup>). И съ другой стороны, тотъ или иной недостатокъ сердечной способности также препятствуетъ И затрудняетъ нормальное развитіе. Бл. Іеронимъ увѣщеваетъ Деметріаду, чтобы она не руководствовалась гордостью, какъ самымъ худшимъ учителемъ <sup>3</sup>). Но если въ такой неразрывной связи находится воля съ знаніемъ и знаніе съ сердечными чувствованіями, и если хорошій воспитатель каждую минуту должевъ вмѣть въ виду это обстоятельство, то въ свою очередь нельзя выпускать изъ виду также и того, что правильнымь развитиемъ ума обусловливается должное направление прочихъ душевныхъ способностей дитяти. Познание и разсудокъ являются какъ бы свѣтильникомъ, при которомъ человѣкъ безошибочно можетъ направлять свою дѣятельность. "Когда голова здорова, говоритъ бл. Іеронимъ, то и всѣ члены 3доровы" 4).

Что касается физической стороны нашей природы, то она должна быть воспитываема въ полномъ подчинении духовной. "Чувства тёлесныя представляютъ собою какъ бы коней бѣгущихъ безотчетно, а душа, по подобію возницы, обуздываетъ бѣгущихъ удилами. И какъ кони безъ правящаго ими низвергаются въ пропасть, такъ и тѣло безъ водительства и управленія со стороны души влечется къ собственной гибели...

<sup>1</sup>) Къ Павяѣ; кн. III, ч. 1, стр. 169. <sup>4</sup>) Къ Павлу; кн. IV, ч. 2, стр. 137.

2) Къ Инновентію; вн. ІІІ, ч. І, стр. 1.

3) Къ Деметріадъ; кн. V, ч. 3, стр. 343.

Тѣло—дитя, а душа—педагогъ"<sup>1</sup>). Такимъ образомъ, при полномъ взаимодѣйствіи всѣхъ душевныхъ силъ дитяти съ подчиненіемъ физической природы душевной воспитаніе и обученіе должно идти одновременно, одно другому содѣйствуя и направляя развитіе дитяти къ одной опредѣленной цѣли. Въ чемъ же, по ученію бл. Іеронима, состоитъ эта цѣль и какія основанія истиннаго образованія?

Цёль воспитывающаго обученія, ясно выраженная бл. Іеронимомъ, заключается въ томъ, чтобы образовать истиннаго христіанина и послушнаго сына святой христіанской церкви. "Нътъ ничего счастливъе христіанина, взываетъ онъ, потому что ему обѣщано царствіе небесное, нѣтъ ничего многострадальнѣе, потому что онъ ежедневно сокрушается о жизни своей, нёть ничего сильнёе, такъ какъ онъ побёждаеть діавола н нътъ ничего слабъе, потому что онъ побъждается плотію"<sup>2</sup>). Но такъ какъ "христіанами дѣлаются, а не рождаются" <sup>3</sup>), то въ этомъ образѣ христіанина, постоянно стремящагося къ совершенству путемъ борьбы съ плотію и діаволомъ, и полагается конечная цёль и идеалъ истиннаго воспитанія. Истиннымъ основаніемъ и образцомъ Воспитателя является самъ Христосъ, Спаситель нашъ, который въ своемъ учении преподаль намъ всю полноту религіозно-нравственныхъистинъ, а въ церкви, Имъ основанной, оставилъ всѣ необходимыя благодатныя средства для воспитанія человѣка къ его высшему на. значенію. При посредствѣ церкви и благодатныхъ средствь спасенія, говорить Іеронимь, Інсусь Христось въ душѣ вѣрующаго создаетъ свой храмъ, вселяется и въ немъ обитаетъ,обитание Іпсуса Христа и единение съ върующимъ и составляетъ конечную цёль воспитанія.

Средствами для достиженія поставленной цёли, по ученію бл. Іеронима, служитъ воспитаніе въ насъ страха Божія и любви вёрующаго христіанина. "Душа, имѣющая быть храмомъ Божіимъ, говоритъ онъ въ письмё о воспитаніи маленькой Пакатулы, должна быть воспитываема слёдующимъ образомъ: пусть учится она слушать и говорить только то, что относится къ страху Божію"<sup>4</sup>). Итакъ страхъ Божій и есть

64



Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Протввъ Іовяніана; кн. VI, ч. 4, стр. 242.

<sup>2)</sup> Къ Іустину; кн. V, ч. 3, стр. 269.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Къ Летѣ; кн. V, ч. 3, стр. 2. <sup>4</sup>) Къ Летѣ; кн. V, ч. 3, стр. 4.

та главная религіозная сила, которая должна проникать п управлять всёми чувствами и расположеніями приступающаго къ ученію: составляя начало премудрости и добродѣтели, страхъ Божій всему воспитанію сообщаеть возвышенный религіознонравственный характеръ. Безъ страха Божія знаніе и образование способно вселить одну кичливость и самомнѣние въ душу дитяти. "Кто ни кого не боится, тотъ оставленъ Богомъ и потеряль возможность истиннаго воспитанія" 1). Но если страхь Божій-начало премудрости, то "любовь есть матерь вс'яхъ добродѣтелей: любовь долготерпитъ, милосердствуетъ, любовь завидуеть, любовъ не превозносится, все переносить, пе всему вѣритъ" (1 Кор. 13, 4. 7)<sup>2</sup>). Такая "любовь несравнима ни съ чѣмъ"<sup>3</sup>) и "выше всего"<sup>4</sup>) "не ищетъ своего"<sup>5</sup>) и "не знаетъ мѣры" 6). Любовь очищаетъ самый страхъ Божій и изгоняетъ изъ него все себѣ несвойственное, проницаетъ его своимъ духомъ и преобразуеть его изъ рабскаго въ сыновній; ограждаемая страхомъ Божіимъ, она единственно въ состояніи возвести человѣка на высшую ступень правственнаго совершенства. "Совершенная любовь вонъ изгоняетъ самый страхъ. Любящій соблюдаетъ повелѣнное не потому, что его побуждаетъ страхъ наказанія или желаніе награды, но потому, что повелѣваемое Богомъ само въ себѣ есть для него высочайшее благо" 7). Сливаясь съ чувствомъ страха Божія и отвётственности за свои д'ытствія, любовь, какъ воспитательное начало, въ состояніи оградить душу ребенка не только отъ дурныхъ поступковъ, но даже отъ худыхъ мыслей, чувствъ и желаній. Укажемъ, наконецъ, и на третье чувство, чувство вѣры, на коемъ, по ученію бл. Іеронима, должно утверждаться воспитаніе и которое составляетъ какъ бы дверь, чрезъ которую входитъ Інсусъ Христосъ въ душу христіанина. "Храмъ Христа, говоритъ онъ, есть душа вѣрующаго, ее украшай, ее одѣвай, ей приноси дары, въ ней воспринимай Христа"<sup>8</sup>).

Изложивь общія начала, полагаемыя бл. Іеронимомъ въ основу

- 1) Къ Флоренцію; кн. ПІ. ч. 1, стр. 18.
- 2) Къ Өеофилу; кн. IV, ч. 2, стр. 359.
- 8) Къ Руфиу; кн. III, ч. I, стр. 14.
- 4) Къ Марку; кн. III, ч. 1, стр. 48.
- 5) Къ Дезидерію; кв. IV, ч. 2, стр. 14.
- 6) Къ Марцеллъ; кн. IV, ч. 2, стр. 1.
- <sup>7</sup>) Къ Дамасу; кн. III, ч. 1, стр. 87. <sup>5</sup>) Къ Павлу; кн. IV, ч. 2, стр. 134.

своей педагогики, перейдемъ къ изъясненію практической стороны воспитанія, чтобы видёть, какимъ образомъ эти начала должны быть осуществляемы въ самомъ образобаніи женщины.

По ученію бл. Іеронима, въ воспитаніи дѣвицъ различаются три отдёльные періода, соотвётствующіе тремъ различнымъ возрастамъ: первый періодъ обнимаетъ собою младенческій или. такъ называемый, до-школьный возрастъ, составляющій періодъ семейнаго воспитанія; второй періодъ обнимаетъ время ткольнаго обученія и начинается съ семилѣтняго возраста, в наконець послёдній періодъ составляеть время внё-школьнаго воспытанія, когда всё истинные христіане дёлаются питомпами перкви и ея учительныхъ пастырей. Соотвѣтственно тремъ означеннымъ періодамъ воспитанія, бл. Іеронимъ указываетъ и трехъ соотвѣтствующихъ учителей: мать, какъ прямую воспитательницу дитяти въ первое время его жизпи; учителя въ собственномъ смыслѣ, какъ лицо обладающее правильною педагогическою подготовкою и, наконець, пастыря перкви, который, имфя попечение о духовномъ развити встхъ безъ различія христіанъ, въ то же время особенное вниманіе долженъ оказывать младшимъ по возрасту.

Мать есть ближайшая и незамёнпмая воспитательница своихъ дѣтей въ первый періодъ ихъ жизни. Будучи ближайшияъ лицомъ по родству и условіямъ семейной жизни, она неразоывно связана съ ними неослабными узами плоти и духа. Въ особенности же тъсна и неразрывна связь матери съ дочерью; здёсь дёлаются незамётными и тё особенности пола, которыя могуть полагать хотя нѣкоторую преграду стыдливости и неискренности. "Мать и дочь-это имена любви, слова нѣжныхъ отношеній, узы природы, второй союзъ послѣ Бога. Самъ Інсусъ Христосъ собственнымъ примѣромъ освятилъ священный союзъ дѣтей съ матерью, какъ воспитательницею. Онъ почиталъ матерь, для которой Самъ былъ отцомъ, чтилъ воспитателя, котораго Самъ питалъ; помнилъ Онъ, что Его носило чрево одной и руки другого и, вися на крестѣ, Онъ поручаетъ ученику родительницу (Іоан. 19), которую никогда не оставлялъ до креста"<sup>1</sup>). Проникаясь симъ величайшимъ примъромъ сыновняго почтенія, бл. Іеронимъ съ особенною настойчивостью убѣждаетъ любить мать. "Ты уважай ее, какъ мать, пишетъ

1) Къ матери и дочери; кн. V, ч. 3, стр. 91.

онъ въ наставление Рустику, люби, какъ воспитательницу, почитай какъ святую"<sup>1</sup>). Въ особенности должна быть крѣпка любовь матери къ дочери въ періодъ времени, когда послёдняя живетъ въ родной семьѣ. "Ничто не должно превышать любви юной дочери къ матери, ничему она не должна предпочитать матери, кром'ь разв'ь одного Христа"<sup>2</sup>). Понятно отсюда почему и отвѣтственность за дѣтей всецѣло падаетъ на родителей и главнымъ образомъ на мать. "О блаженъ домъ, въ которомъ обитаетъ Анна вдова, дщери пророчицы, сугубый Самуилъ, воспитанный во храмѣ! О счастлизы кровли, на которыхъ мы видимъ увънчанную мученицу-мать мучениковъ Маккавеевъ!" <sup>3</sup>). Велика заслуга такой матери предъ Богомъ, говорить бл. Іеронимъ Сальвинѣ \*). Женщина спасется, чадородія ради (1 Тим. 2, 15). И наобороть, родители, недостойно воспитавшие своихъ дътей, подвергнутся тяжелой отвътственности, подобно священнику Илію (1 Цар. гл. 2-3). Больше же всего родители отвѣтятъ за "возрастъ дѣтей младенческій и слабый, который, по словамъ Господа (Іоан. 4, 11), не знаетъ руки правой и лѣвой, т. е. различія между добромъ и зломъ"3).

Въ младенческомъ возрастъ силы дитяти еще такъ слабы, что заботы матери о духовномъ воспитании дочери не могутъ виѣть мѣста. Въ наиболѣе ранній періодъ того возраста ребенокъ живетъ исключительно физическою жизнію и является пастолько безпомощнымъ, что ежеминутно требуетъ отъ матери самаго внимательнаго ухода и наблюденія. Тёмъ не менёе заботы матери въ данный періодъ бл. Іеронимъ ставитъ такъ высоко, что одно это должно возбуждать въ детяхъ неизменную съ ихъ стороны благодарность. "Вспомни, обращается онъ къ нѣкоей дочери, какъ долго носила тебя мать во чревѣ, долго воспитывала и дётскіе капризы переносила съ любовію; мыла грязное бѣлье и часто сама была запачкана нечистотами, сидѣла при тебѣ во время болѣзни, и преодолѣвавшая ИЗЪ-ЗА. тебя свою брезгливость, должна преодолёть и твою". 6) Это время по преимуществу физическаго воспитанія дитяти и отно-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Къ Рустику; кн. V, ч. 3, стр. 272.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Къ матери и дочери; кн. V, ч. 3, стр. 93.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Къ Хромацію; вн. III, ч. 1, стр. 23.

<sup>4)</sup> Къ Сальвинъ; кн. IV, ч. 2, стр. 338.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Къ Летѣ; кн. V, ч. 3, стр. 7-8. <sup>6</sup>) Тамъ же стр. 93.

сится къ первымъ днямъ его жизни. Но едва появятся въ немъ первые проблески сознанія, едва дитя начнетъ понимать улыбку и голосъ матери и получитъ способность членораздѣльной ричи, для матери наступаетъ время болбе серьезныхъ заботь. Само собою разумѣется, что во весь этоть періодъ дошкольнаго возраста учение въ смыслѣ систематическаго препоавванія совершенно прежде времени. "Ибо какъ можно vetщевать, говорить бл. Іеронимъ о воспитания маленькой Пакатулы, къ воздержанію ту, которая просить пирожковь, которая на груди матерней лепечетъ болтливымъ язычкомъ, которой пріятиве сласти, чёмъ слова? Будетъ ли внимать глубокомыслію апостола та, которую болѣе забавляють бабушкины сказки? Пойметъ ли пророческія предвѣщанія та, которую тревожитъ лишь печальное лицо няни? Уразумбетъ ли она величіе Евангелія, о сіяніе котораго притупляется всякій умъ смертныхъ? Какъ я буду внушать повиновеніе родителямъ той, которая нѣжною ручкою бысть смѣющуюся мать?"<sup>1</sup>). Единственнымъ и наилучшимъ средствомъ воспитанія такого ребенка служнть примиръ самой матери и другихъ окружающихъ его лицъ. Вліяніе примѣра для даннаго возраста является почти исключительнымъ, ибо дъти въ означенный періодъ живутъ и развпваются единственно свойственною ихъ природѣ способностью подражанія. Характера еще нѣтъ, а воля настолько слаба, что не проявляетъ самостоятельности и всецёло подчиняется вліянію окружающей среды. Слова и наставленія, поэтому, теряютъ значеніе при отсутствіц живого примѣра, ибо дѣтскій умъ настолько неразвить, что не въ состоянии цёнить и понимать нравоучение и различать хорошее и худое на основании длинныхъ разсуждений. Вотъ почему и въ наставлении Летъ бл. Іеронимъ пишетъ: "ты будь ей (Павлѣ) учительницею, пусть тебѣ подражаетъ молоденькое дитя; ни въ тебѣ, ни въ отцѣ Своемъ не должна она видѣть ничего такого, чему подражая она могла бы согрѣщить"<sup>2</sup>). "Ибо какъ вода на ровной площади слёдуеть за пальцемь, который впереди ведеть ее, такъ и мягкій нѣжный возрастъ удобно склоняется и на ту, и на другую сторону, и влечется туда, куда его поведешь<sup>4</sup>, <sup>3</sup>).

1) Къ Гавденцію, кн. V, ч. 3, стр. 303.

2) Къ Летѣ; сн. V, ч. 2, стр. 11.

3) Къ Гавденцію; кн. V, ч. 3, стр. 307.

Digitized by Google

Представляя благопріятную почву для насажденія добрыхъ навыковъ, до -- школьный возрастъ долженъ быть предметомъ особеннаго вниманія и попеченія матери еще и потому, что все усвоенное въ этомъ возрастѣ съ трудомъ искореняется впослёдствіи, несмотря даже на упорную борьбу. "Съ трудомъ истребляется то, что впечатлѣвается въ молодыя души. Кто возвратить прежнюю бѣлизну шерсти, окрашенной въ пурпуръ? Новый кувшинъ долго хранитъ вкусъ и запахъ того, чёмъ впервые быль налить"<sup>1</sup>). Между тёмь въ это именно время усвояется все существенно важное и необходимое для дальнёйшаго развитія и жизни вообще: рѣчь, поведеніе, привычки, манеры и элементарные взгляды на все окружающее. Едва ребенокъ почувствовалъ способность членораздѣльной рѣчи, какъ начинаетъ копировать въ своемъ дътскомъ лепетъ говоръ своей матери, со всёми тончайшими оттёнками усвояя хорошія и худыя ея стороны. "Пишутъ, говоритъ бл. Іеронимъ, что краснорѣчію Гракховъ принесла великую пользу рѣчь матери, которую слушали они съ дътства. Ръчь Гортензія привилась къ нему еще въ отцовскихъ объятіяхъ"<sup>2</sup>). То же слёдуетъ сказать, говорить онъ, и о внутреннихъ качествахъ души ребенка-характерь и склонностяхъ. Въ силу особенныхъ свойствъ человѣческой природы, склонной болѣе къ худому, нежели къ доброму, дитя, путемъ подражанія, легче усвояетъ худшія стороны воспитанія. "Соревнованіе дурному очепь легко и если не въ силахъ бываетъ подражать добродетелямъ другихъ, за то скоро усвояетъ ихъ пороки. Греческая исторія разсказываетъ, что Александръ, будучи могущественнъйшимъ царемъ и побѣдителемъ вселенной, долго былъ не въ силахъ освободиться отъ недостатковъ въ характерѣ и въ походкѣ учителя своего Леонида, которыми заразился еще въ дѣтствѣ" 3). Поэтому особенное внимание матери должно быть обращено на искорененіе худыхъ наклонностей и пороковъ. "Позаботься, убѣждаетъ бл. Іеронимъ Лету, чтобы дочь твоя не усвоила нелѣпаго обычая женщинъ коверкать изъ ласкательства слова, и чтобы не привыкла забавляться золотомъ и пурпуромъ: первое вредитъ языку, послъднее---нравамъ; пусть не учится въ дътствь тому, отъ чего послѣ нужно будетъ отвыкать" 4).

- 2) Тамъ же.
- 3) Тамъ же.

4) Тамъ же.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Къ Летѣ; кн. V, ч. 3, стр. 6.

Придавая столь великое значение примфру и считая способность подражанія главнъйшимъ двигателемъ развитія дитяти въ началѣ сознательной жизни, бл. Іеронимъ особенно настанваетъ на томъ, чтобы не только мать, но и мамка и нянька, а также и учитель, были людьми высокой нравственности в твердыхъ религіозныхъ убѣжденій, чтобы въ ихъ жизни слово отнюдь не расходилось съ дѣломъ, ибо если дитя инстинктивно почувствуетъ разладъ между наставленіемъ и жизнію своихъ воспитателей, то оно невольно потеряетъ къ нимъ уваженіе и самое воспитаніе лишится своего главньйшаго основанія. "Няньку, совѣтуетъ бл. Іеронимъ Летѣ, надлежитъ имѣть скромную, воспитателя степеннаго<sup>« 1</sup>). "Спутницею ей (Пакатулѣ), читаемъ въ другомъ мѣстѣ, пусть будетъ учительнеца в стражемъ-воспитательница,-не преданная много вину, по апостолу, не лѣнивая и болтливая, но трезвенная, строгая. трудолюбивая и говорящая только то, что душу дёвическую располагаетъ къ добродѣтели"<sup>2</sup>). Такъ какъ эти качества скорѣе всего свойственны особамъ пожилымъ, равнодушнымъ къ свётскимъ удовольствіямъ и чуждымъ легкомыслія, то лучше всего, если къ ней (Павлѣ) будетъ "приставлена дѣвица старая, испытанной въры и нравовъ, которая научила бы се и пріучила собственнымъ примъромъ, вставала почью для молитвы и исалмовъ, поутру пѣть гимны, въ третьемъ, шестомъ и девятомъ часу становиться на подвигъ" <sup>3</sup>). Окружая ребенка посторонними лицами, раздёляющими съ матерью труды по уходу за нимъ въ первые годы его жизни, нельзя однако разобщать его и съ остальными членами семьи; воспитание и жизвь дитяти должны проходить въ тёсномъ кругу семьи и въ постоянномъ общении съ ея членами и родственниками. Жизнь въ семейномъ кругу, среди радостей семейныхъ, должна производить на ребенка обаятельное впечатлѣніе и составлять для него предметъ наилучшихъ воспоминаній во всей дальнѣйшей жизни. Зная по собственному опыту, какъ дороги воспоминанія д'ытства и насколько сильно овладъвають они душей дитяти, бл. Іеронимъ въ своихъ педагогическихъ совѣтахъ старается окружить первоначальную жизнь ребенка возможно лучшими воспоминаніями. "Когда увидитъ (Павла) дёда, пусть

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Тамъ же. <sup>2</sup>) Къ Гавденцію; кн. V, ч. 3, стр. 307.

<sup>3)</sup> Къ Летѣ; кн. V, ч. 3, стр. 11.

бросится на грудь его, повиснетъ на шеъ. Бабка будетъ уносить ее силою; отца будеть она привѣтствовать улыбками; всѣ станутъ любить ее; и весь родъ вашъ будетъ утёшаться розою, отъ нея родившеюся" 1). "Вы знаете, говорить онъ въ другомъ мѣстѣ, что дѣвическій духъ преимущественно утверждается въ благонравіи подъ вліяніемъ замѣтной заботливости со стороны старшихъ"<sup>2</sup>). И съ другой стороны, кто живетъ и воспитывается внё родства и вліянія старшихъ и еще хуже, кто не цёнитъ родства и избъгаетъ своихъ присныхъ, у тёхъ "необузданность отличительный признакъ души"<sup>3</sup>). Вотъ всѣ тѣ лица, коимъ на первое время должно быть ввѣрено воспитаніе ребенка и среди которыхъ долженъ протекать первый періодъ воспитанія дівнцы. Очагъ семьи-первая школа дівицы, а ея мать совмъстно съ помощницами-ея главнъйшая учительница и воспитательница. Безъ этой школы, школы матери, всѣ лучшіе задатки души ребенка заглохнутъ, останутся неразвитыми или же получать ложное развитие и направление.

Ограждая эту первоначальную школу воспитанія цёлымъ рядомъ своихъ педагогическихъ правилъ и выясняя ея цёли, задачи и надлежащую постановку, бл. Іеронимъ воодушевлялся въ данномъ случаѣ не только силою Писаній и значеніемъ семьи для воспитанія вообще, но и многочисленными примърами современныхъ ему благочестивыхъ христіанскихъ семействъ. Самъ великій учитель церкви бл. Іеронимъ все сокровище своего христіанскаго вастроенія приписываетъ исключительно вліянію домашняго воспитанія, не смотря даже на то, что весьма рано остался сиротою по смерти своей матери. Достаточно указать только на нѣкоторыя имена великихъ отцовъ и учителей церкви-св. Іоанна Златоуста, Григорія Богослова и бл. Августива, —чтобы отдать справедливую честь тогдашнему домашнему воспитанію и тогдашнему вліянію семейнаго благочестія, которымъ проникалась и дышала вся семейная жизнь. Весьма поучительно вспомнить при этомъ это благодатное время и нашему времени и юному подростающему и учащемуся поколѣнію. Сближая подобныя явленія того времени съ характеромъ и направленіемъ нашего времени, когда семейная жизнь и домашнее воспитание слишкомъ мяло христіанскаго дають молодому поколѣнію, а совре-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Къ Летѣ; тамъ же, стр. 6. <sup>2</sup>) Къ Хром., Іов. и Евс.; кн. III, ч. 1, стр. 22. <sup>3</sup>) Бл. Іер., кн. V, ч. 3, стр. 273.

менныя школы и науки, ставя целію образованіе культурнаго человѣка, недружелюбно относятся и къ тому не большому запасу христіанскаго знанія, какой выносится дѣтьми изъ семьи. мы невольно придемъ къ убѣжденію, какъ далеко наша шкоза и жизнь удалились отъ своего христіанскаго назначенія и какъ необходимо имъ возможно чаще обращаться за уроками къ первенствующей церкви, чтобы снова возвратиться на свой первоначальный путь. Сами родители того времени, внушивъ дѣтямъ основы христіанскаго благочестія еще съ ранняго дътства, безъ боязни отдавали ихъ учиться въ языческія школы и нисколько не очасались за чистоту ихъ христіанскихъ убъжденій. Съ своей стороны и дъти, слушая преподавание языческихъ учителей, не только не ослабляли въ себъ христіанскихъ върованій, но еще болѣе укрѣпляли ихъ, возвышали и очищали. Неудивительно поэтому, что сама языческая школа дала не мало великихъ борцовъ за христіанскую вфру.

Съ семилѣтнимъ возрастомъ, по ученію бл. Іеронима, начннается пора школьнаго-сознательнаго и систематическаго обученія и воспитанія. Всѣ главнѣйшіе задатки и способности дётской души открыты и готовы для разумной дёятельности. Въ ней уже пробудилось чувство стыда въ смыслѣ способности различенія добраго и нравственнаго отъ дурнаго п безнравственнаго; въ ней достаточно вниманія и сообразительности. чтобы слушать рѣчь учителя и, уразумѣвая его вопросы, давать на нихъ правильные отвѣты; въ дѣтскомъ умѣ обозначились уже начатки мыслительной работы и черта сомнѣнія, какъ первый шагь умственнаго развитія и познанія вещей. Организмъ дитяти также окрѣпъ и способенъ къ напряженію и труду. Однимъ словомъ, нива готова для снятія и нужно дорожить этою весною человическаго возраста. Отмичая эти особенности душевнаго развитія дитяти въ возрастѣ семи лѣтъ, бл. Іеронимъ рекомендуетъ и Гавденцію, не тратя времени, приступать къ обучению маленькой Пакатулы. "Когда, говоритъ онъ, молоденькой девченки съ выпавшими зубами пойдеть седьмой годъ, и она начнетъ краспъть, будетъ знать, о чемъ нужно молчать, сомнѣваться, о чемъ говорить, тогда пусть учитъ на память Псалтирь"<sup>1</sup>). Усп'5хъ обученія и воспитанія въ этомъ возрастѣ бл. Іеронимъ всецѣло усвояетъ учителю. "Никакая наука не изучается безъ учителя", говорить онъ Рустику <sup>2</sup>). "Умалчиваю

<sup>1</sup>) Къ Гавленцію; кн V, ч. 3, стр. 307. <sup>2</sup>) Къ Рустику; кн. V, ч. 3, стр. 281.

о грамматикахъ, риторахъ, философахъ, геометрахъ, діалектикахъ, музыкантахъ, астрологахъ и медикахъ-земледъльцы, каменщики, ремесленники, пильщики, дровосѣки, шерстобои и прочіе рабочіе домашней рухляди, и тѣ не могуть обойтись безъ учителя"<sup>1</sup>). Тѣмъ бодѣе это сдѣдуетъ сказать о школьномъ обучении, о научения дътей грамотъ и изучении Св. Писанія. Требованія, предъявляемыя бл. Іеронимомъ къ учителю, весьма серьезны и всесторонни и касаются не только его нравственныхъ качествъ, но и умственнаго образованія, поведенія и внёшнихъ достоинствъ преподавателя: онъ долженъ отличаться всёми достоинствами опытнаго педагога, широкообразованнаго и добродѣтельнаго. "Учителемъ, пишетъ онъ въ своихъ педагогическихъ правилахъ къ Летѣ, должно выбрать человѣка зрѣлыхъ лѣтъ, доброй жизни и съ хорошими свѣдѣньями; я не думаю, чтобы ученый мужъ постыдился принять на себя по отношенію къ родственницѣ или благородной дѣвицѣ такія же точно обязанности, какія приняль на себя Аристотель по отношенію къ сыну Филиппа, чтобы самому учить азбукѣ за такую же дешевую цёну, какую получають писцы. Не слёдуеть презирать, какъ маловажное то, безъ чего невозможно и великое<sup>« 2</sup>). Такой возвышенный взглядъ бл. Іеронима на учительское званіе свидѣтельствуетъ о его глубокомъ пониманіи важности и значенія учителя, какъ втораго творца душъ; но перейдемъ къ изложенію самыхъ способовъ и методовъ обученія.

Главнѣйшимъ орудіемъ и, такъ сказать, ключемъ всякаго знанія является грамота, а посему изученіе азбуки и должно быть положено въ основу школьнаго образованія. Сознавая, насколько важно для сознательнаго чтенія и дальнѣйшаго развитія правильное изученіе азбуки, бл. Іеронимъ со всею ясностію показалъ, не только методъ и пріемы обученія чтенію и письму, но начерталъ при этомъ самую программу дальнѣйшаго чтенія и даже матеріалъ для него. Методъ обученія чтенію, предлагаемый бл. Іеронимомъ, есть методъ буквослагательный, который употреблялся еще у древнихъ евреевъ, грековъ и римлянъ и въ христіанскомъ мірѣ очень долгое время господствовалъ какъ въ saпадно-европейскихъ школахъ, такъ и въ нашихъ отечественныхъ. Въ нашемъ отечествѣ методъ буквослагательный сдѣлался извѣстнымъ въ сороковыхъ годахъ настоя-

<sup>1</sup>) Къ Павлину; кн. IV, ч. 2, стр. 77-78. <sup>2</sup>) Къ Летѣ; кн. V, ч. 3, стр. 5.

щаго столътія. Въ обучении чтенію бл. Іеронимъ различаетъ три ступени: изучение отдёльныхъ буквъ въ алфавитномъ порядкѣ и въ разбивку, изучение слоговъ въ самыхъ разнообразныхъ сочетаніяхъ и, наконсцъ, складываніе словъ. Давая совѣтъ Летѣ, какъ надлежитъ обучать Павлу чтенію, онъ пишетъ ей: для нея (Павлы) должны быть сдёланы буквы изъ буковаго дерева или изъ слоновой кости, и названы каждая своимъ именемъ. Пусть она забавляется ими, чтобы самая забава была для нея ученіемъ. И не только порядокъ буквъ должна помнить она, и название ихъ обратить для себя въ пѣсни; но нужно азбуку часто приводить въ безпорядокъ, смѣшивать послёднія буквы съ средними и среднія съ первыми, чтобы она узнала ихъ не только по звуку (съ голосу), но и по виду $^{2-1}$ ). Какъ на особенность метода бл. Іеронима, достойную особаго вниманія, слёдчетъ указать въ данномъ случат на разрёзную или такъ называемую подвижную азбуку, способствующую легкому и быстрому усвоению буквъ и облегчающую переходъ ко второй ступени обученія, къ изученію слоговъ и словъ. Насколько важно и несбходимо примѣненіе подвижной азбуки при обученіи чтенію, это знаетъ всякій сколько-нибудь знакомый на практикѣ съ этимъ дъломъ. А между тѣмъ эта азбука, рекомендуемая великимъ педагогомъ еще въ IV в., въ нашемъ отечествѣ становится извѣстною только въ шестидесятыхъ годахъ настоящаго столѣтія. Когда, далѣе, дитя твердо усвоитъ алфавитъ и изучитъ имена и начертаніе буквъ, "цусть соединяетъ слоги" и переходитъ на вторую ступень чтенія. Пользуясь подвижной азбукой, опытный учитель легко и скоро могъ освоить съ механизмомъ сочетанія отдёльныхъ буквъ въ слоги и перейти, наконецъ, къ чтенію словъ и цёлыхъ предложеній. При этомъ во избѣжаніе излишняго механизма и для пріученія ребенка къ сознательному чтенію, бл. Іеронимъ рекомендуетъ предварительно чтенія отдёльныхъ словъ, знакомить дётей со смысломъ и значеніемъ ихъ. Выражаясь кратко о порядкѣ и ход'в обучения чтению въ письм'в къ Гавденцию, бл. Іеронимъ говоритъ: "пусть (Пакатула) учится азбукѣ, складываетъ слоги, знакомится съ именами, совокупляетъ слова"<sup>2</sup>). В. Давыденко.

(Окончание будеть).

1) Къ Летѣ; кн. V, ч. 3, стр. 5. Къ Гавденцію; кн. V, ч. 3, стр. 303.

<sup>2</sup>) Къ Гавденцію; кн. V, ч. 3, стр. 803.



# ВЪРА и РАЗУМЪ

## ЖУРНАЛЪ ВОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ

## 1899.

## № 1**4**.

ІЮЛЬ.-КНИЖКА ВТОРАЯ.



ХАРЬКОВЪ. Типографія Губерискаго Правленія, Петровскій пер., № 17. 1899.

- · .

Πίστει νοοδμεν.

Върою разумъваемъ.

Евр. XI. 3.

Дозволено цензуров. Харьковъ, 31 Іюля 1899 года. Цензоръ Протојерей Пасела Солинеза.

### НЕВѢРІЕ ХІХ ВѢКА.

#### (Продолжение \*).

Бруно-Бауэра (1809-1882), бывшій привать-доцентомъ по кассаръ богословія сначала въ Берлинскомъ, а потомъ въ Боннскомъ университетахъ, первоначально принадлежалъ къ правой сторонь гегельянской школы, а затых перешель къ лѣвой и сталъ представителемъ самаго крайняго радикализма. Отрицаніе въ грубомъ видѣ и чудовищныхъ размфрахъ нашло немъ для себя одного изъ ревностныхъ защитниковъ и въ представителей. Онъ открыто и съ чисто фанатическою ревностію проповёдывалъ самый грубый атеизмъ, издёвался надъ всёмъ тёмъ, что носитъ характеръ нравственнаго, святого и гуманнаго и осуждалъ всякій государственный строй. Его образъ мышленія самые безпристрастные нёмецкіе историки (напр. Шварцъ) называютъ "логикою бѣшенаго" (die tollgewordene Logik). Онъ призналъ религію не только дёломъ самообмана, какъ Фейербахъ, но прямо дъломъ преднамъреннаго обмана, лжи, своекорыстія. Въ такомъ смыслѣ онъ понимаетъ даже и христіанскую религію. "Здѣсь конецъ"! говоритъ онъ. "Его даютъ мнѣ въ руки сами богословы (христіанскіе)! Посмотрите, каковы они! какъ богословская ненависть сверкаетъ въ ихъ глазахъ! Ага! Вы хватаетесь за громовые перуны? Увы, не вамъ, несчастнымъ смертнымъ, распоряжаться ими!... Они думають, что језуитство ихъ можетъ держаться, что ихъ обманъ и ложеь будуть продолжаться вѣчно? Но если пришло время обнаружиться ихъ неправдѣ, то недалекъ уже и судъ"!... При-

<sup>\*)</sup> См. ж. "Вѣра и Разумъ" за 1899 г., № 12.

76

знавъ дѣломъ лжи и обмана христіанскую религію, Бауэръ утверждалъ, что и всё библейскіе разсказы, даже посланія ап. Павла измышлены, по своекорыстнымъ побужденіямъ, отдѣльными лицами и потому полны противорѣчій и безсмыслицъ (Gedankenlosigkeiten). Неудивительно послѣ этого, что въ евангельскихъ повѣствованіяхъ Бруно-Бауэръ не нашелъ ничего историческаго. Онъ не призналъ историческимъ ни ученія, ни чудесъ Іисуса Христа, ни событій изъ Его земной жизни, ни Его притчъ и рѣчей. Одно принадлежитъ фантазіи евангелистовъ, другое ими искажено и обезображено. На вопросъ: что же послѣ этого было на самомъ дѣлѣ изъ того, о чемъ повѣствуютъ намъ евангелисты? съ точки зрѣнія Бруно Бауэра должно отвѣтить только такъ: "что-то было, но что именно—неизвѣстно<sup>4</sup>.

Павидъ Фридрихъ Штраусъ (1808—1874) въ молодости увлекался естественными науками, романтикою, воззрѣніями Шеллинга и даже духовидца Кернера; затѣмъ уже. состоя на преподавательской службѣ въ маульбронской семинаріи, онъ Берлинъ слушать лекціи Шлейермахера, отправился въ которыя имѣли немаловажное вліяніе на развитіе его воззрѣній. Но вскорѣ затѣмъ онъ занялся изученіемъ сочиненій Гегеля и усвоилъ его воззрѣнія, съ которыми не разставался до конца жизни. Подобно Гегелю, онъ отрицалъ бытіе личнаго живаго Бога, но подъ Богомъ разумѣлъ абсолютную идею, бытіе во всемъ бытіи, жизнь во всемъ живущемъ, движеніе во всемъ движущемся, мышление во всемъ мыслящемъ, безконечное, которое однако же въ отдёльныхъ лицахъ можетъ достигать своего самосознанія. По ученію Штрауса, Богъ не существуеть внѣ міра; напротивъ Онъ составляетъ самую сущность этого міра. Теизмъ Штраусъ отвергалъ, потому что теистическое міровоззрѣніе не можеть быть примирено съ философіею, подъ которою онъ разумѣлъ только пантеизмъ. Твореніе міра онъ считалъ невозможнымъ въ томъ смыслѣ, какъ повѣствуетъ о немъ Божественное Откровеніе. Чудеса, по его мнѣнію, нарушали бы естественный ходъ развитія въ жизни природы в потому люди научно-образованные не могутъ въ нихъ върить. Да вообще, что касается религи, то она будто бы можеть

-

#### отдель церковный

имѣть значеніе только для людей простыхъ и невѣжественныхъ; .люди же научно образованные не найдутъ для себя въ религін никакого удовлетворенія, такъ какъ, по своему развитію, они стоятъ выше ся. Религію для нихъ съ удобствомъ замѣняютъ произведенія искусства, театральныя представленія, чтеніе классиковъ. Личнаго бевсмертія Штраусъ не признавалъ, а полагалъ его, вмѣстѣ съ Шлейермахеромъ, въ томъ, чтобы изъ конечности возвыситься до безконечнаго или идеи, быть въ единеніи съ безконечнымъ, сознавая себя вѣчнымъ въ каждый моментъ.

Конечно, извѣстность Штрауса обусловливалась не этими пантеистическими воззрениями, заимствованными у Гегеля. Штраусъ имѣлъ сильное вліяніе на движеніе богословской мысли своимъ сочиненіемъ-Das Leben Iesu, въ которомъ онъ во всей широтѣ примѣнилъ къ евангельской исторіи идеи Гегелевой философіи. Інсусъ Христосъ, какъ историческое лицо, для него не представляетъ никакого интереса. Онъ видить въ Немъ только олицетворенную идею самаго человъчества, "логически необходимое понятіе богочеловѣка", какимъ должно сознавать себя конечное въ соединении съ безконечнымъ, ограниченное съ безпредѣльнымъ, человѣчество съ божествомъ. Однимъ словомъ, --- въ основу своего сочиненія Штраусъ положиль ту мысль Гегеля, что воплощение Бога въ Інсусъ Христъ не есть отдёльный и единичный фактъ, но всеобщее и универсальное проявление абсолютной идеи.-что все разсказанное въ Евангеліяхъ о Христь, какъ объ отдельной исторической личности имфетъ значение только по отношению къ родовому понятію челов'тчества. Разсказы о евангельскихъ событіяхъ для него суть миеы, непроизвольно созданные фантазіею образы для выраженія идеи; а главнымъ регуляторомъ всѣхъ миеическихъ образованій въ новозавѣтной исторіи была идея Мессіи, идея примиренія и возсоединенія человѣчества съ божествомъ. Такимъ образомъ Штраусъ обратилъ въ миеъ почти всю евангельскую исторію. Историческимъ онъ призналъ только следующее. Во времена Тиверія, когда въ Іудев всв напряженно ожидали пришествія Мессіи, образъ Котораго предносился іудейскому сознанію въ видѣ могущественнаго политическаго дѣя-

теля, ратующаго за національную свободу и міровое господство іудеевъ, въ видѣ героя и чудотворца, который долженъ былъ превзойти всёхъ ветхозавётныхъ царей, пророковъ и чудотворцевъ, —жилъ въ Галилев одинъ благочестивый іудей, родившійся въ Назареть. Тогда же явился на Іорданъ съ проповъдію о покаянія назарянинъ Іоаннъ, который совершалъ надъ приходившими къ нему крещеніе. Вышеупомянутый іудей, называвшійся Іисусомъ, сынъ плотника Іосифа и галилеянки Марін, былъ сначала однимъ изъ его учениковъ, обратился къ показнію и крестился; но когда спустя нѣсколько лѣтъ послѣ этого, Іоаннъ былъ заключенъ въ темницу, Онъ уже самъ, независимо отъ Іоанна и большинства его учениковъ, сталъ продолжать дёло своего учителя и пріобрёль немного послёдователей. Потомкомъ Давида Інсусъ едва ли былъ. Отъ учениковъ Іоанна Онъ отдѣлился не только внѣшнимъ образомъ, но в внутреннимъ, потому что для своей дѣятельности выработаль совершенно иной планъ, чѣмъ какой вначалѣ имѣлъ Іоаннъ. Іисусъ, по мнѣнію Штрауса, со всею ревностію увлекся тою мыслію, чтобы своимъ ученіемъ произвести въ іудейскомъ народѣ нравственное преобразованіе или обновленіе, и, какъ воспитанный въ супранатуралистическихъ понятіяхъ своего времени, всегда надбялся на мгновенныя и непосредственныя дъйствія Божества, благодаря которымъ іудейскій народъ получитъ не только нравственную, но и политическую свободу в такимъ образомъ будетъ снова возстановлено царство Давида. Ученіе, проповѣданное Інсусомъ іудейскому народу, вполнѣ соотвѣтствовало мессіанскимъ надеждамъ и ожиданіямъ. Такимъ образомъ случилось, что среди народа и послёдователей Іисуса постепенно слагался взглядъ, который чаще и чаще сталъ высказываться различными лицами, что самъ Іисусъ, по всей въроятности, и есть-то именно ожидаемый Мессія. Сначала Іисусь даже ужаснулся отъ этой мысли; но мало-по-малу самъ сроднился съ нею, а впослёдствіи быль даже вполнѣ увѣренъ, что Онъ есть истинный Мессія. Между тёмъ все болёе и боле возрастала ненависть противъ Него со стороны фарисеевъ, первосвященниковъ и книжниковъ, которыхъ онъ постоянно облечаль въ своихъ грозныхъ речахъ за ихъ пороки и нежеланіе

вникнуть въ общее дёло, и потому онъ легко могъ придти къ весьма правдоподобному предположению, что рано или поздно его враги воспользуются всёмъ, чтобы только предать его римскому правительству какъ агитатора для осужденія и казни, и-вменно въ Іерусалимъ, какъ центръ ихъ могущества и силы. Очень возможно, что Его подкрѣпляла въ этомъ предположении мысль о судьбѣ прежнихъ пророковъ; возможно, что въ нъкоторыхъ ветхозавѣтныхъ мѣстахъ Онъ находилъ и указаніе на неизбѣжность для Мессіи страданій. Какъ бы то ни было, но ожиданія Его д'йствительно исполнились. Предъ однимъ изъ праздниковъ Пасхи его схватили, осудили на смерть и распяли на крестѣ.-Вотъ что, по Штраусу, въ нашихъ евангеліяхъ оказывается историческимъ: все же остальное-все чудесное и сверхъестественное-есть произведеніе благочестввой фантазіи и возбужденнаго воображенія первенствующихъ христіанъ, которые облекли въ форму историческихъ фактовъ всѣ свои лучшія желанія и ожиданія.

Сначала Штраусъ увѣрялъ, что его поняманіе евангельской исторіи было результатомъ безпристрастія его критики. Но впосавастви онъ долженъ былъ признаться, что критика вообще безпристрастною быть не можеть, такъ какъ каждый критикъ въ своихъ сужденіяхъ смотрять съ извъстной точки зрънія и примъняеть извѣстные критеріи, которые онъ уже напередъ призналъ единственно истинными, вслёдствіе чего ему уже напередъ извістенъ тотъ результатъ, къ когорому онъ прійдетъ въ своемъ изслѣдованія. Но весь читающій мірь видёль ясно, что цёлью, которую преслёдоваль Штраусь въ своей книгѣ, были: уничтоженіе христіанства и замѣна его философіею Гегеля. Поэтому неудивительно, что сочинение Штрауса-"Das Leben Iesu"-вызвало самую оживленную и кипучую апологетическую дёятельность и образовало почти необозримый рядъ статей и монографій, опровергавшяхъ воззрѣнія Штрауса. Эта дѣятельность не остабезъ успѣха. Во второмъ (въ 1837 г.) и третьемъ лась (1838—1839 г.) издания своего сочинения самъ Штраусъ вынужденъ былъ сдёлать значительныя уступки христіанскимъ апологетамъ и существенно измѣнить свои взгляды. Онъ увидълъ себя вынужденнымъ даже оправдываться предъ обществомъ

за произведенный соблазнъ, увѣряя, что не въ событіяхъ евангельской исторіи заключается сила и значеніе христіанства, а въ духовно-плѣняющей силѣ самой личности Христа, что чудеса не имѣютъ никакого смысла въ религіи, никому не доставляютъ никакого духовного утѣшенія, нисколько не содѣйствовали распространенію христіанства и т. п.

Штраусь не быль проповёдникомь того грубаго натурализка али матеріализма, который проводиль въ своихъ сочиненіяхъ Фейербахъ; Штраусъ еще стоялъ ближе къ чистому ученію гегельянской философіи, чёмъ къ матеріализму. Тёмъ не менёе и онъ, сильно возстававшій противъ признанія отдёльнаго существованія дупи и тела, много содействоваль развитію матеріалистическихь ученій. Исторія философіи свидѣтельствуетъ, что лучшею почвою для матеріализма всегда были невбріе, безбожіе и нравственная распущенность, такъ что матеріалистическое ученіе всегда являлось какъ теорія, оправдывающая невъріе и безнравственность и какъ средство для успокоенія возмутившейся совѣсти. Штраусъ не скрывалъ своего невѣрія и гордился названіемъ безбожника въ пантеистическомъ смыслѣ. Но онъ велъ также и жизнь далеко не безупречную въ нравственномъ отношенія. Его поведеніе по отношенію въ своей женѣ, бывшей театральной пёвицё-Агнесё Шебестъ, нёкогда возмутило почти всю Германію. Но Штраусъ, отвергнувъ христіанское нравоучение и заповѣдь о любви къ ближнимъ, уже защищалъ тотъ грубо эгоистический принципъ жизни в дъятельности, который восхваляли всѣ другіе послѣдователи лѣвой школы Гегеля-Фейербахъ, Болинъ, Каспаръ Шмидтъ, Бруно Бауэръ в др. Своимъ враждебнымъ отношениемъ къ христіанству вообще и евангельской исторія въ частности Штраусъ также оказаль немаловажную поддержку матеріализму, который, находясь въ неразрывной, внутренней связи съ атеизмомъ, неизбъжно долженъ всегда вступать въ ожесточенную борьбу съ ученіемъ Божественнаго Откровенія.

Истинными представителями германскаго матеріализма, вытекающаго изъ крайнихъ выводовъ гегельянской философіи, кромѣ Фейербаха, должны быть названы слѣдующія лица: 1) Карль Фонта (род. 1817 г.), бывшій профессоръ геологіи и зоологіи



сначала въ гессенскомъ, а съ 1852 года — въ женевскомъ университетахъ; 2) Яковъ Молешотъ (род. въ 1822 г.), бывшій профессоръ цюрихскаго, затѣмъ — туринскаго и наконецъ — римскаго университетовъ; 3) врачъ Фридрихъ Карлъ Христіанъ Людениъ Бюхнеръ (род. въ 1824 г.); 4) Г. Чольбе (1819—1873); 5) М. Бергеръ; 6) І. Фишеръ; 7) Винеръ; 8) Карлъ Радениаузеръ (род. 1813 г.); 9) анонимый авторъ матеріалистическаго сочиненія: "Das Evangelium der Wahrheit und Freiheit" (1868) и многое множество ихъ друзей и единомышленниковъ. Тѣмъ не менѣе самымъ выдающимся представителемъ новѣйшаго матеріализма, по полнотѣ и обстоятельности изложенія матеріалистической доктрины, безъ сомнѣнія, долженъ быть признанъ Бюхнеръ.

Германский матеріализмъ въ области философскаго мышленія не представляетъ ничего новаго и оригинальнаго въ сравненіи съ другими системами матеріализма, въ которыхъ никогда не было недостатка. Матеріалистическое міровоззрѣніе было извъстно еще древнимъ; имъ даже, собственно говоря, начинается исторія развитія философствующей мысли. Одинъ изъ семи греческихъ мудрецовъ, основатель іонійской или физической школы, Өалест Милетский, родившийся около 640 г. до Р. Х., какъ извѣстно, признавалъ основнымъ веществомъ и дѣйствуюшвых принципомъ всёхъ вещей-воду; Анаксименз (род. ок. 556 г. до Р. Х.)-воздуха. Затъмъ матеріализмъ въ формъ атомизма, какъ философскую систему, защищали древне-греческіе философы: Левкипиз (около 500 г. до Р. Х.), его ученикъ Пемокрита (460—361) и Эпикура (ок. 340 г. до Р. Х.). Въ XVIII въкъ матеріалистическое міровоззрѣніе древне-греческихъ философовъ повторили французские экциклопедисты-Дидро, Аяметри, Гельвецій, Далямберъ, хотя они узнали его больше чрезъ посредство англійскаго матеріалиста Гоббеса (1588-1679). Все, что саблали германские матеріалисты, состоитъ въ томъ, что они привели въ систему всъ разрозненныя матеріалистическія ученія, а главное-старались найти для своего міровозэрѣнія подтвержденіе и опору въ результатахъ новѣйшихъ естественно-научныхъ изслёдованій, достигшихъ въ ХІХ вёкъ значительнаго успѣха и пріобрѣвшихъ всеобщія симпатіи. Во всякомъ случаѣ германскіе матеріалисты сдѣлали все, что́ только могли и что́ только вообще можно было сдѣлать для матеріализма. Но достигнувъ высшаго пункта своего развитія въ трудахъ нѣмецкихъ ученыхъ, матеріализмъ здѣсь именно и обнаружилъ всю свою научную несостоятельность, какъ философской системы. Не смотря на весьма удобную почву, подготовленную въ наше время такъ называемымъ практическимъ или житейскимъ матеріализмомъ, матеріализмъ, какъ философская система, все болѣе и болѣе терялъ свой кредитъ даже среди своихъ приверженцевъ. Не только представители философствующей мысли, но и естествоиспытатели представили множество доводовъ, ясно свидѣтельствующихъ, что матеріализмъ есть только одностороннее метафизическое міровоззрѣніе, не имѣющее ни какого права выступать подъ флагомъ естественныхъ наукъ.

Сущность германскаго матеріализма состоить въ томъ, что онъ отридаетъ самостоятельное бытіе духа и признаетъ неразумною самую мысль о возможности бытія живого личнаго Бога, какъ Творца міра и его Промыслителя. Такъ какъ представленія о Богѣ, смотря по степени развитія различныхъ людей, крайне разнообразны, --- говорять матеріалисты со словь Фейербаха, то Богомъ можетъ быть называемо не что вное, какъ объективирование собственнаго существа человъка, т. е., Богъ есть пустое воображение, которому ничто реальное не соотвѣтствуетъ въ дѣйствительности. "Богъ внѣмірный и вышечеловѣческій есть не что иное, каки внѣмірное я вышечеловъческое Я, раздвигнувшее свои границы и поставившее выше своего объективнаго существа субъективное существо человѣка. Одинъ только человѣкъ есть нашъ богъ, нашъ отецъ, нашъ судія, нашъ искупитель, наша альфа и омега; безъ людей нътъ спасенія (Фейербахъ). Человъкъ все создаетъ по своему образу, даже и Бога, которому онъ молится (Молешотъ). Духъ святой есть нашъ разумъ, нашъ разсудокъ (Бюхнеръ). Всякая религія есть не что вное, какъ гнусное дёло обмана для достижевія политическихъ цёлей, для одуренія и подавлевія черни,-исчадіе суевѣрія, эговзма, лицемѣрія и умственнаго невѣжества (Руге). Христіанская вѣра есть лицемѣрное самоотупленіе-коренной порокъ нашего времени (Фейербахъ).

Христіанское міровоззрѣніе-непримиримый врагъ просвѣщенія, какъ и вообще разумно---научнаго пониманія міра и жизни (Бюхнеръ). Церковь есть общество хитрыхъ своекорыстныхъ обманщиковъ и простыхъ обманутыхъ людей, полицейское учреждение (Вейдлингъ). Исторія церкви есть исторія эгоизма, властолюбія, корыстолюбія и честолюбія (Бюхнеръ). Непосредственное откровение Бога, конечно, было бы самымъ прямымъ доказательствомъ бытія Божія, но таковое откровеніе невозможно, такъ какъ нѣтъ самаго Бога (Бюхнерь). Всъ такъ называемыя откровенія Божества-суть продѣлки чисто человѣческія. Библія представляеть безпорядочную смѣсь человѣческаго суевѣрія и непроизвольно вымышленныхъ сагъ, поповское дело обмана, удила для глупаго народа. На место Бога матеріализмъ ставитъ свою матерію или природу, мертвое вещество, которое онъ однако-же считаетъ единственно истивно-сущимъ, исходнымъ пунктомъ, началомъ и принципомъ всякаго бытія. Вещество или бытіе тѣлесное, матерія, по ученію мыслителей этого направленія, есть единственно истивное, действительное и абсолютное бытіе. Ничто действительно не существуетъ, кромѣ чувственнаго вещества или матерія. Матерія не создана и не разрушима (Бюхнеръ, Фогтъ); только матерія божественна, вѣчна, безконечна, только она есть первоисточникъ всякаго бытія; она есть все во всемъ: начало, конецъ, творецъ и твореніе (Бюхнеръ). Но подъ матеріею слёдуетъ разумёть не единое начало, а множественность такихъ началъ или величинъ, которыя имѣютъ протяженіе, но недѣлимы и потому недоступны чувственному воспріятію. Сами по себѣ они неподвижны и безсознательны, но обладаютъ способностію къ мышленію и хотѣнію. "Слово атомъ, говоритъ Бюхнеръ, есть только обозначение необходимаго для насъ и нами внѣшнимъ образомъ относимаго къ веществу представленія, въ которомъ мы нуждаемся для извѣстныхъ внъшнихъ цълей. Дъйствительное понятие о вещи, которую мы называемъ атомомъ, для насъ совершенно недоступно; мы ничего не знаемъ объ его величинѣ, формѣ, составѣ и т. п. Никто его не видълъ,--и мы не имъемъ возможности уяснить себь понятіе о немъ ни чрезъ наблюденіе, ни чрезъ

умозаключенія". Тёмъ не менёе матеріалисты знають, что каяный изъ безчисленныхъ атомовъ въ самомъ себъ носить первооснову своего существованія, своей силы и движенія отъ вічности (Бюхнеръ). Кромѣ матеріи съ ея свойствами или свлами, внѣ и выше ся, ничего не существуетъ, нѣтъ ни какого духа, а тёмъ болёе-нётъ ни какого Бога. Матеріи присущи извёстныя силы, напримёръ, сила притяженія и отталкиванія центростремительная), сила (пентробваная и химическаго сродства, механическаго движенія и т. д., безъ которыхъ ова не мыслима, какъ единственная носительница ихъ; но съ другой стороны и силы не могуть быть мыслимы безъ матерін, которой онъ присущи. Какъ абсолютное бытіе, матерія вѣчна, никогда не происходила и не была сотворена. Творца міра нѣтъ, такъ онъ не можетъ быть мыслимъ существующимъ ни до, ни послѣ акта творенія, ни даже временно. Міръ не созданъ, но безначаленъ въ своемъ первовеществѣ. Природа все произвела изъ себя самой (Бюхнеръ). Міръ не сотворенъ, но въ теченіе безпредѣльныхъ вѣковъ (воновъ) произошелъ чрезъ саморазвитие вѣчныхъ, безсознательныхъ, матеріальныхъ атомовъ, частію случайно, частію въ силу вѣчной необходимости. Творческимъ всемогуществомъ является сродство вешества (Молешоть). Весь мірь вѣчень по веществу, формѣ и движенію. Въ сущности ничто не можетъ происходить и вичто не можетъ уничтожаться. Механический миропорядокъ въченъ в неизмѣненъ (Кцольбе). Міръ есть случайное совмѣстное воздъйствіе безконечнаго множества въчныхъ атомовъ, которые безсознательно и безвольно движутся по свойственной имъ невещей суть обходимости. Образы явленія что иное, не какъ продукты различныхъ и разнообразныхъ, случайныхъ или необходимыхъ комбинацій вещественныхъ движеній между собою (Бюхнеръ). Міръ произошелъ благодаря только физическимъ и химическимъ силамъ, безъ органической субстанціи, безъ сознательнаго Творца, даже безъ руководящей иден (Фогтъ). Кажущаяся целесообразность въ природе есть не что иное, какъ необходимое слъдствіе совпаденія естественнаго вещества и силъ. Отъ простого случая зависитъ, достигаеть ли извѣстное существо въ природѣ своего бытія или



нѣтъ. Понятіе единства и цѣлесообразности есть абстрактное, внесенное въ природу воображение (Фогтъ). Природа не знаетъ ни намвреній, ни целей. Нашъ рефлектирующій разсудокъ есть единственняя причина кажущейся целесообразности (Бюхнеръ). Теченіе природы есть только игра и господство естественныхъ силъ. Неизмѣняемость законовъ природы не зависить отъ высшаго разума; законы природы суть грубыя, непреклонныя силы, не знающія ни правственности, ни разума. Матерія создаетъ міръ вслёдствіе взаимодействія своихъ атомовъ безъ плана и безъ намъренія. Все, что есть и будетъ, есть не что иное, какъ самодвятельное движение вещества. Естественное чудо круготеченія заключается въ вѣчности вещества. Божественнаго міроправленія ноть (Молешоть). Хотя основной законъ, которому подчинено развитіе міровой жизни. есть или случай, какъ думали еще древне-греческие матеріалисты, или слъпая и безцъльная необходимость; тъмъ не менѣе матерія вмѣстѣ съ присущими ей силами раскрывается и дыйствуеть всегда по опредбленнымъ физическимъ законамъ. по которымъ и происходитъ прежде всего движение, вѣчное какъ сама матерія и отъ нея неотдёлимое. Благодаря этому именно движенію и произошелъ міръ вмѣстѣ со всѣми міровыми телами. Органическія существа, населяющія землю, обязаны своимъ происхожденіемъ и распложеніемъ только заключающемуся въ самыхъ вещахъ совмъстному дъйствію естественныхъ силъ и веществъ. Зародыши ко всему живущему, снабженные идеею рода отъ вѣчности, находились въ той безформенной паровой массѣ, изъ которой мало-по-малу образовалась земля, или просто въ міровомъ пространствѣ, а послѣ образованія и охлажденія земли они упали на нее и начали развиваться въ живые организмы (Бюхнеръ). Конечно, сначала такъ образовались только ячейки, изъ которыхъ затёмъ развились растительныя и потомъ животныя формы, чревъ безчисленныя метаморфозы, дошедшія до формы обезьянъ. Изъ породы обезьянъ произошелъ первый человѣкъ (Максъ Штирнеръ). Такимъ образомъ человѣкъ, по своему тѣлесному, какъ и духовному существу, есть чисто химическій продуктъ матеріи (Бюхнеръ). Его существо есть сумма воздъйствія атомовь его тыла вмё-

стѣ съ внѣшнимъ міромъ-чистый продуктъ тѣлеснаго измѣвенія вещества, приходящаго въ движеніе и постоянно разрѣшающагося безъ всякаго плана. Онъ есть результать вліянія родителей и кормилицы, воздуха и климата, мъста и времени. пищи и одежды; онъ есть, что онъ встъ (Фейербахъ, Молешотъ). Душа есть временное свойство мозга, результатъ его развитія: самостоятельнаго бытія она не имфеть. Всф явленія такъ называемаго духовнаго порядка, по существу своему, также вещественны и матеріальны. Мыслительная двятельность зависить отъ состояния и свойства мозговой субстанции: мысль есть абиствіе изминенія мозгового вещества: наши мысли находятся въ такомъ же отношения къ нашему мозгу, какъ желчь къ печени или моча къ почкамъ (Фогтъ). Духъ есть не что инсе какъ дѣятельность мозга. Чувственное бытіе человѣка есть его единственная жизнь. Где нёть плотя, тамъ нёть в духа. Противоположность между духомъ и матеріею существуеть только въ человѣческомъ воображеніи. Какъ и все дѣйствительно существующее, человѣкъ, по существу своему, есть не что иное, какъ машина, случайно произведенная природою изъ обыкновеннаго вещества, машина ощущающая, представляющая, мыслящая (Бюхнеръ). По словамъ Кцольбе, "человѣкъ есть ве что иное, какъ мозаическая картина, механически составлевная въ художественной формѣ изъ самыхъ разнообразнѣйшихъ атомовъ". Какъ и все остальное, человѣкъ также въ дѣйствительности въ себѣ самомъ не имѣетъ никакой цѣли своего существованія (Бюхнеръ). Между человѣкомъ и животнымъ нѣтъ никакого существеннаго различія; человѣкъ есть только болѣе счастливо организированное животное; женщина однако же по организація стоить няже мущины. Душа человѣка съ сущности то же самое, что и душа животныхъ. Между разумомъ человѣка и инстинктомъ животныхъ также нѣтъ существеннаго различія (Фогтъ, Бюхнеръ, Бурмейстеръ, Крамеръ и др.). Такъ называемый нравственный законъ есть дело произвола, измышленіе эгоизма; его мѣсто должна занять естественная необходимость. Принципомъ нравственности еще со временъ Гоббеса матеріалисты признають эгонзмъ, наслажденіе и властолюбіе. "Каждый всеми силами своей жизни желай I

86

#### отдель церковный

стремись къ матеріальнымъ благамъ и богатствамъ на зеилъ. къ радостямъ и наслажденіямъ, которыя доставляетъ ему очищенное и облагороженное вещество (Бюхнеръ). блежній самому себ'в (Максъ Каждый есть Штирнеръ). Любовь къ Богу есть не что иное, какъ прикрашенная, лицемърная любовь къ самому себъ. Благочестие есть частию глупость, частію діло поповской корысти. Люби самаго себя больше всего. Любовь ко врагамъ есть безсмысліе, потому что такая любовь противна человѣческой природѣ (Бюхнеръ, Штирнеръ). Такъ какъ пътъ свободы воли, то гръхъ-пустое слово. Идея добра не имфетъ абсолютнаго достоинства (Бюхнеръ). Неопредѣляемость понятія добра-дѣло извѣстное; божественныя заповѣди созданы теологами (Бюхнеръ). Любовь и ненависть, благородство и подлость, преступленіе, лицемѣріе суть необхолимыя слёдствія комбинаціи мозга. Всеобщія правственныя понятія до такой степени относительны, противорѣчивы, зависимы отъ внёшнихъ обстоятельствъ и вндивидуальныхъ воззрёній, что положительно оказывается невозможнымъ сдѣлать абсолютное опредѣленіе добра (Бюхнеръ). Бракъ, эта "могила истинной любви", есть установление случайное и при томъ Заповѣдь — "не прелюби" — произвольчеловѣческое. чисто ное и эгоистическое запрещение, которымъ ръдко стъсняется собственная совъсть. Да и вообще совъсть остается совершенно равнодушною тамъ, гдѣ избѣгаетъ человѣкъ столкновенія съ обществомъ и его законами. Не всл'ядствіе грѣховности, а по необходимости жизнь человѣческаго рода есть bellum omnium contra omnes, всеобщая борьба, въ которой каждый хочеть превзойти, --- уничтожить другого, насколько возможно. Каждый дълаетъ то, что онъ считаетъ безнаказаннымъ, обманываетъ, ннтригуетъ, льститъ, пользуется случаемъ въ ущербъ другого. будучи убъжденъ, что такъ поступитъ всякій на его мъстъ. Кто не идеть этимъ путемъ, того обыкновенно считаютъ глупцомъ (Бюхнеръ). Челов'вку позволительно все, что способно удовлетворить его естественнымъ стремленіямъ. Глупо было бы пропускать случай, доставляющій таковое удовлетвореніе. Масштабъ вравственности заключается въ измёнчивыхъ людяхъ, а не въ абсолютномъ Богъ. Добро то, что прилично человъку, что отвѣчаетъ его потребностямъ; зло то, что противно имъ.

Преступленія суть естественныя явленія, необходимо вытекаюшія изъ необходимыхъ причинъ, какъ вращеніе земнаго шара. Вообще же эгонзых есть причина всёхъ пороковъ, но онъ есть также причина и всѣхъ добродѣтелей. Ибо кто создалъ честность? Эгонзмъ-чрезъ запрещение воровства. Кто создалъ целомудрие?эгонзыв. Кто создаль правдивость?---эгонзыв, не желающій быть обманутымъ ложью. Такимъ образомъ эгоизмъ есть первый законодатель и причина добродътели. Награда и наказание суть изобрѣтенія политики. Грѣхъ есть воображаемый раздоръ человѣка съ своими предразсудками, усвоенными чрезъ привычку и воспитание (Бюхнеръ). Грѣхъ заключается въ неестественномъ, а не въ хотѣніи дѣлать зло. Язычество прославляло ненависть во врагамъ; христіанство требуетъ любви даже и въ отношенів въ врагу. Но что разумние и болие морально? (Молешоть). Деньги суть духъ (Geist), движущій всё рычаги жизни. Общество основывается на принципахъ необходимости и взаимности. Разумная цёль государства можеть состоять только въ томъ, чтобы всёмъ гражданамъ доставлять наивозможныя удобства и наслаждения. Но такъ какъ при теперешнихъ государственныхъ устройствахъ только немногіе богачи могутъ пользоваться удобствомъ и наслажденіемъ, а масса должна работать, не пользуясь никакниъ наслажденіемъ или только весьма незначительнымъ, то необхолимо уничтожить существующій порядокь во что бы то ни стало и установить такую систему, которая каждому доставляла бы возможное наслаждение (Руге). Въра въ безсмертие порождена эгоизмомъ. По ученію матеріалистовъ, духовная жизнь индивидуума абсолютно, совершенно и навѣки уничтожается со смертію тёла. Духъ обращается въ ничто, какъ своро тёло разрѣшается на свои атомы. Одна лишь матерія вѣчна; человѣкъ же умираетъ абсолютно и безвозвратно вмѣстѣ съ разрѣшеніемъ своего тѣлеснаго субстрата. Тѣлесная смерть есть уничтожение всего существа его и его жизни. Идея въчной жизни порождена страхомъ предъ въчнымъ уничтожениемъ и есть самое безсмысленное измышление фантазии (Бюхнеръ). Религія есть плодъ невѣжества и своекорыстія жрецовь; ея существование-позоръ для человѣческаго разума. Въ дѣйствительности всѣ люди-атеисты; свою вѣру они сами опроверга-



ютъ всею своею жизнію. И если бы мы рождены были для неба, то мы погибли бы для земли (Фейербахъ, Бюхнеръ).

Посл' этого легко можно себ' представить, какъ враждебно относятся матеріалисты къ христіанской религіи и ся ученію. 31-го мая 1885 года, въ Апольде, въ собрании немецинать либераловь, выдающійся представитель германскаго матеріализма и самый ярый противникъ и непримиримый врагъ какъ религіи вообще, такъ и христіанства въ частности, Л. Бюхнеръ прочелъ публичную лекцію "О религіозномъ и научномъ міровоззрѣнін". Впослѣдствін онъ повторилъ ее еще разъ въ Штутгартѣ и въ другой разъ-въ Берлинф. Кромф того, въ 1887 году онъ выпустиль ее въ свыть отдёльнымъ изданіемъ. Въ этой лекціи въ краткомъ и сжатомъ видѣ изложено все, что только можетъ сказать атеистъ противъ ненавистнаго для него христіанства. И вотъ существенное содержание этой лекции. Источникомъ ная собственно побужденіемъ для религіозной вёры служать невъжество и страхъ, незнание естественныхъ причинъ бытия и тотъ неопредъленный инстинктивный страхъ предъ неизвъстнымъ или таинственнымъ, который всегда овладъвалъ и еще теперь овладъваетъ грубымъ и невъжественнымъ разсудкомъ и который замбчается уже даже и въ душѣ животныхъ. Но такъ какъ религія есть дёло невёжества, то естественною является постоянная борьба между нею и начкою. Эта борьба слишкомъ стара. Уже въ 5-мъ вѣкѣ до Р. Х. греческіе и римскіе мудрецы (т. е. древніе матеріалисты). старались объяснить міровую жизнь естественными причинами и успѣшно вели борьбу съ старою върою въ Бога или боговъ. Но, къ сожалению Бюхнера, скоро явилось христіанство и положило конецъ этому великому делу. Христіанство-религія спиритуалистическая, поставившая своею задачею-приготовлять людей боле къ смерти, чёмъ къ жизни, заставляющая приносить въ жертву фантастическому бытію по ту сторону гроба всѣ интересы этой жизни, и, какъ мнимо-откровенная религія, не терпящая никакого соперничества и противорѣчія своимъ догматамъ, какою она осталась и до настоящаго дня. Христіанство одержало малоно-малу побъду надъ язычествомъ и греко-римскимъ образованіемъ, но не своими внутренними достоинствами и превосходствомъ,

а благодаря внѣшнимъ условіямъ, главнымъ образомъ-разложенію государства и общества въ римской имперіи и тому покровительству высшей государственной власти, которое оно пріобрёло со временъ Константина Великаго. Побёда христіанства была окончена при императорѣ Юстиніанѣ, который въ 529 году уничтожилъ всѣ языческія философскія школы. И съ этого времени-говорить Бюхнерь-началось то тысячельтнее парство поповства, въ течение котораго господствовали крайняя нетерпимость, грубъйшее суевъріе, ужаснъйшая страсть къ преслъдованіямъ и глубокое отвращеніе ко всякому научному изслѣдованію. Трудно сказать, что сталось бы съ человѣчествомъ. Но на счастье его зло встрѣтило надлежащее противодействіе. Явился основатель арабской религіи Магометь, возвѣстившій двѣ великія истины, —именно, — что чернило ученыхъ священнѣе крови мучевиковъ и что разумъ есть наилучшее изъ дѣлъ Божіихъ. Благодѣтельное развитіе магометанства. покровительствовавшаго всякому свободному изслёдованію и наукѣ, было однако-же задержано силою оружія,---и вотъ снова на цёлыхъ семь столётій наступило въ Европё мрачное господство духовнаго и политическаго гнета. Жалкій угнетенный духъ человѣчества послѣ этого проявилъ свою месть въ реформаціи; но, къ сожалёнію (Бюхнера), эта месть была направлена только противъ опеки папъ, а въ отношения къ наукъ реформація была едва ли менъе враждебна, чемъ и церковь, на которую она нападала. Книгопечатание болбе реформаціи содействовало науке въ борьбе съ религіознымъ невежествомъ. Но, собственно, возбуждение критическаго духа проявилось съ надлежащею силою только въ 18 столътіи, въ знаменитый "вѣкъ просвѣщенія", благодаря защитѣ и покровительству такихъ свободомыслящихъ вѣнценосцевъ. какъ Іосифъ II, Фридрихъ Великій и Екатерина Россійская. Но оппозиція церковной въръ и религіозному міровоззрънію въ это время основывалась только на простомъ размышленіи и разсудочныхъ выводахъ. За то въ нашъ въкъ борьба поставлена на прочныхъ началахъ. Естественныя науки обнаружили полную несостоятельность религіознаго міровоззрёнія, показавь съ ясностію, что церковные догматы могли составиться лишь

90

въ эпоху, скудную познаніями природы и притомъ-среди народовъ, стоявшихъ на весьма низкой ступени умственнаго развитія. Такъ прежде всего астрономическая наука, говорить Бюхнеръ (стр. 49-50), устранила навсегда старое, легшее въ основу всёхъ христіанскихъ представленій геоцентрическое заблужденіе, съ которымъ въ тёсной связи находится и заблуждение антропоцентрическое. Земля, продолжаеть онъ,--не есть, какъ думали прежде, центральный пунктъ всего міра, около котораго вращается Божественное Промышленіе, но--единичная звъзда среди безчисленныхъ другихъ звъздъ, которыя далеко превосходять ее своею величиною и значеніемъ, в население которыхъ, если оно есть, можетъ имъть такия же или еще гораздо большія притязанія на Божественное Промышленіе, чёмъ жалкій и незначительный родъ человёческій. Затёмъ, -- по результатамъ точнаго научнаго изслёдованія, земля не была создана или вызвана въ бытіе Богомъ изъ ничего 6000 лёть тому назадъ, какъ учитъ библія, а существуетъ уже много, много милліоновъ лётъ, и даже вовсе не создана.а образовалась постепенно чрезъ продолжительное утолщение или сгущеніе того облака перваго міра, изъ котораго произошли всѣ міровыя тёла и въ которое всё они также возвратятся снова, по совершенін своего жизненнаго цикла. Далёе, ---астрономическая наука (говорить Бюхнерь) доказала, что такъ называемое небо не можетъ быть, какъ дунали древніе и какъ хочетъ христіанское міровоззрѣніе, мѣстопребываніемъ Бога съ Его небесными воинствами ангеловъ, святыхъ и т. д., но что, взирая на него, мы вперяемъ свой взоръ въ безбрежное, пустое пространство, въ которомъ только то тамъ, то здёсь плавають отдёльныя міровыя тёла, какъ маленькіе шарики въ міровомъ морѣ. Затѣмъ, наука (будто бы) доказала, что нътъ и не можетъ быть ни одного изъ такъ называемыхъ чудесъ или исключеній изъ естественнаго теченія вещей, никакихъ отступленій отъ безусловнаго закона причинности, какъ признаетъ ихъ сотнями и тысячами религіозная вѣра, опирающаяся на откровеніе, но что вездѣ и во всякое время мірь управляется вѣчными и непреложными законами природы, не допускающими ни какихъ исключеній. Кромѣ того, наука нашихъ дней доказала (будто бы), что орга-

ническій міръ, населяющій поверхность земли, не вызванъ гь жизни, какъ утверждаетъ религіозное міровозорбніе, чрезъ такъ называемый творческий акть, но что онъ обязанъ своимъ происхожденіень процессу постепеннаго и продолжительнаго развитія и перерожденія изъ низшихъ, естественнымъ образонъ явившихся началь. Далее наука (будто бы) доказала, что даже и человвкъ не сталъ жить на земль, какъ утверждаетъ хрнстіанскій догмать, мгновенно и снабженный всёми свойствани человъческой природы 6000 леть тому назваль, но развился по своей теперешней высоты постепенно изъ животныхъ началь въ течении многихъ столётий частию благодаря собственному стремленію, частію благодаря различнымъ обстоятельствамъ. При этомъ новъйшая физіологія доказала (будто бы) совершенную нераздёльность духовнаго или душевнаго существа животныхъ и человека отъ его вещественныхъ органовъ -мозга и нервной системы, и этимъ окончательно уничтожила главное положение религиозной ввры-личное безсмертие души. Вотъ въ какомъ положени находится рокозая борьба между религіею и наукою. Религія опирается на неразвитость массь. ихъ невъжество и бездъятельность духа, находя для себя поддержку еще и въ защитъ государственной власти, которая неразсудительно думаетъ чрезъ эту поддержку достигнуть своей собственной выгоды; наука и разумъ опираются только на самихъ себя и на побъдоносную силу истины. Поэтому Бюхнеръ върчетъ, что прійдетъ и непремънно прійдетъ время, когда чудо науки будетъ имвть болѣе значенія, чѣмъ чудо суевѣрія, когда истина одержить побъду надъ ложью и неразуміемъ. Но что же будетъ послѣ того, какъ наука одержитъ побъду надъ религіею? На этотъ вопросъ Бюхнеръ отвѣчаетъ слѣдующее. Послѣ разрушенія вѣры въ боговъ и Бога настанетъ въра въ человъчество, въра въ облагорожение человъчества и въ улучшение его земного существования, въра въ рай, который находится не позади, а впереди насъ и достигается не милостію и помощію боговъ, но только чрезъ собственное стремленіе и освобожденіе отъ безчисленныхъ остатковъ невѣжества, которые перешли къ намъ отъ нашего печальнаго прошляго. Это стремленіе къ счастію и истинѣ учредить ре-

лнгію свободомыслящихъ, богъ которой—не митительный, гнѣвающійся Богъ іудеевъ или наказывающій и награждающій Богъ христіанъ, но воплощеніе или представленіе въ чувственномъ образѣ всеобщей любви къ человѣчеству и человѣческаго благосостоянія; а программа этой религіи есть великая программа лучшаго будущаго: "свобода, образованіе и благосостояніе всѣхъ"!

Воть краткое содержание лекци Бюхнера, изложенное почти его же собственными словами. Но кромъ сказаннаго Бюхнеръ ставить еще длинный рядь вопросовь, на которые будто бы никто изъ христіанскихъ богослововъ не въ состояніи дать отвѣта и которые поэтому будто бы имѣютъ роковое значеніе для христіанства. Вотъ эти вопросы. Какимъ образомъ возможно получить прощение грёховъ, слёпо вёруя въ самые безсмысленные догматы или церковныя ученія? Если Богъ д'вйствительно существуеть и если Ему противно невфріе,---отчего Онъ не дастъ намъ столь ясныхъ знаменій Своего бытія и вездёприсутствія, чтобы ни какое сомнёніе не было возможнымъ,-что для Него во всякомъ случат было бы легко сдилать? Отчего Богъ тернитъ атенстовъ и допускаетъ, что невъріе въ Него и Его бытіе съ каждымъ днемъ увеличивается и захватываеть все большее и большее количество мыслящихъ увовъ? Если Богъ дъйствительно промышляетъ о міръ, зачъмъ Онъ допускаетъ страдать праведникамъ, тогда какъ неправедные благоденствують въ роскопи и счастьи? Зачёмъ Богъ постоянно допускаеть погибать множеству людей невинныхъ и трудолюбивыхъ въ водѣ, огнѣ, землетрясеніяхъ, изверженіяхъ зулкановъ, на войнъ, съ голода, отъ моровой язвы и т. д.? Зачёмъ, если вёроученіе нашей религіи и разсужденія нашихъ теологовъ или богослововъ истинны, весь родъ человѣческій до пришествія Спасителя Богъ оставиль въ невбявній и осуждения? Отчего Онъ послалъ Своего Сына только къ малозначительному, скрывавшемуся въ отдаленномъ уголкъ Азін іудейскому народу и оставиль безь вниманія всё другіе народы? И зачёмъ Онъ далъ Свои откровенія на несовершенномъ, нынъ утраченномъ языкъ, дающемъ поводъ къ самымъ разнообразнымъ и самымъ тревожнымъ сомнѣніямъ относительно выраженнаго въ нихъ смысла? Отчего Онъ даже до настоящаго дня оставляеть безъ божественнаго просвѣщенія всѣ дикіе и языческіе народы? Неужели, при всемъ Своемъ всевёдёніи, Богъ не зналъ, создавая Адама и Еву и пом'ящая ихъ въ раю, что они преступятъ Его заповѣдь? И зачѣмъ Овъ даль Своему творенію столь слабую, склонную ко грёху природу? Зачёмъ Онъ создалъ людей для зла, а не для добра? Если Онъ хотёль, чтобы Его твореніе вёчно оставалось вь невъдънии, зачъмъ Онъ создалъ древо познания и змія для искушенія? Зачёмъ Онъ создаль діавола или злой принципь и дозволилъ ему пріобрёсти столь великую силу надъ Его собственными твореніями, между тёмъ какъ побежденіе его для божественнаго всемогущества было бы дёломъ весьма легкниъ? Отчего вообще существуеть въ мірѣ вло? Или божественное всемогущество можета уничтожить его, но не хочета; име оно хочета, но не можета! Въ первомъ случаъ-злая воля, во второмъ---безсиліе. Или, никонецъ, оно и хочеть, в можеть, какъ прилично его природѣ; но откуда тогда зло в бълствія въ міръ?

Что эти вопросы сами по себѣ не столь трудны, какъ думаетъ Бюхнеръ и что христіанскими апологетами даны на нихъ вполнѣ удовлетворительные отвѣты,—на это мы укажемъ въ особомъ изслѣдованіи ("Зло, его сущность и происхожденіе"). Здѣсь же необходимо, согласно плану нашего разсужденія, обратить вниманіе на то, дѣйствительно ли проповѣдуемый въ наше время матеріализмъ есть такое научное міровоззрѣніе, которое можетъ противопоставить себя христіанству съ тѣмъ, чтобы замѣнить его собою.

Нельзя не назвать дегкомысленнымъ самое основное положеніе матеріализма, по которому истинно дѣйствительнымъ в истинно сущимъ признается только матерія, вещество, то, что тѣлесно, т. е., доступно чувствамъ, бытіе же духовное не только отрицается, но даже признается невозможнымъ. Положеніе это матеріалистами не доказывается потому, конечно, что оно и не можетъ быть доказываемо. Единственно, на что указываютъ представители матеріализма, это---наше чувственное воспріятіе: матеріальное бытіе дѣйствительно существуетъ ибо мы его ощущаемъ и представляемъ, духовнаго же

94

бытія нѣтъ, потому что мы его не можемъ ни ощущать, ни представлять. Когда знаменитому астроному Лапласу быль предложенъ вопросъ: признаетъ ли онъ бытіе Божіе, то онъ отвѣтиль: съ какимъ вниманіемъ я ни осматривалъ при помощи телескопа небо, я нигдъ не видълъ тамъ Бога. Какъ сильно возмутился бы учитель, еслибы его ученикъ вздумалъ измёрять время пудами или верстами, а пространство мёрами жидкихъ телъ! Никто не сомневается въ чувственномъ бытіи потому только, что ушами онъ не можетъ видъть, а глазами слышать. Лапласъ не могъ, конечно, увидѣть при помощи телескопа той самой неразсудительной мысли своей, которую онъ высказаль относительно бытія Божія, однако-же эта мысль была имъ высказана и ея бытія никто не отрицаетъ. Трудно даже объяснить себь, какимъ образомъ, представители матеріализма не могли понять, что чувственное и духовное бытіе не могутъ подлежать сужденію по одному и тому же критерію, какъ области совершенно различныя. Такимъ образомъ изъ того, что для нашего чувственнаго воспріятія не доступны духовныя или сверхчувственныя существа, еще вовсе не слѣдуетъ того, что такихъ существъ въ дъйствительности нътъ нли что бытіе ихъ невозможно. Точно также веосновательнымъ оказывается и то предположение матеріалистовъ, по которому отвергается возможность бытія духа только потому, что мы не можемъ имъть о духъ опредъленнаго представления. Всякое представление непремѣнно предполагаетъ ощущение, а ощущеніе-чувственное воспріятіе. Такимъ образомъ, если мы не можемъ имѣть представленія о духовномъ бытіи, то только потому, что оно не доступно нашему чувственному воспріятію, а не потому, что его нѣтъ въ дѣйствительности. Но духовное бытіе можеть быть предметомъ нашего мышленія и мысль о немъ не заключаетъ въ себъ никакого противоръчія, которое бы исключало возможность бытія духовнаго. Именно мы можемъ мыслить духъ, какъ субстанцію нематеріальную, одаренную разумомъ и свободою, отличая его ясно и опредёленно отъ бытія матеріальнаго.

Но если мы подвергнемъ болѣе внимательному анализу понятія матеріи и силы, то мы ясно увидимъ, что матеріалисты не правы и впадаютъ въ непримиримое противорѣчіе съ собою, примвняя чувственное воспріятіе, какъ критеріумъ, къ сужденію о томъ, какое бытіе должно быть признано дѣйствительнымъ и истинно-сущимъ. Въ самомъ дълв что такое матерія? На этотъ вопросъ ни одинъ матеріалисть не далъ болфе или менве удовлетворительнаго отвѣта и не сказалъ намъ опредѣленно, что такое вообще матерія сама въ себѣ. "Матерія, говорять, ---ссть субстрать явленій природы, ----то, изъ чего вообще состоять всё вещи, само являющееся въ явленіяхъ". Но это чисто метафизическое опредбление, очевидно, ничего не опредѣляетъ. Тѣми же самыми словами пантеистъ можетъ характеризовать и то начало, которое онъ признаетъ сущностью вещей. Не лучшими оказываются и другія опредёленія матерія, которыя можно встрётить въ сочиненіяхъ нёкоторыхъ матеріалистовъ. По Ф. Шпиллеру, матерія-это эсиръ; но что такое-эоиръ?-Шпилдеръ называетъ его единственнымъ принципомъ силы, даже болбе-богомъ, а свое учение, которое онъ отожествляетъ съ религіею, -- эонризмомъ, единственною религіею, которой принадлежить будущее и которая имфеть характеръ чистаго монотеизма. Но все это, очевидно, только одни слова или-върнъе замъна однихъ пустыхъ словъ другими: слово "матерія" замѣнево словомъ "эемръ", слово "матеріализмъ"-словомъ "зовиризмъ". Другія опредѣляютъ матерію такъ: "Тѣломъ или матеріею называется все то, что мы воспринимаемъ своими чувствами" (Эйзенлёрь). Здёсь, конечно, также нять никакого опредѣленія, потому что не указывается никакого признака предмета (т. е. матеріи). Подобнымъ образомъ думаеть опредблить понятіе матеріи и Фехнерь, называя матерією все то, что подлежить чувству осязанія, т. е., то, что можно ощупать. Такимъ образомъ по Фехнеру звукъ и свътъ суть явленія духовныя, нематеріальныя. Наконецъ, нъкоторые изъ матеріалистовъ даютъ такое опредѣленіе матеріи: "матеріею или тёломъ называется то, что самостоятельно наполняеть извѣстныя ограниченныя престранства". Это опредѣленіе уже, очевидно, никуда не годится. Пространство само по себѣ предполагаеть уже протяжение или бытие материи. Ограничение этого пространства можеть быть только матеріальнымъ (ду-

96

ховнаго бытія матеріализмъ не признаеть, да оно во всякомъ случав и не можетъ быть ограничениемъ пространства). Слъдовательно, по этому опредбленію, матерія есть то, что нахоится въ границахъ матеріи. Явное безсмысліе! Матерія, которая доступна нашимъ чувствамъ, безъ сомнѣнія, не есть та матерія, которую матеріалисты объявляють абсолютнымъ началомъ всего сущаго. Осяваемая матерія множественна и, по изслѣдованіямъ физики, дѣлима до безконечности, слѣдовательно, она сложна и разложима на свои составныя части. Впрочемъ, нѣкоторые ученые (напр. Пулье) пришли къ тому заключенію, что матерія не можетъ быть дёляма до безконечности, что ея частицы можно делить только до известной степени и что эти недблимыя уже частицы всетаки имбють еще известную величину, которая гораздо меньше величинъ, доступныхъ нашему воспріятію. Химія также находить, что осязуемая матерія сложна, составлена изъ различныхъ основныхъ частей и потому можетъ быть химически разлагаема на эти основныя или составныя части, которыя называются элементарными или простыми телами. Такихъ химическихъ элементовъ въ настоящее время насчитывають 61. Частицы наивозможно меньшей величины, входящія въ составъ доступнаго для нашихъ чувствъ вещества, принято въ естествознании называть частицами модекулярными или молекулами, недоступными не только чувству осязанія, но и воспріятію вообще. Но не остановившись на этомъ, естествоиспытатели пошли дальше и составили ученіе объ атомахъ, усвоенное и всёми представителями матеріалистическаго міровоззрѣнія. Атомами называются "совершенно уже недоступныя для воспріятія, мельчайшія, простыя, механически и химически неразложимыя частички; онѣ раздѣляются на въсомыя и невъсомыя (тълесные и эонрные атомы), при соединении составляютъ молекулы (частички, воспринимаемыя только искусственнымъ способомъ) и такимъ образомъ служатъ послёднею субстанціальною основою всякой данной массы, всякой телесности". Итакъ, матеріализмъ мало-по-малу самъ пришелъ къ противорѣчію себѣ и даже къ отрицанію самого себя, потому что въ его учения объ атомахъ, какъ субстратѣ всего матеріальнаго, собственно говоря, заключается уже отрицаніе понятія матерія: осязуемое вещество происходить изь неосязуемаго, вѣсомое изъ невѣсомаго, пространственное изъ непространственнаго. Кромѣ того, если атомъ есть элементь недоступный совершенно воспріятію и непредставляемъ, если онъ невѣсомъ, непространственъ, то какимъ образомъ онъ можетъ быть названъ принципомъ матеріальнымъ? Наконецъ, если атомъ, какъ основное начало всего матеріальнаго, не доступенъ нашему чувственному воспріятію, то какое же основаніе матеріализмъ имѣетъ для того, чтобы чувственное воспріятіе считать критеріемъ для опредѣленія истинно сущаго и отвергать духовное бытіе только потому, что оно недоступно нашему чувственному воспріятію и потому не можетъ быть представляемо?

Атомистическою теоріею въ настоящее время естествоиспытатели пользуются не безъ удобства для объясненія нивсоторых физическихъ и химическихъ явленій; но лучшіе изъ этихъ ученыхъ сами сознаются, что эта гипотеза страдаетъ многими недостатками и не имбетъ научнаго значенія; ею пользуются только за неимѣніемъ ничего лучшаго. И дѣйствительно, самое понятіе объ атомахъ нельзя признать строго установившимся. Прежде всего оно взято не изъ опыта, такъ какъ атомъ не доступенъ нашему чувственному воспріятію, а имбетъ чисто метафизическое происхождение, какъ и всв положенія идеалистической философіи, которыя матеріализмъ отвергаетъ именно потому, что они-суть выводы метафизическаго мышленія, а не результать опытнаго изслѣдованія. Такимъ образомъ самъ матеріализмъ не знаетъ, а только въритъ въ бытіе своихъ атомовъ. Затемъ, то понятіе объ атомахъ, которое мы встрёчаемъ у лучшихъ представителей матеріализма, заключаетъ само въ себѣ непримиримое противорѣчіе. "Атомъ есть недёлимая величина", т. е. недёлимымъ называется то, что делимо-явная несообразность. Если атомъ есть величена, то онъ занимаетъ извъстное пространство, какъ бы оно мало ни было; а если онъ занимаетъ пространство, то онъ подлежить деленію. Тоже самое нужно сказать и о его невесомости. По ученію матеріалистовъ, каждому атому присуща сила тяготёнія, или притяженія и отталкиванія; какимъ же образомъ

онъ можеть быть теломъ неебсомымъ? Затемъ, --- матеріалисты и даже естествоиспытатели совершенно не согласны между собою въ опредълени формы атомовъ. Одни признаютъ ихъ по форыт совершенно одинаковыми, другіе-различными. То же самое нужно сказать и относительно разстоянія между атомами. Такъ какъ атомы суть отдельныя величины, то необходимо предположить между ними разстояние. Но какъ велико это разстояніе, --- въ указаніи этого представители матеріализма не согласны между собою: одни признають его слишкомъ великимъ по отношенію къ величинѣ самихъ атомовъ, другіе даже отрицають его. Нельзя согласиться съ тѣмъ положеніемъ матеріализма, что матерія вѣчна и никогда ни изъ чего не произошла. Если матерія есть нѣчто измѣняемое и дѣлимое, то она не можетъ быть вѣчною; если она неизмѣняема, то она не можетъ быть признана первопричиною міра. Чтобы обосновать свое положеніе, матеріалисты утверждають, что силы не могутъ быть мыслимы существующими отдёльно отъ матеріи; если же допустить, что матерія не в'ячна, а какъ либо произошла, то нужно допустить и то, что отдельно отъ матеріи существуеть какая либо сила, которая ее произвела. Разсуждение это можно назвать справедливымъ и логичнымъ, хотя представители матеріализма признають его невозможнымъ. Впрочемъ, съ ними необходимо согласиться въ томъ, что сила, какъ дъйствительная сила, не можетъ быть мыслима безъ субстанции, которой она присуща и къ которой она относится какъ своему принципу. Но ученые, не раздѣляющіе матеріалистическаго міровозврѣнія не могутъ согласиться съ тѣмъ совершенно ложнымъ предположениемъ матеріалистовъ, что такая субстанція можетъ быть только матеріальною или вещественною. Напротивъ они паходять необходимымъ для объясненія множества явленій признать, что кромѣ матеріальныхъ или физическихъ силъ существують еще силы духовныя, имѣющія свое основаніе въ субстанціи духовной, т. е., нематеріальной и невещественной, каковою теисты и признаютъ личнаго и всемогущаго Бога. А если необходимо признать бытіе Бога, то уже нѣтъ никакого препятствія къ признанію и того, что матерія не въчна, что она произошла именно отъ Бога. Допуская въчность или без-

конечность матерія, матеріалисты впадають въ непримиримое противорѣчіе сами съ собою. Матерія, даже съ атомистической точки зрвнія, по своему внутреннему свойству, должна быть мыслима не какъ нѣчто единое, но какъ множественность качественно различныхъ матеріальныхъ основъ (атомовъ). Всъ эти матеріальные основы или атомы находятся въ извёстномъ взаимоотношения другъ къ другу, а всябдствие этого взавиоотношенія они находятся въ зависимости другь отъ друга, ограничивають и обусловливають другь друга, а потому и не могуть быть признаны ня въ своей общности, ни каждый отдёльно абсолютными и безусловными, неограниченными или безконечными, т. е., въчными. Матерія, по самому понятію своему предполагаеть пространство и время, подъ формами которыхъ она только и можетъ быть доступна нашему чувственному воспріятію и которыми она ограничивается; но не можетъ быть признаваемо въчнымъ то, что мыслится только во времени и пространствѣ. Другими словами: признавая матерію вѣчною, матеріализмъ представляеть ее себѣ еременною вычностью или безконечною конечностію,---что не возможно мыслить по законамъ здравой логики. Матерія не можеть быть признана въчною или безконечною также и потому, что она всегда мыслится состоящею изъ частей, бытіемъ сложнымъ и потому легко разлагаемымъ на свои составныя части, т. е., измѣняенымъ, такъ какъ сложность и измѣняемость суть отрицание въчности. Правда, физические опыты доказывають намъ, что вещество не уничтожается, не исчезаетъ совершенно. Но это не значить того, что матерія вообще не произошла, не имѣла своего начала во времени, а потому вѣчна и безконечна. Физика доказываеть только, что для естественныхъ или сотворенныхъ сидъ матерія действительно неразрушима, но она не даетъ цикакого основанія для заключенія, что матерія не можеть быть уничтожена высшею, сверхъестественною и дъйствительно безконечною силою.

Такимъ же образомъ не выдерживаетъ критики и ученіе матеріалистовъ о силѣ. У большинства естествонспытателей, раздѣляющихъ матеріалистическое міровоззрѣніе, мы не найдемъ даже никакого отвѣта на вопросъ: "что такое сила?" Одни

### отдълъ церковный

отказываются оть такого отвёта, принимая понятіе силы какъ уже непосредственно очевидное; другіе желають отдёлаться отъ этого вопроса, признавая его пустымъ и неважнымъ и опредвляя силу такимъ образомъ: "сила есть не что иное, какъ тайное исчадіе непреодолимаго стремленія нашего къ олицетворенію; это только какъ бы реторическая уловка нашего ума, хватающагося за тропы, когда у него для точнаго названія нать яснаго представления. Въ понятияхъ о силъ и материи мы видимъ возвращение того самаго дуализма, который проявляется въ представленіяхъ о Богѣ и мірѣ, душѣ и тѣлѣ. Это та же, только утонченная, потребность, которая побуждала нёкогда людей населять кустарники и ручьи, скалы, воздухъ и море созданіями собственной фантазіи. Что толку говорить, что есть взаимная сила притяженія, которая двё матеріальныя частицы приближаетъ одну къ другой?" (Дю-Буа-Реймондъ). Матеріалисты этого направленія признають матерію и силу нераздельнымъ единствомъ. По ихъ миёнію, только играютъ словами, когда нѣчто неподвижное и покоящееся называютъ матсріею, а матерію дѣятельную и приведенную въ движеніе-силою. Такимъ образомъ матеріалисты эти, отказываясь отъ опредёленія силы, въ дёйствительности опредёляютъ ее, какъ дёятельную матерію; но они легкомысленно оставляють безъ вниманія то обстоятельство, что есть и еще какая-то CNла, которая перем'ящаетъ матерію изъ покоя въ д'яятельность. Другіе называють силами только мысленныя причины различныхъ дъйствій, при чемъ утверждаютъ что этимъ мысленнымъ причинамъ, какъ простому отвлеченному понятію, имѣющему значение лишь для нашего мышления, ничто не соотвѣтствуетъ въ дъйствительности (Брюкке). Третьи подъ силами разумъютъ присущую матеріи способность производить извѣстныя дѣйствія (Гельмгольцъ). Накоторые матеріалисты опредбляють силу какъ "извѣстное свойство вещей". Въ этихъ трехъ опредѣленіяхъ замбняются другими вазваніями: силы только причина, способность, понятіе силы чрезъ HO 9TO нискольне выясняется. Есть матеріалисты, которые понимають KO какъ "отношеніе субстанцій или силу только отрывокъ естественнаго теченія." Фехнеръ опредъляетъ понятіе силы та-

кимъ образомъ: "для физики сила вообще есть не что иное, какъ выраженіс, помогающее выясненію законовь равновьсія и цвиженія, которые играють весьма важную роль въ матеріальныхъ отношеніяхъ". Многіе опредёляють силу какъ основаніе пействій, двяженій или вообще явленій. Но это опредёленіе ничёмъ въ сущности не отличается отъ того, по которому силою называется вообще причина дъйствій. Наконець, нередко можно встрётить въ сочиненіяхъ матеріалистовъ отожествленіе силы съ закономъ действій. Но сила и законъ понятія вовсе не тожественныя. Законъ есть опредъленный, всеобщій и веизмѣнный образъ дъйствія извѣстной силы; слѣдовательно, законъ уже напередъ предполагаетъ извъстныя силы и указываеть способъ ихъ действія; ясно, что отожествлять законы съ силами нельзя. Вотъ какъ спутанно и сбивчиво у матеріалистовъ самое понятіе о силѣ! Поэтому извѣстный матеріалисть Бирмейстерз поступаетъ только искренно, когда говоритъ: "ин столь же мало знаемъ, что такое жизненная сила, какъ и то. что такое сила сама въ себѣ; въ этомъ случаѣ мы довольствуемся голословнымъ положеніемъ, что сила есть причина встать явленій въ матерін." Но какому бы опредѣленію понятія силы мы не отдали предпочтенія, во всякомъ случав матеріалисты должны допустить, что о силахъ природы, какъ и объ атомахъ. мы не можемъ имъть опредъленнаго представленія, подобно тому какъ мы не имфемъ такого представленія и о бытін духовномъ, потому что своими чувствали мы воспринимаемъ не силы сами по себѣ, а только ихъ дѣйствія. То же самое нужно сказать и о законахъ природы, и о другихъ матеріалистическихъ положеніяхъ, имѣющихъ, по необходимости, абстрактный характерь. Вообще нужно сказать, что матеріалисть, если онъ послѣдователенъ, долженъ отрицать бытіе и матеріи, н силъ природы и всего того, что вызвышается надъ простыкъ представленіемъ.

> Профессоръ богословія, *Пром. Т. Буткевичь*. (Продолженіе будеть).

# Историческій очеркъ воззрівній на нравственно-юридическую вивняемость еретиканъ ихъ лжеученій въ христіанскихъ церквахъ.

(Продолжение \*).

### ГЛАВА Ц.

Заботы Христіанской Церкви о сохраненія віроученія ві надлежащей чистоті, а также обі устраненін ересей и расколові ві первые три віка.—Міры противі упорныхі еретикові и раскольникові по церковному законодательству до Нивейскаго періола.—Церковныя постановленія о преступленія ересей и расколові и о наказуемости лиць, упорствующихь ві заблужденіяхі, ві періодь вселенских соборові.—Вь чемъ состояло отлученіе оть Церкви еретикові и раскольникові и какъ оно примінялось ві нимі.—Міры императорові противі еретикові и раскольникові, устанавливаемыя послі церковнаго суда.—Заботы правительства о приведенія ві исполненіе мірь, принятыхь церковною и гражданскою властію противі еретикові и раскольникові.

Всякая истина, становясь достояніемъ ума человѣческаго, можетъ разнообразиться въ пониманіи и сознаніи людей, можетъ получать различныя видоизмѣненія отъ примѣси личныхъ взглядовъ каждаго<sup>1</sup>).

1) Архин, Јоаннъ. Опытъ курса церковнаго законовъдънія. Спб. 1851. Онъ же. Охранение православной вёры въ древней вседенской церквн. Хр. Чт. 1862. П. 153. Н. Заозерскій. Церковный судь вь первые віка христіанства. Кострона. 1878. Н. Суворовъ. Курсъ церковнаго права. Ярославь, 1889-90. Онъ же. Объень писциплинарнаго суда и юрисдикции церкви въ періодъ вселенскихъ соборовъ. Ярославль. 1884. Онъ же. О церковныхъ наказаніяхъ. Спб. 1876. И. Бердинковъ. Краткій курсь церковнаго права. Казань. 1888-89. Н. Соколовь. Изъ лекцій по перковному праву. Москва. 1874-75. И. Миловановъ. О преступленияхъ и наказаніяхъ церковныхъ. Хр. Чт. 1887. І в II. Объ образѣ дѣйствованія православныхъ государей греко-римскихъ въ IV, V и VI вѣкахъ въ пользу Церкви противъ еретиковъ и раскольниковъ. Прибавления къ Тв. Св. От. 1859. П. Лашкаренъ. Отношение римскаго государства въ релягии вообще и въ христианству въ особенности. Кіевъ. 1876. Ө. Кургановъ. Отношенія между церковной и гражданской властью въ византійской имперіи. Казань. 1880. Bingham. Antiquitates ecclesiasticae, Tom. VII. lib. XVI cap. 6. § 5 seqq. G. Phillips. Kirchenrecht. Regensburg, 1857. В. П. S. 390 flg. S. 441 flg. В. Квпарисовъ. О церковной дисциплинъ. Сергіевъ Посадъ. 1897.

<sup>\*)</sup> Сн. ж. «Въра и Разумъ» за 1899 г. № 7.

Туже участь испытали и небесныя истины Христовой ввры съ первыхъ дней распространения Евангелия Христова. Въ апостольской уже Церкви мы видимъ не только необычайную степень духовнаго просвѣщенія в глубокаго проникновенія въ духъ и сущность вѣры Христовой, но также и рядъ тѣхъ великихъ заблужденій, тёхъ действій духа лести, которыя во всё времена грозили опасностью св. Церкви, появляясь въ ней въ различныхъ формахъ. Казалось, что всё темныя силы, соединились противъ Того, Кто пришелъ въ міръ, чтобы разрушить дела діавола. Глё начинало произрастать святое сёмя Евангелія, тамъ злой врагъ успёвалъ уже посёять плевелы. И чёмъ сильнѣе дѣйствовалъ Духъ Истины, тѣмъ болѣе духъ лжн старался какъ бы оспаривать у него владычество надъ міромъ. Господь сказаль ученикамъ Своимъ: "невозможно не прійти соблазнамъ; но горе тому, чрезъ кого они приходятъ"<sup>1</sup>). Всѣ пославія Апостоловъ наполнены предостереженіями противъ ложныхъ учителей и ихъ лжеучений<sup>2</sup>). Эта примѣсь личныхъ взглядовъ къ положительной истинъ, это видоизмѣненіе ся въ сознании частныхъ лицъ, часто неважныя сами по себѣ въ обыкновенныхъ истивахъ и ученіяхъ человѣческихъ, всегда бываютъ важны въ отношени къ истинамъ богооткровеннымъ. въ дёлё вёры Христовой. Это зависить отъ важности самыхь истинъ въры. Въра Христова дана намъ для нашего въчнаго спасенія; отъ нея зависитъ наша вѣчная жизнь. То или другое исповѣданіе ся приводитъ насъ или къ вѣчной жизни, или къ вѣчной погибели и смерти; отъ исповѣданія вѣры Христовой зависить также цёлость самаго Евангелія и Церкви. Потому православная Христова Церковь, вмѣстѣ съ распространеніемъ ученія Христова, всегда принимала самыя дѣятельныя мёры въ тому, чтобы исповёдание его вёрующими привести въ должному единству, какъ едина и неизмённа сама истина Христова, --- дать ему правый видъ, какъ право само Евангеліе, --охранить его отъ примѣси ложныхъ мненій человеческихъ. Длинный рядъ церковныхъ постановлений, клонящихся прямо къ охраненію истинной въры въ обществахъ христіанскихъ,

<sup>1</sup>) Мө. XVIII, 7; ср. Лув. XVII, 1. <sup>2</sup>) Кол. II, 8; Дъян. XX, 29-31.



служитъ самымъ лучшимъ свидътельствомъ материнской заботливости Церкви о сохранении цѣлости въры въ умахъ и сердцахъ чадъ своихъ.

Но св. православная церковь, непрестанно заботясь объ истинныхъ и отпадшихъ дътяхъ своихъ, никогда не употребляла насильственныхъ мъръ противъ еретиковъ, какъ показываеть намь исторія первыхъ трехъ въковъ христіянства. До Константина Великаго церковь заботилась возвратить еретиковъ къ православной въръ мърами увъщанія, убъжденія, запрещенія и только упорныхъ отлучала отъ общества спасаесвоей страшной анасемѣ церковь прибѣгала Къ мыхъ. только тогда, когда уже истощены были всё средства кротости и любви для вразумленія заблуждающагося. Такъ поступать церкви повелёль Самъ Спаситель, когда сказалъ вопрошавшимъ Его ученикамъ: "нъсть воля предъ Отцемъ вашимъ небеснымъ, да погибнетъ единъ отъ малыхъ сихъ. Аще же согрѣшитъ къ тебѣ братъ твой, иди и обличи его между тобою и тёмъ единёмъ. Аще тебе послушаетъ, пріобрёлъ еси брата твоего; аще ли тебе не послушаетъ, пойми съ собою еще единаго или два, да при устѣхъ двою, или трiехъ свидѣтелей станеть всякъ глаголъ. Аще же не послушаетъ ихъ, повѣждь церкви: аще же и церковь преслушаетъ, буди тебѣ, якоже язычникъ и мытарь" (выраженіе, равносильное слову: анаеема) 1). И если бы духовные западные владыки слѣдовали этому повелѣнію Христа и по смерти Константина Великаго, то, можно полагать, міръ не видёлъ бы судилища инквизиціи; число еретиковъ не возросло бы до такой степени; равно и самыя ереси не были бы такъ продолжительны. Если же кто продолжалъ прогивиться суду церкви и послё всёхъ ея мёръ вразумленія, то церковь съ тѣхъ поръ, какъ вошла въ мирный союзъ съ гражданскимъ правительствомъ, хотя обращалась въ такихъ случаяхъ къ суду гражданскому, но требовала отъ него лишь защиты себѣ и мѣръ для усмиренія возмутителей общественнаго спокойствія и порядка: "аще который пресвитеръ или діаконъ, презрѣвъ своего епископа, отлучитъ самъ себя

<sup>1)</sup> Mo. XVIII, 14-17.

отъ церкви и начнетъ творити особыя собранія, и поставить жертвенникъ, а призываемый епископомъ не покорится. не восхощеть ему повиноватися и, бывь призываемь единожны в лважды, не послушаетъ: таковый да будетъ совершенно изверженъ изъ своего чина, и отнюдь не можетъ до служенія 10пущенъ быти, ниже паки воспріяти прежнюю свою честь. Аще же упоренъ будетъ, возмущая церковь и возставая противу ея: то, яко мятежникъ, да будетъ укрощаемъ внѣшнею властію" 1). Указывая на это правило, двукратный соборъ Константинопольскій въ свою очередь говорить: "подобаетъ священнику Божію вразумляти неблагонравнаго наставленіями и увѣщаніями, иногда же и церковными епитиміями, а не устремлятися на тъла человъческія съ бичами и ударами. Аще же нъкіе будуть совершенно непокорны и вразумленію чрезь епнтиміи не послушны: таковыхъ никто не возбраняетъ вразумляте преданіемъ суду мѣстныхъ гражданскихъ начальниковъ. Понеже пятымъ правиломъ антіохійскаго собора постановлево: производящихъ въ церкви возмущение и крамолы обращити въ порядку внѣшнею властію"<sup>2</sup>).

Еще доникейскаго періода церковное законодательство довольно богато постановленіями о преступленіи ереси. Направленное, вообще говоря, противъ тѣхъ преступленй, которыя, по воззрѣніямъ времени, признавались наиболѣе тяжкими, церковное законодательство подводитъ послѣднія подъ тре обширныя категоріи: идолослуженіе, убійство и плотскіе грѣхи (delicta carnis), съ ихъ развѣтвленіями. Ересь, какъ отпадене отъ истинной вѣры, сопоставляется съ идолослуженіемъ (idololatria) и составляетъ предметъ нѣсколькихъ церковныхъ правилъ, которыми воспрещается проявленіе еретическихъ взглядовъ въ отношеніи къ отдѣльнымъ практическимъ вопросамъ<sup>3</sup>). распространеніе еретическаго ученія посредствомъ книгъ, которыя читать строго воспрещается вѣрнымъ <sup>4</sup>), оглашеніе въ церкви нечестивыхъ книгъ <sup>5</sup>), бракъ съ еретиками <sup>6</sup>) и всякое

<sup>1</sup>) Антіох. соб. 5 пр.

<sup>2</sup>) 9 пр.

<sup>3</sup>) Апост. пр. 49, 52—53; Анкир. соб. пр. 14; Апост. пр. 3—4 (позанято происхожденія) и 5, 79; Ареа. соб. 1 пр.; Эльв. соб. 43 пр.

4) Апост. Постан. кн. VI, гл. 16, стр. 187 и след.

5) Эльв. соб. 52 пр. Апост. 60 пр. говорить только о влирикахъ, ввиовияхъ въ этомъ преступления, а не о мірянахъ 6) Эльв. соб. пр. 15—17.

106

религіозное общеніе съ ними <sup>1</sup>), или указывается способъ принятія ихъ въ церковь <sup>2</sup>).

Но болѣе подробныя постановленія о преступленіи ереси мы находимъ въ законодательныхъ памятникахъ періода вселенскихъ соборовъ. Ересь, какъ преступленіе, разсматривается въ перковныхъ канонахъ этого періода съ слѣдующихъ сторонъ. Во-первыхъ, ересь разсматривается какъ самовольное отдѣленіе въкоторыхъ членовъ церкви отъ общаго ся тъла съ пълію составленія отдёльнаго общества, явно стремящагося къ разрушевію церкви. Съ этой точки зрѣнія съ ересью имѣютъ сходство расколь и самочинное сборище 3). Когда въ этомъ смыслѣ понимается ересь, то равно подлежатъ осужденію всѣ, вступающіе какимъ бы ни было образомъ въ общеніе съ членами еретическаго общества <sup>4</sup>). Въ частности различаются: 1) Молитва съ еретиками на еретическихъ кладбищахъ, или такъ называемыхъ у нихъ мученическихъ местахъ <sup>5</sup>). 2) Общение съ еретиками въ ихъ праздникахъ<sup>6</sup>), получение отъ нихъ благословенія и праздничныхъ даровъ 7).

Во-вторыхъ, когда еретическое общество незаконно присвояетъ себѣ право сообщать своимъ членамъ нѣкоторыя священныя права и преимущества, какими дѣйствительно пользуются только члены истинной церковной іерархіи, то преступленіями признаются всѣ отсюда проистекающія дѣйствія лицъ этой лжеіерархіи, а преступниками—всѣ лица, принимающія эти дѣйствія, какъ истинныя: таково общее Апостольское установленіе<sup>8</sup>). Отсюда въ частности строгими церковными правилами отвергаются: 1) Крещеніе еретиковъ и нѣкоторыхъ (поименованныхъ въ правилахъ) раскольниковъ<sup>9</sup>). 2) Всѣ дѣйствія членовъ еретическаго общества, направленныя къ уничтоженію

1) Апост. пр. 10, 45-46.

- Васнлія Вел. 1 пр.
   4) З всел. соб. 2 пр.
- 5) Лаод. соб. пр. 9, 34; сн. Апост. пр. 45-46, 65.
- <sup>в</sup>) Лаод. соб. 37 пр. <sup>8</sup>) Апост. пр. 46 68.

7) Ibid. 32 пр. 9) Васняй Вел. 1 пр.; 1 всел. соб. 19 пр.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Эльв. соб. пр. 22: "впавшаго въ ересь и возвратившагося послѣ въ лоно Церкви слѣдуеть принять, потому что онъ признаеть грѣхъ свой; онъ долженъ канться въ теченіе 10 лѣтъ и затѣмъ можетъ быть допущенъ къ причащенію. Если кто въ дѣтствѣ еще уловленъ въ ересь, то, обращаясь къ Церкви, будетъ принятъ въ нее безъ покаянія". См. еще Арел. соб. пр. 8-9.

правъ законно обладающихъ ими осуждаются, какъ не имѣющія никакого значенія для членовъ церкви; напримѣръ, мнимое лишеніе еретичествующимъ епископомъ православныхъ клириковъ ихъ степени<sup>1</sup>), или наоборотъ; возвращеніе священныхъ степеней или общенія съ церковью, отнятыхъ истивною церковною властью<sup>2</sup>).

Что ересь, обнаруживаемая такого рода дъйствіями, карается на цервовномъ судъ, какъ преступление однородное съ расколомъ,---ото видно: во 1-хъ, изъ следующихъ словъ св. Василія Великаго: "Казары суть изъ числа раскольниковь. Однако угодно было древнимъ, какъ то: Кипріану и нашему Фирмиліану, единому опредёленію подчинити всёхъ сихъ: каевровъ, енкратитовъ, идропарастатовъ и апотактитовъ. Ибо хотя начало отступленія произошло черезъ расколь, но отступившіе отъ церкви уже не имѣли на себѣ благодати св. Духа. Ибо оскудѣло преподаяніе благодати, потому что пресѣклось законное преемство. Ибо первые отступившіе получили посвященіе отъ отцовъ и чрезъ возложеніе рукъ ихъ имѣли дарованіе духовное. Но отторженные, сдълавшись мірянами, не имъли власти ни крестити, ни рукополагати и не могли преподати другимъ благодать св. Духа, отъ которой сами отпали"<sup>3</sup>). Во 2-хъ, изъ 6 правила 2 Вселенскаго собора: "еретиками же именуемъ какъ тѣхъ, которые издавна чуждыми церкви объявлены, такъ и тѣхъ, которые послѣ того нами анаеемѣ преданы: кромѣ же сего и тѣхъ, которые хотя притворяются, будто нашу въру исповъдуютъ здраво, но которые отдились

2) Ibid, 5 np.

3) См. 1 пр. Впрочемъ, это не общее и не безусловное правило относительно всъхъ раскольниковъ. Ибо сказанное св. Василіемъ Великимъ могло бы, конечно, быть примѣнимо къ донатистамъ и наваціанамъ, однако же соборъ Кареагенскій въ видахъ успѣшнѣѣmаго присоединенія ихъ къ православной церкви постановны: принимать въ общеніе съ церковью и крещенныхъ (пр. 57, 68), и рукоположенныхъ (пр. 79) донатистами безъ повторенія надъ ними этихъ таинствъ. Первий Вселенскій соборъ полобнымъ же образомъ постановных относительно новаціанъ (8 пр.). Но, съ другой стороны, епископы римскій и медіоланскій, за мизніенъ которыхъ отцы Кареагенскаго собора обратились по вопросу о донатистахъ, и свою очередь не соглашались иризнать священство у донатистовъ и опредѣлын: обращающихся отъ нихъ къ церкви снова рукополагать при постановленія въ длиръ (Архем. Іоаннъ. Опытъ курса церк. законовѣдѣнія. II, 189).

<sup>1) 3</sup> всел. соб. 3 пр.

и собирають собранія противь нашихь правильно поставленныхь епископовь". Такимъ образомъ въ правилё почитаютса еретнками и тё, отдёлившіеся отъ церкви, которые у насъ обыкновенно называются раскольниками <sup>1</sup>). Въ 3-хъ, изъ 33 правила Лаодикійскаго собора, гдё запрещается вёрнымъ молиться одинаково какъ съ еретикомъ, такъ и отщепенцами.

Въ-третьихъ, ересь разсматривается, какъ преступленіе, которое разрушаетъ истину и чистоту православныхъ догматовъ. Преступникомъ въ этомъ смыслѣ является лицо или цѣлое общество, проповѣдующее или новый догматъ, вмѣсто древняго, или догматъ, передѣланный изъ древняго, какъ его искаженіе. Здѣсь осуждаются: 1) Самыя ученія <sup>2</sup>). 2) Лица, дерзнувшія особо или всенародно держаться извѣстнаго еретическаго ученія <sup>3</sup>). Въ частности между послѣдними различаются: главные виновники, или "предстатели нечестія", и увлеченные нуждою или насиліемъ <sup>4</sup>).

<sup>1</sup>) Архим. Іоаниъ. Опытъ курса церк. законовъдънія. І, 507.

2) Напр.: "да предается анавемъ всякая ересь: евноміанъ, аномеевъ, аріанъ" и пр. (2 всел. соб. 1 пр.).

3) 3 всел. соб. 4 пр.

4) См. Посл. св. Аванасія въ Руфиніану; сн. св. Өсоф. алекс. 2 пр. Изъ вышесказаннаго видно, что съ нѣкоторыхъ сторонъ ересь и расколъ въ церковныхъ канонахъ разсматриваются, какъ преступленія однородныя. Однако надо замѣтить, что въ правилахъ и церковной практикъ расколъ и уклонение въ него обозначаются и своими особенными свойствами. Такъ, одинъ видъ раскола отличается отъ ереси по внутрениему своему характеру: "раскольниками, пишеть св. Василій Великій, древніе нарекля разділившихся въ мязніяхь о нікоторыхь предметахь церковныхъ, допускающихъ уврачевание". Таковы, напр., были енкратиты, изъ числа которыхъ св. Васный Великій првиялъ двухъ-Зонна и Саторнина даже на епископскую каеедру (см. 1 пр.; сн. 86). Другой видь раскола существенно отличается отъ среси. Это-простое разделение известной церкви на две части, каждая съ своимъ епископомъ, хотя и получившимъ рукоположение въ истинной церкви. Таковъ былъ, напр., Мелетіевъ расколъ. Виновникъ раскола Мелетій на первомъ Вселенскомъ соборѣ наказанъ былъ только лишеніемъ правъ и власти епископской безъ лишения, однако же, степени. "Постановленныхъ же ниъ и утвержденныхъ, пишутъ въ посланів своемъ отцы собора, тавиственнымъ рукоположеніемъ соборь опредізная допустить въ церковному общенію, но съ тімъ, чтобы въ достовнстве и служении всегда занимали второе место, после всехъ священнослужителей., принявшихъ рукоположение отъ Александра" (Дъян. всел. соб. т. І, стр. 188). Такой же расколь угрожаль, по словань св. Григорія Богослова, Антіохійской церкви, когда тамъ одновременно явились два епископа: Мелетій и Павлинъ (Творенія. 1848. ч. 6, стр. 56- 57). И еще раньше этого подобное же раздилеяје церкви видимъ въ Александріи во дни св. Цециліана, когда противоположная Въ другихъ канонахъ подвергаются анаеемъ разныя ереси<sup>1</sup>), воспрещается вступленіе въ ересь<sup>2</sup>), указываются способы присоединенія еритиковъ разнаго рода къ церкви<sup>8</sup>), при чемъ имѣется въ виду то или другое показніе за прежнюю принадлежность къ ереси, воспрещаются нѣкоторые обычаи, скрывающіе въ себѣ еретическую мысль<sup>4</sup>), и обнародованіе въ церквахъ ложныхъ повѣстей о мученикахъ<sup>5</sup>), а также предписывается представлять въ константинопольскую епископію басни и памфлеты противъ иконъ<sup>6</sup>). Запрещая православнымъ христіанамъ религіозное общеніе съ еретиками<sup>\*</sup>), къ которымъ приравнивались также всѣ отлученные и изверженные изъ клира<sup>8</sup>), церковные каноны воспрещаютъ еретвкамъ входить въ домъ Божій<sup>9</sup>).

ему партія рукоположила другого епископа — Маіорина (Opt. Milev.: "De schismate Donatistarum." lib. I. § 19. рад. 18—19). Уклоненіе въ этоть расколь не составлиоть, конечно, такого тяжкаго преступленія, которое влекло бы за собол лишеніе сана или общенія церковнаго, и можеть вийть своимь посл'ядствіемь только временное улаленіе оть исполненія обязанностей сана или должности, какъ въ первомъ вышеуказанномъ случа; можеть даже остаться и безъ всякаго заказанія, какъ во второмъ. Въ томъ и другомъ случа'я скор'ве обнаруживается преступленіе противъ церковной дисциплины, ч'ямъ противъ вѣры. Тъмъ бол'яе это нужно сказать о т. н. "самочинномъ сборищѣ". Здѣсь, правда, какъ въ ересв и расколѣ, насильственно отторгается отъ тѣла церкви извѣстная часть ея, но это отторженіе есть только внѣшнее. Опо происходитъ не вслѣдствіе несогласій въ догматахъ или обрядѣ церковномъ, но вслѣдствіе противлевія лицамъ, занимающимъ высшія церковно-правительственныя должности; напр., отдѣленіе а) отъ епископа пресвитеровъ (Каре. соб. 64 пр.) или — вслъдство (4 всел. соб. 18 пр.).

<sup>1</sup>) 2 всел. соб. 1 пр.; 3 всел. соб. 6 пр.; 7 всел. соб. 1 пр.; Карө. соб. пр. 123-130; Трул. соб. пр. 1-2, 81.

<sup>2</sup>) 3 всел. соб. пр. 1-2, 4, 7; Лаод. соб. пр. 34-35.

<sup>3</sup>) Посл. св. Аванасія къ Руфин.; Василія Вел. пр. 1, 5, 47; Лаод. соб. пр. 7-8; Карв. соб. пр. 68, 79; Өеофия. Александр. 12 пр.; Трул. соб. 95 пр.

4) Напр.: приготовленіе хлѣбныхъ печеній въ честь болѣзней рожденія прешепорочной Дѣвы Марін (Трул. соб. 79 пр.).

<sup>5</sup>) Трул. соб. 63 пр.; ср. Лаод. соб. пр. 59—60, воспрещающія чтевіе въ церь. вахъ книгъ, кромѣ каноническихъ. <sup>6</sup>) 7 всел. соб. 9 пр.

<sup>7</sup>) Правиловъ 30 собора Каре. и 14 Халкид. воспрещается духовнымъ лицанъ и ихъ дѣтямъ вступать въ бракъ съ еротиками; по въ правилахъ 10 и 31 собора Лаод, а также въ 72 правилѣ собора Трул. устапавливается общее и безусловное для всѣхъ христіанъ воспрещеніе браковъ съ еретиками, хотя и безъ расторженія брака уже заключеннаго, въ случаѣ обращенія одного изъ супруговъ въ православіе.

<sup>8</sup>) 2 всел. соб. 6 пр.; Антіох. соб. пр. 2, 6; Сард. соб. 13 пр.; Карэ. собпр. 9, 38.

9) Лаод. соб. 6 пр.; Тимов. алекс. 9 пр.-Что эти принципы поддерживались

110

Такимъ образомъ за искаженіе догматовъ вѣры, изложенныхъ въ символѣ, измышленіе и распространеніе иной вѣры, кромѣ утвержденной св. отцами,—виновные подвергаются: епископы—лишенію епископскаго достоинства, клирики—исключенію изъ клира, міряне—анавемѣ<sup>1</sup>).

Церковь христіанская въ первое время своего существованія сообразовала свою наказующую деятельность съ теми нормами, какія даны Самимъ Основателемъ ея и Его непосредственными учениками. Церковь, какъ общество върующихъ во Христа (Έχχλησία), держала въ своихъ рукахъ исправительно -на казующую власть. Таковъ смыслъ словъ Христа: "тў еххдуоіа": таковъ же смысль упрека, сдёланнаго Ап. Павломъ кориноянамъ: "И вы возгордились, вмѣсто того, чтобы лучше плакать, дабы изъятъ былъ изъ среды васъ сдёлавшій такое дёло"<sup>2</sup>), и далфе: "и такъ, извергните развращеннаго изъ среды васъ" <sup>3</sup>). Христосъ указалъ нераскаяннаго члена церкви считать за язычника и мытаря. т. е. за лицо постороньее, чуждое, вибшнее для церкви, но и не более. Само собою разумелось, что подобное лицо не могло оставаться въ прежнихъ братскихъ отношеніяхъ къ остальнымъ христіанамъ и пользоваться тѣми благими, ксторыя доступны только для членовъ церковнаго общества. Такимъ образомъ, подвергнутый церковному отлученію еретикъ отстранялся отъ богослуженія, отъ общественныхъ молитвъ, отъ евхаристів и вечери любви; отлученный не назывался уже братомъ; ему не давали братскаго цёлованія; имя его вычеркивалось изъ церковныхъ диптиховъ и синодиковъ, въ которые вносимы были имена върующихъ для возношенія молитвъ о нихъ при общественномъ богослужении <sup>4</sup>). Изъ

во всей силь, можно заключить изъ отвътовъ Вальсамона Марку Александрійскому (15, 16 и 35), въ которыхъ всякое религіозное общеніе съ еретикомъ считается безусловно невозможнымъ, на основанія словъ Писанія: "не мечите бисера вашего предъ свиньями" (Мө. VII, 6) и "кто не со Мною, тотъ противъ Мени" (Мө. XII, 30). Этотъ взглядъ распространяется Вальсамономъ и на латинянъ, но другіе канонисты—Іоаннъ Кипрскій (отв. 2) и Дмитрій Хоматинъ (отв. 4) осуждаютъ этотъ взглядъ. <sup>1</sup>) З всел. соб. 7 пр.; 6 всел. соб. 1 пр.

2) I Kop. V, 2.

## 3) Ibid. V, 13.

4) Сущность отлучения Тертулліанъ изображаеть такъ: arceri et ejici ab ecclesia, a fraternitatis communione et jure relegari, submoveri a limine et tecto omni ecclesiae, sacramento benedictionis exauctorari, communioni interdici, abscindi, repelli (apolog. c. 39). словъ Спасителя можно заключить, что отлученный еретикъ долженъ былъ лишиться общенія лишь церковнаго, но не прекращалъ общенія въ гражданскихъ отношеніяхъ, такъ какъ ни язычники, ни мытари не могли быть исключены изъ гражданскихъ отношеній (commercium civile). Но несомнѣнно, что уже Апостолы, въ виду предохраненія христіанъ отъ опасностей, которыя могли возникнуть изъ сообщества съ явными грѣшниками и еретиками, вмѣняли своимъ послѣдователямъ въ нравственную обязанность избѣгать этого сообщества 1). Такимъ образомъ, дъйствіе отлученія еретика ограничивалось чисто церковною сферою, и въ этой области нарушение правила о необщении съ отлученнымъ разсматривалось, какъ преступленіе, влекущее за собою также отлученіе <sup>2</sup>). Притомъ, въ древней церкви было постояннымъ правиломъ, чтобы отлученный въ одной общинѣ не былъ принимаемъ въ другой <sup>3</sup>). Въ послѣдующей практикѣ церкви съ теченіемъ времени выработались в которыя другія ограниченія для отлученныхъ, но и эти ограниченія также не выходили изъ сферы церковной жизни. Такъ, второй Вселенский соборъ 6 своимъ правиломъ постановилъ: не позволять еретикамъ приносить обвиненій на православныхъ епископовъ по дёламъ церковнымъ, разумбя подъ еретиками тбхъ, которые издавна объявлены чуж-

<sup>1</sup>) Ап. Іоаннъ во 2 своемъ посланіи иншетъ: "кто приходятъ къ вамъ и не приносятъ сего ученія, того не принимайте въ домъ и не привѣтствуюте его, вбо привѣтствующій его участвуетъ въ замъъ дѣлахъ его" (ст. 10—11). Апост. Цостан. кн. Ц, гл. 39: "какъ язычниковъ, желающихъ каяться, допускаемъ въ перковь, чтобы слушали Слово Божіе, такъ и симъ отлученнымъ, доколѣ не покажутъ они плода покаянія, дозволяемъ входить въ церковь, чтобы слушали Слово Божіе и не погибли вдругъ совершенно, а въ молитвѣ да не имѣютъ они общенія".

<sup>2</sup>) Апост. пр. 10: "аще кто съ отлученнымъ отъ общенія церковнаго помолятся, хотя бы то было въ домѣ, таковый да будетъ отлученъ". Антіох. соб. пр. 2, которымъ поясняется смыслъ приведеннаго апостольскаго, даетъ видѣть, что Церковь запрещала молитвенное общеніе не въ томъ смыслѣ, чтобы, напр., еретикъ или нообще отлученный не могъ войти въ православный храмъ для молитвы, но главнымъ образомъ, въ томъ, что христіанинъ не могъ войти, напр., для молитвы въ домъ еретика или вообще отлученнаго, такъ какъ въ этомъ послѣдненъ случаѣ онъ оказалъ бы явное неуваженіе къ Церкви и къ церковному суду: "ла не будетъ позволено вмѣти общенія съ отлученными отъ общенія, ниже сходитяся въ домъ и молитися съ находящимися внѣ общенія церковнаго; чуждающихся собраній одной церкви, не прівмати и въ другой". Ср. апост. 65 пр.

<sup>3</sup>) Апост. пр. 13, 32; 1 всел. соб. 5 пр.; Антіох. соб. 6 пр ; Сардик. соб. 13 пр.



дыми церкви, равно и тѣхъ, которые послѣ того преданы анаөемѣ. Сила этого запрещенія распространена и на тѣхъ изъ принадлежащихъ къ церкви, которые за какія-либо вины осуждены и извержены, или отлучены изъ клира или изъ разряда мірянъ<sup>1</sup>). Запрещеніе принимать отъ отлученныхъ обвиненія противъ епископовъ касалось только церковныхъ дѣлъ, не простираясь на всякаго рода другія дѣла, какъ это прямо выражено въ томъ же правилѣ 2 Вселенскаго собора: "аще кто принесетъ на епископа нѣкую собственную, т. е. частную жалобу, какъ то: въ притязаніи имъ имѣнія, или въ иной какойлибо потерпѣнной отъ него неправдѣ: при таковыхъ обвиненіяхъ не пріимати въ разсужденіе ни лица обвинителя, ни вѣры его". Можно сказать, что восточная церковь никогда не выступала далѣе этихъ предѣловъ въ ограниченіи правъеретиковъ.

Но какъ, съ одной стороны, безспорно, что церковь имъетъ право и обязанность произнести слово суда надъ еретиками, что ей одной принадлежить власть изслёдовать и решить вопросъ о качествъ ученія, признаннаго ею за еретическое, И связать или разрѣшить лицъ, распространяющихъ или только слѣдующихъ ему; такъ, съ другой стороны, возможенъ здѣсь случай, что ложное учение выдается за истину не по какимълибо злонамфреннымъ побужденіямъ, не вслёдствіе даже увлеченія односторонне направленваго и усиленнаго умственнаго занятія отвлеченнымъ догматическимъ вопросомъ, но единственно по недостаточно ясному и отчетливому пониманию дёла, или по недостатку сношенія съ св'ядущими людьми, которые бы помогля правильному разрѣшенію даннаго вопроса. Естечто въ этомъ случањ, прежте чриг произноственно, лицомъ, справедсудебный приговоръ на1ъ такимъ сить требуетъ предварительно попытаться наставить N ЛИ ВОСТЬ заблуждающагося раскрытіемъ его заблужденія. вразумить Прекрасный образецъ такой осторожности со стороны церковнаго суда мы видимъ въ 3 въкъ, въ дълъ епископа Берилла<sup>2</sup>),

<sup>1)</sup> Ср. цр. 21 Халкид. соб. и 8 Каре.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Берилл быль епископонь города Востры (въ Каменистой Аравіи), около 244 года. Онъ принадлежаль къ тѣмъ монархіанамъ, которые называются вообще патрипассіанами; но при этомъ онъ имѣлъ и свой особенный взглядъ, хотя иъ настоящее время и трудно сказать, въ чемъ состояла эта особенность (Hefele. Conciliengeschichte, Bd. I. S. 83).

когда епископы, рѣшившіеся положить конецъ распространяемой имъ ереси, призвали Берилла на соборъ, предварительно пригласивъ сюда для состязаній и знаменитаго Оригена. Диспутъ этого послѣдняго съ Берилломъ имѣлъ послѣдствіемъ то, что въ присутствіи отцовъ собора Бериллъ совершенно отказался отъ своего ученія и впослѣдствіи особеннымъ письмомъ благодарилъ Оригена за его вразумленіе <sup>1</sup>).

Имѣя въ виду такіе случаи, каноническое право установило правила, которыя должны непремённо соблюдаться при наказаніи отлученіемъ. Епископъ, по выраженію апостольскихъ постановленій, не долженъ быть скоръ къ изгнанію и изверженію, но остороженъ <sup>2</sup>). Когда догматическіе споры IV вѣка, оказавъ услугу въ смыслѣ точнѣйшаго выясненія церковнаго ученія, создали неблаговидную привычку въ христіанскомъ обществѣ легко возводить мнѣніе противника въ ересь и объявлять его недостойнымъ пребыванія въ церкви-отлучать, вбо почти каждый считаль себя постигнувшимь божественныя тайны, а своего противника-погруженнымъ въ тьму заблужденія. Когда, по словамъ св. отца, въ это время отлученіемъ "сръзывали человъка какъ растеніе и какъ кратковременный цвѣтокъ, отлучали иногда по одному подозрѣнію въ заблужденіи":--тогда св. Григорій Богословъ возвысилъ свой голосъ въ защиту справедливости по отношенію къ заблуждающимся. Вотъ что св. отецъ писалъ по этому поводу. Много надо подумать и многое испробовать прежде нежели осудить другого въ злочестіи. Ибо, не одно и тоже-сръзать растеніе и человъка. Ты, давшій сбѣтъ кротости, не уходи стремительно отъ заблуждившагося, осудивъ его или отчаявшись въ немъ здъсь, гдъ осудить брата значить отлучить отъ Христа, --- значить не обнаружившуюся пшеницу, которая, быть можеть, сделается честиће тебя, исторгнуть вмћстћ съ плевелами. Напротивъ, частію кротко и человѣколюбиво исправь его, не какъ врагъ или немилосердый врачъ, знающій только одно средство -прижигать и ръзать, а частію-оглянись на себя и на собственную немощь". Поспѣшность въ отлучении ("отсѣчение" и "бросавие"

1) Евсевій. Церв. Ист. кн. VI, гл. 33; Hefele. ibid. S. 83.

<sup>2</sup>) Апост. Шостан. вн. II, гл. 21.



по выраженію Григорія Богослова) можеть сдёлать вредь и здоровымъ членамъ церкви. Напротивъ, "у учениковъ Христа, кроткаго и человѣколюбиваго, правило врачеванія таково: если братъ въ первый разъ воспротивился, потерпи великодушно: если во второй-не теряй надежды: еще есть время къ уврачеванію; если и въ третій разъ, то будь человѣколюбивымъаблателемъ----упроси господина не посѣкать и не подвергать своему гнѣву безплодную смоковницу. Кто знаетъ, не перемѣнится ли она, не принесеть ли плода. Грѣхъ-не такой ядъ ехидны, отъ котораго тотчасъ по уязвлении наступаетъ мучительная боль или самая смерть, такъ чтобы тебѣ было бы извинительно бѣжать отъ согрѣшившаго, какъ отъ звѣря, или убить его <sup>1</sup>). Пусть самъ ты и крѣпокъ, разсуждая о брашнахъ<sup>2</sup>), и благонадеженъ въ словѣ и мужествѣ вѣры, однако же назидай брата и брашномъ твоимъ не погубляй того, кто почтенъ отъ Христа общимъ страданіемъ" <sup>8</sup>). Въ такой степени, по мићнію св. Григорія, противно духу церкви всякое отлученіе, если оно не вызвано достаточно взвѣшенными причинами и если при отлучении не соблюдены всѣ условія, требовавшіяся буквой церковнаго закона и духомъ христіанскаго братолюбія. Первый Вселенскій соборь положиль изслёдовать, не по малодушію ли, или распрѣ, или по какому-либо подобному неудовольствію епискоца состоялось отлученіе. Для этой цили онъ призналъ за благо, чтобы въ каждой области дважды въ годъ были соборы и чтобы всё вообще епископы области, собравшись воедино, изслёдовали таковыя недоумёнія, и такимъ образомъ достовѣрно оказавшіеся несправедливыми противъ епископа основательно всёми признаны были недостойными общенія 4). Самое от-

3) Творен. ч. 2, стр. 160—162.

<sup>4</sup>) 5 пр.; ср. Сард. соб. 14 пр. Императоръ Юстиніанъ возвелъ на стелень государственныго закона: "omnibus episcopis et presbyteris interdicimus segregare aliquem a sacra communione, antequam causa monstretur, propter quam sanctae

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Отибчаемъ особенно это ибсто, какъ самымъ очевиднымъ образомъ свилѣтельствующее о томъ, что католическая теорія отлученія, latae sententiae, т. е. отлученія какъ бы автоматически наступающаго вслѣдъ за фактомъ, влекущвиъ отлученіе безъ всякаго каноническаго процесса, противорѣчитъ духу древней церкви.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Св. Григорій Богословъ подразумбваеть здѣсь слова Ап. Цавла въ посланіи къ римлинамъ: "немощнаго въ въръ принимайте безъ споровъ о мивніяхъ, ибо иной увъренъ, что можно всть все, а немощный ѣстъ овощи", и пр. (XIV, 1-2).

. . .

лученіе произносилось только въ случаѣ дознанной нераскаянности, т. е. послѣ предварительнаго увѣщанія преступника, на основании словъ Інсуса Христа<sup>1</sup>) и Апостола Павла<sup>2</sup>), н продолжалось до тѣхъ поръ, пока не раскается отлученный. Впрочемъ, уже апостольское 24 правило знаетъ срочное отлученіе <sup>3</sup>). Принимая во вниманіе разновременность составленія апостольскихъ правилъ, можно думать, что 24 правило принадлежитъ позднъйшему времени, когда вполнъ опредълилась покаянная система съ срочнымъ отлученіемъ, въ формѣ публичнаго церковнаго показнія. При послѣднемъ, само собою разумфется, не требовалось и троекратнаго вразумленія, такъ какъ открытое покаяніе состояло въ то же время въ совершенін извѣстныхъ дѣйствій, именно земныхъ поклоновъ входящимъ въ церковь и выходящимъ изъ нея, какъ средствъ примиренія съ Церковю, при чемъ, конечно, увѣщаніе, въ смыслѣ мѣры предваряющей и направленной къ устраненію отлученія, не могло имѣть мѣста. Наказаніе отлученіемъ падало только на личность самого виновнаго, не касаясь невинныхъ 4). Накочецъ, мы встръчаенъ многіе примъры отлученія и умершихъ. Такъ, Оригенъ былъ отлученъ Өеофиломъ александрійскимъ почти чрезъ 200 лётъ послё его смерти; точно также Өеодоръ мопсуетскій былъ отлученъ черезъ долгое время послѣ его смерти <sup>5</sup>). Въ 92 правилѣ Кареагенскаго собора говорится:

regulae hoc fieri jubent". Въ случат нарушения этого правила неправильно отлученный принимался из общение высшею церковною властью (a majore sacardote), а неправильно отлучивший самъ отлучался (Novel. CXXIII. сар. 11). См. еще Cod. Justin. I. III. 30. 39.

<sup>1</sup>) Me. XVIII, 15-17.

<sup>2</sup>) Тит. III, 10. Церковь буквально всполняла наставление Спасителя о троекратномъ вразумления согрѣшающего брата: апостольское 31 правило, постановивъ извержение для духовныхъ лицъ и отлучение для мірянъ, заключаетъ: "и сие да булетъ по единомъ, и второмъ, и третиемъ увѣщании отъ епископа". То же начало высказано въ 74 апост. пр.

3) Ср. Петра алекс. 5 пр.

4) Апост. Постан. кн. II, гл. 14, р. пер. стр. 30—31. На Западъ съ конца 3 въка вошло въ практику отлучение цълыхъ церквей. Такъ, рвиский епископъ Вигторъ въ 194 г. отлученъ аліатскаго епископа Поликарпа и всю его церковь, по причинъ разногласіи относительно времени празднованія пасхи. Такъ же поступиль римскій епископъ Стефавъ въ отношеніи къ африканской церкви въ 253 г.

<sup>5</sup>) Kober, Der Kirchenbann, S. 91-93.



"аще который епископъ еретиковъ или язычниковъ, сродниковъ или не принадлежащихъ къ сродству оставитъ наслъдниками своими и предпочтетъ ихъ Церкви: таковому и по смерти да будетъ изречена анаеема, и имя его никогда отъ јереевъ Божіихъ да не возносится".

Какъ дѣло чисто церковное, отлучение имѣло и послѣдствія церковныя, и, повидимому, здёсь не могло быть и рёчи о чемълибо другомъ. Но отчасти особенныя условія церковной жизни послёдующаго времени, а отчасти и самый предметь слишкомъ важный для человѣка вѣрующаго въ спасительность пребыванія въ единеніи съ церковью, создавали для факта отлученія такія послёдствія, при которыхъ простой, повидимому, вопросъ становился настолько сложнымъ, что началъ имѣть величайшее значение для вопроса о свободѣ совѣсти вообще. Какъ мы видёли, уже св. Григорій Богословъ даетъ намекъ, какъ иногда и нѣкоторыми понимались послёдствія отлученія, когда напоминаетъ, что неизвинительно бъгать отъ согръшившаго, какъ отъ звъря, считать его какъ бы напитаннымъ ядомъ ехидны или даже-убить его. Какъ ни преувеличеннымъ показалось бы послѣднее, но вѣдь изъ средневѣковой исторіи мы знаемъ, что св. Григорій этими словами какъ бы пророчествоваль: былъ и въ самомъ дѣлѣ возбуждаемъ вопросъ о томъ, позволительно ли убить отлученнаго, "какъ дикую птицу"?

Когда прошли времена гоненій на Церковь Божію, и цари сдёлались защитниками и покровителями ея, --- съ тёхъ поръ, т. е. со временъ Константина Великаго, благочестивые грекоримскіе императоры одинъ за другимъ издавали указы и постановленія въ пользу христіанской Церкви и въ огражденіе ея отъ вредныхъ вліяній со стороны нев'єрныхъ и еретиковъ. Государство содъйствовало Церкви въ исполнении ся законовъ. утверждало своими законами ея постановленія и придавало имъ силу гражданскихъ законовъ, такъ что все, предписываемое Церковью, предписывалось и правительствомъ гражданскимъ, все, осужденное ею, осуждалось и этимъ послѣднимъ. Вслѣдствіе сего образовался длинный рядъ законовъ гражданскихъ относительно охраненія православной вѣры, согласныхъ съ постановленіями Церкви и весьма благод тельныхъ для нея.

Здёсь мы имѣемъ въ виду изобразить тѣ дѣйствія правительства греко-римской имперіи, какія оно употребляло въ отношении къ еретикамъ уже послѣ совершенія падъ ними суда церковнаго. Хотя ожесточенное упорство и дѣлало ихъ недостойными снисходительности, но государи не переставали испытывать надъ ними мёры кротости, простирая къ нимъ в послѣ осужденія свои увѣщанія и открывая для нихъ новые способы къ вразумленію въ совѣщаніяхъ соборныхъ. Что же касается до мёръ строгихъ, то онѣ или относились къ цёлому обществу заряженныхъ тѣмъ или другимъ лжеученіемъ, или обращались въ личное наказание упорствующихъ въ своемъ заблужденіи. Такимъ образомъ, всѣ способы, которыми старались дъйствовать православные императоры противъ еретиковъ, могуть быть раздёлены на четыре класса: къ первому относятся убѣжденія и угрозы; ко второму-соборныя увѣщанія; къ третьему-отнятие у обществъ еретическихъ правъ, принадлежащихъ православнымъ обществамъ, и наконецъ, къ четвертому-личныя наказанія еретиковъ.

А. Руководствуясь духомъ любви христіанской, императоры греческіе и послѣ осужденій соборныхъ старались дѣйствовать на еретиковъ и на увлеченныхъ ими посредствомъ увѣщаній и угрозъ. Одни хотѣли такимъ образомъ предотвратить образованіе еретическихъ сектъ. Другіе старались привлечь къ Церкви и еретиковъ, существовавшихъ уже отдѣльными сектами. Вообще, не желая безъ нужды прибѣгать къ мѣрамъ строгимъ и рѣшительнымъ, православные государи простирали къ еретикамъ голосъ кроткаго убѣжденія, или пытались дѣйствовать на нихъ угрозою во всѣхъ тѣхъ случаяхъ, когда еще можно было хотя сколько-нибудь ожидать отъ этого успѣха.

Первый примѣръ такого вразумленія еретиковъ представляеть св. Константинъ. Онъ обращался съ своими увѣщаніями къ Арію и его сообщникамъ. Желая въ самомъ корнѣ истребить зло, которымъ угрожало Церкви лжеученіе и отпаденіе аріево, Константинъ усердно старался возвратить въ нѣдра Церкви самого ересеначальника. Для сего неоднократно писалъ онъ къ Арію, убѣждая еретика оставить осужденное вселенскою Церковью

118

#### отдълъ церковный

лжеученіе и принесть раскаяніе <sup>1</sup>). Не довольствуясь этимъ, Константинъ вызвалъ Арія изъ ссылки въ Константинополь и снова лично увѣщевалъ примириться съ Церковью <sup>2</sup>).

Кромѣ Арія, благодушный императоръ обращался съ убѣжденіями и къ его сообщникамъ. Когда на соборѣ Никейскомъ ересь и ересеначальникъ были осуждены, Константинъ старался вразумить тёхъ, кто увлекся лжеученіемъ прежде, нежели произнесенъ былъ надъ нимъ судъ Церкви. Такъ, извъщая Церковь александрійскую о постановленіи собора Никейскаго, онъ писалъ единомышленникамъ Арія: "возвратимся къ возлюбленнымъ нашихъ братіямъ, отъ которыхъ удалилъ насъ безстыдный служитель діавола (Арій), послёшимъ къ общему тёлу и искреннимъ нашимъ членамъ; ибо и вашей проницательности. и вашей вѣрѣ, и вашей святости прилично, узнавъ объ обличенномъ обманѣ того, который оказался врагомъ истины, возвратиться къ божественной благодати... Всѣ съ готовностію вступите на путь истины" 3). По всей въроятности, Константинъ писалъ также и къ другимъ церквамъ, куда успѣло проникнуть лжеученіе. Какой вообще быль успѣхь его стараній. нельзя сказать съ точностью; но въ Александріи голосъ его былъ услышанъ не всъми. Противъ нъкоторыхъ упорныхъ онъ вскорѣ нашелъ себя вынужденнымъ употребить мѣры строгости 4).

Подобно Константину Великому поступилъ и Θеодосій Младшій послё вселенскаго собора Ефесскаго. Когда на этомъ соборё осужденъ былъ ересеначальникъ Несторій, то императоръ прежде всего старался подёйствовать на единомышленниковъ его мёрами кроткими и, какъ самъ свидётельствуетъ <sup>5</sup>), употребилъ всё усилія къ возстановленію нарушеннаго мира Церкви. Онъ писалъ къ сообщникамъ Несторія, убёждая ихъ возвратиться въ нёдра Церкви; писалъ ко многимъ изъ православныхъ епископовъ и даже къ нёкоторымъ пустынножителямъ и подвижникамъ (напр. Симеону Столпнику), прося у всёхъ ихъ содёйствія и помощи къ возстановленію нарушеннаго мира<sup>а 6</sup>).

<sup>1)</sup> Comp. I, 25.

 <sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Сокр. I, 9.
 <sup>4</sup>) Созом. II, 21.

<sup>2)</sup> Ibid.

<sup>5)</sup> Vid. apud Baron. 432. XLVII. Epistola Theodos, ad Acac. Bero.

<sup>6)</sup> Vid. abud Baron. 482. XLVII. XLIX.

Въ другихъ случаяхъ православные императоры съ увѣщаніями и вибсть съ угрозами обращались къ целымъ сектамъ. отдёлившимся отъ церкви. Такъ поступилъ Өеодосій Великій при самомъ восшествій на престолъ. Предъ нямъ въ имперія восточной, въ продолжение болбе сорока лёть, господствовали аріане, подъ покровительствомъ Констанція и Валента. Еретики успѣли завладѣть большею частію епископскихъ престоловъ въ имперіи и изгнать православныхъ предстоятелей. Въ самой столицѣ у православныхъ не было не только своего епископа, но даже ни одной церкви. Өеодосій немедленно, по принятіи царской власти, рёшился положить конець такому несчастному положенію дёль. Онь даль об'єть быть ревностнымъ поборникомъ церкви противъ еретиковъ, употребить всѣ усилія къ разсѣянію ихъ обществъ и во исполненіе своего обѣта въ самомъ началѣ своего царствованія въ видѣ эдикта издалъ увѣщательное воззваніе ко всѣмъ своимъ подданнымъ, въ которомъ, объявляя о своемъ намфреніи неуклонно слёдовать исповёданію чистой вёры апостольской, всёхъ призываль держаться того же исповъданія и въровать согласно съ предстоятелями православной церкви. Онъ писалъ: "желаемъ, чтобы всѣ народы, состоящіе подъ милостивымъ правленіемъ нашимъ, пребывали въ той въръ, которую блаженный Петръ Апостолъ предаль римлянамъ и которой слёдують первосвященникъ Дамасъ и епископъ Александріи Петръ". Витстѣ съ этинъ, повелѣвая, чтобы имя каеолическихъ христіанъ никто изъ еретиковъ не дерзалъ присвоять себѣ, и лишая ихъ нѣкоторыхъ преимуществъ, предоставленныхъ православнымъ, онъ угрожалъ упорствующимъ и Божінмъ судомъ, и своимъ гнѣвомъ 1).

Виослѣдствіи Өеодосій пытался увѣщаніями расположить къ возвращенію въ нѣдра православія и другихъ упорнѣйшихъ еретиковъ въ его царствованіе—македоніанъ. Еретики сіи въ правленіе Валента, вслѣдствіе гоненій отъ господствовавшихъ тогда аріанъ<sup>2</sup>), искали союза съ православными. Для сего они обращались къ римскому епископу Ливерію, представнли ему исповѣданіе вѣры и были дѣйствительно приняты имъ въ общеніе церковное<sup>8</sup>). Но по смерти Валента, когда прекра-

<sup>1</sup>) C. Theod. XVI, I, 2. <sup>2</sup>) Созом. VI, 10. <sup>3</sup>) Ibid. VI, 11.

тились гоненія, македоніане снова отпали отъ церкви и даже постановили, ни подъ какимъ видомъ не сообщаться съ тёми. которые принимають Никейский символь 1). Имбя въ виду этотъ, хогя кратковременный в неискренній союзъ македоніанъ съ православною церковію, Өеодосій питалъ надежду снова видѣть ихъ въ ея нѣдрахъ. Созвавъ въ 381 г. Вселенскій соборъ въ Константинополѣ, на которомъ положено было, между прочемъ, произнести и торжественный судъ надъ лжеученіемъ Македонія, императоръ вмёстё съ отцами собора употребиль всѣ средства убѣжденія, чтобы вразумить упорствовавшихъ въ семъ лжеучении. Онъ напомнилъ имъ, между прочимъ, и о посольствѣ ихъ къ папѣ Ливерію, и о томъ, что недавно сами они искали союза съ православными. Но надежда государя и всѣ старанія его остались тщетными. Еретики, не обращая ни на что вниманія, объявили, что скорѣе признають исповѣданіе аріанское, ч'ыхъ в'ру въ единосущіе св. Троицы<sup>2</sup>).

Та безуспѣшность кроткихъ вразумленій, которая оказывалась почти всегда на дѣлѣ, требовала болѣе сильныхъ мѣръ къ обузданію еретиковъ и къ вразумленію увлекаемыхъ ими.

Б. Когда убъждения и угрозы правительства гражданскаго оказывались недостаточными къ вразумленію еретиковъ, когда и строгія мёры <sup>в</sup>) не производили на нихъ надлежащаго лёйствія, государи снова обращались къ Церкви и открывали въ ней соборныя совѣщанія съ начальниками еретическихъ обществь о способахъ къ примиренію. Если и при этомъ они не всегда и не вполнѣ достигали своихъ цѣлей, то, по крайней мъръ, оставляли упорствующихъ безотвътными въ ихъ ожесточеніи. Такъ, Өеодосій Великій усиливался этимъ способомъ примирить съ Церковію аріанъ, евноміанъ и македоніанъ. Это было послё того, какъ эдиктъ его о православной вёрё и приглашеніе держаться чистой апостольской вёры были пренебрежены еретиками. Уже императорь вознамфрился приступить къ строгимъ и рёшительнымъ мёрамъ противъ упорныхъ еретиковъ; издано было повелѣніе объ отобраніи у нихъ молитвенныхъ домовъ, которые они успѣли выстроить послѣ того,

<sup>2</sup>) Cosp. V, 8.

<sup>3</sup>) О нихъ будетъ свазано ниже.

<sup>1)</sup> COED. V. 4.

какъ взяты были у нихъ всѣ церкви. Но это распоряженіе произвело во многихъ мъстахъ имперіи сильныя возмущенія <sup>1</sup>). Тогла государь, снова отложивъ строгость, ръшился еще разъ оказать снисхождение упорству еретиковъ. Онъ пригласниъ епископовъ православныхъ собраться въ Константинополь на соборь; повелёль явиться и предстоятелямь ересей аріанской, евноміанской и македоніанской. Добрый государь хотёль, чтобы еретики изъ устъ православныхъ пастырей услышади голосъ истины, отъ которой съ ожесточеніемъ отвращаются,--чтобы они убъдились въ томъ, что нечестиво заблуждаются, и увидъли. что Перковь, отъ которой они отдѣляются и противъ которой упорно враждують, есть истинная и единственная хранительница отеческаго и вселенскаго православія. Но, въ несчастію, уже при самомъ началѣ собора нельзя было ожидать успѣха. Еретики явились не съ желаніемъ узнать истину, а съ твернымь намъреніемъ защищать свои заблужденія; они явились окруженные толпами діалектиковъ, которыхъ приготовили для состязаній 2), и ясно показали, что только на словахъ, неискренно признавали древнихъ стцовъ за своихъ руководителей, а на дёлё были упорными противниками ихъ ученія. Еретики не обнаружили ни малбйшаго желанія къ сближенію съ Церковію, такъ что императору не осталось ничего болёе ділать съ представленными ему исповъданіями еретическими, какъ разодрать ихъ <sup>3</sup>).

П. Наумовъ.

(Продолжение будеть).

1) Cosom. VII, 12.

<sup>-2</sup>) Comp. V, 10.

3) Coson. VII, 12.

122

# Образованіе и воспитаніе женщины по твореніямъ бл. Іеронима.

## (Окончаніе \*).

Одновременно съ обучениемъ чтению бл. Ісронимъ признаетъ необходимымъ обучение письму; при этомъ, вопреки взгляду нѣкоторыхъ своихъ современниковъ о второстепенномъ значения письма, онъ не только выясняеть его важность и значение, но указываеть различные способы письма и предлагаеть наиболее целесообразный методъ обучения ему. "Даже грубые обитатели Италии, называемые у Еннія Касками, которые снискивали себѣ пропитаніе подобно звѣрямъ, говорить онъ, даже и эти люди, не пользуясь бумагою и кожами, писали другъ къ другу письма на выдолбленныхъ изъ дерева дощечкахъ, или на деревянной корѣ. Тѣмъ болѣе мы, когда міръ образованъ искусствами, не должны оставлять того, чёмъ пользовались грубые дикари, въ нѣкоторой степени не знавшіе человѣчности" 1). Коомѣ кожи и бумаги, собственно папируса, древесной коры и выдолбленныхъ дощечекъ, матеріаломъ для письма служили въ то время еще навощенныя дощечки, по которымъ писали посредствомъ заостренныхъ деревянныхъ палочекъ<sup>2</sup>). Хотя при первоначальномъ обучение письму были употребляемы и бумага и навощенныя дощечки, но въ виду частой порчи эти матеріалы могли обходиться весьма дорого и кромѣ того самое обученіе, лишенное правильнаго руководства, было бы весьма затруднительнымъ. Поэтому бл. Ісронимъ для успёшнаго обу-

<sup>\*)</sup> См. ж. "Вѣра н Разумъ" за 1899 г., № 13.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Къ Никеасу; кн. III, ч. 1, стр. 23. <sup>2</sup>) Къ Паклу; кн. III, ч. 1, стр. 26.

ченія письму рекомендуеть вырёзныя на доскё буквы, по которымъ дитя должно водить до тёхъ поръ, пока рука не навыкнетъ изображать письмена и безъ помощи вспомогательныхъ буквъ. Въ основё этой вырёзной азбуки письма лежить идея графической сётки, съ помощію которой ведется обученіе письму въ современныхъ намъ школахъ. Такимъ образомъ, и въ обученіи письму идеи нашихъ лучшихъ педагоговъ были давнымъ давно выражены великимъ учителемъ христіанской церкви. "Когда начнетъ, даетъ онъ совётъ Летѣ, она (Павла) дрожащею рукою водить перомъ по бумагѣ, необходимо или кому-либо водить ея нёжными пальчиками, или вырёзать буквы на доскѣ, чтобы проводимая по бороздкамъ черта тянулась въ окраинахъ и не могла выходить за предѣлы ихъ" 1).

Служа средствомъ религіозно-нравственнаго воспитанія датяти, учение должно быть направлено по преимуществу къ предметамъ религіознымъ. Само собою понятно, что главнъйшимъ предметомъ изученія, начиная съ самаго ранняго дётства и во все послѣдующее время, должно быть изучение Священнам Писанія. Въ до-школьный періодъ, когда дитя не обладаеть грамотою, слёдуетъ начинать изучевіе псалтири со словъ матери. "Пѣсенъ мірскихъ пусть не знаетъ маленькая Павла, пишеть въ наставление Леть бл. Іеронимь; еще младенческий языкъ ея пусть научится сладкимъ псалмамъ"<sup>2</sup>). Но когда дитя уразумбеть грамоту, то ему не слёдуеть давать для чтенія книгъ свётскихъ, а на первое время слёдуетъ знакомить его исключительно съ Божественными Писаніями. Въ изученія Писаній слёдуетъ наблюдать строгую послёдовательность и постепенность, чтобы дитя, постенно переходя оть болёе легкаго къ болѣе трудному, безъ особеннаго затрудненія. могло войти въ смыслъ библейской рѣчи и уразумѣть содержаніе ихъ. Уже первыя слова, которыя дитя начнеть слагать при обучении чтенію, должны быть взяты изъ книгъ Св. Писанія. "Имева, надъ которыми понемногу будеть пріучаться (маленькая Павла) складывать слова, не должны быть какія-нибудь случайныя, но извёстныя и выбранныя нарочито, какъ-то: имена пророковъ и апостоловъ, и весь родъ патріарховъ, начиная отъ Адама, какъ

<sup>1</sup>) Къ Летѣ; кн. V, ч. 3, стр. 5. <sup>2</sup>) Тамъ же, стр. 4.



онъ проведенъ Матееемъ и Лукою; это для того, чтобы, занимаясь однимъ, она подготовляда память свою къ другому, будущему" <sup>1</sup>). При изучении различныхъ книгъ Св. Писания также должна быть наблюдаема постепенность, сообразно съ трудностью и значениемъ ихъ для жизни; при этомъ бл. Іеронимъ не только предлагаетъ точную и вполнъ опредъленную программу, которой должна слъдовать при изучении книгъ Св. Писания маленькая Павла, но выясняетъ и общий духъ и смыслъ каждой изъ нихъ.

"Пусть прежде всего Павла изучаетъ Псалтирь и песнями ея утешаеть себя; въ Притчахъ Соломоновыхъ пусть изучаетъ она науку жизни. Изъ Екклезіаста она пріобрететъ навыкъ презирать мірское. Въ книгѣ Іова найдетъ примиры добродители и терпенія. Когда перейдеть къ Евангеліямъ, пусть никогда не выпускаетъ ихъ более изъ рукъ. Деянія и посланія Апостольскія ова должна глубоко вапечатлѣть въ своемъ сердцв. А когда хранвлище сердца своего обогатить этими сокровищами, пусть упражняетъ свою память надъ Пророками, Пятокнижіемъ, надъ книгами Царствъ, Паралипоменонъ, также Ээдры и Есфири. Книгу же Пёснь Пёсней пусть изучаеть, безъ опасенія, въ заключеніе всего; это для того, чтобы читая се сначала, не повредила душть своей, не будучи въ состоянии понять, что это подъ чувственными образами-брачная ивснь духовнаго супружества"<sup>2</sup>). Таковъ долженъ быть порядовъ взученія Писаній. Что касается уразумёнія смысла сихъ священныхъ книгъ, то бл. Іеронимъ въ своихъ руководственныхъ правилахъ обращаетъ внимание питомцевъ прежде всего на ихъ внутреннее значение. "Въ духовныхъ дълахъ, говоритъ онъ, важны не слова, но сиыслъ, для поддержанія жизни нуженъ хлъбъ, а не шелуха" 3). Поэтому и для разсуждающаго о св. Писанін должны быть необходимы не столько слова, сколько смыслъ" 4). Подробное изъяснение каждой въ отдельности книги Св. Писанія бл. Іеронимъ излагаетъ въ письмъ къ Павлину ⁵).

<sup>1)</sup> Тамъ же, стр. 5.

<sup>2)</sup> Къ Летв; кн. У, ч. 3, стр. 14.

Къ Марцеллѣ; кн. III, ч. 1, стр. 160.
 Къ Павлину; кн. IV, ч. 2,стр. 79-84.

<sup>3)</sup> Къ Дамасу; вн. III, ч. 1, стр. 100.

126

Наряду съ чтеніемъ в изученіемъ Св. Писанія бл. Іеронимъ находить возможнымь и даже полезнымь чтение и другихь книгь духовно-правственнаго содержанія, каковы книги апокрифическія, сочиненія отцовъ и учителей церкви и произведенія прочихъ писателей. Впрочемъ къ чтенію всёхъ этихъ книгъ слёдуеть приступать съ большою осторожностью и строгимъ разборомъ, чтобы не повредить въры и нравственности еще не окрыпшихъ духовно дътей. Апокрифовъ должна остерегаться и маленькая Павла. Если бы когда захотела читать ихъ не ради истинности ученія, а ради уваженія къ ихъ заглавіямъ, пусть знаетъ, что это книги не твхъ лицъ, кому онъ приписываются въ заглавіяхъ, что въ нихъ много допущено погрѣшностей и что нужно великое благоразуміе имѣть, чтобы умѣть выбирать золото изъ грязи. Сочиненія Кипріана она должна имэть всегда подъ руками. Письма Аванасія и книги Иларія пусть читаетъ безпрепятственно. Увлекать ее должны сужденія в одушевленная рёчь только тёхъ писателей, въ книгахъ которыхъ нѣтъ слѣдовъ колебанія въ вѣрѣ. Остальныхъ она должна читать такъ. чтобы болёе судить о нихъ. чёмъ усвоять ихъ на в $\check{B}$ р $\gamma^{(i-1)}$ .

Въ качествъ вспомогательнаго средства религіозно-нравственнаго образованія бл. Іеронимъ указываетъ на религіозныя путешествія по преимуществу къ мѣстамъ, овнаменованнымъ жизвію, ученіемъ и чудесами Господа Нашего Інсуса Христа. Поклонение Живоносному Гробу Господню, Яслямъ, Голгоов и другимъ священнымъ мъстамъ Палестины, гдъ родился, жилъ и пропов'едываль Іисусь Христось, оказываеть глубокое нравственно-воспитательное вліяніе на върующаго христіанина п должно составлять поэтому священный долгь каждаго. Воть почему издавна Палестина составляла предметь желаній всёхь верующихъ христіанъ. "Удаленный отъ нашего міра британець едва только начинаетъ преуспёвать въ религи, оставивъ 32падъ, стремится къ мѣсту столь извѣстному по молвѣ и библейскимъ упоминаніямъ. А что сказать объ Армянахъ, Персахъ, народахъ Индіи, Ефіопіи, о странахъ близь Египта, кипящихъ монахами, о Понть, Каппадокіи, Сиріи Келенской в

<sup>1</sup>) Къ Летѣ; вн. V, ч. 3, стр. 14.

Месопотаміи и о всёхъ вообще народахъ Востока" <sup>1</sup>). Долго было бы исчислять, сколько во все время отъ Вознесенія до настоящаго дня евангелистовъ, сколько мучениковъ, сколько искуснѣйшихъ въ церковномъ ученіи мужей ходило въ Іерусалимъ. Всё они думали, что въ нихъ меньше будетъ религіозности, меньше знанія и что они не получатъ, какъ говорится, высокой руки добродѣтелей, если не поклонятся Христу, въ тёхъ мѣстахъ, гдѣ заблистало со креста первоевангеліе"<sup>2</sup>).

Но образование женщины не исчерпывается изучениемъ Св. Писанія и вообще религіозно-правственною областью. Религіозно-нравственное направленіе должно, правда, преобладать я проникать все существо первоначальнаго обученія, составляя, такъ сказать, главный воспитательный элементь или же самую душу образованія. Этимъ, однако, не исключается возможности изученія и наукъ свътскихъ, знакомства съ исторіей, риторикой и иностранными языками. Впрочемъ въ сужденіяхъ бл. Іеронные по сему предмету мы встрёчаемся съ двумя противоположными воззрёніями, изъ которыхъ по одному, свётская наука признается какъ необходимое восполнение религиознаго обученія, по другому же она вовсе отвергается, какъ излишняя и даже вредная. Нельзя сказать, чтобы эти взгляды были въ немъ фактомъ внутренняго противорѣчія; они показываютъ лишь разницу въ взглядахъ бл. Іеронима на этотъ предметъ въ различные періоды его жизни. Для насъ признается важнымъ взглядъ послёдняго періода его жизни, когда обе противоположности примиряются въ его требовании, чтобы изучение свътской науки было умъреннымъ, пълесообразнымъ и шло въ подчинении наукамъ богословскимъ, чтобы целію изученія ихъ была защита христіанской вёры, благо церкви и спасеніе душн. Взглядъ этотъ ясно выраженъ бл. Іеронимомъ въ письмѣ къ папѣ Дамасу. "Образецъ свѣтской мудрости, пишетъ онъ ему, описанъ во Второзаконіи подъ видомъ плённой женщины; Божественное слово говорить о ней, что если бы изранльтянинъ захотёлъ имъть ее женою, то долженъ обнажить ее, сръзать ей ногти и остричь волосы и когда она станеть чистою, тогда пусть перейдетъ ез объятія побъдителя. Но и мы обы-

<sup>1</sup>) Къ Марцеллѣ; вн. IV, ч. 2, стр. 10. <sup>2</sup>) Тамъ же, стр. 9.

кновенно также поступаемъ, когда читаемъ философовъ, когда въ наши руки попадаютъ книги свётской мудрости: если находимъ что-нибудь полезное, --- прилагаемъ къ своему учению; если же что ненужное-объ идолахъ, о любви, о занатіяхъ свытскими аблами, ---обнажаемъ, срезываемъ, будто ногти острымъ желѣзомъ"<sup>1</sup>). "У меня, говоритъ бл. Іеронимъ о себъ, принято за правило-читать древнихъ учителей, одобрять каждаго и держаться добраго и не отступать отъ вёры касолической церкви" 2). Чтобы оправдать это последнее воззрение на отношение къ свътской мудрости, бл. Іеронимъ въ письмъ къ Магнусу указываетъ на Содомона, ап. Павла и многія мѣста св. Писанія въ пользу языческой мудрости, а великому оратору города Рима онъ перечисляетъ по порядку цълни соных священныхъ писателей и отцовъ церкви какъ восточныхъ, такъ и западныхъ съ указаніемъ ихъ твореній, въ которыхъ находитъ свидётельства языческихъ сочиненій въ пользу христіанской вѣры<sup>3</sup>). Таковъ истинный взглядъ бл. Іеронима,--взглядъ, выработанный опытностью и глубокою образованностью церковнаго писателя и полагаемый имъ въ основу школьнаго обученія.

Само собою разумѣется, что въ первое время школьнаго образованія можно изучать только то, что болѣе доступно дѣтскому возрасту. Бл. Іеронимъ рекомендуетъ для этой цѣли изученіе различнаго рода стихотвореній, какъ наиболѣе могущихъ заинтересовать слухъ и вниманіе маленькой Павлы <sup>4</sup>). Съ теченіемъ времени, когда умственныя силы ребенка окрѣпнутъ, можно приступить къ чтенію и изученію и языческой литературы. Особенно важнымъ для умственнаго развитія признается изученіе грамматики, риторики, діалектики и философін; вирочемъ эти сложныя науки наиболѣе доступны для изученія мужчинамъ, нежели женщинамъ <sup>6</sup>). Исторія же, какъ наука, составляющая "основу духовнаго пониманія" должна быть обязательнымъ предметомъ изученія также и для женщинъ. Чтобы

5) Къ Вигилијю; кн. IV, ч. 2, стр. 165.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Къ Дамасу; вн. III, ч. 1, стр. 85.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Къ Минерию и Александру; кн. V, ч. 3, стр. 130.

<sup>3)</sup> Къ оратору Рима; кн. IV, ч. 2, стр. 252-253.

<sup>4)</sup> Къ Леть; вн. V, ч. 3, стр. 11.

дать доступъ къ чтенію книгъ латинскихъ писателей и вмёстѣ съ тёмъ сохранить родную рёчь отъ вторженія иностранныхъ словъ и звуковъ, бл. Іеронимъ рекомендуетъ изученіе латинскаго языка и маленькой Павлё. "Если къ нему, пишетъ онъ, не пріучить нёжнаго языка съ самаго начала, звуки иностранные испортятъ рёчь и отечественный языкъ будетъ непріятно поражать слухъ ощибками, свойственными иностранцу"<sup>1</sup>).

Образование женщины, по учению бл. Іеронима, не должно быть отвлеченнымъ, теоретическимъ и оторваннымъ отъ жизни. Школа должна удовлетворять потребностямъ жизни и способствовать улучшению матеріальнаго благосостоянія семьн. Воть почему бл. Іеронимъ съ особенною настойчивостью вмѣняетъ въ обязанность женщинѣ еще съ ранняго дѣтства рукодѣльныя занятія. Съ семильтняго возраста маленькая Павла должна учиться "приготовить ленъ, держать мычку, носить ĦЯ поясь корзину, крутить веретено, вести пальцами нитку, раз-Такой же совѣтъ даетъ онъ и еще меньшей по возрасту Пакатуль съ темъ соображениемъ, что все усвоенное ею съ ранняго цетства останется на всю жизнь. Убеждая Гавденція не смущаться возрастомъ Пакатулы, бл. Іеронимъ просить его. чтобы одновременно съ играми и любимыми развлечениями она своимъ тоненькимъ пальчикомъ пробовала и прясть: пусть часто она обрываетъ нитки, чтобы когда-нибудь уже не обрывать"<sup>2</sup>). Какъ видно отсюда и другихъ писемъ бл. Іеронима, лля изученію онъ рекомендуеть преимущественно тё рукодёльныя занятія, какія наиболёе приличествують женщинё и наиболее полезны въ донашнемъ обиходе. Таковы тванье и пряжа персти и приготовление необходимыхъ материй. Предметамъ роскоши онъ требуетъ предпочитать необходимыя одежды. Поэтому и девица Павла "пусть приготовляетъ одежды такія, которыя защищають оть холода, а не такія, которыя обнажають одътое тъло" 4). Матеріалъ и способы изготовленія матерій полжны отличаться тою первобытною простотою, какая свойственна еще глубокой древности и отчасти нашему времени

2) Къ Леть; кн. V, ч. 3, стр. 62.

<sup>3</sup>) Къ Гавденцію; кн. V, ч. 3, стр. 304. <sup>4</sup>) Къ Летѣ; кн. V, ч. 3, стр. 12.

<sup>1)</sup> Tanz ze.

въ тёхъ иёстахъ, куда еще не проникла цивилизація. Ленъ, веретено и ткапкій станокъ-вотъ и все необходимое для работы. Само собою разументся, что и возделывание льна и разнаго рода хозяйственныя занятія по приготовленію пищи также должно лежать на женщний и эти свёденія также должны сообщаться ей заблаговременно. Но кромѣ правтическаго значенія и чисто матеріальной выгоды рукодёльныя занятія инфють еще и нравственно-воспитательное вліяніе. бл. Іеронимъ совѣтуетъ заниматься По этому рукодельвымъ трудомъ даже и тѣмъ женщинамъ, которыя матеріально обезпечены. "Не должно удаляться отъ работы и Деметріадѣ потому, что она по милости Божіей ни въ чемъ не нуждается, но и ей должно трудиться со всеми для того, чтобы при работѣ ни о чемъ другомъ не думать, кромѣ того, что отвосится въ служению Господню" 1). Отсутствие или недостатовъ дъятельности и опредъленной работы порождаетъ праздность, а праздность-начало всёхъ пороковъ; ибо "всякая душа праздная находится въ похотѣхъ" 2). И съ другой стороны. у кого время наполнено разнообразною деятельностью, у того оно проходить незамѣтно, смѣна дней идеть правильною чередою, душевное состояние вслёдствие постоянной умственной и физической работы, при отсутствів скуки, спокойно и счастанью. Кромѣ того, трудящійся, подавая примѣръ трудолюбія другинъ, тъмъ самымъ и ихъ предохраняетъ отъ пасубныхъ пороковъ праздности. Вотъ почему такъ высоко предъ Богомъ стоитъ трудящійся и такъ дорого цёнится честный и нелёностный трудъ. "Хотя бы ты, обращается бл. Іеронимъ къ той же Деметріадѣ, все свое имѣніе раздала на бѣдныхъ, у Христа ничего не будетъ такъ дорого, какъ то, что ты сана собственвыми руками сдѣлаешь или ва собственные вужды, или въ примѣръ другимъ дѣвственницамъ" <sup>3</sup>).

Опредѣливъ кругъ предметовъ и свѣдѣній, коими должва обладать женщина, бл. Іеронимъ, какъ великій педагогъ, въ то же время требуетъ отъ учителей, чтобы они при сообщенія всѣхъ этихъ знаній строго придерживались извѣстныхъ педа-

3) Къ Денетріадъ; вн. V, ч. 3, стр. 340.

<sup>1)</sup> Къ Деметріадъ; кн. V, ч. 3, стр. 340.

<sup>2)</sup> Тамъ же.

гогическихъ правидъ въ соотвётствія тёмъ или другимъ психологическимъ особенностямъ человѣка. Главнѣйшее требованіе, обусловливающее собою правильный и успѣшный ходъ обученія, заключается въ методической послёдовательности и постепенности въ сообщении знаний,---требование, имъющее основаніе въ самой природѣ человѣка, постепенно и послѣдовательно развивающагося. Основное правило, какимъ Ісронимъ въ данномъ случат рекомендуетъ пользоваться, --- это послёдовательный переходъ отъ болёе простого и легкаго къ болёе сложному и трудному. Самъ бл. Іеронимъ неизмѣнно руководствовался этимъ правиломъ въ отношении къ своимъ ученикамъ. "Ты, пишеть онь Марцелль, напрасно просишь у меня толкованій Оригена... не всёмъ вёдь должно питаться одною и тою же пищею. Інсусъ питаетъ въ пустынъ гораздо большее число людей ячменными хлѣбами, и меньшес---пшеничными. Коринояне болѣс другихъ язычниковъ были напоены молокомъ, потому что не могли принять твердой пищи, а ефесяне, которые не были обличены ни въ какомъ преступления, питаются небеснымъ хлъбомъ отъ самаго Господа и познають тайну, сокровенную отъ въковъ"<sup>1</sup>). Желая наглядно представить образъ духовнаго развитія человѣка и характеръ воспитанія, бл. Іеронимъ сравниваетъ зарождающееся въ человъкъ чувство и мысль съ зародышемъ, постепенно развивающимся подъ вліяніемъ питанія, сначала въ утробѣ матери, а потомъ и внѣ ся подъ вліяніемъ разныхъ родовъ пищи. И "если которая нибудь родила въ извъстное время отъ сѣмени слова Божія, то необходимо, чтобы рожденвое возрастало, и прежде всего питалось млекомъ младенчества (I Кор. 3, 2), пока станеть способно къ твердой пищѣ и достигаетъ зрѣлаго возраста исполненія Христова (Еф. 4, 13)" 2). Другое, не менъе важное требованіе, предъявляемое бл. Іеронимомъ, --- это простота и общедоступность преподованія. "Для меня, говорить онь, святая простота всегда была предметомъ уваженія" <sup>в</sup>). Въ этомъ случаѣ отъ всякаго педагога требуется, чтобы онъ приспособлялся къ тѣмъ или дру-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Къ Марцелаѣ; кв. III, ч. 1, стр. 196.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Къ Алгазін; кн. V, ч. 3, стр. 183. <sup>3</sup>) Къ Паммахію; кн. IV, ч. 2, стр. 126.

гимъ своимъ ученикамъ, входя въ особенности ихъ пода, возраста, образованія, языка, образа жизни и другихъ личных и общественныхъ отличій. Въ образецъ такой педагогической общедоступности бл. Іеронниз представляеть Св. Писаніе, которое, "вслёдствіе намёреннаго приспособленія къ назидаію простого народа", имфетъ такой характеръ, что "въ однокъ изречени одно услышить ученый, другое---неученый"<sup>1</sup>). Сам апостолы заботнянсь главнымъ образомъ о томъ, чтобы не сищать върующихъ чёмъ-нибудь неслыханнымъ, но учить вхъ тёми словами, къ какимъ они привыкли съ малолѣтства" <sup>2</sup>). Изысканность въ слогѣ и искусственное краснорѣчіе педагога, туманность и неопредёленность изложенія-все это крупные недостатки преподаванія и всего этого слёдуеть избёгать учителю, "чтобы быть понятнымъ не для праздныхъ школъ философовъ и не для немногихъ учениковъ, но для всего рода человѣческаго" \*).

Независимо отъ этихъ главнъйшихъ педагогическихъ требованій, и всё другія мёры и средства, употребляемыя учнтелемъ при обучении, должны быть направлены къ тому, чтобы до послѣдней степени облегчить школьный трудъ и сдълать его легкимъ, пріятнымъ и любезнымъ для ученика, чтобы самое "занятіе было не работою, а удовольствіемъ, дѣломъ не принуждения, а добровольнаго желания" 4). "Пусть (Павла). говорить бл. Іеронимъ, даже забавляется буквами, чтобы самая забава была для нея ученіемъ" 5). Понятно, что отъ учителя требуется много умёнья, опытности, сердечности и любы къ своему питомцу, чтобы, не прибѣгая къ строгости, сохранить дисциплину и обезпечить успёхъ занятій. Въ данновъ случав отъ учителя требуется прежде всего умёнье заинтересовать учащагося и въ самомъ пренодаваемомъ предметъ найти для него привлекательныя черты. Если стремленіе къ этому не достигаеть своей цёли, необходимо обращаться къ разнаго рода побуждающимъ средствамъ въ видѣ обѣщанія наградъ в подарковъ. свойственныхъ возрасту; ради нихъ ученикъ забу-

- 2) Къ Марделлѣ; кн. III, ч. 1, стр. 153. 4) Къ Гавденцію; кн. V, ч. 3, стр. 304.
- <sup>3</sup>) Къ Паммахію; вн. IV, ч. 2, стр. 46. <sup>5</sup>) Къ Летв; вн. V, ч. 3, стр. 4.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Къ Павлину; кн. IV, ч. 2, стр. 85.

деть тяжесть труда, прилежание возьметь перевёсь надь усталостью и лёнью, ободрить его и самую работу сдёлаеть для него удовольствіемъ. "Пусть (Павла) соединяетъ слоги для того, чтобы получить награду и подарочки, служащие забавою для этого возраста, пусть это будуть побуждающимь для нея средствамъ" 1). "Чтобы (маленькая Пакатула) охотнѣе упражнялась въ (изучения азбуки) своимъ тоненькимъ голоскомъ, пусть предлагаются ей въ награду лакомства, сласти, и все, что пріятно на вкусъ; пусть она успѣваетъ въ надеждѣ получить что-нибудь изъ милыхъ цебтовъ, красивыхъ игрушекъ, любимыхъ куколъ...; пусть и псалмы поетъ изъ-за наградъ"<sup>2</sup>). Нельзя также маленькое дитя утомлять продолжительными занятіями: его слабая еще неокръпшая воля не выносить напряжевія и требуетъ отдыха и частыхъ развлеченій. "Послѣ труда пусть (Пакатула) забавляется играми, вышается на шею матери, ласкается къ роднымъ" <sup>в</sup>). "Больше всего слъдуетъ стремиться, чтобы (Павла) не возненавидела ученья, чтобы отвращение къ нему, предзанятое къ нему въ дътствъ, не перешло за молодые годы" 4). Самымъ занятіямъ необходимо сообщить опредёленный порядокъ, иначе безпорядочное пользованіе временемъ, чуждое устойчивости и постоянства, можетъ ослабить энергію и породить апатію и леность. "Каждый день. поэтому, Павла должна представлять урокъ, какъ пучекъ цвбтовъ, набранный изъ Писаній" 5).

Успёху въ учебныхъ занятіяхъ особенно способствуетъ кружокъ подругъ и взаимное между ними соревнованіе. При этомъ въ составъ школы ни подъ какимъ видомъ не должны быть допускаемы лица другого пола. Общество рёзвыхъ мальчиковъ должно быть удалено также и отъ дёвицы Павлы<sup>6</sup>). "Женскій полъ пусть соединяется со своимъ поломъ; пусть не знастъ

•) Къ Летв; вн. У, ч. 3, стр. 5.

6) Tamb me, crp. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Къ Летв; кн. V, ч. 3, стр. 5.

<sup>2)</sup> Къ Гавденцію; кн. V. ч. 3, стр. 303-304.

<sup>3)</sup> Taus me.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Тамъ же, стр. 11.

и даже боится играть съ мальчиками и маленькая Пакатула" 1). Совм'єстное обученіе мальчиковъ и дівочекъ при разнорозности детскихъ натуръ, по самой природе чувствующихъ свою обособленность, не можеть приводить къ добрымъ результатамъ. За то совитестный кружокъ дётей одного пола и одного возраста въ пѣляхъ воспитывающаго обученія имѣетъ громадное значение. "Пусть и Павла учится вмёстё съ подругами, которымъ она могла бы завидовать, похвалы которымъ могли бы поистрекать"<sup>2</sup>). Это соревнование, не заключающее въ себъ ничего дурного, является однимъ изъ сильнѣйшихъ побужденій къ общей дружной работь въ школь. Разумьется, отъ учителя требуется достаточно такта и умёнья руководить группою, чтобы не подать повода къ возбуждению въ дътяхъ недобрыхъ чувствъ и расположеній. "Если Павла будетъ менѣе подругъ понятлива, бранить ся не слёдуеть, но нужно возбуждать ся способности похвалами, чтобы она радовалась, когда одержить налъ ними верхъ и жалёла, когда они превзойдуть ее" <sup>2</sup>).

Употребленіе строгихъ мѣръ наказанія, могущихъ запугать дитя и разорвать сердечную связь съ учительской лозь ') н момъ не допускается. Упоминая объ учительской лозь ') н ферулѣ '), или лопаточкѣ, когорою били провинишихся и малоуспѣвающихъ учениковъ, самъ Іеронимъ не раздѣляетъ мѣръ физическато наказанія въ примѣненіи къ учащимся. "Добрымъ отцамъ, говоритъ онъ, должно заботиться, чтобы не раздражать чадъ своихъ и излишнею строгостью не ожесточать даже самыхъ кроткихъ" '). Какъ воспитательная мѣра, наказаніе должно быть проникнуто сердечною отеческою любовію къ наказуемому и напоминать собою наказаніе Самого Бога, исполненнаго любви. "Его же бо любитъ Богъ, наказуетъ (Притч. 3, 12) и біетъ всякаго сына, его же пріемлетъ (Евр. 12, 6).

<sup>1)</sup> Къ Гавденцію; кн. V, ч. 3, стр. 307.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Къ Летв; кн. V, ч. 3, стр. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Тамъ же.

<sup>4)</sup> Къ Паммахію; вн. IV, ч. 2, стр. 28.

<sup>5)</sup> Къ Домніону; вн. IV, ч. 2, стр. 51.

<sup>6)</sup> Къ Өсофилу; вн. IV, ч. 2, стр. 352.

Отецъ вразумляетъ только того, кого любитъ; учитель наказываетъ только того ученика, въ которомъ замѣчаетъ болѣе сильныя способности; врачь уже отчаевается, если перестаеть лычить" 1). Такое наказаніе, проникнутое глубокою отеческою любовію, сильно было даже блуднаго сына возвратить ко спасенію. Мъры же насильственныя и грубыя не только чужны воспитательнаго значенія, но и противны самой природів. "Свобода при угнетении скоро возмущается. Отъ свободнаго болье не выигрываетъ никто, какъ тотъ, кто не принуждаетъ къ рабству". "Старая мысль: кого кто боится, того ненавидить; кого ненавидить, тому желаеть погибели"<sup>2</sup>). Только полная довърчивость, доброе настроеніе и любовь между учителемъ и дѣтьми могуть быть залогомъ успѣшныхъ занятій. Опасеніе и страхъ, напротивъ истребляютъ въ душъ дитяти всъ лучшія лушевныя чувства и заглушають всё его способности. Гаё страхъ наказанія, тамъ нётъ свободы размышленія, любви къ занятіямъ, надлежащей сосредоточенности и вниманія, а есть одно чувство рабскаго угнетенія, подавляющее всѣ душевныя силы.

Какъ видно изъ перечисленія и общей характеристики предметовъ преподаванія, образованіе женщины, по ученію бл. Іеронима, должно носить попреимуществу нравственно-религіозный характерь. Но будучи таковымъ по характеру, образованіе и воспитаніе только тогда будуть имѣть подъ сопочву, когда будетъ совершаемо въ церкви, бою тверачю подъ руководствомъ ся истинныхъ пастырей и получитъ строго церковное направление. Церкви, какъ главной руководительницъ и воспитательницё людей, бл. Іеронимъ усвояетъ столь великое значеніе, что безъ нея и внѣ ея не могутъ быть достигаемы и осуществляемы никакія христіанскія цёли. "Велика награда быть тёмъ, чёмъ мученики, тёмъ, чёмъ апостолы, тёмъ, чёмъ Христосъ; но все это приноситъ пользу тогда, когда кто бываетъ въ перкви"<sup>3</sup>). Какъ видимые представители церкви, пастыри и должны принять на себя главную заботу и отвътственность за

<sup>3</sup>) Къ Евстохію; вн. III, ч. 1, стр. 142.

<sup>1)</sup> Къ Каструцію; кн. IV, ч. 2, стр. 229.

<sup>2)</sup> Къ Өсофияу; кн. IV, ч. 2, стр. 351.

воспитание Своихъ пасомыхъ. Если матери принадлежитъ ближайшая забота по воспитанію Своихъ дётей въ первое врени ихъ жизни, а учителю, какъ спеціальному педагогу, принадежить отвётственность за воспитание ихъ въ школьный періодъ ихъ жизни, то пастырю, какъ отцу всей паствы, должна приналежать и приналежить отвётственность не за дётей только, но и за ихъ матерей и за учителей, обучающихъ ихъ наукамъ. "Клирики, говоритъ бл. Іеронимъ, должны быть учителяни закона и страха Божія" 1). "Ихъ обязанность имѣть попеченіе о домахъ матронъ в дётяхъ ихъ" э), удерживать народъ отъ блужданія и отвѣчать вопрошающимъ о законѣ »). Они-пастыри своихъ овецъ \*) и кормчіе, ведущіе корабли свои въ плаваніе бурное 5). Занимая місто апостоловь, они вийсті сь ними должны выполнять завътъ Своего Божественнаго Учитеия: "шедше научите вся языки". Преуспѣяніе паствы---ихъ слава, ся упадокъ и развращение-ихъ безчестие. Въ виду этого бл. Іеронимъ съ особенною настойчивостью требуетъ отъ кинриковъ, чтобы они были не только свёдущи въ Св. Писанія, но при этомъ образованны и благочестивы: слово у нихъ никогда не должно расходиться съ дѣломъ 6). Что клирики должны быть главными учителями народа, а мы, христіане, при храми должны получать воспитание, то самъ Іисусъ Христосъ, говорять Ісровимъ, доказалъ это собственнымъ примѣромъ, когда, будучи дебнадцатилётнимъ отрокомъ, во храмъ, вопрошая старцевъ, вразумлялъ ихъ Своими мудрыми отвѣтами 7). Пророкъ Самуиль также воспитывался при храмѣ, почтенъ священными волосами, не пьетъ вина и сикера и, будучи еще малюткою, бесвдуетъ съ Богомъ. Анна, принести въ скинію сына, посвященнаго Богу, уже не брала его обратно: она находния непристойнымъ, чтобы будущій пророкъ возсталъ въ дожѣ ея.

- <sup>2</sup>) Къ Непоціану; кя. IV, ч. 2, стр. 69.
- <sup>3</sup>) Къ Павлину; кн. IV, ч. 2, стр. 75.
- 4) Къ Иліодору; вн. III, ч. 1, стр. 38.
- <sup>5</sup>) Къ Ивнокевтію; кн. III, ч. 1, стр. 2.
- 6) Къ Непоціану; кв. IV, ч. 2, стр. 61-62.
- <sup>5</sup>) Къ Павлину; кн. IV, ч. 2, стр. 75.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Тамъ же, стр. 114.

По еврейскому законодательству, всякій новорожденный первенецъ приносился въ жертву Богу. И сколько изъ числа ихъ розстало великихъ и славныхъ у Бога людей<sup>1</sup>). Такимъ образомъ, школа и воспитаніе народа, а въ частности и женщины, должны тёснёйшимъ образомъ примыкать къ Церкви и идти въ строгомъ подчинении ся уставамъ и законамъ подъ руководствомъ пастырей.

Чтобы пріучить дитя къ послушанію Церкви и внушить ему любовь къ ней, бл. Іеронимъ предписываетъ Летъ съ самаго ранняго возраста озаботиться тёмъ, чтобы ся питомица Павла. какъ можно чаще посъщала храмъ Божій. "Когда станетъ подростать она, говорить онъ, и, по образу жениха, укрѣпляться въ премудрости, въ лѣтахъ и благодати у Бога и людей. пусть ходить въ храмъ истиннаго Отда съ родителями своими: но изъ храма пусть не выходитъ вмъсть съ ними. Пусть ищутъ ее на пути между толпами и многолюдствомъ родныхъ и пусть никогда не находятъ ее нигдъ, кромъ Сватилища Писаній. Пусть подражаеть она Маріи; пусть нодражаеть той, о которой говорится: вся слава дщере цареви внутрь (Пс. 44, 14): Пусть и она, уязвленная любовію, говорить о Возлюбленномъ: введе ия царь въ ложницу свою" (Пфсн. 1, 3)<sup>2</sup>). Порядокъ домашней жизни также долженъ имѣть церковный характеръ. Съ деятства следуетъ пріучать, говоритъ бл. Іеронимъ, девицу Павлу, чтобы она "ночью вставала для молитвы и псалмовъ, поутру цёла гимны, въ третьемъ, шестомъ и девятомъ часу становилась на подвигъ, какъ следуетъ подвижнице Христовой и когда зажжется лампадка, приносила жертву вечернюю" »). При такомъ разнообразіи духовныхъ упражненій въ молитвѣ, пѣнія, чтенія, ночномъ бдѣніи впечатлительная дътская натура настолько легко и скоро можетъ освоиться съ этимъ порядкомъ жизни, что нелегкій трудъ молитвы вскорѣ можетъ перейти въ потребность. Если въ силу семейныхъ или дру-

») Тамъ же, стр. 11.

<sup>1)</sup> Къ Летѣ; вн. V, ч. 3.

<sup>2)</sup> Къ Леть; кв. V, ч. 3, стр. 9.

гихъ какихъ обстоятельствъ родители не могутъ принять ва себя заботу о воспитаніи дитяти въ строго церковнымъ духѣ, то монастырь является лучшимъ воспитательнымъ учрежденіемъ. Такой совѣтъ бл. Іеронимъ даетъ и Летѣ. "Отнявъ отъ грудв, говоритъ онъ, какъ отнимали Исаака и облекши его, какъ Самуила... отдай драгоцѣнный камень на ложе Маріи, положи его въ колыбель Іисуса; пусть дитя воспитывается въ монастырѣ" 1).

Въ своихъ педагогическихъ совѣтахъ бл. Іеронимъ не оставиль безъ вниманія и внѣшняго благоповеденія дѣвицъ, преслёдуя одну мысль, чтобыли въ наружномъ образё ихъ не проявлялись дурныя особенности внутренняго человѣка. "Самое платье, говоритъ онъ матери и дочери, простое и темное. есть вывёска скромности, если нёть на немъ складокъ, есля не волочится оно по земль, чтобы казаться выше, если не расшито оно нарочито, чтобы кое-что показывать, закрывать веприличное и открывать благообразное. Заботящиеся о парухности высказывають грязную душу. И черненькіе лакировавные полусапожки своимъ скрипомъ, когда мы ходимъ, зовуть къ тебѣ юношей. Груди связываются перевазками и извивающимся поясомъ, туго сжимается станъ; волосы спадають то на лобъ, то на уши; иногда спускается мантилья, чтобы обнажить бѣлыя плечи, какъ бы не желая, чтобы видѣли и поспѣшно закрываеть то, что открыла съ нам'вреніемъ"<sup>2</sup>). Ясно отсюла. что бл. Іеронимъ осуждаетъ не самыя одежды, а лишь то хорошее или худое значение, какое придають имъ женщины. Овъ отнюдь не высказываеть на женскія наряды ригористическаго взгляда, преслѣдуя въ нихъ богатство, красоту и изящество; напротивь того, считая женский поль по прениуществу Флосеро; (любящимъ украшенія), онъ не находитъ нужнымъ, вопреки взгляду многихъ, отказывать въ удовлетворении естественной склонности къ украшеніямъ даже лицамъ, обрекающимъ себя на вѣчное дѣвство. Только всѣ эти украшенія не должны имѣть нечистыхъ побужденій плёнять мущинъ и обнаруживать собою



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Тамъ же, стр. 14-15.

<sup>2)</sup> Къ Матери и дочери; кн. V, ч. 3, стр. 97.

красоту женщины. "Пусть и Пакатула тѣшится нарядами... и лучше, если, наскучивши ими, она получить отвращеніе къ нимъ, чѣмъ, если не имѣя ихъ, пожелаетъ имѣть" <sup>1</sup>). Впрочемъ нѣкоторые наряды и украшенія признаются и бл. Іеронимомъ безусловно вредными и непозволительными. Предостерегая дѣвицу Павлу отъ увлеченія нарядами и кокетствомъ, онъ пишетъ ея матери: "не прокалывай ея ушей, бѣлилами и румянами не разрисовывай лица, посвященнаго Христу; не души ей шеи золотомъ и жемчугомъ; не отягощай головы драгоцѣнными камнями, не подцвѣчивай волосъ въ красный цвѣтъ"<sup>2</sup>). "Не хорошо пахнетъ тотъ, кто хорошо пахнетъ"<sup>3</sup>).

Скромность должна составлять лучшее украшение женщины не только въ ся нарядахъ, но и въ ся внѣшнемъ поведеніи. Помня свое назначение быть матерью, она должна воспитывать въ себѣ домовитость и не искать развлеченій внѣ родного дома. "Пусть Пакатула не ходитъ слишкомъ свободно въ публичныхъ мъстахъ, говоритъ бл. Іеронимъ, пусть никогда не видитъ она завитыхъ молодыхъ людей; пусть будутъ удалены сладкія рѣчи, которыя чрезъ слухъ уязвляютъ душу" 4). Пусть и Павла не умъетъ и не будетъ въ состоянии жить безъ тебя, пишетъ Летѣ бл. Іеронимъ. Она не должна вести разговоровъ съ людьми свётскими; съ дурными дівицами не должна иміть сообщества" 5). Желая показать образецъ внѣшняго благоповеденія, бл. Іеронимъ въ похвалу Азеллы пишеть о ней къ Марцелль: "нътъ ничего строже ея ласковости. Такая блъдность въ ея лицѣ, что показываетъ воздержаніе, нисколько не служитъ выраженіемъ тщеславія. Молчаливая рѣчь и краснорьчивое молчаніе. Ни скорая, ни медленная поступь. Наружность всегда одинаковая. Небрежная чистота и при грубой одежай самая опрятность безь заботливости о ней" 6).

- ) Къ Гавденцію; кн. Ү, ч. 3, стр. 304.
- 2) Къ Летв; вн. V, ч. 3, стр. 7.
- 3) Къ Деметріадѣ; кн. V, ч. 3, стр. 344.
- 4) Къ Гавденцію; кн. V, ч. 3, стр. 307.
- 5) Къ Летѣ; кн. V, ч. 3, стр. 13.
- 6) Къ Марцеллѣ; вн. III, ч. 1, стр. 151.

Таковы въ общемъ существенныя черты ученія бл. Іеронима по вопросу о воспитанія и образованія женщины. Не дѣлая отсюда опредѣленнаго вывода, предоставляемъ его сдѣлать читателю; между тѣмъ съ своей стороны не можемъ не высказать пожеланія, чтобы наши педагоги чаще обращались къ источнику истинной педагогики—твореніямъ св. отцовъ и учителей церкви,—гдѣ они въ готовомъ видѣ могутъ отыскивать всѣ тѣ педагогическія начала, до которыхъ доходили впослѣдствіи лучшіе педагоги послѣ продолжительныхъ своихъ трудовъ.

В. Давыденко.



# ВЪРА и РАЗУМЪ

## ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ

# 1899.

#### Nº 17.

СЕНТЯБРЬ.-КНИЖКА ПЕРВАЯ.



ХАРЬКОВЪ. Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., № 17. 1899.



Πίστει νοοῦμεν.

Върою разумъваемъ.

Евр. ХІ.

Дозволено цензуров. Харьковъ, 15 Сентября 1899 года. Цензоръ Протојерей Павела Солинева.

Digitized by

700g

#### Христіанскіе апологеты ХІХ въка въ Германіи.

(Окончаніе \*).

Въ 1872 г. вышло въ свътъ сочинение Баумштаркаauf antropologischer Grundlage" Apologetik .Christliche (Frankfurt a. M.). Бторой томъ этого сочиненія быль издань авторомъ въ 1879 году подъ болѣе пространнымъ заглавіемъ: "Das Christenthum in seiner Begründung und seinen Gegensätzen. Christliche Apologetik auf antropologischer Grundlage". Третій томъ съ этимъ же заглавіемъ вышелъ въ свѣтъ только въ 1889 году. "При должностномъ и недолжностномъ сношении съ людьми различнаго образованія, говоритъ Баумштаркъ, я опытно узналъ, какъ необходимо для духовныхъ лицъ точное знаніе возраженій противъ религіи и христіанства и научное убѣжденіе въ истинѣ христіанской религіи. Обязанность дать отвѣтъ каждому, требующему основанія надежды, которая въ насъ (1 Петр. 3, 15) во всякомъ случав особенно близка духовному лицу и плохо служать дёлу христіанства тѣ должностные представители его, которые не могутъ защитить христіанской вѣры. Частные христіане могуть успокоить себя непосредственною увѣренностію въ своемъ религіозномъ убѣжденіи, духовное же лицо остановиться на этомъ не можетъ". Баумштаркъ основательно изучилъ всѣ сочиненія противниковъ и защитниковъ христіанскаго ученія. Но послѣдніе его не удовлетворили. Онъ признаетъ, впрочемъ, нѣкоторое значеніе только за "Системою Апологетики" Делича, но и этотъ трудъ

\*) См. ж. «Въра и Разумъ» за 1899 г. № 16.

 $\chi / /$ 

достаточнымъ: кромѣ многихъ недостатонъ не считаетъ ковъ. въ немъ нѣтъ даже надлежащаго опроверженія B03раженій, направляемыхъ раціоналистами противъ ученія Божественнаго Откровенія. Особенно недоволенъ Баумштаркъ методами предшествовавшихъ апологетовъ-спекулятивно-философ. скимъ и историческимъ. "Прошли, говоритъ онъ, тѣ времена, когда можно было удовлетворять людей дедуктивными системами. Реалистическое настоящее время требуетъ доказательствъ изъ действительности". "Методъ, единственно умъстный въ антропологическихъ изслёдованіяхъ, — эмпирическій, онъ только одинъ можетъ привести въ наше время и апологетику къ ея пели". Что же это за методъ?-Это -методъ чисто психолоический. Ему-то Баумптаркъ и репился следовать въсвоемъ ученомъ и серьезномъ трудѣ.

Первый томъ Апологетики Баумштарка состоитъ изъ введенія и двухъ частей. Во введеніи авторъ уясняеть понятіе своей науки, признавая неудовлетворительными опредбленія, указанныя Заккомъ, Дреемъ, Геннелемъ и Лехлеромъ. По его определенію, Апологетика есть научная защита христіанства или защита христіанства какъ наука. Далѣе онъ указываетъ на мѣсто Апологетяки въ организмѣ богословской науки вообще и залѣмъ опредѣляетъ методъ, которому она должна слъдовать. Первую часть своего труда Баумштаркъ посвящаетъ выяснению антропологическихъ основъ для христіанской апологетики, при этомъ онъ трактуеть о веществѣ и силѣ, тьлѣ, душѣ и духѣ, опредѣляетъ отношение пантеизма къ религии, раскрываетъ общия основания пантеизма и затъмъ делаетъ выводъ, что душевная жизнь человѣка можетъ быть понята лишь съ точки зрѣнія индивидуализма. Наконецъ, онъ разсматриваетъ человѣка какъ существо не только духовное и индивидуальное, но и религіозное, при чемъ говоритъ о религіи какъ фактѣ, о религіозномъ органѣ человѣка-непосредственномъ богосознаніи и чувствованіи, различныхъ душевныхъ способностяхъ-познании, чувствѣ, волѣ, совѣсти-и ихъ отношеніи къ религіи и заключаеть сужденіемъ о религіозной способности и религіозной потребности человѣка. Вторую часть этого тома Баумштаркъ посвящаетъ изложенію внёхристіанскихъ религій: язычества и магометан-

ства. Языческія религіи онъ раздѣляеть на двѣ группы: А) языческія религіи естественныхъ народовъ и Б) религія языческихъ культурныхъ народовъ; къ первой группф онъ относитъ религін-африканцевъ, американцевъ и австралійскихъ туземцевъ; ко второй-религи культурныхъ народовъ Америки. языческихъ народовъ востока (китайцевъ, брамановъ, буддистовъ, персовъ, вавилонянъ, сирійцевъ, хананеевъ, финикіянъ, арабовъ, египтянъ) галловъ, германцевъ, грековъ и римлянъ. Это обозрѣніе внёхристіанскихъ религій Баумштаркъ дёлаетъ, по его словамъ, съ тою цёлію 1) чтобы читатель ясно увидёлъ, что у всѣхъ народовъ находятся существенные элементы религия, 2) что внѣхристіанскія религіи не удовлетворяють естественной религіозной потребности человѣка и, наконецъ, 3) что только въ христіанствѣ нашла себѣ удовлетвореніе естественная религіозная потребность человичества, какъ ее раскрываеть психологическій анализъ самосознанія.

Во второмъ томѣ своей Апологетики Баумштаркъ прежде всего старается доказать несостоятельность возраженій, сдѣланныхъ его критиками противъ нѣкоторыхъ его положеній, какъ они были изложены имъ въ первомъ томъ. Затъмъ онъ представляеть различные доводы въ пользу той мысли, что исходнымъ пунктомъ для Апологетики должно служить моральное сознание человъчества. Признавая Св. Писание единственнымъ источникомъ познанія истипнаго христіанства, Баумштаркъ опровергаетъ миѣнія представителей новотюбингенской тенденціозной критики и опред'аляетъ время написанія книгъ Св. Писанія. Дальс онъ излагаеть свое сужденіе о христіанствь, какъ подтверждении и восполнении естественной религии, такъ какъ оно одно есть абсолютная религія, удовлетворяющая непосредственной религіозной потребности. Наконецъ, онъ раскрываетъ нравственное учение христіанства и его основныя метафизическія истины: ученіе о существѣ Божіемъ, единствѣ, святости и личности Бога, объ отношении Бога къ міру, т. е., о сотворении міра и о Божественномъ промышлении о немъ. При этомъ Баумштаркъ подвергаетъ основательной критикъ воззръния Спинозы и Фейербаха на христіанское ученіе о Богѣ, опровергаетъ миѣніе, будто бы библейское повѣствованіе о сотвореніи міра есть миеъ, и, наконецъ, разрѣшаетъ вопросъ, насколько это повѣствованіе противорѣчитъ результатамъ естествознанія.

Въ третьемъ томѣ Баумштаркъ разсматриваетъ христіанство какъ религію искупленія и культурную силу. Здѣсь онъ говоритъ о теономіи и автономіи, возмездіи, грѣхѣ, злѣ, предвѣчномъ совѣтѣ о спасеніи человѣчества, о приготовленіи рода человѣческаго къ искупленію, о самомъ дѣлѣ искупленія нашего, Лицѣ Искупителя, усвоеніи дарованнаго спасенія, жизненной задачѣ христіанина, христіанской надеждѣ, откровеніи и, наконецъ, о чудесномъ распространеніи христіанства и о благотворномъ вліявіи его на духовную и соціальную жизнь народовъ.

Уже изъ представленнаго содержанія Апологетики Баумштарка можно видёть, какъ много въ ней разнообразнаго апологетическаго матеріала и какіе живые вопросы затронуты въ ней авторомъ. Къ этому нужбо добавить, что разбираемое сочиненіе написано языкомъ точпымъ, серьезнымъ и въ то же время довольно легкимъ и выразительнымъ. Наконецъ, нельзя не поставить Баумштарку въ заслугу и того, что онъ пользовался лучшими источниками и пособіями при написаніи своего труда, какъ, напр., учеными изслъдованіями Вайтца, Мюллера, Кремера, Шпренгера и др. Къ сожалѣнію, есть у него и серьезные недостатки. Къ нимъ прежде всего нужно отнести отсутствіе строго обдуманнаго, цёльнаго и органическаго плана, несоразмѣрность частей, а главное-односторонность метода. Какъ мы видъли, Баумштаркъ призналъ единственно пригоднымъ для христіанской апологетики методъ психологический. Этимъ онъ, конечно, заплатилъ дань тому вліянію, какое имѣлъ на него Шлейермахеръ, цѣнившій религію только какъ фактъ чисто исихическій. Но Баумптаркъ выпустиль изъ виду, что въ религіи нужно различать двъ стороны-субъективную и объективную, и если для первой психологическій методъ хорошъ, то для второй онъ совершенно не годится. Чѣмъ была бы религія, какъ психическій актъ, какъ чувство, безъ Божествевнаго Откровенія? А какъ можно доказывать истинность Божественнаго Откровенія психологическимъ методомъ? Кагь этимъ методомъ можно, напр., доказать подлинность нашихъ каноническихъ евангелій? Не удивительно послѣ этого, что

 $\mathbf{274}$ 

Digitized by Google

Баумштаркъ не всегда остается върнымъ самому себъ и часто перестаетъ слъдовать своему излюбленному методу. Наконецъ нельзя не назвать недостаткомъ и того, что по мъстамъ нашъ апологетъ христіанства готовъ вступить въ сдълку съ раціоналистами (не признаетъ напр., Евангелія отъ Матеея въ его настоящемъ видъ писаніемъ апостола) и говоритъ объ оправданіи върою такъ, какъ можетъ говорить только протестантъ. Впрочемъ, повторяемъ, для того, кто умъетъ отличатъ зерно отъ скорлупы, трудъ Баумштарка не останется безполезнымъ.

Два года спустя послѣ выхода въ свѣтъ перваго тома Апологетики Баумштарка профессоръ кенигсбергскаго университета Гейнрихз Фойтз также вздалъ свое сочинение апологетическаго характера — "Fundamentaldogmatik. Eine zusammenhängende historisch kritische Untersuchung und apologetische Erörterung der Fundamentalfragen christlicher Dogmatik. Gotha. 1874". Методъ, которому слѣдовалъ авторъ этого сочиненія уже не спекулятивный и не психологическій, а историко-критическій и апологетическій въ собственномъ смысль. Предметомъ этого труда является все то, что обыкновенно входитъ въ систему Основного или Апологетическаго Богословія какъ его содержавие. Книга состоить изъ введения и четырехъ отдёловъ. Во введения авторъ раскрываетъ понятие о своей наукъ, доказываеть ея необходимость въ особенности для нашего времени и, наконецъ, знакомитъ читателя съ ея общимъ планомъ. Въ первомъ отдёлё рёчь идетъ о религіи вообще,---объ этимологическомъ значении самаго слова "религия", какъ его понимали Цицеронъ, Геллій, Макробій, Арпобій, Лактанцій, Іеронимъ, Августинъ, Исидоръ, Оома Аквинатъ, Цвингли и протестантскіе догматики, Аменонъ, Ганъ, Вегшейдеръ, Редслобъ, Нитцшъ, I. Г. Мюллеръ и др., -- далѣе о сущности религіи, ея существенныхъ моментахъ, происхождении, объ естественной религіозной жизни въ язычествё, ложномъ пониманія высшихъ религіозныхъ истинъ въ философскихъ системахъ-дуализмѣ. пантеизмѣ, деизмѣ, мистицизмѣ, піэтизмѣ, ортодоксизмѣ, раціонализмѣ, морализмѣ и номизмѣ,-о религіи въ ея отношеніи къ философіи и о раздѣленіи религіи на естественную и положительную, при чемъ авторъ высказываетъ свое суждение о

взглядахъ на этотъ предметъ Руста, Пфлейдерера, Шлейермахера, Дробиша и др.

Второй отдёль своего сочиненія Фойгть посвящаеть ученію о богооткровенной религи. Здёсь онъ говорить прежде всего объ естественномъ и сверхъестественномъ откровеніяхъ и знакомить читателя со взглядами на этоть предметь Кальвина. протестантскихъ догматиковъ 17-го вѣка, С. І. Баумгартена, Штейдлина, Ретца, Л. Нитцша, Бретшнейдера, Шлейермахера, Твестена. Иммануила Нитцша, Роте, Краусса и др.; затѣмъ онъ приводитъ доказательства въ пользу возможности, необходимости и дъйствительности сверхъестественнаго божественнаго откровенія, говорить объ отношеніи человѣческаго разума къ божественному откровенію, о раціонализмѣ и супранатурализмѣ, ічдействѣ и христіанствѣ, какъ богооткровенныхъ религіяхъ, католичествь и протестанствь, лютеранствь и реформатствѣ. Въ этомъ отдѣлѣ Фойгтъ, между прочимъ, высказываетъ свое мизніе и о нашей Православной Церкви. По его убъжденію, "греческій католицизыъ принципально не отличается отъ римскаго католицизма, за исключениемъ того, что онъ не довелъ своего принципа до полнаго осуществленія, а застылъ на стадіи развигія 9-го вѣка... Тѣмъ не менѣе все. что сказано о противоположности протестантства по отношенію къ римскому католицизму, въ своемъ принципальномъ основаніи остается въ силѣ и по отношенію къ греческому католицизму". Какъ видитъ читатель, авторъ произнесъ не суровый приговоръ надъ нашею Православною Церковію и немного сказаль для чести своего протестантскаго вѣроисповѣданія!

Въ третьемъ отдѣлѣ излагается ученіе объ источникахъ богооткровенной религіи, ихъ необходимости, объ отношеніи ветхаго завѣта къ новому, богодухновенности, библейскомъ канонѣ, объ истолкованіи Св. Писанія, объ отношеніи Св. Писанія къ Св. преданію и, наконецъ, о свойствахъ Св. Писанія.

Въ четвертомъ отдѣлѣ Фойгтъ ведеть рѣчь о наукѣ богооткровенной религіи, т. е., о богословіи вообще и о догматическомъ богословіи въ особенности.

Книга Фойгта, безъ сомнѣнія, имѣетъ свои достоинства: авторъ спокойно и обстоятельно разсматриваетъ всѣ поставлен-

ные имъ вопросы, говоритъ съ достоинствомъ приличнымъ ученому изслѣдователю, враждебныя христіанству мнѣнія опровергаетъ съ полнсю основательностію, -и нѣкоторые изъ нашихъ русскихъ писателей не безъ успѣха воспользовались достигнутыми имъ результатами. Появленіе книги Фойгта было своевременно отмѣчено въ нашей періодической печати, какъ отрадный факть въ области христіанской апологетической литературы, какъ "замфчательное и объемистое сочинение, имфющее цёлію доказать несостоятельность противныхъ истинному христіанству ученій различныхъ школъ способомъ преимущественно научно-богословскимъ". Вотъ что мы читаемъ объ этомъ трудъ Файгта въ "Прав. Обозр." за 1875 г. стр. 442-443: "Поставивъ задачею своего труда-разъяснить и защитить основныя истины выры и вообще всё предметы христіанской догматики противъ антирелигіозныхъ измышленій всѣхъ мѣстъ и временъ,---что онъ дъластъ съ истинно-научными пріемами, предпосылая раскрытію и рѣшенію того или другого вопроса историко-критическій очеркъ предшествовавшихъ попытокъ къ его рѣшенію, ---авторъ не оставляетъ безъ полемической, хотя умѣренной и спокойной, оцёнки ни одного религіознаго ученія, несогласнаго съ положительнымъ откровениемъ христианскимъ. Самую теорію объ откровеніи, которая у него считается важнъйшимъ предметомъ его изслъдованія, онъ съ строго-супранатуралистической точки зренія излагаеть такъ, что открывается неосновательность съ одной стороны тѣхъ воззрѣній, которыми богодухновенность низводится на степень внутреннаго субъективнаго воодушевленія, не имѣющаго сверхъестественной внѣшней причины, съ другой и тѣхъ, которыя превращаютъ сверхъестественное въ неестественное и отрицаютъ всякую самодѣятельность и индивидуальность боговдохновенныхъ писателей. Изъ новъйшихъ ученій, соприкасающихся своими взглядами или крайними выводами съ положительнымъ христіанствомъ, Фойгтъ съ особенною обстоятельностію и полновѣсностію критикуетъ школу Гегеліанскую, которой направление онъ считаетъ враждебнымъ христіанству въ томъ отношеніи, что она превращаетъ христіанскія идеи вь пантеистическія теоріи, и полемизируетъ противъ религіозно-философскихъ воззрѣній Шлейермахера и его послѣдователей, а также нѣкоторыхъ изъ современныхъ германскихъ богослововъ, напр., Роте и другихъ колеблющихся между началовъ пантензма и христіанскимъ ученіемъ о Богѣ, мірѣ и человѣкѣ". Къ сожалёнію, на трудё самаго Фойгта слишкомъ сильно отразилось вліяніе чисто протестантскихъ мебній. Таково, напр., его сухденіе о Св. Преданія, хотя онъ же самъ прекрасно доказываетъ, что устное преданіе имѣло важное значеніе въ глазахъ апостоловъ, апостольскихъ мужей и учителей первенствующей Церкви. Нельзя безъ улыбки читать и того места въ книгь Фойгта, въ которомъ авторъ дѣлаетъ упрекъ мужамъ апостольскимъ и древне-христіанскимъ апологетамъ за ихъ особенное уважение къ книгамъ Св. Писания ветхаго завѣта, хотя онъ самъ охотно признаетъ божественное происхождение ветхо-завѣтнаго откровенія. Таково же его ученіе о богодухновенности св. писателей, и столь же страненъ его упрекъ "древнъйшимъ учителямъ Церкви" за ихъ мнимо-неправильное пониманіе богодухновенности пророковъ и апостоловъ "подъ вліяніемъ языческаго образованія и языческихъ вѣрованій"...

Въ томъ же самомъ 1874 году, когда вышло въ свѣтъ сочиненіе Фойгта, о которомъ мы только что говорили, І. Г. А. Эбрардъ издалъ первый томъ своего почтеннаго труда-"Ароlogetik. Wissenschaftliche Rechtfertigung des Christenthums". Второй томъ вышелъ въ 1876 году. Своею задачею авторъ поставилъ "доказать, что исторіи царства Божія нельзя объяснить изъ естественнаго человѣческаго развитія, а только изъ откровенія живаго Бога, и что въ ней Евангеліе проявляется какъ спасающая сила Божія". Въ 1877 и 1880 годахъ этотъ капитальный трудъ Эбрарда былъ переведенъ протојереемъ Іоанномъ Заркевичемъ и на русскій языкъ. О поводѣ къ написанию этого сочинения самъ авторъ говоритъ слёдующее: "Давно уже я проникся убъжденіемъ, что будущимъ служителямъ Евангелія, если они хотятъ соотвѣтственно своему призванію быть въ состояніи поб'єдоносно вести борьбу съ противохристіанскими стремленіями, необходимо болфе близко и освовательно, чёмъ какъ это было бы до сихъ поръ, быть знакомыми съ изся вдованіями, вопросами и принципами естество-

 $\mathbf{278}$ 



знанія. Нѣтъ сомнѣнія, что Евангеліе само въ себѣ представляетъ положительное свидѣтельство заключающейся въ немъ силы прощающей и побѣждающей грѣхи благодати Божіей, проявляющейся во всѣхъ тѣхъ, которые сознаютъ свою виновность предъ Богомъ и нравственное безсиліе. Но сколько есть въ наше время тысячъ людей, которые не обращаются къ спасительной помощи Евангелія именно потому, что вслѣдствіе представляемыхъ матеріалистическимъ духомъ времени соображеній, попрали въ себѣ тѣ основы, на которыхъ опирается сознаніе нравственной противоположности между добромъ и зломъ и изъ которыхъ возникаетъ потребность спасенія! Отсюда является постоянная необходимость одною рукою строить зданіе, а въ другой держать въ готовности оружіе для противодѣйствія тѣмъ, которые усиливаются подкопать самое основаніе зданія вѣры (Неем. 4, 17)".

Особенность Апологетики Эбрарда состоить въ томъ, что кромѣ метода философскаго, историческаго, психологическаго и экзегетическаго, въ ней отведено видное мѣсто лигвистическимъ изслѣдованіямъ и естествознанію.

Первая часть Апологетики Эбрарда состоить изъ введенія и двухъ книгъ. Во введении предлагаются общія и предварительныя понятія объ Апологетикѣ и апологіи, о сущности Апологетики, ея задачь, о различіи между Апологетикою и полемикою, о подраздѣленіяхъ и предѣлахъ Апологетики, объ ея формѣ. Книга первая, посвященная положительному изложенію сущности христіанства, его основной формѣ и предположеніямъ, раздѣляется на три отдѣла: 1) Нравственный законъ, 2) грѣхъ и 3) искупление. Здъсь онъ съ полною научною основательностію прежде всего доказываеть: 1) существованіе вѣчнаго нравственнаго закона, предъ которымъ настоящее фактическое состояние человъка является ненормальнымъ, и бытие высочайшаго виновника этого закона-Бога; 2) возможность для человѣка отступленія отъ этого закона и дѣйствительность его нравственнаго паденія и 3) возможность и дъйствительность искупленія человѣка отъ нравственнаго зла или грѣха". Вторая книга, имѣющая своимъ содержаніемъ изслѣдованіе и опроверженіе направленныхъ противъ христіанства системъ, со-

стоитъ изъ пяти отдѣловъ: 1) критическаго разбора и основательнаго опроверженія механической системы, объясняющей всѣ явленія растительной и животной жизни изъ дфиствій однихъ физико-химическихъ законовъ, безъ органической жизневной силы; 2) критика апоскопіологіи или отрицанія цёлесообразности въ природѣ, 3) опроверженія Дарвиновой теорія перерожденія или происхожденія видовъ, 4) критическаго разбора отриданія свободы воли теоріею матеріалистическаго детерминизма и нравственной статистики и 5) опроверженія пантеистической философіи и въ особенности "философіи безсознательнаго" Гартмана. Вторая часть Апологетики Эбрарда, построенная почти исключительно па результатахъ языковѣдѣнія и исторіи, такъ же какъ и первая, состоитъ изъ введенія и двухъ книгъ. Во введеніи разрѣшается вопросъ о томъ, чего не можетъ дать намъ исторія и что она намъ доказываетъ. Первая книга, имѣющая своимъ предметомъ существующія въ человѣческомъ родѣ религін, распадается на два отдѣла: 1) религін культурныхъ народовъ древняго міра-арійскихъ индійцевъ, пранцевъ, грековъ, египтянъ, хананеевъ и языческихъ семитовъ; 2) религіи полуобразованныхъ и дикихъ народовъ. Вторая книга, имѣющая своимъ содержапісмъ Божественное Откровеніе, такъ же какъ и первая, распадается на два отдёла: 1) дёйствія Божіи, направленныя ко спасенію (въ ветхомъ зав'ьтъ) и 2) дъйствія Божіи въ новомъ зав'ьть: дъйствія, обнаруживаемыя вліянісмъ спасенія, въ частныхъ людяхъ; вліяніе христіанства на народную и государственную жизнь и вліяніе грѣха на христіанскую жизнь общества.

Изъ этого краткаго указанія на содержаніе Апологетики Эбрарда уже можно видѣть, какъ богата она апологетическимъ матеріаломъ и какъ много пользы можетъ приносить она въ борьбѣ съ невѣріемъ и воззрѣніями враждебными христіанству. Ясно послѣ этого, почему книга Эбрарда была встрѣчена весьма благосклонно русскими богословами, какъ "важный трудъ, посвященный съ философскимъ направленіемъ цѣльной и научной защитѣ основныхъ началъ христіанства вообще противъ матеріалистическихъ и пантеистическихъ системъ новѣйшаго раціонализма". Тѣмъ не менѣе и въ ней есть серьезные недо-

статки. Ученіе Эбрарда о монадаха, проявляющихся на разныхъ ступеняхъ міроваго бытія отъ неорганическихъ сочетаній силь въ мертвой природѣ до самосознанія человѣка и определение человека какъ "монады высшаго порядка, не только воспринимающей, желающей и остающейся равною самой себь, но и сознающей себя тождественною съ собою, т. е., самосознательной и потому способной къ составлению понятий. къ мышленію, къ назначенію цёлей и избранію средствъ, слёдовательно, свободно-желающей",---при строго логическомъ и послёдовательномъ мышлении скорее должны бы привести Эбрарда къ эволюціонному пантеизму, чёмъ къ защите христіанскаго ученія. Кром'є того, въ Апологетик Эбрарда можно встрѣтить много повидимому излишняго, второстепеннаго, почти неапологетическаго и не найти необходимаго, главнаго и существеннаго. Такъ, напримъръ, Эбрардъ довольно обстоятельно говорить въ христіанской аполозетикь о чувственныхъ и двигательныхъ нервахъ, о происхождении языка съ психологической точки зрънія, о рефлективномъ сознанія въ связи съ дѣятельностью головного мозга, объ ощущеніяхъ и воспріятіяхъ и т. п.,--и ничего не говорить о происхождении религіи и ея сущности, объ ея отношеніи къ другимъ духовнымъ потребностямъ человѣческаго духа, о личномъ безсмертін челоевка и загробной жизни, а о возможности чудесь разсуждаетъ лишь неохотно и поверхностно, посвящая этому вопросу не многимъ болѣе одной страницы въ сочинении, занимающемъ болѣе 1000 страницъ! Тѣмъ не менѣе Апологетика Эбрарда, разошедшаяся въ большомъ количествѣ экземиляровъ и переведенная почти на всѣ европейскіе языки, оказала весьма замѣтное вліяніе на развитіе нашей науки.

Уже Лютардъ сказалъ: "мы живемъ въ вѣкъ апологетики. Два міросозерцанія выступаютъ одно противъ другого и ведутъ борьбу между собою изъ-за господства надъ духомъ новѣйшаго человѣчества". Десять лѣтъ спустя послѣ этого, т. е., въ то время, когда читалъ свои лекціи Эбрардъ и когда онъ издалъ ихъ въ свѣтъ въ видѣ Апологетики, положеніе дѣлъ значительно измѣнилось. Враждебное христіанству міровоззрѣніе изъ области спекуляціи и литературы перешло къ своему практи282

ческому осуществленію въ жизни,-и благоразумные люди пришли въ ужасъ отъ того разрушительнаго вліянія, которое оно произвело на самыя основы частной, общественной и государственной жизни европейскихъ народовъ. Мрачными красками Эбрардъ изображаетъ свое время. И оно дъйствительно было таково. Сами правительства увидёли нужду въ борьбё съ господствовавшимъ тогда невъріемъ и безбожіемъ. Къ сожальнію, на богословскіе факультеты многочисленныхъ германскихъ университетовъ, въ которыхъ кассдры Основного или Апологетическаго Богословія занимали часто люди невѣрующіе н враждебные ученію Божественнаго Откровенія (Бауръ, Фрошаммеръ, Пфлейдереръ и др.), возлагать особенныхъ надеждъ уже было нельзя. Германское и австрійское правительства рішились поэтому ввести Христіанскую Апологетику въ число учебныхъ предметовъ, преподавяемыхъ въ гимназіяхъ и другихъ средне-учебныхъ заведеніяхъ. Съ этого времени начинаютъ выходить въ свѣтъ уже "учебники" по христіанской апологетикъ, въ которыхъ мы не встрѣтимъ, конечно, нячего новаго, но въ которыхъ неръдко прекрасно систематизируется все то, что раньше выработано учеными апологетами христіанства и что дъйствительно служитъ къ защить богооткровеннаго ученія.

Къ такого рода учебникамъ по христіанской апологетикѣ слѣдуетъ отнести, напр., трудъ католическаго законоучителя въ арнсбергской гимназіи, П. Гаке, — "Handbuch der allgemeinen Religionswissenschaft. Für Studirende und studirte Gebildete. Freiburg im Breisgau. 1875". Содержаніе этой книги чрезвычайно интересно и разнообразно. Опредѣливъ понятіе о религіи, Гаке говоритъ прежде всего объ естественномъ богопознаніи вообще, его возможности и необходимости, при чемъ кратко, но мѣтко ѝ ясно характеризуетъ ученія скептицизма, эмпиризма, сенсуализма и идеализма, въ которыхъ естественное богопознаніе достигаетъ ложныхъ результатовъ или же отрицается его возможность. Затѣмъ въ простой и общедоступной формѣ предлагаются доказательства бытія личнаго и живого Бога—космологическое, физико-теологическое, психологическое, моральное и историческое, причемъ подвергаются кри-

тическому разбору всѣ раціоналистическія міровоззрѣнія враждебныя христіанскому ученію о бытіи Божіемъ-атеизмъ, матеріализмъ, дарвинизмъ, пантеизмъ и древній дуализмъ. Во второмъ отделе своей книги Гаке въ духе апологетики издагаетъ христіанское ученіе о существѣ и свойствахъ Божіихъ съ указаніемъ на несостоятельность и ложь политеистическаго и дуалистическаго представленія о божествахъ. Третій отдёлъ онъ посвящаетъ изложенію христіанскаго ученія объ отношени Бога къ міру вообще и къ человѣку въ особенности. Болѣе частное содержание этого отдѣла по параграфамъ слѣдующее: Богъ какъ Творецъ міра. Оптимизмъ. Теорія Гюнтера. Богъ какъ Хранитель міра. Теизмъ. Деизмъ. Богъ, какъ Правитель міра. Человѣкъ. Основныя черты раціональной антропологіи. Душа человѣка. Ея различныя функціи и силы. Разумъ. Свобода воли. Единство человѣческой души. Вопросъ о свойствѣ душевной субстанціи. Субстанціальность и нематеріальность челов'ьческой души. Самосознание. Другия существенныя прениущества челое вка. Противоположныя воззрѣнія матеріализма. Такъ называемая душа животныхъ. Мозгъ. Духовность и индивидуальность человъческой души. Ея отношение къ тълу. Безсмертіе и вѣчное возмездіе. Въ четвертомъ и послѣднемъ отдъл своей книги Гаке выясняетъ отношение человъка къ Богу, какъ оно раскрывается въ религіи. Говоря о необходимости религии, онъ приводить въ пользу этого всё извёстныя классическія доказательства-телеологическое, метафизическое, психологическое, моральное (отношение между религиею и нравствепностію), соціально-философское и историческое. Здѣсь же онъ указываетъ на сущность, значеніе и независимость религіи, существенные моменты и главные акты религіознаго культа, форму, единство и реальность истинной религіи, обличаеть религіозный индифферентизмъ, характеризуетъ естественную и сверхъестественную религію, раскрываетъ недостаточность естественной религіи, говорить о философіи будущаго времени и, наконецъ, бросаетъ взглядъ на искаженныя религіозныя истины въ язычествѣ.

Книга Гаке, написанная живымъ и яснымъ языкомъ, читается легко; на поставленные въ ней вопросы отвѣты даны толково и обстоятельно. Ее можно упрекать за неполноту плана и за отсутствіе строго логической связи между отдѣльными частями изложенія, но что сдѣлано въ ней, то сдѣлано добросовѣстно и хорошо, если не предъявлять къ ней требованій большихъ, чѣмъ какія можно предъявлять къ учебнику по Апологетикѣ, предназначенному для гимназій и другихъ среднеучебныхъ заведеній.

Въ 1876 году другой католическій богословъ Шпринцяз также издалъ въ свытъ свой трудъ—"Handbuch der Fundamentaltheologie. Wien". Это такой же учебникъ по Основному Богословію, какъ и учебникъ Гаке.

Въ 1878 году вышелъ въ свътъ самый обширнъйший и капитальнъйший трудъ по апологетикъ. Мы говоримъ о сочивеніи ученаго доминиканца-Альберта Маріи Вейсса-"Apologie des Christenthums vom Standpunkte der Sittenlehre, Freiburg"въ пяти томахъ, занявшихъ свыше 4000 страницъ. Въ 1894 году этотъ апологетический трудъ явился уже въ 3-мъ издания. Уже одно это обстоятельство достаточно свидѣтельствуеть о той популярности, которою пользуется сочинение Вейсса. Причина такой популярности несомнённо заключается въ его художественномъ изложении и томъ живомъ и пріятномъ языкѣ, какимъ излагаетъ свои разсужденія его авторъ, -- человѣкъ, обладающій обширными сведеніями и редкимъ трудолюбіемъ. Между темъ, это сочинение, собственно говоря, вовсе не заключаетъ въ себъ действительныхъ научныхъ достоинствъ: въ немъ нётъ цёльнаго и стройнаго плана, нѣтъ опредѣленваго метода; оно представляеть собою только сборникъ отдъльныхъ чтеній или лекцій самаго разнороднаго содержанія. Въ первомъ томѣ такихъ чтеній пом'єщено 24; во второмъ 25; въ остальныхъ почти по такому же количеству въ каждомъ. Содержание труда Вейсса передать чрезвычайно трудно,---такъ много предметовъ оно обнамаетъ! Авторъ говоритъ, кажется. обо всемъ, что только привлекаетъ къ себѣ мыслящаго человѣка: о поврежденіи образа Божія въ человъкъ, разумъ, совъсти, свободъ воли, страстяхъ, головѣ, волѣ, сердцѣ, способности чувствованій, царствіи Божіемъ, ссмейной жизни, о женщинѣ по различнымъ міровоззрѣніямъ, объ общественныхъ обязанностяхъ, стоическомъ космо-

политизмѣ, личной самостоятельности, гражданскихъ добродѣтеляхъ, театральныхъ представленияхъ, правилахъ монашеской жизни, патріотизмѣ, поврежденіи человѣческой природы, потерянномъ раб и т. д. и т. д. Въ этой раскиданности и разнообразіи содержанія заключаются и недостатки и своеобразныя достоинства сочиненія Вейсса. Оно-пріятная книга для чтенія: ее мало читають ученые богословы, но за то ею увлекаются даже дамы и всѣ любители легкаго чтенія. Сочиненіе это мало имфеть значенія для развитія Основнаго или Апологетическаго Богословія, но оно было весьма полезнымъ для лицъ нуждавшихся въ подтверждении своей въры въ истины Божественнаго Откровенія. Оно не нашло себѣ доступа въ кабинетѣ ученаго, во оно было принято радушно неспеціалистами, у которыхъ не былъ еще утраченъ интересъ къ религии. Непріятное впечатлѣніе производитъ сочиненіе Вейсса только своею конфессиональною тенденціозностію на читателя, не принадлежащаго къ католической церкви: есть мѣста, въ которыхъ изъ Апологіи христіанства оно переходить въ апологію католичества. Не менте возмущаетъ душу читателя и просвъчивающаяся повсюду крайняя враждебность Вейсса къ протестантству: ему, какъ источнику, онъ приписываетъ все зло и всѣ бѣдствія въ жизни современнаго европейскаго общества.

Послѣдующіе апологетическіе труды Дорнера "Apologetik, Berlin, 1879", Bedesepa—"Grundzüge der Apologetik für Mittelschulen, Freiburg, 1890" и Штадлера— "Theologia fundamentalis, Serajevi, 1884",—не заключають въ себѣ ничего особенно выдающагося или имѣющаго значеніе для развитія Апологетическаго Богословія; это просто школьные учебники, почти ничѣмъ не отличающіеся отъ учебниковъ Гаке и Шпринцля, о которыхъ мы говорили выше; а потому мы и не будемъ останавливать на нихъ своего вниманія.

Совершенно инымъ характеромъ отличается апологетическое изслѣдованіе французскаго академика, профессора Апологетики въ тулузскомъ католическомъ институтѣ, F. Duilhé de Saint-Projet—"Apologie scientifique de la foi chrétienne, 1885". Въ 1889 году нѣмецкій католическій ученый Карлз Брайгз, также извѣстный многими философско-апологетическими разсужде-

ніями (напр., "Die Zukunftsreligion des Unbewussten" 1883; "Gottesbeweis oder Gottesbeweise?" 1888 и др.) перевелъ это сочинение на нъмецкий языкъ, значительно дополнилъ его в снабдилъ "введеніемъ". При самомъ появленіи своемъ на свъть изслѣдованіе это встрѣтило почти всеобщее одобреніе. Къ нему отнеслись сочувственно не только католические ученые, но н протестантские, такъ какъ оно не носитъ на себѣ явной печати конфессіальной тенденціозности и нетерпимости къ протестантству. Симпатична самая задача, которую поставиль себѣ авторъ: разрёшить тё противорёчія, которыя существують въ настоящее время между Богооткровеннымъ учениемъ и невърующею (позитивною) натурфилософіею, или-другими словамипоказать, что непримиримость между верою и знаніемъ даже невозможна, коль скоро они строго держатся въ своей собственной, самостоятельной, одна отъ другой совершенно отличной области. "Apologie scientifique" состоить изъ четырехъ частей: 1) методологія, 2) космологія, 3) біологія и 4) антропологія. Въ концѣ нѣмецкой книги помѣщены еще примѣчанія и добавленія",-не имфющія, впрочемъ, органической связи съ нею. Съ особеннымъ вниманіемъ авторъ останавливается на вопросахъ о происхождении міра, началѣ и развитии жизни, происхождения человъка. его первобытномъ состояния, назначеніи и древности рода человѣческаго.-Слишкомъ серьезная задача поставлена авторомъ, чтобы ее можно было считать окончательно разрѣшенною въ его книгѣ; тѣиъ не менѣе для тѣхъ, кто ищетъ истины, скользскій путь натурфилософіи нашего времени въ ней освѣщенъ съ достяточною ясностію.

Среди католическихъ богослововъ нашего времени выдающимся апологетомъ является, безъ сомнѣнія, профессоръ богословія въ вюрцбургской высшей школѣ, Франиз Геттинеръ. Онъ написалъ еще въ 1863—1867 "Апологію христіанства" ("Apologie des Christenthums") въ 5-ти томахъ, которая въ 1886 году вышла уже 6-мъ изданіемъ. Кромѣ того въ 1878 году онъ издалъ "Lehrbuch der Fundamental-Theologie oder Apologetik; въ 1888 году книга эта явилась уже во второмъ изданіи съ одобренія Фрейбургскаго католическаго архіепископа. Послѣднее сочиненіе, какъ система Основного или Апологети-

ческаго Богословія, для насъ, конечно, представляетъ большій интересъ, чёмъ первое. Къ сожалению, это-апологетика не христіанства, а католичества или даже-папства. Такъ понимаетъ свою науку и самъ авторъ. Опредѣляя ее, онъ говоритъ: "Католическая Апологетика (Основное Богословіе, Demonstratio christiana et catholica) есть та богословская наука. которая приводитъ научное доказательство христіанства какъ открытой Богомъ, абсолютной религии, являемой, возвѣщаемой, сохраняемой и передаваемой всёми поколёніямь въ католической, единственно истинной церкви". Этой основной мыслію характеризуется и все содержаніе книги Геттингера. которая кромѣ общаго введенія заключаєть въ себѣ двѣ части: I. Доказательство христіанской религіи (Demonstratio christiana). 1 книга: религія и откровеніе. 1) о религія вообще. 2) объ откровенной религии (понятие, возможность, необходимость, критеріи откровенія). 2 книга: о христіанской религіи. 1) историческій фактъ христіанскаго откровенія, 2) Іисусъ Посланникъ Божій и самъ Богъ; внѣшніе критеріи христіанства: доказательство изъ пророчествъ; доказательство изъ чудесъ и именно 1) въ исторіи Господа; 2) въ исторія Его церкви; внутренніе критеріи христіанства: Лицо и дѣло Іисуса. З книга: о внёхристіанскихъ религіяхъ: 1) языческія религіи вообще (естественные народы, культурные народы: а) востокъ, b) западъ). 2) происхождение и сущность языческой религии. 3) отношение язычества къ христіанству. 4) монотеистическія, не христіанскія религіи.—II часть: Доказательство католической религіи (Demonstratio catholica). 1 книга: объ истинной церкви Христа. Установление церкви (церковь какъ сверхъестественное, видимое, совершенное, отъ Христа установленное общество; признаки и свойства церкви). 2) устройство церкви (церковная іерархія; церковное главенство). 2 книга: о правилѣ вѣры: 1) непосредственное правило вѣры; посредствуемое правило въры (Св. Писаніе и преданіе). 3) О представителяхъ непогрѣшимаго церковнаго учительства (непогрѣшимое учительство апостольскаго престола; остальные представители непогрѣшимаго церковнаго ученія). 4) Область непогрѣшимаго церковнаго учительства. З книга: о естественномъ и сверхъестест-

венномъ познании. 1) Естественное познание разума (истина и тайна; средства познанія; источникъ идей). 2) Сверхъестественное познаніе в'єры (понятіе и предметь в'єры; мотивь в'єры; генесись в свойства въры); 3) объ отношения между естественнымъ в сверхъ-естественнымъ познаніемъ. Въ книгѣ Геттингера 926 страницъ; изъ нихъ 483 посвящены апологіи католичества! Но если исключить изъ книги все то, что относится только къ защитѣ католичества и папства и что можетъ интересовать лишь католиковъ, то она окажется обыкновеннымъ школьнымъ учебникомъ. Но въ ней въ особенности отталкиваетъ читателя крайняя нетерпимость и враждебность автора къ инославнымъ христіанскимъ вѣроисповѣданіямъ и отсутствіе той объективности, какая прилична ученому и серьезному изслёдованію. Принявъ на себя неблагодарную задачу-защитить римское католичество, Геттингеръ не пренебрегаетъ никакими средствами для ея выполненія и потому часто погрѣшаеть даже противь исторіи и святоотеческихъ свидётельствъ. О нашей русской Православной церкви онъ отзывается такимъ образомъ. "Въ Россіи, которая до 12-го вѣка пребывала въ общеніи съ Римомъ, -- говоритъ онъ, -- только съ этого времени образовалась схизма; вмѣстѣ съ перенесеніемъ столицы изъ Кіева въ Москву была перенесена туда и каеедра митрополита и связь съ Константинополемъ, именно вслёдствіе владычества турокъ тамъ, становилась все слабфе и слабфе; въ 1588 году тогдашній митрополить московскій сталь независимымь патріархомь всея Россіи, пока чрезъ учрежденіе "святъйшаго правительствующаго синода" (1721) русско-греческая церковь не превратилась въ чисто государственное учреждение". По этому отзыву можно судить о научныхъ достоинствахъ труда Геттингера. Между тёмъ въ Россіи къ апологетическимъ чтеніямъ Геттингера относились не безъ уваженія; нѣкоторыя изъ нихъ въ русскомъ переводѣ были даже помѣщаемы въ нашихъ богословскихъ журналахъ.

Въ иномъ духѣ написано сочиненіе профессора богословія въ Тюбингенскомъ университетѣ, Шанца—"Apologie des Christenthums". Сочиненіе это состоитъ изъ трехъ частей: первая часть—"Gott und Natur"—издана въ 1887 году, вторая: "Gott

und die Offenbarung"-въ 1888 году и третья: "Christus und die Kirche"-въ томъ же году. Эта книга содержитъ въ себъ апологетическія лекціи, которыя авторъ въ теченіи многихъ лёть читаль въ тюбингенскомъ университете. Каждая часть ея представляетъ собою законченное цёлое, а всё три части, взятыя вмѣстѣ, составляютъ почти полную систему христіанской Апологетики. Въ первой части, указавъ на необходимость защиты христіанскихъ истинъ въ наше время, на значеніе религіи для временной и вѣчной жизни, на различіе религій и абсолютное достоинство христіанства, Шанцъ выясняетъ различіе между апологетикою в апологіею, кратко и сжато излагаетъ исторію первой, говорить о всеобщности религіи, атеизмѣ, независимой морали, буддизмѣ, критически разсматриваетъ различныя гипотезы о происхождении религи въ человѣческомъ родѣ, высказываетъ свое сужденіе о традиціонализмѣ и онтологизмъ, затъмъ переходитъ къ ръшению важнъй шаго вопроса о смыслѣ міровой жизни и ея происхожденін, о различныхъ формахъ жизни, о человъкъ и душъ, о творени міра, и объ единствѣ и древности рода человѣческаго и, наконецъ, о всемірномъ потопѣ. Въ этой части авторъ обнаруживаетъ обширную начитанность и рёдкое знакомство съ естествознаніемъ и натурфилософіею. Къ лучшимъ мъстамъ въ этой части нужно отнести изслёдованіе автора о монизмё и критику дарвинизма. Своевременна и задача, которую поставилъ себѣ здѣсь Шавцъ-представить апологію христіанства на почвѣ конкретныхъ фактовъ и выводахъ "точныхъ наукъ". Наконецъ, къ достоинствамъ книги, изданной по одобренію роттенбургскаго епископа, нельзя не отнести и того, что ея авторъ, католическій ученый, остался свободнымъ отъ конфессіональной тенденціозности и въ этомъ отношеніи представляетъ собою рѣдкое и пріятное исключеніе въ средѣ католическихъ богослововъ. Мало этого, можно даже сказать, что Шанцъ является какимъто непонятнымъ либераломъ по отношенію къ католичеству. Судебный процессъ Галилея онъ называетъ "достойнымъ сожалѣнія"; по поводу столкновенія католическаго богословія съ системою Коперника онъ замѣчаетъ, что "и индексконгрегація не непогрѣшима"; онъ относится съ уваженіемъ къ протестантскимъ ученымъ и совѣтуетъ имъ идти на защиту христіанства рука объ руку съ католическими богословами; наконецъ, онъ осуждаетъ буквальное пониманіе книгъ Св. Писанія, называя его "рабскимъ экзегезомъ буквъ". Содержание второй части составляютъ слѣдующіе параграфы: 1) исторія религія и христіанство; 2) индогерманцы, 3) хамиты и семиты, 4) естественные народы, 5) народъ израильский, 6) внёхристіанскія религін, 7) происхожденіе христіанства, 8) откровеніе, 9) разумъ и откровение, 10) чудо, 11) пророчество, 12) достовърность Св. Писанія, 13) его богодухновенность, 14) его толкованіе, 15) евангеліе и евангелія. 16) жизнь Іисуса, 17) Его лицо, 18) Его ученіе и дѣла, 19) Богъ и человѣкъ и 20) заключеніе. Въ этой части Шанцъ остался вёрнымъ своему методу и своимъ пріемамъ. Третья часть озаглавлена такъ: "Христосъ н церковь", но съ большичъ правомъ ее можно было бы озаглавить такъ: "церковь и папа", потому что въ ней авторъ гораздо больше говорить о папѣ, чѣмъ о Христѣ. Цѣль, которую преслѣдуетъ здѣсь авторъ, состоитъ въ томъ, чтобы доказать, что римско-католическая церковь есть единственная истинная церковь. Содержание этой части книги Шанца то же, что и у Геттингера. Но способъ взложенія несравнен но выше и объективнѣе. Защищая католичество, Шанцъ не высказываетъ крайней нетерпимости къ другимъ вѣроиспов'єданіямъ и даже Лютера поносить, такъ сказать, только мимоходомъ, и то изръдка. "Учение о церкви, гороритъ онъ самь, въ течени послёднихъ трехъ вёковъ представляетъ предметь самыхъ запальчивыхъ споровъ между христіанскими исповеданіями. Поэтому тёмъ менёе возможно было избёжать область полемики, что въ новѣйшее время конфессіональная полемика снова приняла ръзкій тонъ. Этимъ часто обусловливается характеръ изложенія. Но если я написаль не sine studio, то, думаю, нигдѣ не оставилъ безъ вниманія sine ira". Не безъ любви Шанцъ говоритъ о католичествѣ и въ этомъ случаѣ иногда допускаетъ даже неточности и преувеличения. Таково, напр., его утверждение, будто бы католичество въ его настоящемъ видъ явилось уже въ половинъ 2-го въка. О другихъ вѣроисповѣданіяхъ онъ говоритъ, пожалуй, sine ira, но не всегда правдиво и безпристрастно. Таково, напр., его митніе о на-

Digitized by Google

шей Православной Церкви. "Русская церковь, говорить онь, распалась на множество секть, разъёдается нигилизмомъ и давнымъ давно погибла бы, если бы не была поддерживаема свётскою властію. Да, эти секты и общины сепаратистовъ, которыя не могутъ быть подавлены церковными средствами, потому что нѣтъ совсѣмъ проповѣди и науки, представляютъ грозную опасность для государства, такъ какъ нуженъ только ловкій вожакъ, чтобы дать имъ политически-революціонное направленіе". По причинѣ отсутствія нетерпимости къ инославнымъ исповѣданіямъ, сочиненіе Шанца пользуется большою популярностію даже между протестантами и въ 1895 году вышло уже вторымъ изданіемъ.

Въ 1895 году явилось сочиненіе Вильнельма Бендера "Das Wesen der Religion"; но религіозно-философскія воззрѣнія Бендера совершенно не самостоятельны: они находятся въ зависимости отъ взглядовъ Шлейермахера и Канта. Впрочемъ, книга Бендера заключаетъ въ себѣ немало апологетическаго матеріала, который можетъ быть не безполезенъ для борьбы съ невѣріемъ нашего времени. Особенно интересны его выводы въ области историческаго изслѣдованія.

Серьезнымъ трудомъ въ области Апологетики нашего времени, безъ сомнѣнія, нужно признать сочиненіе католическаго богослова Гутберлета "Lehrbuch der Apologetik", 1888. Оно состоитъ изъ трехъ томовъ: въ первомъ авторъ говоритъ о религи вообще, во второмъ-объ откровенной религи, въ третьемъ-о католической церкви. Содержание его отличается разнообразіемъ и богатствомъ свёдёній, сообщасмыхъ авторомъ изъ области философіи, сравнительнаго изученія религіи, естествознанія. Нѣкоторые вопросы, какъ, напр., о всеобщности религін и всеобщности въры въ безсмертіе, равно какъ о чудесныхъ исцѣленіяхъ чреза естественную въру, о гипнотизмѣ, спиритизмѣ и т. п., разрѣшены самымъ основательнымъ образомъ. Къ сожальнію, въ третьемъ томъ Гутберлетъ оставляетъ пріемы объективнаго, чисто научнаго изслёдованія и вступаетъ въ полемику съ протестантами, вслёдствіе этого и сама книга теряетъ свой апологетический характеръ. Темъ не менее сочинение Гутберлета въ своихъ первыхъ двухъ томахъ, гдъ оно дъйствительно, является только Апологетикою христіанства, пользуется большою популярностію и уже въ 1895 году вышла вторымъ изданіемъ.

Е. Г. Штеуде сдёлалъ попытку составить не Апологетику вообще, а только Еваниельскию Аполегетику, такъ какъ жизнь. ученіе и дѣла Господа нашего Іисуса Христа есть тотъ главный пунктъ, на который, со временъ Штрауса и Ренана, съ особенною силою нападають противники христіанства. Книга Штеуде-"Evangelische Apologetik" явилась въ 1892 году. Она состоитъ изъ введенія и двухъ частей. Во введеніи авторъ опредёляетъ Апологетику какъ науку практическаго богословія. какъ самостоятельный членъ этого богословія, а на апологетическую дѣятельность смотритъ какъ на жизненную функцію церкви. Затёмъ (въ первой части) указавъ на нападки противниковъ христіанства, Штеуде опредбляетъ задачи и свойства истинно-христіанской Апологетики. Во второй части онъ говоритъ о безгрътности Інсуса и Его воскресения, о чудъ, о божественномъ Промыслѣ, о христіанствѣ и объ историческихъ религіяхъ. Книга Штеуде чрезвычайно богата своимъ содержаніемъ изъ той области, которую авторъ ея сдёлалъ предметомъ своего изслёдованія; въ ней находится много характеристическихъ выдержекъ изъ сочинений какъ противниковъ, такъ и защитниковъ христіанства. Кто не имѣетъ возможности ознакомиться съ самыми сочиненіями этихъ писателей, тотъ съ благодарностію отнесется къ книгѣ Штеуде.

Здѣсь кстати отмѣтить еще одинъ апологетическій трудъ, изданный въ 1894 году. Мы говорили о сочиненіи Германа Шульца "Grundriss der christlichen Apologetik. Zum Gebrauche bei akademischen Vorlesungen". Оно раздѣляется на три главныя части: въ первой части излагаются общія сужденія о религіи вообще, ся сущности, происхожденіи, значеніи и т. п. Во второй части Шульцъ разсматриваеть религію въ ся историческихъ формахъ и обнаруженіяхъ. Въ третьей части рѣчь идетъ уже въ частности о христіанствѣ какъ религіи абсолютной и совершенной. Задача, которую поставилъ себѣ авторъ, состоитъ въ томъ, чтобы дать возможность читателю на научныхъ началахъ уразумѣть сущность христіанской религіи и ся

292

значеніе въ области духовнаго развитія человѣчества. Задача трудная; но автору удалось разрѣшить ее удовлетворительно. Къ достоинствамъ этого сочиненія нужно отнести и то, что оно написано языкомъ простымъ, но яснымъ и точнымъ.

Въ 1897 году језунтъ Изнатій Оттизерг издалъ на латинскома языкь: "Theologia fundamentatis". ("Основное Богословіе"). Въ сущности это простой католический учебникъ, занимающий однако 952 страницы довольно убористаго штрифта только для одной первой части: "De revelatione supernaturali". Содержаніе его составляетъ все то, что обыкновенно входитъ въ систему Апологетическаго или Основного Богословія. Въ своихъ сужденіяхъ авторъ не выступаетъ за предѣлы ученія своей католической церкви и, по обычаю всёхъ католическихъ богослововъ, уже напередъ (въ концъ своего придисловія) отдаетъ свой трудъ на судъ римской церкви и папскаго престола. Что же касается изложенія такихъ предметовъ, которые не входятъ въ предълы специфическаго ученія католической церкви, напр., буддизма, ислама, сущности и возможности сверхъестественнаго откровенія, его необходимости и значенія и т. п., то авторъ умѣло пользуется результатами, достигнутыми его учеными предшественниками, въ томъ числѣ и богословами протестантскими. Сочинение Оттигера, какъ мы сказали, написано на латинскомъ языкѣ, но языкъ этотъ у автора простъ, легокъ и даже изященъ.

Профессоръ богословія, Прот. Т. Буткевичъ.

### Свидѣтельства слова Божія, подтверждающія необходимость богослужебныхъ молитвъ православной церкви.\*)

#### (ПРОТИВЪ СЕКТАНТОВЪ).

Наши сектанты, превмущественно штундисты и толстовцы, укоряютъ православную церковь, между прочимъ, въ допущеніи въ составъ ея богослуженія молитвъ и пъснопъній, не имъющихъ яко-бы для себя основаній въ словъ Божіемъ и, по своей многочислевности и продолжительности, представляющихъ излишній трудъ, обременяющій върующихъ и прямо противный ученію Іисуса Христа о молитвъ.

Насколько основательны эти укоры сектантовъ, покажетъ сужденіе о томъ, а) откуда заимствованы и какъ возникли въ богослужебной практикѣ православной церкви молитвы и пѣсноиѣнія, и б) не противорѣчитъ-ли существованіе многоразличныхъ службъ и молитвословій въ православномъ богослуженіи запрещенію Іисуса Христа, молясь "не говорить лишняго, какъ язычники" (Матө. VI, 7), и "лицемѣрно долго молиться" (XXIII, 14)?

Въ Евангеліяхъ св. Матеея (VI, 9—13) и св. Луки (XI, 1—4) повъствуется о томъ, какъ Господь Іисусъ Христосъ научилъ учениковъ Своихъ молиться. Эта молитва, называемая "Господнею", по происхожденію своему отъ Божественнаго Учителя, содержитъ въ себъ хотя и краткое, но точное изложеніе всъхъ чашихъ духовныхъ и тълесныхъ нуждъ и прошеній къ Отцу Небесному; она вошла содержаніемъ своимъ во всъ богослужебные чины и службы христіанскія на пространствъ

<sup>\*)</sup> Произнесено 19-го августа н. г. въ присутствіи членовъ Миссіонерскаго Совъта и въ собраніи 90 лицъ приходскаго духовенства Харьковской Епархія.

всёхъ вёковъ и среди всёхъ христіанскихъ народовъ, и послужила красугольнымъ камнемъ и образцомъ всѣхъ молитвъ какъ частнаго, такъ и богослужебнаго употребленія православной церкви. Отъ временъ Апостольскихъ \*) у насъ не осталось указаній на общія всёмъ церквамъ и опредёленныя молитвословія, какія употреблялись при богослужебныхъ собраніяхъ христіанъ Апостольскаго вѣка. Но Ап. Павелъ заповѣдуетъ христіанамъ творити молитвы, моленія, прошенія, благодаренія за вся человъки, за царя и за всъхз, иже во власти суть (I Тимов. II, 1-2), а также "назидать себя и вразумлять другь друга псалмами, и славословіями, и п'єсноп'єніями духовными" (Ефес. V, 19; Колос. III, 16). Эти наставленія Ап. Павла, въ связи съ прототипомъ христіанскихъ молитвъ-молитвою Господнею, и послужили основаніемъ къ надлежащему употребленію въ православномъ богослужение псалтири и другихъ пѣснопѣній изъ книгъ Ветхаго Завъта и исходною точкою для введенія тъхъ, существующихъ нынѣ службъ и молитеословій въ православной церкви, которыя возникли въ ней по различнымъ духовнымъ и житейскимъ потребностямъ вѣрующихъ.

По своему внутреннему содержанию и характеру всѣ молитвословія православной церкви раздѣляются на а) прошенія и б) славославія съ благодареніями. Къ первымъ относятся такія молитвы и "п'всии духовныя" христіанскаго происхожденія, какъ напримъръ молитва Духу Святому (Царю Небесный), Трисвятое, молитва Господня (Отче Нашз), различнаго рода эктении и молитвы съ просительнымъ характеромъ или направленіемъ, принаровленныя къ многообразнымъ потребностямъ върующихъ. Ко вторымъ относятся различныя благодарственныя молитвы и славословія, наприм'єръ "Великое славословіе" и краткія прославленія и благодаренія Тріединаго Бога, такъ называеные, возгласы послѣ эктеній и особенно-важиѣйшая благодарственная и хвалебная молитва Евхаристическая. Сюда нужно отнести и хвалебныя молитвы въ честь Пресвятой Богородицы, какъ напримѣръ, Богородице Длео, Достойно есть съ припѣвомъ: Честнъйшую херувима и пр.-Остановимся

<sup>\*)</sup> Разумбемъ текстъ Св. Писанія Новаго Завбта.

на нѣкоторыхъ изъ нихъ и посмотримъ, согласуются-ли онѣ съ словомъ Божіимъ, и должна ли была православная церковь включить ихъ въ составъ своего богослуженія?

#### I.

"Обращенія" (или призыванія) въ молитвѣ къ Духу Святому в наименованія Царя Небеснаго-Утьшителема, Духома истины и пр. буквально взяты изъ наименований, присвоенныхъ Ему Самихъ Господомъ Інсусомъ Христомъ (Ioan. XIV, 16-17 XVI. 13) и Апостолами (Рим. VIII, 9; I Кор. II, 11; 2 Петр. I, 21; также Псал. СХХХУШІ, ст. 7 и др.). Изъ этихъ наименованій третьяго Лица Пресвятыя Троицы, присвоенныхъ Ему Господомъ и Апостолами, мы видимъ, что наша молитва Духу Святому-быть можетъ въ томъ даже изложении, какъ мы ее и нынѣ произносимъ, восходитъ къ Апостольскому времени в была общеупотребительною уже въ первые въка христіанства; ибо обращаться съ молитвою къ Духу Святому, по заповёди Ап. Павла, мы должны постоянно, потому что о чесомз помолимся, якоже подобаеть, не въмы, но самь Духь ходатайствуеть о насъ воздыхании неизлаголанными (Рим. VIII, 26); должны молиться Ему-пріиди и вселися въ ны, и очисти ны отъ всякія скверны, ибо аще кто Духа Христова не имать, сей июсть Егово, т. е. не Христовъ (Рим. VIII, 9); да и кто чисть оть скверны, аще и единь день житія его на земли (Іов. XIV, 4)! Поэтому, молитва. Царю Небесный имветь самое распространенное употребление среди православныхъ христіанъ. Ею начинаются всѣ главные виды службъ церковныхъ, такъ какъ она входитъ въ составъ такъ---называемаго "обычнаго начала"; она-же неизмѣнно употребляется и въ домашнихъ моленіяхъ православнаго христіанина.

Другою, не менѣе употребительною молитвою въ богослуженіи православной церкви является молитва Святый Божсе, называемая "Трисвятымъ" отъ троекратнаго повторенія въ ней слова Святый, прилагаемаго ко всѣмъ тремъ Лицамъ Св. Троицы, равнымъ по существу и святости. Исторія церкви указываетъ опредѣленный моментъ появленія у христіанъ этой молитвы, именно V-й вѣкъ, при греческомъ императорѣ Θео-

досіи (младшемъ), когда, во время сильнаго землетрясенія и всенароднаго моленія въ открытомъ полѣ о помилсваніи, былъ полнять вверхъ вихремъ одинъ отрокъ, который и принесъ на землю слышанную имъ на небѣ пѣснь Ангеловъ: Святый Боже, Святый Крипкій, Святый Безсмертный. Съ тёхъ поръ эта ангельская песнь вошла въ составъ богослужения христіанской церкви, съ прибавленіемъ словъ: помилуй насъ. Такое употребление этой молитвы христіанами объясняется какъ ея чулеснымъ происхожденіемъ, такъ и полнымъ соотвѣтствіемъ слову Божію произносимыхъ въ ней наименованій, Трехъ Лицъ Пресв. Троицы. По изъясненію Отцовъ и учителей церкви, слова Святый Боже относятся къ первому Лицу Св. Троицы-Отич Господа нашего Івсуса Христа по Божеству и существу и Отиу нашему по благодати и усыновленію (Мато. VI. 9; Іоан. XX, 17; Гал. IV, 5-7). Слова Святый Кръпкій относятся ко второму Лицу Св. Троицы, Господу Інсусу Христу, Который есть десница и мышца Отча, Божія крупость, Божія сила и Божія Премудрость (1 Кор. І, 24), Которымъ создана быша всяческая (Колос. I, 16-17; Іоан. I, 3; см. также Мато. ХVІ, 18; Лук. Х, 19 и др.). Слова Святый Безсмертный относятся къ третьему Лицу Св. Троицы, Духу Святому, Который есть такой-же вѣчный, Безсмертный Богъ, какъ Отецъ и Сынь, такъ какъ предетино исходить отъ Бога Отца (Іоан. XV, 26; см. также Дѣян. V, 3-4) 1).

Такою-же часто употребительною молитвою въ богослуженіи православной церкви является и молитва "Господня". Мы не имѣемъ надобности входитъ въ подробный разборь ея содержанія, потому что она вошла въ составъ всѣхъ службъ православной церкви въ цѣломъ видѣ, безъ измѣненія, т. е. въ томъ самомъ видѣ, въ какомъ предложена намъ въ Евангеліяхъ. Она занимаетъ мѣсто безспорной, господствующей молитвы у всѣхъ христіанскихъ народовъ, и у самихъ сектантовъ, какъ при общественныхъ службахъ, такъ и въ частныхъ моленіяхъ каждаго вѣрующаго. Употребленіе ея было у Апостоловъ, безъ сомпѣнія, еще при жизни съ ними Іисуса Христа, такъ какъ

<sup>1)</sup> См. "Слова" Архим. Антонія.

они сами просили Его научить ихъ молиться, какъ и Іоаннь научилъ учениковъ своихъ (Лук. XI, 1); и Христосъ, внимая ихъ просьбамъ, преподалъ имъ Сеою молитву (—ст. 2—4). И хотя мы нигдъ въ памятникахъ Апостольской письменности не видимъ указаній на употребленіе этой молитвы при богослужебныхъ собраніяхъ Апостольской церкви, но такія указанія были-бы и излишни при той заповѣди, какую Апостолы получили отъ Господа: блюсти вся, елика Онъ заповѣда аъ имъ (Матө. XXVIII, 20), а слѣдовательно-и при заповѣди молиться по данному разъ навсегда образцу молитвы.

Кромф указанныхъ молитвъ, наиболфе употребляемыми моленіями и прошеніями въ богослуженіи православной церкве являются такъ-называемыя эктеніи-великая и малая, сугубая и просительная. Этотъ родъ прошеній названіе свое (эктенія) получиль оть присущей имъ особенности-краткихъ моленій. слѣдующихъ одно за другимъ въ порядкѣ моленій и прошеній за вся человъки и о всёхъ духовныхъ и тёлесныхъ нужлахъ этихъ "человѣковъ", —и продолженных по тому или иному чину или правилу ("эктенія" и значить-протяженное моленіе). Эти моленія присущи всёмъ главнымъ видамъ православнаго богослуженія. Они, повторяемъ, въ пространной формѣ содержать моленія и прошенія, по наставленію Апостола, за еся человъки, за царя и за всъхз, иже во власти суть, —н являются поэтому безспорными предъ судомъ слова Божія. О древности ихъ происхожденія и употребленія въ богослужебной практикъ уже Апостольскаго времени свидътельствуетъ тотъ фактъ, что эктенія въ различныхъ видоизмѣненіяхъ мы встрѣчаемъ въ самыхъ древнихъ чинахъ литургіи (напр. въ литургін, извѣстной подъ именемъ литургін Ап. Іакова) и въ богослужени западныхъ христіанъ (католиковъ, англиканъ и др.), у которыхъ нѣкогда было одно преданіе съ христіанами восточной церкви.

Къ разряду эктеній по своему характеру и обоснованію въ словѣ Божіемъ относятся и всѣ молитвы православной церкви съ просительнымъ характеромъ, употребляемыя ею на различныхъ службахъ и при созершеніи св. таинствъ. Между ними особенно видное мѣсто занимаютъ молитвы покаянныя. Мо-

литься о помилованіи, искать примиренія съ оскорбляемою нами Правдою Божіею стало потребностію человѣческаго рода со времени гръхопаденія. Библейскіе примѣры покаянныхъ молитвъ многочисленны. Типичною покаянною молитвою является 50-й псаломъ царя и прор. Давида, давшаго намъ чрезъ исповѣданіе своего грѣхопаденія въ этомъ псалмѣ образецъ покаянія "въ прощение грѣховъ". Потребность въ очищения отъ беззаконій и въ примиреніи съ Богонъ, въ связи съ непреложными словами Господа о томъ, что спасеніе наше и наслѣдованіе жизни вѣчной возможны только подъ условіемъ достойнаго участія въ "трапезѣ Господней" (Іоан. VI, 53-54; ср. 1 Кор. XI, 27-29), вдохновили Отцовъ церкви: Василія Великаго, Іоанна Златоустаго и др. создать такія дивныя покаянныя молитвы, какъ молитвы ко св. Причащенію...-Затруднительно, да и нётъ необходимости подробно разсматривать всё молитвы просительнаго характера. Достаточно сказать, что онѣ удовлетворяють всёмь потребностямь церковной и гражданской жизни православныхъ христіанъ и сопровождаютъ каждаго изъ насъ отъ колыбели до могилы. И церковь съ столь обильными дарами духовнаго назиданія дійствительно помогаеть "проводить намъ жизнь тихую и безмятежную во всякомъ благочести и чистотѣ" (1 Тим. II, 3).

II.

Какъ молитвы перваго, указавнаго нами вида, такъ и молитвы и пѣснопѣнія съ благодарственнымъ и хвалебнымъ характеромъ имѣютъ незыблемыя основанія въ словѣ Божіемъ, въ примѣрѣ Інсуса Христа и Апостоловъ и коренятся въ потребностяхъ человѣческаго духа. Если къ славословію Бога, дивнаго во всъхз дълъхз Своихз (Пс. СХLII, 5), призвана вся тварь, всяко созданіе, еже есть на небеси, и на земли, и подз землею, и на мори яже суть, и сущая вз нихз (Апок. V, 13); если небеса повъдаютз славу Божію, твореніе-же руку Его возвъщаетз твердъ (Псал. XVIII, 2, 6 и 7); если сами Ангелы восхвалили Бога за Его дивное промышленіе о спасеніи людей (Лук. II, 13—14), и окружая престолъ Его, непреставно взываютъ: Святз, Святз, Святз Господъ Саваовз, исполнъ вся земля славы Твоея (Ис. VI, 1—3), то тѣмъ болѣе мы должны воздавать всегда и за все благодарение и прославленіе Богу в Отиу (Ефес. V, 20), —должны прославлять Того, о Немз-же живемз и движемся и есмы (Дѣян. XVII, 28). И прославление Творца, бланодтнощано намъ (Псал. XII, 7), мы видимъ на пространствъ всей исторіи церкви Божіей на земль. Такъ, по переходь евреевъ черезъ Чермное море, Маріамъ съ другими женами воспѣла Господа за избавленіе отъ руки египтянъ (Исх. XV). Царь Соломонъ при освящении вновь устроеннаго храма, когда явилась слава Божія въ видѣ облака и наполнила храмъ, палъ на колѣни н благодарилъ Господа за принятіе Имъ въ жертву Себѣ храма (III Цар. VIII, 15-24). Священникъ Захарія благословиль и прославилъ Господа, послѣ рожденія сына Іоанна, за то, что Богъ "посътилъ народъ Свой и сотворилъ избавление ему" (Лук. I, 68). Дъва Марія возвеличила Господа въ радости объ имѣвшемъ родиться отъ нея Сынѣ Всевышняго (Лук. I, 46-55). Іисусъ Христосъ также неоднократно возсылалъ славу и благодарение Отцу Своему за великия и неисчислимыя благодѣянія роду человѣческому (Лук. X, 21; Іоан. XI, 42). Этимъ примърамъ слъдовали и Апостолы. Такъ, Ап. Павелъ возсылаетъ славу и благодареніе Царю въковъ, Нетлънному, Невидимому и Единому Премудрому Болу (1 Тим. I, 17), -, Тому, кто можетъ сдълать несравненно больше всего, чего мы просимъ, или о чемъ помышляемъ" (Ефес. III, 20).-Эти слова Ап. Павла ближайшимъ образомъ послужили основою для тёхъ благодареній и славословій, которыя заключаются вь такъ-называемыхъ "возгласахъ", заканчивающихъ эктевія и во всѣхъ вообще молитвахъ православнаго богослуженія, независимо отъ ихъ содержанія.

На вышеуказанныхъ основаніяхъ въ словѣ Божіемъ и прамърахъ Іисуса Христа и Апостоловъ опираются и всѣ прочія славословія и благодаренія, употребляемыя въ богослуженіи православной церкви. Какъ на образецъ ихъ, можно указать на такъ—называемое "Великое славословіе", вошедшее цѣликомъ въ службы утрени и повечерій, а по частямъ, напр. Сподоби Господи, Слава Отиу и Сыну и св. Духу, Слава Тебъ, Боже нашъ, слава Тебъ, и во всѣ другія службы. По

мысли и наставленію Ап. Павла, заповѣдавшаго совершать, между прочимъ, и "бланодаренія за вся человѣки", содержаніемъ ихъ служитъ "слава, хвала и благодареніе" Тріединому Богу за всѣ Его къ намъ милости и благодѣянія и прославленіе Его Божественныхъ свойствъ святости, благости и пр.; почему этотъ родъ молитвъ является выраженіемъ христіанскихъ догматовъ о Троичности Лицъ въ Богѣ, о Его промышленіи и искупленіи и т. д.

Самою важною благодарственною и хвалебною молитвою въ богослужени православной церкви является молитва Евхаристическая, извъстная въ наукъ о богослужении (литургикъ) подъ именемъ "канона Евхаристи". Начало этой молитвѣ положено Самимъ Господомъ Інсусомъ Христомъ, Его Первосвященническою молитвою къ Отцу Своему на тайной вечери, при установлении таинства Причащения (Ioan. XVII). Исполняя заповѣдь своего Учителя и Господа о всегдашнемъ совершении этого таинства "ез Его воспоминание" (Лук. XXII, 19; I Кор. XI, 25), Апостолы совершение его поставляли главною и неизытаною своею обязанностію съ первыхъ-же дней существованія Церкви (Дѣян. II, 42 и 46), при чемъ "общеніе" (разумѣется—Тѣла и Крови Христовыхъ) и "преломление хлъба" (Евхаристическаго) сопровождали молитвами (ст. 42. Ср. также Дѣян. XIII, 2: Когда они, т. е. пророки и учители Антіохійской церкви, служили Господу...", -служили по гречески обозначено летворвитом, каковымъ словомъ въ Св. Писаніи обозначается совершеніе общественнаго богослуженія, сопровождаемаго молитвами и другими священнодъйствіями, напр. II Паралип. XXXI, 4, Лук. I, 8 и 23; Деян. XX, 7-11). Какія нужно разумёть въ этихъ случаяхъ молитеы? Безъ сомнѣнія, при "преломленіи" были бесѣды и назиданія (Дѣян. ХХ, 7 и 11; 1 Кор. XIV, 16—17, 19 и 26), чтеніе слова Божія (1 Тимов. IV, 13; Колос. IV, 16; 1 Сол. V, 27) и пѣніе псалмовъ, и славословій, и пѣсней духовныхъ (Ефес. V, 19; Колос. III, 16). Но главнымъ содержаніемъ молитвенныхъ собраній Апостольскаго времени было благодарение съ преломлениемъ Св. хлѣба,-то вменно благодареніе, о которомъ говоритъ Ап. Павелъ въ I посл. къ Кориноянамъ (XIV, 9, 16 и 17), очевидно подъ благодареніемъ и

благословеніемъ, коими предстоящіе люди назидались и на которыя отвѣчали аминь, должно разумѣть ту часть молитвенныхъ собраній, которая была посвящена совершенію таинства Причащенія.

Изв'єстно, что отъ Апостоловъ, за исключеніемъ Ап. Іакова и Ап. Марка, не осталось письменнаго изложенія тихъ Евхаристическихъ каноновъ, какими они и ихъ ближайшіе преемники совершали важивищую часть "преломленія"; но что въ главномъ и существенномъ эти каноны были у всёхъ предстоятелей Апостольскихъ церквей одинаковы, видно изъ тёхъ двухъ чиновъ полныхъ литургій, какіе упогребляются нынѣ православной церковію-Василія Великаго и Іоанна Златоустаго, письменно изложившихъ въ IV въкъ сохранявшіяся въ живомъ церковномъ сознании (предании) и дошедшия до нихъ отъ Апостоловъ и мужей Апостольскихъ всѣ существенныя черты Евхаристическаго канона. Содержание его состоитъ въ прославления Бога за Его чудныя и высочайшія свойства святости, неизмівнности. вѣчности и пр. и въ благодареніи Его за Его ненсчислимыя благодѣянія, явленныя роду человѣческому въ творенія міра и промышленіи о немъ, а наипаче-въ спасенін падшихъ людей чрезъ послание въ міръ Единороднаго Сына Своего, да всяка впруяй ва Онь не погибнета, но имать живота впочный (Ioaн. III, 16)....

Такимъ образомъ, важнѣйшая служба православной церкви литургія въ главныхъ своихъ частяхъ, наипаче-же въ существенной своей части—канонѣ Евхаристіи, имѣетъ твердыя основанія въ словѣ Божіемъ и въ преданіи Апостоловъ. Впрочемъ, эта часть богослуженія православной церкви наименѣе подвергается отрицанію со стороны нашихъ сектантовъ, сознающихъ незыблемость ея основанія и устраивающихъ и у себя сомочивныя "преломленія" съ произвольными, часто безсмысленными и во всякомъ случаѣ беззаконными "благодареніями".

Къ хвалебнымъ молитвамъ мы отнесли и молитвы въ честь Пресвятыя Богородицы: Богородице Дъво и Достойно есть, чаще слышимыя въ нашемъ богослужении. Есть-ли основания въ словѣ Божіемъ для такихъ молитвъ Богородицѣ? Пѣснопѣніе въ честь Богородицы—Богородице Дъво и составленная по образцу его другая молитва—Достойно есть являются ни-

чѣмъ инымъ, какъ словами Архангела Гавріяла и праведной Елизаветы, коими они ублажили Пренепорочную Дѣву, Матерь Бога нашего. Слова Архангела: Радуйся, Благодатная Маріе, Господъ съ тобою, благословенна ты въ женахъ (Лук. I, 28) вошли цѣликомъ въ 1-ю молитву; а прославленіе Пресвятой Дѣвы, Матери Бога нашего, честнюйшей Херувимъ, основывается на словахъ Елисаветы, назвавшей благословеннымъ плодъ чрева ея (—ст. 42), а Ее Самое Матерію Господа (—ст. 43),—и на предсказаніи Самой Богородицы, что Ее ублажатъ вси роди (—ст. 48-й).

### III.

Мы сказали, что православая дерковь, на основании примфровъ Господа и Апостоловъ (Мато. XXVI, 30) и на основанін заповёди Ап. Павла назидать себя псалмами и славословіями (подъ которыми можно разумѣть пѣсни, заимствованныя изъ книгъ Св. Писанія, напр. Исх. XV, 1 Цар. II, Лук. I, 68-79 и др.), допустила въ своемъ богослужении самое частое премѣненіе псалтири в другихъ молитвенныхъ пѣній изъ книгъ Ветхаго Завѣта. Изъ нихъ псалтирь есть всѣми признанное произведение высочайшаго религиознаго одушевления и вдохновенія Духа Святаго, съ неисчерпаемымъ содержаніемъ для молитвенныхъ воздыханій и воплей кающейся души предъ Господомъ, для изліянія чувствъ благодарности и преданности Всевышнему, для славословій Бога, дивнаго во вспях дилах Своих. Нѣтъ того состоянія души вѣрующаго христіанина, для котораго не нашлось бы въ псалтири соотвѣтствующаго гимна или молитвы. и потому мы видимъ употребление ся во всѣ времена и у всѣхъ христіанскихъ народовъ съ цёлью назиданія, которое надежнѣе изъ нея почерпать, чѣмъ изъ самочинно составленныхъ сектантами "псальмъ", употребляемыхъ ими на своихъ молитвенныхъ собраніяхъ. И ни одна служба православной церкви не обходится безъ употребленія псалтири. Такъ, на вечернемъ богослужени-въ составъ 9-го часа входятъ псалмы 83, 84 и 85-й; вечерня начинается псалмомъ 103-мъ и затёмъ имёетъ въ себѣ псалмы 140, 141, 129 и 116 и пѣснь прав. Сумеона "Нынь отпущаещи" (Лук. II, 29—32); въ повечерія—великое

входятъ псалмы 4, 6, 12, 24, 30, 90, 69, 50, 101 и 142 н молитва Манассіи, царя Іудейскаго, оплакивавшаго въ темвицѣ свои грѣхи предъ Богомъ: Господи Вседержителю, Боже отеча нашиха (1 Парал., конецъ); въ малое-псалым 50, 69 и 142. На полунощницъ "стихословятся" псалыз 50. 118, 126 и 133-й; на утрени-неизмённо 19, 20, 3, 37, 62, 87, 102 и 142, 134 и 135, 148, 149 и 150 и, по уставу. цёлые отдёлы псалтири, называемые "кависмами" (такъ что впродолжение недбли или седмицы прочитывается вся псалтирь -въ обычное время одинъ разъ, а въ великій постъ два раза). и, кромѣ того, поются слѣдующія пѣсни и славословія взъ книгъ Св. Писанія: пъснь Ангеловъ: Слава въ вышнихъ Болу -Лук. II, 14; пёснь Маріамны, сестры Моусея: Поимз Господеви, славно бо прославися-Исх. XV; обличительная пъсвы или ръчь прор. Мочсея къ народу Израильскому: Вонми небо и возлаголю-Второз. XXXII; песнь Анны, матери Самунла: Утвердися сердие мое въ Господъ-1 Цар. II; пѣснь прор. Аввакума: Господи, услышахъ слухъ твой, и убояхся-Аввак. III; пѣснь прор. Исаів: Отъ нощи утренюетъ духъ мой къ тебь, Боже-Ис. XXVI, 9-21; пёснь прор. Іоны: Возопихъ въ скорби моей ко Господу Богу-Іон. II; пѣснь трехъ отроковъ въ пещи Вавилонской: Благословенъ еси, Господи, Боже отець нашихъ-Дан. III, 26-60; пѣснь Пресв. Богороднцы: Величить душа моя Господа—Лук. I, 26—37, и пѣснь Захаріи, отца св. Предтечи: Благословенз Господь Богз Израилеез-Лук. I, 68-79.-На 1-мъ часѣ читаются псалы 5, 89 и 100; на 3-мъ-16, 20 и 50; на 6-мъ-53, 4 и 90; на литургіи-102, 145 п 33-й. Въ различныхъ чинахъ молебновъ. водоосвященій, погребеній и пр. употребляются псалмы, соотвѣтствующіе духу и роду чинопослѣдованія. Кромѣ того, псалтирь въ самыхъ широкихъ размфрахъ и разнообразныхъ примѣненіяхъ входитъ по частямъ и отдѣльными стихами во всѣ службы церковныя, въ прокимны, антифоны, причастны, аллилуаріа и пр. и пр. Почему положены указанные, а не вные какіе-либо псалмы и песни Св. Писанія на соотвётствующихъ службахъ, объ этомъ подробно говорится въ руководствахъ "по литургикъ" (см. "Новая Скрижаль" Арх. Веніамина).

и намъ нѣтъ надобности излагать здѣсь эти основанія. Замѣтимъ только, что Церковь премудро расположила весь этотъ богатѣйшій матеріалъ и источникъ назиданія соотвѣтственно богослужебному времени и обстоятельствамъ и дивно руководитъ имъ вѣрующихъ ко спасенію.

### IV.

Наша рѣчь о строгомъ согласовании богослужебныхъ молитвъ и пѣснопѣній православной церкви съ словомъ Божіимъ и съ библейскими примърами будетъ неполна, если мы не скажемъ еще нѣсколькихъ словъ о томъ, откуда заимствованы церковію и на какомъ основании употребляются ею столь часто слышимыя вами при богослужении отрывочныя слова и выражения. напр. аминь, аллилуіа, миръ встьмъ, благодать Господа нашего Іисуса Христа, и любы Бога и Отца, и причастіе Св. Духа буди со встьми вами и др.-Слово аминь-пистинно, да будетъ", уже находимъ въ книгахъ Ветхаго Завѣта. Такъ, на слова проклятія, которыя, по завѣщанію Моусея, должны были произнести левиты нарушителямъ Закона по вступлении въ землю обътованную, народъ долженъ былъ отвъчать словомъ аминь (Второз. II, 2); равно какъ этимъ-же словомъ народъ подтвердилъ славословіе Богу, произнесенное Ездрою предъ чтеніемъ закона (Неем. VIII, 6). Въ писаніяхъ Новаго Завѣта это слово употребляется очень часто. Христосъ закончилъ Свою молитву Огцу Небесному словомъ аминь (Мате. VI, 13); при богослужении въ въкъ Апостольский это слово было общеупотребительнымъ въ устахъ народа предстоящаго (1 Кор. XIV, 16); да и сами Ангелы заканчивають свои славословія Богу возгласомъ аминь (Анок. V, 14; VII, 11-12).

Слово аллилуіа съ еврейскаго значитъ—"хвалите Бога". Употребленіе этого слова въ ветхозавѣтномъ богослуженіи было очень обширно. Есть цѣлый рядъ псалмовъ съ надписью аллилуіа (112—118), которые пѣлись евреями въ дни великихъ праздниковъ, напр. праздниковъ Пасхи и Кущей. Другіе псалмы начинаются или оканчиваются этимъ словомъ (112, 113, 103, 104, 134, 135 и др.). Объ Іисусѣ Христѣ и Апостолахъ извѣстно, что они, по совершеніи тайной пасхальной вечери, восплеше изыдоша въ юру Елеонскую (Мато. XXVI, 30). Можно думать, что они воспљаи тѣ самые исалмы (аллилуја), которые пѣлись и другими евреями въ праздникъ Пасхи. Аллилуја было воспѣваемо и небожителями (Апок. XIX, 1—4 и 6<sup>1</sup>).

Слова: миръ всъмъ и благодать Господа нашего Іисуса Христа, и любы Бога и Отиа, и причастие Св. Духа буди со всъми вами—заимствованы изъ примъра Господа Інсуса Христа и Апостоловъ преподавать "миръ, благодать и радость" при явленіяхъ, посѣщеніяхъ, письменныхъ сношеніяхъ съ вѣрующеми и пр. Посылая Апостоловъ на проповѣль, Господь заповѣдалъ имъ привѣтствовать посѣщаемыхъ ими словами: миръ дому сему (Матө. Х, 12); и Самъ Онъ, являясь по воскресеніи муроносицамъ и ученикамъ, привѣтствовалъ ихъ словами: радуйтесь (Матө. ХХVIII, 9), миръ вамъ (Іоан. ХХ, 19 и 21). Свои посланія къ христіанамъ Апостолы начинали и оканчивали благожеланіями имъ мира, благодати, "любви Отчей" и общенія Св. Духа (1 Петр. I, 2; Рим. XVI, 24; 1 Кор. I, 3; XVI, 23—24; II Кор. I, 2; XIII, 13 и др.).

٧.

Мы коснулись въ своей бесёдё только тёхъ молитвъ и пёсноиёній православной церкви, которыя очевидно и непосредственно вытекаютъ изъ примёровъ и ученія слова Божія, заимствуя отсюда не только отдёльныя слова и выраженія, но и цёлые отдёлы. Но остается еще цёлый рядъ молитвословій, который заключается въ нашихъ богослужебныхъ молитвахъ и употребляется на различныхъ службахъ въ праздники Господни и Богородичные и въ дни памяти Святыхъ Божіихъ, а также и по разнымъ нуждамъ церковной и семейно-общественной жизни православныхъ христіанъ, многочисленные тропари, стихиры, каноны, акаеисты и пр., составленные творцами и пѣвцами послёдующихъ за Апостольскимъ періодовъ церковной жизни-Василіемъ Великимъ, Іоанномъ Златоустомъ, Іоанномъ Дамаскинымъ, Косьмою Маіумскимъ, Феофаномъ, Германомъ, Андреемъ Критскимъ и т. д. На какомъ основаніи церковь допу-

306

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Толкованіе словъ "амень" и "аллилуіа" взято изъ книги прот. В. Нечаева: "Сборникъ для любителей духови. чтенія".

стила эти пъснопънія въ свое богослуженіе, когда они непосредственно не содержатся въ словѣ Божіемъ и, повидимому, только усложняють наше богослужение? Не противно-ли все это, съ другой стороны, заповѣди Христа "не говорить ничего лишияго въ молитвахъ" (Мато. VI, 7)? На первый изъ этихъ вопросовъ отвѣтимъ тѣмъ, что церковь, при развитіи различныхъ сторонъ церковно-общественной жизни, всегда имъла право составлять свои молитвы и пёснопёнія, согласныя съ словомъ Божіимъ и своимъ преданіемъ и включать ихъ въ свое богослужение и не получала ни отъ Господа Інсуса Христа, ни отъ Апостоловъ повелёнія ограничиться только употребленіемъ немногихъ молитвъ и пѣснопѣній, заимствованныхъ изъ книгъ Шисанія. Мы видимъ Апостоловъ и другихъ предстоятелей церкви Апостольскаго вѣка, произносившихъ при молитвенныхъ собраніяхъ "молитвы, прошенія и благодаренія" (Дѣян. II, 42; III, 1; VI, 4; XIII, 2; XX, 7; 1 Kop. r.J. XIV; Edec. V, 19; 1 Тимов. II, 1-2); но какія именно это были молитвы,-точныхъ выраженій ихъ мы не имбемъ и не знаемъ. Мы знаемъ Апостоловъ, совершавшихъ Св. Таинства (Дѣян. If, 41; VI, 6; VIII, 15, XIII, 3; XIX, 18; Iak. V, 14); но какъ именно молились при этомъ совершители Таинствъ-Апостолы и ихъ ближайшіе преемники, Апостольская письменность о семъ ничего не говоритъ намъ-очевидно-потому, что и не было еще въ то время разъ навсегда установленныхъ молитвъ для различныхъ требъ и Таинствъ, но каждый изъ предстоятелей церковныхъ произносилъ свою молитву, общую по содержанію и различную у каждаго изъ нихъ по формѣ и выраженіямъ, придерживаясь при этомъ только существенно однѣхъ и техъ-же мыслей и точнаго Апостольскаго ученія по разнымъ вопросамъ вѣры. Да многія молитвы и пѣснопѣнія, равно какъ и многія подробности христіанскаго культа,-за исключеніемъ, конечно, благодатныхъ словъ Св. Таинствъ, ---и не могли явиться въ готовомъ видѣ отъ Христа и Апостоловъ: все это "могло возникать и слагаться лишь по мбрб появлявшихся новыхъ обстоятельствъ, событій и потребностей въ жизни церкви Божіей. Многія изъ этихъ молитвъ, равно какъ и другія подробности христіанскаго культа, могли подлежать, съ согласія всей

церкви, и отмѣнѣ или усовершенію (Дѣян. XV, 1-29). Устанавливать Інсусу Христу (а во многихъ случаяхъ-прибавниъ отъ себя-и Апостоламъ) и такія подробности культа-не значило-ли бы увёковёчивать ихъ навсегда и связывать всякую свободную иниціативу членовъ церкви?" 1).-Что вышеуказанный порядокъ относительно составленія и возникновенія молитвъ (а равно и другихъ действій богослуженія) былъ допустимъ и даже неизбѣженъ въ Апостольское время, видно изъ слёдующаго мёста 1 посл. къ Корине. гл. XIV ст. 26-й: "Когда вы сходитесь (разумбется — въ церкви: ст. 16, 19, 23 и др.), н у каждаго изъ васъ есть псаломъ, есть поучение, есть языкъ, есть откровеніе, есть истолкованіе: все сіе да будеть къ назиданію". И только тогда, когда, подъ вліяніемъ полноты благодати. присущей церкви (Ісан. XIV, 26; XVI, 26; 1 Кор. XIV, 28; Ефес. IV, 11-13), христіанское богослуженіе обогатилось большимъ числомъ возвышенныхъ молитвословій и пѣснопѣній. точно и правильно при этомъ выражавшихъ учение церкви по разнымъ вопросамъ вѣры, такъ что они могли быть приняты всею церковію, только въ это время отцы церкви нашли нужнымъ избрать болѣе совершенныя изъ нихъ и заключить ихъ въ тотъ систематическій кругъ службъ церковныхъ, какой мы видимъ нынѣ въ православной церкви, ибо въ церкви все должно быть благообразно и по чину (1 Кор. XIV, 40).

Что касается того, не противорѣчитъ-ли обиліе существующихъ въ православной церкви молитвословій и возникающая отсюда продолжительность службъ церковныхъ запрещенію Господа говорить лишнее и многое при нашихъ молитвахъ (Матө. VI, 7; XXIII, 14), то это возраженіе сектантовъ опровергается примѣромъ Самого-же Господа Іисуса Христа, находившаго нужнымъ молиться часто и долго (Лук. IV, 2; IX, 28; Матө. XIV, 23), иногда цѣлую ночь (Лук. VI, 12; XXI, 37) и заповѣдавшаго и намъ всегда молиться (Лук. XVIII, 1),—а также и примѣромъ Апостоловъ, которые и сами много и долго молились (Дѣян. I, 14; II, 42 и 46; VI, 4), употребляя при этомъ и опредѣленные часы для молитвы (Дѣян. II, 1 и 15;

1) "Необходимость вившияго богопочтенія", проф. А. Гусева, стр. 38-39.

III. 1; X, 9), и намъ заповѣдали непрестанно молитися (1 Сол. V. 17). И если Господь запрещаеть говорить лишнее въ молитвахъ, или повидимому отвергаетъ продолжительную молитву, то въ 1-мъ случаѣ Онъ рузумѣетъ именно язычниковъ, которые, не имѣя истиннаго Богопознанія, думаютъ снискать себѣ милость и благоволеніе у своихъ боговъ многорѣчивыми и часто безсмысленными, крикливыми молитвами (какъ дълали это, напр. "студные" пророки и языческіе жрецы на горъ Кармилъ-3 Цар. XVIII, 26-28); а во 2-мъ ясно говоритъ о фариссахъ, которые лицемперно и долго молились на показъ людямъ и для тщеславія (Мате. XXIII, 5), безъ сердечнаго сокрушенія о грѣхахъ (Лук. XVIII, 11-12); между тѣмъ какъ молитва Богу угодна только "въ духѣ и истинѣ" (Ioan. IV, 23), -, съ припаданіема духовнымъ, съ покореніемъ, подчиненіемъ и посвящевіемъ Богу всёхъ мыслей, желаній и чувствованій, какъ это бываетъ въ подвигѣ пламенной молитвы (ср. Мато. XXVI, 39; Лук. XXII. 41-45)" <sup>1</sup>). Человѣкъ, даже и облагодатствованный, остается съ постоянною наклонностію ко грѣху и обуревается многими страстями (Рим. VII. 18-23), которыя удаляють его отъ общенія съ Богомъ. А непрестанная и усердная молитва, какъ "возношение ума и сердца къ Богу", является однимъ изъ вѣрныхъ способовъ къ борьбѣ съ этими страстями, облегчая для насъ подвигъ нашего стремленія къ Богу и побѣды надъ діаволомъ съ его навѣтами и соблазнами, такъ какъ сей родъ ничимже можетъ изыти, токмо молитвою и постомз (Мар. 1X, 29).

Итакъ, неправы сектанты въ своихъ укорахъ на нашу церковь за допущение ею въ составъ своего богослужения множества молитвъ и пъснопѣний, яко-бы не имѣющихъ оснований въ словѣ Божиемъ и противорѣчащихъ заповѣди Христа не говорить многаго и лишняго въ нашихъ молитвахъ къ Богу.

Свящ. Даніилг Поповз.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Объ истинномъ Богопоклонени", С. Кохомскаго. Миссіонерск. Обозр-1896 г. ч. II, вн. 4-л.

# ПЕДАГОГИЧЕСКІЯ ВОЗЗРЪНІЯ свв. отцовъ и учителей церкви.

#### (Продолжевие \*).

Св. Григорій Богословъ въ основѣ христіанскаго воспитанія также полагаетъ религіозно-нравственное начало. Рельефно выраженъ взглядъ св. Григорія на христіанское воспитаніе въ его надгробной похвальной рѣчи сь. Василію. Вотъ что говорить онь здёсь. "Каждый разумный человёкь, я полагаю, согласится, что ученость есть первое изъ благъ, какими мы можемъ владеть. Я говорю не только о той высшей учености, которая принадлежить намь, ----учености, которая, пренебрегая украшеніями стиля и изяществомъ языка, имбетъ въ виду только спасеніе души и красоту міра сверхчувственнаго; я говорю также о той внѣшней учености, которую большинство (οί πολλοί) христіанъ отвергаетъ, потому что въ невѣжествѣ своемъ считаетъ ее исполненною сътей и опасностей и думаетъ, что она удаляетъ отъ Бога. Заблужденіе тёхъ, которые воздаютъ твореніямъ Божіимъ почитаніе, приличное только Богу, не должно внушать намъ отвращение къ небу, землѣ, воздуху, и ко всему, что они въ себѣ содержатъ. Напротивъ, мы заимствуемъ въ природѣ все, что можетъ служить къ поддержанію в украшенію нашей жизни; избъгаемъ-же лишь того, что можеть быть намъ вреднымъ. Далекіе отъ того, чтобы подражать тыть безумдамъ, которые обращаютъ тварь противъ Творца, въ созданія познаемъ мы Создателя, по выраженію Апостола. пляняюще всякъ разумъ въ послушание Христово (2 к. Х. 5).

<sup>\*)</sup> См. ж. "Вѣра и Разумъ" за 1899 г., № 16.

Мы знаемъ, что огонь, пища, металлы, сами по себѣ ни добро. ни зло, что все зависить отъ употребленія, какое изъ нихъ дѣлаютъ, даже изъ пресмыкающихся мы извлекаемъ спасительныя лекарства. Подобнымъ-же образомъ и въ свътской литературѣ и наукахъ мы заимствуемъ изслёдованія и умозрѣнія о природѣ вещей, но отвергаемъ все то, что ведетъ къ демонамъ, къ заблуженію и въ глубину погибели. Мы извлекаемъ изъ нихъ полезное для самаго благочестія, такъ какъ, узнавъ нхъ недостатки, мы доходимъ до знанія совершеннѣйшаго и слабостію ихъ пользуемся для утвержденія нашего ученія <sup>1</sup>). Поэтому не должно унижать ученость, какъ дѣлаютъ нѣкоторые; а напротивъ, нужно признать неразумными и невѣждами тѣхъ, которые, держась такаго мнѣнія, желаля-бы всѣхъ видъть подобными себъ, чтобы въ общемъ недостаткъ скрыть свой собственный недостатокъ и избѣжать обличенія въ невѣжествь... Люди, заботящіеся только объ улучшеніи своей нравственности, но нерадящие о просвъщении своего ума познаніями, или же ищущіе только знанія, но не старающіеся о нравственномъ самоусовершенствовании, кажутся мнѣ похожими на косоглазыхъ, которые видятъ все вкривь и никому не могутъ нравиться, смотрятъ-ли сами они на что-нибудь, или лругіе смотрять на нихъ"<sup>2</sup>).

Здѣсь св. Григорій высказалъ характерный взглядъ на значеніе единенія нравственности съ умственнымъ развитіемъ и обратно. Онъ прямо указалъ значеніе образованія для благочестія и спасенія души, —сказалъ, что только тѣ, кто соединяетъ въ себѣ умственное развитіе съ нравственнымъ, могутъ судить и дѣйствовать, какъ истинно-зрячіе, всѣ-же прочіе судятъ, какъ косоглазые.

Все это, что имъ высказано здѣсь, какъ общее разсужденіе о пользѣ науки, повторяется снова въ спеціальныхъ педагогическихъ стихотвореніяхъ (XLIX и L): "Пара̀ Νιχοβούλου πρός τὸν πατέρα" и "Νιχοβούλου πρός τὸυ ὑιόν"). Отъ имени Никовула, своего родственника, вотъ что онъ говоритъ его отцу въ первомъ стихотвореніи: "Я не желаю ни золота, ни серебра, ни

Cf. S. Brsilii M. De leg. lib. gent c. Il; р. пер. ч. 4. стр. 346—347—848.
 S. Greg. Naz. Oratio funer. in laudem Basil. M. Ed. Morel. t. I, р. 323-324.

шелковыхъ (матерій) тканей, ни ослѣпительно сверкающихъ камней, ни обширныхъ полей и т. д... Я желаю только одного, что предпочитаю всему остальному: силу знанія и слова. (Далѣе перечисляетъ науки, какія нужно пройти: грамматику, логику, діалектику, этику, исторію, естествознаніе, астрономію). Послѣ того какъ я пройду этотъ курсъ науки, я предамся изученію божественнаго откровенія, таинственно сообщеннаго намъ Духомъ Святымъ. Я пойду за свѣточемъ ученія Его и буду постепенно приближаться къ Его совѣту, устрояя жизнь свою по Его божественнымъ наставленіямъ. Самъ Христосъ будеть мнѣ помощникомъ, спутникомъ и вождемъ. Онъ поможетъ мвѣ съ радостными надеждами войти въ небесныя обители и наслѣдовать жизнь чистую и вѣчную" <sup>1</sup>).

Здѣсь св. Григорій придерживается того-же порядка образованія, который предлагали Оригенъ и св. Василій, — смотрить на изученіе свѣтскихъ наукъ, какъ на пропедевтическое занятіе къ усвоенію христіанскихъ истинъ, и конечною цѣлію воспитанія выставляетъ "достиженіе жизни чистой и вѣчной".

Болће подробный взглядъ на значеніе свётскихъ, классическихъ наукъ въ системѣ христіанскаго образованія св. Григорій высказалъ въ своемъ обличительномъ словѣ на Юліана, запретившаго христіанамъ изучать эти науки.

"Науку и краснорѣчіе я считалъ и еще считаю, — говорить здѣсь св. Григорій, — главнѣйшимъ благомъ послѣ того, что есть главнѣйшее, т. е. послѣ божественнаго и послѣ чаяній сверхчувственнаго міра"<sup>2</sup>). "Что за причина такого запрещенія"? — спрашиваетъ св. Григорій. Отвѣчая на этотъ вопросъ. онъ разбиваетъ всѣ доводы, приводимые Юліаномъ въ защит своего запретительнаго эдикта. Юліанъ говорилъ, что наука в словесность — принадлежность язычниковъ и тѣсно связаны съ ихъ религіей, а удѣлъ христіанъ — необразованность, и вся ихъ мудрость состоитъ въ одномъ: вѣруй. Св. Григорій, отвѣчая на это, говоритъ, что вѣра — удѣлъ всѣхъ ученыхъ и фнлософовъ, — такъ, напримѣръ, у пивагорейцевъ выраженіе: "самъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) S. Greg. Naz. Carmen ad Nicobulum patrem vv 42-86. Ed Morelli t. II. Д.-ИЗ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Твор. св. Григорія рус. пер. ч. І, стр. 155—156.

сказалъ"---и есть то же, что христіанское "вѣруй", ибо эти слова служили доказательствомъ, не подлежащимъ ни какой повѣркѣ и изслѣдованію <sup>1</sup>).

На то, что греческая литература тёсно связана съ языческой религіей, св. Григоріей говорить, что ничуть она не связана, ибо "гдѣ у какихъ жрецовъ, спрашиваетъ онъ, предписана греческая образованность, подобно тому какъ предписано что и какимъ демонамъ приносить въ жертву"? <sup>2</sup>). Приписывать-же начки и ихъ изобрътенія только грекамъ-безсмысленно. говоритъ св. Григорій, ибо "не финикіянамъ-ли принадлежатъ письмена? а наука чиселъ, мъры, въса, искусство устроять полки и воевать-чье это? не себеянъ-ли? и т. д. Чтмъ будемъ защищаться, будучи уловлены собственными законами"<sup>8</sup>). Ла хотя-бы и все было изобрѣтено греками, то и тогда нельзя запретить пользоваться ихъ изобрётеніями, ибо "и языкъ, и всякое искусство или полезное учреждение, какое-бы ты себѣ ни представилъ, принадлежитъ не однимъ изобрѣтателямъ, а всёмъ, ими пользующимся; и какъ въ искусстве музыкальной гармоніи одна струна издаеть такой звукъ, другая-другой, высокій или низкій, но все устрояется однимъ искуснымъ начальникомъ хора и составляетъ одну прекрасную гармонію, такъ и здѣсь высочайшій художникъ и зиждитель, Слово, хотя избралъ различныхъ изобрѣтателей различныхъ полезныхъ учрежденій и искусствъ, но все предложилъ всёмъ, кто хочетъ, дабы соединить насъ узами взаимнаго общенія и человѣколюбія и украсить жизнь напту кротостію" 4).

Разборомъ всѣхъ доводовъ Юліана св. Григорій доказываетъ, что изучать классическія науки всякому христіанину можно и нужно.

Особенно въ этой полемикѣ съ Юліаномъ важенъ тотъ философскій взглядъ, какой высказалъ св. Григорій на исторію человѣчества,—на его прогрессивное развитіе,—взглядъ, который имѣетъ важное значеніе для опредѣленія воззрѣній св. Григорія на идеальную систему воспитанія. "Главная мысль его здѣсь,—скажемъ словами Архим. Бориса,—та, что про-

<sup>1</sup>) Ibid. crp. 157.

<sup>3</sup>) Ibid. стр. 161—164. 4) Ibid.

2) Ibid. стр. 158.

грессъ человъческаго рода обусловливается главнымъ образомъ не частною двятельностію каждаго народа отдёльно, а коллективными усиліями всёхъ историческихъ народовъ. Каждый народъ не одинъ только владбетъ результатами своей культурной деятельности, а вносить ихъ въ общую сокровищницу человъческихъ знаній и ихъ практическихъ примъненій, такъчто эти результаты становятся достояніемъ всёхъ людей. Еслебы каждое человѣческое общество жило совершенно изолировано отъ встать другихъ, такъ что должно было-бы снова создавать всю культуру, не пользуясь успёхами другихъ обществъ. то человѣчество не могло-бы достигнуть той высокой степеня культурнаго развитія, на какой оно теперь находится. Поэтому утверждать, что образованность, развившаяся среди извъстнаго общества или народа, принадлежить исключительно ему, былобы совершенно исльпо и противно исторіи. Христіанское общество, пользуясь плодами образованности, развившейся въ языческомъ мірѣ, слѣдовало лишь тому всеобщему закону историческаго прогресса, по которому новое развитие совершается уже на готовой почвѣ культурныхъ результатовъ прошлаго" 1).

Въ такомъ взглядѣ св. Григорія вопросъ объ изученіи какъ свѣтскихъ наукъ, такъ и вообще всего прошлаго научнаго достоянія получилъ новое и надлежащее освѣщеніе съ высшей философски-исторической точки зрѣнія. А разъ это изученіе имѣетъ такое важное значеніе, по взгляду св. Григорія.—для умственнаго и нравственнаго прогресса человѣчества,—то оно и должно обязательно, по нему, быть въ системѣ христіанскаго воспитанія.

Хотя въ общемъ взглядъ св. Григорія на идеалъ христіавскаго воспитанія высказанъ, сравнительно, кратко и неполно. но за то очень ясно, точно и въ нѣкоторомъ отношеніи съ новыхъ точекъ зрѣнія и даже оригинально. Преимущественно онъ касается значенія образованія въ системѣ христіанскаго воспитанія.

Въ томъ-же духѣ и съ той-же стороны разсматриваетъ вопросъ о воспитании и св. Амфилохий Иконийский, современникъ

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Архим. Борисъ цит. соч. п. 2 (Пр. Соб. 1835 г. ч. 7 стр. 443-444).

свв. Василія Великаго и Григорія Богослова, взгляды которыхъ на воспитаніе ему, очевидно, были извёстны.

Въ своемъ стихотворномъ посланіи къ юному Селевку св. Амфилохій прежде всего совѣтуетъ ему воспитать въ себѣ любовь и страхъ къ Богу и этимъ прямо указываетъ религіознонравственную основу воспитанія. Съ точки зрѣнія этого принципа св. Амфилохій разсматриваетъ изученіе классическихъ, свѣтскихъ наукъ.

Совѣтуя Селевку изучать классическихъ авторовъ, св. Амфилохій даеть при этомъ следующія наставленія. "Храни, говоритъ онъ, сокровище доброй нравственности, которое дѣйствительно принадлежить тебь, потому что находится въ душь твоей. Украшай его научными познаніями <sup>1</sup>); упражняйся въ чтеніи произведеній поэтокъ, повѣствованій историковъ, прекрасныхъ рѣчей ораторовъ и тонкихъ изслѣдованій философовъ. Но со встить обращайся благоразумно; съ мудростію собирай отовсюду полезное, осторожно избъгай всего, что въ каждомъ писателѣ есть вреднаго, подражая работѣ мудрой пчелы, которая садится на всякіе цвѣты, но весьма умно беретъ съ каждаго только полезное <sup>2</sup>). У ней наставницей сама природа; а у тебя разсудокъ. Обильно пожинай, что можетъ доставить пользу, а если что приносить вредъ, замѣтивъ дурное, удаляйся скорѣе прочь. Когда въ своихъ сочиненіяхъ языческіе писатели восхваляютъ добродѣтель и порицаютъ порокъ, тщательно усвояй себѣ и мысль ихъ, и изящную форму словеснаго выраженія. Когда-же, напротивъ, они разсказываютъ о своихъ богахъ нелёпые и безнравственные миоы, измышленные демонами, достойные въ одно и то же время и смъха нашего, и слезъ, -- отвращайся отъ нихъ, какъ отъ опасныхъ сѣтей<sup>8</sup>). Читая и то и другое, и смѣшные миоологическіе разсказы в исполненные изящества литературные образцы, къ первымъ относись съ презрѣніемъ, а изящную форму рёчи высоко цёни; поступай въ этомъ случав

<sup>1)</sup> Заѣсь св. Амфилохій повторяеть какъ-бы совѣть св. Григорія, хотя посаѣдній выражается объ этомъ, какъ мы видѣян, характернѣе.

<sup>2)</sup> Здъсь св. Амфилохій повторяеть св. Василія, который употребляеть то же сравненіе въ своей ръчи къ юношаль (Ср. Твор. ч. 4, стр. 349).

<sup>3)</sup> Здъсь св. Амфилохій опять повторяеть св. Василія (ibid стр. 348-349).

такъ-же, какъ ты дёлаешь, когда на одномъ и томъ-же растеніи срываеть розы и избъгаешь шиповъ <sup>1</sup>). Вотъ наилучшее правило касательно чтенія языческихъ авгоровъ<sup>4</sup><sup>2</sup>).

На изученіе свётскихъ наукъ св. Амфилохій, подобно Орвгену, св. Василію, св. Григорію, смотритъ, какъ на пропедевтику къ усвоенію христіанскихъ истинъ. "Когда-же изученіемъ различныхъ наукъ, какъ гимнастическими упражненіями въ палестрѣ, достаточно разовьешь и изощришь свой умъ, тогда усердно займись изученіемъ богодухновенныхъ писаній, чтобы собрать себѣ великое богатство вѣдѣнія изъ Ветхаго и Новаго Завѣта"<sup>3</sup>).

Какъ на образецъ истиннаго ученаго и святого мужа, св. Амфилохій указываетъ на пророка Моисея. Подражай этому образцу, сообразуйся съ примъромъ, который представляетъ собой Моисей", говоритъ св. Амфилахій Селевку. "Подобно судьъ, произносящему законный приговоръ, заставляй ученость, почерпнутую изъ греческихъ наукъ и литературы, служить распространенію истины, познанію великихъ ученій священнаго Писанія.

Справедливость требуетъ, чтобы мудрость св. Духа, которая свыше и исходитъ отъ Бога, была госпожею земной науки, чтобы эта послѣдняя, какъ смиренная и покорная служанка. повиновалась ей во всемъ, ибо низшая, земная, мудрость должна служить высшей, божественной"<sup>4</sup>).

Преслѣдуя въ воспитаніи нравственную цѣль, св. Амфилохій запрещаетъ пусқать юношей въ театръ, въ циркъ и другія зрѣлища, опасныя для нравственности; совѣтуетъ избѣгать дурного сообщества. "Вмъсто этихъ развлеченій,—говоритъ онъ Селевку,—находи удовольствіе въ занятіи науками, которое лучше всего можетъ возвысить и образовать твою душу"<sup>5</sup>).

Св. Амфилохій, какъ и св. Григорій, главнымъ образомъ останавливается на опредѣленіи характера христіанскаго образованія и его значенія для нравственнаго воспитанія.

Перейдемъ теперь къ изложенію взгляда св. Іоанна Златоуста на христіанскій идеалъ воспитанія. Богословское міро-

- <sup>1</sup>) То-же у св. Василія (ibid. стр. 349).
- 2) S. Amphilochii Icon. Carmen ad Selevcum vv 3363 (цит. по соч. Бор.).
- 3) Ibid. 181–187. 4) ibid. vv 239–250. 5) ibid. vv 65–113.

созерцаніе св. Златоуста болѣе, чѣмъ какого либо изъ другихъ восточныхъ отцовъ, отличалось правственно-практическимъ характеромъ. Потому и въ своихъ педагогическихъ воззрѣніяхъ св. Златоустъ останавливался, преимущественно, на рѣшеніи вопроса о воспитаніи, въ собственномъ смыслѣ.

Если кто изъ отцовъ, такъ именно св. Златоустъ подробно и обстоятельно выяснилъ значеніе религіозно-нравственнаго принципа въ христіанскомъ воспитаніи; онъ поставилъ въ этомъ отношеніи цѣлію доказать, что и научное образованіе будетъ имѣть смыслъ и значеніе только тогда, когда оно будетъ проникнуто религіозно-нравственнымъ характеромъ; онъ старался выяснить условія, при которыхъ можно было-бы соединить преимущества того и другого рода, т. е. нравственное воспитаніе привести въ гармонію съ научнымъ образованіемъ.

Воспитать дѣтей "въ наказаніи и ученіи Господнемъ" (Еф. 6, 4)—это,—говоритъ св. Златоустъ,—"первое и величайшее изъ благъ" <sup>1</sup>), которое могутъ доставить родители дѣтямъ. Онъ совѣтуетъ родителямъ "смотрѣть не на то, чтобы сдѣлать дѣтей богатыми серебромъ и золотомъ и тому подобнымъ, но чтобы они были богатѣе всѣхъ благочестіемъ, любомудріемъ и другими добродѣтелями" <sup>2</sup>), ибо только чрезъ такое воспитаніе можно приготовить ихъ для жизни вѣчной". Дѣти, хорошо настроенныя въ отношеніи къ Богу, будутъ честными,—говоритъ св. Златоустъ,—и отличными и въ отношеніи къ настоящей жизни <sup>3</sup>)… и, если бы отцы тщательно воспитывали дѣтей своихъ, то не нужно было-бы ни законовъ, ни судилищъ, ни наказаній, ни мученій и публичныхъ убійствъ; праведнику, говоритъ Апостолъ, законъ не лежитъ (1 Тим. 1, 9)" <sup>4</sup>).

. Вотъ какая польза получается отъ надлежащаго воспитанія дѣтей,—говоритъ св. Златоустъ, –а потому категорически совѣтуетъ отцу: "прежде образуй душу сына твоего, научи его быть добрымъ, а стяжанія онъ уже послѣ получитъ" <sup>5</sup>).

Если такъ важно воспитаніе дѣтей, то, по св. Златоусту, оно обязательно для родителей. "Если уже мы (т. е. духовные наставники),—говоритъ овъ, обязаны неусыпно печься о ду-

<sup>1)</sup> Бесбда на слова 1 т. 5, 9; русс. пер. т. III, стр. 161.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. crp. 152. <sup>3</sup>) Ibid. crp. 154. <sup>4</sup>) Ibid. crp. 158.

<sup>5)</sup> Бесѣды на I посл. въ Тим. б. 8, рус. пер. стр. 127-128.

шахъ ихъ, яко слова воздати хотяще (Евр. 13, 17); тѣмъ болѣе (обязанъ дѣлать это) отецъ, который родилъ сына н постоянно живетъ съ нимъ"<sup>1</sup>). "Не одно рожденіе,—говоритъ онъ,—дѣлаетъ отцомъ, но хорошее образованіе дѣтей; и не ношеніе во чревѣ дѣлаетъ матерью, но доброе воспитаніе"<sup>2</sup>).

Воспитывать дѣтей-это требованіе естественнаго закона. вложевнаго Богомъ въ природу людей. "Для того Онъ (Богъ),говоритъ св. Златоустъ, —и вложилъ въ природу такое влеченіе (родителей къ дѣтямъ), что-бы поставить родителей въ неизбѣжную необходимость пещись о дѣтяхъ" 3) и родители, нерадящие о воспитании дътей, подвергнутся крайнему наказанію отъ Господа, какъ нѣкогда преосвященникъ Илій за ненадлежащее воспитаніе своихъ дігей; такіе родители дётоубійцы <sup>4</sup>), даже хуже дѣтоубійцъ, нбо "эти отдѣляютъ тѣло отъ души, а тѣ то и другую ввергаютъ въ огонь геенскій" 5). Напротивъ, за надлежащее воспитание дътей родители получатъ великую награду отъ Бога<sup>6</sup>) и похвалу отъ людей<sup>7</sup>). Въ виду важности воспитанія, св. Златоусть совѣтуеть начинать его съ самаго перваго возраста. Когда воздѣлываніе болѣе удобно, тогда и нужно исторгать терніе, когда при нѣжности возраста, оно легче можетъ быть вырвано, когда страсти, оставленныя въ пренебрежении и возросшія, не сдѣлались неудобонсправины<sup>8</sup>).

Св. Златоустъ совѣтуетъ родителямъ "тщательно смотрѣть в за входами и выходами... вести съ ними (дѣтьми) бесѣды о любомудрін и давать совѣты о томъ, что должно дѣлать"<sup>9</sup>). Но главнымъ образомъ воспитать ихъ примѣромъ собственной жизни. "Оттого у насъ города и развратились, говоритъ св. Златоустъ, что худы наставники юношества. Какъ можешь ты привести въ порядокъ сына, вразумить другого, небрегущаго о своихъ обязанностяхъ, когда самъ ты въ глубокой старости ведешь себя такъ неблагопристойно"<sup>10</sup>).



<sup>1)</sup> Слово 3-е противъ пориц. монаш. рус. пер. т. III, стр. 155,

<sup>2)</sup> Бестан къ Антіох. народу, 1-я б. об. Аннъ; русс. п. т. II, с. 12.

<sup>3)</sup> Слово З-е противъ пор. мон. т. III, стр. 152.

<sup>4)</sup> Бес. на разн. мѣст. Пис. ч. Ш, стр. 154.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) 3-е сл. прот. цор. мон. ч. III, стр. 156.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Бес. въ Анат. нар. т. II, стр. 14-15.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Бес. на разн. мѣст. инс. т. III, стр. 154. <sup>8</sup>) Ibid. стр. 153.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Ibid. стр. 152 в 159. <sup>10</sup>) Бесѣд. къ Ант. варод. т. II, стр. 63.

Съ нравственной точки зрѣнія св. Златоусть старается разсмотръть и наказанія, даже тёлесныя, находя и послёднія необходимыми для нравственнаго исправленія "злыхъ и неисцѣльно-больныхъ" дѣтей. "Богъ ввѣрилъ, говоритъ онъ, любовь родителей и необходимости природы, и нравамъ людей, чтобы они (родители) и были снисходительны къ неважнымъ погубшностямъ дѣтей, какъ побуждаетъ ихъ къ тому природа, и здыхъ и неисцёльно-больныхъ не укореняли-бы во злъ преступнымъ потворствомъ" 1); а потому "не достаточно (по отношению къ послѣднимъ) только сказать или предложить увѣщаніе, но надобно внушить и великій страхъ, чтобы пресвчь безпечность юности"<sup>2</sup>); въ крайнихъ случаяхъ, по отношенію къ "злымъ и неиспёльно-больнымъ дётямъ" нужно употреблять для нихъ и розги <sup>в</sup>). "Говорю это, прибавляетъ св. Златоустъ, не съ тѣмъ, чтобы мы были слишкомъ жестокими къ дътямъ, но чтобы мы ве казались имъ презрѣнными" 4).

Судя съ нравственной точки зрѣнія о пользѣ тогдашнихъ театровъ и вообще зрѣлищъ, св. Златоустъ приходитъ къ абсолютному отрицанію такой пользы за ними, и этотъ его взглядъ по отношеніи къ тому времени вѣревъ, потому что тогдашніе театры, какъ описываетъ ихъ онъ, а также и другіе писатели, дѣйствительно не могли имѣть воспитательнаго значенія, будучи проникнуты языческимъ направленіемъ и безнравственной постановкой сценическихъ представленій <sup>5</sup>).

Защищая нравственный принципъ въ воспитании и съ его точки зрѣнія разсматривая всѣ его стороны, св. Златоустъ желаетъ и образованіе поставить на нравственную почву, а потому совѣтуетъ начинать его съ изученія св. Писанія и религіозныхъ истинъ, а потомъ переходитъ къ усвоенію свѣтскихъ наукъ <sup>6</sup>). "Съ дѣтства,—говоритъ онъ отцу,—воспитывай сына въ наставленіи и ученіи Господнемъ. Не думай, чтобы изученіе божественныхъ писаній было для него дѣломъ излишнимъ. Тамъ онъ услышитъ прежде всего: чти отца

<sup>1)</sup> Ibid. стр. 14.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid. стр. 156.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Бесѣд. на разн. мѣста Писанія т. III, стр. 155. <sup>4</sup>) lbid. стр. 158.

<sup>5)</sup> Беста, на разн. мъста св. Писанія т. III, стр. 159.

<sup>6)</sup> Система образованія св. Златоуста разнится отъ системы Оригена, Свв. Василія, Григорія, которые совѣтовали сначала изучать свѣтскія науки.

твоего и матерь твою-слова, направленныя къ твоей пользъ. Не говори: "это дёло монаховъ; неужели инѣ его сдёлать монахомъ? нътъ надобности быть ему монахомъ". Что это въ тебѣ за страхъ: боишься того, что исполнено многихъ выгодъ? Саблай его христіаниномъ. Свётскимъ людямъ весьма нужно внимать ученію, заключающемуся въ писаніи, а особенно дътямъ, такъ какъ они многаго не знаютъ... Не безразсудно-ли учить дѣтей искусствамъ, посылать ихъ въ школу, ничего не жалёть для ихъ образованія, а о воспитаніи въ ученіи и наставлении Господнемъ не заботиться? Не заботься о томъ, чтобы сдёлать его извёстнымъ по внёшней учености и доставить ему славу, но старайся научить его презирать славу настоящей жизни; отъ этого онъ будетъ славнѣе и знаменитѣе... Не ораторомъ старайся сдѣлать своего сына, а воспитать въ немъ философа (т. е. благочестиваго). Если онъ не будетъ ораторомъ, отъ этого не произойдетъ еще никакого вреда: при отсутстви-же философскаго отношения къ жизни, самое обильное ораторство не принесетъ ему никакой пользы. Строгое поведение требуется, а не умѣнье хорошо говоритъ.-нравственность, а не сила рѣчи,-дѣла, а не слова. Не языкъ изошряй, но очищай душу. Говорю это не съ тѣмъ чтобы запретить свътское образование, но чтобы не привязывались къ нему исключительно. Не думай, что будто однимъ монахамъ нужны наставленія въ Священномъ Писаніи: весьма многія изъ этихъ наставленій необходимы и для тёхъ дётей, которыя вступять въ светскую жизнь. Въ исправномъ судье, лоцмань и полномъ комплектѣ матросовъ нуждается не тотъ, кто находится въ пристани, но тотъ, кто постоянно находится въ морскомъ плавании; подобное этому нужно сказать относительно монаха и свѣтскаго человѣка" 1). Но если свѣтское образованіе поставлено въ такія условія, что можеть погубить нравственность дътей, то лучше, по св. Златоусту, и не учиться. чёмъ чрезъ такое образование погубить душу. На этомъ овъ особенно и настаиваетъ; въ принципѣ-же онъ ничуть не отвергаетъ необходимости и пользы свътскаго образованія. Св. Златоусть разсуждаеть объ этомъ такъ. "Какая польза, спраши-



<sup>1)</sup> Бесѣды на посл. къ Еф. руск. пер. (1859) ч. І, стр. 371-372; 374-376.

ваеть онь, посылать дътей къ учителямъ, у коихъ научатся они скорће порокамъ, нежели словесности, и, желая пріобръсть менѣе важное, потеряють важнѣйшее-силу души и всякое доброе расположение? Такъ что-же? Разрушить намъ, скажете, школы? Не объ этомъ говорю, но о томъ, какъ-бы намъ не разрушить зданія доброд'втели и не погубить живой души. Когда душа цѣломудренна, тогда не будетъ никакой потери отъ незнанія краснорьчія; а когда она развращена, тогда отъ нея величайшій вредъ, хотя бы языкъ (у такого человѣка) былъ изощренъ, и даже тѣмъ больше (вреда), чѣмъ весьма И больше силы въ словѣ. Ибо нечестие съ искусствомъ въ словѣ производить гораздо болёе зла, чёмъ необразованность... Для успѣшнаго занятія словесностію нужна добрая правственность; а добрая нравственность не нуждается въ пособіи словесности. Можно быть цёломудреннымъ и безъ этой учености, но никто никогда не успфетъ въ наукахъ безъ добрыхъ нравовъ, когда все время будетъ проводить въ порокахъ и пьянствѣ...

Что будетъ намъ добраго отъ знанія словесности, если у насъ разстроено самое главное? и что худого отъ незнанія оной, коль скоро у насъ устроено самое важное? И это признано за истину не только нами, которые смбемся надъ внбшнею мудростію и почитаемъ ее буйствомъ, но даже языческими философами <sup>1</sup>). Далъе въ доказательство послъдней мысли онъ указываетъ на Анахарсиса, Кратеса, Діогена, Сократа. "Итакъ, продолжаетъ онъ, для невърующаго довольно и этихъ примфровъ; а вфрующему, кромф этихъ примфровъ, необходимо представить и свои примёры. Какіе-же? Тёхъ святыхъ и великихъ мужей, изъ коихъ самые первые были совсѣмъ неграмотны, послѣдовавшіе за ними знали уже грамоту, но не изучали краснорѣчія, а бывшіе послѣ этихъ знали и грамоту, и краснорѣчіе. Такъ первые не знали ни того, ни другаго, потому что не учились не только краснорѣчію, но и самой грамотъ: однакожъ въ тъхъ то имеено случаяхъ, въ которыхъ особенно необходима, кажется, сила краснорвчія, они такъ превзощли самыхъ искуссныхъ въ немъ, что эти оказались хуже несмысленныхъ дътей. Ибо, если сила убѣжденія заключается

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) 3-е слово противъ пориц. монаш. русс. пер. твор. т. Ш., стр. 183-185.

въ краснорѣчіи, и однакожъ философы не побѣждаютъ ни одного тирана, а люди не книжные и простые обращають всю вселенную: то, очевидно, первенство въ мудрости принадлежитъ этимъ некнижнымъ и простымъ, а не темъ, тщательно изучившимъ то и другое искусство. Такъ истинная мудрость и истинное образование есть не иное что, какъ страхъ Божій. И никто не думай, будто я предписываю, чтобы дёти оставались невѣждами; нѣтъ, пусть кто поручится на счетъ самаго необходимаго (т. е. благочестія), я не стану препятствовать (дѣтямъ) изучать въ совершенствѣ и это искусство (краснорѣчія). Какъ тогда, когда колеблются основанія, и весь домъ и все зданіе находится въ опаспости упасть, было бы крайне безсмысленно и безумно--бѣжать къ штукатурщикамъ, а не къ плотникамъ: такъ опять было бы дёломъ неуместной притязательности не позволять окрашивать стёны, когда онё стоять твердо и крѣпко"<sup>1</sup>). Далѣе на примѣрѣ одного юноши св. Златоустъ изображаетъ конкретно идеалъ христіанскаго воспитанія. У этого юноши, сына богатаго родителя, быль наставникъ, "у котораго было только одно дело-образовать его душу". Примеромъ сбоимъ и ученіемъ наставникъ такъ воспиталъ этого юношу, что онъ твердо потомъ шелъ путемъ добродътельной жизни, не уклоняясь въ сторону, и явился примфромъ для своихъ сверстниковъ, которые, смотря на него, "дошли до одинаковой съ нимъ ревности (къ благочестивой жизни)". А порядокъ воспитанія этого юноши былъ такой. "Время у него все почти употреблялось на чтеніе священныхъ книгъ. Быстро понимая науки, онъ вяѣшнему ученію посвящаль только малую часть дня, а все остальное время занимался молитвами и чтеніемъ божественныхъ книгъ... Да и ночи были свидътелями тѣхъ же слезъ и молитвъ, и того же чтенія... И одежду сделалъ онъ себѣ изъ волосъ, и въ ней спалъ по ночамъ, выдумавъ её, какъ мудрое средство къ тому, чтобы скорѣе вставать отъ сна"<sup>2</sup>).

Изъ приведенныхъ цитатъ видно, что св. Златоустъ старается выяснить необходимость соединенія научнаго образованія дѣтей съ нравственнымъ ихъ развитіемъ, при чемъ отдаетъ, по

<sup>1</sup>) lbid. crp. 186-187.

<sup>2</sup>) Ibid. ctp. 187-192.

322

важности, предпочтеніе послѣднему. Онъ требуетъ, чтобы самое образованіе проникнуто было нравственнымъ характеромъ. Если какое-нибудь школьное образованіе можетъ, по своему строю и характеру, деморализовать учащихся, то св. Златоустъ совѣтуетъ въ этомъ случаѣ—лучше оставить своихъ дѣтей безъ образованія, лишь-бы сохранить чрезъ это нравственность ихъ чистой и неповрежденной. Онъ ничуть въ принципѣ пе отрицаетъ значенія и важности свѣтскихъ наукъ и вообще образованія, но желаетъ только дать такому образованію соотвѣтствующую постановку, при которой оно служило-бы главной цѣли воспитанія: нравственному развитію дѣтей.

Что св. Златоустъ не отрицалъ пользы свѣтскихъ наукъ и образованія, это видно, кромѣ вышеприведенныхъ цитатъ, особенно изъ его знаменитаго трактата "О священствь". "Никто, не будучи архитекторомъ, не возьмется строить домъ,—говоритъ здѣсь св. Златоустъ,—и никто изъ незнающихъ медицины не станетъ лечить больныхъ. Неужели-же тотъ, кому имѣютъ быть ввѣрены заботы о столькихъ душахъ, приметъ на себя обязанности, къ исполненію которыхъ не будетъ надлежащимъ образомъ приготовленъ" 1).

"Если борцы,-продолжаетъ онъ,-для развитія своихъ силъ, имѣютъ нужду во врачахъ, учителяхъ, строгомъ образѣ жизни, постоянномъ упражнении и множествѣ другихъ предосторожностей, то, принявшие на себя обязанности служить церкви, которая есть тёло Христово, могутъ-ли сохранить его невредимымъ и здоровымъ, если не будутъ знать всякаго врачества, полезнаго душѣ? Мы готовимся не къ одному виду борьбы. Эта борьба разнообразна и воздвигается противъ насъ различными врагами. Всѣ они употребляютъ неодинаковое оружіе и не однимъ и тъмъ-же способомъ нападаютъ на насъ. Кто намъренъ вступить въ борьбу со всъми своими врагами, тотъ долженъ знать полемические приемы всёхъ ихъ... Если намёреваютійся побъдить не будеть свъдущъ во всъхъ видахъ искусства, то врагъ съумѣетъ и посредствомъ одной части, оставленной въ пренебрежении, войти въ стадо и похитить овецъ; но онъ не можеть этого сдёлать, когда ему мишаеть присутствіе па-

<sup>1)</sup> Русс. пер. Матвѣевскаго СП. 1879 г. стр. 75.

стыря, обладающаго всякимъ внаніемъ и хорошо понимающаго все коварство врага"<sup>1</sup>). Св. Златоустъ не требуетъ отъ священника плавности Исократа, силы Демосеена, величія Оукидида и высоты Плавта; но онъ требуетъ, опираясь на ученіе Ап. Павла, чтобы священникъ былъ силенъ обличать своихъ противниковъ и заграждать имъ уста, чтобы и дълами, н словами могъ онъ вести поучаемыхъ къ жизни, которую заповъдалъ Христосъ. Но нужно-ли ожидать полученія священства, чтобы тогда достигнуть требуемаго образованія? Очевидно, на изученіе словеснаго искусства, какъ и на пріобрътеніе другихъ познаній, должны быть употреблены учебные годы дътства и юности.

Да, такое образованіе нужно всякому христіанину, но только пастырю, по преимуществу. Хотя св. Златоустъ и принадлежитъ къ горячимъ поклонникамъ свътскаго образованія, но все-же утверждать, какъ это дёлаютъ нёкоторые ученые <sup>2</sup>), что онъ не признавалъ никакой пользы отъ свътскаго образованія и запрещалъ его, значитъ несправедливо клеветать на великаго учителя и отца Церкви.

Св. Златоустъ очень хорошо понималъ главную цъль хрнстіанскаго воспитанія и, видя на своихъ глазахъ вредъ отъ односторовне - умствевнаго образованія, со всею рѣзкостію осуждалъ именно только послѣднее, какъ вредящее доброй нравственности учащихся. "Чтобы правильно понимать смыслъ и значение строгаго поридания, съ какимъ св. Златоустъ относится къ современному воспитанію юношества, нужно,-говоритъ Архим. Борисъ, --- знать характеръ и исторію народя, которымъ онъ призванъ былъ руководить. Зло истинно-оцасное, предв'вщавшее быстрый упадокъ имперіи, заключалось пе въ изученіи языческихъ авторовъ, а въ глубокомъ растлѣніи всѣхъ слоевъ общества, вносившемъ свое злотворное вліяніе и въ стѣны публичныхъ школъ" <sup>3</sup>). Не будемъ-же принимать по всей строгости суровыя слова и новыя предостереженія, внушаемыя св. Златоусту опасностями, какимъ христіанскія дѣти подвер-

<sup>1</sup>) Ibid. crp. 79-84.

<sup>2</sup>) Какъ это утверждаютъ Gaume и Labanne въ своихъ сочиненияхъ: "Le ver rongeur des sociétés modernes ou le peganisme dans l'education. Paris 1851 г. p 62-63"; "Influence des pèeres de l'Eglise sur l'education publique pendant les cinq premiers siecles de l' ere chrétienne. Paris" p. 58-94. (См. у Бориса цит. соч. Пр. Соб. 1886 г. ч. II, стр. 368-380)

3) Івід Цр. Соб. 1886 г. ч. ІІ, стр. 381.

гались въ большей части языческихъ школъ этой эпохи"<sup>1</sup>). Напрасно нѣкоторые стараются выставить св. Златоуста, какъ и св. Василія, представителемъ узкаго, спеціально-монашескаго воспитанія <sup>2</sup>). Нѣтъ, св. Златоустъ не былъ таковымъ, но онъ ратовалъ за него, преслъдуя главную цель воспитанія и видя несоотвѣтствіе этой цѣли въ системѣ современнаго ему воспитанія. Но если-бы нравственности учащихся не угрожала никакая наука въ публичныхъ школахъ, "если-бы кто представилъ, --- говоритъ св. Златоусть, -- надежное ручательство въ томъ, ---я не сталъ-бы посылать детей (въ монастыри) даже и тогда, когда-бы они уже пріобрѣли научное образованіе. Напротивъ, тогда-то особенно и сталъ бы настаивать, чтобы они оставались въ городъ, и не похвалилъ-бы тъхъ, которые стали-бы склонять ихъ къ удаленію (въ монастыри), но возненавидель-бы, какъ враговъ всего общества, за то, что они, скрывая свѣтильники и удаляя ихъ изъ города въ пустыню, лишаютъ живущихъ въ городѣ важнѣйшихъ благъ" <sup>3</sup>).

Изъ приведенной тирады видно, насколько и почему св. Златоустъ ратовалъ за монастырское воспитаніе.

У св. Златоуста взглядъ на идеалъ христіанскаго воспитанія былъ шире монастырскаго; онъ старался построить его на обще-человѣческихъ началахъ и ратовалъ за монастырскій, въ виду исключительныхъ временныхъ обстоятельствъ, когда именно монастырская форма ближе подходила подъ истинный идеалъ христіанскаго воспитанія.

Прекрасно выясняетъ этотъ вопросъ Архим. Борисъ... Опасности заключались, --- говоритъ онъ, --- не въ самыхъ предметахъ преподаванія, не въ школьныхъ программахъ, но въ развращенности многихъ преподавателей и учениковъ, подвергшихся нравственной порчѣ еще въ семьѣ и приносившихъ съ собою эту порчу и въ стѣны публичныхъ школъ. Вопросъ касался, слѣдовательно, не самаго свѣтскаго тогдашняго образованія, а той среды и тѣхъ условій, въ какой и при какихъ оно получалось. Нужно было, по воз-

<sup>1</sup>) Leblane... Essai historique et critique sur l'etude et l'enseignement des litters profanes dans les premiers de l'Eglise". Par. et Lyon. p. 184-135 (y Бориса цит. соч. ibid. стр. 381-302).

<sup>2</sup>) Напр., К. Шиндтъ въ своей "Исторія пед." т. II, стр. 35.-36 и дал., а также Е. Кеминцъ (см. его статью: "Очеркъ воспитавія и обученія въ средніе въка" въ жур. "Учитель" за 1866 г. т. 17 стр. 65-66).

8) См. "Противъ пориц. монаш." русс. пер. твор. слова т. III, стр. 183.

можности, изолировать учащееся юношество отъ вреднаго вліянія этой среды и этихъ условій. Такому изолированію лучше всего могли содействовать тогдашние монастыри. На нихъ св. Златоустъ и указывалъ, какъ на училища благочестія. Такъ какъ, съ другой стороны, большинство христіанскихъ родителей, преслъдуя въ дълъ воспитанія своихъ дътей чисто внъшнія, узко-утилитарныя цёли, не только отдавало явное предпочтение научному и художественному элементу образования предъ нравственно-религіознымъ, но нерѣдко и прямо пренебрегало этимъ послёднимъ, то было необходимо указать въ систем' воспитанія надлежащее м'єсто тому и другому. Изъкруга искусствъ и наукъ свътскихъ центръ тяжести всей системы образованія нужно было перенести въ сферу религіознонравственнаго воспитанія, положивъ въ основу обученія законъ Божій. Въ этомъ и состояла задача св. Златоуста, когда опъ дѣлалъ сравнительную оценку свѣтскому образованію и нравственному воспитанію дѣтей. Отдавая предпочтеніе послѣднему, онъ отнюдь не отвергалъ перваго, но требовалъ гармоническаго межау ними взаимоотношенія" 1).

Въ сравнени съ предшествующими отцами и учителями церкви, Св. Златоустъ рельефиће оттћиилъ значение нравственнаго элемента въ христіанскомъ воспитании: онъ ясно показалъ, что именно этотъ элементъ составляетъ истинную основу христіанскаго воспитанія, а все остальное въ немъ имћетъ по-стольку значение, по-скольку относится къ этому элементу.

Богословствованіе св. Исидора Пелусіота, ученика св. Златоуста, отличалось, какъ богословствованіе послѣдняго практическимъ характеромъ; въ своихъ письмахъ ученикъ оставилъ намъ немало мудрыхъ совѣтовъ о христіанскомъ воспитаніи напоминающихъ уже извѣстныя намъ наставленія его учителя.

Въ основу христіанскаго воспитанія св. Исидоръ, какъ и его предшественники, полагалъ религіозно-нравственный принципъ

"Самая высокая мудрость, — учить св. Исидоръ, — есть правильное понятіе о Богѣ" (письмо 76). Поэтому "въ дѣтяхъ, говоритъ св. Исидоръ, — когда они еще малы, надлежитъ посѣвать ученіе сперва о Божіемъ величіи, и о Промыслѣ, а потомъ о добродѣтели. Посѣвающіе въ своихъ дѣтяхъ, еще въ младенчествѣ, справедливое понятіе о Божіемъ величіи и Про-

<sup>1</sup>) Цит. соч. (см. Пр. Соб. 1886 г., ч. II; стр, 395-396).

мыслё, а потомъ и о добродётели, не только какъ родители, но и какъ превосходные наставники, сподобятся отъ Бога наградъ (письмо 141—638). Но для правильнаго разумѣнія Св. Цисанія, въ которомъ излагается ученіе о Богѣ и добродѣтели, св. Исидоръ совѣтуетъ, параллельно съ изученіемъ Св. Писанія, обучать дѣтей и свѣтскимъ наукамъ. "Намѣревающемуся постигнуть что-либо неясное (въ Св. Писаніи),—говоритъ св. Исидоръ,—надлежитъ быть разумнымъ и съ перваго возраста упражняться въ изощряющихъ разсудокъ наукахъ<sup>4</sup> (письмо 134). Особенно такой образовательной подготовки св. Исидоръ требуетъ отъ кандидатовъ священства <sup>1</sup>).

Но, совѣтуя изучать свѣтскія науки, св. Исидоръ предостерегаетъ отъ излишняго занятія ими, въ ущербъ главному и существенному занятію Св. Писаніемъ; совѣтуетъ заниматься ими такъ и настолько, какъ и насколько онѣ будутъ полезны для истинной цѣли воспитанія. "Сильная страсть къ изученію словесности,—писалъ онъ къ епископу Елафію,—объяла въ наше время души людей: разумѣю словесность не ту, которая уцѣломудриваетъ, но которая забавляетъ слушателей,—не духовную, но любопрѣтельную, не ту, которая можетъ возбуждать душу, но которая обыкновенно ласкаетъ слухъ,—не живую, одушевленную дѣлами говорящаго, но принимаемую ради сладкозвучія мертвымъ слухомъ"<sup>2</sup>).

Вотъ основной взглядъ св. Исидора на христіанское воспитаніе, по существу сходный со взглядомъ всѣхъ указанныхъ нами восточныхъ отцовъ и учителей церкви.

Если мы теперь резюмируемъ общій выводъ, какой можетъ быть представленъ на основаніи анализа разсмотрѣнныхъ нами педагогическихъ воззрѣній св. отцовъ и учителей восточной церкви, — то этотъ выводъ можетъ быть слѣдующій.

Всѣ восточные отцы и учители церкви единогласно стоятъ за религіозно-нравственный принципъ въ дѣлѣ христіанскаго воспитанія и съ точки зрѣнія этого основного принципа разсматриваютъ и всѣ его составныя части, весь его строй: методъ, средство и характеръ. Вся практическая система воспитанія, изучевіе наукъ и искусствъ—все должно, по ихъ воззрѣнію, служитъ осповой, нравственной цѣли воспитанія. Вос-

<sup>1</sup>) См. Жизнь св. Исидора Пел. въ Приб. къ Твор. Св. отецъ ч. 14, стр. 503.

2) Св. Исилоръ Пел. письм. къ еп. Елафію кн. 5, 201.

питатель въ этомъ отношения, по ихъ воззрѣнию, долженъ быть образцомъ не только на словахъ, но и на дълъ. Чтобы вполнѣ достигнуть намѣченной цѣли воспитанія, послѣднее должно идти, по ихъ воззрѣнію, подъ руководствомъ церкви и ея благодатныхъ даровъ, такъ какъ дѣло христіанскаго воспитанія и дёло искупленія каждаго человѣка тёсно связаны между собою общею конечною целію. Свв. отцы и учители цереви ничуть не отвергаютъ пользы и значенія свѣтскихъ классическихъ наукъ, но стараются поставить изучение ихъ на религіозно-нравственную почву. Они придаютъ изученію свътскихъ наукъ характеръ общеобразовательный и въ отношевія къ усвоенію христіанскихъ истинъ разсматривають, какъ науки пропедевтическія: изученіе ихъ должно содъйствовать раскрытію и уясненію христіанскаго ученія, его защищенію и обличенію въ болѣе совершенную, словесную форму. Св. Писаніе должво составлять основу и сущность христіанскаго образованія. Различно только они смотрятъ на время его пзученія: одни совѣтуютъ его изучать послѣ усвоенія свѣтскихъ наукъ (Климентъ, Оригенъ, свв. Василій, Григорій Богословъ, Анфилохій) другіе-раньше (св. Златоусть), третьи (св. Исидоръ) желають, чтобы изучение того и другихъ шло параллельно.

Смотря съ религіозно-нравственной точки зрѣнія на изученіе свѣтскихъ наукъ, отцы и учители церкви требуютъ и соотвѣтственнаго характера ихъ изученія: они совѣтуютъ при изученіи ихъ быть весьма осторожными, усваивая изъ нихъ только нравственно-полезное и удаляя все вредное; они совѣтують, чтобы юноши, какъ еще не искусившіеся въ жизни, въ дѣгѣ пріобрѣтенія разныхъ знаній руководствовались совѣтами и наставленіями мудрыхъ и опытныхъ руководителей.

Въ раскрытомъ идеалѣ христіанскаго воспитанія свв. отци и учители восточной церкви выразили основную идею христіанства, — идею, что человѣкъ, какъ существо духовно-разумное, имѣющее своею конечною цѣлію нравственное совершенствованіе и чрезъ него достиженіе вѣчнаго спасенія, — долженъ быть приготовляемъ къ этому съ перваго момента своей жизни путемъ религіозно-правственнаго воспитанія, — и, какъ искупленный заслугами Христа, долженъ идти къ намѣченной цѣли путемъ воспитанія, совершаемаго при благодатномъ содъйствіи установленной Имъ Церкви. *Н. Миромобов*.

(Прололжение будеть).

## Ученіе о богодухновенности св. Писанія со времени реформаціи (XVI вѣкъ).

(Окончаніе \*).

Второй періодъ развитія лютеранскаго вѣроученія начинается съ появленія шиалькальденскихъ членовъ въ 1537 г. Систематическаго ученія о богодухновенности и въ это время у протестантовъ еще не было, но высшее божественное происхождение Св. Писания опредѣлено уже достаточно ясно. Слово Божіе въ шмалькальденскихъ членахъ всюду является правиломъ въры, превосходящимъ не только человъческій авторитетъ но и высшій — самихъ ангеловъ 1). Это видно уже изъ полемическихъ замбчаній противъ мечтателей, или энтузіастовъ, которые пытались провести рѣзкую границу между устнымъ словомъ и внутреннимъ вдохновеніемъ. Противъ энтузіастовъ въ шмалькальденскихъ членахъ доказывается необходимость и божественное происхождение внѣшняго слова. "Что касается устнаго и внѣшняго слова, то твердо должно держаться того, что Богъ никому не даруетъ Духа или свою благодать иначе, какъ чрезъ слово и вытстъ съ предшествующимъ этому витнимъ словомъ, такъ что мы остерегаемся энтузіастовъ, т. е., духовныхъ, которые хвалятся, что имѣютъ Духа прежде слова и безъ словя и потому судять о Св. Писаніи или устномъ словѣ, измѣняютъ и извращаютъ его по произволу"<sup>2</sup>). Богъ не

<sup>\*)</sup> См. ж. «Вѣра п Разумъ», за 1899 г. № 16.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Articuli Smalcaldii, II, 2, 15 Regulam autem aliam habemus, ut videlicet verbum. Dei condat articulos fidei, et praeterea nemo, ne angelus quidem.

<sup>2)</sup> Articuli Smalcald. P. III. Artic. 8 pag. 331-333. In his, quae vocale et externum verbum concernunt, constanter tenendum est, Deum nemini Spiritum vel gratiam suam largiri, nisi per verbum et cum verbo externo et praecedente,

иначе сообщается съ людьми, какъ чрезт внѣшнее слово и таинства. Такъ Моисею Богъ явился въ горящемъ кустарникъ в бесбдовалъ съ нимъ чрезъ устное слово. Никакой пророкъ, не Илія, ни Елисей не получалъ св. Духа безъ устнаго слова (sine verbo vocale). И ал. Петръ (II Посл. I, 21) учитъ, что пророки предсказывали не по человѣческой волѣ, но чрезъ се. Духа, какъ люди Божіи. Безъ внѣшняго слова они не был еще посвящены целямъ Божественнаго Откровенія. Наобороть, ихъ еще не освященныхъ побуждалъ говорить самъ Богъ. Оне дблались святыми именно съ того времени, какъ чрезъ низъ начиналъ говорить св. Духъ<sup>1</sup>). На этой органической внутревней связи между внёшнимъ и внутреннимъ словомъ, между вдохновеніемъ св. Духа и выраженіемъ его вовнѣ основано высшее значение св. книгъ. Авторитетъ ихъ выше авторитета римскаго первосвященника. Папы не только стремятся обосновать свою власть на божественномъ правѣ, но даже прирабниваютъ св. Писанію и божественнымъ законамъ (pares legibus divinis), но безъ всякаго сомнѣнія, что значеніе слова Божія превосходить всѣ папскіе декреты<sup>2</sup>).

Слово Божіс, говорится въ большемъ катихизисъ, есть спла Божія, какъ говоритъ ап. Павелъ (Рим. I, 16). Да, именносила Божія, которая причиняетъ невыносимое страданіе діаволу, которая выше мѣры укрѣпляетъ, утѣшаетъ и помогаеть намъ<sup>3</sup>). Слову Божію безусловно должно вѣрить, такъ какъ въ немъ нѣтъ никакой лжи (scripturae credas, quae tibi non mentietur <sup>4</sup>).

ita ut praemuniamus nos adversus Enthusiastas i. e. Spiritus, qui jactitant, se ante verbum et sine verbo Spiritum habere, et ideo Scripturam sive vocale verbum judicant, flectunt et reflectunt pro libito, ut faciebat Monetarius, et mult: adhuc hodie, qui acute discernere volunt inter Spiritum et literam, et neutram norunt, nec, quid statuant, sciunt.

<sup>1</sup>) Ibidem. Quare in hoc nobis constanter est perseverandum, quod Deus not velit nobiscum aliter agere, nisi per vocale verbum et sacramenta, et quod, quidquid sine verbo et sacramentis jactatur ut spiritus, sit ipse diabolus... Et Petrus inquit "Prophetae non ex voluntate humana, sed Spiritu Sancto inspirati locuti sunt sancti Dei homines", qui sine verbo externo non erant sancti, nec a Spiritu Sut non sancti seu profani ad prophetandum impulsi; sed sancti erant, inquit Petrus, quum per eos Spiritus S. loqueretur.

2) De pot. et prim. papae.

3) Major catechismus Lutheri, Praefacio II. Cpas. II, 3. Artic. 62.

4) Ibidem. V, 76.



Какъ высшій принципъ лютеранскаго ученія о св. Писаніи, можно разсматривать слёдующее положение формулы согласия: .Мы въруемъ, учимъ и исповъдуемъ, что евангельское правило и руководство, по которому можно судить и оцфнивать всф ученія и всѣхъ учителей есть только пророческія и апостольскія писанія Ветхаго и Новаго Завѣта" 1). Другія сочиненія и книги нельзя ставить наравит съ св. Писаніемъ, такъ какъ только оно одно есть судія, правило и руководство (judex, norma et regula) вѣры<sup>2</sup>) Всякое ученіе должно заимствовать изъ слова Божія (doctrina e verbo Dei collecta), почему пророческія и апостольскія писанія Ветхаго и Новаго Завѣта называются свётлёйшими и чистёйшими источныками Израиля (ut limpidissimos purissimosque Israelis fontes). Они суть также руководство, по которому нужно судить о всёхъ учителяхъ и ученіяхъ <sup>8</sup>). Всѣ церковныя исповѣданія должны предлагать христіанину то, что наравнѣ съ словомъ Божінмъ (juxta verba Dei). писаніями пророковъ и апостоловъ должно почитать и принимать, какъ върчое и истинное 4). Если чрезъ ветхозавътный законъ Духъ Святый наказывалъ людей, то чрезъ евангеліе онъ утѣшаетъ ихъ 5). Вообще же все Писаніе обоихъ Завѣтовъ вдохновлено св. Духомъ не для безпечности и нераскаянности людей, но для наученія, обличенія, исправленія и для наставленія въ праведности (2 Тим. 3, 16). Цёль св. Писанія-не возбуждать въ людяхъ сомнѣніе, но чрезъ терпѣніе и утѣшеніе производить въ нихъ упованіе (Рим. XV, 5<sup>6</sup>).

III. Какъ мы видимъ, символическія книги лютеранъ не дѣлаютъ вопросъ о богодухновенности предметомъ особаго нарочитаго изслѣдованія. Напротивъ, вѣроисповѣданія реформатовъ посвящаютъ этому догмату отдѣльный по большей части первый членъ и подвергаютъ его болѣе подробной разработкѣ.

Руководителемъ реформаціи въ Швейцаріи былъ цюрихскій священникъ Цвингли (1531). Отношеніе его къ Библіи иное. чъмъ Лютера. Причины этого заключались отчасти въ личномъ

<sup>1)</sup> Formula concordiae 1, 1. 2) Ibidem. Los. citat.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ad quam omnia dogmata exigere, et secundum quam de omnibus tum doctrinis tum doctoribus judicare oporteat. Formula concordiae. II, 1.

<sup>4)</sup> Locs. citat. 16. 5) Sol. decl. VI. 12. 6) Sol. decl. XI, 12.

духовномъ развитіи того и другого реформатора. Послъ долгой и тяжелой душевной борьбы Лютеръ дошелъ до основного догмата своего ученія объ оправданіи человѣка одною вѣрою, одною благодатію. Это ученіе сдёлалось матеріальнымъ принциномъ, изъ котораго съ внутреннею необходимостью послѣдоваль разрывъ Лютера съ Римомъ и признаніе Слова Божія единственнымъ источникомъ въры. Ученіе объ оправданіи было для него центромъ, около котораго располагались всѣ другія частв его богословской системы, основнымъ принципомъ, по которому онъ судилъ о самыхъ св. книгахъ. Иначе-Цвингли: ни духовная борьба съ грѣхомъ, ни постоянныя искушенія и паденія, но чисто гуманистическіе интересы и разумныя основанія побуждали его бороться съ папствомъ и католицизмомъ. Поэтому, матеріальный принципъ лютеранъ-ученіе объ оправданіи вѣрою --- для Цвингли имѣлъ гораздо меньшее значеніе, чёмъ формальный принципъ св. Писанія. Именно Библія доставляла Цвинги, а позднѣе и Кальвину необходимое оружіе для борьбы съ католицизмомъ. Цвингли былъ преимущественно человѣкъ разума; между тѣмъ католическая iepapxiя, особенно же глава ея-папа, деспотически относились къ человъческому разуму, осуждая его на полнтишую бездиятельность. Кромѣ того, католицизмъ какъ-то матеріалистически смѣшивалъ божественныя и человѣческія стороны религіи и духовныя основы ея старался облечь въ тѣлесныя и видимыя формы. Естественно, что столкновение Цвингли съ Римомъ было особенно сильное, а одностороннее раціоналистическое направленіе его духа должно было привести его къ другой крайности. Витсто того, чтобы подобно Лютеру, подчиниться въръ и Писанію, Цвингли сдёлалъ разумъ единственнымъ судьею надъ тайнами Божественнаго Откровенія. Это направленіе сд'аллось основнымъ путемъ для дальнѣйтаго развитія вѣроученія реформатовъ. Реформаты старались однимъ разумомъ понять всѣ откровенныя истины Писанія, и, въ противоположность католикамъ, совершенно раздѣлить божественныя и человѣческія стороны христіанской религіи. Воздъйствіе Божества на человъческій духъ они разсматривали, какъ чисто духовный актъ, совершающійся безъ посредства телесныхъ формъ. Такимъ обра-

зомъ, реформаты впали въ ложный спиритуализмъ, который замѣтенъ уже у Цвингли в Кальвина. Хотя формально оба они утверждались на св. Писаніи, однако, на самомъ дѣлѣ, они отрицали и разрушали органическую силу его. Рядомъ съ св. Писаніемъ, они придавали равное значеніе разуму и даже, въ силу присущаго ему духовнаго свѣта, приписали ему рѣшающую роль въ вопросахъ вѣры. Односторонній спиритуализмъ реформатовъ совершенно обезсиливалъ жизненное содержаніе Откровенія различными перетолкованіями, и подчинилъ слово, или букву его духу. Этотъ ложный спиритуализмъ уже вполнѣ выразился въ спорахъ швейцарскихъ реформаторовъ съ Лютеромъ.

По всѣмъ этимъ причинамъ, понятіе о богодухновенности у реформатовъ было затемнено, а вѣрно усвоенный ими принципъ св. Писанія потерялъ свое практическое значеніе. Чѣмъ болѣе реформаты возвышали разумъ надъ св. Писаніемъ, тѣмъ болѣе они удалялись отъ истиннаго понятія о божественномъ происхожденіи его. Это продолжалось до тѣхъ поръ, пока они окончательно не противопоставили внѣшнее устное слово Писанія внутреннему, т. е., духу его. Слово Божіе сдѣлалось для реформатовъ только мертвымъ путеводителемъ, пустою проповѣдію или даже писанною буквою безъ всякой силы, безъ жизни, которыя свойственны одному внутреннему слову.

- Эти спиритуалистическіе взгляды на Библію впослёдствіи были усвоены финатическими сектантами энтузіастами, которые затёмъ соединились съ ложными мистиками. Иконоборецъ Карлштадтъ, мистикъ Франкъ, Вейгель и др. чрезвычайно возвысили значеніе внутренняго слова Писанія и отвергнули внёшнее. Съ логическою послёдовательностью этотъ крайній спиритуализмъ перешелъ въ квакерство и далёе въ социніанизмъ (ученіе Социна) и арминіанизмъ (ученіе Арминія). Отсюда недалеко было и до грубаго раціонализма, приравнявшаго человѣческій разумъ Божественному Откровенію. Послѣ всего вышеизложеннаго станетъ вполнѣ понятнымъ ученіе швейцарскихъ реформатовъ и ихъ исповѣданій о вдохновеніи св. Писанія.

По мнѣнію Гагенбаха, Цвингли болѣе, чѣмъ Лютеръ, цѣнилъ св. Писаніе, хотя придавалъ ему значеніе не безотносительное, но только какъ слову Божію, въ противоположность

ученію человѣческому <sup>1</sup>). Наоборотъ, Даушъ утверждаетъ, что Цвингли "сообразно раціоналистическому направленію своего духа имѣлъ довольно свободное понятіе о вдохновеніи" <sup>3</sup>). Тотъ и другой взглядъ имѣетъ свои основанія въ двусмысленныхъ выраженіяхъ самого Цвингли о Библіи. Кромѣ того, догматическіе взгляды его на Слово Божіе значительно видоизмѣнялись при практическомъ пользованіи св. книгами для потребностей новаго вѣроученія. Въ этомъ отношеніи Цвингли, подобно Лютеру и другимъ религіознымъ сектантамъ, не могъ избѣжать внутренняго противорѣчія въ своемъ ученіи.

Св. Писаніе имѣетъ, повидимому, для Цвингли значеніе источника и руководства истины <sup>3</sup>). "Это есть наше мнѣніе", говоритъ онъ, "что слово Божіе должно быть содержимо въ величайшей чести, и ни какому другому слову не должно давать такой вѣры, какъ ему. Оно достовѣрно и не можетъ погрѣшать, оно ясно и не позволяетъ блуждать въ потемкахъ. оно объясняетъ и раскрываетъ себя самого и озаряетъ человѣческія души счастьемъ и благодатію" <sup>4</sup>). Понимать св. Писаніе можно только чрезъ вѣру и объяснять его только чрезъ само св. Писаніе <sup>5</sup>).

Наряду съ этимъ Цвингли учитъ, что внутри каждаго человѣка говоритъ св. Духъ и что это внутреннее откровеніе производитъ въ немъ вѣру <sup>6</sup>). Что касается слова, воспринятаго посредствомъ слуха, то его должно отличать отъ того, которое производитъ вѣру посредствомъ внутренняго слова, когда небесный Отецъ говоритъ въ нашемъ сердцѣ, просвѣщаетъ и воспитываетъ насъ <sup>7</sup>). Подобнымъ образомъ разсуждаетъ и Эколампадій. Внутреннее и внѣшнее слово, по нему, такъ же далеки другъ отъ друга, какъ законъ и благодать. Внѣшнее слово только служитъ къ объясненію внутренняго, которое бываетъ въ сердцѣ человѣка. Придавать внѣшнему слову большее значеніе, чѣмъ только служебное—свойственно людямъ обольщеннымъ.

5) Loc. citat. II, 3.



<sup>1)</sup> K. R. Hagenbach. Lehrbuch der Dogmengeschichte, Leipzig. 1867. Seit 552.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Die Schriftinspiration. P. Dausch. Freiburg. 1890. Seit. 113.

<sup>3)</sup> Von der Klarheit und Gewisse des göttlichen Wortes I, 79. Точно также I. 74.

<sup>4)</sup> Ibidem I, 81.

<sup>6)</sup> Apol. compet. Is. IV. 613. Cp. Klarheit des Wortes Gottes I. 77 r.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) De vera et falsa rel. III, I.

Естественнымъ выводомъ изъ такого ученія о внутреннемъ откровеніи былъ крайній субъективизмъ, которому Цвингли противопоставляетъ какъ границу св. Писаніе, но весьма неудачно. Изреченія Духа въ сердцѣ человѣка Цвингли ставилъ выше Библіи, а это вело къ раціонализму, такъ какъ внутреннее откровеніе трудно отличить отъ собственныхъ мыслей человѣка. Поэтому, понятіе откровенія служитъ для Цвингли только супранатуралистическимъ выраженіемъ человѣческаго разума.

Въ связи съ раціоналистическимъ характеромъ системы швейцарскаго реформатора, стоятъ его герменевтическія правила. а именно: неумъренная аллегорія и отверженіе многихъ библейскихъ книгъ. Даже ложный взглядъ его на границы вдохновенія имбеть причину въ томъ же самомъ раціонализмб. Совершенно во вкусѣ тогдашняго гуманизма, Цвингля нерѣдко цитуетъ изреченія древнихъ мудрецовъ и даже ставитъ ихъ на одну и ту же ступень языческихъ и библейскихъ авторовъ. Онъ даже полагаетъ, что и языческія книги могутъ быть причислены къ св. книгамъ, если только они "сообщаютъ то, что свято, чисто, вѣчно и непогрѣшимо" 1). Самыя понятія Цвингли о божественнномъ просвѣщеніи иногда не чужды странностей. Достаточно указать, напр., на то, что значение глагола "ести" въ словахъ, произносимыхъ при совершения таинства Евхаристін, онъ видить особенное действіе св. Духа<sup>2</sup>). Между тёмь букву самого Писанія онъ цѣнитъ вообще очень мало! 3). Цвингли даже допускаеть возможность ошибокь у св. писателей въ ихъ разсказахъ о внёшнихъ событіяхъ, въ указаніи времени ихъ совершенія и дъйствующихъ лицъ, но только не въ существъ истины 4).

Ученый и остроумный женевскій реформаторъ Кальвинъ (1564) держится строгихъ взглядовъ на вдохновение св. Писанія. Понятіе о богодухновенности сильнѣе выставляется у него, какъ основоположение вѣроучения, чѣмъ у Цвингли <sup>ь</sup>). Со всею строгостью Кальвинъ учитъ, что самъ Богъ говорилъ въ

<sup>2</sup>) Cpan.: Fr. Sonntag, Doctrina inspirationis. Heidelbergae. 1810. Seit. 147.

<sup>5</sup>) Instit. christ. relig. I, cap. 47 pag. 60.

<sup>1)</sup> Provid. 86 и 93 т.

<sup>3)</sup> De vera et falsa relig. II. 171. 4) Annot. in Genes. Opera V, 27.

пророкахъ и апостадахъ и что Онъ есть авторъ (auctor) св. Ивсанія. Для того, чтобы обозначить выстее происхожденіе св. Писавія, онъ пользуется такого роза выраженіями: "Auctorem ejus esse Deum"; gante: "ab ipsissimo Dei ore ad nos fluxisse", "e coelo fluxisse, ac si vivae ipsae Dei voces exaudirentur" 1). Живое величіе Божіе въ томъ и выражается, что тѣ, кто читаетъ св. Писаніе, вынуждаются чувствовать, что въ немъ говоритъ св. Духъ, если только мысли ихъ не саъзаль безчувственными сатана <sup>2</sup>). При всемъ томъ, по взгляду Кальвина, Богъ является скорѣе авторомъ ученія, изложеннаго въ св. Писанія, чёмъ самаго Писанія. Именно, Кальвинъ разлячаетъ понятія "слово Божіе" и "св. Писаніе" 3). При раздѣленій этихъ понятій, ученіе о вдохновеній основывается только на божественномъ происхождении Откровения. При соединении же ихъ, предполагается особенное чрезвычайное воздъйстве св. Духа на св. писателей, отличное отъ ихъ устной проповѣди. Однако, Кальвинъ уже вполнѣ ясно и точно свидѣтельствуетъ объ абсолютномъ положении св. Писанія въ реформатской общинѣ. Онъ смотрить на Библію, какъ на необходимое средство и источникъ познанія спасительныхъ истивъ въры <sup>4</sup>). Критеріемъ вдохновенія Кальвинъ признаетъ свидътельство самого св. Духа, которое восхваляеть въ одушевлевныхъ выраженіяхъ <sup>5</sup>). Св. Писаніе сообщено людямъ какъ бы изъ собственныхъ устъ Бога 6); оно есть "sermo Dei, a Deo prodiise, manasse". Духъ Сеятый почилъ на Библін <sup>7</sup>), Богь, открывъ людямъ божественную истину, положилъ ее въ св. Пзсанів, какъ бы въ нёкоторомъ святилищё <sup>8</sup>).

Различный стиль св. писателей Кальвинъ производитъ изъ божественнаго вдохновенія. Если нѣкоторыя пророческія книга имѣютъ блестящій стиль, то этимъ св. Духъ желалъ показать,

- <sup>3</sup>) Loc. citat. Lib. V p. 56. <sup>4</sup>) Loc. cit. I cap. 7. § 2 p. 61.
- 5) Loc. citat. Lib. I cap. 7 § 5 pag. 61.
- 6) Loc. cit. Lib. I cap. I cap. 7 § 5 p. 61: ab ipsissimo Dei ore ad nos fluxisse.
- <sup>5</sup>) Loc. citat, pag. 57, 58, 60, 61. <sup>8</sup>) Loc. cit. p. 61.

<sup>1)</sup> lbidem. I, cap. 6 H 7.

<sup>2)</sup> Viva Dei majestas illic sese exserit, ut sentire cogantur, quicunque legerint, nisi quorum mentes obstupefecit satan, Deum esse, qui sibi loquitur. (Instit. christ. relig. 1 cap. 5).

#### отдълъ церковный

что у него нѣтъ недостатка въ краснорѣчіи, хотя въ другихъ мъстахъ Онъ пользуется необработаннымъ и грубымъ стилемъ<sup>1</sup>).

Въ противорѣчія съ этимъ положительнымъ ученіемъ Кальвина находятся свободныя сужденія его объ историческихъ погрѣшностяхъ, грамматическихъ несовершенствахъ и стилистическихъ недостаткахъ св. авторовъ. О выражения Христа въ нагорной бесёдё у евангелиста Матеея (У, 50): "Кто захочетъ судиться съ тобою и взять у тебя рубашку, отдай ему и верхнюю одежду", въ сравнении съ Лук. VI, 29, онъ замѣчаетъ, что оба варіанта не измѣняютъ смысла. Но о различія текста Евр. XI, 1: "вѣра есть осуществленіе ожидаемаго и увъренность въ невидимомъ" отъ параллельныхъ мъстъ св. Писанія онъ говоритъ, что апостолъ здѣсь не столь осмотрителенъ, хотя, впрочемъ, несходство здѣсь не велико. Ап. Павелъ въ переомъ послании къ кориноянамъ обозначаетъ число погибшихъ въ Ситтимѣ израильтянъ въ размѣрѣ 23000, а не 24000 (1 Кор. Х, 8 Срав. Числъ ХХУ, 1. 9). По мизнію Кальвина, здёсь указано только приблизительное число, такъ какъ Писаніе иногда не обозначаетъ чиселъ вполнѣ точно. Относительно извѣстной цитаты въ евангеліи Матеея о продажѣ Спасителя за тридцать сребренниковъ (XXVII, 9) онъ сознается въ томъ, что не знаетъ, почему здѣсь упоминается имя пророка Іереміи<sup>2</sup>).

Виѣшнее слово Кальвинъ называетъ однимъ звукомъ (solus strepitus). Оно производитъ дѣйствіе на человѣка не потому, что его произносятъ, но потому что ему вѣрятъ (non quia dicitur, sed quia creditur<sup>3</sup>).

Однимъ изъ важнѣйшихъ богослововъ реформатскаго общества былъ Буллингеръ (1575). Онъ называетъ Библію истинной, непогрѣшимой книгою Церкви и Бога, книгою Божественнаго права и закона. "Писаніе", говоритъ онъ, "называется словомъ Божіимъ не по причинѣ человѣческаго голоса, чернилъ, бумаги и буквъ, но потому, что мысли, выраженныя человѣче-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Instit. Lib. I cap. 8. § 2: talibus exemplis ostendere Spiritus Sanctus, non sibi defuisse eloquentiam, dum rubi et crasso stilo alibi usus est.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) CM. Protestanische Realencyklopädie von Herzog. I Aufl. Articel. Inspiration von Tholuck. <sup>3</sup>) Institut. christ. relig. IV, 14. 4.

скимъ голосомъ, и написавныя чернилами и перьями на бумагѣ, принадлежитъ не людямъ, но суть слово, воля и мысль самого Бога" <sup>1</sup>). Касательно внутренняго существа вдохновенія, т. е., смысла св. Писанія, Буллингеръ устанавливаетъ такое положеніе: "Библію должно изъяснять посредствомъ ея же самой: по правилу вѣры и любви" <sup>2</sup>). Этимъ положеніемъ, очевидно, отрицается преданіе церкви, содержащееся въ канонахъ соборовъ и твореніяхъ св. отцевъ. Слѣдствіемъ этого было не только то, что св. Писаніе было объявлено единственнымъ источникомъ и правиломъ вѣры, но и признаніе разума. какъ единственнаго руководительнаго начала, при пониманіи его. Раціонализмъ реформатовъ является, слѣдовательно, совершенною противоположностью католицизму, отрицавшему всякое значеніе за индивидуальнымъ разумомъ, при изъясненіи богооткровеннаго ученія.

Въ томъ же духѣ изслѣдуется тема о богодухновенности св. Писанія въ исповѣданіяхъ реформатовъ. "Божественное. библейское Писаніе", говорится въ первомъ гельветическомъ исповѣданіи 1536 года, "есть слово Божіе, переданное міру св. Духомъ (spiritu sancto tradita) чрезъ пророковъ и апостоловъ. Оно содержитъ въ себѣ самое древнѣйшее, совершеннѣйшее я возвышеннѣйшее ученіе, объемлющее все, что служитъ къ истинному знанію, любви и славѣ Божіей, къ истанно благочестивой и благоговѣйной жизни́. Объяснять Писаніе должно только подъ руководствомъ вѣры и любви, при совершенномъ устраненіи какихъ-либо человѣческихъ ученій и авторитетовъ" <sup>3</sup>).

"Мы въруемъ и исповъдуемъ", говорится во второмъ гельветическомъ исповъданіи, "что каноническія писанія св. пророковъ и апостоловъ обонхъ Завътовъ суть слово Божіе и имъютъ достаточный авторитетъ сами по себъ, а не отъ людей. Богъ самъ гоборилъ къ отцамъ, пророкамъ и апостоламъ,



<sup>1)</sup> Heinr. Bullingers: Summa chrisenlicher Religion (Zürich 1558) fol. 4-6 a.

<sup>2)</sup> Bullingers. Summa. fol. 17. О внутревнемъ существъ вдохновенія. См fol. 6, b: "Also sollen wir noch heut zu Tage die Schrift lesen, und legentlich wissen dass mit dem todten Buchstaben und. mit sterblichen Menschenstimmen wahrlich begriffen, verkündigt und hervorgebracht wird der lebendige Wille Gottes und sein ewiges Wort".

<sup>3)</sup> Confess. Helvet. prima art. I-3 cpas. 3-5 H 19.

и еще къ намъ говоритъ чрезъ св. Писанія". Далбе въ томъ же исповъдании ръшительно заявляется, что реформаты вовсе не раздёляють того мнёнія, будто внёшняя проповёдь-безполезна, что наставление въ истинной религии зависитъ только отъ внутренняго просвѣщенія св. Духа. Хотя, конечно, никто не можетъ придти ко Христу, если его не привлечетъ небесный Отецъ, если онъ не будетъ внутренно просвѣщенъ Духомъ Святымъ, однако слово Божіе пропов'єдано Богомъ именно внёшнимъ образомъ. Поэтому, всё тё, которые утверждаютъ, будто св. Писанія не вдохновлены св. Духомъ, или, по крайней мёрё, отвергають нёкоторыя части его, суть еретики. Мысль о равночестности Священнаго Преданія и св. Писанія чужда второму гельветическому исповѣданію, какъ и первому. "Мы признаемъ", говорится въ немъ, "только то изъясненіе правильнымъ и истиннымъ, которое почерпается изъ самаго же св. Писанія, согласно съ правиломъ вѣры и любви и преимущественно содёйствуетъ славѣ Бога и спасенію лыдей".... "Мы не допускаемъ, чтобы въ спорныхъ вопросахъ и въ дѣлахъ вёры приводились въ доказательство простыя изреченія отцевъ и опредѣленія соборовъ. Мы не признаемъ ни какого другого судьи въ дѣлахъ вѣры, кромѣ самого Бога, проповѣдающаго чрезъ св. Писаніе о томъ, что истинно или ложно, чему должно слѣдовать и чего избѣгать" 1). Совершенно тождественныя сужденія о вдохновеніи Библіи и о взаимномъ отношении св. Писанія и св. Преданія находятся въ исповѣданіяхъ вёры: гальскомъ, бельгійскомъ, англійскомъ, шотландскомъ, богемскомъ и другихъ<sup>2</sup>).

Едва ли нужно подробно доказывать, какъ ошибочны стремленія реформатовъ къ раздѣленію св. Писанія и св. Преданія, имѣющихъ одно и то же источное начало еъ Духѣ Святомъ. Множество весьма важныхъ опроверженій реформатовъ можно

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) II helvet. confess. (1566 r.) Cap. 1, 2, 13 m 18.

<sup>2)</sup> Confess. Gallic. art. 5: "Verbum, his libris comprehensum, ab uno Deo esse profectum"; Couf. Belgica art. 3: Dei verbum non humana voluntate allatum traditumque fuisse, sed sanctos "Dei vivos divino afflatos Spiritu locutos esse"; Confess. Bohem. art. I: "proinde quod a Deo ipso tradita et inspirata sunt"; Confes. Basileensis II, act. 1-3. "Scriptura canonica, verbum Dei, Spiritus S. radita et per prophetas apostolosque mundo proposita" Confes. March. art. 2.

бы было извлечь изъ творений св. отцевъ церкви, особенно: св. Иринея Ліонскаго, Іоанна Златоустаго, Василія Великаго, и учителей церкви: Тертулліана, Оригена, бл. Августина и др. Постаточно замѣтить, что церковь Христова не можеть жить безъ преданія, если и обыкновенное человѣческое общество никогда не разрываетъ связи съ своимъ прошлымъ. Преданіе въ перкви имбетъ такое же значеніе, какое въ кажаомъ изъ человѣческихъ обществъ извѣстный опредѣленный духъ его и отличительный характеръ. Лучшимъ опроверженіемъ протестантовъ и реформатовъ можетъ служить внутреннее самопротиворѣчіе ихъ ученія. Мѣсто преданія апостольскаго и отеческаго у нихъ занимаетъ преданіе Лютера, Кильвина и другихъ, что совершенно нелогично и непослѣдовательно. Кромѣ того, объяснение св. Писания чрезъ одно только Писание легко низводить человѣка въ области противорѣчивыхъ субъективныхъ мнѣній. Само св. Писаніе еще не даетъ безусловно вѣр. наго ручательства за то, что оно правильно понимается. Каждый еретикъ и раскольникъ старается доказать, что и его ученіе основано на св. Писаніи и есть ученіе божестве: ное.

IV. О дальнѣйшемъ развитіи ученія о богодухновенности св. Писанія у протестантовъ должно замѣтить, что въ первый древнѣйшій періодъ реформаціи, называемый обыкновенно "меланхтоновскимъ", протестанскіе богословы разсматривали только отдѣльныя части учевія о богодухновенности, какъ оно уже было выражено въ формулѣ согласія. Представителями этого періода были Хемницій и Зелнеккеръ.

Въ своемъ сочинении: "Loci theologici" Хемницій (1586) подробно комментируетъ ученіе Меланхтона, а въ своемъ "Examen concilii Tridentini" съ большимъ остроуміемъ опревергаетъ, на основаніи св. Писанія, заблужденія Рима, подтвержденныя на Тридентскомъ соборѣ. Блестящая и основательная критика Тридентскаго собора является въ то же время мастерскимъ изображеніемъ новаго лютеранскаго въроученія.

Свою критику римско-католической догматики Хемницій начинаетъ прямо съ ученія о св. Писаніи (locus I) и о св. Преданіи (locus II). Противопоставляя римско-католическому ученію св. Писаніе, Хемницій говоритъ снячала о происхожденін

(origo) св. книгъ, о причинахъ (causae) появленія св. письменности въ планѣ Божественнаго Откровенія, объ употребленіи (usus) и о значеніи слова Божія, какъ нормы и судьи въ вопросахъ вѣры<sup>1</sup>). Послѣ сотворенія человѣка Богъ открывалъ себя людямъ чрезъ устное слово. Откровенія Его изъ рода въ родъ передавались послёдующимъ поколёніямъ. Но уже вскорё, послѣ грѣхопаденія, вслѣдствіе сильнаго распространенія зла среди каинитовъ, а также сыновъ Елогогима, какъ называетъ Библія допотопныхъ исполиновъ, истинное богопознаніе было настолько затемнѣно и испорчено, что явилась необходимость въ возстановлении чистаго учения посредствомъ новыхъ откровеній. Они и были сообщены Ною и другямъ патріархамъ. Но и потомки патріарховъ и въ частности потомки отца вёрующихъ, Авраама, не могли сохравить въ чистомъ видѣ Божественное Откровение. Поэтому, Господь заключилъ свои послѣдующія откровенія въ письменную форму прежде всего чрезъ Моисея<sup>2</sup>). Такимъ образомъ, Хемницій ставитъ своею задачею-опредёлить мёсто св. Писанія въ планѣ Божественнаго Откровенія 3).

Законодательство Меисея Хемницій разсматриваетъ, какъ важный поворотный пунктъ въ исторіи Божественнаго Откровенія. Теперь Божественное Откровеніе получаетъ письменное выраженіе для върнъйшаго сохраненія его въ потомствъ <sup>4</sup>). Церковь ветхозавѣтная, церковь сыновъ Израиля дѣлается столпомъ и утвержденіемъ истины, такъ какъ ей были ввѣрены законъ и обѣтованія. Однако, Богъ не толъко придалъ своимъ откровеніямъ письменную форму, но и Самъ своими перстами начерталъ на двухъ скрижаляхъ слова десяти заповѣдей. Этимъ

1) Chemnitii Examen Concilii Tridentini (Erf. 1596) Sectio II.

2) Chemnitii Loc. citat. Sectio II "Ut exortis corruptelis per novas subinde et peculiares revelationes repeteret, instauraret et conservaret puritatem ejus doctrinae, quae ab initio mundi patriachis patefacta et tradita fuerat".

3) Ibidem: Multum enim facit ad dignitatem et auctoritatem Sacrae Scripturae illustrandum, quod Deus ipse rationem comprehendendi literis doctrinam coelestem non tantum instituit et mandavit, sed quod illam primus dedicavit et consecravit.

4) Examen concilii Trid. Sectio II "Ut scriptis, divina auctoritate et testimonio approbatis et confirmatis, puritas doctrinae coelestis propagaretur et conservaretur".

самымъ Онъ освятилъ письменную форму для своихъ откровеній (ut per scripturas divinitus inspiratas conservetur et retineatur doctrinae coelestis puritas), такъ что собственно самъ Богъ былъ главнымъ виновникомъ св. письменности (ita prima origo sacrae Scripturae Deum ipsum habebit autorem). Десять заповѣдей были первымъ документомъ Божественнаго Откровенія. Самъ Богъ начерталь ихъ собственными перстами на двухъ скрижаляхъ, чтобы показать, насколько была необходима письменная передача Его ученія 1). Подробное же письменное выражение ветхозавытный законъ получиль чрезъ Моисся, который и записалъ его по откровению Божию (ex ore Ejus). А чтобы люди не сомнѣвались, что писанія Моисея произошли не по человѣческой волѣ, но по божественному вдохновенію, (sed divinitus inspiratas esse), Богъ удостовѣрилъ божественное посланничество Моисея многими чудесами и знаменіями. Свои откровенія, изложенныя въ св. книгахъ, Богъ ввърилъ Израилю, который сдёлался, такимъ образомъ, стражемъ св. иисанія, гдѣ Богь сообщиль людямь свое небесное ученіе (in qua Deus sua inspiratione doctrinam coelestem). Послѣ Монсея Богъ воздвитъ цѣлый рядъ пророковъ. Они, по уполномочію отъ Бога, записывали всѣ ть откровенія, которыя были необходимы для послёдующаго міра. Самъ Богъ приказываль имъ записывать то (Авв. II; Исаія, VIII; Іерем. XXXVI, XL, L и др.), что они должны были по вдохновенію Божію (Dei inspiratione) передавать последующимъ поколеніямъ. На книги пророковъ ссылались не только благочестивые люди Ветхаго Завѣта, но и апостолы. Даже самъ Сынъ Божій безъ всякаго колебанія подтверждаль свое ученіе свидѣтельствами Ветхаго Завѣта.

Въ слѣдующемъ третьемъ отдѣлѣ Хемницій критикуетъ преданіе римско-католической Церкви, уподобляя его фарисейскому и талмудическому. Въ спорахъ съ фарисеями Господь не только опровергалъ человѣческія опредѣленія ихъ, какъ ложные призраки, но и доказывалъ, что Писаніе содержитъ все то, что необходимо для спасенія людей (omnia, quae ne-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Chemnitii. Examen concilii Tridentini, Sectio II "Ut ostenderet, quantum huic rationi, ut doctrinae puritas ad posteritatem scriptis conservetur, tribuendum sit".

сеssaria sunt et sufficiunt, scripturis contineri)<sup>1</sup>). Безъ сомнѣнія, сравненіе Хемниція—справедливо, поскольку подъ именемъ св. Преданія въ католической Церкви разумѣются частныя мнѣнія отдѣльныхъ лицъ. Справедливо оно и потому, что подлинныя преданія вселенской нераздѣльной Церкви, путемъ порчи, вставокъ и даже подлоговъ, у католиковъ перемѣшаны съ ложными и вымышленными. Но изъ этого еще не слѣдуетъ, чтобы одно только св. Писаніе имѣло безусловное значеніе, чтобы оно было единстветнымъ источникомъ вѣры. Преданіе римско-католической куріи далеко нельзя отождествлять съ преданіемъ вселенской нераздѣльной Церкви.

Въ четвертомъ отдѣлѣ Хемницій говоритъ о новозавѣтныхъ книгахъ. Онъ доказываетъ, что и эти книги были необходимы для Христовой Церкви уже въ первые годы ся существованія. Прежде, чёмъ христіанское благовёстіе получило письменную форму, оно было проповѣдано устно апостолами. Въ противовъсъ заблужденіямъ язычества и іудейства, - оно было удостовърено предъ народами всего міра многими знаменіями и чудесами. Письменное начертание апостольской проповѣди было необходимо для сохраненія апостольскаго ученія въ чистомъ и неповрежденномъ видъ. По волъ Божіей, апостолы передали намъ въ своихъ писаніяхъ то, что должно было сдёлаться основаніемъ и столпомъ христіанской вѣры (quod quidem tunc praeconiaverunt, postea vero per Dei voluntatem in scripturis nobis tradiderunt fundamentum et columnam fidei nostrae futurum). Первый письменный памятникъ апостольскаго ученія былъ даже древнѣе евангелія Матоея. Это было извѣстное рѣшеніе апостольскаго собора (Д'ьян. XV, 28) въ Іерусалимѣ, которое начиналось знаменательнымъ изречениемъ: "изволися Духу Святому и намъ". Это было начало богодухновенныхъ Писаній Новаго Завѣта (haec igitur erit prima origo, hoc primum principium Scripturae divinitus inspiratae in N. Testamento). Слѣдовательно, какъ въ ветхомъ Завѣтѣ законъ вышель отъ Сіона и слово Господне отъ Іерусалима, такъ въ Новомъ Завътъ первыя писанія имъли своимъ мъсторожденіемъ Сіонъ и Іерусалимъ.

<sup>1)</sup> Chemnitii Examen conc. Trident. Sectio III.

Въ томъ же четвертомъ отдѣлѣ Хемницій разсуждаетъ о поводахъ къ появленію, о происхожденіи и цѣли новозавѣтныхъ писаній. Апостолы писали о делахъ и речахъ Христа настолько, насколько это было необходимо для послѣдующаго міра. По свидѣтельству Евсевія Касарійскаго, св. Матеей написаль свое евангеліе для евреевь, чтобы оно замѣнило у нихь его личную проповёдь и служило постояннымъ напоминаніень для ихъ слабой человѣческой памяти. Кромѣ того, оно имѣю и другую цёль: изложить кратко главное содержаніе христіанской въры для христіанъ, не слышавшихъ никакого апостола, а чрезъ это воспрепятствовать порчѣ Христова ученія. Относительно всёхъ вообще евангелистовъ Хемницій присоединяется къ сужденію бл. Августина <sup>1</sup>). Евангелисты записали собственно то, что пропов'далъ Христосъ; поэтому, собственно нельзя утверждать, что самъ Христосъ ничего не писалъ. Скорбе: члены производили то, что они узнавали въ то время, какъ имъ диктовала Глава (mebra id operata sunt, quod dictante capite cognoverunt). Христосъ пользовался евангелистами какъ бы руками (tamquam suis manibus), и повелѣлъ (imperavit) имъ написать въ евангеліяхъ то, что восхотѣлъ сообщить о свонхъ далахъ. Четыре евангелія сділались въ древней церкви руководствомъ и правиломъ, по которому судили о религіозныхъ истинахъ. Историческое значение четырехъ евангелий Хеминцій связываеть съ ихъ происхожденіемъ въ четырехъ главныхъ церквахъ древняго міра: Іерусалимъ, Римъ, Антіохіи и Ефест ("matrices ecclesiarum" у Тертулліана). Главная цёль евангелій указана апостоломъ Іоанномъ въ слорахъ: "Сіе же напнсано, дабы вы увѣровали, что Іисусъ есть Христосъ, Сынъ Божій, и въруя имъли жизнь во имя Его" (Іоан. ХХ, 31).

Относительно другихъ св. книгъ Новаго Завѣта Хемницій замѣчаетъ, что въ нихъ св. апостолы предлагаютъ, съ одной стороны, цѣлостное изложеніе содержанія вѣры, съ другой дальнѣйшее примѣненіе ся. Особенно Хемницій настаиваетъ на томъ, что между ученіемъ Господа и писаніями апостоловъ нѣтъ никакой разности (nulla est differentia). Въ доказательство этого онъ ссылается на обѣтованія Господа апостоламъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) De consen. evang. I, 35.

(Мате. XXVIII, 20; Іоанн. XIV, 26) и на свидътельства ап. Павла (II Кор. XIII, 2; V, 20 и др.). Каждый апостоль, какъ писатель, имѣлъ свои отличительныя свойства (proprium aut peculiare aliquid), но въ общемъ всѣ новозавѣтные авторы проповѣдують одну и ту же вѣру, одно и то же ученіе. Первые годы своей проповѣди апостолы не писали, но позднѣе они изложили письменно учение Христа въ такомъ объемѣ, какъ это почиталъ необходимымъ св. Духъ. Апостолы писали именно такъ, какъ было угодно св. Духу (ut voluit Spiritus Sanctus). Пель ихъ состояла въ томъ, чтобы передать потомству вернъйшія каноническія писанія. Такъ евангелисть Лука написалъ "Дѣянія святыхъ апостоловъ" въ объемѣ, вполнѣ достаточномъ для данной цёли, если только дополнить сообщенія св. Луки посланіями самихъ апостоловъ. Посланія ап. Павла написаны съ тою цёлію, чтобы служить людямъ постояннымъ напоминаніемъ и общепонятнымъ объясненіемъ истинъ христіанства. Тождество устнаго и письменнаго слова ап. Павелъ удостовѣряеть въ концѣ своего апостольскаго пути. Когда уже была составлена большая часть новозавётныхъ книгъ, ап. Павелъ писалъ Тимофею (2 Тим. III, 16-17): "Все Писаніе богодухновенно и полезно для наученія, для обличенія, для исправленія, для наставленія въ праведности, да будеть совершенъ Божій челов'ькъ, ко всякому доброму д'елу приготовленъ". По мнинію Хемниція, доказательная сила этого мѣста содержится не только въ словахъ: "πаза урафу деописиятоς", но главнымъ образомъ въ выражения "гла дотыс ή о той Θеой алдритос" 1). ""Артис" (срав. "хатпризнечос" Лук. VI, 40) означаетъ подготовленность къ служению слову Божию<sup>2</sup>).

Изложивъ въ пятомъ отдѣлѣ свидѣтельства древне-христіанской Церкви о св. Писаніи, Хемницій въ слѣдующемъ шестомъ

<sup>1</sup>) Chemnitii Examen concil. Trident. (Erf. 1596). Sect. IV pag. 35. 36. "Utrumque igitur verum est: homo Dei, tenens Pauli traditionem,  $\check{\alpha}\rho\tau\omega\varsigma$  est in ministerio, et tenens Scripturam divinitus inspiratam,  $\check{\alpha}\rho\tau\omega\varsigma$  est in ministerio, quia eadem est doctrina quae primo viva voce fuit tradita et postea in scriptis comprehensa... Circa finem vitae suae Apostolus, quum jam conscripti et editi essent libri Novi Testamenti, ita de Scriptura loquitur, quod duo aequipollentia constituat Scripturam et traditionem, ut qui unum habet, habeat et alterum.

2) Chemnitii Examen concil. Trident. Loc, citat. pag. 31. "A traditionibus vivae vocis digreditur ad Scripturam".

отдѣлѣ (Sectio VI) говорить о канонѣ св. книгъ. Здѣсь онь разрѣшаетъ главнымъ образомъ три вопроса: 1) почему св. Пвсание называется каноническимъ? 2) на чемъ основано его каноническое значение? З) какія книги-каноническія и какіяапокрифическія? Слово "канонъ" въ св. Писаніи означаетъ правило вёры, какъ необходимое руководство для строенія дона Божія 1). Такъ какъ это правило въры изложено въ св. книгахъ письменно, то св. Писаніе справедливо называется каноническимъ<sup>2</sup>). Каноническое значение св. Писания основывается на его происхождения чрезъ божественное вдохновение (habet Scriptura canonica eminentem illam suam autoritatem principaliter inde, quod divinitus est iuspirata). CB. Божів люди говорили и писали не по своей волѣ, но по внушенію и побужденію св. Духа (2 Петр. I, 20-21). Для того, чтобы сділать невозможными никакіе подлоги и поддёлки. Богъ избралъ для написанія св. книгъ (elegit ad scribendum) только немногихъ опредѣленныхъ людей. Многія знаменія и чудеса удостовѣрвия божественное избраніе этихъ людей и сдёлали несомнённымъ. что все, написанное ими, было вдохновлено отъ Св. Духа (divinitus inspirata esse). Впоследстви богодухновенное Писаніе было ввѣрено Церкви для сохраненія и передачи его послѣдующимъ поколеніямъ. Какъ ветхозавётная Церковь временъ Моисея, Інсуса Навина и пророковъ, такъ точно и христіанская Перковь апостольскаго въка обладала несомнънными доказательствами богодухновенности извѣстныхъ книгъ. Церковь апостольская знала тѣхъ лицъ, которыя были избраны Богомъ для записи божественныхъ откровеній и отличены Имъ чрезъ особевныя знаменія. Она знала также, какія книги ими были написаны, а, благодаря апостольскому преданію, легко могла доказать, что изложенное въ св. книгахъ ученіе проповѣдано собственными устами апостоловъ. Такимъ образомъ, каноничность св. книгъ основывается Хемниціемъ: во-первыхъ, на вдохновеніи и внушеніи ихъ Св. Духомъ, во-вторыхъ, на удостовъренів

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Гал. VI, 16, Фил. III, 16; 2 Кор. Х, 13-16 и др.

<sup>2)</sup> Chemnitii Examen concilii Trid. Sect. VI. "Ille ver canon seu regula est doctrina divinitus ab initio mundi generi humano patefacta, per patriarchas et prophetas, per Christum et apostolos; et quia illa doctrina scriptis per Dei voluntatem est comprehensa, ideo et inde scriptura vocatur canonica.

богодухновенныхъ авторовъ самимъ Богомъ чрезъ знаменія и чудеса; въ третьихъ, на свидътельствъ Церкви о св. книгахъ, уже послѣ ихъ распространенія 1). Ветхозавѣтный канонъ былъ удостовъренъ чрезъ новозавътныя цитаты, а новозавътный чрезъ самосвидѣтельство апостоловъ Павла, Петра и Іоанна. Что касается евангелистовъ Марка и Луки, то, хотя они не были облечены апостольскимъ званіемъ, однако къ составленію своихъ евангелій были призваны самимъ Богомъ (ad scribendum evangelium divinitus vocati sunt). Древняя апостольская Церковь засвидётельствовала подлинность и богодухновенность истинныхъ писаній Новаго Завѣта. На основаніи этого свидѣтельства, когда стали появляться мнимыя апостольскія писанія. Церковь отвергла ихъ какъ неподлинныя и неистинныя. Книги же, недостаточно удостов френныя, она отделила отъ несомнѣнныхъ апостольскихъ писаній. Къ этому рышительному приговору первоначальной Церкви присоединилась затёмъ и позднѣйшая Церковь.

Зелнеккеръ (1592), другой представитель "меланхтоновскаго" періода протестанскаго вѣроученія, излагаетъ ученіе о вдохновеніи уже въ болѣе догматической формѣ, нежели какъ Хемницій. Въ своемъ сочиненія: "Paedagogia Christiana" (Ienae. 1568) онъ довольно подробно разсуждаетъ по вопросу о вдохновеніи св. книгъ. Подъ именемъ божественнаго вдохновенія онъ разумѣетъ особый способъ сообщенія божественнаго Логоса: самъ Богъ есть авторъ того, что говорится о Богѣ, то есть, самъ Богъ открываетъ Себя чрезъ слово Своего Сына, который есть "Лочос". Это самое слово Онъ и вдохновяялъ благочестивымъ дущамъ<sup>2</sup>). Въ болѣе тѣсномъ смыслѣ Зелнеккеръ описываетъ откровеніе, какъ особый способъ божественнаго обнаруженія (modus patefactionis divinae), какъ нѣкото-

1) Chemnitii Examen concil. Trident. Sectio VI: "Habet igitur scriptura canonicam auctoritatem principaliter a Spiritu sancto, cujus impulsu et inspiratione prodita est. Deinde a scriptoribus, quibus Deus ipse certa et peculiaria veritatis testimonia perhibuit. Postea a primitiva ecclesia habet auctoritatem, ut a teste, cujus tempore scripta illa edita et approbata fuerunt.

<sup>2</sup>) Nic. Selnecceri Paedagogiae Christianae (Ienae 1568) Pars I, pag. 5: "Autor enim de Deo ipse Deus est h. e. Deus se patefacit et revelat per verbum Filii sui, qui est  $\Lambda \circ \gamma \circ \varsigma$ , et hocipsum verbum virtute Spiritus sui adflat piis mentibus".

рое таинственное вѣяніе, благодаря которому, по вдохновенію свыше, нѣкогда были научены многому патріархи и пророки<sup>1</sup>). Основными истинами Божественнаго Откровенія Зелнеккерь почитаетъ истины о томъ, что Богъ есть, что Онъ есть высочайшее благо для человѣка, что истинное познаніе Его можно почерпать только изъ Его слова. Писанія пророковъ и апостоловъ суть какъ бы голосъ самого Бога, который исходитъ изъ Его таинственнаго мѣстопребыванія и открываетъ человѣческому роду Его существо и волю<sup>2</sup>). Въ трехъ главныхъ отдѣлахъ своего сочиненія Зелнеккеръ говорить о происхожденіи, необходимости, употребленіи и значеніи св. Писанія. Въ послѣднемъ отношеніи онъ называетъ св. Писаніе живымъ словомъ живого Бога, а самое содержание его божественнымъ, духовнымъ, небеснымъ, далеко возвышающимся надъ областью человѣческаго разума, полнымъ духа и жизни <sup>3</sup>). Явное и сокровенные действіе слова Божія на души читателей Зелнеккерь изображаеть въ слёдующихъ разсужденіяхъ: гдё слово Божіе, тамъ успокоеніе и утѣшеніе совѣсти, тамъ и Духъ Святый; где Духъ Божій, тамъ истина, вера и плоды ея: святой кресть, призваніе, освобожденіе, и дъйствіе благодати; гдъ дъйствіе благодати, тамъ милостивая воля Божія, тамъ вѣчвая жизнь и спасение <sup>4</sup>). Подобно Лютеру, Зелнеккеръ истивныхъ смысломъ св. Писанія считаеть не тоть, который выводится изъ буквы св. Писанія, но тотъ, который открывается чрезъ просвѣщеніе св. Духа. Въ доказательство этого онъ приводить слова ап. Павла: "буква убиваетъ, а духъ животворитъ" (2 Кор. III, 6 5). Аллегорическій смыслъ Зелнеккеръ точно такъ

3) Los. citat. Paedagogiae Christ. Pars. II pag. 4-9.

4) Loc. citat: "Ubi verbum Dei est, ibi pax et consolatio conscientiarum est. Ubi verbum Dei, ibi Spiritus Dei. Ubi Spiritus Dei, ibi vera fides. Ubi fides, ibi fructus fidei. Ubi fructus, ibi etiam sancta crux. Ubi crux, ibi invocatio. Ubi invocatio, ibi liberatio. Ubi liberatio, lbi gratiarum actio. Ubi gratiarum actio, ibi propitius vultus Dei. Ubi vultus Dei, ibi vita et salus aeterna.

<sup>5</sup>) Selnecceri Paedag. Christian. Pars II, pag. 425-430.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Los. citat. Pars II pag. 6: "Occultus flatum, quo sancti olim patriarchae et prophetae divinus multa edocti fuerunt".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Selnecceri Paedagogiae Christ. Pars II, pag. 5: "quod scripta prophetarum et apostolorum vere sint vox Dei, prodeuntis ex arcana sua sede, et revelantis humano generi suam essentiam et voluntatem".

же, какъ и другіе лютеранскіе богословы, отрицаеть <sup>1</sup>). Въ этомъ отношеніи они стоятъ въ явномъ противорѣчіи съ св. отцами Церкви, которые, какъ напр. Епифаній Кипрскій, обозначаютъ внутреннее созерцаніе, чувство и преданіе (дешріа, аїсдудіс, тарадосіс), какъ существенные моменты правильнаго пониманія св. Писанія.

**V.** Для полноты очерка необходимо упомянуть о взглядахъ на св. Писаніе и его богодухновенность въ англиканской Церкви со времени реформація. На первыхъ порахъ даже въ высокой Церкви (Гай-черчъ) мы находимъ общецерковное ученіе о богодухновенности. Священное Писаніе англиканскіе символические члены признають единственнымъ правиломъ вѣры, необходимымъ для спасенія. Древнѣйшіе англійскіе богословы, какъ Хукеръ (Hovker) по большей части повторяють обычныя церковныя формулы о вдохновении, болфе выразительно обозпачая божественную сторону вдохновенія, чёмъ человѣческую. "Богъ", говоритъ Хукеръ, "пользовался пророками при своемъ небесномъ дѣлѣ такъ, что сами по себѣ они не говорили и не писали ни одного слова, но слогъ за слогомъ высказывали такъ, какъ влагалъ имъ въ уста Духъ Святый"<sup>2</sup>). Подобнымъ же образомъ, совершенно въ духѣ вербальной теоріи, учатъ о вдохновении всѣ англійскіе писатели въ вѣкъ, послѣ реформаціи.

Болѣе подробное сужденіе о вдохновеніи св. Писанія мы встрѣчаемъ въ предисловіи Уитби (Whitbys) къ его "парафразу евангелій"<sup>3</sup>). Уитби различаетъ вдохновеніе сообщенія и вдохновеніе руководства. Касательно вдохновенія онъ устанавливаетъ слѣдующія положенія:

1. Тамъ, гдѣ не было предварительнаго знакомства св. авторовъ съ описываемыми событіями, подавалось вдохновеніе сообщенія. Въ другихъ же случаяхъ происходило только побужденіе къ написанію уже извѣстныхъ истинъ, которое соединялось съ вдохновеннымъ разумѣніемъ ихъ для безошибочнаго воспроизведенія.

3) Page 5-7. (Лондонское издание 1844 года).

<sup>1)</sup> Selnecceri Paedag. Christiana. Pars II pag. 425-430.

<sup>2)</sup> Werke Band VIII Seit 62 (Hisneukoe издание won Kelbe).

2. Въ историческихъ частяхъ своихъ книгъ св. авторы рукоеодились Духомъ Святымъ во всемъ, что было необходимо для истины открываемыхъ фактовъ, но не въ распредѣленіи историческаго содержанія и второстепенныхъ подробностей событій.

3. При передачѣ рѣчей Господа Іисуса Христа и другихъ лицъ, вдохновеніе простиралось не на дословное, но только на безошибочное воспроизведеніе ихъ, по существенному содержанію.

4. Вдохновеніе необходимо соединяется съ безошибочностью въ воспроизведеніи открываемыхъ истинъ, но не простирается на самыя слова и формы ръчи.

Весьма важное замѣчаніе касательно вдохновенія предлагаетъ епископъ Бёрнетъ (Burnet): "Построеніе системы, основывающейся на непосредственномъ вдохновеніи стиля и каждаго слова и отрицающей, чтобы какая-либо ошибка вкралась хотя бы въ одинъ изъ списковъ, съ одной стороны, повидимому, возвышаетъ славу св. Писанія, но съ другой—ведетъ къ большимъ трудностямъ, неизбѣжнымъ при ея принятіи"<sup>1</sup>).

Что касается низкой Церкви (Лоу-черчъ), называемой иногда евангелической, то члены ея, — лоу-черчмены, держались строгой теоріи вдохновенія и приписывали божественный авторитетъ каждой буквѣ Писанія.

Д. Леонардов.

1) Burnet въ "объяснения 39 членовъ" (Page 117, Оксфорское иззание).

Digitized by Goo

# ВЪРА и РАЗУМЪ

## ЖУРНАЛЪ ВОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ

## 1899.

## Nº 18.

СЕНТЯБРЬ.-КНИЖКА ВТОРАЯ.



ХАРЬКОВЪ. Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., № 17. 1899.



Miles ....

Πίστει νοοῦμεν.

Впрою разумпеаема.

Евр. XI.

Дозволено цензуров. Харьковъ, 30 Сентября 1899 года. Цензоръ Протојерей Пазеля Солиния.

Digitized by GOO

# РѢЧЬ

Преосвященнаго Амвросія, Архіеписнопа Харьновснаго.

#### О наградахъ, даруемыхъ отъ Бога людямъ вѣрующимъ и благочестивымъ \*).

Блюдитеся, како слышите: иже бо имать, дастся ему и пріумножится. а иже аще не имать, и еже мнится имъя, возмется оть него (Лук. 8, 18; Мө. 13, 12).

Между многими ложными и противухристіанскими мыслями. бродящими нынѣ въ нашемъ образованномъ обществѣ, есть одна. отличающаяся особенною несообразностію и потому особенно вредная для людей не утвержденныхъ въ вѣрѣ. Ее выражаютъ такъ: ..христіанская религія основана на корысти. такъ какъ за исполненіе ея правилъ обѣщаются отъ Бога награды; между тѣмъ какъ достоинство человѣка требуетъ, чтобы добро имъ было дѣлаемо безкорыстно. по требованію его природы" <sup>1</sup>). Наша обязанность — раскрыть глубокую ложь, заключающуюся въ этой мысли, и указать нравственный вредъ отъ нея происходящій.

Прежде всего замѣтимъ. что наши свободные мыслители, повторяющіе это изреченіе, не догадываются, сколько въ немъ унизительнаго для нихъ самихъ. Лучшая половина этого изреченія принадлежитъ не имъ.

1) Автономвая правственность.

<sup>\*)</sup> Произнесена въ актовомъ залѣ Харьковской Духовной Семинаріи въ день храмоваго праздника 26 Сентября.

а древнему языческому философу Платону. Онъ сказаль: "надобно дѣлать добро для самого добра. а высочайшее добро заключается въ Богъ". Это было великое слово въ устахъ языческаго мыслителя. Онъ почувствовалъ въ душѣ своей достоинство и красоту добра и. вопреки господствовавшему вокругъ него эгоизму и корыстолюбію язычниковъ, указалъ. что добро само по себь есть благо. доставляющее творящему его внутреннее удовлетвореніе и утѣщеніе; а вмѣстѣ съ тѣмъ. сознавая немощь человѣка въ твореніи чистаго добра, пришелъ къ убѣжденію. что только въ Богѣ можеть его совершенное бытіе быть Koxy И источникъ. же принадлежить вторая половина этого изречены. христіанство? — Философамъ унижающая христіанскимъ (Кантъ. Лессингъ. Гегель, Фейербахъ). Ha случаѣ оправдалось слово Платонѣ этомъ въ Cb. Апостола Павла, что Богъ и язычникамъ не несвидятельствованна Себе остави (Дѣян. 14. 17).--въ твореніи и совъсти. по изъясненію св. Іоанна Златоуста '). Но новтишие философы христіанскіе не съумтли воспользоваться примѣромъ Апостола Павла. который въ Авинахъ. городѣ философовъ. нашедши среди языческихъ капищъ храмъ. посвященный "невѣдомому Богу", восполнилъ темное представление язычниковъ о Богѣ ученіемъ богооткровеннымъ о живомъ Богћ. Духѣ всесовершенномъ. Творцѣ міра. Промыслителѣ и Спасателѣ человѣковъ (Дѣян. 17. 23). Вмѣсто этого европейскіе философы, рожденные и воспитанные въ христіанствѣ, въ своей гордости утративъ чувство внутренняго общенія съ Богомъ, оскорбили Его Санага, какъ бы подкупающаго человѣка къ исполненію Кго оклеветали дарованную Имъ человѣчеству воли. И истинную и святую религію. Вотъ какую клевету ва

1) Слово объ Аннѣ 1, 2.



христіанство наши отечественные неразборчивые философы безъ сознанія распространяютъ между неопытными людьми! Раскроемъ истину, чтобы они устыдились своего легкомыслія. Скажемъ о нихъ словами Давида: "исполни лица ихъ безчестія, чтобы они взыскали имя Твое, Боже" (Пс. 82. 17).

Чтобы яснѣе представить ложь. заключающуюся въ разбираемомъ нами изречении, мы-

I. установимъ правильное понятіе о наградахъ. даруемыхъ отъ Бога;

II. укажемъ, какъ грубо это изречение противорѣчитъ самымъ основаниямъ и сущности христіанства и

III. въ чемъ состоитъ вредъ распространяемый въ христіанскомъ обществѣ, какъ указаннымъ нами, такъ и другими подобными ему изреченіями.

I.

Подъ именемъ награды въ обыденномъ смыслѣ разумѣется прибавка къ условленной платѣ за трудъ работнику, или слугѣ со стороны нанимателя, или господина. Честному труженнику уплачивается то. на что имѣеть право по договору и прибавляется, по ОНЪ великодушію господина, еще свободный его даръ. называемый наградою. Эта награда, даруемая трудящимся за исполнение нашихъ житейскихъ дѣлъ и поручений. получаетъ высшее значение въ службѣ общественной и государственной. Въ этой службѣ людямъ достойнымъ оть государственной власти, или. какъ въ нашемъ отечествѣ, отъ Власти Высочайшей, кромѣ постановленнаго закономъ содержанія и привиллегій, соотвѣтствующихъ званію. даются еще почетныя награды. или отличія, какъ свидътельство заслугъ ихъ предъ обществомъ. или какъ выражение столь высоко нами цёнимой Монаршей милости. Въ этихъ наградахъ заключается не

только свободное выраженіе справедливаго воздаянія, но и нравственное побужденіе. какъ для самихъ награждаемыхъ. такъ и для общества къ усиленію ревности и трудолюбія въ служеніи Царю и благу отечества. Замѣтимъ, что здѣсь есть одна черта, указывающая на главное свойство наградъ, даруемыхъ отъ Бога. именно—на поощреніе къ дѣланію добра, но далеко не обнимающая всего понятія о полнотѣ и внутренней жизненной силѣ наградъ, даруемыхъ отъ Царя Небеснаго.

Въ чемъ же состоятъ награды, даруемыя людямъ отъ Бога?

Онѣ состоятъ не въ какихъ либо стороннихъ дарахъ. неимѣющихъ внутренняго прямого отношенія къ нашей правственной дѣятельпости, а исключительно въ умноженіи нашихъ силъ и дарованій. внутрепнихъ и внѣшнихъ, и въ расширеніи поприща пашей дѣятельности для славы Божіей и для нашего собственнаго совершенства и блаженства.

Изъ этого понятія мы увидимъ, какъ и чѣмъ награды, даруемыя отъ Бога, отличаются отъ всѣхъ наградъ человѣческихъ, и какъ несправедливо равнять ихъ съ послѣдними. и бросать на нихъ тѣнь какъ бы обольщенія со стороны Дарующаго и корыстнаго разсчета со стороны получающихъ.

Самъ Іисусъ Христосъ объяснилъ намъ происхожденіе и истинное значеніе этихъ наградъ. Прежле всего Онъ указалъ, что за исполненіе Его заповѣдей. или за совершеніе добрыхъ дѣлъ пикто изъ Его послѣдователей не долженъ ожидать, или просить чего либо въ смыслѣ платы. или воздаянія по своему желанію, или усмотрѣнію, хотя бы дѣла его были дѣйствительно достойны одобренія, или награды. "Станетъ ли кто изъ васъ, говоритъ Господь. благодарить раба сво-

Digitized by GOO

его за то, что онъ исполнилъ приказание?- Не думаю. Такъ и вы, когда исполните все повелѣнное вамъ, говорите, что мы рабы ничего нестоющие. потому что сдѣлали. что должны были сдѣлать" (Лук. 17. 9. 10). Въ этомъ наставлении сообщается намъ истипное понятіе объ отношеніяхъ нашихъ къ Богу, о насъ самихъ и дѣлахъ нашихъ. Получивши отъ Него бытіе, силы и законы, и совершивъ что либо доброе съ Его помощію и подъ благимъ Его промышленіемъ, имњемъ ли мы право требовать отъ Него чего либо, какъ должна-го и обязательнаго для Него, Творца нашего?—Очевидно, нѣтъ. Когда мы не исполняемъ Его воли. тогда становимся негодными для Него, "рабами ничего нестоющими". т. е. недостойными ни жизни, ни дарованій, ни благосостоянія. которое имѣемъ. На все это мы терлемъ право и всего лишаемся добровольно за противление волѣ нашего Господа. Если же мы и исполняемъ все намъ заповѣданное. — и тогда мы остаемся тъми же рабами. только не заслуживающими наказанія. но сами по себѣ ничего нестоющими, потому что не только ничего своего не имѣемъ, но и себѣ не принадлежимъ, а составляемъ собственность "Господа живущаго на небесахъ" (Кол. 4. 1). Встмъ этимъ ученіемъ внушается намъ смиреніе, сознаніе нашего ничтожества предъ Богомъ, нашей немощи и потребности для дѣланія добра въ благодатной помощи Спасителя нашего. -- Этимъ же наставлениемъ дается намъ предостережение отъ самообольщения и отъ неразумныхъ прошеній у Вога даровъ. по нашему мнѣнію, намъ по-лезныхъ, но по смотрѣнію Божію для насъ излишнихъ. или неблаговременныхъ.

Что награды за исполнение заповъдей Божихъ не включены въ какой либо договоръ, или условие человъка съ Богомъ, что не указаны ихъ степени сообразно съ достоинствомъ каждаго, или сроки для ихъ полученія. а что онѣ всепѣло зависятъ отъ воли Божіей.это ясно указано намъ Самимъ Іисусомъ Христомъ въ притчѣ-о домохозяинѣ. нанимавшемъ дѣлателей въ виноградникъ свой (Мате. 20). Всёмъ работникамъ объявлена одна плата, по динарію въ день. хотя они наняты были въ разные часы, Одни съ утра. другіе въ полдень. иные передъ вечеромъ. Плата, по волъ хозяина, была выдана. .. начиная съ послѣднихъ". и всъмъ равная. Эти послъдние работали только одинъ часъ, передъ вечеромъ, а ранніе перенесли "тягость цѣлаго дня и зной". но на свою жалобу. что послѣдніе уравнены съ ними, когда несли неравные труды. получили въ отвѣтъ отъ Хозяина: "другъ! я не обижаю тебя: не за динарій ли ты договорился со мною? Возьми свое и иди: я же хочу дать послѣднему то же. что и тебѣ. Развѣ я не воленъ дѣлать въ своемъ. что хочу? Или глазъ твой завистливъ отъ того. что я добръ? Такъ будутъ послѣдніе первыми и первые послѣдними" (Мате. 20, 1-16). Яснѣе невозможно изобразить ту истину, что за добродѣтелью слѣдуеть награда. но что эта награда будетъ дана не по нашей оценкъ трудовъ и добродѣтелей нашихъ. въ которой мы можемъ ошибиться. а по волѣ Вѣдущаго тайны сердца человѣческаго и истинное достоинство нашихъ намъреній. побужденій. мыслей, чувствованій и поступковъ. Такимъ образомъ не корыстное чувство воспитывается въ послѣдователяхъ Христовыхъ обѣщаніенъ наградъ, а упованіе на милосердіе Божіе, соединенное со страхомъ. какъ бы намъ. считающимъ себя первыни, не оказаться послёдними.

Самый родз и качества наградз. даруемыхъ отъ Бога людямъ достойнымъ. Іисусъ Христосъ опредѣлилъ въ притчѣ о талантахъ (Мо. 25). Двѣ черты находимъ

Digitized by Google

мы въ этой притчѣ, опредѣляющія родъ даруемыхъ наградъ Первая состоитъ въ пріумноженіи дарованій, вторая въ благодатныхъ утѣшеніяхъ, облегчающихъ нравственный трудъ въ стремленіи къ совершенству, или, какъ называютъ ихъ Слово Божіе и Свв. Отцы. въ залога, или въ предвкушеніи радостей. предстоящихъ достойнымъ въ вѣчной жизни. или въ царствіи Божіемъ (Рим. 8, 23. 2 Кор. 1, 22).

ящихъ достойнымъ въ въчной жизни. Или въ царстви Вожіемъ (Рим. 8, 23. 2 Кор. 1, 22). По общепринятому толкованію этой притчи талантъ серебра. или мнасъ, по тексту св. евангелиста Луки. (гл. 19), означаетъ дарованія, раздаваемыя отъ Бога върующимъ для свободной дъятельности; купля. или пріобрѣтеніе пользы посредствомъ оборота даннаго капитала, означаетъ развитіе и усовершенствованіе данныхъ дарованій посредствомъ труда—умственнаго въ пріобрѣтеніи познаній въ области истины, и прав-ственнаго—въ очищеніи сердца, добрыхъ навыкахъ и подвигахъ добродѣтели. Разное число талантовъ: пять, подвигахъ доородътели. Газное число талантовъ: пять, два и одинъ значатъ сумму дарованій.—кому больше, кому меньше: а умноженіе каждой данной суммы— успѣхъ въ развитіи дарованій. Зарытіе таланта въ землю для его сбереженія, сдѣланное "рабомъ лука-вымъ", подъ предлогомъ строгаго взысканія со сторо-ны господина. есть пренебреженіе духовныхъ дарова-ній данныхъ Богомъ и зарытіе ихъ въ страстяхъ и порокахъ плотской жизни, гдѣ они остаются безъ дви-женія и даже съ опасностію совершенной уграты ихъ. Вспомнимъ слова Спасителя, приведенныя нами въ началъ ръчи: "наблюдайте, сказалъ Господь, какъ вы слушаете: ибо кто имъетъ. тому дано будетъ и пріумножится, а кто не имѣеть, у того отнимется и то. что онъ думаетъ имътъ". Какое знаменательное указаніе! Не опустимъ его безъ вниманія. Въ страотяхъ мы теряемъ сознание нашего дъйствительнаго душевнаго

состоянія: намъ иногда въ зрѣломъ возрастѣ кажется, что мы все еще обладаемъ способностями ума. какія имѣли въ юности, знаніями, порывами къ благороднымъ подвигамъ, чистыми намѣреніями. привлекательными чертами характера и даже добродѣтелями; но "наблюдайте, какъ вы слушаете", т. е. провѣряйте свое сознаніе и совѣсть ученіемъ Евангелія. и вы увидите, что все это только намъ кажется, что все это только мы "думаемъ имѣть", но все въ насъ давпо заглохло. все нами растеряно. Столь же знаменательно и то, что рабамъ "добрымъ и вѣрнымъ", т. е. обращающимъ таланты въ свободную и правильную дѣятельность всей своей жизни. они удвояются и еще пріумножатся въ будущемъ: "добрый и вѣрный рабъ! въ маломъ ты былъ вѣренъ. надъ многимъ тебя поставлю",—сказалъ Раздаятель талантовъ. Что это значитъ. мы увидимъ при дальпѣйшемъ объясненіи.

значить, мы увидимъ при дальпѣйшемъ объясненіи. Что въ притчѣ Спасителя прикровенно разумѣется подъ именемъ талантовъ. то апостолъ Павелъ въ первомъ посланіи къ Кориноянамъ называетъ точнымъ именемъ духовныхъ даровъ. "Каждому. говоритъ онъ, дается проявленіе Духа на пользу. Одному дается Духомъ слово мудрости, ипому слово знанія, иному вѣра. иному даръ исцѣленій, иному чудотворенія, иному вѣра. иному даръ исцѣленій, иному чудотворенія, иному вѣра. иному даръ исцѣленій, иному чудотворенія, иному пророчество. Все же сіе производитъ одинъ и тотъ же Духъ, раздѣляя каждому особо, какъ Ему угодно" (12, 4—12). При этомъ св. апостолъ даетъ наставленіе объ обязанности вѣрующаго не останавливаться въ дѣятельности на одной степени, а стремиться къ высшему совершенству: ревнуйте дарованій большихъ (12, 31). А Самъ Господь Іисусъ Христосъ сказалъ о вѣрующихъ, получающихъ высокія духовныя дарованія: всякому, ему же дано будетъ много, много взыщется отъ иего (Лук. 12, 48). Такимъ образомъ въ пріумноженія

Digitized by Google

даровъ духовныхъ заключается не только правственная обязанность, но и необходимость въ продолжени и даже усилении дѣятельности въ стремлении къ совершенству. такъ какъ мы. по свойству нашей природы. не можемъ останавливаться въ этомъ восхождени на одномъ мѣстѣ. по опасности упасть внизъ. если не поднимаемся вверхъ. Воспользуемся для объясненія этой мысли сравненіемъ изъ современной жизни. Какъ при полетѣ на воздушномъ шарѣ воздухоплаватель не можетъ останавливаться надолго на одной высотѣ. но или поднимается вверхъ. или. по закону тяготёнія, опускается внизъ: такъ и въ жизни нравственной. если мы не напрягаемъ силъ къ восхожденію вверхъ, или усовершенствованію себя, то силою тяготвнія нашей поврежденной природы къ разслабленію. лёности и затёмъ ко грѣху нисцадаемъ въ бездну зла и погибели. Теперь спранивается: есть ли здѣсь мѣсто какому либо корыстному человѣческому расчету на привлекательную награду за добродѣтель, обѣщаемую христіанскою религіею. когда отъ насъ требуется неустанный трудъ. непрерывная напряжениая дѣятельность. соединенная съ лишеніями. опаспостями и борьбою съ соблазнами и врагами нашего спасения? Поэтому Слово Божіе постоянно предостерегаеть насъ отъ самоувѣренности. горделивости. разлѣненія и безпечности. научая насъ со страхомъ содъвать наше спасеніе (Фил. 2, 12). Итакъ первыми и главнъйшими возбудителями и двигателями нашей нравственной дѣятельности являются: внутреннее призвание насъ ко спасенію благодатію Божією, сознаніе необходимости возрожденія духа нашего къ новой жизни и ощущеніе благотворной перемѣны. происходящей въ насъ съ очищеніемъ отъ грѣховъ. Въ этой начальной дъятельности, награды и на мысль приходить не могуть. Въ насъ

преобладаетъ опасеніе за самихъ себя, сознаніе нашего педостоинства и страхъ осужденія за содѣланные гр±хи.

Съ этимъ христіанскимъ стремленіемъ къ совершенству совпадаетъ и здравое ученіе философское. котораго не чуждаются и наши мыслители, порицающіе христіанство, не замѣчая противорѣчія. въ которое впадаютъ. Они много говорятъ объ идеалахъ разнаго рода.—въ знаніи, въ искусствахъ и въ нравственной доблести, указываютъ пути, приближающіе къ идеаламъ. никогда никого не упрекая въ корысти при этомъ стремленіи: напротивъ здѣсь то и находятъ они проявленіе благородства нашей природы. Почему же думаютъ, что эта благородная черта теряется въ христіанской жизни, въ которой открываются всѣ средства для ея совершеннѣйшаго развитія?

Вторая награда состоитъ. какъ мы сказали. въ духовныхъ утъшенияхъ. объщаемыхъ подвижникамъ благочестія. Въ притчѣ Раздаятель талантовъ выражаеть ее такъ вѣрному рабу: "добрый и вѣрный рабъ! въ маломъ ты быль вёрень, надъ многимъ тебя поставлю; войди въ радость господина твоего". Что это значить? Значитъ: войди. вѣрный рабъ. въ свободную. счастливую. преисполненную радостей жизнь вмѣстѣ съ господиномъ твоимъ. т. е. въ блаженное общение съ Богомъ въ здѣшней жизни и въ вѣчное блаженство царства небеснаго. Что же? Такая ли объщается здъсь награда, которая могла бы. какъ подкупъ. привлекать насъ. грѣшныхъ. къ подвигамъ жизни христіанской? Если бы это было такъ, то въ притчѣ Спасителя о званныхъ на вечерю (Лук. 14, 16—24) не были бы изображены грубые плотскіе люди. отрицающіеся отъ званія Божія, которые говорятъ одинъ за другимъ: одинъ—землю купилъ и иду посмотрѣть ее; другой —купилъ пять паръ воловъ и иду испытать ихъ; третій-я женился и потому не-

Digitized by Google

могу придти. и всѣ: имъй мя отреченна. Не произнесъ бы и Звавшій на вечерю этого скорбнаго отзыва: "много званныхъ. но мало избранныхъ". Также непонятны для людей плотскихъ и тѣ награды, которыя называются въ Словѣ Божіемъ залогомъ и предвкушеніемъ славы, или силы будущаго въка, по выраженію апостола Павла (Евр. 6, 4-5). Миръ многъ любящимъ законъ Твой. говоритъ Псалмонъвецъ (Пс. 118, 165). Апостоль Павель называеть этоть мирь "превосходящимъ всякій умъ" (Филип. 4, 7). Въ видѣній. котораго апостолъ Павелъ былъ удостоенъ, бывъ восхищенъ до третіяго небесе. онъ слышалъ глаголы. для которыхъ нѣтъ выраженія на языкѣ человѣческомъ (2 Кор. 12. 4); поэтому и блага, уготованныя любящимъ Бога въ царствіи Божіемъ, онъ называетъ недоступными ни для ока. ни для слуха, ни для сердца человѣческаго въ настоящемъ нашемъ состояни (1 Кор. 2. 9). этихъ наградахъ сказано въ Апокалипсисть: Объ "побѣждающему дано будетъ вкушать сокровенную манну и данъ будетъ бѣлый камень и на камнѣ написанное новое имя, котораго никто не знаетъ. кромѣ того. кто получаетъ" (2, 17). Эту таин-ственность духовныхъ утѣшеній прекрасно объяснилъ одинъ древній христіанскій подвижникъ. На вопросъ ученика: "скажи. отче, что ты чувствуещь, когда ты въ восторгѣ. и молишься, и радуешься. и плачешь?--Сынъ мой. отвѣчалъ старецъ, можно ли объяснить вкусъ меда тому, кто его не пробовалъ. или свътъ солнца слѣпому отъ рожденія? Вкуси и узнаешь, прозри и увидишь".--Извѣстно только по опыту всѣмъ христіанамъ. даже едва начинающимъ духовную жизнь. что въ исполнении заповъдей Божіихъ заключается наше истинное довольство и успокоение духа отъ страстныхъ влеченій. отъ сокрушительныхъ грѣхопаденій. отъ разслабляющихъ плотскихъ наслаждений: что въ этомъ направлении духа пріобрѣтается бодрость. ясность ума. расположение къ доброй дѣятельности-частной и обпцественной. — твердость и устойчивость во всякомъ подвигѣ добродѣтели. однимъ словомъ. все. что дѣлаетъ христіанскую жизнь привлекательною и самого христіанина достойнымъ уваженія и подражанія. И въ этомъ состоить начало божественныхъ наградъ. даруемыхъ истиннымъ христіанамъ; отсюда. какъ съ первыхъ ступеней совершенства. начинается восхождение къ высшимъ утѣшеніямъ. о которыхъ мы говорили. Что-же? Надобно ли христіанину отказаться отъ этой жизни для какой нибудь другой. въ. которой его дѣятельность будеть въ какомъ то особенномъ родѣ безкорыстна? Очевидно. что здѣсь открывается не только ложь. но и нелѣпость знаменитаго изреченія. Оставь жизнь христіанскую, ведущую несомитно къ совершенству. а начни другую. Какую же? Такую. въ которой не объщается это совершенство. составляющее награду за добро, а которая требуется нашею природою "во имя самаго добра". Что же нослѣ этого будеть самое добро, для котораго мы должны трудиться? Въ чемъ же оно будетъ состоять, если не въ тѣхъ же свойствахъ и достоинствахъ, которыя мы перечислили и которыя пріобрфтаются христіанскими подвигами? Или это будетъ жизнь иная, болъе свойственная природѣ человѣческой? Да. это именно будетъ жизнь другая (третьей нѣтъ). болѣе намъ близкая. легкая. — жизнь плотская. поощряемая плотскими порочными наслажденіями, которыя однако достаются не даромъ. а покупаются трудами изпурительными. а иногда и тяжкими жертвами. Вотъ выводъ. къ которому мы неизбѣжно приходимъ при внимательномъ разборѣ благороднаго изреченія о безкорыстномъ добрѣ, восхваляемомъ философами въ упрекъ христіанству.

362

Digitized by Google\_

Замѣтьте при этомъ, какъ философская ложь обличаетъ сама себя. Всѣ наслажденія, получаемыя людьми въ естественномъ ихъ стремлении къ высшимъ идеаламъ. О которыхъ мы говорили. столь высоко цёнимыя учеными-въ мирныхъ занятіяхъ науками. художниками-въ созерцании красотъ природы, въ собственномъ творчествъ и разсматривании чужихъ изящныхъ произведений искусства, называются чистыми, благородными, истинно безкорыстными: а утѣшенія мира и радости. пріобрѣтаемыя подвигами христіанскими, признаются корыстными. недостойными благороднаго человѣка; между тѣмъ какъ и тамъ. и здѣсь наслажденія суть плоды того направления, которое принимаеть жизнь человъческая. Это. по научному выражению, результаты жизни, получившие название наградъ только потому, что обтявлены напередъ въ учении истины, какъ руководящія указанія и извѣстны изъ опыта предшествовавшихъ поколѣній рода человѣческаго. Наконець. не пужно забывать. что высшія благодатныя утѣшенія даются, какъ указано въ притчѣ о дѣлателяхъ въ виноградникъ. не по договору. а по милости Божіей. Отсюда произошли наставленія подвижниковъ о совершении подвиговъ духовныхъ по долгу и обязанности нравственной, а не изъ-за наградъ. Они говорятъ. напримѣръ. о молитвѣ: ..если получишь въ молитвѣ благодатное утѣшеніе.-благодари Бога. если же его и не будетъ. продолжай трудъ молитвенный по обязанности: иначе мы будемъ похожи на учениковъ, которые учатся только за гостинцы".

Но извѣстно, что божественное откровеніе обѣщаетъ людямъ, истинно вѣрующимъ, награды не только духовныя, вѣчныя, небесныя, но и вещественныя, временныя, земныя. Какое же значеніе онѣ имѣютъ по отношенію къ нашему нравственному усовершенствованію? То же самое, какъ и награды духовныя, т. е. какъ пло-ды чистой нравственной жизни и поощреніе къ тру-дамъ духовнымъ. Какъ въ тълахъ нашихъ живетъ безсмертный духъ, съ ними сопряженный и въ нихъ дѣй-ствующій: такъ и во внѣшней нашей жизни выражаются и проявляются его мысли, чувствованія, желанія. цёли и дёйствія имъ соотвётствующія. Отсюда наша внѣшняя дѣятельность получаетъ тотъ или другой нравственный характеръ. – согласный съ волею Бо-жіею. или ей противный, привлекающій къ намъ Бо-жіе благоволеніе и награды. – или Его праведный гнѣвъ и наказаніе. И можно сказать, что большая часть на-шихъ нравственныхъ дъйствій совершается во внѣшней жизни, нежели во внутренней, такъ какъ въ ней получаютъ окончательное осуществленіе наши помыслы и всѣ душевныя движенія. Это ясно изобразилъ намъ Іисусъ Христосъ въ притчѣ о рабахъ, которыхъ уда-лившійся изъ дому господинъ поставилъ надъ слугами своими. чтобы выдавать имъ пищу во время (Мате. 24). Очевидно. здёсь подь именемъ пищи разумѣется все потребное для нашей жизни. чёмъ мы можемъ и должны служить другъ другу.—сильные слабымъ. здо-ровые больнымъ. богатые бъднымъ. Въ этомъ служеніи благу ближнихъ раскрываются всѣ силы нашего духа и добродѣтели подобно тому, какъ во внутренней дѣятельности предъ лицомъ всевидящаго Бога.—и въра. и терпѣніе. и самоотверженіе, и смиреніе и проч. И здѣсь только вѣрному рабу обѣщается награда, а если кто "скажетъ въ сердцѣ своемъ: не скоро при-детъ господинъ мой, и начнетъ бить товарищей своихъ и ѣсть и пить съ пьяницами, то придетъ господипъ въ тотъ день, въ который онъ не ожидаетъ. и въ часъ. въ который не думаетъ, и разсѣчетъ его и подвергнетъ его одной участи съ невърными". И въ

364

Digitized by Google

этой дѣятельности со всею ясностію обнаруживается то же значение наградъ внѣшнихъ какъ и наградъ духовныхъ.---въ умножении даровъ и расширении круга дъятельности. О дарованіяхъ внѣшнихъ Господь сказалъ: "давайте и дастся вамъ: мѣрою доброю. утрясенною. нагнетенною и переполненною отсыплють на лоно ваше" (Лук. 6, 38). А о расширении круга дѣятельности для человѣка добродѣтельнаго въ притчѣ о талантахъпо тексту св. евангелиста Луки, Господинъ говорить: "хорошо, добрый рабъ. за то. что ты въ маломъ былъ въренъ. возьми въ управление десять городовъ" (Лук. 19, 17). Присмотритесь къ жизни, и вы увидите, какъ притекаеть богатство къ людямъ благочестивымъ. и какъ скромные и безвѣстные труженики. не знатнаго происхождения. силою честной и плодотворной дѣятельности. выдвигаются въ ряды дѣятелей государственныхъ и становятся нелицепріятными совѣтниками Царей и благодѣтелями отечества. Думаемъ, что не встрѣтите сильнаго возражения противъ этого учения въ томъ. что богатствомъ и временною славою владфотъ часто и безчестные и безнравственные люди. Они получають земную награду за добро. которое все таки есть въ нихъ. хотя въ видѣ тѣхъ крупицъ, которыми питался бѣдный Лазарь. лежавший у вороть богача. но которому за гробомъ. въ притчѣ. на просьбу о каплѣ воды. въ облегчение его мучений. Авраамъ сказалъ: чадо, помяни, яко пріяль еси благан въ животь твоемь, и Лазарь такожде злая: нынь же здь утьшается, ты же страждеши (Лук. 16. 25). Участь безиравственнаго богача съ особенною силою изображена Псалмопѣвцемъ: ..видѣлъ я нечестиваго. грознаго. расширявшагося подобно укоренившемуся многовѣтвистому дереву; но онъ прошель, и вотъ нътъ его, ищу его и не нахожу; посмотришь на его мѣсто.-и пѣть его" (Пс. 36. 10. 35. 36). 366

II.

Доселѣ мы старались объяснить истинное значеніе и цѣли наградъ. даруемыхъ отъ Бога. и раскрыть невѣрность сужденія о нихъ противухристіанскихъ мыслителей. Теперь по преднамѣченному порядку укажемъ противорѣчіе этого сужденія самымъ основаніямъ христіанскаго ученія. Мы остановимся только на нѣкоторыхъ изъ этихъ основаній.

Говорятъ: "надобно дѣлать добро для самаго добра. требованію природы человѣческой". Но есть ли по въ нашей поврежденной грѣхомъ природѣ способность понимать. въ чемъ состоитъ истинное добро. и способность творить его постоянно. честно и безкорыстно? Въ томъ то и несчастие наше. что христіанская религія не признаетъ въ насъ этой способности. Она дарована намъ Богомъ при сотворении нашемъ. но утрачена въ грѣхопаденіи прародителей и въ нашихъ собственныхъ грѣхахъ. Мы можемъ только скорбѣть объ этой утрать. но безсильны возвратить утраченное. Въ этомъ убъждаютъ насъ пророки, Самъ Інсусъ Христось и Его апостолы. "Господь призрѣлъ на сыновъ человѣческихъ. говоритъ Давидъ. чтобы видѣть. есть ли разумъвающіе. ищущіе Бога. Всъ уклонились. сдълались равно непотребными, нътъ дълающаго дободного" (IIc. 13. 2. 3). Указавъ po. ዘዥሞъ ни на это свидѣтельство пророка въ посланіи къ Римлянамъ, апостолъ Павелъ заключаетъ: "всѣ corpsшили и лишены славы Божіей" (Рим. 3, 23). И эта неспособность дѣлать добро порабощеннаго грѣху человѣка. подвигшая безконечное милосердіе Божіе къ искупленію и возрожденію человѣчества есть, Tary сказать, исходный пунктъ всего домостроительства нашего спасенія. Отвергать эту истину значить отря-

Digitized by GOOS

цать все христіанство и всѣ догматы нашей святой религіи. Інсусъ Христосъ въ Своей нагорной проповѣди. извѣстной всѣмъ читающимъ Евангеліе, ясно изобразилъ неспособность человѣка въ естественномъ его состоянии творить безкорыстное добро. Всѣ помышленія язычниковъ, говорить Онъ. направлены къ снисканію благъ земныхъ. "они ихъ только ищутъ. а не царствія Божія и правды Его". Они любять только любящихъ ихъ самихъ. привѣтствуютъ только братьевъ своихъ, дѣлаютъ добро только тѣмъ. кто благотворить имъ. даютъ взаймы только съ увѣренностію получить данное обратно. Своимъ же ученикамъ Господь заповѣдалъ творить истинную, божественную .правду", по высочайшему первообразу правды и любви въ Лицѣ Отца нашего небеснаго: "а Я говорю вамъ: любите враговъ вашихъ. благословляйте проклинающихъ васъ. благотворите ненавидящимъ васъ и молитесь за обижающихъ васъ и гонящихъ васъ: да будете сынами Отца вашего небеснаго: ибо Онъ повелѣваеть солнцу Своему восходить надъ злыми и добрыми. и посылаеть дождь на праведныхъ и неправедныхъ. Итакъ. будьте совершенны, какъ совершенъ Отецъ вашъ небесный" (Мате. гл. 5, 6: Лук. гл. 5). Либералы говорять. въ укоръ христіанству. что оно нитаетъ въ душахъ нашихъ эгоизмъ. обѣщая награды за добро. Но что такое эгоизмъ? Это прирожденная намъ склонность дѣлать все. въ томъ числѣ и добро. по своему пониманію, по своимъ влеченіямъ. своими удобными для насъ средствами для своихъ личныхъ цѣлей: главнымъ же образомъ-по требованіямъ напихъ плотскихъ страстей. Христіанство напротивъ, какъ мы видимъ, учитъ дълать добро во всъхъ видахъ и для себя. и для другихъ, изъ послушанія волѣ Божіей. Итакъ эгоизмъ остается на сторонъ новъйшихъ философовъ. этихъ ученыхъ язычниковъ. а не христіанъ.

**3**68

Изложимъ кратко истинное ученіе о любви, какъ основаніи христіанской религіи, въ обнаруженіе всей несправедливости обращаемаго къ ней нареканія.

Іисусъ Христосъ сказалъ намъ отъ имени Отца нашего небеснаго о людяхъ призываемыхъ Имъ ко спасению: "нѣтъ воли Отца вашего небеснаго, чтобы погибъ одинъ изъ малыхъ сихъ" (Мат. 18, 14) и что Онъ радуется объ обращения каждаго заблуждающагося, какъ Пастырь обрѣтшій овцу погибшую (Мате. 18. 13-14). Что побудило Бога Отца желать нашего спасенія?-Его любовь безконечная: "такъ возлюбилъ Богъ міръ. что отдалъ Сына Своего Единороднаго, дабы всякій върующій въ Него не погибъ. но имѣлъ жизнь вѣчную" (Іоан. З. 16). Онъ "Сына Своего не пощадилъ, но предалъ Его за встхъ насъ" (Рим. 8. 32). И Сынъ Божій. ..возлюбивъ своихъ сущихъ въ мірѣ. до конца возлюбиль ихъ", т. е. до крестныхъ страданій и смерти за нихъ (Іоан. 13, 2). Въ остаткахъ добра, сохранившихся въ нашей поврежденной природъ, апостолъ Павелъ находить, при томъ съ сомнѣніемъ. нѣкоторое подобіе этой любви, чѣмъ и приближаетъ къ нашему разумѣнію ея безконечное величіе во Христѣ: "Христось умеръ за нечестивыхъ. Едва ли кто умретъ за праведника; развѣ за благодѣтеля, можеть быть. кто рѣшится умереть. Но Богъ Свою любовь доказаль намъ тѣмъ. что Христосъ умеръ за насъ. когда мы были еще гръшниками" (Рим. 5, 6—8). Чего же за эту любовь Богъ отъ насъ требуетъ? Только любви съ нашей сторовы къ Нему Самому и ближнимъ нашимъ. Его дътямъ: ..возлюби Господа Бога твоего встмъ сердцемъ твоимъ. и всею душею твоею. и всёмъ разумѣніемъ твоимъ. Возлюби ближняго твоего, какъ себя самаго". (Мате. 22. 37-39). И наконецъ, чтобы мы были способны къ такой любви. Онъ въ благодатномъ возрождени нашемъ

Digitized by Googla

даровалъ намъ "сердце новое и духъ новый (leзек. 36, 26), требуя отъ насъ только свободной деятельности въ усвоении себѣ и воспитании въ духѣ своемъ этой любви. по Его же наставленіямъ объ очищеніи нашего сердца отъ плотскихъ влечений, и ума--отъ грѣховныхъ помысловъ. Это святое чувство чистой богоподобной любви и указывають намъ въ себѣ праведники, достигшіе совершенства: "любовь Божія излилась въ сердца наши Духомъ Святымъ". говорить апостолъ Павелъ (Рим. 5, 5),-и "кто отлучитъ насъ отъ любви Божіей, восклицаетъ тотъ же апостолъ,--"скорбь, или тъснота, или гонение. или голодъ. или нагота. или опасность, или мечъ?" – Ничто, ни на небъ. ни на землѣ (Рим. 8. 35-39). По истинѣ удивительно. какъ въ такое учение о чистой божественной любви могло быть внесено философами міра христіанскаго понятіе о корысти. Только незнаніе этого ученія и, какъ мы сказали. совершенная утрата религіознаго чувства могли быть этому причиною. При всей скудости естественной любви въ сердцахъ нашихъ. мы однако же почитаемъ безчестнымъ-любить кого либо не за достоинства, а изъ расчета. требовать вознаграждения за услугу отъ тъхъ. кому мы обязаны служить по чувству уваженія и благодарности. Но не признавать безкорыстной любви между нами и Создателемъ нашимъ не есть ли богохульство? И не одни примѣры Апостоловъ и мучениковъ. но опыты христіанскихъ подвижниковъ и жизнь истинныхъ членовъ Церкви Христовой всѣхъ вѣковъ удостовѣряютъ насъ не только въ возможности. но и въ дѣйствительности этой святой любви. Одинъ древній подвижникъ на вопросъ ученика своего,-зачѣмъ онъ при старости продолжаетъ свои тяжкіе подвиги и труды.—отвѣчалъ: "Вогъ даровалъ мнѣ такую ревность. что я ничѣмъ не могу ее насытить". Св. Іоаннъ

Лѣствичникъ говоритъ: "какъ трудно отъ устъ жаждущаго отнять воду, такъ трудно истинному молитвеннику прекратить свою молитву" 1). Эти проявленія любви, стремящейся къ общению съ Богомъ. мы видимъ въ разныхъ степеняхъ и въ той части нашего православнаго народа. которой не коснулось современное невтри и развращение. Въ жизни "малыхъ сихъ". – которыхъ Господь называеть этимъ именемъ. потому что они требуютъ воспитанія для царствія Божія. но которыхъ наши либералы любять называть этимь же именемь по горделивому понятію о себѣ. какъ о людяхъ образованныхъ, а о нихъ. какъ малограмотныхъ.-въ ихъ жизни. въ теченіе всей исторіи нашего отечества. мы видимъ ясныя черты этой сердечной, теплой любви къ Господу Богу. Страхъ Божій и строгія исполненія уставовъ церкви. любовь къ богослуженіямъ. къ церковнымъ торжествамъ, къ благочестивымъ путеществіямъ, къ подаянию сокровенной милостыни во имя Христово.--что все это. какъ не стремление души быть чаще. дольше въ чувствѣ приближенія къ Богу, внутренняго единенія съ Нимъ? Что означаеть эта любовь нашего народа къ созиданію и украшенію храмовъ. эта чистая радость при ихъ освященияхъ не только храмоздателей за себя, но и за встхъ участниковъ торжества и будущихъ молитвенниковъ въ нихъ. – какъ не радость о славѣ Божіей, о процвѣтаніи святой Его Церкви? Говорять: здѣсь питается тщеславіе. Но не можетъ держаться всенародная добродѣтель на тщеславіи, или другихъ человѣческихъ слабостяхъ, неизбѣжныхъ во всякой нашей дѣятельности. Глубоко заложенное церковію въ души православныхъ чувство. жаждущее воздать Благопромыслителю Богу за любовь Его любовію и. по въръ въ Его безконечное милосердіе.

1) C.I. 28, 48.

370

Digitized by Google

возложить на Него упованіе во всёхъ нашихъ нуждахъ, — вотъ что составляетъ, какъ выражаются нёкоторые наши христіанскіе писатели,— "таинство" дёйственной вёры нашего народа. Когда подумаешь объ его терпѣніи въ трудахъ и лишеніяхъ. объ его подвигахъ за вѣру и отечество, объ его смиреніи и сердечной простотѣ, то какъ будто слышится его неумолкающая молитва: возлюблю Тя, Господи, пръпосте моя, Господъ утвержденіе мое и прибъжище мое (Пс. 17, 2).

Но особенное подтвержденіе своего взгляда на награды и наказанія, посылаемыя отъ Бога, либералы думаютъ видѣть въ исторіи народа еврейскаго. Тамъ дѣйствительно много о нихъ говорится и онѣ, повидимому, имѣютъ значеніе узаконеннаго возмездія за добродѣтель и наказанія за грѣхъ. удовлетворяющаго милосердіе и правосудіе Божіе. Но составляютъ ли они окончательный судъ Божій, такъ сказать, расчетъ Господина виноградника, изображаемаго въ притчѣ, съ дѣлателями въ немъ? Нѣтъ, это мѣры временныя, имѣющія особыя цѣли и значеніе! Чтобы понять ихъ значеніе какъ должно, надобно обратиться къ исторіи нравственнаго состоянія всего человѣчества внѣ истинной религіи и домостроительства нашего спасенія. Посмотрите на народы, населяющіе нынѣ Индію,

Посмотрите на народы, населяющіе нынѣ Индію, Китай, страны, занимаемыя дикими племенами—и современную Японію. Въ первыхъ вы видите грубѣйшее идолопоклонство: почитаніе обезьянъ, коровъ и другихъ животныхъ, боготвореніе предковъ, поклоненіе безобразнымъ идоламъ, суевѣрныя жертвы, безсмысленныя самоистязанія, раздѣленіе людей на непримиримыя между собою не религіозныя только, но и политическія секты, препятствующія общенію людей между собою для общаго блага; въ послѣдней, т. е. въ Японіи, современные образчики древняго образованнаго язычества въ Египтъ, Греціи и Римъ 1). Таковы быле народы во всѣ вѣка до пришествія Христова: въ народахъ невѣжественныхъ былъ совершенный упадокъ духовной жизни. а въ образованныхъ-ложное направленіе умовъ. соединенное съ самомнѣніемъ. невѣріемъ въ ученіе о Богѣ—Духѣ и мірѣ духовномъ. Погруженіе въ плотскую жизнь и тяготѣніе къ идолопоклонству невозможно было остановить ни какими силами убъжденія, требовались внѣшнія чувственныя мѣры. Всѣ народы, кромѣ избраннаго, были по особымъ цѣ-лямъ промысла Божія до пришествія Искупителя оставлены вит ограды церкви Вожіей. по ученію апостола, "преданы въ ограды церкви Божіеи, по ученко апостола, "преданы въ похотяхъ сердецъ ихъ нечистотѣ" (Рим. 1. 24). Но въ народѣ избранномъ необходимо было сохра-нить "слово Божіе" (Рим. 3, 2) и "святое сѣмя стоянія міра" въ богоизбранномъ родѣ, въ которомъ имѣлъ вопло-титься Сынъ Божій (Ис. 6, 13). Въ этомъ сѣмени и въ окружавшихъ Его избранникахъ были являвшіяся во Имя грядущаго Искупителя всё дары Святаго Духа, всё виды добродётелей, всё роды праведниковъ, какъ видимъ въ христіанствѣ; но народныя массы нельзя было держать въ нравственномъ порядкъ безъ внъшнихъ мѣръ; они могли поглотить и всѣхъ избранныхъ. что едва не случилось во времена двухъ патріарховъ. Ноя и Авраама, на вфрф которыхъ и удержалось быте всего міра. Никто не объяснить намъ значенія наградъ и наказаній въ народъ еврейскомъ лучше самихъ еврейскихъ пророковъ. Для нашей цѣли довольно указать законоположения Моисея о ежегодномъ возглашеніи въ слухъ народа Израилева наградъ за добродътели и наказаній за гръхи, первыя-съ горы Гаризинъ, вторыя-съ горы Гевалъ. Тѣ и другія относятся



<sup>1)</sup> Успѣхи христіанскихъ миссій въ этихъ странахъ объясняются шкозаля и христіанскимъ воспитанісмъ дѣтей.

къ земнымъ благамъ и наказаніямъ. Блага: величіе и слава народа Божія, многочадіе, плодородіе земли, богатство стадъ, побѣды надъ врагами и—во всемъ Бо-жіе благословеніе. Наказанія,—въ лишеній всѣхъ этихъ благь. Но для какой цели это возвещается? Цель благословеній.---внѣдрить въ души народа послушаніе Богу и исполнение закона Его: "приидуть на тебя всъ благословенія сіи и исполнятся на тебѣ. если будешь слушать гласа Господа Бога твоего". Цёль наказаній-утвердить въ народѣ страхъ Божій и опасеніе страшнаго гнѣва Его: "постигнутъ тебя всѣ проклятія (которыя страшно читать во Второзаконіи),—за то, что ты не слушалъ гласа Господа твоего и не соблюдалъ заповѣдей Его и постаповлений Его. которыя Онъ заповѣдалъ тебѣ" (Втор. гл.: 27 и 28). Итакъ, земныя благодѣянія и наказанія. которыя были посылаемы отъ Бога народу избранному. были только средствомъ утвержденія въ немъ вѣры въ Бога истиннаго и обътованнаго Искупителя и побужденіемъ къ исполнению законоположений, руководившихъ ко Христу и благодати Новаго Завѣта. Всѣ же духовныя блага и радости вѣчной жизни ясно раскрыты въ духовномъ ученіи пророковъ. У Давида и другихъ псалмопѣвцовъ мы видимъ свидѣтельства о невѣрности народа Богу своему и скорбныя указанія на постигавшія его бъдствія. Богъ "постановилъ уставъ во Іаковѣ и положилъ законъ во Израилъ, который заповъдалъ отцамъ нашимъ возлагать надежду свою на Бога и не забывать дёлъ Божіихъ и хранить заповёди Его. Они не сохранили завѣта Его и отреклись ходить въ законѣ Его" (Пс. 77. 5. 7. 10). "Услышалъ Богъ и воспламенился гнѣвомъ и сильно вознегодовалъ на Изранля, и отдалъ крѣпость Свою и славу Свою въ руки врага. и предалъ мечу народъ Свой" (59. 61. 62). Въ чемъ же состояли преступленія израильтянъ? "Они смѣшались съ язычниками и научились дѣламъ ихъ; служили истуканамъ ихъ, которые были для нихъ сѣтью, и приносили сыновей своихъ и дочерей въ жертву бѣсамъ; проливали кровь невинную... оскверняли себя дѣлами своими" (Пс. 105, 35—39). Скажемъ кстати: законоположенія о временныхъ наградахъ и наказаніяхъ сохранились доселѣ и въ церкви новозавѣтной, такъ какъ и нынѣ не прекращаются между нами грѣхи и преступленія. Мы слышимъ прошенія "о благораствореніи воздуховъ, объ изобиліи плодовъ земныхъ и временѣхъ мирныхъ"—и объ избавленіи "отъ глада, губительства, труса, потона, огня. меча, нашествія иноплеменниковъ и междоусобныя брани"—и значеніе этихъ прошеній то же, что было въ обѣтованіяхъ наградъ и въ угрозахъ Ветхаго Завѣта.

# III.

Не трудно понять вредъ, распространяемый въ нашемъ образованномъ обществъ и во всемъ православномъ народѣ ложными мыслями, заключающимися какъ въ разбираемомъ нами, такъ и въ другихъ подобныхъ сему изреченіяхъ. Укажемъ его въ немногихъ краткихъ положеніяхъ.

Клеветою на христіанскую религію. въ какомъ бы смыслѣ она ни была высказываема, подрывается вѣра въ ея божественное происхожденіе и засаривается умъ христіанина тяжкими для совѣсти помыслами невѣрія. смущающими на молитвѣ и во всѣхъ христіанскихъ упражненіяхъ.

Уничиженіемъ Ветхаго Завѣта, будто бы основаннаго на корыстныхъ и плотскихъ наградахъ и наказаніяхъ, а не началахъ духовныхъ, разрывается цѣльность богооткровеннаго ученія о домостроительствѣ нашего спа-

Digitized by Google

сенія. Искупитель нашъ Господь Іисусъ Христосъ, представляемый въ отрѣшеніи отъ перваго обѣтованія о Сѣмени жены, отъ пророчествъ о Немъ, отъ про-образованій, предъуказаній въ обрядовомъ законѣ и исто-рическихъ событіяхъ, и не сопутствуемый "облакомъ свидѣтелей" (Евр. 12, 1), служившихъ Ему до вопло-щенія Его, является, такъ сказать, одинокимъ. При извѣ-стномъ въ подобныхъ воззрѣніяхъ отрицаніи подлин-пости ветхозавѣтныхъ книгъ Св. Писанія и достовѣр-ности излагаемыхъ въ нихъ событій, Христосъ является только учителемъ, подобнымъ Его современникамъ іу-деямъ и даже древнѣйшимъ китайскимъ и индійскимъ философамъ. Онъ принимается не за Сыпа Божія, а за простого человѣка. Его ученіе разсматривается и об-суждается, какъ всякое человѣческое ученіе, а съ этимъ разрушаются въ корнѣ наши христіанскія убѣжденія. И съ людьми подобныхъ убѣжденій нѣтъ возможности разсуждать о догматахъ и нравственныхъ правилахъ разрушаются въ корпъ наши христанских уовядения.
И съ людьми подобныхъ убѣжденій нѣтъ возможности разсуждать о догматахъ и нравственныхъ правилахъ христіанскихъ. А наши либералы, хватающіе все съ чужихъ словъ и безъ размышленія. съ торжествомъ возглашаютъ: "Богъ еврейскій есть Богъ мститель, суровый и жестокій; Богъ христіанскій есть Богъ любви и всепрощенія", разумѣя подъ послѣдними словами милосердіе Христа Спасителя къ грѣшникамъ и надѣясь себѣ прощенія во всѣхъ современныхъ порокахъ и преступленіяхъ, безъ покаянія и исправленія, за одно лишь имя христіанъ, которое они носятъ и позорятъ. Проповѣдники подобныхъ мыслей и изреченій, вѣря въ истинность ихъ, сами оставляютъ всѣ правила и обязанности религіи, безъ оглядки пускаются во всѣ плотскія удовольствія и пороки, соблазняя и слушающихъ своимъ примѣромъ. Ни говорящіе, ни слушающіе, по ограниченности своихъ познаній въ ученіи вѣры, не въ силахъ разобрать проповѣдуемую ложь. и она распространяется, какъ зараза.

Совокупность же всѣхъ этихъ лжеученій. при современномъ матеріалистическомъ направленіи наукъ. производитъ во всемъ мірѣ это страшное отчужденіе христіанъ отъ вѣры и уклоненіе къ ложнымъ философскимъ ученіямъ, разрушающимъ нравственность народовъ, и общественный строй и порядокъ жизни. И мы. закрывши глаза, идемъ къ этой пропасти невѣрія.

Но рѣчь моя затянулась; пора кончить. Извиняясь въ этомъ предъ слушателями, я нахожу себѣ нѣкоторое оправдание въ томъ. что хотѣлъ показать на опытѣ. какъ трудно разобрать и обсудить и одно краткое изречение изъ тъхъ, которыя, съ сатанинскою хитростію, современный духъ невѣрія бросаеть въ христіанское общество. А сколько такихъ ложныхъ мыслей. которыя легко переходять въ изреченія, наплодиль и распустилъ въ нашемъ обществъ одинъ нашъ романисть-философъ-богословъ, графъ Л. Толстой! Христіанство раздѣлилось на разныя исповѣданія и секты. слъдовательно. говоритъ онъ, его не нужно. Десятословіе запрещаеть убивать людей. слѣдовательно. воевать и служить въ войскахъ не должно. Христосъ противиться заповѣдалъ не злу. т. е., личному оскорбителю, а успокаивать его кротостію и смиреніемъ.—слѣдовательно. не надо противиться никакому насилію. особенно бунтовщикамъ противъ властей. якобы стѣсняющихъ свободу. Христосъ заповѣдалъ уклоняться отъ тяжбъ въ судахъ и примиряться съ соперникомъ, — слѣдовательно. — суды не нужны. Попытайтесь въ краткихъ словахъ разобрать и опровергнуть эти и подобные имъ софизмы. И современный лжепророкъ и лжеучитель торжествуеть, видя скудость познаний нашихъ либераловъ въ дѣлѣ религіи и здравой философіи.

Какое прекрасное поле недавно представлялъ изъ себя нашъ православный народъ, отъ сердца въровавши

Digitized by Google

и по вѣрѣ жившій! Кто же насѣялъ въ немъ плевелы? По притчѣ Спасителя: *врагъ—человъкъ сіе сотвори намъ* спящимъ (Матө. 13, 25, 28). Какъ же намъ спастись отъ этихъ враговъ, все умножающихся и становящихся все болѣе смѣлыми и самоувѣренными?

Не нужно забывать. что мы живемъ въ вѣкъ небывалаго въ христіанскихъ странахъ распространенія самаго грубаго теоретическаго и практическаго матеріализма;-а нужно намъ христіанамъ руководствоваться указаніями Апостола: видимая временна, невидимая же внина (2 Кор. 4. 18). и Самаго Інсуса Христа: духъ есть, иже оживляеть, плоть не пользуеть ничтоже (Іоан. 6, 63). Поэтому не слёдуеть увлекаться до крайности научно-ремесленнымъ и житейски-прибыльнымъ направлениемъ образования. а прививать къ дътямъ. подъ руководствомъ церкви. преимущественно благочестивое настроение, а юношамъ. получающимъ высшее образованіе. — сообщить полное христіански-философское міросозерцание, на что есть вѣками испытанныя средства. Тогда наши юноши, предназначаемые быть руководителями народа. сердцемъ почувствуютъ всякую ложь. вплетаемую въ учение въры и сами разберутся въ заблужденіяхъ и справятся съ софизмами лжеучителей.

377

# Воскресеніе Гоепода и явленія Его ученикамъ по воскресеніи.

(Историко-экзегетическое изслъдованіе).

(Продолжение \*).

# VII.

#### Христосъ и Өома.

#### Іоан. ХХ. 24-31.

24. Оома же, единь оть обою надесяте, глаюлемый близнець, не бъ ту сь ными, езда прииде Іисусь:

25. Глаголаху же ему друзіи ученицы: видъхомъ Господа. Онъ же рече имъ: аще не вижу на руку Его язвы ивоздинныя, и вложу перста моего въ язвы ивоздинныя, и вложу руку мою въ ребра Его, не иму въръ.

26. И по днехъ осмихъ паки бяху внутрь ученицы Ею, и Өома съ ними. Приде Іисусъ дверемъ затвореннымъ, и ста посредъ ихъ и рече: миръ вамъ.

27. Иотомъ илаюла домы: принеси перстъ твой съмо и виждь рушь мои: и принеси руку твою и вложи въ ребра моя: и не буди невъренъ, но въренъ.

28. И отвъща Өома и рече Ему: Господь мой и Боль мой.

29. Гланола ему Іисусь: яко виднов Мя, впроваль еси: блажени не видношім и впровавше.

30. Многа же и ина знаменія сотвори Іисусь предь ученики своими. яже те суть писана въ книгахь сихь:

31. Оля же писана быша, да въруете, яко Іисусь есть Христось Сынь Божій, и да върующе животь имате во имя Его.

Въ то время, когда десять апостоловъ и прочіе върующіе исполнены были радости по случаю явленія имъ Господа, одинъ изъ апостоловъ, по имени Оома, находился въ печали, такъ какъ Онъ не видълъ воскресшаго Господа вмъстъ съ другими учениками въ день свътлаго Христова воскресенія. Оома не принадлежалъ къ числу самыхъ близкихъ учениковъ Іисуса Христа. Онъ за-

\*) См. ж. «Вѣра н Разумъ», за 1899 г. № 13.

Digitized by Goog

нималь седьмое мёсто въ списке апостоловъ (Мате. Х. 3, Марк. III, 18, Лук. VI, 15). Предполагають, что онъ быль роломъ изъ галилейскаго города Панеады и занимался, по всей въроятности, рыболовствомъ (Іоан. ХХІ, 2). Ев. Іоаннъ даетъ ему названіе Дидимъ, что значитъ близнецъ. Это имя, по мнѣнію нѣкоторыхъ, напримѣръ Өсофилакта <sup>1</sup>), не есть отдъльное названіе, но только переводъ еврейскаго имени на греческій языкъ, такъ какъ Өшиас съ еврейскаго языка означаеть не что вное какъ о бощос близнецъ т. е. состоять или быть близнецомъ). По мнѣнію другихъ, названіе Дидимъ дано было Оомѣ потому, что онъ былъ рожденъ близнецомъ.-Изъ евангелій мы можемъ почерпнуть немного свёдёній о Өомѣ. Онъ былъ уже въ числѣ послѣдователей Христовыхъ, когда Господь избиралъ 12 апостоловъ (Лук. VI, 13; Марк. III, 13). Когда Господь, путешествуя въ послёдній разъ въ Іерусалимъ, объявилъ апостоламъ о смерти Лазаря: "Лазарь умеръ; и радуюсь за васъ, что Меня не было тамъ, дабы вы увѣровали, но пойдемъ къ нему", Оома сказалъ ученикамъ: "пойдемъ и мы умремъ съ нимъ" (Іоан. XI, 14-16). По вознесения Господа на небо, Өома, по общему преданію, пропов'єдываль евангеліе у Пароянъ. Персовъ и Индъйцевъ 2). Въ Персіи, по преданію, онъ крестилъ волхвовъ, которые приходили на поклонение младенцу -Інсусу. Евсевій передаеть, что Оома посылаль ап. Оаддея одного изъ 70 къ Авгарю, владетелю Едесскому, и тотъ исцеливъ послёдняго отъ болёзни, проповёдывалъ здёсь евангеліе и совершалъ чудеса <sup>3</sup>). Оома, по преданію, былъ замученъ. Мфсто его кончины указывають въ Калурминь, одной высокой скаль, верстахъ въ 6-7 отъ Маліапура. Мощи его впоследствіи были перенесены въ Едессу.

Этотъ Оома, называемый близнецъ, не былъ въ собраніи учениковъ вечеромъ 1 дня Христова воскресенія, вслѣдствіе этого не удостоился видѣть воскресшаго Господа. На вопросъ, почему Оома не пришелъ въ это собраніе, даются различные

<sup>1)</sup> Благовѣстникъ ч. 4-я, стр. 471.

<sup>2)</sup> Оригенъ у Евс. II ист. к. III, гл. 1. Recognit. Клим. гл. 9. О проповъди въ Персія свидътельствуетъ Іеронимъ,—еріst 59. а. Marcellam.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) См. Библ. словарь Солярскаго, т. 4, стр. 608.

отвѣты. Одни (Бевгель, Гроцій) думають, что онъ былъ занять въ это время какимъ либо неотложнымъ деломъ <sup>1</sup>). Но это невъроятно: во время великаго праздника Пасхи всъ еврен полжны были воздерживаться отъ работъ. По другому митию Оома не получилъ извъстія о воскресеніи Господа и поэтому отлучился изъ Іерусалима<sup>2</sup>). Но и этого митнія нельзя принять: какъ извѣстно, евреи во время праздниковъ должны были соблюдать покой и не отлучаться изъ дома на далекія разстоянія. Жены мироносицы, получивъ отъ Господа порученіе сообщить апостоламъ о воскресения Его, безъ сомнѣнія извъстить объ этомъ всѣхъ постарались апостотовъ R Өому. Поэтому правильно числѣ мнѣніе ፐቼፕኈ BЪ томъ экзегетовъ (Августина, Lange, Luthardt'a, Godet И др.). причину отсутствія Өомы въ собраніи учениковъ которые вечеромъ перваго дня видять не во внѣшнихъ обстоятельствахъ, но въ душевномъ настроени Оомы. Смерть Господа произвела на него глубокое впечатлёніе, и онъ впалъ въ более тяжелое уныніе, чъмъ другіе апостолы. Со смертію Господа онъ считалъ все дбло поконченнымъ; надежда на то, что Інсусъ Христосъ есть обѣтованный Мессія, совершенно, оставила его, и вотъ, когда ученики сказали ему, что Господь живъ, Оома счелъ это извѣстіе невѣроятнымъ. Онъ не желалъ лаже слышать объ этомъ и потому не пришелъ въ собрание учениковъ вечеромъ перваго дня. Такой поступокъ Оомы обусловлявался его характеромъ. На основани въкоторыхъ евангельскихъ данныхъ можно сдѣлать заключеніе о преобладанія въ этомъ апостолѣ природной настроенности, называемой флегиатическимъ темпераментомъ. Сущность послѣдняго, какъ взвѣстно, заключается въ преимущественномъ сосредоточения духовной жизни на деятельности разсудка. Постоянная работа мысли располагаетъ флегматика къ составленію своеобразныхъ устойчивыхъ взглядовъ. Благодаря этому, флегматикъ не отдается непосредственно каждому внёшнему впечатлёнію, & предварительно устанавливаетъ отношение его къ тому, что составляетъ, такъ сказать, основной фондъ его психическаго

Digitized by GO

<sup>1)</sup> Gnomon Novi Testamenti, crp. 489.

<sup>2)</sup> Зигабенъ, -- толковое евангеліе отъ Іоанна, стр. 299.

содержанія. Отсюда развиваются двё дальнёйшія черты, характеризующія этотъ темпераментъ: во первыхъ, что однажды запало въ душу флегматика, то держится въ ней болёе крёпко, чёмъ у человёка съ другимъ темпераментомъ; во вторыхъ, внёшнія впечатлёнія, или мысли, если они не подходятъ къ убъжденіямъ флегматика, только послё долгаго времени могутъ сдёлаться его духовнымъ достояніемъ. Эти черты, полезныя въ однихъ случаяхъ, могутъ быть вредны въ другихъ. Именно, осмотрительность и осторожность флегматика часто переходятъ въ скептицизмъ и недовёрчивость, которыя, если ве вредны въ процессё научнаго познанія, то во всякомъ случаё излишни и вредны въ области религіозно-нравственнаго развитія человёка.

Что у апостола Оомы быль именно такой характерь, это можно видъть изъ нъкоторыхъ евангельскихъ данныхъ. У Іоанна въ XI-й главѣ разсказывается, что Господь высказалъ намфреніе ученикамъ идти изъ Переи въ Іудею, гдф незадолго передъ тёмъ хотёли убить Его. Апостолы стали отговаривать Інсуса Христа отъ такого путешествія. Не смотря на разъясненія Іисуса Христа относительно неосновательности вхъ опасеній и цѣли предполагаемаго путешествія (9-10), апостолы стали вторично отговаривать Господа отъ казавшагося имъ опаснымъ путешествія. Тогда Господь ясно раскрылъ имъ необходимость предполагаемаго путешествія, указавъ въ частности поводъ къ нему-смерть Лазаря и цѣль-воспитаніе въ ученикахъ въры чрезъ воскрешение Лазаря (14-15 ст.). Эти слова были настолько убъдительными и успокоительными для встхъ апостоловъ (кромѣ Оомы), что они болѣе уже не отговарявали Господа и не высказывали никакихъ опасеній. Не то было съ Өомою. Не смотря на разъясненія Господа, онъ не измёняетъ своего взгляда на опасность предполагаемаго путешествія: "пойдемъ и мы умремъ съ Нимъ, печально говоритъ онъ апостоламъ (16 ст.). Идти въ Іудею значитъ подвергаться опасности, идти туда по этому не слёдовало бы, вотъ что продолжаетъ думать Оома 1). Очевидно, онъ никакъ не можеть отказаться отъ своего разсудочнаго взгляда на опасности

1) Срав. объяснение Златоуста-бес. на ев. Іоанна II, 204-206 изд. 1862 г.

и средства для избѣжанія ихъ; очевидно, онъ такъ привыкъ руководствоваться соображеніями своего разсудка, что не можеть отрѣшиться отъ этой привычки и посмотрѣть на дѣло съ иной, высшей, точки spheis. Такимъ образомъ, изъ этого мъста открывается, что Оома руководствовался исключительно почти разсудкомъ и твердо держался своихъ убъждений. Еще яснье эта черта характера Өомы открывается изъ другого евангельскаго мѣста. Во время своей прощальной рѣчи къ ученикамъ Інсусъ Христосъ сказалъ имъ о предстоящей близкой Его разлукѣ съ ними (Ioan. XIV, 2-3) и прибавилъ: "а куда я нау. вы знаете и путь знаете" (ст. 4). Тогда Оома отвѣтилъ Ему: "Господи! не знаемъ, куда идешь и какъ можемъ знать путь?" (5 ст.). Извёстно, что всё апостолы почти до вознесенія Інсуса Христа не могли совершенно отрѣшиться отъ національныхъ представленій мессіанскаго царства, какъ царства земного. исполненнаго внѣшняго блеска и могущества; поэтому слова Інсуса Христа о томъ, что Онъ уходитъ отъ нихъ, доджны были опечалить ихъ. Но такъ какъ выразителемъ общаго настроенія явился въ данномъ случав Оома, то очевидно, слова Іисуса Христа не соотвѣтствовали его взглядамъ и ожиданіямъ въ большей по сравневію съ другими степени. Іисусъ Христосъ неоднократно говорилъ апостоламъ о своемъ единении съ Отцемъ и въ настоящемъ случаѣ ясно указалъ, что идетъ къ Отцу Своему; слёдовательно, апостолы знали, куда Онъ ндеть (6 ст.). Съ другой стороны, они знали, что спасение человѣба возможно только чрезъ вѣру въ Іисуса Христа и исполнение Его заповѣдей. Слѣдовательно, апостолы и путь знали. И если Оома не припоминаетъ всего этого, если онъ спрашиваетъ Господа не безъ тени некотораго какъ-бы неудовольствія в скептическаго резонерства (его слова можно перефразировать такъ: "не знаемъ мѣста, куда Ты идешь, кавъ можемъ поэтому знать путь туда?" 1), то этимъ показываетъ, какъ твердо овъ держался плотскихъ мессіанскихъ представленій, съ точки зрѣнія которыхъ совсѣмъ не было понятно отшествіе изъ міра Христа-царя.

<sup>1</sup>) Срав. перифразъ, ділаемый Златоустонъ: "мы не знаемъ, говорить, иста и какъ можемъ знать путь, туда ведущій". Бес. на ев. Іоанна II, стр. 500.

382

Digitized by Goog

Послё этихъ замёчаній относительно характера Өомы понятно его скептическое отношение къ сообщению учениковъ о воскресения Інсуса Христа. Не смотря на то, что апостолы увъряли его въ воскресении Господа, Оома не върилъ этому. На убъдительнъйшіе доводы учениковъ опъ говорилъ: аще не вижу на руку Его язвы гвоздинныя и вложу перста моего въ язвы ивоздинныя и вложу руку мою въ ребра Его, не иму отры<sup>1</sup>). Такимъ образомъ, Оома требуетъ самаго нагляднаго доказательства. Для него недостаточно было видёть Господа, такъ какъ онъ думалъ, что глаза могли дать неправильное представление о предметѣ. Для него недостаточно было и осязанія Господа. Оома предполагаеть, что эти язвы должны были уцёлёть и быть настолько большими, что можно было вложить въ нихъ палецъ руки. И этимъ Оома не удовлетворялся. Овъ зналъ, что бокъ Іисуса Христа былъ произенъ копьемъ и потому желалъ вложить въ эту рану не палецъ уже, а цёлую руку<sup>2</sup>). Велики и грубы были требованія Оома! Онъ болѣе дов вряетъ своимъ десяти пальцамъ, чёмъ десяти избраннымъ отъ Господа свидътелямъ. Оома знаетъ какъ-бы одну только разсудочную веру, основывающуюся на принудительныхъ внёш-

<sup>1</sup>) Ст. 25-й ХХ-й гл. Іоанна: ἐἀν μὴ ἴδω ἐν ταῖς χερσίν αὐτοῦ τὸν τὑπον τῶν ῆλων, καὶ βάλω τὸν δἀκτυλον μου ἐις τόν τὑπον τῶν ῆλων, καὶ βάλω τὸν δἀκτυλον μου ἐις τόν τὑπον τῶν ῆλων, καὶ βάλω τὸν δἀκτυλον μου ἐις τὸν πλευρὰν αὐτοῦ, οὐ μὴ πιστεύσω. Τμшендорфъ на основанін Синайскаго и Кэмбриджскаго кадексовъ виѣсто: τόν δάκτυλον μον читаеть μον τὸν δἀκτυλον. Чтеніе слѣдующихъ словъ: εἰς τὸν τὑπον, принятое на основаніи Ватиканскаго и Кэмбриджскаго кадексовъ, вызвало разногласіе. Лахманъ, Тишендорфъ, Мейеръ, Лютардтъ, Небе на основаніи кодекса Александрійскаго, кодекса 1 и переводовъ Пешито и нт. читають εἰς τὸν τόπον. Синайскій кодексъ имѣеть είς τὴν χεῖραν αὐτοῦ.

<sup>2</sup>) Упомиваніе о язвахъ только на рукахъ и боку Господа не можетъ служить доказательствомъ того, что ноги Інсуса Христа не были пригвождены при распятів, какъ думаютъ нѣкоторме (Paulus, Lücke, de Wette). Оома желалъ освидътельствовать только главныя язвы Господа, поотому умалчиваетъ о другихъ язвахъ, которыя были на ногахъ Господа отъ гвоздей, лицъ Его отъ терноваго изнца и спинъ отъ бичеванія. Требованіе Оомы осязать язвы на ногахъ Господа было бы лишнимъ. Эти язвы соотвътствовали язвамъ на рукахъ Господа и были произведены такими же гвоздями, какъ и на рукахъ. Притомъ, язвы на ногахъ Господа могли усмотръть и другіе люди. Ноги, какъ извъстно, были на востокъ обнаженными, поэтому язвы на нихъ легко можно было разсмогръть и даже коснуться ихъ при снятіи сандалій и омовеніи ногъ. Между тѣмъ осязаніе раны въ боку было болье необходимымъ, такъ какъ бокъ былъ поврытъ одеждою, вслѣдствіе чего возникало большее сомитьніе въ дъйствительности этой раны. нихъ основаніяхъ и не вноситъ сюда живого правственнаго чувства. Ему не припоминаются предсказанія Господа о Своемъ воскресеніи по смерти, предъ нимъ не возстаетъ окруженнаго ореоломъ святости Божественнаго образа Учителя, изъ устъ Котораго исходила одна только правда, однимъ словомъ. Оома не находитъ въ себѣ ничего такого, что правственно обязывало-бы его къ принятію сообщаемой высокорадостной въсти<sup>1</sup>).

Невѣріе Оомы, однако, продолжалось недолго. И по днеха осмиха, повѣствуетъ евангелистъ, паки бяху онутрь ученицы Его и Оома са ними. По общему преданію ученики собрались въ первое воскресенье послѣ великаго дня Пасхи Хрвстовой; между тѣмъ, евангелистъ пишетъ, что ученики собрались спустя восемь дней послѣ воскресенія Господа. На первый взглядъ кажется, что ученики собрались, по евангелію Іоанна, во вторникъ второй недѣли. Чтобы правильно понять

1) Проф. М. Д. Муретовъ полагаеть, что въ словахъ Ооны: аще ни вижу на руку Ею язвы изоздинныя, не иму вторы, пельзя видъть слъдовъ недовърія боны въ сообщению апостоловъ о воскресения Інсуса Христа. Исходя изъ того психологическаго факта, что человъкъ при чрезвычайно радостной въсти часто высказываеть свой восторгь въ формѣ вопроса, выражающаго какъ бы сомяѣніе въ этой въсти, этотъ ученый въ указанномъ мисть видить не маловиріе Оомы, а совершенно противоположное этому. "Странно предиоложить, пишетъ онъ, чтобы Оома могъ заподозрить въ обмант встахъ своихъ собратьевъ... внутренно онъ уже върняъ радостной вісти. Но радость и восторгъ отъ этой вісти такъ жлики, что невольно выражаются во вит въ формт сомитнія или желапія сако лично видеть Господа и темъ окончательно удостовериться въ действительности радостнаго событія" (см. "Вопросъ врестителя". Правосл. обозр. 1883 г. т. 3. стр. 428 и 429). Но это утверждение противорѣчить примому саыслу евангельскаго текста. Если сомивніе Фоны исходило изъ радости, то последния била, очевидно, чрезвычайно велика и безпримърна сравнительно съ радостію другиль апостоловъ. Если такова была радость Ооны, то, очевидно, его наполияла въ этоть моменть живая и пламенная въра въ дъйствительность воскресенія Господа. Но что же тогда значать слова Спасителя: "не будь невърующимъ, во върующниъ"? (27 ст.). Какъ нужно смотръть на слова Господа, въ которыхъ Онъ ясно ставить въру Ооны, выразившуюся послъ того въ словахъ: "Господь вов! и Богь ной!" (28 ст.) въ причинную связь съ фактомъ освидѣтельствованія сослёдныхь Его рань (29 ст.) и какъ таковую, обезцёниваеть: "блаженны не задъвшіе и увъровавшіе"? Изъ того, что Оома скептически отнесся въ сообщенію апостоловъ, нельзя заключать, будто-бы онъ питалъ подозръвие о сознательнонь обманѣ его остальными апостолями (ср. Злат., бес. на ев. Іоанна II, стр. 703). На основании словъ бомы: "если не увижу ранъ отъ гвоздей и не вложу перста моего въ раны".. слёдуетъ дунать, что Оома считалъ апостоловъ непроизвольно и незамътно для себя обманувшимися, вслъдствіе недостаточнаго изслъдованія дъла.

384

Digitized by Google

тексть евангелія, нужно замѣтить, что евангелисть при счетѣ дней имфетъ въ виду оба крайніе неполные дня, т. е. день Пасхи, и день, въ который случилось описываемое событіе. Подобное счисление встрѣчается у ев. Луки (срав. Лук. IX, 28). "Сей осьмый день, пишетъ св. Кириллъ Александрійскій, не другой можетъ быть какъ воскресный; ибо во едину отъ субботв, т. е. въ день воскресный Господь явился прочимъ, а потомъ, со включеніемъ въ счетъ сего дня, въ день осьмой, собранные ученики вытстт съ Оомою опять подобно видятъ Господа" 1). Мѣсто этого собранія не обозначено у евангелиста. Іеронимъ, Ольсгаузенъ, Ветштейнъ думаютъ, что ученики собрались въ Галилфе<sup>2</sup>). Но другіе съ большимъ правомъ утверждають, что это явленіе происходило въ Іерусалимѣ и въ томъ же самомъ мъстъ, гдъ происходило явление ученикамъ вечеромъ перваго дня. На это, по мнѣнію Кюнёля, де Ветте, Толюкка и др., указываеть выражение: паки бяху енутрь-πάλιν ήσυν έσω;-γченики находились опять внутри, т. е. въ прежнемъ домъ, какъ замъчаетъ Кюнёль <sup>8</sup>). У классиковъ слово-внутрь-ёсо-также часто означаетъ: въ домѣ, дома <sup>4</sup>). Спрашивается, почему ученики этотъ день проводили въ Іерусалимѣ, а не въ Галилеѣ? Еврейскій праздникъ Пасхи, который удерживаль ихъ въ Іерусалимѣ, окончился еще въ субботу вечеромъ, и ученики, согласно повелѣнію Господа, должны были бы утромъ седьмого дня по воскресении Господа отправиться въ Галилею. По всей въроятности, ученики остались въ Іерусалимь, чтобы отпраздновать великое событіе воскресенія Христова перваго явленія имъ воскресшаго Господа. Кромф того, они могли остаться еще и изъ за Оомы. Господь

2) Cu. Auferstehungsgesch. von. Nebe, s. 221.

4) У Софокла, напримъръ, въ трагедін: "Эдипъ" (455) говорится:

"καί ταῦτ' ἰών ἔσως λορίζου μ въ другомъ мѣстѣ (1150): ήδ 'ἔεσω

χάλλιστ' 'ἄν είπα ση ρυνί ταδ ῶς ἔχει.

Въ русскомъ переводѣ евангелія слово є́ош также переведено-"вь домѣ".

<sup>1)</sup> Барсовъ. Сборникъ на четвероевангеліе, т. 2-й, стр. 546.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid, crp. 221.

повелёлъ всёмъ апостоламъ идти въ Галидею, а между тёмъ, Оома не вёрилъ воскресенію Господа и, конечно, не желаль участвовать съ ними въ путешествіи. Надёясь, что Господь послё восьми дней можетъ обрадовать и его своимъ явленіемъ, ученики и остались въ Іерусалимё. Быть можетъ, эта тайная надежда и побудила ихъ собраться въ томъ же самомъ доиё, гдё они были собраны вечеромъ перваго дня <sup>1</sup>).

Ев. Іоаннъ не указываетъ, въ какой часъ дня происходню явление Өомб. Изъ того обстоятельства, что во время этого явленія двери дома были заперты, нельзя еще заключать о вечернемъ времени: двери были заперты, какъ думаетъ большинство толковниковъ, изъ предосторожности, чтобы никто не могъ нарушить спокойствія собравшихся. По преданію, это явленіе происходило вечеромъ. Можно вполнѣ согласиться съ этимъ. Чтоби отпраздновать радостное событие явления Воскресшаго Господа, ученики должны были, намъ кажется, собраться въ томъ же самомъ домѣ и въ то же время, когда происходило первое явленіе Воскресшаго. Нужно думать, что въ данномъ случать собраніе состояло не изъ однихъ апостодовъ. Евангелистъ пишеть, что здесь были ученицы Господа. Какъ въ ст. 19-иъ ХХ-й гл. евангелія Іоанна подъ словомъ ученицы нужно разумѣть апостоловъ и другихъ вфрующихъ, такъ и здъсь можно разумъть апостоловъ и прочихъ послѣдователей Христовыхъ. Въ этомъ собрании былъ и Оома. Очевидно, невёріе его къ этому времени сильно поколебалось. Сомнёніе его боролось съ любовью въ Учителю. Если-бы онъ не любилъ Господа, не желалъ бы опять увъровать въ Него, какъ Мессію, то онъ викогда бы не возвратился въ общество в врующихъ.

Когда ученики предавались радостнымъ воспоминаніямъ о

<sup>1</sup>) Нѣкоторые задаются вопросочъ, почему Івсусъ Христосъ не явился бонь ранѣе. Блаж. беофилактъ находитъ причину этого въ тонъ, "чтобы онъ (бона), внимая наставленію учениковъ я слыша одно и то же, воспламенныся больших желаніемъ и сдѣлался тверже вѣрующимъ на будущее время". Съ этимъ согласетъ и Евфимій Зигабенъ. Герардъ, напротивъ, думаетъ, что черезъ продолжительное невѣріе бомы Господь хотѣлъ испытать я другихъ апостолопъ. Иннокентій, архіел. Херсонскій, полагаетъ, "что Господь намѣренно медлилъ явленіемъ, давая время сомиѣнію обнаружить всю свою мучительную силу". Всѣ эти миѣнія довольно основательны; можно думать, что Господь медлилъ явиться бомѣ не по одной какойлибо причинѣ, но вслѣдствіе нѣсколькихъ причинъ.

Digitized by Google

386

бывшень имъ явления Воскресшаго Господа, вдругъ входитъ къ нимъ Самъ Воскресшій. Пріиде Іисусъ дверемъ затвореннымъ, повѣствуетъ евангелисть, и ста посредь ихъ, и рече: миръ вамъ. Ученикамъ недоставало мира, спокойствія, такъ какъ они безпоконлись по причинѣ невѣрія Оомы. Тсперь, по словамъ Господа, не будетъ этого безпокойства: Господь намбренъ самыми наглядными доказательствами увърить Өому. Пожеланіе мира особенно необходимо было Оомъ. Изъ этого привѣтствія Өома долженъ былъ заключить, что Господь пришелъ не наказать его за невъріе, не исключить его изъ числа своихъ учениковъ, но ободрить, утёшить. Виёсто того, чтобы прогнёваться на Өому, упрекнуть его въ маловфріи, Господь кротко проситъ Өому выполнить выбранное имъ самимъ условіе для убѣжденія въ истинѣ Воскресенія Господня. Принеси перстъ твой съмо, говорить ему Господь, и виждь рушь мои: и принеси руку твою и вложи вз ребра Моя: и не буди невъренз, но въренз.

Никогда никакой грешникъ не былъ такъ дружелюбно наказанъ, какъ Оома. "Оома! какъ бы такъ говоритъ Господь, ты не хотвлъ вбрить, что Я живъ, Я видблъ тебя уединившимся, Я слышаль, какь ты говориль: аще не вижу на руку Ею язоы изоздинныя, не иму выры. Вотъ мон руки, смотри! ты говориль: аще не вложу перста моего въ язвы гвоздинныя, не иму въры, — теперь принеси перстъ твой съмо и осяжи раны Мон. Ты говориль: аще не вложу руку мою въ ребра Его, не иму въры, -- теперь принеси руку твои и вложи во ребра Моя. Ты говориль: не иму въры. Но теперь ты видѣлъ и осязалъ все, что хотѣлъ цидъть и осязать. Итакъ, не буди невпренз, но впренз". Съ какою точностію Господь опровергаеть каждое слово Оомы! Господь хорошо зналь, что говорилъ Оома ученикамъ и теперь исполняетъ его желаніеосязать язвы Господа. Онъ показываетъ свои руки и бокъ. Оомѣ оставалось только вложить свой палецъ въ язвы Господа. Намъ неизвъстно, исполнилъ-ли Оома свое желание: евангелисть не разсказываеть объ этомъ. Экзегеты высказываютъ объ этомъ различныя мифнія. Тертулліанъ, Иларій, Кириллъ Александрійскій, Григорій Великій, Өеофилактъ 1) думають,

<sup>1</sup>) Благовѣстникъ, ч. 4, стр. 472. Patrologiae cursus compl. т. 74, стр. 731.

что Оома исполнилъ свое желаніе, то есть вложилъ свой цалецъ въ язвы Господа, но Августинъ не считаетъ этого B03можнымъ. Онъ думаетъ, что Оома удовлетворился однимъ только разсматриваніемъ язвъ Господа. Съ нимъ согласны: Евфимій Зигабенъ, Толюккъ, Мейеръ, Лютардтъ, Люкке, Кейль, Небе и друг. <sup>1</sup>). Мы болѣе склоняемся къ послѣднему мнѣнію. Невфріе Оомы къ этому времени уже ослабіло. Чудесное прибытіе Інсуса Христа, Его кроткія рёчи, Его прежній видь, обнаженныя язвы и, наконець, Его всевѣдѣніе въ состояніи были убъдить Өому, что предъ нимъ стоитъ не призракъ. а Самъ Господь. "Приглашаемый, пишетъ Иннокентій, архіеп. Херсонскій, не имѣлъ уже нужды ни въ какомъ осязаніи. Огнь вѣры, на время скрывавшійся въ пеплѣ размышленій. отъ взора Іисусова мгновенно обратился паки въ пламень. Енч казалось, что предъ нимъ стоитъ не Інсусъ Воскресшій, а само вѣчное Слово, ставшее плотію"<sup>2</sup>).

На вопросъ, какимъ образомъ Оома могъ видѣть язвы на тёлё Господа, прекрасный отвёть даеть Кириллъ Александрійскій. "Какимъ образомъ, пишетъ онъ, въ тёлё нетлённомъ являлись знаки разрушенія? Ибо язвы на рукахъ и ногахъ и прободеніе желѣза суть знаки поврежденія тѣла, а тѣло Христово, преобразованное въ нетлѣніе, долженствовало отложнть вибств съ поврежденіемъ и все, что относится къ поврежденію. Ужели хромой и въ другой жизни будетъ хромать? или кривые съ однимъ окомъ воскреснутъ? И какъ освободимся посему отъ тлёнія, когда происходящія отъ него болёзни останутся въ телахъ нашихъ? На этотъ вопросъ мы скажемъ следующее: послѣ воскресенія не будетъ въ людяхъ никакихъ остатковъ поврежденія, никакихъ признаковъ, предшествующихъ ему или за нимъ послѣдующихъ. Но посѣянное въ немощи, востанетъ въ силѣ, какъ говоритъ Павелъ, и посѣянное не въ честь, востанетъ въ славѣ (1 Кор. ХУ, 3. 4). Что же другое значитъ возстать въ силѣ и славѣ, какъ не то, что всякая немощь,

1) См. Толк. ев. отъ Іоанна Зигабена, стр. 301, Comment. zum Ev. Ioh. von Tholuck, стр. 346; Comment. über. Ev. Ioh. von. Keil. ст. 574. Aufersteh., s. 229 и друг.

2) Соч. Инновентія, арх. Херс. т. 10-й, стр. 346. С.-Шет. 1875.



Digitized by Google

всякое безчестіе поврежденія будуть удалены и родь человѣческій возвратится къ истинному нетлѣнію. Но какъ Оома требоваль того для своей увѣренности, то Господь нашь Іисусъ Христосъ, чтобы не подать намъ никакого повода къ маловѣрію, такъ и является, какъ Оома требоваль. Сіе для того, дабы мы правильно разумѣли таинство воскресенія, т. е. вѣровали-бы, что воскресло не другое тѣло, а то самое, которое умерло на крестѣ<sup>4</sup> <sup>1</sup>). Точно также разсуждаетъ и Өеофилактъ<sup>2</sup>).

При видѣ язвъ Господа невѣріе Оомы перемѣнилось въ твердую въру въ воскрестаго Господа. И отвъща Оома и рече Εму: Господь мой и Бого мой!-- χαί απεχρίθη ο Θομαζ χαί είπεν αύτω. ο Κύριος μου χαι ο Θεός μου. Слова Θομω: Γοςποθο мοй и Болз мой нельзя понимать какъ обращенное къ Богу изумленное восклицание, какъ думаетъ Павлюсъ и Социніане <sup>3</sup>); или какъ похвалу Богу за чудо (*Θеодоръ* Мопсуетскій <sup>4</sup>); выраженіе-рече ему, показываеть, что эти слова составляють исповѣданіе Іисуса Христа Богомъ. Ученики, обыкновенно, называли Інсуса Христа учителемъ-о биба́ схадос и Господомъ-о хирюс (сравни Іоан. XIII, 13), но Оома называетъ Его не только Господомъ, -- о хіою но и Богомъ своимъ-Θεύς μου. Это, высказанное Өоною, исповъдание Іисуса Христа Богомъ есть первое полное исповѣданіе, которое послѣдовало со стороны учениковъ, и оно скоро стало общимъ исповъданіемъ Христіанской церкви. Исповѣданіе Петра, ради котораго Івсусь Христось назваль его блаженнымь (Мате. XVI, 16), заключалось въ словахъ: "ты Христосъ, сынъ Бога живаго". Изъ признанія Іисуса Христа Сыномъ Божінмъ Божество Его не такъ ясно выступаетъ, какъ изъ исповѣданія Оомы. Св. Кириллъ Александрійскій останавливаетъ свое вниманіс на томъ, что здъсь въ греческомъ текстъ предъ словами-Господь и Богъ стоитъ членъ с. "То и другое, пишетъ онъ, говорится съ членомъ (т. е. такою частицею на греческомъ, которая означаеть опредъленность, особенность), дабы всякій поняль, что

<sup>1)</sup> Барсовъ-сборн. на четвероев. т. 2-й, стр. 546-547.

<sup>2)</sup> Благовъстникъ, ч. 4-я, стр. 473.

<sup>3)</sup> CM. Commentar. uber das Neue Test. von Meyer, s. 283, y. 2.

<sup>4)</sup> Cu. Commentar. zum. evangelio Ioh. von. Tholuck., s. 436. Hamburg. 1833.

Онь (Іисусь Христось) называется Господомь и Богомь не по подобію ангеловь, а въ собственномъ смыслѣ"<sup>1</sup>). Достойно еще замѣчанія, что Өома не просто говорить: Господь и Богь, но прибавляеть слово—мой. Что Христось есть Господь и Богь, этому вѣрують и діаволы, по спасительнаго "мой" они сказать не могуть. Дважды повторяя это слово, Өома соединяется со Христомъ, становится гражданиномъ Его царства, членомъ Его тѣла—церкви. Такимъ образомъ, Өома изъ невѣрующаго или сомнѣвающагося ученика становится великимъ богословомъ, познаетъ лице своего Господа и свои обязанности къ Нему.

Іисусъ Христосъ принимаетъ исповъдание Оомы. Если-бы Інсусъ Христосъ не считалъ себя Богомъ, какъ утверждаютъ нѣкоторые, то Онъ долженъ былъ въ эту торжественную менуту опровергнуть слова Оомы, но мы не слышимъ отъ Него такого возраженія. Іисусъ, напротивъ, подтверждаетъ свидѣтельство Оомы: глагола ему Іисуса: яко видног Мя впроваль еси. Итакъ, испов'язание Оомы правильно. Какъ ошибаются послё этого тѣ, которые слова Оомы понимають какъ диеирамбъ, какъ восклицание изумленной души! Они забываютъ, что въ средѣ іудеевъ того врсмени религіозныя воззрѣнія были строго монотеистическими; эти воззрѣнія еврей всасываль, такъ сказать, съ молокомъ матери. Следовательно, если бы Оома не увѣровалъ въ Божество Іисуса Христа, то естественный страхъ предъ Іеговою удержалъ бы его отъ такого неосторожнаго, оскорбительнаго для Іеговы выраженія. Отвѣтъ Інсуса Христа нѣкоторые (напр. Мейеръ, Годе и др.) понимаютъ, какъ вопросъ, черезъ который сильнѣе выразилось поряданіе Өомѣ 2). Они ставятъ послё этихъ словъ вопросительный знакъ. Но это измѣненіе обычно принимаемаго знака препинанія оспаривается многими, напр. Тишендорфомъ, Лютардтомъ<sup>8</sup>) и др. Действительно, нать ни какой необходимости усиливать порицаніе Оомь. Краткое пориданіе высказывается уже въ простыть (безъ вопроса) словахъ. Оома не заслуживалъ особенно силь-

390



<sup>1)</sup> Барсовъ, сборникъ на четнероев., т. 2-й, стр. 547.

<sup>2)</sup> Commentar. ub. N. Test. von. Meyer, 9. 2, crp. 284; Comment. zum. ev. Ioh. von. Godet. s. 567.

<sup>3)</sup> Das Johanneische Evang. von. Luthardt, v. 2, crp. 520.

наго порицанія за свое невѣріе, такъ какъ и другіе япостолы пришли къ вѣрѣ послѣ того, какъ увидѣли Его и осязали.

Господь, однако не одобрилъ того пути, посредствомъ котораго Оома пришелъ къ въръ. Этотъ путь, путь нагляднаго, чувственнаго убъжденія не могъ быть доступенъ людямъ, такъ какъ Інсусъ Христосъ долженъ былъ вознестись къ Отцу. Поэтому Інсусъ Христосъ сейчасъ же предлагаетъ другой путь къ въръ: блажени, говоритъ Онъ, не видношіи и въроваеще. Чтобы правильно понять смысль этихъ словъ, нужно знать, что такое вѣра. Вѣра, по апостолу, есть уповаемых извъщеніе, вещей обличеніе невидимых (Евр. ХІ, 1). Если вера есть увёренность въ невидимомъ, какъ бы въ видимомъ, то, очевидно, она опирается не на чувственномъ наблюдения; она основывается, главнымъ образомъ, на внутренней чистотѣ сердца. "Блажени чистіи сердцема, сказаль Інсусь Христось, яко тіи Бола узрята" (Мате. V, 8). Вторымъ основаніемъ вѣры служитъ слово Божіе. Люди, чистые сердцемъ и слушающіе слово Божіе, удостоиваются благодати Духа, которая и возбуждаеть въ нихъ въру въ міръ невидимый. Такимъ образомъ, въра не нуждается въ чувственномъ наблюдения, она совершенно исключаетъ его. Если-бы кто-нибудь основалъ свою въру на чувственномъ наблюдении, то его въра была бы несовершенная. Нътъ ни какой заслуги въ томъ, чтобы убѣдиться въ существованіи предмета, о которомъ даютъ намъ знать внѣшнія чувства. Вотъ почему Спаситель не одобрилъ вѣры Оомы. Она основывалась чувственномъ наблюдении и, слёдовательно, не имела ни на. какой заслуги. И другіе апостолы, кром'ь Іоанна Богослова, пришли къ въръ въ Воскресшаго Господа такимъ же путемъ, накъ и Оома. Такимъ образомъ, въ этихъ словахъ Спасителя содержится порицание не одного Оомы, но и всёхъ апостоловъ, исключая Іоанна Богослова. Нельзя, однако, думать, чтобы апостолы лишались черезъ это блаженства. Ихъ сомив. ніе служило самымъ сильнымъ доказательствомъ действительности воскресенія Господа. Они должны были быть свидѣтелями Господа на всѣ времена, поэтому ихъ въра должна была основываться на неопровержимыхъ данныхъ. Если-бы они безъ колебанія повёрили въ воскресшаго Господа, то можно было-

бы сказать. что ихъ свильтельство не заслуживаетъ довърія. такъ какъ они могли счесть призракъ за реальное явленіе. Теперь же, когда апостолы увѣряютъ, что они осязали своими руками тёло воскресшаго Господа, нётъ ни какихъ основаній не принимать ихъ свидѣтельства. Хорошо говоритъ объ этомъ св. Кириллъ Александрійскій: "слова Спасителя исполнени великаго провидения и величайшую приносять намъ пользу. Для большаго увъренія показавъ ученикамъ свой прободенный бокъ и язвы отъ гвоздей, принявъ и пищу, хотя не имълъ въ томъ нужды, дабы не оставить ни какого повода къ невѣрію. онъ печется и о насъ. Ибо зналъ, что будутъ такіе, кои не стануть признавать воскресенія мертвыхъ и скажуть: и мы желаемъ видъть и осязать такъ же, какъ Өома, присвояя себъ это право по подражанію ученику Спасителя. Сіе то паденіе предотвращаетъ Христосъ, когда говоритъ: блажени не видъвшіе и въровавше. И справедливо: ибо для видящаго нѣтъ никакого повода къ сомнѣнію; но кто вѣруетъ тому, чего не видить, а слышить о томъ отъ учителей, тоть отлично почитаеть того, въ кого въруетъ. Блаженны убо всъ, кои въровали посредствомъ проповѣди апостоловъ, очевидныхъ свидѣтелей и служителей слова. Имъ должны мы въровать, если желаемъ получить жизнь вёчную и жить въ селеніяхъ небесныхъ"<sup>1</sup>).

Этими словами Господь окончилъ свою бесѣду съ Өомою. Евангелистъ Іоаннъ не описываетъ того, какъ Іисусъ Христосъ удалился изъ собранія учениковъ, предполагая, что для каждаго разсудительнаго читателя, —а для такихъ только онъ и писалъ свое евангеліе — изъ описанія вступленія Христа ясно видимъ образъ Его удаленія. Если Іисусъ Христосъ неожиданно явился среди учениковъ, то Онъ также внезапно долженъ былъ удалиться отъ нихъ. Ученики, хотя не видъли Его, но знали, что Онъ присутствуетъ съ ними согласно своему обѣщанію: идъже бо еста два или тріе собрани во имя Мое, ту есто посредъ ихъ (Матө. XVIII, 26).

Евангелистъ присоединяетъ къ этому явленію Господа, краткое, но замѣчательное заключеніе; оно очень тѣсно примы-



<sup>1)</sup> Барсовъ, Сборнекъ на четвероев. т. 2, стр. 547.

#### отдълъ церковный

каетъ къ исповеданию Оомы: Господъ мой и Бого мой и къ слованъ Христа: яко видъвз Мя въровалз еси, блажени не видтвшии и въровавше. Оома исповъдалъ Інсуса Христа Господомъ и Богомъ; это исповедание разделяется и евангелистомъ. Послёдній желаеть, чтобы это исповёданіе было убёжденіемъ всѣхъ людей. Онъ писалъ свое евангеліе не изъ какихъ либо корыстныхъ цёлей, но исключительно для того, чтобы привести читателей къ въръ въ Іисуса Христа, Сына Божія. Многа же и на знаменія, пишетъ евангелисть, сотвори Іисусь предъ ученики своими, яже не суть писана въ книгахъ сихз 1). Сія же писана быша, да въруете, яко Іисусз есть Христосъ, Сынъ Божій и да върующе животъ имате во имя Его. Въра апостола не гностическая, но историческая. Онъ пропов'дуеть не о безтълесномъ Логосъ, но объ Іисусъ, происходившемъ изъ Назарета. Інсусъ, мужъ изъ Назарета, есть, по Іоанну, тотъ Мессія, о которомъ было предсказано еще въ Ветхомъ Завѣтѣ и котораго такъ нетерпѣливо ждалъ народъ іудейскій. Богъ помазалъ Его въ цари Израиля и излилъ на Него дары св. Духа. Поэтому всякій долженъ въровать въ Іисуса, какъ Христа и Сына Божія, потому что только при этой въръ можно получить жизнь въчнию.

# VIII.

## Явленіе воскресшаго Господа ученикамъ на морѣ Тиверіадскомъ.

### IOaH. XXI, 1-23.

Въ XXI-й главѣ евангелія Іоанна повѣствуется о явленіи Господа семи ученикамъ Его въ Галилеѣ на морѣ Тиверіадскомъ. Іисусъ Христосъ явился ученикамъ въ Галилеѣ согласно Своему обѣщанію. Бесѣдуя, предъ Своими страданіями о будущихъ событіяхъ, Онъ сказалъ ученикамъ, что по воскресеніи своемъ предваритъ ихъ въ Галилеѣ (Мө. XXVI, 32). Это обѣщаніе по воскресеніи Его было подтверждено ангелами (Мө. XXVIII. 7, Марк. XVI, 7. Лук. XXIV, 6) и Имъ Са-

393

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Множественное число употреблено здѣсь неправильно: въ греческомъ текстѣ стоитъ: śv τῷ βιβλίῳ τουτϣ, въ русскомъ переводѣ совершенно правильно стоитъ: "въ книгѣ сей".

ыныъ. Идите, сказалъ Онъ женамъ, возвъстите братіи Моей. да идуть въ Галилею и ту Мя видять (Мв. XXVIII, 10). Отрицательная критика считаеть галилейскія Ħ jeрусалимскія – явленія несовмѣстимыми другъ съ ADALONP. Происхождение ихъ она объясняетъ существованиемъ въ древности двухъ преданій-галилейскаго и јерусалимскаго. Сначала будто-бы думали, что Іисусъ долженъ былъ явиться въ Галилей-на мисти Своей родины, и воть появились разскази о явленія Его въ Галидев. Но далбе естественно должна был возникнуть мысль, что Воскресшій должень быль явиться близь мыста Своей смерти, -- это дало поводъ составить разсказы о явленіяхъ Інсуса въ Іерусалимѣ. Въ евангелія Матеся, появившемся ранбе другихъ, записаны будто-бы толью галилейскія явленія, потому что мысль о ісрусалимскихъ явленіяхъ еще не получила широкаго распространенія. Но въ евангеліи Луки, появившемся позднѣе Матееева евангелія, переданы одни только іерусалимскія явленія, потому что имъ стали придавать болёе важное значеніе, чёмъ галилейскимъ явленіямъ. Наконецъ, въ евангеліи Іоанна сдёлана была попытка скомбинировать тъ и другія явленія. О евангеліи Марка критика не считаетъ нужнымъ говорить, такъ какъ послёдній отдёль этой главы отъ ст. 9 до ковца считаеть неподлиннымь <sup>1</sup>).

Такое мићніе отрицательной критики нельзя назвать правильнымъ. Галилейскія явленія не исключаются іерусалимскими, — это ясно видно изъ того же самаго евангелія, въ которомъ описываются собственно галилейскія явленія и которому придаетъ особенную важность самъ Штраусъ. Разумѣемъ евангеліе Матеея. Здѣсь говорится о томъ, что жены мироносици видѣли Воскресшаго Господа вблизи гроба, и Онъ далъ имъ порученіе сказать ученикамъ, чтобы послѣдніе шли въ Галилею, гдѣ Онъ явится имъ (Ме. XXVIII гл. 10 ст.). Правда, евангелистъ Матеей упоминаетъ только объ одномъ этомъ явленіи въ Іерусалимѣ, остальныя же явленія, происходившія въ этомъ городѣ, проходитъ молчаніемъ; но недостаточно ли увоминанія и объ одномъ явленіи, чтобы устранить мысль, булго

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Такъ думаютъ Strauss, de Wette, Meyer, Hoetzman, Keim., в послъдователя Тюбянгенской школы. См. Leben. Jezu von. D. Strauss, стр. 650 в дал.

ев. Матеей ничего не зналъ о явленіяхъ Інсуса Христа въ Іерусалимъ? Молчание этого евангелиста о другихъ јерусалимскихъ явленіяхъ объясняется характеромъ его евангелія. Въ своемъ евангелія Матеей занимается изображеніемъ мессіанской деятельности Інсуса Христа преимущественно въ Галилећ. Поэтому и въ исторіи воскресенія Інсуса Христа ев. Матоею ближе всего было остановиться, главнымъ образомъ, на галилейскихъ явленіяхъ. И такъ какъ онъ писалъ свое евангеліе для христіанъ изъ іудеевъ, то ему необходимо было указать на то именно явление Воскресшаго, при которомъ Онъ далъ ученикамъ повелѣніе идти съ проповѣдію къ язычникамъ и, вообще, ко всёмъ народамъ: этимъ уничтожалась у іудеевъ мысль о превосходствѣ ихъ націй.-Ев. Маркъ, хотя и не разсказываеть о галилейскихъ явленіяхъ, тёмъ не менёе знаетъ о нихъ. Это ясно изъ того, что онъ упоминаетъ о поручении ангела женамъ сказать ученикамъ, чтобы послѣдніе шля въ Галилею, гдъ Господь намъренъ былъ явиться имъ (Марк. XVI, 7). Молчаніе его о явленіяхъ галилейскихъ также можно объяснить характеромъ его евангелія. Онъ въ своемъ евангелін задался цёлію изобразить царское величіе Іисуса Христа. Поэтому онъ останавливается преимущественно на томъ явления Господа, при которомъ Послъдній далъ власть върующимъ совершать чудеса (Марк. XVI, 14 и дал.) Ев. Лука разсказываеть только о двухъ явленіяхъ Господа, происходившихъ въ Іерусалимь. Разсказомъ объ этихъ явленіяхъ онъ старается убълить читателей въ действительности воскресенія Іисуса Христа. Извёстно, что онъ писалъ свое евангеліе для христіанъ изъ язычниковъ, для которыхъ нужно было выбрать такія явленія Господа, которыя наглядние бы показывали истину воскресенія Христа. Ученіе о воскресеніи мертвыхъ, какъ извѣстно, было предметомъ насмѣтки, среди языческаго міра (Дѣян. XVII, 32). Члобы увичтожить сомитніе въ воскресеніи Іисуса Христа, которое составляло основу апостольской проповёди, Лука избралъ вать явленій Воскресшаго Господа только два, изъ которыхъ было видно, какъ ученики, сначала сомнѣвавшіеся въ дѣйствительности воскресенія Господа, были потомъ убѣждены вь этомъ чрезъ достовѣрные факты. Это доказательство доставили оба,

переданныя Лукою явлекія Господа эммаусскимъ ученикамъ и собранію апостоловъ вечеромъ Свѣтлаго Христова воскресенія. Хотя Лука́ не упоминаетъ о галилейскихъ явленіяхъ, тѣмъ не менѣе онъ оставляетъ для нихъ промежутокъ времени въ 40 дней. Какъ ближайшій спутникъ ап. Павла, ев. Лука долженъ былъ знать про галилейскія явленія. Извѣстно, что ап. Павелъ въ XV-й главѣ къ Корине. упоминаетъ о галилейскихъ и іерусалимскимъ явленіяхъ Господа.

Ев. Іоаннъ, какъ сказано, разсказываеть объ іерусалимскихь и галилейскихъ явленіяхъ Господа. Итакъ, совершенно ложно то утвержденіе, что евангельскіе разсказы о явленіяхъ Господа произошли изъ двухъ преданій—галилейскаго и іерусалимскаго. Каждый евангелистъ зналъ тѣ и другія явленія и въ своемъ евангеліи упоминалъ только о тѣхъ, которыя овъ признавалъ необходимыми для читателей своего евангелія. Іерусалимскія явленія Господа преимущественно служили для той цѣли, чтобы увѣрить читателей въ дѣйствительности воскресенія Его, между тѣмъ какъ чрезъ галилейскія явленія раскрывалось ученіе Іисуса Христа.

Первымъ галилейскимъ явленіемъ Господа было явленіе Его ученикамъ на морѣ Тиверіадскомъ. Объ этомъ можно заключать по тому, что евангелистъ указываетъ только на семь учениковъ, бывшихъ очевидцами этого явленія; слѣдовательно, остальные ученики не успѣли еще придти въ Галилею. "Въ первый разъ, пишетъ блаж. Өеофилактъ, Інсусъ явился ученикамъ въ самый день воскресенія, когда двери у нихъ были заперты, потомъ, спустя весемь дней, когда и Оома увѣровалъ. Затѣмъ, когда они только готовились идти въ Галилею, и еще не всѣ собрались вмѣстѣ, но нѣкоторые ловили рыбу на Тиверіадскомъ морѣ, Господь явился однимъ, ловившимъ рыбу въ числѣ семи" <sup>1</sup>). Повѣствованіе объ этомъ явленіи можно раздѣлить на двѣ части. Въ первой описывается чудесная ловля рыбы учениками по слову Господа, а во второй—бесѣда воскресшаго Господа съ апостоломъ Петромъ.

Ив. Гапбовъ.

(Продолжение будетъ).

<sup>1</sup>) Благовъстникъ, ч. 4, стр. 512-513.

396

# ПЕДАГОГИЧЕСКІЯ ВОЗЗРЪНІЯ свв. отцовъ и учителей церкви.

# (Продолжение \*).

Теперь перейдемъ къ разсмотрѣнію воззрѣній западныхъ отцовъ и учителей на идеалъ христіанскаго воспитанія. Въ выясненіи этого идеала нѣкоторые изъ нихъ отличаются отъ восточныхъ учителей, особенно по вопросу умственнаго образованія, — въ частности, по вопросу, необходимо-ли и нужно-ли христіанину изучать свѣтскія науки и искусства.

Начнемъ съ воззрѣній Тертулліана. Тертулліанъ, какъ противникъ языческой культуры и всего языческаго строя, рисуетъ идеаль христіанскаго воспитанія путемь отрицанія всей почти системы современнаго ему языческаго воспитанія, а потому его ндеаль носить более отрицательный характерь, чемь положительный. Все почти, что являлось въ системъ современнаго ему воспитанія, какъ достояніе языческой культуры и образованности. Тертулліанъ старается очертить и представить, какъ ненужное и вредное для христіанина. Хотя Тертулліанъ самъ воспитывался на классической литературѣ, благодаря ей получилъ блестящее умственное развитіе, и пользовался ею во многихъ своихъ произведеніяхъ, онъ, однако, смотрѣлъ на эту литературу, какъ на достояние вредное и пагубное, а потому и устраняль ее изъ своей системы воспитанія. Только нѣсколько благосклонно относится онъ къ изучению собственно словесности и риторики <sup>1</sup>)-почему? увидимъ ниже. Но Тертул-

<sup>\*)</sup> См. ж. "Вѣра и Разумъ" за 1899 г., № 17.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Такая двойственность Тертулліана въ теоретическомъ воззрѣніи на изреченіе классическихъ наукъ и искусствъ и въ фактическомъ пользованіи ими при

ліанъ, и отвергая необходимость свётскаго образованія, основывается въ данномъ случав также на томъ соображении, что оно не соотвѣтствуетъ религіозно-нравственному принципу христіанскаго воспитанія. Тертулліанъ главпою цёлію христіанскаго воспитанія поставляеть наученіе воспитанника доброльтельной жизни 1), а потому вся система воспитанія, по нему, и должна, преслёдуя эту одну цёль, исключать все, что ве соотвётствуеть ей. Не соотвётствующимъ этой цёли Тертулліанъ считаетъ изученіе языческой философіи и вообще античныхъ искусствъ. Съ особенною рѣзкостію осуждаеть онъ языческую философію и противополагаеть ей христіанское ученіе. требуя, чтобы только послёднее и служило предметомъ христіанскаго образованія, какъ заключающее все необходимое из религіозно-нравственныхъ потребностей людей, а всякое знакомство съ философіей считаеть и безполезнымъ и вреднымъ, потому эта философія "есть произведеніе демоновъ".

По мнѣнію Тертулліана, съ принятіемъ христіанства разрѣшаются всѣ вопросы ума и удовлетворяются всѣ потребности духа, такъ-что христіанину нѣтъ болѣе ни какой нужды заниматься какими-то изслѣдованіями вопросовъ жизни и изученіемъ философія: вся философія въ христіанствѣ. "Что общаго,.восклицаетъ онъ, —между Авинами и Іерусалимомъ, между академіей и церковію, между еретиками и христіанами? Мы не увлекаемся любопытствомъ послѣ Іисуса Христа и не нуждаемся въ изысканіяхъ послѣ Евангелія. Вѣруя имъ, мы не хотимъ ничему другому вѣрить, даже, что болѣе, и вѣрить нечему"<sup>2</sup>). Языческая философія, по Тертулліану, есть пародія на божественную мудрость, заимствованную ею изъ еврейскихъ

составленія своихъ произведеній объясняется его сангвинически пылкимъ, неустойчивымъ характеромъ, при которомъ онъ проводитъ свои теоретическія воззрѣнія до крайности, на практикѣ-же не выполняетъ. Зная на своемъ личномъ опытѣ, какъ вредно отозвалось на его нравственной жизни полученное ихъ воспитаніе на классическихъ образцахъ и видя то же на другихъ, Тертулліанъ со всею рѣзкостію осуждаетъ ихъ, но, съ другой стороны, вевольно находясь полъ ихъ вліяніемъ, пользуется ими и, чувствуя нѣкоторую въ нихъ веобходимость, старается, по крайней мѣрѣ, оправдать изученіе чисто-литературныхъ образцовъ я риторики, какъ менѣе опасныхъ и болѣе нужныхъ для христіанъ въ борьбѣ съ врагами.

<sup>1</sup>) Tertull. de nabitu mulier. lib. 2; crp. 3, p. 155, 163. <sup>2</sup>) Apolog. 46.



ł

-священныхъ книгъ <sup>1</sup>), она есть произведеніе духовъ лжи и представляетъ пустое собраніе системъ и многихъ взаимно противорѣчащихъ и уничтожающихся въ этомъ противорѣчіи <sup>2</sup>). Христіанинъ, по Тертулліану, долженъ чтить Бога въ простотѣ сердца. Онъ долженъ остерегаться тѣхъ, которые предлагаютъ стоическое, платоническое или діалектическое христіанство. Для христіанина вѣра есть критерій всякаго знанія, а не знать ничего противнаго вѣрѣ значитъ знать все <sup>3</sup>).

Почему такъ сильно осуждаетъ Тертулліанъ философію, когда самъ обязанъ ей многимъ въ своемъ развитіи, и пользуется ею въ своихъ произведеніяхъ, и въ нѣкоторыхъ изъ нихъ, какъбы мимоходомъ, иной разъ восхваляетъ её? <sup>4</sup>). Это отчасти мы уже объяснили, повторимъ подробнѣе. Тергулліанъ нападалъ на философію потому, что видѣлъ въ ней причину своего нравственнаго паденія, своихъ первоначальныхъ заблужденій, видѣлъ въ ней причину всѣхъ ересей. Это отчасти было и върно, потому что, дѣйствительно, Тертулліанъ, переходя отъ одной философіи къ другой и видя одни споры и несогласія философовъ, при порочной жизни ихъ, пришелъ къ мысли, что истины воесе нѣтъ, что не должно вѣрить ничему и, слѣдовательно, можно смѣло предаваться всѣмъ удовольствіямъ свѣта.

Върно и то, что философіей пользовались и еретики и на ней хотѣли обосновать свои ошибочныя воззрѣнія, но сказать, что "философія произвела всѣ ереси" <sup>5</sup>), эти: "философы-патріархи ересей", — могъ только человѣкъ пристрастный, раздраженный и крайній въ своихъ выводахъ, какимъ былъ Тертулліанъ. Онъ, по своему рѣшительному характеру не любившій останавливаться на полпути, сдѣлалъ въ своемъ сужденіи о философіи логическій скачскъ: изъ того, что философіей пользовались еретики, онъ заключилъ, что ересь въ существѣ своемъ ни-

<sup>3</sup>) De praescr. haeret. ctp. VII, VIII, XIV.

4) Напр., въ сочинени о душъ Тертулланъ называетъ Сеневу "нашимъ Сенекой" и доказываетъ, что многія правила стоическія сообразны съ христіанскими. Даже у Платона и Аристотеля, на которыхъ нападаетъ со всею силою, находятъ мнѣнія, согласныя съ нашей върой (De anima 20). Есть нѣсколько похвальныхъ, словъ о философіи и въ сочиненія "de testim. animae" I гл.

5) Praes. 7. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ad nationes, lib. II, cap. II; Apolog. c. XLVII. <sup>2</sup>) De anima, c. I.

1

сколько не отличается отъ языческой философіи;---и изъ того, что она худо повліяла на нравственную жизнь нѣкоторыхъ людей и его самаго, онъ заключилъ, что она въ существъ своемъ безнравственна <sup>1</sup>). Большая это была ошибка, изъ которой Тертулліанъ никакъ не могъ выпутаться, и впадалъ самъ съ собою въ противорѣчіе, когда среди своихъ апологетическихъ доводовъ, забывъ на время свой взглядъ на философію, ссылался на неё, какъ на доказательство <sup>2</sup>).

<sup>1</sup>) Прекрасно объясняеть характерь воззрѣній Тертулліала проф. К. Скворцовъ: "Тертулланъ, говорять онъ, былъ человавъ неспокойный, раздражительный въ высшей степени недовърчивый... Онъ не имълъ той връпости и синсходительности, съ которой отцы церкви смотрели на слабости и недостатки человечества... Ему живо представлялась картина его прежней жизни, онъ глубоко чувствоваль, что напрасно нѣкогда теряль время на взученіе наукь свѣтскихь, которыя расположная его только въ безпечности и презрани правственныхъ законовъ и правилъ; онъ очень хорошо поменлъ, какое пагубное вліяніе имѣли на печальное прошедшее укорению въ разочарованной душё его ту мысль, что довстіанинъ долженъ какъ огня избѣгать всего языческаго, что малѣйшее прикосновеніе къ произведеніямъ языческимъ служить оскверненіемъ для души... Главноеже то, что Тертулліанъ быль человѣкъ рѣшительный, не любившій останавляваться на половинь пути, а шедшій къ ціли сміло, уничтожая всь преграды. Побудительная причина, заставившая Тертулліана им'ять прачныя мысли о философскихъ системахъ, заключается въ словахъ его: "философы-патріархи ересей". Налобно замътить, что этотъ апологетъ боролся не съ языческими философана, а съ философами минио-христіанскими, "съ людьми нашего времени какъ овъ выражается, живущным и теперь между нами" (adv. Prat I).

2) Эти философы, т. е. еретики, обыкновенно въ философіи языческой нскали оружія противъ православной вёры ... и вотъ для того, что-бы вёрпёе поразить враговъ, раздраженный писатель рѣшился очернить самый источникъ, изъ котораго черпали сретики въроучение; и философию языческую, этотъ огрочный арсеналь, въ которомъ храянтся оружіе и "за" и "протняъ" христіанства, презставиль исполненнымь только оружія "противь". Конечно, если-бы Тертулліви. основательно и безпристрастно изучилъ философскія системы, то онъ нашель би въ нихъ, подобно св. Іустину, и много добраго. Но дело въ томъ, что онъ не философія почти не входила въ кругъ латинскаго образованія; онъ зналъ ее 10вольно поверхностно и, пораженный, какъ самъ говоратъ, спорами и несогласіямя философовъ, чувствоваль въ нимъ отвращеніе. Замътивъ согласіе ученія шель въ такому заключению, что ересь въ существъ своемъ нисколько не отличается оть языческой философіи: "то же, --говорить онь, --содержание, ть же формы, тв же вопросы, тв же доказательства, то же стремление отыскать то, что уже найдено и чему надобно върить безпривословно" (см. "Философія отцовъ и учятелей церкви" К. Скворцова, 1868 г.; стр. 137-140).

400

Digitized by Google

Какъ неблагосклонно относился Тертулліанъ къ философіи, такъ-же съ особеннымъ презрѣніемъ отзывался онъ и объ эстетическомъ образованін, которое считалъ совершенно несовмѣстимымъ съ званіемъ христіанина. По его мнѣнію, стараніе производить что-нибудь новое изъ того, что даетъ природа, есть дерзость противъ Бога. "Какое другое заключеніе. спрашиваетъ онъ, --- можно извлечь изъ сего неестественнаго сыбщенія цвѣтовъ и разнообразія тканей, какъ не то, что Богъ не въ состояни былъ сотворить такихъ овецъ, на которыхъ шерсть была-бы багрянаго или блестящаго цвѣта, въ какой она теперь окрашивается? А какъ извъстно, что Онъ могъ сотворить сіе, то надлежить согласиться, что Ему было то не угодно, потому-что Онъ того не сдёлаль; но измёнять волю Его есть не вное что, какъ дерзость" 1). "Такимъ обравомъ, произведенія искусства, происходящія не отъ Бога, не составляють добра, суть изобрѣтенія противника Его, діавола, извращающаго все естественное" 2). "Что не отъ Бога, то отъ соперника славы Его; а соперникъ сей не кто иной, какъ діаволь сь его ангелами. Основанія открытіямь, изобрѣтеніямь, искусствамъ положили эти возмутительные духи, обольстившіе дщерей человѣческихъ и вступившіе съ ними въ прелюбодѣйныя связи. Они открыли металлы, научили работамъ металлическимъ, ювелирству и проч. О свойствѣ всѣхъ сихъ вещей можно судить по качествамъ ихъ изобрѣтателей <sup>3</sup>). Осуждая изящныя искусства, Тертулліанъ-считаеть непозволительными для христіанъ и эстетическія удовольствія. "Ты слишкомъ изн вженъ, если думаеть найти удовольствіе въ семъ мірѣ,-говорить онь, обращаясь къ христіанину,-или, лучше сказать, ты безуменъ, если радость міра сего считаешь за истинное удовольствіе" 4). "Есть люди, которые, соблазняясь льстивыми, но ложными правилами язычниковъ, разсуждаютъ такъ: нёть ничего противнаго религіи въ томъ удовольствіи, которое дается для главъ и для слуха, потому-что душа отъ того ни-

<sup>1) &</sup>quot;De habitu muliebri", рус. пер. Карнъева ч. II, стр. 169; "De cultu feminarum" X, стр. 186; ср. Тр. Кіев. Д. Ак. 1860 г., кн. II стр. 101—107.

<sup>2) &</sup>quot;De habit. mulieb." pycc. nep. crp. 170.

<sup>3)</sup> Ibid. pycc. nep. crp. 164. 4) "De spectaculis" c. XXVIII, crp. 157.

сколько не терпить <sup>1</sup>); Богъ не можетъ оскорбляться такниъ увеселеніемъ, среди котораго человѣкъ сохраняетъ страхъ и должное повиновеніе Господу своему. Мечта, возлюбленные мои братья, есть совершенная мечта, опасное заблужденіе, весьма противное истинной религіи и совершенному повиновенію нашему Богу"<sup>2</sup>).

Съ особенною силою возстаетъ Тертулліанъ противъ театральнаго искусства, считая и его произведеніемъ діавола. Такое происхожденіе театра, по Тертулліану, доказывается тѣмъ, что театральныя представленія носятъ характеръ идолопоклонства, — а идолопоклонство отъ діавола <sup>3</sup>). "Если ты скажешь, – •говоритъ онъ, – что театральныя представленія выдуманы для изученія вѣжливости и науки жить въ свѣтѣ, то я буду отвѣчать тебѣ, что намъ нужно презирать сію свѣтскую науку, которая есть безуміе предъ Богомъ, и, слѣдовательно, мы должны гнушаться сими двумя зрѣлищами, комедіею и трагедіею. Комедія есть, такъ сказать, школа нечистоты, а трагедія учитъ только жестокости, злочестію и варварству<sup>4</sup>. "Виновникъ истины не можетъ одобрить ничего ложнаго. Помилуетъ-ли онъ комедіанта, поддѣлывающаго свой голосъ, свой возрастъ<sup>4</sup>).

Такъ смотритъ на философію и искусства Тертулліанъ и такимъ воззрѣніемъ устраняетъ всякое ихъ участіе въ дѣлѣ христіанскаго воспитанія. Въ этомъ отношеніи Тертулліанъ представляетъ типичнѣйшую и оригинальнѣйшую личность даже среди западныхъ христіанскихъ писателей. Возставали противъ театра, искусствъ и философіи и другіе христіанскіе писатели, но не доходили до такихъ крайностей, до какихъ дошелъ Тертулліанъ. Въ данномъ случаѣ въ немъ проглядываетъ уже монтаническій ригоризмъ, который, дѣйствительно, не чуждъ ему, какъ на самомъ дѣлѣ имъ увлекавшемуся. Такія, напримѣръ, его слова прямо обличаютъ въ немъ монтаниста: "истинные праведники умерщвляютъ даже тѣ дары, которые мы получили отъ природы, и отказываются отъ всѣхъ

<sup>4</sup>) Ibid. cap. XVIII, crp. 147. b) Ibid. cap. XXIII crp. 153

<sup>5</sup>) Ibid. cap. XXIII, стр. 153.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibid. стр. 122.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. crp 122.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid. cap. IV, V, VII.

радостей жизни; они не заботятся о здоровьи и желаютъ поскорѣе выйти изъ міра, какъ изъ темницы. Добродѣтель должна состоять въ неукоризненной жизни, а не въ постепенномъ нравственномъ усовершенствованіи" <sup>1</sup>).

Но, направляя свои жестокіе удары противъ философіи и изящныхъ искусствъ, Тертулліанъ всеже не осмѣливается простереть ихъ на литературное образование. Онъ не только не осуждаеть его, а, напротивъ, совътуетъ христіанамъ давать своимъ дѣтямъ такое образованіе, впрочемъ, не позволяя самимъ имъ (христіанамъ) преподавать его <sup>2</sup>). Я хорошо знаю, что возразять противъ меня, -- говоритъ онъ. Если служители Божін не могутъ преподаватъ литературу, то не болѣе позволительно имъ изучать ее. Какъ-же тогда могутъ они воспитывать своихъ дётей для какой-бы то ни было профессии, потому что изучение литературы служить введениемъ ко всёмъ свободнымъ профессіямъ и ко всему человѣческому знанію? Не необходимо-ли оно даже для пріобрѣтенія познаній о предметахъ божественныхъ? Какъ-же можно будетъ обходиться безъ знанія литературы или воздерживаться отъ ея изученія"<sup>8</sup>).

Тертулліанъ признавалъ необходимость для дѣтей изученія языческой литературы и риторическаго искусства, ибо безъ нихъ, по нему, нельзя имъ быть полезными въ обществѣ, —даже болѣе: онъ признавалъ литературу "орудіемъ и ключемъ къ жизни" <sup>4</sup>); наконецъ, —и еще болѣе того: считалъ литературное образованіе необходимымъ приготовленіемъ къ изученію самой религіи: "Sine secularibus studiis divina non prosunt" <sup>5</sup>). Какъ въ другихъ случаяхъ, такъ и въ данномъ Тертулліанъ, очевидно впадаетъ въ преувеличеніе. Во всякомъ случаѣ весьма характерно то, что, доказывая совершенную безполезность для христіанъ философіи, онъ вполнѣ солидаренъ съ другими церковны-

<sup>2</sup>) Зыпрещалъ самниъ преподавать литературу потону, что, въ 1-хъ, преподаваніе ея, по его мийнію, было почти неотділимо отъ преподаванія язычества; по 2-хъ, потому, что профессія грамматика и ритора пользовалась дурной репутаціей, н. въ 3-хъ, потому, что риторы были самыми упорными и ожесточенными врагами христіанства, съ презриніемъ относившимися къ нему.

3) De idolatria, cap. X.

4) Ibid. "instrumentum est ad omnem vitam literatura". 5) Ibid.

<sup>1)</sup> Ad. mart. II, 1.

ми писателями въ признаніи пользы литературнаго образованія. Чёмъ объясняется это? А тёмъ, что это вызывалось положеніемъ и потребностями первенствующей церкви. Тогда "хрнстіане, —скажемъ словами Архимандрита Бориса, — должны били защищаться противъ обвиненій и клеветъ языческаго ніра. слишкомъ чуждаго истинѣ и добродѣтели, чтобы еще вѣрить въ нихъ; должны были отвѣчать философамъ, которые хотѣле подвергнуть своей критикѣ тайны вѣры, какъ будто онѣ были челов'вческими измышленіямв;---разоблачать и распутывать товкія хитросплетенія еретиковь; наконець, оправдываться предь трибуналомъ судей, которые рѣдко брали на себя трудъ надзежащимъ образомъ выслушать ихъ. Успёхъ въ этой борьбе зависвлъ, послѣ божественной помощи, отъ силы и изящества человѣческаго слова. Правда, христіанскіе писатели, не слишкомъ много обращали вниманія на совершенство литературвыхъ формъ, на красоту стиля и изысканность языка... Тѣкъ не менње они дълали законное употребление изъ красотъ, которыя заимствовали у Демосеена и Цицерона, и, какъ говоритъ Лактанцій, успѣли "подсластить медомъ чашу небесной премудрости, чтобы неопытные люди могли пить изъ нея горькія лекарства безъ досады" 1). Но для этого необходимо было искусство владъть словомъ"<sup>2</sup>).

Но гдѣ-же получать христіанскимъ дѣтямъ литературное сбразованіе, какъ не въ языческихъ школахъ, когда сами хрястіане не могли преподавать его? Не опасно-ли это будетъ для религіи и нравственности христіанскихъ дѣтей? Какъ тутъ быть? Вотъ какъ отвѣчаетъ на это Тертулліанъ: "Большая разница— учить и учиться. Тотъ, кто учитъ, даетъ всегда взвѣстный авторитетъ своему преподаванію. Онъ настаиваетъ на немъ, старается внѣдрить и напечатлѣть его въ юныхъ умахъ, и если онъ проповѣдуетъ культъ боговъ, онъ нѣкоторымъ образомъ дѣлается катехизаторомъ ученія о демонахъ, одно это уже есть отступничество, и вотъ почему мы сказали, что эта профессія совершенно несовмѣстна съ христіанскимъ исповѣданіемъ. Но когда приходитъ въ школу дитя, воспитанное въ вѣ

1) Lactant. Divin. inst. lib. V, c. I.

<sup>2</sup>) Борисъ цит. соч. п. Ј, сар. 147-148.

404



рѣ, утвержденное въ его правилахъ, оно должно быть предуоѣждено и предохранено противъ заблужденія. Оно будетъ остерегаться заблужденія, оно будетъ изучать сочиненіе, которое ему полезно, но будетъ презирать нечестивое и ложное ученіе, относительно котораго оно будетъ заранѣе знать, какъ нужно къ нему отнестись. Наконецъ, ученикамъ легко не принимать никакого участія въ суевѣрныхъ церемоніяхъ, установленныхъ въ школахъ, между тѣмъ учителямъ трудно уклониться отъ нихъ<sup>« 1</sup>).

Вотъ какими полу-отрицательными и полу-положительными чертами изображаетъ Тертулліанъ идеалъ христіанскаго воспитанія: нужно воспитать, по нему, дитя въ добродѣтели, для этого нужно только изучать ему Св. Писаніе и не касаться философіи, не изучать никакихъ искусствъ, отвергать всѣ мірскія удовольствія и только для большей пользы можно познакомиться съ языческой литературой и правилами риторики. Въ общемъ Тертулліанъ мало трактуетъ о воспитаніи, въ собственномъ смыслѣ, а больше говоритъ объ образованіи: излагаетъ его основы, характеръ и то бо́льше съ отрицательной стороны.

Мы, сравнительно, долго остановились на Тертулліанѣ потому, что онъ представляетъ изъ себя замѣчательно-оригинальную личность, какъ вообще по своей двойственности взглядовъ и дѣйствій, такъ и по характерности своихъ спеціальнопедагогическихъ воззрѣній, которыя своею крайностію особенно выдѣляютъ его изъ среды прочихъ учителей Церкви, въ частности-западныхъ.

Въ его духѣ, только съ ме́нышими крайностями и болѣе съ положительной стороны, рисуетъ идеалъ христіанскаго воспитанія его ученикъ (по изученію его сочиненій <sup>2</sup>)—Св. Кипріанъ, еп. Кароагенскій.

Св. Кипріанъ отличался болѣе практическимъ характеромъ, чѣмъ Тертулліанъ, почему у него и больше разсужденій о воспитаніи и притомъ положительнаго характера. Онъ съ особенною силою настаиваетъ на религіозно-правственномъ принципѣ воспитанія.

<sup>1)</sup> Tert. de idolatria, cap. X.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Св. Кипріанъ каждый день чита і произведенія Тертулліана н. когда требоваль ихъ себћ, говориль: "подай миз моего учители" (См. "De bono patientiae", с. I, также Hieron. "de viris illustr." с. 53).

"Если ты любишь своихъ дътей всею отеческою любовію,говорить св. Кипріанъ отцамъ, ---то старайся болѣе о томъ, чтобы добрыми препоручить ихъ Богу. Передай Ему (Богу) твое имущество, которое бережеть для своихъ наслѣдниковъ. Пусть Онъ будеть для дётей твоихъ опекуномъ и надзирателемъ и пусть защищаетъ ихъ своею божественною властію отъ обидъ временныхъ" 1). "Если-же ты заботишься о пріобрѣтеніи своимъ дётямъ болёе земнаго, нежели небеснаго наслёдства, --- говорить св. Кипріанъ, -- то вручаеть ихъ болѣе діаволу, нежели Христу, и дѣлаешь сугубое преступленіе, именно: не предуготовляешь своимъ дътямъ помощи Бога Отца и даешь имъ поводъ любить болѣе наслѣдство, нежели Христа"<sup>2</sup>). "Будь для дѣтей твоихъ, --- продолжаетъ онъ, --- такимъ отцомъ, какимъ былъ Товить. Давай имъ такіе-же полезные и спасительные совѣты, какіе онъ давалъ своему сыну, говоря: "вся дни, чадо, Господа нашего помни, и да не похощеши согрѣшати и преступати заповѣди Его" и т. д. приводитъ все почти наставленіе Товита своему сыну (Тов. 4 гл., 5. 7-8, 12-20 <sup>в</sup>).

Св. Кипріанъ совѣтуетъ чаще водить дѣтей въ храмъ Божій на общую молитву и пріобщать Св. Тайнъ <sup>4</sup>). Что касаетса физическаго воспитанія, то, не отрицая его въ принципѣ, св. Кипріанъ совѣтуетъ не доводить его до крайности, которая можетъ вредно отозваться на нравственномъ развитіи воспитываемыхъ <sup>5</sup>).

Что-же касается свътскаго образованія, то св. Кипріанъ прямо не высказывается противъ него, но, имъ́я въ виду его сочувствіе Тертулліану, можно предполагать, что онъ раздѣлядъ въ этомъ отношеніи взглядъ послѣдняго.

На томъ-же религіозно-правственномъ принципѣ построяеть систему христіанскаго воспитанія и св. Амвросій Медіолавскій. Въ основу воспитанія онъ полагаетъ страхъ Божій. Вотъ что онъ гвворитъ объ обязанностяхъ юношей: "итакъ добрыхъ юношей дѣло есть имѣти страхъ Божій, родителямъ воздавати честь. къ старшимъ имѣти почтеніе, хранити чистоту, не пре-

<sup>4</sup>) "De lapsis.", стр. 125-132.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "De opere et ellemosyn." p. 308.

<sup>2)</sup> Ibid.

<sup>3)</sup> Ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) "De disciplina et habitu virg." p. 230.

зирати смиренія, любить милость и стыдливость, что нижнему возрасту есть украшеніе, какъ бо въ старыхъ важность, въ отрокахъ живость и проворность, такъ въ юношахъ стыдливость почитается за нѣкоторый даръ природы<sup>" 1</sup>).

Въ наставники и руководители воспитанія дѣтей св. Амвросій совѣтуетъ назначать опытныхъ старцевъ. "Какъ обращеніе съ равными пріятнѣе, такъ съ стариками безопаснѣе: ибо, за предводительствомъ ихъ жизни, нравы юношей укрощаются и напоеваются росою благочестія. Какъ не знающіе мѣстъ путешествуютъ обыкновенно съ знающими;—кольми паче юноши должны вступать на новый путь съ старшими, дабы тѣмъ менѣе заблуждали и отступали отъ истиннаго пути добродѣтели. Нѣтъ ничего лучше, какъ имѣть стариковъ наставниками жизни и свидѣтелями ея"<sup>2</sup>).

Все то, что можетъ повредить нравственности воспитываемыхъ, напр., разныя увеселительныя собранія, дурныя общества и проч., св. Амвросій совътуетъ руководителямъ отстранять отъ дътей <sup>3</sup>).

О тѣлесномъ воспитаніи св. Амвросій совѣтуетъ заботиться на-столько, на-сколько оно нужно для здоровья и не вредитъ нравственности. "Мы въ тѣлесной красотѣ, ---говоритъ онъ, ---не поставляемъ добродѣтели; однако пріятности отъ нея не отнимаемъ; поелику скромность, изливая на лицо стыдъ, дѣлаетъ его пріятнѣе. Какъ художникъ искуснѣе живописуетъ на матеріи хорошей, такъ и добродѣтель въ красотѣ тѣла яснѣе высказываетъ свое сіяніе. Но это тогда, когда оная красота не притворная, природная, простая, когда мы облекаемъ её не въ драгоцѣнную красивую одежду, но въ простую и обыкновенную, дабы только честность или нужда не терпѣла никакого недостатка, а въ красотѣ ничего-бы не было прибавляемо"4).

Вообще, при воспитаніи дѣтей нужно, по св. Амвросію, сообразоваться съ состояніемъ возраста, пола и лица воспитываемыхъ. "Во всякомъ дѣйствіи,—говоритъ онъ,—должно наблюдать, что прилично лицу, времени и возрасту. Ибо часто,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Св. Амвросій "книга о должностяхъ" вн. І, гл. 17, слав. пер. 1776 г., стр. 13.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. RH. I, rJ. 43, cTp. 39.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid. BH. I, FJ. 20.

<sup>4)</sup> Ibid. RH. 4, rs. 19, crp. 16 Ha of.

что одному прилично, то другому не свойственно: одно прилично юношѣ, а другое старцу; одно прилично въ бѣдствіяхъ, а другое въ благополучін"<sup>1</sup>).

Что касается митнія св. Амвросія о свътскомъ, классическомъ образования детей, то, хотя определенныхъ указаний относительно этого онъ не высказаль, однако по нѣкоторымъ даннымъ мы можемъ заключить, что онъ не отрицалъ его и считаль даже полезнымъ. Св. Анвросій порицаль только крайнее увлечение классическою литературою, зам вчаемое имъ въ современномъ воспитании христіанскаго юношества. Что св. Амвросій стоить за изученіе христіанами классической литературы и свётскихъ наукъ, то это онъ засвидётельствоваль тѣмъ, что, съ одной стороны, часто пользуется классическою литературою, приводя въ своихъ произведеніяхъ цитаты изъ сочинений языческихъ авторовъ <sup>2</sup>) и подавая тѣмъ примѣръ другимъ, тѣмъ, что ходатайствуетъ предъ императоромъ Валентиніаномъ о возвращеніи христіанамъ права свободно преподавать свътскую литературу,---отнятаго у нихъ извъстнымъ эдибтомъ Юліана <sup>8</sup>). Поэтому совершенно неправъ Lalanne <sup>4</sup>), когда выставляеть св. Амвросія противникомъ классическаго образованія. Что онъ былъ защитникомъ послѣдняго образованія, объ этомъ можно заключить еще изъ того, что онъ былъ ученикомъ (по тщательному изученію твореній) 5) Оригена, свв. Василія в Григорія Богослова, ратовавшихъ за такое образованіе.

Блаженный Іеронимъ часто касался вопросовъ воспитанія, но, преимущественно, воспитанія дѣвочекъ, что нѣсколько суживаетъ, такъ сказать, значеніе его педагогическихъ воззрѣній, хотя, понятное дѣло, въ общемъ основные принципи его могутъ быть отнесены, и онъ, конечно, ихъ относилъ, къ воспитанію и мальчиковъ.

Въ письмахъ къ Летъ и Гавденцію бл. Іеронимъ очень по-

2) Cu. "De offic. ministr.", passim. "De Abraham", lib. II, cap. X-II sp.

<sup>3</sup>) Epist. XXX ad. imp. Valent. см. у Боряса цят. соч. (Пр. Соб. 1885 г. XI, стр. 387) и Прав. Соб. 1887 г. ч. III, с. 169—170.

4) "Influence des peres de l'Eglise"... p. 95.

<sup>5</sup>) Ieronim ad Rufinum lib. I; Амвросій еріst. 29 Irenica (См. "Истор. учевіе объ отцахъ и учит. церква". Преосв. Филарета, II, стр. 218).

**40**8



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibid. кн. I, гл. 20, стр. 16; гл. 43, стр. 39.

дробно излагаетъ правила христіанскаго воспитанія дѣвочекъ и представляетъ какъ-бы цѣлую его систему. Сущность его педагогическихъ воззрѣній, высказанныхъ здѣсь, заключается въ слѣдующемъ.

Цілію христіанскаго воспитанія бл. Іеронимъ считаетъ наученіе дѣтей страху Божію, добродѣтельной жизни и достиженіе чрезъ послѣднюю царства небеснаго. "Душа, имѣющая быть храмомъ Божіимъ, должна быть воспитываема слѣдующимъ образомъ. Пусть учится она слушать и говорить только то, что относится къ страху Божію... что-бы (чрезъ такое воспитаніе) представить ее въ небесныя царства" 1).

Сообразно съ намѣченной цѣлью, и вся предлагаемая имъ система воспитанія проникнута религіозно-нравственнымъ характеромъ. "Еще младенческій языкъ ея (Павлы) пусть научится сладкимъ псалмамъ"<sup>2</sup>). Самое первоначальное обученіе должно быть проникнуто религіознымъ духомъ.

"Самыя имена, — говоритъ бл. Іеронимъ, — надъ которыми понемногу будетъ пріучаться она складывать слова, не должны быть какія-нибудь случайныя, но извѣстныя и избранныя нарочито, какъ-то: имена пророковъ и апостоловъ, и весь рядъ именъ патріарховъ, начиная отъ Адама, какъ онъ проведенъ Матееемъ и Лукою; это для того, что-бы, занимаясь однимъ, она приготовляла память свою къ другому, будущему"<sup>8</sup>). При обученін главнымъ образомъ нужно ее знакомить съ свящ. Писаніемъ<sup>4</sup>). "Когда же станетъ, — говорить бл. Іеронимъ, она подростать, и по образу жениха своего укрѣпляться въ премудрости, въ лѣтахъ и благодати у Бога и людей (Лук. 2, 40 и слѣд.), пусть ходитъ въ храмъ истиннаго Отца съ родителями своими"<sup>5</sup>).

Истинными и самыми первыми воспитателями дѣтей, — по бл. Іерониму, — должны быть родители, которые должны тщательно заботиться о нихъ во все время ихъ воспитанія и даже всей жизни, потому-что они дадутъ за нихъ отвѣтъ предъ Бо-

<sup>1)</sup> Письмо къ Летѣ, твор. въ рус. пер. т. 2, стр. 436 и 448.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. crp. 436.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Ibid. crp. 437.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Ibid. 446. <sup>5</sup>) Ibid. 441.

гомъ <sup>1</sup>). Они должны воспитывать ихъ болёе примёромъ собственной жизни, чёмъ наставленіями. "Ни въ тебѣ, ни въ отцѣ своемъ не должна она видёть ничего такого, чему подражая она могла-бы согрѣшить. Помните, что вы родители... можете учить ее болѣе примѣрами, чѣмъ словомъ"<sup>2</sup>).

Воспитание, по Іерониму, должно начаться съ самаго ранвяго возраста, потому-что дётскій возрасть самый воспріничивый ко всему преподаваемому и ко всякому подражанію, в что усвоено бываетъ въ дътствъ, то остается на всю жизнь. "Ибо какъ вода, -- говоритъ бл. Іеронимъ, -- на ровной площади слѣдуетъ за пальцемъ, который впередъ ведетъ её. мягкій нъжный возрастъ удобно такъ И склоняется Ħ на ту и на другую сторону, и влечется туда, куда его поведешь" <sup>3</sup>). "Съ трудомъ, — поясняетъ бл. Іеронимъ, — истребляется то, что впечатлѣвается въ молодыя души. Кто возвратить прежнюю бѣлизну шерсти, окрашенной въ пурпуръ? Новый кувшинъ долго хранитъ вкусъ и запахъ того, чъмъ впервые быль налить... Когда-то, мальчикомъ, я читаль въ школахъ: "съ трудомъ будешь бороться съ тѣмъ, къ чему допустилъ себѣ привычку" 4).

Кром' родителей, по Іерониму, можно приставить и постороннихъ воспитателей, но людей благонадежныхъ и добродѣтельныхъ. "Самая мамка должна быть, — совѣтуетъ Іеронниъ Летѣ, — не пьяница, не вертлявая, не болтушка; няньку должна она (Павла) имѣть скромную, воспитателя степеннаго.... Къ ней должна быть приставлена дѣвица старая, испытанной вѣры и нравовъ, — которая научила-бы её и пріучила собственнымъ примѣромъ вставать ночью для молитвы и псалмовъ, поутру пѣть гимны, въ третьемъ, шестомъ и девятомъ часу становиться на подвигъ, какъ слѣдуетъ подвижницѣ Христовой, и когда зажжется лампадка — принесть жертву вечернюю. Такъ пройдетъ день, такъ застанеть ее трудящуюся ночь. За молитвою будетъ слѣдовать чтеніе, за чтеніемъ — молитва" <sup>ь</sup>).

410



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibid. 440 n 443.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. стр. 443.

<sup>3)</sup> Письмо къ Гавденцію, русс. пер. т. 3, стр. 90.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Письмо къ Летъ, русс. пер. т. 2, стр. 438 и 442.

<sup>5)</sup> Ibid. стр. 438 п 443-444.

Въ воспитаніи, по Іерониму, все должно быть направлено къ тому, что-бы содъйствовать имъ правственному развитію дътей.

Воспитаніе мальчиковъ и дъвочекъ должно вести отдёльно<sup>1</sup>). Избирать для нихъ товарищей нужно добрыхъ и нравственныхъ<sup>2</sup>).

Одежда дѣтей должна быть простая, особенно— у дѣвочекъ, такъ-какъ этотъ полъ болѣе склоненъ къ нарядамъ; вообще о внѣшнемъ украшеніи ихъ нужно меньше заботиться, чѣмъ о внутреннемъ <sup>3</sup>).

Въ пищѣ для дѣтей должно наблюдать умѣренность, но въ то же время избѣгать и слишкомъ строгаго поста. "Пищею ей (Павлѣ) должны служить овощи и тому подобное, и изрѣдка рыба... Но не нравятся мнѣ долгіе и неумѣренные посты въ очень молодые годы, — посты, которые тянутся на цѣлыя недѣли и въ которые запрещается употребленіе въ пищу и масла и овощей. Изъ опыта научился, что молодой оселъ, уставши на пути, дѣлаетъ поворотъ съ дороги"<sup>4</sup>). Совѣтуетъ бл. Іеронимъ научать дѣтей ремесламъ и вообще пріучать къ физическому труду<sup>b</sup>).

Ученіе грамотѣ бл. Іеронимъ совѣтуетъ начинать съ семилѣтняго возраста <sup>6</sup>). Учителемъ должно избрать человѣка образованнаго, а главное—нравственнаго <sup>7</sup>). Нужно поставить обученіе грамотѣ такъ, что-бы "они (дѣти) не возненавидѣли ученья, что-бы отвращеніе къ нему, предзанятое въ дѣтствѣ, не перешло за молодые годы<sup>« 8</sup>), что-бы заставить "полюбить учиться тому, чему заставятъ учиться<sup>" 9</sup>). Вообще бл. Іеронимъ совѣтуетъ поставить дѣло убученія такъ, "что-бы это занятіе было не работою, а удовольствіемъ, дѣломъ не принужденія, а добровольнаго желанія<sup>" 10</sup>). "Пусть она (Павла) соединяетъ слоги для

4) Письмо въ Леть, ibid. стр. 444.

<sup>5</sup>) lbid. стр. 444. Вообще говоря о воспятанія Павлы и Пакатулы, какъ предназначенныхъ къ монашеской жизни, бл. lеронныъ по мъстамъ предписываетъ правила въ чисто аскетическомъ духъ: чтобы ихъ не пускали ни на какія общественныя собранія, удаляли отъ всякаго сообщества съ мальчиками, всегда сопровождали воспитатели, не позволяли изучать музыку и т. под...

6) Письм. въ Гавденцію, т. 3, стр. 89.

<sup>5</sup>) П. къ Леть, Ibid. стр. 437.
 <sup>9</sup>) Письмо къ Гавдевцію, т. 3, с. 86.
 <sup>8</sup>) Ibid. стр. 437.
 <sup>9</sup>) Ibidem. стр. 86.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibid. crp. 436. <sup>2</sup>) Ibid. crp. 445.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Письмо въ Говденцію, тв. русс. пер. т. 3, 86; п. бъ Летѣ, т. II, стр. 444 в 439.

того, что-бы получить награду, и подарочки, служащие забавою для этого возраста, пусть будуть побуждающимь для нея средствомъ. Пусть учиться она вмёстё съ подругами, которымъ она могла-бы завидовать, похвалы которымъ могли-бы подстрекать её. Если она будетъ менѣе понятлива, бранить её не слёдуеть; но нужно возбуждать ся способности похвалами, чтобы она радовалась, когда одержитъ надъ ними верхъ. и жалѣла, когда онѣ превзойдуть её" 1). Сначала бл. Iepoнимъ совѣтуетъ изучать родной (латинскій) языкъ, что-бы, въ противномъ случаѣ, не испортить родную рѣчь чужестранными словами и акцентомъ; но параллельно, усвоивъ родную р'бчь, -можно изучать и другой языкъ: онъ советуетъ изучать греческий: "пусть она (Павла) учитъ греческіе стихи"<sup>2</sup>). Но главнымъ и первымъ предметомъ обученія должно быть, по Іерониму, Св. Писаніе. Бл. Іеронимъ указываетъ и порядокъ (планъ) его постепеннаго изученія. Сначала совѣтуетъ изучать Псалтирь, потомъ Притчи Соломоновы, Ебклезіасть, книгу Іова, затёмь-Евангеліе, Діянія и посланія апостольскія, книги пророковъ, Пятокнижіе, книги Царствь. Паралипоменонъ, Эздры, Эсоири, наконецъ, книгу Песнь Песней. "Книгу Пѣснь Пѣсней, —говорить онъ, —пусть изучаеть она (Павла), безъ опасенія, уже въ заключеніе всего; это для того, чтобы, читая её съ начала, она не повредила душѣ своей, не будучи въ состояни понять, что это подъ чувственными образами-брачная пёснь духовнаго супружества. Всякихъ апокрифовъ она должна остерегаться. А если-бы когда-нибудь захотѣла она читать ихъ не ради истинности ученія, а ради уваженія къ ихъ заглавіямъ, — пусть знаетъ, что эти книги не

<sup>1</sup>) Письмо къ Летѣ, т. 2, стр. 437. Эти гуманныя мѣры обученія дѣтей, предзагаемые бл. Іеронимомъ, очень похвальны, но все-же онѣ проникнуты нѣкоторою крайнею сантиментальностію и напоминають намъ крайности педагоговъфилантропистовъ (Базедова, Вольке, Кампе, Зальцмана и др. См. статью Кеминца. "Воспитаніе и обученіе со времени Руссо", журн. "Учитель" 1866 г., стр. 619—635), — которые также ввели въ свою систему обученія награды и соревнованіе до зависти. Истинное гуманное обученіе должно быть чуждо этихъ крайностей и должно быть основано на простомъ только выясненін, непонятныхъ для дѣтей, трудностей съ словесною похвалою понятливыхъ дѣтей и съ должвымъ ободреніемъ неуспѣвающихъ, безъ возбужденія въ посяѣднихъ зависти ъъ первымъ.

2) Ibidem. crp. 443.

**4**12



тёхъ лицъ, кому онё приписываются въ заглавіяхъ, что въ нихъ допущено много погрёшностей и что нужно великое благоразуміе умёть выбирать золото изъ грязи. Сочиненьица Кипріана она должна имёть подъ руками. Письма Аоанасія и книги Иларія пусть читаетъ безпрепятственно. Увлекать её должны сужденія и одушевленная рёчь только тёхъ писателей, въ книгахъ которыхъ нётъ слёдовъ колебаній въ вёрё. Остальныхъ она должна читать такъ, что-бы болёе судить о нихъ, чёмъ усвоять ихъ на вёру" 1).

Какъ видно изъ приведенныхъ цитатъ, бл. Іеронимъ начерталъ довольно общирную программу женскаго образованія. Онъ ве исключилъ даже изъ послъдней и классиковъ. Напрасно Архим. Борисъ<sup>2</sup>) предполагаетъ, что бл. Іеронимъ не позволялъ знакомить девочекъ съ сочиненіями классическихъ писателей и приводить въ доказательство своей мысли следующую цитату изъ письма бл. Іеронима къ Евстохіи: "не находи удовольствія въ стихотворныхъ лирическихъ песняхъ" »). Но само это изречение говоритъ, что Евстохия знала классическихъ авторовъ и читала ихъ; бл. Іеронимъ-же совѣтуетъ только не читать такихъ пѣсенъ, которыя своимъ содержаніемъ могутъ повредить нравственной чистот Евстохіи, о сохранении которой собственно и трактуетъ все это его письмо къ Евстохіи. Что онъ позволяль дёвочкамъ изучать классическихъ авторовъ, видно изъ его письма къ Летъ, гдъ онъ прямо говоритъ: "пусть она (Павла) учитъ греческіе стихи" 4) и вообще позволяетъ, какъ видно изъ вышеприведенныхъ цитатъ, читать всв сочиненія, но такъ, чтобы при этомъ "благоразумно умѣть выбирать золото изъ грязи" 5).

Дозволяя классическое, свётское образованіе дёвочкамъ, бл. Іеронимъ тёмъ болёе, конечно, дозволялъ его мальчикамъ, и на закатѣ уже дней своихъ исполнялъ обязанности граммагика, и объяснялъ дётямъ "своего Виргилія, своихъ комиковъ, лириковъ и историковъ" <sup>6</sup>). Мы не будемъ входить въ разсмот-

õ

<sup>1)</sup> Ibidem. crp. 446.

<sup>2)</sup> Цит. соч. (Пр. Соб. 1887 г. т. 3, стр. 185).

<sup>3)</sup> Русс. пер. тв. ч. І, стр. 13.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Шисьмо къ Летѣ; р. пер. т. II, стр. 443. <sup>5</sup>) Ibidem.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Ruffinus. Invectiavarum in D. Hieronimum, lib. II, π. 7.

рѣніе тѣхъ мѣстъ въ сочивеніяхъ бл. Іеронима, въ которыхъ онъ, повидимому, возстаетъ противъ классическаго образовавія; скажемъ только, что въ этихъ мѣстахъ бл. Іеронимъ возстаетъ только или противъ крайняго увлеченія классическими сочивеніями, или говоритъ противъ ихъ взученія, имѣя въ виду обстоятельства времени или свое особенное положеніе.

Особенно ясно бл. Іеронимъ высказался за классическое образованіе въ письмахъ къ ритору Магну и къ Дамасу. Въ первомъ письмѣ на вопросъ Магна, почему бл. Іеронимъ цитуетъ въ своихъ сочиненіяхъ языческихъ авторовъ, онъ отвѣчаетъ, что цитуются они и въ св. Писаніи, напр., въ книгахъ Соломоновыхъ, въ посланіяхъ Ап. Павла, —пользуются ими в писатели еврейскіе и христіанскіе отцы и учители церкви, что изученіе свѣтскихъ наукъ и литературы необходимо для изящества рѣчи и красоты<sup>(1)</sup>, оно необходимо и для пораженія враговъ христіанства ихъ же собственнымѣ оружіемъ<sup>2</sup>). Въ письмѣ къ Дамасу бл. Іеронимъ, осуждая крайнее увлеченіе священниковъ занятіями по свѣтской литературѣ, признаетъ ихъ "необходимыми для дѣтей<sup>(8)</sup>.

Тё-же мысли высказаны имъ въ письмё противъ Руфина, обвинявшаго его въ изученіи свётскихъ наукъ и литературы <sup>4</sup>). Отсюда видно, какъ несправедливо мнёніе нёкоторыхъ (напр., Шмидта цит. соч., т. II, стр. 50) о томъ, что бл. Іеронимъ будто-бы отвергалъ всякое значеніе классическаго образованія и запрещалъ его христіанамъ.

Вообще нужно сказать, что бл. Іеронимъ высказывалъ довольно вѣрный взглядъ на идеалъ христіанскаго воспытанія, раскрылъ его подробнѣе предыдущихъ писателей церкви, особенно—по части женскаго образованія.

Н. Миролюбовъ.

Digitized by Google

(Продолжение будетъ).

<sup>1</sup>) Письмо къ Магну, русс. пер. ч. II, стр. 251.

<sup>2</sup>) Ibid. crp. 250-255.

- 3) Русс. пер. т. І, стр. 87.
- 4) Русс. пер. т. 4 стр. 366 и далѣе.

414

# ВЪРА и РАЗУМЪ

#### ЖУРНАЛЪ ВОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ

## 1899.

### № 19.

ОКТЯБРЬ.-КНИЖКА ПЕРВАЯ.



ХАРЬКОВЪ. Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., № 17. 1899. Πίστει νοοῦμεν.

Върою разумъваемъ.

Евр. XI.

Дозволено цензурою. Харьковъ, 15 Октября 1899 года. Цензоръ Протојерей Павеля Солинева.

Digitized by Google

#### Краткій обзоръ русской апологетической литературы.

Невъріе, господствовавшее на западъ, начиная съ 18-го въка, стало быстро распространяться и у насъ въ Россіи, хотя у насъ оно не имѣло серьезной, философской почвы и потому было поверхностнымъ, легкомысленнымъ, часто переходившимъ въ практическое безбожіе и неръдко выражавшимся въ формъ кощунства. Къ сожалѣнію, у насъ почти не было и своихъ собственныхъ, самостоятельныхъ опровержений его. Борьбу съ вели сначала невъріемъ у насъ пояти только пастыри церкви, обличавшие его съ церковной канедры въ своихъ бесъдахъ и поученіяхъ. Сочиненіе Өеофана Прокоповича "Разсуждение о безбожии", митрополита московскаго Платона "Отвъна 16 вопросовъ Вольтера" и разсуждение архиепископа ты бългородскаго и курскаго Өеоктиста "О божественности христіанскаго ученія", — вотъ и все, что можетъ быть названо оригинальнымъ въ области русской апологетической литературы прошлаго вѣка. Такъ какъ невѣріе пришло къ намъ изъ запада, то было совершенно въ порядкѣ вещей, когда русскіе благомыслящіе люди, за отсутствіемъ собственной апологетической литературы, въ борьбѣ съ неверіемъ обратились къ помощи западныхъ же апологетовъ христіанства. Всл'ядствіе этого у насъ и явилось довольно значительное количество переводныхъ апологетическихъ произведений, считавшихся въ то время наилучшими и разоблачавшими по преимуществу ложь англійскаго деизмя и французскаго натурализма, проповѣдниками котораго были известные французские энциклопедисты. Изъ такихъ переводныхъ апологетическихъ сочиненій прошлаго вѣка должны быть названы: Фонтенелля "Разсужденіе противь атенстовъ и натуралистовъ", 1765; "Гроціево разсужденіе противъ атенстовъ и натуралистовъ", 1765, 1781 и 1801; Посрамленный безбожникъ ц натуралистъ" 1787; Боэція "Философское утѣшеніе" 1794; "Предохраненіе отъ невѣрія и нечестія" 1794; "Безсмертіе души противъ безбожниковъ и скептиковъ основательно доказанное" 1779; Истина религін вообще въ двухъ частяхъ, изъ которыхъ въ первой доказывается истина религи вообще, противъ невърія вольнодумцевъ и натуралистовъ, а во второй утверждается истива христіанской религіи, слёдуя св. писанію, противу невёрія натуралистовъ. Ч. 1-2. М. 1785; "Собранные полезные цевты: 1) Золотое сочинение Самуила, раввина імдейскаго, содержащее въ себъ безпристрастныя о Христѣ доказательства, на пророческихь изреченіяхъ, а наипаче на нынѣшнемъ состоянів рода іудейскаго, основанныя; 2) нравоучительныя христіанамъ наставленія; 3) лёкарства моральныя на разныя случайпости: 4) золотые стихи Писагоровы. Изд. 2-е М. 1786"; "Сокращеніе нравственной Дергамовой физики и астрономіи, въ Бѣлгразской семинаріи учиненное. М. 1797". Торжество вѣры наль невърующими и вольномыслящими", 1792; "Обнаженный Вольтеръ", 1787; "Изобличенный Вольтеръ" 1792; "Вольтеровы заблужденія" 1793; "Естественное Богословіе" Дергама въ 2-хъ частяхъ, изд. 1784, 1811 и 1820. Здѣсь же слѣдуетъ назвать еще и слёдующія переводныя изданія: "Зритель дёль Божінть во вселенной", "Картины всемогущества, премудрости и благости Божіей, созерцаемыя въ природъ", "Чудеса натуры". "Размышленія о дёлахъ Провидёнія въ царствё натуры", "Созерцаніе природы" Боннета, "Штурміевы размышленія о ділахь Божінхъ въ царствѣ натуры" и мн. др. Въ истекающемъ стольтіи также еще долгое время въ борьбъ съ невъріемъ русскимъ людямъ суждено было обращаться къ переводамъ иностранныхъ апологетическихъ монографій. Изъ нихъ мы назовемъ нѣкоторыя: "Вопль истины противъ соблазновъ вѣка" 1800, 1801 и 1831; "Бытіе Бога и безсмертіе души. Изъ Эмиля

416

Г. Руссо. Спб. 1801"; Ла Гарпа "Опровержение злоумышленныхъ толковъ распространенныхъ философами XVIII вѣка противъ христіанскаго благочестія", перев. Якова Бордовскаго. М. 1810; Де-ля-Люзерна "Пастырское наставление о превосходствѣ религіи" 1804; "Противъ безвѣрія" 1806; "Истинный 1801—1805; "Оракулъ новыхъ философовъ, Meccia" или таковъ г. Вольтеръ" 1803; "Основатели новой филокто софіи: Вольтеръ, Даламбертъ и Дидеротъ-энциклопедисмаски". 1809; "Іудейскія письма къ Вольтеру", ты безъ 1816. "Торжество евангелія, 1808. или записки свѣтскаго человѣка, обратившагося отъ заблужденій новой философін. Ч. 1-4. Перев. съ франц. 1821-1822. "Мысли на досугѣ поучающагося истинамъ вѣры. Изд. 2-е, Спб. 1818"; Дю Туа "Божественная философія въ отношеніи къ непреложнымъ, истинамъ, открытымъ въ тройственномъ зерцалѣ: вселенныя, человѣка и священнаго Писанія. Ч. 1-6. М. 1818-1819"; Іерузалема "Размышленіе о важнѣйшихъ истинахъ религіи. Перев. съ нѣм. Т. Крыловъ. Т. 1-5. Спб. 1833"; Портьюса "Краткое изложение главныхъ доводовъ и свидътельствъ, неоспоримо утверждающихъ истину и божественное происхождение христіанскаго откровения. Перев. съ 16-го изд. англ. Я. Бардовскій. Спб. 1834"; Аридта "Объ истинномъ христіанствѣ шесть книгъ 1800"; Ботена "Преямущество нравственнаго ученія евангельскаго предъ ученіями философовъ древнихъ и новыхъ. Перев. съ франц. Софія Р.-М. 1855"; "Творенія Дергама. Богъ въ натурѣ или Божественная и истибная метафизика и физика, доказанная бытіемъ и свойствомъ Божіимъ, почерпнутое изъ дълъ творенія. Соч. на Англійскомъ языкѣ. Въ трехъ частяхъ. М. 1820". Надъ переводами иностранныхъ апологетическихъ сочиненій конца прошлаго и начала истекающаго столттія въ особенности много потрудились преосвященные Өеофилактъ Русановъ и Анастасій Братановскій, іеромонахъ Өсофанъ, протоіерей И. Сидоровскій, И. Бедринскій, Крыловъ, Бардовскій и многіе другіе въ томъ числѣ даже и нѣкоторыя изъ благочестивыхъ и образованныхъ женщинъ. Всѣ они ставили своею задачею-борьбу съ невъріемъ и распространеніе здравыхъ понятій. Вотъ что,

говорить, напр., переводчикъ "Истины религи вообще": "Визя отечество мое шагами исполиновъ въ просвъщении шествующее, радуюсь я купно съ вами, единоземцы мон. Но проходя пространное поле исторіи всёхъ народовъ, видимъ мы, что корень погибели народной есть развращение сердечное; и для того предлагаю я вамъ въ знакъ усердія моего книгу, которую почитаю я узобною къ предохранению отъ зда сего. Что можетъ быть полезнъе религии, когда она только отъ суевърія очищена. Вы, богобоязливые мужи, читая опую. радуйтесь истинному усердію просв'єщеннаго пропов'єдника. Ты же, благородное юцошество, скользкимъ путемъ страстей шествующее! размысли, читая оную, и остерегись Бога ради. Ежели же по счастію попадется книга сія въ твои руки, о заблуждшійся, не стыдись, отринувъ гордость, признаться внутренно въ заблужденіи твоемъ; вспомни, какой страшный порокъ есть гордость! Разсуди, какой ради корысти просить тебя человых, совстмъ тебт неизвъстный!" Вст подобнаго рода апологетическія произведенія съ одной стороны раскрывали вредъ, происходящій отъ невфрія и ложь враждебныхъ христіанству философскихъ ученій, а съ другой стороны доказывали иствну Божественнаго откровенія и то благотворное вліяніе, которое производить христіанская религія на жизнь человѣка. Они не отличались особенною глубиною анализа, но за то сильно вліяли на чувство читателей. Этимъ они много содъйствовале подавленію невѣрія, которое, къ сожалѣнію, было замѣнено ве церковною вёрою и Богооткровеннымъ ученіемъ, а романтикою. мистицизмомъ и сантиментализмомъ.

Наши богословскіе журналы всегда и охотно давали у себя мѣсто переводнымъ апологетическимъ произгеденіямъ, которыя въ большинствѣ случаевъ по напечатаніи въ журналахъ были издаваемы отдѣльными оттисками. Изъ западно-европейскихъ апологетовъ христіанства особенною любовію у насъ пользовались: Геттингеръ, Берсье, Люд. Каро, Юл. Шикоппъ, Д. Ульгорнъ, Ульрици, Франкъ, Лютардъ, Э. Навиль, Вордсворть, Гизо, Фарраръ, Вине, Тренчъ, Поль Жане, Прессансе, Христлибъ, Гэтте, Сабатье и др.

Для того, чтобы судить о достоинствь этихъ переводныхъ

Digitized by Google

апологетическихъ сочинений, мы здъсь остановимъ свое вниманіе прежде всего на "Размышленіяхъ о сущности христіанской въры" Гизо, въ 1865 году переведенныхъ ординарнымъ профессоромъ богословія въ московскомъ университетѣ, священникомъ Н. Сергіевскимъ. Въ книгъ этой предложено восемь размышленій. Въ первомъ рѣчь вдетъ о естественныхъ проблемахъ; автора интересуютъ роковые вопросы: откуда происходить мірь и человѣкъ среди міра? Какъ они начались и къ чему идутъ? Есть законы которые управляють ими; Есть ли Законадатель? Свободенъ ли человъкъ? Какія его связи и отношенія съ Законодателемъ міра? Что такое добро и зло? Откуда страданіе и смерть? и т. п. Даляе Гизо предлагаетъ свои размышленія о христіанскихъ догматахъ---твореніи, промыплении, первородномъ гръхъ, воплощении и искуплении, о сверхъестественномъ, о предълахъ знанія, объ откровеніи, о боговдохновенности Священныхъ книгъ, о Богѣ по Библін (Богъ и Авраамъ, Богъ и Монсей, Богъ и цари, Богъ и пророки, ожидание Мессии) и, наконецъ, объ Іисусъ Христъ по Евангелію (Іисусъ Христосъ и Апостолы, Іисусъ Христосъ и Его заповѣди, Іисусъ Христосъ и Его чудеся, Іисусъ Христосъ--- іудеи и язычники, Іисусъ Христосъ и жены, Іисусъ Христосъ и дъти, Іисусъ Христосъ Самъ въ Себе).-Цель своей книги самъ авторъ опредбляетъ такимъ образомъ: "мы желали бы изобразить въ ясномъ свёте истину христіанства, противопоставляя ее системамъ противохристіанскимъ". Какъ можно было видъть изъ указанія на содержаніе этой книги, она не представляеть полной и цъльной системы христіанской апологетики. На научныя достоинства она также не претендуеть. Всю заслугу автора можно полагать лишь въ простомъ, общедоступномъ, но живомъ и ясномъ изложении важнъйшихъ истинъ богооткровеннаго ученія.

Вообще нужно замѣтить, что жедая наибольшаго распространенія здраваго пониманія христіанскаго ученія среди свѣтскихъ людей, покойный профессоръ московскаго университета о. Сергіевскій избиралъ для своихъ переводовъ и передѣлокъ именно популярныя апологетическія чтенія и размышленія французскихъ богослововъ. Таковы, напр., и его переводы со-

419

чиненій Эрнеста Навиля: "Вѣчная жизнь", "Жизнь безъ Бога", "Евангеліе предъ наукою и вѣрою", "Назначеніе человѣка", "Христосъ" (публичныя чтенія) "Атеизмъ", "Матеріализмъ", "Мысли человѣчества" и др.

Изъ иностранныхъ сочиненій, вышедшихъ въ русскомъ переводѣ отдѣльнымъ изданіемъ и имѣющихъ значеніе въ исторіи развитія христіанской Апологетики, особеннаго вниманія. безъ сомнѣнія, заслуживаетъ капитальный трудъ профессора философіи въ Галльскомъ университетѣ Германа Ульрици-"Богъ и природа, Казань, 1867—1868", въ двухъ томахъ и какъ дополнение его "Богъ и человѣкъ" (Gott und der встрѣченъ у Mensh). Переводъ былъ ототъ насъ CЪ большимъ сочувствіемъ и одобреніемъ. И понятно почему. Ульрица не богословъ; онъ-философъ, вышедшій изъ школы Гегеля, но вмёстё съ другомъ своимъ Фихте Младшимъ усвоившій теистическое мірововзрѣніе. Кромѣ того, онъ обладаеть обширными свёдёніями въ области естествознанія и потому является самымъ сильнымъ и авторитетнымъ противникомъ матеріализма. Свою задачу Ульрици опредѣляетъ такимъ образомъ: "я хотѣлъ показать въ своей книгѣ, что Богъ и природа, въра и знаніе, философія и точная наука далеко не такъ расходятся между собою, какъ обыкновенно представляютъ ныев"; "всѣмъ у кого еще близка къ сердцу религія и нравственность, я желалъ дать средства-отвѣчать на тѣ возраженія, какія приводять, опираясь на естествознательныхъ ученіяхъ, противъ въры въ Бога, свободы и безсмертія, — отвѣчать при томъ, выходя изъ оснований самаго естествознанія". Сочиненіе Ульрици поэтому совершенно естественно распадается на два тома. Въ первомъ, который носитъ критический характеръ, раскрывается ложь и научная несостоятельность матеріализма на началахъ того же самаго естествознанія, на которое ссылаются и противники христіанства-матеріалисты; во второмъ путемъ положительнаго изслёдованія изъ результатовъ самаго же естествознанія дѣлается выводъ, что "Богъ есть творческій Виновникъ природы и бытіе Его необходимо требуется самымъ естествознаніемъ". Ясно, какъ полезно такого рода сочиненіе для христіанскаго апологета.

Но какъ ни много апологетическаго матеріала заключаетъ въ себѣ сочинение Ульрици, оно всетаки еще не есть система. въ которой уже въ то время въ русскомъ обществѣ ощущалась настойчивая потребность. Этимъ обстоятельствомъ объясняется появление въ русскомъ переводѣ сочинения профессора Сорбоннскаго университета Гука. "О естественной религи, Кіевъ, 1875". Содержаніе этого сочиненія составляють: доказательства бытія Божія-правственныя, физическія и метафизическія, —затѣмъ апологетическое изложеніе христіанскаго ученія о природ'в Бога и Его свойствахъ, о Промыслѣ, началахъ естественной морали, общераспространенности естественнаго закона и его преисхождении; книга Гука оканчивается указаніемъ на несовершенство и темноту естественной религіи в на ощутительную потребность въ откровении. Можно голько пожалѣть, что переводчикъ, укрывшійся подъ иниціалами І. Н., подарилъ русскихъ читателей тёмъ, что незначительно само по себѣ и что признается худшимъ въ западно-евролейской апологетической литературѣ.

Большую услугу русскому обществу оказалъ протојерей Іоаннъ Заркевича переводомъ на русский языкъ сочинения І. Г. А. Эбрарда-, Апологетика. Научное оправдание христіанства. Спб. 1877-1880". О достоинствахъ этой книги мы уже говорили. Къ сожалѣнію, то, что составляетъ ея достоинство, послужило въ ущербъ ея популярности среди русскаго общества. Для русскаго общества она оказалась слишкомъ ученою, тяжелою и скучною. Русскому обществу нужны были книги. которыя бы защищаля истины христіанства въ легкомъ, живомъ, картинномъ и простомъ изложении, въ родѣ сочинений Навиля, Гизо, Прессансе, Шикоппа, Фаррара или Дидона. Этой потребности русскаго общества несомитно удовлетворилъ А. П. Лопухинъ своими переводными изданіями и прежде всего, конечно, "публичными чтеніями Хр. Э. Лютардта" или его-Апологіею Христіанства" (Спб. 1892). По совершенно справедливому замѣчанію переводчика, Лютардтъ "съумѣлъ низвесть самыя возвышенныя истины религии и христіанства на уровень, доступный пониманію всякаго болѣе или менѣе образованнаго человѣка, и такимъ образомъ съ своей апологіей прямо обратился именно къ тъмъ классамъ общества, которые болѣе всего нуждались въ укрѣпленіи своего расшатываемаю мнимо-научными вѣяніями и сомнѣніями міросозерцанія, такъ какъ эти именно классы, жадно воспринимая всъ такъ называемые "последние выводы" научнаго знания и не иметя возможности самостоятельно подвергнуть ихъ серьезной научной кратикѣ, оказываются часто въ самомъ жалкомъ положеніи, когда они, потерявъ подъ собою почву прежняго міросозерцанія, въ то же время чувствуютъ явную неудовлетворительность и "посавдними выводами" науки". "Дать этимъ классамъ, говорять А. П. Лопухинъ, обстоятельное руководство, которое, не обременяя ихъ ума тяжелой арматурой спеціальности, въ то же время помогало бы имъ разобраться въ путаницѣ противорѣчивыхъ воззръній и уяснило незыблемость христіанскаго ціресозерцанія, есть поэтому не только дёло научнаго интереса. но и въ полномъ смыслѣ слова-дѣло христіанской любви п милосердія". Съ своей стороны мы можемъ только свидътельствовать, что и переводчикъ Лютардта, ясно сознавая потребности русскаго общества и умѣя выбирать только полезное 112 него, оказалъ ему чрезвычайно важную услугу въ развити его релиціозно-правственнаго міросозерцанія въ духѣ богооткровеянаго ученія.

Кромѣ переводовъ русскіе ученые старались удовлетворнть требованіямъ русскаго общества и апологетическими сочиненіями, правда, не вполнѣ оригинальными, но большею частію составленными по апологетическимъ монографіямъ западныхъ ученыхъ. Книги подобнаго рода нерѣдко приходились по вкусу нашего общества и выдерживали нѣсколько изданій. Такова, напр., книжка, изданная въ 1867 году Кораблевымъ и Сиряковымъ "Вѣра и Наука или согласіе христіанскихъ истивъ съ новѣйшими открытіями науки". Она составлена главнымъ образомъ по сочиненіи Огюста Николя "Etudes philosophiques sur le Christianisme", и выдержала четыре изданія. Такова же и книжка, составленная по лучшимъ апологетамъ законоучителемъ З-й кіевской гимназіи и преподавателемъ кіевской духовной семинаріи Х. М. Ордою—"За вѣру и противъ невѣрія ны:



общепонятная защита главныхъ оснований христіанскаго вѣроученія. Кіевъ 1879".

Но не одними только переводными апологетическими произведеніями и передѣлками русскіе богословы боролись съ невѣріемъ и ложными ученіями противниковъ Божественнаго Откровенія. Многіе изъ нихъ работали самостоятельно, но, къ сожалѣнію, помѣщали свои труды по-преимуществу въ періодическихъ изданіяхъ. Въ числѣ такихъ оригинальныхъ русскихъ апологетовъ должны быть поименованы: А. Ө. Гусевъ, І. Д. Петропавловскій, Н. П. Рождественскій, В. Г. Рождественскій, Сергіевскій, Өаворовъ, Протопоповъ, А. Иноземцевъ, Л. М. Лопатинъ, П. Я. Свътловъ, С. С. Глаголевъ, Воздвиженский, Златоверховниковъ, Тернеръ, Базаровъ, Надеждинъ, Дебольскій, Чистовичъ, Ловягинъ, Глоріантовъ, Троицкій, Предтеченскій, Чернышевъ, Н. Барсовъ, Осининъ, Шугаевскій, Гассіевъ, Милославскій, Розановъ, Орнатскій, Введенскій, П. Юркевичъ, Щегловъ, Дроздовъ, Малеванскій, Х. Орда, Вороновъ, Матвъевский, Карповъ, Толмачевъ, Тихвинский, Павловичъ, Дылевскій, Архангельскій, Ө. и Д. Голубинскіе, Ивановъ А., Богословский-Платоновъ, А. Лебедевъ и мн. др.

Долгое время въ русской литературѣ не было оригинальной системы Основного или Апологетическаго Богословія. Этотъ недостатокъ тѣмъ болѣе былъ непонятенъ, что каведра по этому предмету была открыта въ нашихъ духовныхъ академіяхъ уже въ 30-хъ годахъ истекающаго столётія. Кромѣ того, несомнѣнво что такъ называемое "естественное богословіе" было предметомъ чтеній профессоровъ по каведрѣ метафизики. Правда, по рукамъ ходили студенческія записи лекцій извѣстнаго профессора московской духовной академіи, прот. Ө. А. Голубинскаго; но количество этихъ записей было ограниченно. Только въ 1868 году бывшій студентъ XIV курса Владиміръ Назаревский издаль ихъ въ свѣть, увѣряя, что онѣ составлены имъ "со словъ" профессора. Къ сожалѣнію, онъ записывалъ не стенографически, а потому болже чемь сомнительно, чтобы запись его точно передала лекціи проф. Голубинскаго. По этой записи съ увѣренностію можно судить лишь о томъ, по какому плану, методу и въ какой системѣ проф. Голубинскій читалъ студентамъ свои лекціи по "Умозрительному Богословію". Сначала онъ знакомилъ ихъ съ исторією своей науки, выяснялъ понятіе о ней, указывалъ ея источники, ея предметъ и тѣ стороны предмета, которыя подлежали разсмотрѣнію. Потомъ онъ переходиль къ ученію о бытіи Божіемь и его доказательствахь или доводахъ онтологическомъ, космологическомъ, физико-телеологическомъ, историческомъ, психологическомъ, этико-телеологическомъ и теологическомъ,-съ опроверженіемъ всѣхъ возраженій противъ этихъ доводовъ и съ раскрытіемъ значенія послёднихъ. Далёе профессоръ Голубинскій, какъ видно изъ записи Назаревскаго. на раціональныхъ началахъ раскрываль свое ученіе о свойствахъ и делахъ Божінхъ-сотвореніи міра и промышлении объ немъ, съ разрътениемъ всъхъ возражений, которыя были направляемы противъ этихъ истинъ со стороны лже-философствовавшихъ мыслителей-деистовъ, пантенстовъ п матеріалистовъ. Задача, которую ставилъ себѣ этотъ достопочтенный профессоръ, состояла въ томъ, чтобы раціональнымъ путемъ подготовить своихъ слуппателей къ уразумѣнію истинъ Божественнаго сверхъестественнаго откровенія. И онъ съ успѣхомъ выполнялъ эту трудную, но благородную задачу. Его лекціи имѣли чрезвычайно сильное вліяніе на его слушателей. а чрезъ нихъ и на все русское общество; онъ буквально завладфвалъ умами студентовъ и воспламенялъ въ нихъ любовь къ философіи. Ботъ что пишетъ одинъ изъ бывшихъ слушателей его: "Любовь къ философіи такъ была пробуждена въ насъ. что очень многіе своею рукою списывали уроки по философія Голубинскаго, переписывали выходившіе тогда сочиненія и переводы, и, просиживая ночи за этими трудами, съ одушевленіемъ слѣдили за всѣми явленіями въ области философскихъ наукъ, не пропуская безъ вниманія не только замѣчательной книги, но и дёльной журнальной статьи. И все это учение философін строго покарялось святой Въръ, какъ ступень къ ней. какъ руководство. "Теперь, говорилъ намъ наставникъ философіи, при перехол'в нашемъ на курсъ богословскій, теперь поручаю васъ, говоря словами апостола Павла, Богу и слову Его благодати, могущему наздать васъ болбе и дать вамъ наслёде со всёми святыми. Вы знаете, что моя единственная забота

424

Digitized by Google

#### отдълъ церковный

была-пробудить въ васъ любовь къ Истинъ Въчной, добру присносущему, красотѣ несозданной. Могу и я съ Апостоломъ сказать. что любовь къ вамъ. любовь къ истинъ руководида много".--Мы всѣ плакали, прощаясь съ нимъ".--По своей удивительной скромности Голубинскій мало печаталь своихь трудовъ, а еще менте ставилъ свою фамилію подъ напечатанными. Нѣкоторыя изъ его лекцій уже долгое время спустя послѣ его смерти были пом'єщены въ "Чтеніяхъ въ обществѣ любителей духовнаго просвѣщенія" за 1884 г., а именно: Введеніе въ философію и метафизику, Онтологія, Умозрительное Богословіе, Умозрительная Психологія. Кромѣ того имъ самимъ была напечатана въ "Прибавленіяхъ къ изданію Твореній Святыхъ Отцовъ" за 1847 г. статья въ видѣ письма о конечныхъ причинахъ по поводу статьи Литтре "О важности и успёхахъ физіологіи", помѣщенной въ "Современникѣ" (1847, № 2). Наконецъ, въ "Странникъ" за 1862 г. можно читать его разсужденіе "О Промыслѣ Божіемъ".

Говоря о профессоръ Голубинскомъ, мы невольно вспомипрофессора другой духовной академіи-петербургской, наемъ также протојерея Ө. Ө. Сидонскаго. Много лѣтъ онъ былъ профессоромъ философіи въ с.-петербургскомъ университетѣ и издалъ въ свѣтъ свой классическій трудъ по этому предмету "Введеніе въ науку философіи. Сиб. 1833". Но въ послѣднее всемя своей жизни онъ занималъ каоедру богословія въ-Петербургской академін. Только послѣ его смерти, въ 1877 году, его академическія лекціи появились на страницахъ "Христіанскаго чтенія". Но и здёсь мы опять имжемъ дёло не съ подлиннымъ трудомъ ученаго профессора, а лишь съ записью студентовъ, которая, впрочемъ, была собственноручно исправлена самимъ лекторомъ, преимущество, которая недостаетъ записи лекцій профессора Голубинскаго. Лекціи Сидон-ΒЪ скаго, напечатанныя подъ заглавіемъ "Генетическое введеніе въ Православное Богословіе", не представляютъ собою полной системы Апологетическаго Богословія, въ нихъ даже нѣтъ опроверженія различныхъ возраженій со стороны невфрія,--тъмъ не менъе о. Сидонский предлагаетъ рътение и многихъ такихъ вопросовъ, которые прямо входятъ въ область Бого-

словія Основного или Апологетическаго. Еще въ "Введенів въ науку философія" о. Сидонской высказалъ мысль, что истинная въра должна быть осмысленною и освъщенною здравымъ разумомъ. "Самоотчетливость въ убѣжденіяхъ религіозныхъ, говорить онь, есть дело достойное человѣка и вифсте неотразимая потребность на высшей ступени его развятія. Умъ по самому настроенію своей природы не можетъ усвоять чеголибо довфріемъ, не найдя сколько нибудь удовлетворительныхъ основаній. Что должно выдти, если въ делахъ веры отвергнуть употребление разума, дать мѣсто одной вѣрѣ? Очевидно, всякая въра, всякое проявление чувства религиознаго, и правильное и неправильное, должны будуть оставаться неприкосновенны и священны; тогда религія не только мало по малу можетъ принять недостойные наросты, но и нѣкоторымъ образомъ освящать самыя страсти и пороки, тогда мнимое угожденіе Божеству будетъ требовать гоненія неосторожныхъ". Уяснить истины Божественнаго Откровенія на началахъ разума-вотъ цёль, которую ставитъ своей наукъ о. Сидонскій. Свою задачу онъ полагаетъ "не только въ томъ, чтобы назндать своихъ слушателей, но въ тоже самое время дъйствовать на ихъ умъ, чтобы въра ихъ была сознательно осмыслена, соединена съ разумѣніемъ и познаніемъ". Въ виду этого всего раскрываетъ понятіе о религіи и реонъ прежде лигіозномъ чувствѣ, охватывающемъ всю сферу духовной излагаетъ свое ученіе о христіанжизни человѣка, далѣе богословів, о значеніи разума ствѣ и христіанскомъ Ħ науки, о субъективной и объективной сторонахъ религін. предлагаетъ сжатый исторический очеркъ развития богословской науки, опредбляеть отношение между откровениеть и научнымъ естествознаніемъ, выясняетъ своимъ слушателямъ сущность христіанства, излагаетъ свой взглядъ на лицо Христа и Его ученіе, обнаруживаетъ ложь всёхъ раціоналистическихъ воззрѣній на личность Спасителя, указываетъ отдѣльныя характеристическія черты въ личности Іисуса Христа, изображаеть Его деятельность на землё, характеръ Его новаго ученія, излагаетъ Его ученіе о царствѣ Божіемъ, о самонъ себѣ. описываетъ послѣдніе дни жизни Христа Спасителя на землѣ.

426

Digitized by Google

высказываетъ свое суждение о церкви апостольской и о раскрытія въ ней ученія Спасителя, объ апостольской проповѣди в ея духовно-преобразующемъ вліяніи, о богословскомъ ученіи въ древней церкви о Христь и Пресв. Троиць, о древнихъ ересахъ и вселенскихъ соборахъ, раскрываетъ христіанское ученіе о таинствахъ, вѣчной и временной жизни, и заканчиваетъ сужденіемъ о внѣ христіанскихъ религіяхъ и христіанскихъ инославныхъ исповѣданіяхъ. Какъ видитъ читатель. о. Сидонскому можно сдёлать упрекъ за неполноту раскрытія предмета: но то, что онъ намѣтилъ, онъ выполнилъ точно и обстоятельно. Покойный профессорь той же петербургской академии, выдающійся ученый въ области христіанской апологетики. Н. П. Рождественскій, ділаеть самый восторженный отзывь объ этомъ трудѣ о. Сидонскаго. "Опытъ о. Сидонскаго въ общемъ пеломъ, --- говоритъ онъ, --- производитъ въ высшей степени благопріятное впечатлѣніе, оставляетъ высокое понятіе объ учености автора, о его философскомъ складѣ ума, о тепломъ христіанскомъ настроеніи, объ умѣньи привести въ стройный систематическій порядокъ обширную массу матеріала, провести чрезъ всю эту массу философски осмысленное міросозерцаніе. Такіе опыты могутъ являться только послё зрёлыхъ размышленій серьезнаго ума и составляють весьма цённый вкладъ въ русскую богословскую науку".

По стопамъ профессора Голубинскаго шелъ и его знамепреемникъ, нашъ незабвенный наставникъ, покойный нитый профессоръ московской духовной академіи В. Д. Кудрявцевъ-Платоновъ. Въ своемъ курсѣ по метафизикѣ онъ не только обнаружилъ со всею ясностію и основательностію несостоятельность и односторонность враждебныхъ христіанству философскихъ ученій, но удивительно полно и обстоятельно, съ умёньемъ. свойственнымъ только ему одному, изложилъ всѣ тѣ истины, которыя входять въ составъ такъ называемаго естественнаго или раціональнаго богословія. Еще при жизни своей В. Д. Кудрявцевъ началъ печатать свои лекціи въ журналахъ - Православномъ Обозрѣнін", "Върь и Разумѣ", а раньше-"Прибавленіяхъ Святыхъ Отцевъ". Послѣ его смерти (3 вЪ декабря 1891 г.) всѣ его сочиненія какъ напечатанныя въ періодическихъ-изданіяхъ, такъ и приготовленныя имъ къ печати были изданы Братствомъ Преп. Сергія въ трехъ весьма объемвстыхъ томахъ. Для христіанскаго апологета вифютъ весьна важное значение въ особенности два послъдние тома, въ которыхъ помъщени изслѣдованія и статьи по естественному богословію: "Объ исгочникъ идеи Божества", "О промыслъ", "Религія, ея сущность и происхожденіе", "Религія и позитивная философія", "О единобожів. какъ первоначальномъ видъ религіи рода человъческаго". О религіозномъ индиферентизмѣ", "О первобытной религін", "О политеизмѣ", "О религіяхъ некультурныхъ языческихъ народовь". "О религіяхъ культурныхъ языческихъ народовъ", о дензыѣ. пантеизмѣ. атеизмѣ, теизмѣ, доказательствахъ бытія Божіякосмологическомъ, телеологическомъ, онтологическомъ, гносеологическомъ, психологическомъ, историческомъ и нравственномъ о самостоятельности начала органической жизни, о происхождении органическихъ существъ съ критическимъ разботеоріи тронсформаціи, о происхожденія міра съ опроромъ верженіемъ матеріалистической, дуалистической и пантенствческой теорій и съ указаніемъ на рышеніе этого вопроса съ точки зрѣнія теизма, объ опытахъ примиренія теистическаю ученія о твореніи съ другими теоріями происхожденія міра, о регрессивной и прогрессивной теоріяхъ происхожденія міра, о единствѣ рода человѣческаго, о первоначальномъ происхожденіи на землѣ рода человѣческаго, о безусловномъ прогрессь и истинномъ усовершенствовании рода человѣческаго, о телеологической идеѣ и матеріализмѣ, о телеологискомъ 38846. ніи природы и, наконецъ, о безсмертіи души. Уже STOT'S изслѣдованій профессора Кудря вцева простой перечень говорить о томъ, какъ мвого самъ себѣ достаточно ПО сдёлано этимъ ученымъ на почвѣ истинно христіанскаго міросозерцанія для системы Основного или Апологетическаго Богословія. Мы увѣрены, что каждый русскій православный апологетъ съ благодарностію отнесется къ трудамъ В. Д. Кудравцева. Конечно, будетъ время, когда въ наукъ и жизни будуть господствовать взгляды и теоріи новые, сужденія о которыхъ не могъ высказать нашъ приснопамятный наставникъ,---и въ

Digitized by Google ....

этомъ отношении его изслёдования устарёютъ. Но то, что сдёлано имъ, не потребуетъ поправокъ.

Когда рёчь идеть о трудахь русскихь писателей, имёющихъ своею цёлію оправдать христіанское ученіе на раціональныхъ началахъ и примирить его съ научными выводами раціональнаго познанія, нельзя не упомянуть о сочиненіи Евгенія Успенскаго-"Христіанское умозрѣніе и человѣческій разумъ (Раціональное оправдание сущности христіанскаго вѣроученія противъ раціоналистическихъ воззрѣній на него). Пенза. 1880". Выводы этого изслёдованія самъ авторъ формулируетъ такимъ образомъ: "1) Христіанскія умозрительныя истины, составляющія своею совокупностію христіанское умозрительное міровоззрѣніе, по своему содержанію имѣютъ сверхъестественный, божественный характерь, отличный отъ характера истинъ естественнаго разума человѣческаго. 2) При такомъ особенномъ исключительномъ характеръ превышающемъ естественный разумъ человъческій, христіанскія умозрительныя истины тёмъ не менёе могутъ быть предметомъ разумнаго усвоенія въ человѣческомъ сознании. 3) Христіанское умозрительное ученіе о Богѣ и Его отношении къ міру, имбя глубокій смыслъ и возвышенное содержаніе, вполнѣ удовлетворяетъ всѣмъ высшимъ стремленіямъ и потребностямъ человѣка, и не противорѣчитъ началамъ здраваго разума. 4) Христіанское умозрительное воззрѣніе на міръ (духовный, физическій и міръ человѣческій) въ его отношеніи къ Богу оправдывается показаніями науки и опыта и не должно быть въ противорѣчіи съ здравыми міровоззрѣніями естественныхъ наукъ. 5) Въ частности, библейское ученіе о происхождении и послѣдней судьбѣ міра подтверждается результатами современныхъ естественно-научныхъ изслёдований. 6) Такимъ образомъ, христіанское міровоззрѣніе можетъ быть предметомъ раціональнаго оправданія для человѣческой мысли. Огсюда всѣ возраженія раціоналистической критики противъ научной состоятельности и разумности христіанскаго в фроученія совершенно неосновательны; всѣ раціоналистическія воззрѣнія на послѣднее ложны и не выдерживаютъ критики здраваго разума".---И дѣйствительно, всѣ вопросы, поставленные Успенскимъ, разрѣшены имъ довольно основательно; онъ пользовался 2

хорошими пособіями, нерѣдко изъ первыхъ рукъ, и потому трудъ его привнесъ свою долю пользы въ область русской апологетической литературы.

Въ недавнее время русское общество было слишкомъ взволновано распространившимся лжеучениемъ Льва Толстого. Собственно говоря, лжеучение это не оригинально; своего Толстой ничего не сказаль; распространенное имъ учение механически сшито изъ многихъ враждебныхъ христіанству міровоззр‡ній. Такъ, пантеистическое понятие о Богѣ, какъ разумънии жизни, онъ при посредствъ Шопенгауэра заимствоваль изъ метафизики Гегеля, въ которой понятіе о личномъ, живомъ Богѣ замѣнено понятіемъ объ абсолютной идев; у Ренана Толстой позаимствоваль все то, что онь говорить о Христѣ, Его ученіи, жизни и дѣлахъ; у Вольтера овъ научился поносить христіанскую церковь и духовенство; у буддистовъ онъ взялъ свое ученіе объ отрицательной нравственности-свои пять заповѣдей; повторяя слова Руссо, онъ возстаетъ противъ цивилизаціи, раздѣленія физическаго труда, в требуетъ "опроститься" до мужичества. Но для русскаю общества всё эти устарёлыя и давнымъ давно, какъ ложныя, отвергнутыя ученія показались новыми и вызвали крайнія увлеченія. Русскимъ ученымъ богословамъ предстояло вступить въ борьбу съ этимъ лжеучениемъ, чтобы отрезвить русское общество в обнаружить предъ нимъ всю нелёпость и пустоту мнимо-философскихъ взглядовъ новаго лже-пророка. Между такими защитниками христіанства въ борьбѣ съ Толстымъ видное мѣсто занимають: архіепископъ Никаноръ, бывшій одесскій, профессорь казанской духовной академіи А. Ө. Гусевъ, профессоръ той Волковъ, профессоръ Императорскаго харьже академіи А. ковскаго университета М. А. Остроумовъ, Орфано, С. А. Соллертинскій и др. Но особенно много потрудился въ этомъ отношения А. Ө. Гусева.

Давно уже Гусевъ какъ у насъ, такъ и въ иностранной богословско-философской литературѣ пріобрѣль себѣ имя строгологическаго мыслителя и ученаго апологета христіанскаго міросозерцанія. Не легко составить перечень его литературныхъ трудовъ какъ вышедшихъ отдѣльными изданіями, такъ и напечатанныхъ въ различныхъ журналахъ, напримѣръ въ

Digitized by GOOS

"Православномъ Собесъдникъ", "Православномъ Обозръніи" и "Въръ и Разумъ". Спеціально апологетическій характеръ носять, напримёрь, слёдующія его работы: "Потребность и возможность научнаго оправданія христіанства" (Прав. Собесёд. 1887, кн. 1), "Христіанство въ его отношеніи къ философіи и наукъ" (Прав. Обозр. 1885, 1) "Натуралистъ Уоллесъ и его русские переводчики, по поводу перевода: "Естественный подборъ" (тамъ-же 1878, 11 и 12; 1879, 1 и 3), "Папизмъ (т. е., непогрѣшимость мнимая) въ наукѣ (отвѣтъ проф. Вагнеру)" (тамъ же 1879, 5). Кромѣ того важное значеніе для русской апологетической литературы имбеть сочинение его-"Нравственный идеалъ буддизма въ его отношения къ христіанству. Спб. 1874". Наконецъ, имъ было напечатано сначала въ журналахъ, а потомъ и въ отдѣльномъ изданіи нѣсколько изслѣдованій въ защиту христіанства и въ опроверженіе ложнаго ученія Льва Толстого, напримѣръ,---"О бракѣ и безбрачіи. Противъ "Крейцеровой Сонаты" и "Послѣсловія къ ней графа Л. Толстого. Казань, 1891"; "Графъ Левъ Николаевичъ Толстой, его исповѣдь и мнимо-новая вѣра. М. 1890"; "Основныя "религіозныя" начала графа Л. Толстого. Апологетическое сочинение. Казань. 1893" и др. Эти сочинения ученаго и спытнаго апологета христіанства общеизвъстны; они по достоинству оцѣнены и высшимъ церковнымъ управленіемъ въ Россіи и такимъ знаменитымъ нашимъ богословомъ, какъ преосв. Сильвестръ. Въ нашей рекомендаціи они не нуждаются. Мы только напоминаемъ о томъ важномъ значении, какое труды А. Ө. Гусева имѣютъ для христіанской Апологетики нашего времени. Какъ извѣстно, Толстой возстаетъ противъ всего вообще христіанскаго міровоззрѣнія, а потому и его критику пришлось защищать все христіанское ученіе, а не отдѣльные пункты его, трудъ тяжелый, по весьма полезный. Дѣло не въ личности, а въ уяснении въчныхъ истинъ откровения. Забудется Толстой, станетъ смѣшнымъ его міровоззрѣніе; но то, что сдёлано Гусевымъ, въ области христіанской апологетики, не утратитъ для науки своего значенія.

Потребности русскаго общества въ защитъ христіанскихъ истинъ отъ нападковъ со стороны раціонализма, за отсутствіемъ

цёльныхъ системъ христіанской апологетики, стремились удовлетворить и наши ученые представители догматическаго богословія, вводя въ свои курсы чисто апологетическій элементь. Такъ, напр., преосвященный Филаретъ, бывшій черниговскій архіепископъ, признаетъ "участіе разума въ догматикѣ естественнымъ" (Догм. Богосл. ч. 1. 1865. стр. 27); по его мньнію, (стр. 25), догматическое богословіе поступило бы вопреки долгу къ откровенію и истинъ, если бы не призывало разуна на помощь для отраженія нападеній неразумія". Въ частности изложение естественныхъ истинъ откровения въ догматнить,говорить Филареть, --- должно быть таково, чтобы а) къ доказательствамъ разума присовокуплять наставленія откровенія, въ видѣ пособія разуму, въ какомъ видѣ предложены тѣ наставленія въ св. писаніи, б) обличать немощь разума основательнымъ показаніемъ того, какъ истины самыя близкія къ разуму разумъ понималъ или неясно или совсѣмъ невѣрно, в) когда новыя открытія естественныхъ наукъ выставляются въ видѣ протеста противъ истинъ богословія: необходимо указывать, что основательныя новъйшія изслёдованія согласны съ показаніями откровенія, и что гипотезы-явленія преходящія; а для сего нужна и исторія естественныхъ наукъ". И дъйствительно, въ раскрытіи христіанскихъ догматовъ преосващенный Филаретъ почти всегда указываетъ на доводы или соображенія разума, равно какъ и на результаты научныхъ изслёдованій. Такъ, онъ говоритъ о томъ, что понятіе о Богѣ, сообщаемое сверхъестественнымъ божественнымъ откровеніемъ, есть самое вѣрное и самое удовлетворительное для разума (ч. 1. стр. 45-47), что учение о быти Божиемъ согласно съ основными логическими требованіями разума (стр. 48-56); такъ, онъ приводитъ свидътельство разума въ пользу единобожія (стр. 102-108), разбираетъ лжеученія о Пресв. Троицъ, несогласныя съ ученіемъ церкви (стр. 152. 163-166), доказываеть. что догмать о Пресв. Троиць не противоръчнть началамъ разума и потому можетъ быть принятъ разумомъ съ убъжденіемъ (стр. 181-188), - знакомить съ воззрѣніями разума на начало міра и съ сужденіемъ о самобытности міра (стр. 195-200), сравниваеть результаты естественныхъ наукъ съ повѣствова-

Digitized by Google

ніемъ Мочсея объ образованія міра (стр. 216-223) и доказываеть удобопріемлемость для разума откровеннаго ученія о Божественномъ Промыслѣ (сгр. 231-233). Кромѣ того, у него мы встрѣчаемъ соглашеніе откровеннаго ученія о духахъ съ практическими теоретическими и началами Dasyma (CTD. 289-297), ученіе разума и отзывы науки о происхожденіи человѣка и всего рода человѣческаго (стр. 304-308, 311-321, 333-335), отзывы разума о свойствахъ души и тела первосозданнаго человѣка, соображенія разума объ отношенія Промыслителя къ первосозданнымъ людямъ и объ испорченности природы человѣческой (стр. 363—366), соглашение учения откровенія о предвичномъ совить Божіемъ касательно спасенія людей съ началями умозрительнаго и дёятельнаго разума (ч. II, стр. 11-13), соображенія разума о догмать боговоплощенія и искупленія человѣчества (стр. 97—103), о благодати (стр. 150-153), кончинъ и преобразования міра и о продолжительности загробныхъ мученій (стр. 487-490, 502-504, 519-522).

Въ такомъ же, если не въ большемъ, размфрѣ вводятъ апологетический элементъ въ систему догматическаго богословія преосвященные Макарій и Сильвестръ. Впрочемъ, преосвященный Макарій уже ясно видѣлъ необходимость дать отдѣльное мѣсто Основному Богословію въ системѣ богословскихъ наукъ. Съ этою цёлію еще въ 1847 году, будучи инспекторомъ и профессоромъ богословскихъ наукъ въ с.-петербургской духовной акалемій. Макарій написалъ свое "Введеніе въ Православное Богословіе". Эта книга напоминаетъ собою системы богословія, которыя на западъ извъстны подъ названіемъ Theologia generalis и Theologia fundamentalis. Она состоитъ изъ предисловія и трехъ частей. Въ предисловіи указывается предметь науки, понятіе о ней, ся источники и методъ. Часть первая распалается на два отдѣла, а каждый отдѣлъ на деѣ главы. Въ первомъ отдѣлѣ рѣчь идетъ о религіи и откровеніи вообще: объ основныхъ истинахъ религии, ся существъ, о религии, какъ постоянии всёхъ существъ духовныхъ и всего рода человёческаго, объ откровении, его возможности, необходимости и признакахъ- внутреннихъ и внѣшнихъ; во второмъ отдѣлѣ первой части излагается ученіе о религіи христіанской, какъ единомъ истинномъ откровеніи. Вторую часть своей книги авторъ посвятилъ разрѣшенію вопроса объ источникахъ Православнаго Богословія: священномъ писаніи (первый отдѣлъ) и священномъ преданіи (второй отдѣлъ). Въ третьей части предлагается система богословскихъ наукъ, по которой бы юношество могло получить серьезное богословское образованіе.

Покойный Иннокентій Борисовъ, бывшій архіепископъ херсонский, даль объ этомъ сочинении восторженный отзывъ. Но иного отзыва объ немъ вз то время и нельзя было дать. Оно заключаетъ въ себѣ рѣдкія достоинства особенно по взложенію предмета-простому, ясному и обстоятельному. Къ сожалѣнію, оно не представляетъ собою того, что вообще входитъ въ систему Апологетическаго Богословія. Оно указываеть тѣ положительныя основанія, на которыхъ опирается ученіе о божественномъ происхождени христіанства, но не защищаетъ богооткровенныхъ истинъ отъ возраженій и нападковъ со стороны враждебныхъ христіанству міровоззрѣній. Въ немъ не разъясняется даже самая сущность религи, ея смыслъ, фактъ ея существованія въ человѣческомъ родѣ: есть ли она случайное только явленіе, какъ думають нѣкоторые, вли же необходиная принадлежность духа человъческаго? Ложныхъ взглядовъ ва сущность религи довольно много: одни понимають ее только какъ низшую ступень знанія, другіе отожествляють ее съ первоначальною моралью, третьи признають за нею только эстетвческій характеръ, четвертые объясняютъ ея происхожденіе эгоистическими требованіями человѣческаго духа и силою творческой фантазіи человѣка. Вообще же нужно сказать, что если въ наше время никто не смотрить на религію какь на явленіе случайное, сакь на выдумку жрецовъ и законодателей или какъ на результатъ невѣжественнаго страха предъ грозными явленіями природы, если теперь и признаютъ уже религію необходимою принадлежностію духа человѣческаго, то все таки не признаютъ за нею самостоятельнаго значенія, смѣшивая ее то съ тою, то съ другою областію въ духовной жизни человѣка-правственною, интеллектуальною или эстетическою. Но насколько ложны в неосновательны эти взгляды, --- на этотъ вопросъ мы не найдемъ отвѣта у преосвященнаго Макарія. Что касается основ-

434



ныхъ истинъ Божественнаго Откровенія, то наибольшимъ нападкамъ со стороны невѣрія подвергается ученіе о бытіи личнаго живого Бога и о безсмертіи человѣческой души. На обоснование-то именно этихъ встинъ и должно быть направлено особенное внимание христіанскихъ богослововъ. Но у Макарія доказательства этихъ истинъ раскрыты весьма слабо и неопредѣленно. Его доказательствами бытія Божія нельзя еще пользоваться для оправданія христіанского ученія о Богв. Отъ изложения же доказательствъ безсмертия души человѣческой онъ почти отказался. "Доказательства бытія въ насъ разумно-свободной души и ея безсмертія, которыя предполагаются нама извъстными изъ Психологіи, -говорить онъ, -зд'Есь довольно только вспомянуть". Что преосв. Макарію извёстны были эти доказательства, --- кто въ этомъ будетъ сомефваться? Быть можеть, они были известны и его академическимъ слушателямъ. Но дёло въ томъ, что преосв. Макарій издалъ свою книгу не для тёснаго кружка, а для всеобщаго употребленія; въ свое время ею интересовались и св'єтскіе люди, обучавшиеся въ гимназіяхъ, гдъ преподается естественная исторія, изучается жизнь растеній и животныхъ, но о психологіи и помину нѣтъ, о душѣ не имѣютъ никакого представленія. Кромѣ того, психологія можетъ представить только одно доказательство безсмертія души человѣка-психологическое, между тёмъ какъ апологетъ христіанства для защиты богооткровеннаго ученія о безсмертія души располагаетъ еще и другими доводами-телеологическими, историческими, антропологическими, нравственными и теологическими. Наконецъ, для апологета совершенно излишня третья часть книги преосв. Макарія-о системѣ богословскихъ наукъ и о наилучшемъ обучении юношества этимъ изукамъ. Предложенныя здъсь разсужденія пригодны для лицъ, вёдающихъ духовныя училища; но зачёмъ они противникамъ богооткровеннаго ученія?

Преосв. Макарій, какъ мы сказали, напечаталъ свое "Введеніе въ Православное Богословіе" въ 1847 году. Съ тѣхъ поръ еще болѣе сказалась въ русскомъ обществѣ потребность въ полной системѣ христіанской апологетики. Невѣріе высоко подняло свою голову; среди интеллигенціи происходитъ сильное

броженіе умовъ и замѣчается совершенное отсутствіе глубокихъ убѣжденій; сектанство усиливается; умами овладѣваеть даже поверхностное и сшитое изъ разныхъ лоскутьевъ лжеучение Толстого; общественная нравственность сходить въ своихъ вѣковѣчныхъ устоевъ. Огъ Толстого цѣлыя толпы перебъжчиковъ направляются къ Марксу. На защиту христіанства выступають только единичныя личности; но и они защищають христіанское ученіе не во всемъ его объемъ, а лишь по частямъ, по отдѣльнымъ пунктамъ. Правда, за послѣднее время у насъ много явилось курсова по Основному или Апологетическому Богословію; но эти курсы имфють спеціальный характерь и спеціальное назначеніе. Эго-лекціи, читанныя студентамъ нашихъ духовныхъ академій и университетовъ. Но что удовлетворительно для школы, то не всегда отвѣчаетъ требованіямъ жизни. Жизнь идетъ впередъ быстрѣе школы. Школа часто какъ бы даже и не знаетъ о тѣхъ міровоззрѣніяхъ, которыя волнуютъ общество и даютъ направленіе жизня. Вотъ почему отъ изданныхъ курсовъ по Апологетикѣ нельзя требовать того, что должна бы имъть въ виду научная система этой области знанія сама по себѣ. Кромѣ того составъ и характеръ учебныхъ курсовъ часто находятся въ зависимости отъ случайныхъ условій школы: количества учебныхъ часовъ, продолжительности учебнаго года, расположенія другихъ вспомогательныхъ наукъ, подготовки слушателей, учебныхъ програмиъ и т. д. Вслядствіе этого профессорь часто не имбеть возможности внести въ свои курсы того, что онъ считалъ-бы необходимымъ по самому характеру своей науки или по требованію взглядовъ, господствующихъ въ обществѣ въ данное время. Все это мы говоримъ къ тому, чтобы установить правильную точку зрѣнія для сужденія о достоинствахъ и недостаткахъ тѣхъ курсовъ по Основному или Апологетическому Богословію, которые изданы на русскомъ языкѣ въ новѣйшее время и къ разсмотрѣнію которыхъ мы теперь переходимъ.

На первомъ мѣстѣ по времени появленія въ печати здѣсь мы должны назвать "Руководство къ Основному Богословію", составленное ректоромъ литовской духовной семинаріи архимандритомъ Августиномъ. Второе изданіе его, напеча-

436

Digitized by Google

танное въ 1884 году, исправлено и приспособлено къ программѣ по Введенію въ Богословіе для духовныхъ семинарій. Трудъ этотъ компилятивный; его планъ опредѣленъ семинарскою программою; а потому о немъ и нужно судить только какъ о школьномъ учебникѣ. Тѣмъ не менѣе онъ настолько богать и разнообразень своимь содержаниемь, что можеть быть полезень иля неспеціалистовъ-богослововъ и внѣ стѣнъ духовныхъ семинарій. Въ немъ довольно обстоятельно раскрыто понятіе о религіи, ея сущности, происхожденіи и самостоятельности въ ряду другихъ духовныхъ стремлений человѣка, при чемъ основательно обнаружена несостоятельность ложныхъ взглядовъ на религію высказанныхъ Спенсеромъ, Кантомъ. Шиллеромъ, Гете, Шлейермахеромъ, Гегелемъ, Огюстомъ Контомъ и Фейербахомъ; къ сожалѣнію, эти философскіе взгляды на сущность религии и ея характеръ составитель невърно обозваль психологическими теоріями происхожденія религіи". Изъ этого руководства читатель можетъ вынести правильное понятіе объ откровеніи вообще и о признакахъ его, о божественномъ происхождении ветхозавѣтной религии и христіанства, о церкви и религіяхъ внѣ христіанства. Руководство это кратко, но оно довольно точно и отчетливо излагаетъ свой предметъ. Планъ его близко подходитъ къ тѣмъ системамъ Основного или Апологетическаго Богословія, которыя нынѣ приняты на западѣ. Правда, въ немъ нѣтъ раціональныхъ доказательствъ основныхъ истинъ Божественнаго Откровенія-бытія Божія и безсмертія челов'тческой души; но въ этомъ случав его составитель, очевидно, сдёлаль уступку семинарской программѣ, по которой эти доказательства отнесены къ философскимъ наукамъ.

Между всёми "курсами" и "руководствами" Основного или Апологетическаго Богословія", явившимися у насъ въ нов'єйшее время, по своему высокому научному значенію, первое м'єсто, безъ сомн'єнія, занимаетъ "Христіанская Апологетика. Курсъ Основного Богословія, читанный студентамъ с.-петербургской духовной академіи въ 188<sup>1</sup>/2 учебномъ году покойнымъ профессоромъ Николаемъ Павловичемъ Рождественскимъ", въ двухъ томахъ, Спб. 1884; въ 1893 году это сочинение вышло уже вторымъ изданиемъ.

Н. П. Рождественскій, человѣкъ весьма даровитый по природѣ, научно образованный, живой и энергичный, отзывчивый на запросы времени, былъ довольно плодовитымъ писателенъ; множество его статей и изслёдований было помещено въ періодическихъ изданіяхъ-Христіанскомъ Чтеніи, въ Чтеніяхъ въ Обществѣ любителей духовнаго просвѣщенія и въ Церковновъ Вестнике. Предметомъ этихъ статей большею частію были вопросы изъ области христіанской апологетики. Изъ многихъ статей этого рода мы назовемъ нѣкоторыя: "О древности человѣческаго рода", "Очеркъ исторіи апологетнки и современнонаучной постановки ся въ западной богословской литературы". "Современное невѣріе на западѣ Европы и общій характерь западной апологетики христіанства", "Невбріе и соціализиь", "Современное масонство и его отношение къ христіанству", "По поводу изданія богословскихъ лекцій о. Сидонскаго", "Обзоръ западной апологетической литературы за 1874 г.", "По поводу выхода въ свътъ сочиненія Штрауса "Старая в новая въра", "Давидъ Штраусъ и его значение", "Антихристь. Э. Ренана. Парижъ. 1873 года" (L' Antechrist, par Ernest Renan, Paris. 1873), "Исторія отношеній между богословіемъ и естествознаніемъ", "Исламъ и христіанство" и мн. др. Главное сочиневіе Рождественскаго "Христіанская Апологетика. Курсъ Основнаго Богословія" было издано уже послѣ смерти ученаго, но рано скончавшагося профессора. Оно раздѣляется на два тома. Первый томъ состоитъ изъ введенія и двухъ отдѣловъ. Въ Введеніи изложивъ общія предварительныя понятія о предметѣ, задачѣ, методѣ и характерѣ своей науки, о ея отношенів къ другимъ богословскимъ наукамъ, о значени ея для цѣлей богословскаго и вообще христіанскаго образованія, о требованіяхъ отъ академическаго ея изложенія и о ея раздѣленіи, профессоръ Н. П. Рождественский предлагаетъ своимъ слушателячъ или теперь уже читателямъ краткій и сжатый очеркъ развитія Христіанской Апологетики или Основного Богословія. Въ первомъ отдѣлѣ онъ говоритъ о религіи вообще, а именно-о сущности религии, объ ея отношении къ другимъ сторонамъ духов-

Digitized by Google

ной жизни человѣка, къ нравственности, къ наукѣ и къ искусству. затёмъ рёшаетъ вопросъ о происхождении религии, подвергая критическому разбору различныя раціоналистическія теоріи объ этомъ предметѣ, далѣе онъ излагаетъ свое ученіе объ изначальности религіи и ея всеобщности въ родѣ человѣческомъ, о характеръ первоначальной религи, о происхождении многобожія и его главньйщихъ формахъ. Во второмъ отдълъ авторъ раскрываетъ двѣ основныя истины Богооткровеннаго ученія-бытія Божія и безсмертія человѣческой души, здѣсь же онъ подвергаетъ критическому анализу и тъ раціоналистическія воззрѣвія, которыя несогласны съ ученіемъ о бытіи личнаго Бога. Второй томъ Апологетики Рождественскаго раздѣляется такъ же на два отдѣла, какъ и первый. Въ первомъ отдёлё рёчь идеть объ естественныхъ религіяхъ-китайской, индійской, древне-персидской, египетской, семитской и грекоримской, во второмъ-объ откровении вообще и объ откровении Ветхаго и Новаго Завѣта въ частности. Раскрывъ понятіе объ откровении вообще и его видахъ, о возможности сверхъестественнаго откровенія и его признакахъ, авторъ переходитъ къ изложению учения ветхозавѣтнаго откровения о Богѣ, твореніи міра, происхожденіи человѣка, о степени древности міра и человѣка, о единствѣ рода человѣческаго, о первоначальномъ состоянии человѣка до паденія и послѣ паденія до потопа, о происхожденіи зла, объ искупленіи, всемірномъ потоцѣ, раздѣленіи языковъ, разсѣяніи племенъ и, наконецъ, о нравственномъ міровоззрѣніи ветхозавѣтной религіи, ся богослужебномъ культв и учении о загробной жизни. Затвмъ, во второй главѣ второго отдѣла, профессоръ Рождественскій взлагаетъ свое учение о новозавѣтной религии или христіанствѣ,---именно--о происхождения христіанства, о божественномъ характеръ его Основателя, о распространении христіанства, его сущности и его основныхъ истинахъ. По задуманному плану, методу и пониманію современныхъ требованій, Апологетика Рождественскаго не только занимаетъ первенствующее мѣсто въ русской апологетической литературь, но можеть быть поставлена на одномъ уровнѣ съ лучшими апологетическими произведеніями западно-европейскихъ богослововъ. Къ сожалѣнію, преждевременная смерть не дала возможности нашему даровитому ученому вполнѣ осуществить то, что онъ задумалъ и что было предметомъ его десятилѣтнихъ трудовъ. "Покойный авторъ, говорить профессорь Предтеченскій, редактировавшій посмертное издание лекций Рождественскаго, любилъ поправлять и исправлять свои статьи, и поправляль и исправляль по нъскольку разъ однѣ и тѣ же страницы, даже когда уже читалъ ихъ въ корректурныхъ листахъ. И безъ всякаго сомнѣнія въ гораздо болѣе совершенномъ видѣ явилось бы въ свѣтъ настоящее его капитальное произведение, еслибы онъ самъ окончательно проредактировалъ и издалъ его: многое было бы имъ дополнено, многое измѣнено, многое было бы выражено сильнѣе и точнѣе. чёмъ теперь, ошибокъ и недосмотровъ въ цитатахъ навѣрно не было бы". Къ сожалению, нужно заметить, что особенно слабымъ и не отдѣланнымъ въ Апологетикѣ Рождественскаго, въ ся теперешнемъ видъ, является самый важный отдълъ науки-"О новозавѣтной религи или христіанствѣ", а ученія о церкви христіанской и источникахъ богооткровеннаго ученіясв. писаніи и св. преданіи въ ней совстмъ нѣтъ. Ясно, что курсъ чтеній по Апологетикѣ напечатанъ не только не отдѣланнымъ вполнѣ, но и не законченнымъ. Впрочемъ, профессоръ Предтеченскій замѣчаетъ, что въ бумагахъ покойнаго апологета онъ нашелъ конспекта заключительнаго трактата "О христіанской церкви", написанный карандашемъ. "Нашли мы.говорить онь далбе, -и несколько листиковь, на которыхъ имъ написаны разныя отрывочныя и неразвитыя положенія, относящіяся къ ученію о христіанской церкви, о вселенскихъ соборахъ, о вѣроопредѣленіяхъ, о церковной дисциплинѣ и т. д. Но составить что-нибудь цёльное и законченное изъ этихъ отрывочныхъ положеній оказалось невозможно". Тёмъ не менёе въ заключеніе мы всетаки должны сказать, что русскій апологеть христіанскаго ученія найдеть для себя много полезнаго въ трудѣ Рождественскаго и съ благодарностію вспомнить о преждевременно умершемъ русскомъ ученомъ богословѣ, который, быть можеть, въ жертву наукъ принесъ и свои молодыя силы.

> Профессоръ богословія, *Прот. Т. Буткевичъ*. (Овончаніе будеть).



## Ученіе о богодухновенности Св. Писанія среди католическихъ богослововъ XVI вѣка.

Римско-католическимъ богословамъ XVI вѣка выпала задача—бороться съ реформаціей. Какъ и слѣдовало ожидать, при уясненія понятія о вдохновенія, они поэтому обратили особенное вниманіе на спорные вопросы ученія о немъ, сдѣлавшіеся предметами нападеній лютеранъ, а именно: на отношеніе между св. Писаніемъ и св. Преданіемъ, а также на право авторитетнаго объясненія слова Божія.

Амвросій Катаринъ (1553), доминиканецъ, а впослѣдствіи архіепископъ Конуда, боролся не только противъ лютеранскихъ идей, но также и противъ многихъ казавшихся ему свободными взглядовъ кардинала Кайетана.

Св. Писаніе обоихъ завѣтовъ онъ одинаково признаетъ богодухновеннымъ словомъ Божіимъ. "Новый Завѣтъ, возвѣщенный Христосъ іудеямъ, такъ ясно засвидѣтельствованъ чрезъ ветхозавѣтныя писанія, что только вслѣдствіе безбожія и дерзости можно не принимать ихъ"<sup>1</sup>). Изъ двухъ родовъ смысла Св. Писанія самый важный—буквальный. Аллегорическій же смыслъ основывается на буквальный. Аллегорическій же смыслъ основывается на буквальный. Аллегорическій же смыслъ основывается на буквальномъ и долженъ быть согласуемъ съ нимъ. Не всѣмъ доступно правильное пониманіе Св. Писанія: никакая тайна въ немъ не раскрыта такъ ясно, чтобы не могла быть затемнена чрезъ дерзость и упорство еретиковъ или же чрезъ неразумное объясненіе толковниковъ. Поэтому, толковнику Св. Писанія безусловно необходимо быть строго предусмотрительнымъ и умѣреннымъ. Всякая неясность

<sup>1)</sup> Opusckula, Lyon, 1542 pag. 144. De lapsu angel. praefacio.

въ Св. Писаніи происходить по основательной причинѣ, какъ мудро разсуждалъ еще бл. Августинъ. Темнота смысла Св. Писанія насть толковникамъ возможность выразить собственныя мнѣнія и предположенія о томъ, что ему покажется боле правильнымъ и вфроятнымъ. При этомъ толковнику предоставляется свобода не просто подчиняться сужденію Церкви, во также и лучшему мибнію. Для примбра Катаринъ указываеть на двухъ наиболѣе уважаемыхъ богослововъ въ римско-католической Церкви, а именно: на бл. Августива и Оому Аквината. При объяснени Св. Писанія, можно соглашаться съ бл. Августиномъ, но можно и не соглашаться ни съ Августиномъ. ни съ какимъ-либо другимъ толковникомъ, хотя бы онъ отличался святостью жизни. Толкованіе или мнѣніе того или другого богослова дёлается обязательнымъ только тогда, когда основывается на прямыхъ свидътельствахъ каноническихъ писаній, или же, когда доказано чрезъ разумныя основанія. Өона Аквинать, напр., не признаеть для себя обязательнымъ то, что не основано ни на Св. Писаніи, ни на общепризнанной втру Перкви. Самъ Катаринъ подчиняетъ свои толкованія сужденію Перкви, но, подъ вліяніемъ вфроисповфаныхъ заблужаеній, разумѣемъ подъ этимъ понятіемъ не вселенскую нераздѣльную Перковь, а римско-католическую, съ папою во главѣ<sup>1</sup>).

Катаринъ возражаетъ противъ извѣстнаго положенія лютеранъ, что нельзя принять того, что въ Св. Писаніи не содержится вполнѣ ясно. Положеніе это можно понимать и въ хорошемъ, и въ дурномъ смыслѣ. По мнѣнію лютеранъ, тольсо о томъ можно утверждать, что вполнѣ ясно содержится въ Св. Писаніи, что выражено въ немъ съ несомнѣнною для всѣхъ очевидностью. Между тѣмъ въ Св. Писаніи содержится и то, что выводится изъ него съ необходимою логическою послѣдовательностью или же можетъ быть доказано чрезъ разумныя основанія. Между тѣмъ лютеране ни во что ставятъ не только разумъ и авторитетъ учителей, но даже и самыя свидѣтельства Церкви. Они хвалятся, будто принимаютъ только то, что вы ражено въ Св. Писаніи съ полною очевидностью! Но въ та-



<sup>1)</sup> Loc. citat. pag. 145.

комъ случаћ они не могутъ утверждать и этого послћдняго положенія, потому что и оно въ свою очередь нигдѣ не выражено въ Св. Писаніи вполнѣ точно. Да и кто можетъ указать, что въ Св. Писаніи выражено вполнѣ точно и ясно, когда одно и то же выраженіе Св. Писанія для одного читателя кажется понятнымъ, а для другого—нѣтъ? Очевидно, что ясно выражены въ Библіи не только тѣ истины, которыя сами по себѣ точно обозначены въ немъ, но также и тѣ, которыя могутъ быть раскрыты на основаніи ея съ полною достовѣрностью <sup>1</sup>).

Возраженія Катарина, конечно, имфють своею целію доказать необходимость для правильнаго пониманія слова Божія руководствоваться св. Преданіемъ, которое отрицали лютеране. Однако, въ нихъ нельзя не примѣтить той характерной черты римскаго католицизма, которяя называется субъективизмомь мышленія. Субъективизмъ, сдѣлавшійся источникомъ новшествъ и различій латинянъ отъ греко-восточной церкви, облеченъ Катариномъ въ довольно туманныя выраженія. Въ св. Писаніи, по нему, содержится не только то, что выражено въ немъ съ несомнѣнною очевидностью, но и то, что выводится изъ него съ логическою послёдовательностью или же можетъ быть доказано чрезъ разумныя основанія. Субъективизмъ римскаго католичества и состоитъ именно въ такомъ отношении къ слову Божію, при которомъ послёднему навязываются ложныя субъективныя мысли и представленія, совершенно въ немъ не заключающіяся и ему не свойственныя. Доказательство этихъ ложныхъ мыслей и представлений словомъ Божимъ является въ латинствѣ не какъ непосредственный выводъ изъ извѣстныхъ словъ Св. Писанія, а какъ логическое построеніе, совершенно искусственное, возведенное по готовой, напередъ составленной мысли или тенденцій. Эта послёдняя служить начальнымъ и исходнымъ пунктомъ во всемъ процессѣ латиноримскаго доказыванія. Къ ней совершенно искусственно, пγтемъ ложнаго схоластическаго пониманія предмета, подыски-

<sup>1)</sup> Loc. cit. pag. 105. Ergo illud satis expressum iu scripturis censeri debet, quod ipsa scriptura vel aperte continet, vel ita porrigit, ut certo illud valeas argumento colligere. De cousumm, gloria.

ваются и подгоняются извъстные тексты Св. Писанія, которые и объясняются совершенно произвольно, посредствомъ разныхъ силлогизмовъ, имѣющихъ ложно-схоластическій характеръ. Причина этого вполнѣ понятна: такъ какъ прямой смыслъ Се. Писанія не можеть служить подтвержденіемъ извѣстныхъ субьективныхъ мыслей, возведенныхъ въ римской церкви на степень догматовъ, то римскіе богословы по необходимости стал прибѣгать къ посредству разныхъ софистическихъ и діалевиическихъ умозаключеній. Догмать у римско-католиковъ получиль форму силлогизма, въ которомъ на первомъ мъстъ ставится извъстное понятіе, второю посылкою служить изреченіе Св. Писанія, а въ заключеніи силлогизма выводится новый догмать. Слѣдствіемъ всего этого было появленіе въ латинствѣ теоріи постепеннаго изобрѣтенія новыхъ догматовъ, по которой догматъ вѣры, находящійся въ Св. Писаніи въ зародышевовъ. прикровенномъ состоянии (implicite), переходитъ затънъ въ частное мнѣніе, а далѣе раскрывается путемъ взаимныхъ преній разныхъ богослововъ (explicite).

Оомя-де-Віо изв'єстенъ въ исторіи болѣе подъ именемъ кардинала Кайетана (1534). Это былъ тотъ самый кардиналъ, котораго посылалъ папа въ Германію для споровъ съ Лютеромъ и ув'єщаній его. Кардиналъ показывалъ довольно большую свободу въ критикъ св. канона и даже склоненъ быль отвергать нёкоторыя св. книги, казавшіяся ему недостовѣрными. Впрочемъ, понятіе его о вдохновеніи было вполнѣ корректисе.

Человѣкъ, изучающій Св. Писаніе, сравнивается въ евангеліи съ домохозяиномъ. Чрезъ это подобіе Господь хочетъ обозначить не только то, что онъ долженъ вполнѣ усвоить сокровище слова Божія. необходимое для пропитанія Церкви Хрястовой, но главнымъ образомъ желаетъ объяснить, что онъ долженъ знать всю исторію домостроительства спасенія человѣка т. е. весь ветхій и новый Завѣтъ. Слова и мысли св. писателей принадлежатъ главнымъ образомъ не имъ, а Св. Духу. Который вдохновлялъ ихъ. Поэтому, иногда одно и то же изсто Св. Писанія одинъ разъ называется повелѣніемъ Христа. другой—словомъ Моисея. Изъ этого слѣдуетъ, что слово Монсея есть въ то же время и слово Божіе <sup>1</sup>).

<sup>1</sup>) Comment. in quatt. Evangelia. Lyon, 1556. fol. 143. In Matth. cap. 26.

Digitized by Goog

Авторитетъ новозавѣтныхъ книгъ основывается уже на томъ, что евангеліе, въ которое мы вѣруемъ, не есть новое изобрѣтеніе, но возвѣщено еще въ Ветхомъ Завѣтѣ пророками. Если, наоборотъ, кто-либо изъ новозавѣтныхъ писателей цитуетъ ветхозавѣтнаго пророка и при этомъ перемѣняетъ слова, то это обыкновенно обозначаетъ изъяснение ихъ. Всѣ четыре евангелія суть слово Божіе. Поэтому, напр., первое изъ нихъ называется не "евангеліемъ Матоея", а "евангеліемъ по Матоею". Это значить, что самая проповёдь Ерангелія исходить не отъ Матоея. а отъ Бога, а чрезъ Матоея только получаетъ свое выраженіе. Относительно третьяго евангелія Кайстанъ, вмфстѣ съ бл. Іеронимомъ, полагаетъ, что его написалъ, по внушенію св. Духа, Лука въ области Ахаіи. Вообще же всъ четыре евангелиста взаимно дополняють другь друга: то, о чемъ не разсказалъ одинъ, сообщаетъ другой, и наоборотъ: о чемъ сообщено предыдущимъ евангелистомъ, то опускается послѣдующимъ. Цѣлостное содержаніе евангельской проповѣди выражено евангелистомъ Маркомъ въ трехъ понятіяхъ: Іисусъ, Христосъ, Сынъ Божій. Всѣ четыре Евангелія передають намъ именно о томъ, что Іисусъ изъ Назарета былъ объщанный Мессія, т. е., истинный Богъ и истинный человъкъ. Плоды евангелия суть въра во Христа, призываніе имени Іисуса и достиженіе чрезъ въру въчной жизни души 1).

Въ Библін Кайстанъ находитъ двоякій смыслъ: буквальный и мистическій, и доказываетъ это на основаніи самого Св. Писанія. Апостолы не всегда понимали Св. Писаніе въ буквальномъ смыслѣ, но нерѣдко и въ мистическомъ. Во многихъ случаяхъ, безъ сомнѣнія по вдохновенію Св. Духа, "исполнение Писаний" апостолы относять къ мистическому смыслу ветхозавѣтныхъ книгъ. Въ своемъ изъяснени Св. Писанія кардиналъ Кайетанъ, однако, отдаетъ ръшительное предпочтеніе буквальному смыслу предъ мистическимъ. Основание для этого онъ указываетъ въ томъ, что Самъ Господь Іисусъ Христосъ, высочайшій и совершеннѣйшій учитель, не принуждаль своихъ слушателей къ мистическому пониманію, но назидаль имъ

3

<sup>1)</sup> Loc. citat. fol. 499 in Ioh. cap. 20.

только тѣхъ, которые слушали его съ большею охотою и получали пользу именно отъ такого пониманія. Во всякомъ случаѣ безусловно необходимо, чтобы толковникъ изучилъ самый текстъ Библіи и приспособлядъ собственный разумъ къ евангелію, а не евангеліе—къ своему пониманію.

Довольно свободныя отношенія Кайетана къ канону служать поводомъ для упрековъ его въ томъ, что онъ также свободео разсуждалъ и о непогрѣшимости Св. Писанія. Изъ сужденій кардинала о принятіи нѣкоторыхъ лишнихъ именъ евангелистомъ Лукою заключаютъ, что онъ допускалъ возможность въ Библіи ошибокъ. Но это едва ли справедливо, такъ какъ, во первыхъ, причину этого принятія онъ указывалъ въ Духъ Сватомъ, вдохновлявшемъ Луку (providit per hoc Spiritus Sanctus). а во вторыхъ, онъ отрицалъ, чтобы упоминаемыя ев. Луков имена были, дѣйствительно, лишними. "Можно даже сказатъ", замѣчаетъ Кайетанъ, "что теперешніе еврейскіе подлинникинеполны; это весьма вѣроятно. Болѣе сообразно съ разумояъ думать, что теперешніе кодексы несовершенны" <sup>1</sup>).

Францискъ Георгій (1536), изъ францисканскаго ордена, быль послѣдователемъ неоплатониковъ. Его главный трудъ: "о гармоніи міра", посвященный папѣ Клименту VII, подвергся цензурному запрещенію. Причиною этого было то, что въ сочиненіи проводилась эманатистическая теорія происхожденія міра. Однако, по вопросу о богодухновенности Св. Писанія, въ немъ мы находимъ сужденія довольно здравыя.

Св. Писаніе есть мать и источникъ для всёхъ богослововъ. Знаніе и пониманіе Божественнаго Слова справедливо называется "пищею сильныхъ". Будучи по внёшней своей формѣ доступно всёмъ, Св. Писаніе, по внутреннему содержанію, можетъ быть раздробляемо только крёпкими зубами. Притонъ. чёмъ болѣе изучаютъ изреченія Бога, тѣмъ болѣе они представляются чудесными и достойными удивленія <sup>2</sup>). Подобно всѣмъ вообще католическимъ богословамъ, Францискъ Георгій признаетъ въ Св. Писаніи четверичный смыслъ. Всюду въ св. книгахъ, по его выраженію, блистаетъ свѣтъ буквальной иств-



<sup>1)</sup> Loc. citat. fol. 222 in Luc. cap. III.

<sup>2)</sup> De harmonia mundi cantica tria. Paris 1546. fol. 143.

ны, попеченія о человѣческихъ душахъ, святой Церкви и тайны небесной славы. Первый родъ смысла есть буквальный, второй—моральный, слѣдующій—аллегорическій и четвертый анагогическій. Кромѣ того, въ связи съ своею теософическою системою, Францискъ Георгій предлагаетъ еще новый родъ смысла, который называетъ "натуральнымъ".

Впрочемъ, все содержаніе Св. Писанія, при всѣхъ его разнообразныхъ смыслахъ, имѣетъ, однако, одну и ту же цѣль. "Нѣтъ ни одного разсказа въ законѣ или пророкахъ, который кикимъ-либо образомъ, непосредственно или посредственно, не относился ко Христу. Вообще почти все въ Св. Писаніи относится ко Христу; можно сказать, что въ немъ нѣтъ ни одной черточки, ни одной точки, которыя бы не исполнились во Христѣ" 1).

Довольно удачную попытку изложить въ системѣ правила касательно изъясненія Св. Писанія предлагаетъ Пагнинъ въ своемъ трудѣ, подъ заглавіемъ: "Isagogae ad sacras litteras liber unicus". Хорошій знатокъ греческаго и еврейскаго текста Библія, Пагнинъ даетъ въ своемъ трудѣ подробную герменевтику Св. Писанія. Онъ почерпаетъ ее преимущественно изъ отеческой литературы, при чемъ главное вниманіе удѣляетъ мистическому смыслу.

Самъ Христосъ называетъ Св. Писаніе таинственнымъ сокровищемъ, чтобы люди были ревностны въ изслѣдованіи его. Не слѣпо и необдуманно, но съ величайшимъ вниманіемъ нужно брать въ руки Св. Писаніе. Читая его, мы должны не только научаться образу его рѣчи и запоминать его содержаніе, но также усердно молиться о правильномъ пониманіи его.

Въ Св. Писаніи Пагнинъ находитъ четыре рода смысла: историческій, аллегорическій, анагогическій и этимологическій. Послѣдній получается чрезъ изслѣдованіе причинъ словъ и событій. Фундаментомъ всякаго толкованія Пагнинъ почитаетъ историческое пониманіе, на которомъ основывается духовный смыслъ. Для точнаго опредѣленія буквальнаго смысла необходимо знаніе еврейскаго, латинскаго и греческаго текста. Пагнинъ—не слѣцой приверженецъ текста Вульгаты: онъ вполнѣ

1) Isagogae ad sacras litteras liber unicus, Lyon. 1536.-cap. 33. pag. 25.

сознаетъ необходимость обращаться къ подлинникамъ, такъ какъ "безконечное разнообразіе латинскихъ переводчиковъ возбуждаетъ сомнѣніе". Впрочемъ, Пагнинъ весьма высоко цѣнитъ и мистическій смыслъ: онъ даже сравниваетъ мистическій смыслъ съ плодомъ, а историческій только съ листомъ. Иногда писаніе служитъ внѣшней скорлупой, за которой скрывается зерно мистическаго смысла. Подобно бл. Августину, Пагнивъ не соглашается ни съ тѣми, которые находятъ въ Св. Писаніи одну исторію, ни съ тѣми, которые исключительно слѣдуютъ аллегорическому пониманію Св. Писанія <sup>1</sup>).

Что касается трудныхъ и темныхъ мѣстъ Св. Писанія, то ихъ должно объяснять чрезъ ясныя. Одно и то же выраженіе Библіи иногда можно объяснять въ различныхъ смыслахъ. Но при этомъ не должно приводить одни только разумныя основанія. Противорѣчивыя выраженія Библіи весьма часто могуть быть примирены безъ особыхъ трудностей. Но бываютъ такіе случаи, когда, несмотря на всѣ старанія, смыслъ Св. Писанія остается неопредѣленнымъ. Тогда необходимо подчиняться руководству и правилу вѣры, которая основывается на асныхъ изреченіяхъ Св. Писанія и авторитетѣ самой Церкви. Во взглядахъ на цѣлость и неповрежденность канона св. книгъ, точно такъ же, какъ и на непогрѣшимость Св. Писанія, Пагнинъ всецѣло присоединяется къ блаж. Августину. Онъ утверждаетъ, что самая вѣра колеблется, если подвергается сомнѣнію самый авторитетъ божественнаго Писанія<sup>2</sup>).

Какъ характерную черту ученія Пагнина о вдохновенія, нужно отм'єтить то, что даже переводъ семидесяти толковниковъ онъ считаетъ вдохновеннымъ. Тотъ же самый Св. Духъ, Который былъ во пророкахъ, при проповѣданіи ими Божествевнаго Откровенія, присутствовалъ и въ семидесяти мужахъ, когда они переводили.

Бывшій учитель Лютера, а позднѣе рѣшительный противникъ его, Арнольдъ-фонъ-Узингенъ (1532) въ своихъ сочиненіяхъ доказываетъ самую тѣсную связь между Св. Писаніемъ, Св. Преданіемъ и учительскимъ авторитетомъ Церкви.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Loc. citat Praefacio.

<sup>2)</sup> Loc. citat. cap. XVI.

Авторитеть Св. Писанія въ вопросахъ вѣры и нравственности-выше авторитета соборовъ и папъ. Христосъ не папамъ и соборамъ, а именно апостоламъ даровалъ власть писать св. книги. Однако, съ этимъ не находится въ противорѣчіи и тотъ случай, когда даже "не апостольское учение опредѣлениемъ Церкви приравнивается къ Св. Писанію" 1). Авторитетъ Церкви вильнь также изъ того, что только она можетъ сказать намъ, какія имевно книги и на какомъ основаніи внесены въ канонъ. Кто не довъряетъ Церкви, тотъ не можетъ върить и въ Св. Писание: только въ лонъ Церкви возможно и единство въры. Церкви принадлежитъ и окончательный приговоръ относительно истиннаго смысла Св. Писанія. Да и кто можетъ лучше понять слово Христа, чёмъ собственная Его невъста? Именно Церкви Господь даровалъ того самаго Духа, Который есть первовиновникъ и единственный толковникъ Св. Писанія. Лютеране утверждають, будто Св. Писаніе само по себѣ такъ ясно, что каждый человѣкъ легко, безъ посторонней помощи, можетъ понять его. Но если понимание слова Божія такъ легко, тогда почему же Лютеръ и Карлштадтъ такъ упорно спорили между собою о томъ, какъ понимать слова, произносимыя при совершении таинства причащения? Съ другой стороны, если Библія есть единственный источникъ въры, то что же было во времена апостоловъ, когда новозавѣтныхъ писаній еще не было? Если имѣетъ значеніе только одно писанное слово Божіе, тогда на какомъ основаніи христіане празднуютъ, напр., воскресеніе, а не субботу, если въ Библіи нѣтъ точныхъ опредѣленій касательно освященія воскреснаго дня? 2)

Конечно, взгляды Узингена съ формальной стороны правильны, тёмъ болѣе, что онъ имѣетъ въ виду крайности лютеранъ, совершенно освобождавшихъ себя отъ обязательнаго руководствованія ученіемъ Церкви. Но въ устахъ католическаго богослова всякое вообще возвышеніе авторитета Церкви надъ Св. Писаніемъ получаетъ своеобразный и подозрительный отпечатокъ, потому что церковное единство и средоточіе этого единства получаютъ свое выраженіе въ католической Церкви

<sup>1)</sup> N. Paulus. B. Arnoldi von Usingen. 1893 Seit 46.

<sup>2)</sup> N. Paulus. B. A. von Usingen. 1893. Seit. 77.

исключительно въ папѣ, какъ видимой главѣ ея. Правда, Узннгенъ ставитъ авторитетъ Св. Писанія выше авторитета папы, но это объясняется только тѣмъ, что тогда еще не существовало формальнаго соборнаго декрета о непогрѣшимости римскаго первосвященника. Съ другой стороны, замѣчаніе Узингена, что "даже не апостольское ученіе опредѣленіемъ Церкви можетъ бытъ приравнено Св. Писанію", весьма благопріятствуетъ схоластической теоріи постепеннаго умноженія догматовъ. Между тѣмъ необходимыя истины христіанскаго вѣроученія уже даны намъ Христомъ и апостолами и заключены въ Словѣ Божіемъ, Церкви же принадлежитъ только право подъ руководствомъ Святаго Духа формулировать догматическія истины въ извѣстныхъ опредѣленіяхъ.

Императорскій совѣтникъ Виллибалдъ Пиркгеймеръ (1530), сначала увлекся лютеранскимъ ученіемъ, но позднѣе сдѣлался его рѣшительнымъ противникомъ.

Не безъ сарказма онъ оспариваетъ лютеранъ, утверждавшихъ, будто до реформаціи все христіанство не имѣло истиннаго пониманія Св. Писанія, тогда какъ со времени Лютера даже люди необразованные сдѣлались способными изъяснять его. "Что за чудо", спрашиваетъ онъ, "что теперь даже ничтожные люди присвоиваютъ себѣ учительскую обязанность, когда настоящее время такъ плодовито фанатиками изъ проповѣдниковъ, что не только грубые и необразованные нечестивцы осмѣливаются учить христіанскій народъ, но даже и женщины считаютъ себя способными исполнять эту обязанность, и безъ сомнѣнія взошли бы на каведру, если бы это не противорѣчило ученію св. ап. Павла? И почему бы не такъ? вѣдь всѣ люди могутъ быть просвѣщены Богомъ, а женскій родъ отличается особенною говорливостью" 1).

Довольно подробно изслѣдуется вопросъ о вдохновеніи Св. Писанія профессоромъ Лёвенскаго университета въ Нидерландахъ, Іоанномъ Дридо (1534).

Только тѣ писанія—божественны, которыя вдохновлены Духомъ Божіимъ и сообщены чрезъ богодухновенныхъ людей неиоврежденно, неизмѣнно и цѣлостно; неповрежденно, т. е.,

1) Döllinger. Reformat. Band. I Seit 166.

#### отдълъ церковный

сообщаемыя въ св. книгахъ истины не заключаютъ въ себъ ничего ложнаго; неизмѣнно, потому что истинное слово Божіе пребываеть во вѣкъ; наконецъ, цѣлостно, такъ какъ въ Св. Писаніи указано все, что необходимо знать для спасенія человѣка. По своему содержанию, Св. Писание разсуждаетъ о Богѣ. соотвѣтственно двоякой Его дѣятельности въ человѣческомъ родѣ: творенію и искупленію. Въ вопросѣ о канонѣ св. книгъ Дридо вполнѣ подчиняется авторитету римско-католической церкви: онъ не делаетъ никакого различія между книгами каноническими и неканоническими, или, какъ выражаются католические богословы, между протоканоническими и девтероканоническими. Этотъ путь безусловнаго подчиненія церкви Дридо признаетъ совершенно безопаснымъ "въ то бурное время, когда многочисленные еретики и сектанты, по собственному произволу или даже по софистическимъ основаніямъ, выбрасывають изъ канона нёкоторыя книги, а именно: изъ книгъ Ветхаго Завѣта-одни-книги Премудрости и Екклезіастъ, другіе-Товатъ и Іудноь, иные-книги Маккавейскія, а въ Новомъ Завѣтѣ-одни-посланія ап. Петра и Іоанна, другіе --- Іакова, иные--посланіе къ евреямъ, в весьма многіс--откровеніе ап. Іоанна<sup>1</sup>).

Смыслъ Св. Писанія—трехъ родовъ: буквальный и двойной —мистическій: аллегорическій и анагогическій. Подлинный смыслъ Св. Писанія есть буквальный, выраженный въ св. книгахъ посредствомъ многихъ фигуръ рѣчи, каковы, напримѣръ, гиппербола, иронія, антифразъ (иносказаніе) и т. п. Подъ мистическимъ смысломъ Дридо разумѣетъ тотъ, который указуетъ самъ св. Духъ чрезъ событія, дѣйствительно совершившіяся въ извѣстное время. Хотя весьма важно, при чтеніи слова Божія, находить мистическій смыслъ его, однако никогда не должно опускать изъ виду и историческую истину: она служитъ фундаментомъ для самаго духовнаго пониманія <sup>2</sup>).

Ученіе лютеранъ, будто Св. Писаніе само по себѣ совер-

<sup>1)</sup> Opera, T. I Löwen. 1556. Lib. I. cap. I lof. 3.

<sup>2)</sup> Loc. citat. fol. 46.—"Ne in singulis scripturae locis ita conemur mysticas investigare sententias, ut auferamus historiae veritatem, quae est fundamentum spiritualis intelligentiae". Lib. II, cap. 2.

452

шенно ясно, Дридо считаетъ ложнымъ. Уже пророческія в апостольскія писанія, заключающія въ себѣ много темныхъ и двусмысленныхъ выраженій, опровергаютъ это<sup>1</sup>). Св. апостолъ Петръ свидѣтельствуетъ, что въ посланіяхъ ап. Павла есть "нѣчто неудобовразумительное, что невѣжды и неутвержденные. къ собственной своей погибели, извращаютъ, какъ и прочія иисанія" (2 Петр. III, 15—16). Темнота Св. Писанія происходитъ главнымъ образомъ отъ трехъ причинъ: возвышенности содержанія св. книгъ, самаго образа рѣчи св. авторовъ и верѣдко отъ недостаточнаго развитія самихъ читателей нля слушателей.

При объяснени Св. Писанія необходимо руководиться ученіемъ церкви, переданнымъ ей отъ апостоловъ. Какъ сама церковь въ ученіи о върв и правственности руководствуется Св. Писаніемъ, такъ и Св. Писаніе необходимо понимать именно въ томъ смыслъ, который вдохновляетъ церкви св. Духъ. Это высшее божественное руководство объщано Христомъ еще апостоламъ, когда Онъ говорилъ, что Духъ Святый наставитъ ихъ на всякую истину (Іоанн. XVI, 13)<sup>2</sup>).

Выраженіемъ пониманія Слова Божія служать толкованія св. отцевъ и учителей церкви. Если ихъ толкованія вногда не согласуются другъ съ другомъ, то это нисколько не противорѣчитъ единству духа, вѣры и мира церкви. По большей части разногласія св. отцевъ происходятъ по той причинѣ, что, по обстоятельствамъ времени, мѣста и слушателей, ови касаются различныхъ сторонъ Св. Писанія. Толкованія Св. отцевъ нельзя, впрочемъ, смѣшивать съ самимъ Св. Писаніемъ, такъ какъ они не обладаютъ каноническимъ достоинствомъ. Высшій авторитетъ ихъ основывается на томъ, что въ нихъ непоколебимо утверждается святая вѣра. Подобно Августину. Дридо считаетъ возможнымъ для человѣка въ исключительныхъ случаяхъ быть хорошимъ христіаниномъ даже безъ Св. Писанія. Кто непоколебимо утверждается на вѣрѣ, надеждѣ и

<sup>1</sup>) Loc. citat. fol. 51. Lib. II, cap. 3: "Huic errori manifestissime per se ipsas obviant scripturae propheticae et apostolicae, quae in ipsa sui prima ostensione densissimam secum adferunf caliginem".

2) Loc. citat. fol. 61. Lib. II cap. 3.

любви, тотъ можетъ обойтись и безъ Св. Писанія, если только ему не представится случай—учить вѣрѣ людей. Такъ многіе подвижники жили въ пустынѣ съ одними только этими добродѣтелями, но безъ фоліантовъ <sup>1</sup>).

Іоаннъ Вилдъ (1554), проповѣдникъ въ Майнцѣ, весьма часто указываетъ на то, что вдохновенное слово Божіе составляетъ главное основаніе и содержаніе его проповѣдей.

Каждый строитель долженъ возденгать здание тогда, когда убъдится въ томъ, что его основание хорошо и прочно. Такъ и проповъдникъ евангелія не долженъ сомнъваться въ истинности своего ученія, если увидить, что ово не имѣетъ подъ собою шаткой почвы. А что можеть быть прочнве, вврнве и непогрѣшимѣе Св. Писанія? 2). Книги Новаго и Ветхаго Завъта доставляютъ проповёдникамъ неисчерпаемый матеріалъ для проповѣдей. Особенно восхваляетъ Вилдъ псалмы пророка н царя Давида "Я не могу представить, чтобы кто-либо быль лучшимъ проповѣдникомъ, чѣмъ Давидъ, особенно, когда хотятъ предложить что-либо серьезное. Кого не возбуждаетъ арфа Давида, того ничто не можетъ возбудить. Всѣ чувствуютъ, когда читають Св. Писаніе, что Духъ Святый чрезъ псалмы производить особенное впечатлѣніе и сокровенное дѣйствіе. Доброе настроеніе болѣе возбуждается чрезъ нихъ, чѣмъ чрезъ другія писанія. Слёдовательно, псалмы не только учать, но и убъждають и воспитываютъ насъ" <sup>8</sup>).

Вѣрное пониманіе Св. Писанія еще важнѣе, чѣмъ простое знаніе его. Лютеране хвалятся, будто міръ, со времени апостодовъ и даже Христа, никогда не зналъ и не понималъ Св. Писанія лучше, чѣмъ какъ теперь! Но что показываетъ опыть? Когда менѣе всего уважались заповѣди Божіи, какъ не теперь у столь высоко просвѣщенныхъ христіанъ? Скорѣе должно признать то, что христіанская Церковь прежнихъ вѣковъ имѣла болѣе вѣрное пониманіе слова Божія. Самъ Духъ Святый, по обѣтованію Христа, наставлялъ ее во всякой истинѣ. Въ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Loc. citat. fol. 66.—Multi per haec tria in solitudine etiam sine codicibus vivunt. Lib. III cap. I.

<sup>2)</sup> N. Paulus: Iohanu Wild. 1893. Seit. 8.

<sup>3)</sup> Loc. citat. Seit. 9.

виду того, что лютеране пользуются Св. Писаніемъ для своихъ цёлей, особенно должно заботиться о правильномъ пониманіи его. Истинный смыслъ слова Божія не есть тотъ, который находитъ въ немъ каждый подъ руководствомъ своего разума, но тотъ, который даровалъ христіанской Церкви самъ Духъ Святый и въ которомъ она единодушно пребываетъ отъ временъ апостоловъ. Такъ какъ ученіе Христа есть единствевно-божественное ученіе, принесенное къ намъ съ неба, то должно неизмённо держаться и правильнаго пониманія его, открытаго самимъ Духомъ Святымъ Церкви <sup>1</sup>). Во всёхъ вопросахъ, касающихся вёры и нравстенности, необходимо искать указавій въ св. книгахъ; а если въ Писаніи ихъ нѣтъ, должно подчиняться голосу и примёру Церкви.

Однако, всѣ подобныя обличенія лютеранъ въ одинаковой почти степени можно приложить и къ римско-католической Церкви. Оторвавшись отъ вселенскаго церковнаго единства, н замѣнивъ голосъ вселенской соборной Церкви голосомъ одного епископа—папы, римско-католическая Церковь допустила разныя вѣроотступленія. По этой причинѣ было совершенно безполезно призывать лютеранъ, какъ и другихъ западныхъ сектантовъ, къ подчиненію Церкви. Католическая Церковь забыла идеалы первобытной христіанской Церкви, отвергла руководство св. Духа, выражавшееся въ голосъ вселенскихъ соборовъ и чрезъ это потеряла свое вліяніе среди народовъ западна.

Іоаннъ Эккъ (1543) былъ самымъ дѣятельнымъ, и самымъ ревностнымъ изъ католическихъ богослововъ, боровшихся противъ реформаціи. По обыкновенію своего времени, онъ разсуждаетъ объ отношеніи вдохновеннаго Писанія къ церковному преданію. Его сочиненіе: "Enchiridion", выдержавшее сорокъ пять изданій, предлагаетъ подробное описаніе его споровъ съ Лютеромъ и его послёдователями, начиная отъ 1525 г. до 1576 года.

Церковь древнѣе Св. Писанія, потому что апостолы проповѣдали Христіанскую вѣру тогда, когда еще не было ни евангелія, ни посланій ап. Павла. Самъ Христосъ не писалъ ни-

<sup>1)</sup> N. Paulus: Ioh. Wild loc. cit. Seit 22.

какой книги; даже апостоламъ онъ не далъ опредѣленнаго порученія писать, хотя весьма нерѣдко училъ о будущей Церкви <sup>1</sup>). Посылая апостоловъ на проповѣдь, Господь не сказалъ имъ: идите и пишите книги, но только: идите въ міръ и проповѣдайте евангеліе всей твари. Самая подлинность Св. Писанія подтверждается чрезъ авторитетъ Церкви, потому что каноническіе писатели суть члены ся. Кто ссылается на Св. Писаніе, чтобы противорѣчитъ Церкви, тотъ уже поэтому еретикъ. Даже въ томъ, что извѣстная книга есть каноническая, можно убѣдиться только чрезъ Церковь.

Если бы Св. Писаніе было совершенно ясно, какъ утверждають лютеране, тогда почему св. отцы, въ течение и всколькихъ вѣковъ, не могли вполнѣ истолковать его? Возможно ли чтобы это стало доступно для лютеранъ? Неверно и то, что въ вопросахъ въры пътъ никакого другого судьи, кромъ Св. Писанія <sup>2</sup>). Извѣстно, что самъ сатана, во время искушеній, цитовалъ Св. Писаніе противъ Христа. Всѣ еретики искали защиты своихъ заблужденій въ св. книгахъ, хотя и ложно понимаемыхъ. Арій приводилъ сорокъ два мъста изъ Св. Писанія въ защиту своихъ лжеученій. Сами лютеране пользуются словомъ Божінмъ точно такъ же, какъ ветхозавѣтные іудеи, а имевно: извращають буквальнымъ пониманіемъ то, что противорѣчитъ ихъ ереси. Если Лютеръ утверждаетъ, что для людей гордыхъ и безбожныхъ Св. Писаніе всегда служитъ поводомъ къ еще большему ослѣпленію, то эти слова всецѣло падаютъ на главу самого виновника реформаціи и его единомышленниковъ 8).

Матеей Бреденбахъ (1559) въ своихъ сочиненіяхъ является не только образованнымъ гуманистомъ, но и богословомъ.

При всемъ уваженія къ классическимъ древностямъ, онъ неоднократно указываетъ на существенное превосходство надъ ними Св. Писанія. Особенно восхваляетъ онъ псалмы пророка

<sup>1)</sup> Enchiridion locorum communium. 1525. cap. I.

<sup>?)</sup> Loc. cit. Cap. IV. de autheut. Script. "Et catolici quoque admittunt scripturam maxime, sed iutellectu ab haereticis differimus, ideo oportet alium esse judicem, quam scripturam".

<sup>3)</sup> Loc. citat. cap. IV.

Давида. "Посмотри, какова слава лиры Давида, какова сим его истинно-божественной пѣсни. Сюда могутъ приходить даже тѣ, которые за выдуманныя басни восхваляютъ музыку Амфіона и Ореея. Если бы даже о тѣхъ невѣроятностяхъ, которыя они вымышляютъ, другіе бы сказали: лгутъ, были всецѣло, истивны, то и тогда онѣ не могли бы сравниться съ лирою нашего поэта" <sup>1</sup>). Впрочемъ, псалмы и пророческія писанія—весьма трудны для пониманія. Причиною этого служитъ самая возвышенность содержанія ихъ, недоступнаго для людей, плотски мыслящихъ и прилѣпившихся только къ землѣ.

Два могущественныхъ средства существуетъ для правильнаго и безошибочнаго объясненія Св. Писанія, а именно: молитва и ученіе Церкви. Необходимо, слѣдорательно, подчинять собственное толкованіе авторитету Церкви, а въ трудныхъ и техныхъ мѣстахъ посредствомъ молитвы испрашивать у Бога духа разумѣнія. Какъ нѣкогда своимъ ученикамъ, такъ точно в всѣмъ христіанамъ Господъ чрезъ молитву открываетъ смыслъ слова Божія и всѣ тайны его фигуръ и аллегорій<sup>2</sup>). Весьма важно также согласовать толкованіе съ ученіемъ отцевъ и учителей Церкви.

Во всѣ времена еретики старались подтвердить свои яжеученія словами Св. Писанія, при чемъ извращали смыслъ изъ для своихъ цѣлей. Совершенно такъ же поступаютъ и послѣдователи Лютера: присвоивъ себѣ право изъяснять Св. Писавіе по своимъ похотямъ, они извращаютъ его, чтобы защитить свои лжеученія. Кромѣ того, они отвергаютъ древнихъ и просвѣщенныхъ толковниковъ, которыхъ одобряетъ Церковь за святость ихъ жизни и ученія. Между тѣмъ обязанность истинныхъ толковниковъ въ томъ именно и состоитъ, чтобы прилагать свои благочестивыя занятія и усердіе къ изученію и дополненію наслѣдства, оставленнаго св. отцами и учителями Церкви послѣдующимъ поколѣніямъ.

Іоаннъ Винцлеръ (1554), францисканецъ, въ должности проповѣдника боролся противъ лютеранъ въ Нюренбергѣ, Кемп-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) R. Heinrichs: Der humanist M. Bredenbach als Exeget.--Katholik, 1893. Band 2. Seit 347.

<sup>2)</sup> Loc. citat. Seit 352.

тенѣ и Ландсхутѣ. Въ полемикѣ съ лютеранами онъ касался и спорнаго вопроса о томъ, какъ должно понимать Св. Писаніе.

Всѣ христіане одинаково понимаютъ Св. Писаніе и признають его авторитеть, такъ что всякій, отвергающій его и поступающій вопреки ему, есть еретикъ. Разногласіе можеть быть только о томъ, какой смыслъ Св. Писанія есть истинный и подлинный. Въ этомъ случа в простые в рующіе не могуть быть судьями и посредниками, но должны полчиняться толкованіямъ просвѣщенныхъ и божественныхъ учителей, бывшихъ хорошими христіанами и толковниками слова Божія<sup>1</sup>). Противоположное утверждение Лютера, будто христіанство до реформаціи не понимало, какъ слёдуетъ, вдохновеннаго Писанія, представляется ему абсурдомъ. Ужели возможно, чтобы изъ столь многихъ святыхъ и просвѣщенныхъ христіанъ древней Церкви, съ усердіемъ, молитвою и прилежаніемъ изучавшихъ слово Божіе, никому Господь не даровалъ Св. Духа?! Ужели Промыслъ Божій сокрылъ отъ людей тайны христіанской вѣры и Св. Писанія, допустивъ ихъ пребывать во мракѣ невърія, въ заблужденіяхъ и безбожной жизни до тъхъ поръ, пока не пришелъ вѣроломный Лютеръ? Развѣ нѣтъ другого авторитета въ делахъ веры, кроме Св. Писанія? Разве прежде, чъмъ были написаны четыре евангелія и посланія ап. Павла, не было хорошихъ христіанъ? Чрезъ какое Писаніе они были научены? Самъ Господь нашъ Іисусъ Христосъ и его двѣнадцать въстниковъ развъ не знали ничего, кромъ того, что содержится въ Библіи? Очевидно, есть еще другой авторитетъ, кромѣ Св. Писанія, такъ какъ и самое Писаніе необходимо объяснять подъ руководствомъ Церкви<sup>2</sup>).

Георгъ Вицель (1574) сначала былъ приверженцемъ реформаціи, но потомъ, подъ вліяніемъ религіозныхъ и политическихъ послёдствій ся, сдёлался ся рёшительнымъ противникомъ.

Не безъ дурного намъренія даютъ лютеране торжественное объщаніе: "кромъ Писанія, мы ничего не хотимъ слушать"

<sup>1)</sup> N. Paulus: Iohann Winzler, ein Franciskaner der 16 Iahrhun.—"Katholik" 1894. Band I: Seit 43.

<sup>2)</sup> N. Paulus.: Ioh. Winzler Loc. cit. Seit. 47.

Они, дъйствительно, ненавидятъ св. отцевъ и отвергаютъ изъ псанія именно потому, что ихъ-новъйшія измышленія противорьчать имъ. Еще болье видны дурныя намъренія лютерань изъ того, что они извращаютъ Св. Писаніе чрезъ субъективныя изъясненія. портять ихъ чрезъ различныя прибавки, подделывають въ переводѣ, опускаютъ нѣчто при чтеніи или совсѣмъ устраняють съ надменною и язвительною насмѣшкою. Нѣкоторые же изъ люгеранъ даже совсѣмъ не признаютъ никакихъ другихъ писаній, кромс техъ, которыя льстятъ ихъ слуху различными уступками греду. Относительно послёдователей этой послёдней партіи лютерань Вицель говорить слёдующее: "Ты попираешь ногами писанія св. отцевъ и восхваляешь только свои собственныя. Предавія древнихъ-человѣческія, а твои только преданія-божественныя, твои суть евангеліе и даже чистое слово Божіе! Не думаешь ли ты, что люди ничего не видять и ни о чемъ не могуть судить? Но, пока мы будемъ читать Св. Писаніе і книги древнихъ, до тѣхъ поръ будемъ обличать секты, которыя объявляють себя более достоверными, чемъ апостольски Церковь<sup>*а* 1</sup>).

Д. Леонардовъ.

1) Döllinger. Reform. Band I. Seite; 34. 115. 116.

**45**8

Digitized by Google





## WOLODIMIRUS

S-t. H E L E N A

Magnus Dux Russiae et Propagator Religionis Christianae in Moscovia.

## РЕЛИГІЯ МОСКОВИТЯНЪ

### нли подробное описаніе начала, продолженія и теперешнято состоянія ихъ релитіи, равно какъ ихъ нравовъ, обычаевъ и церемоній.

(ПЕРЕВОДЪ СЪ НЪМЕЦКОЙ РУКОПИСИ 1703 ГОДА) \*).

#### , Предисловіе переводчика.

Еще и въ настоящее время есть у насъ много и писателей, и читателей, которые, при изслёдовании тёхъ или другихъ явленій изъ прошлой жизни нашего народа и его исторіи, склоны приписывать особенное значение запискамъ иностранцевъ, по различнымъ побужденіямъ прівзжавшихъ въ Россію, а по возвращении домой издававшихъ свои записки, въ которыхъ они описывали наши правы, обычаи, порядки частной и общественной жизни и по которымъ тогдашніе европейцы составляли свое понятіе о Россіи и русскомъ народѣ. Многіе у насъ еще и теперь готовы заподазривать русскихъ историковъ и отечественные исторические памятники въ неискренности, отсутствіи должной откровенности, сокрытіи истины по личнымъ или политическимъ причинамъ; въ запискахъ иностранныхъ путешественниковъ они напротивъ всегаа ожидаютъ найти всѣ желаемыя свѣдѣнія, сообщенныя съ полною откровенностію, безпристрастіемъ и обстоятельностію. По ихъ мнѣнію, только иностранные писатели могуть открыть намъ всѣ тайны нашего

4

<sup>\*)</sup> Помѣщая русскій переводь этой любопытной нѣмецкой рукописи, редакція ж. "В. в Р.", въ виду неязкѣстности ел автора, не принимаеть на себя отвѣтственности въ полной достовѣрности сообщаемыхъ ею фактовъ и ожидаеть дальнѣйшихъ разслѣдованій о ней со стороны нашихъ любителей историческихъ древностей. *Ред.* 

прошлаго: имъ некого и нечего бояться; только они могуть говорить чистую правду и объ нашихъ царяхъ, и объ нашихъ высшихъ церковныхъ јерархахъ; имъ вътъ нужды кривить душею, говоря о недостаткахъ нашего народа; они люди посторонніе, чуждые нашихъ воззрѣній и предразсудковъ, а потому только они одни могли быть и объективными, безпристрастными и непредубъжденными наблюдателями нашей народной жизни, неподкупными судьями и цёнителями нашихъ общественныхъ стремленій и характера нашей діятельности. Мы однако-зе никогла не раздѣляли этого взгляда на иностранныя сообщенія о Россіи и русскомъ народъ. По нашему мнѣнію, напротивъ положительное значение записокъ, изданныхъ иностранпами для ознакомленія своихъ соотечественниковъ съ жизнію нашего народа, почти ничтожно. По крайней мбрб о безпристрастіи и основательности въ этомъ случаѣ вовсе не можеть быть ричи. Въ самомъ диль, кто авторы такого рода записокъ?-Какой-нибудь језуитъ, исключительно преданный интересамъ папства, крайне предубъжденный противъ проклятой "схизмы" и "схизматиковъ", прівзжавшій къ намъ съ едивственною цёлію-пропагандировать въ Россіи римскій католицизмъ и, конечно, ничего не достигшій у русскаго народа, искренно преданнаго своей Православной Церкви, и потому совершенно разочарованный... Можно ли ожидать отъ такого человъка безпристрастія въ сужденіяхъ о русской Церкви и русскомъ православномъ народъ? Пробылъ онъ въ Россіи нѣсколько мѣсяцевъ, пусть даже годъ, не зная русскаго языка, не имѣя хорошихъ знакомыхъ среди русскихъ людей в получая свѣдѣнія о весьма сложной духовной жизни русскаго народа чрезъ какого-нибудь выкрещеннаго еврея, татарина или поляка. Спрашивается: какой обстоятельности и полноты мы можемъ ожидать въ свѣдѣніяхъ, сообщаемыхъ о нашемъ отечествѣ подобнымъ писателемъ? Оставили послѣ себя мемуары и записки заносчивые и фанатичные лютеране, итмецкіе бароны и графы, прітзжавшіе по временамъ въ Россію въ качествъ чрезвычайныхъ пословъ и посольскихъ секретарей. Они обнаруживали всегда слишкомъ высокое мнёніе о своей образованности и презрительно относились къ невѣжественнымъ

460

Digitized by Google

#### отдель церковный

московитамъ; объ явленіяхъ нашей внутренней жизни они судили всегда съ своей точки зрънія и на все смотръли чрезъ мутные очки лютеранства; сообщаемыя ими свёдёнія оказываются болье или менье правдоподобными лишь относительно явленій вашей внѣшней жизни--общественной и государственной; но внутренняя или церковная жизнь русскаго надода для нихъ оставалась просто недоступною. Единственно, на что можно указать какъ на положительное значение въ запискахъ иностранцевь о Россіи, это то, что ихъ составители, проживая въ Россіи, отличались чрезвычайною наблюдательностію. Съ живымъ интересомъ они относятся ко всему – и великому и малому, и важному и незначительному, Какъ люди иной страны, иныхъ обычаевъ и нравовъ, они поражаются и заносятъ въ свои записки то, что русскимъ людямъ уже пріблось и стало явленіемъ обычнымъ. Само собою понятно, что безъ записокъ иностранцевъ многое изъ подобнаго рода явленій въ жизни нашихъ предковъ для насъ осталось бы совершенно неизвѣстнымъ. Къ сожалѣнію, какъ случайные наблюдатели, иностранцы, отыбчая въ своихъ запискахъ тотъ или другой фактъ, не всегда высказывають объ немъ правильное сужденіе, и не умѣютъ отличать главнаго отъ второстепеннаго, смѣшивая существенное съ случайнымъ.

Предлагаемое въ настоящій разъ въ русскомъ переводѣ разсужденіе иностранца "Религія московитянъ" для насъ представляетъ тотъ особенный иптересъ, что оно имѣетъ своимъ предметомъ исключительно религію и религіозную нравственную жизнь русскаго народа, тогда какъ всѣ другіе иностранцы, писавшіе о Россіи, интересовались только бытовою и политическою стороною въ жизни нашего народа, а о религіозныхъ вѣрованіяхъ и церковной жизни говорятъ иногда лишь мимоходомъ.

Кто авторъ этого разсужденія, неизвѣстно и онъ самъ не называетъ себя. Несомнѣнно однако же, что онъ принадлежалъ къ числу знатныхъ иностранцевъ, проживавшихъ у насъ въ Москвѣ въ концѣ 17-го вѣка, потому что, какъ видно изъ записокъ, онъ принималъ личное участіе въ рѣдкихъ торжествахъ и церемоніяхъ и занималъ почетное мѣсто, имѣя возможность собственными глазами видѣть то, что не всегда было доступно и москвичамъ. Онъ лично зналъ и часто вватать нашихъ царей Іоанна и Петра Алексвевичей, въ то время совместно царствовавшихъ. По своему вероисповеданию, онъ быль несомнённо лютеранинъ, потому что онъ явно высказываеть свое "отвращение къ заблуждениямъ римско-католиковъ", съ благоговеніемъ отзывается о "блаженномъ Лютере" и предлагаеть проэкть обращенія московитянь именно въ лютеранство. указывая и причины, препятствующія этому обращенію. Свёльнія сообщаемыя въ этой запискѣ, какъ мы видимъ изъ ен заключенія, были получены авторомъ 1) путемъ собственнаго и непосредственнаго наблюденія, когда авторь проживаль въ Москвѣ, 2) изъ бесѣдъ съ опытнѣйшими и свѣдущими москветянами и 3) изъ мемуаровъ иностранцевъ, раньше пріфзжавшихъ въ Россію. Но въ началѣ своей записки авторъ съ полною откровенностію заявляеть, что все лучшее, что онъ сообщаетъ въ своемъ разсуждении о религи московитянъ, онъ узналь отъ какого-то обращеннаго въ христіанство еврея, крешеннаго по русскому обряду и въ совершенствѣ изучившаго религію московитянъ, который продалъ ему даже нъсколько древне-русскихъ языческихъ идоловъ Перуна, Стрибога и др. По всей въроятности, руководительствомъ и свъдъніями этого выкреста нужно объяснять всё тё нелёпыя или извращенныя сужденія, которыя высказываетъ авторъ въ своей запискъ. напримѣръ, о распространенныхъ среди москвичей твореніяхъ святителя Николая Чудотворца, его символѣ върѣ и монашескомъ уставѣ, объ отношеніи русскихъ къ ветхозавѣтному закону и ветхозавѣтнымъ книгамъ, о троеперстіи и двуперстін и т. л. Лучшія мёста въ предлагаемой запискѣ это-тѣ, глѣ авторъ говоритъ о томъ, что онъ самъ лично видёлъ, напримёръ, наши древнія торжества въ день новаго года, въ празиникъ крещенія Господня, въ вербное воскресенье, совершеніе брака и т. п. Здёсь нельзя не удивляться той внимательности и наблюдательности, которыя были свойственны иностранцамъ, прітажавшимъ въ Россію въ то отдаленное отъ насъ время. Впрочемъ, самыя сужденія автора о явленіяхъ, которыя были предметомъ его наблюденій, не всегда върны и правильны.

Свое сочинение неизвѣстный намъ авторъ несомнѣнно пред-

462

Digitized by Google

назначаль для печати и можно думать, что оно весьма рано было известно многимъ русскимъ людямъ того времени. Мы встрѣтили его въ первый разъ въ 70-хъ годахъ настоящаго столѣтія въ видѣ нѣмецкой рукописи, принадлежавшей протоіерею г. Изюма с. Ісанну Костичу, которому она досталась отъ дворянъ Изюмскаго убзда Земборскихъ-потомковъ извъстнаго протојерея Надаржинскаго, бывшаго духовникомъ императора Петра Великаго. По словамъ о. Костича, рукопись эта принадлежала Надаржинскому. Поля рукописи были исписаны замёчаніями такого рода: "Вреть проклятый німець!". "Попаль пальцемъ въ небо!". "Да, сіе вѣрно и согласно съ ученіемъ Христа". Зам'ёчанія эти также будто бы сдёланы рукою о. Надаржинскаго. На рукописи есть помѣта, что она написана, или быть вожетъ, только переписана въ 1702 году. На первомъ листь помъщено прекрасное изображение св. равноапостольнаго князы Владиміра и св. кныгиви Россійской Ольги. Владиміръ нарисованъ старикомъ съ съдою бородою и длинными волосами, въ царской коронѣ и бармахъ; правою рукою онъ преподаетъ благословеніе, а лёвою держить скипетрь. Подъ нимъ надпись на латинскомъ языкѣ: "Wolodimirus Magnus Dux Russiae et Propagator Religionis Christianae in Moscovia". CB. Ольга нарисована въ видѣ молодой женщины съ короткими волосами, въ небольшой княжеской коронѣ и бармахъ; въ правой рукѣ она держить скипетръ, а въ лѣвой-четвероконечный кресть. Подъ нею надпись на латинскомъ языкъ: "St. Helena Prima Fundatrix Christianae Religionis in Moscovia".

Судя по содержанію записки, слёдовало бы думать, что ея авторъ—нёмецъ: 1) онъ несомнённо лютеранинъ, 2) онъ съ благоговёніемъ отзывается о Лютерё, 3) на нашихъ торжествахъ онъ всегда присутствуетъ въ числё лицъ "нёмецкой нація"; 4) нашу библію онъ сравниваетъ съ нёмецкою. Между тёмъ въ нёмецкой рукописи, о которой идетъ рёчь, мы встрётили замёчаніе, что она есть переводъ съ французскаго языка, --- откуда, очевидно, сдёдуетъ сдёлать выводъ, что первоначально записка была составлена на французскомъ языкё. Это предположеніе для насъ стало несомнённымъ, когда, благодаря любезности Киммеля, намъ удалось достать весьма рёдкій экземплярь этой записки, изданный вь 1712 году во Франкфуртѣ на Майнѣ и Лейпцигѣ. По сличенін этого изданія съ бывшею у насъ нѣмецкою рукописью оказалось, что это одно и то же сочиненіе. Недоумѣніе возбуждаетъ лишь то обстоятельство, что на нашей рукописи стоитъ 1702 годъ, а Франкфуртское изданіе вышло въ 1712 году. По всей вѣроятности, или на нашей рукописи ошибочно поставленъ 1702 годъ вмѣсто 1712 года или же сочиненіе это долгое время ходило по рукамъ въ рукописи. Какъ бы то ни было, но и во Франкфуртскомъ изданіи прямо сказано, что первоначально эта записка была составлена на французскомъ языкѣ и только въ 1712 году переведена на нѣмецкій языкъ, причемъ всю отвѣтственность за достовѣрность сообщаемыхъ въ ней свѣдѣній нѣмецкій переводчикъ слагаетъ на ея французскаго автора.

Въ "Чтеніяхъ въ Императорскомъ Обществѣ Исторін и Древностей Россійскихъ при Московскомъ Университетѣ" за 1848, 1863 и 1864 гг. было помѣщено обширное изслѣдованіе Аделунга объ иностранцахъ, которые писали о Россіи; но Аделунгъ не знаетъ совсѣмъ ни нашей записки, ни ея авторя. Въ 1871 году было издано въ Москвѣ сочиненіе Л. П. Рущинскаго "Религіозный бытъ русскихъ по свѣдѣніямъ иностравныхъ писателей XVI и XVII вѣковъ". Сочиненіе это отличается полнотою и основательностію. Авторъ пользовался изданіями всѣхъ извѣстныхъ тогда иностранныхъ писателей XVI и XVII вѣковъ, оставившихъ какія либо записки о Россіи; но и Рущинскому не была извѣстна записка, предлагаемая нынѣ вниманію читателей. Нѣтъ на нее ни какихъ указаній и у нашихъ церковныхъ историковъ—преосвященныхъ Филарета и Макарія.

Въ 1879 году Императорскимъ Обществомъ Исторіи и Древностей Россійскихъ при Московскомъ Университетѣ были изданы: "Бывшаго полковаго священника магистра Генриха Седерберга Замѣтки о религіи и нравахъ русскаго народа во время пребыванія его въ Россіи съ 1709 по 1718 годъ (по рукописи, до сихъ поръ нигдѣ не изданной, Христіянстадъ, 1836 г.) переводъ съ шведскаго А. А. Чумикова". Судя по плану и существенному содержанію, эта шведская рукопись, изданная Обществомъ, есть передѣлка близкая къ свободному

464

Digitized by Google

переводу нашей записки, отъ которой она моложе болёе, чёмъ на 124 года (шведская рукопись принадлежить къ 1836 году, а франкфуртское издание въ німецкомъ цереводъ вышло въ 1712 году) При сличении нашей записки, тожественной съ франкфуртскимъ изданіемъ, и шведской рукописи въ переводѣ Чумикова, между ними оказывается очень много разностей. Кромѣ того, въ шведской рукописи было сдѣлано много пропусковъ, которые, по замѣчанію переводчика, и въ самой рукописи обозначены многоточіемъ; но многіе пропуски не отм'вчены совстмъ. Наконецъ въ ней допущено и не мало искаженій первоначальнаго текста и даже смысла сообщаемыхъ свѣдѣній. Утвержденіе, что записка эта была составлена бывшимъ полковымъ священникомъ, магистромъ Генрихомъ Седербергомъ, слишкомъ смёло и ни на чемъ не основано. Седербергъ былъ взятъ русскими въ плёнъ во время полтавской битвы; затёмъ онъ былъ отправленъ въ Москву, гдѣ былъ радушно принятъ во многихъ лучшихі русскихъ домахъ. Авторъ нашей записки жилъ въ Москвѣ гораздо раньше этого времени, когда еще выесте царствовали Иванъ и Петръ Алекстевичи, которыхъ онъ лично видълъ во многихъ церковныхъ торжествахъ. По замѣчанію шведской рукописи, бывшій полковой священникъ магистръ Генрихъ Седербергъ написалъ свои замътки о религіи и нравахъ русскаго народа во время своего пребыванія въ Россіи съ 1709 по 1718 годъ; а предъ нашими глазами лежитъ франкфуртское изданіе 1712 года. Седербергъ писалъ будто бы свои замътки на шведскомъ языкѣ; а франкфуртское изданіе 1712 года утверждаетъ, что первоначально (erstlich) это сочинение было составлено (verfasset) на французскомъ языкѣ. Ясно, что Седербергъ не могъ быть авторомъ этой записки. Что авторъ былъ лютеранинъ, -- это несомнѣнно и это обстоятельство, по всей ввроятности, подало поводъ виновнику шведской рукописи приписать ее бывшему шведскому пастору Седербергу, который дъйствительно проживалъ въ Москвѣ приблизительно въ то время, къ которому относится составление записки.

Къ какой же національности принадлежалъ ея авторъ? Понятно, что на этотъ вопросъ мы затрудняемся дать опредѣленный отвѣтъ.

Какъ лютеранинъ, авторъ предлагаемой записки не могъ быть вполнѣ безпристрастнымъ въ своихь сужденіяхъ объ уче. нів и богослуженіи Православной Церкви. Но къ чести его нужно сказать, что онъ оказался въ отношенія къ нашимъ предкамъ болёе справедливымъ, чёмъ многіе изъ его современниковъ и предшественниковъ. Изебстно, что въ 16-мъ и 17-мъ въкахъ римские католики, а затёмъ и лютеране упорно высказывали мнёніе, что русскихъ православныхъ людей нельзя считать христіанами 1). Нашъ авторъ не раздъляетъ этого предразсудка и въ XIV главѣ своей записки говорить даже "о тѣхъ пунктахъ московитской религии, которые согласны съ пунктами евангелической религіи и ради которыхъ московитяне вполнѣ могутъ быть названы христіанами". Такимъ образомъ, европейцы насъ рѣшаются признать христіанами только потому, что находять въ нашемъ вѣроученіи пункты сходные съ вѣроученіемъ лютеранскимъ!.. Вотъ какими были лютеране 200 лътъ тому назадъ! Таковыми же остаются они и теперь, какъ показываетъ ихъ участіе въ нашемъ сектантскомъ движеніи. Мечты автора предлагаемой записки объ обращении московитянъ въ протестанство, повидимому, нынѣ начинаютъ осуществляться въ штундизиѣ.

Прот. Т. Буткевичз.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Напр., въ 1620 г. Упсальская академія даже дала тему для совсканія ученой степени: "Utrum Moscovitae sint Christiani?". На эту тему написать свою диссертацію придворный пропов'ядникъ Шведскаго короля Іоаннъ Ботвидъ.

### О РЕЛИГІИ МОСКОВИТЯНЪ ВООБЩЕ.

#### ГЛАВА І.

### Объ обращении руссовъ или московитянъ къ христіанской вѣрѣ.

Московитяне хвалятся, что первоначально они были обращены къ христіанству святымъ апостоломъ Андреемъ, братомъ Симона Петра (Simonis Petri). Они разсказываютъ, что этотъ апостолъ отправился на кораблѣ въ Грецію, ѣхалъ по Понту Эвксинскому или Черному морю и достигъ до устьевъ Борисеена (Borysthenis) или Днѣпра, откуда онъ отправился въ Кіевъ, который былъ тогда лучшимъ торговымъ городомъ во всей Россіи; онъ проповѣдывалъ этимъ народамъ и они были наставлены въ познаніи истиннаго Бога и, когда онъ обратилъ и крестилъ всю Россію, онъ научилъ ихъ крестному знаменію и наставиль, какъ слѣдуетъ правильно совершать его. Послѣ этого онъ путешествовалъ будто бы въ Новгородъ, графство, которое въ то время им'ело отдельное отъ московитянъ правительство, но которое уже много лёть тому назадъ находится подъ владычествомъ царей или великихъ князей. Обративъ также и народы этой страны, онъ, по ихъ митнію, по**тхалъ** по Балтійскому морю и прибылъ въ Римъ, откуда отправился въ Пелопонесъ, который въ настоящее время называютъ Мореею и тамъ при царѣ Аедо былъ распятъ за христіанскую вѣру.

Лётописи новгородскихъ туземцевъ не согласны съ этимъ преданіемъ московитанъ, ибо они сообщаютъ, что ихъ обратилъ къ христіанской вёръ извъстный святой Антоній. Послѣ того, какъ этотъ святой, какъ повъствуютъ вышеупомянутыя лѣтописи, ѣхалъ по Балтійскому морю на большомъ мельничномъ камнѣ, онъ изумленію народа, такимъ же образомъ достигъ и до Новгорода, и это стравное чудо, вмѣстѣ со многими другими, которыя онъ совершилъ впослѣдствіи, побудило жителей этой страны принять христіанскую религію. Въ честь его, за городомъ они устроили прекрасный монастырь, гдѣ до сего времени хранится его мельничный камень, который показываютъ монахи и который лобызаютъ богомольцы, такъ часто сюда путешествующіе.

Какъ бы то ни было, но несомнѣнно, что московитяне ве могли быть обращены ни святымъ апостоломъ Андреемъ, ни святымъ Антоніемъ, и хотя жители Новгорода стараются доказать своими лётописями, что они получили христіанськию вёру отъ этого послёдняго, тёмъ не менёе они никогда, этого не докажутъ. Известно, что въ первые века Roxolani были такими грубыми и варварскими народами, что они жили безъ всякаго порядка, и поелику они не занимались никакими искусствами и науками, они не могли писать ни книгъ, ни своей всторіи. Слёдовательно, въ виду того, что они были научены уже читать и писать, басни, содержащіяся въ ихъ літописяхъ, были къмъ-то выдуманы и приведены въ порядокъ: такъ что они служать болёе знакомъ ихъ заносчивости, чёмъ памятникомъ начала ихъ христіанства. Не безъизвѣстно и исторія свидътельствуютъ, что до правленія княгини Ольги (Ola) и ся внука князя Владиміра (Wolodimir'a) русскіе или московитяне еще всецёло пребывали въ язычествё, такъ что они поклонялись идоламъ своихъ ложныхъ боговъ Pioruni, Stribi, Chorsi и Mocossi. Я пріобрѣлъ фигуры этихъ идоловъ отъ одного обращеннаго въ христіанство іудея, крещеннаго по русскошу обычаю, и все лучтее, которое я повсюду буду приводить относительно религіи московитянъ, я узналъ отъ него, такъ какъ онъ изучилъ ее въ совершенствѣ. Сверхъ упомянутыхъ четырехъ идоловъ, московитяне имѣли еще и другихъ ложныхъ боговъ, какъ напр. Jupiter, Saturnus, Mars и т. д. и т. д., о чемъ можно читать у Martinus Cromer. 1. 3. Rer. Polon., равно какъ и у Paul. Jovius, Lib. de Legat. Basil. M. Principis Moscov. ad Clement. VII. Pontif.

Несомнѣнно и никто не можетъ отрицать того, что во времена Рюрика (Ruriko), когда онъ, по смерти брата своего,

праввлъ одинъ, что было въ 762 году по Р. Х., вся Россія еще была языческою. Гдѣ же былъ тогда святой Андрей? Затѣмъ послѣ смерти Рюрика управленіе принялъ сынъ его Игорь (Igor) и женился на Ольгѣ, которая была родомъ изъ Пскова (Plescow) и отъ которой родился сынъ по имени Stoslaus (Святославъ).

Когда умеръ Игорь, а его сынъ Святославъ (Stoslaus) былъ еще малодътенъ, Ольга управляла одна. Въ 955 году она отправилась въ Константинополь, гдъ была крещена и наречена Еленою.

Эта прелестная княгиня въ теперешнихъ московитскихъ исторіяхъ называется образомъ солнца, потому что, какъ говорятъ они, она просвѣтила подобно тому, какъ солнце освѣщаетъ міръ, всю Московію вѣрою въ Інсуса Христа. Эта Елена до конца своей жизни оставалась вѣрною христіанской религіи и умерла такъ же свято, какъ и жила.

Святославъ не послѣдовалъ примѣру своей матери, но остался въ язычествѣ; когда же, послѣ его смерти, Володиміръ, мать котораго Maluscha была дочерью одного новогородскаго гражданина, вслѣдствіе истребленія своихъ обоихъ братьевъ, Ярополка, (Ieropolch) и Олега (Olega), сталъ властителемъ всей страны, онъ принялъ наконецъ христіанскую вѣру, послѣ того какъ сначала онъ приказалъ уничтожить въ Кіевѣ многихъ идоловъ, которымъ самъ приносилъ жертвы.

Обращеніе Володиміра произошло слёдующимъ образомъ. Въ то время, когда онъ спокойно правилъ всею Московіею, многіе христіанскіе князья отправили къ нему своихъ пословъ, чтобы привётствовать его и вмёстё съ тёмъ побудить его къ принятію христіанской религіи. Выслушавъ этихъ пословъ, Володиміръ рёшился обдумать приведенныя ими основанія; а поелику онъ зналъ, что между христіанами были различныя секты, онъ отправилъ людей точно изслёдовать различныя мнёнія, а получивъ чрезъ это средство вёрныя свёдёнія, онъ избралъ вёроисповёданіе грековъ, послё чего отправилъ посланныхъ въ Константинополь къ обоимъ императорамъ Василію и Константину, и приказалъ имъ сказать, что онъ рёшилъ вмёстё со всёми своими подданными, чтобы они отдали ему въ замужество свою сестру Анну. Послё того какъ снъ поддержалъ свое требованіе оружіемъ, онъ крестился въ присутствіи обоихъ этихъ императоровъ и былъ названъ Василіемъ. Послѣ этой церемоніи, поелику тогда въ Московіи патріарха еще не было, константинопольскій патріархъ поставилъ митрополита въ Кіевъ и посвятилъ его; равнымъ образомъ—архіепископа въ Новогородъ, а въ другіе города—епископовъ и священниковъ, которыхъ московитяне на своемъ языкѣ называютъ *Рореп*.

#### ГЛАВА II.

### Объ окончательномъ обращении московитянъ къ христіанской вѣрѣ.

Мнѣніе историковъ, какъ далеко то время, когда московитяне окончательно приняли христіанскую религію, весьма неодинаково. Баронъ Геберштейнъ, который жилъ болѣе 100 лѣть тому назадъ и въ свое время былъ императорскимъ посланиякомъ при дворѣ великаго князя московскаго, въ своемъ Сотment. Rer. Moscovit. пишетъ, что совершенное обращение московитянъ, по его мнѣнію, произошло въ 961 г. по Р. Х., когда на западѣ царствовалъ императоръ Оттонъ. Gagnius въ своей Descript. Moscovit. утверждаеть, что это обращение совершено въ 942 году. Micraelius Syntagm. Histor. Ecclesiast. 1. 3. д. 3. держится того мнѣнія, что, когда великій князь Василій, который крестился, подчиниль себѣ всю Московію, московитяне повсюду приняли христіанскую въру, послѣ того какъ они увидѣли въ огнѣ книгу, содержавшую въ себѣ Новый Завѣтъ, и снова вынутую изъ него совершенно неповрежденною. Cromerus, котораго мы уже приводили выше, окончательное обращение московитанъ доказываетъ слѣдующимъ образомъ. Если справедливо, говоритъ онъ, какъ нельзя этого и отрицать, что княгиня Елена, бабка Володиміра, стала христіанкою въ девятомъ Seculo (вѣкѣ), то въ это же время должно было произойти также и окончательное обращение московитанъ.

Но при этомъ должно замѣтить, что во время правленія княгини Ольги вся Московія не оставила язычества, хотя Ольга была крещена и названа Еленого и хотя ся примѣру послѣдовали нѣкоторые изъ ся царедворцевъ и родственниковъ, потому что уже Святославъ, сынъ ся, ни за что не хотѣлъ

470

Digitized by Google

принимать христіанской вёры, и такимъ образомъ только послѣ обращенія великаго князя Василія послёдовало обращеніе всей Московів. Тиранъ Iohann Basilides, или Iwan Basilowiz, говорить очень ясно и определенно въ своемъ отвёте на исповеланіе Iohannis Kahitae, польскаго теолога, который въ 1570 году отправлялся въ Москву, главный городъ этого царства, виъстъ съ послами Сигизмунда, короля польскаго, что окончательное введение христіанской религіи среди московитянъ началось во время и въ правление Володимира. Вотъ нъкоторыя слова его на латинскомъ языкъ: Baptizantur nostri in Nomine Dei Patris, et Filii, et Spiritus Sancti, postquam primus Progenitor, Beatus ille, et Magnus Czar Wolodimirus, divinitus illustratus, Nomen Basilii ad mysticam undam nactus est, a quo tempore, usquam ad hanc diem, non Rossiana, sed Christiana appellatur Fides Nostra. Наши крещаются во имя Бога Отца, Сына и Святаго Духа съ тёхъ поръ, какъ нашъ прародитель, блаженный и богопросвъщенный великій царь Володимірь чрезъ святое крещеніе получиль имя Василія, отъ каковаго времени и до сего дня наша въра называется не русскою, но христіанскою вѣрою. Объ этомъ можно читать у Heidensteinius Secret. Regis. Polon. I. 1. de Bello Moscovit., равно какъ въ ipsissimi Russorum Annales, et Historia Byzantina.

#### ГЛАВА III.

#### О важнѣйшихъ пунктахъ христіано-московитской религіи.

Московитяне еще и теперь любять греческую религію, и не только исповѣдують, что они члены ея, но хвалятся даже, что они суть наилучшіе греки, хотя во многихъ пунктахъ, какъ мы покажемъ позже, они совершенно отдѣлились отъ нихъ. Такъ какъ они получили свою религію отъ грековъ, то каждый годъ они посылаютъ константинопольскому патріарху 500 дукатовъ просто какъ любезный даръ или милостыню.

Они имѣютъ библію, напечатанную на славянскомъ языкѣ, которая почти во всемъ согласна съ нѣмецкою, и признаютъ ее истиннымъ словомъ Божіимъ. Въ особенности они относится съ уваженіемъ къ книгамъ святого Евангелія, которыя всегда полагаютъ на тщательно очищенномъ мѣстѣ, и никогда даже не прикасаются къ нимъ прежде чѣмъ не сдѣлаютъ нѣсколько разъ того, что на своемъ языкѣ они называютъ Puclon, то есть, если они приближаются къ книгѣ святого евангелія, чтобы взять ее, они наклоняютъ голову, благословляютъ себя крестомъ и бьютъ нѣсколько разъ въ грудь, а затѣмъ уже берутъ ее съ великимъ благоговѣніемъ.

Они исповѣдуютъ также, что священное писаніе есть правило вѣры, но, впрочемъ, не единственное. ибо они присоедвняютъ къ нему еще семь вселенскихъ соборовъ, или всеобщихъ церковныхъ собраній грековъ, и отцовъ, особенно же творенія Василія Великаго, Григорія Назіанзина, Іоанна Златоуста в Ефрема Сирина. Что касается другихъ соборовъ, которые были послѣ этихъ семи, то они отвергаютъ ихъ всѣ и считаютъ ихъ еретическими. Они принимаютъ также символъ вѣры въ писаніяхъ одного изъ своихъ учителей, именемъ Nicolai Sudatworiz, память котораго они ежегодно празднуютъ два раза, и его твореніямъ приписываютъ столь великій авторитетъ, какъ и тѣмъ семи первымъ соборамъ.

Далёе они одобряютъ символы апостольскій, никейскій, и Авянасіевскій, и съ великою честію и уваженіемъ относятся къ святому Златоусту, о чемъ можно читать въ Pasicii Polon. Cap. 4 Theol. Moscovit. de Patribus. Такимъ образомъ когда возникаетъ споръ о религіозныхъ и церковныхъ вещахъ, то свои мнёнія они утверждаютъ 1) на священномъ писаніи, 2) на первыхъ семи соборахъ, 3) на греческихъ отцахъ. Они не терпятъ, чтобы въ чемъ либо было допущено уклоненіе отъ нихъ, равно какъ и того, чтобы было подвергнуто сомнёнію что либо самое незначительное. Vide Iohann. Fabric. in Epist. ad Ferdin. Hispan. Princ.

Ихъ знатнъйшіе *Popen* или священники читаютъ народу въ церквахъ Новый Завътъ, что же касается Ветхаго, то поеляку онъ, по ихъ мнѣнію, содержитъ въ себѣ мерзкія вещи, они считаютъ его, за исключеніемъ псалмовъ Давида, недостойнымъ даже прикосновенія, а не только того, чтобы его нужно было читать народу: вообще же они настолько презираютъ эту священную книгу, что думаютъ, будто бы ихъ церкви

Digitized by GOOS C

осквернятся, если они внесуть ее туда и стануть читать. Что касается чтенія Новаго Завѣта, то оно происходить съ такимъ равнодушіемъ и такою небрежностію, что читающій часто не понимаеть того, что онь читаеть, а слушатели стоять безъ всякаго вниманія.

Они не объясняють ничего изъ всего того, что читають въ своихъ церквахъ: они даже не проповѣдуютъ, потому что держатся мнѣнія, будто бы чрезъ это въ мірѣ распространяются ереси и погрѣшительныя мнѣнія въ вѣрѣ. Они говорятъ, что публичныя проповѣди, наполненныя вопросами и изворотливыми умозаключеніями, суть источникъ всѣхъ заблужденій. Они воображаютъ даже, что простое чтеніе болѣе пригодно къ тому, чтобы направить сердце и душу ихъ царей къ добру и чистотѣ нравовъ, чѣмъ объясненіе высшихъ тайнъ; поэтому они отвергаютъ и весьма строго запрещаютъ всякіе споры о божественныхъ вещахъ. Если же изъ—за религіи возникаетъ какой либо споръ, то онъ тотъ часъ же прекращается умомъ и проницательностію патріарха, и какъ бы незначителенъ ни былъ этотъ споръ, только одному патріарху дозволено разрѣшать его.

Они въруютъ, что церковь есть собраніе върующихъ, которому Богъ объщалъ Свою благодать и въчное блаженство, и безпрестанно хвалятся, ибо воображаютъ, что это собраніе върующихъ единственно и исключительно состоитъ изъ ихъ единовърцевъ. О другихъ членахъ ихъ въры я буду говорить по порядку въ слъдующихъ главахъ.

#### ГЛАВА ІУ.

# Кого московиты считаютъ врагами своей церкви и кого они считаютъ еретиками?

Московиты считаютъ врагами своей церкви во-первыхъ турковъ и татаръ: поэтому хотя они уже и допускаютъ къ аудіэнціи ихъ пословъ, но тѣмъ не менѣе не предоставляютъ имъ свободы, какъ посланникамъ христіанскихъ князей, цѣловать руку царя. Во-вторыхъ,—іудеевъ, къ которымъ они питаютъ такое отвращеніе и омерзеніе, что они никого изъ нихъ не впускаютъ въ свою страну, развѣ только подъ условіемъ, что онъ пообѣщаетъ принять греческую религію и креститься.

Всёхъ христіанъ, религія которыхъ не во всемъ согласна съ ихъ религіею, они считаютъ еретиками: поэтому они думаютъ, что ихъ великій князь оскверняется всякій разъ, когда онъ позволяетъ послу христіанскаго князя, не принадлежащему къ ихъ религіи, цёловать свою руку, и по этой причинѣ они всегда держатъ наготовѣ умывальникъ, наполненный водою, у трова царя, дабы онъ тотчасъ послѣ церемовіи могъ обмыть свои руки.

Хотя римско-католиковъ они считаютъ христіанами, но при этомъ говорятъ, что ихъ религія наполнена большимъ числомъ заблужденій; поэтому если кто-либо изъ нихъ или иной христіанинъ хочетъ принять ихъ религію (что, впрочемъ, бываетъ ръдко, развъ какой либо злодъй хочетъ чрезъ это спасти свою жизнь), то они крестятъ его въ другой разъ. Подобно тому, какъ церковь восточная совершенно отдълилась отъ западной, такъ и московиты, которые гордятся честію быть наслъдниками грековъ, не хотятъ имъть никакого общенія съ римско-католиками, которыхъ они называютъ латинянами, потому что въ своемъ общественномъ богослуженіи они употребляютъ латинскій языкъ. Ненависть, которую они питаютъ къ нимъ, такъ велика, что они думаютъ, будто-бы желаютъ много зла комулибо, когда говорятъ ему: А чтобъ ты сталъ католикомъ!

Поэтому они не безъ отвращения слушають рѣчь о соединеніи обфихъ церквей, не говорю уже о томъ, что они не расподожены къ нему. Paulus Piasecius in Chron. Gestorum in Europa ad A. C. 1595 разсказываетъ, что въ то время, какъ папа разрѣшилъ Генриха Четвертаго отъ церковнаго отлученія, которому онъ его предаль, въ Римъ прибыль какой-то московитский посланникъ, чтобы трактовать тамъ о соединения. Таковое соединение было установлено на собрании духовныхъ лицъ, и казалось, что русскіе были расположены къ нему. Поэтому они избрали съ своей стороны Ипатія Поцея, епископа Владимірскаго (изъ Ulodimir'a) и Бретскаго, и Кирилла Терлецкаго епископа Луцкаго (изъ Lucio), посланныхъ къ папѣ Клименту VIII, чтобы закрѣпить это соединеніе. Когда эти два епископа прибыли въ Римъ, они произнесли тамъ публичное исповъдание римско-католической въры, въ томъ мнъния, что столь важный и почтенный примёръ побудить всю Моско-

Digitized by Google\_

вію нослёдовать имъ. Что же однако случилось? Когда эти енископы вобвратились домой, они наміли дёло вовсе не въ томъ положеній, какъ они воображали себѣ, но найротивъ каждый отвертъ то, что они сдёлали, й всё умы, какъ духовнихъ, такъ и свѣтскихъ лицъ, тонорь, повидимому, болёе, чёмъ когда либо, были далеки отъ соединенія съ рамскою церковію. Съ этого времени московиты инчають столь великую ненависть къ этому соединенію, что съ ними положительно нельзя говорить о немъ, не причняя имъ виѣстѣ съ тѣмъ слишкомъ большого огорченія.

Когда одинъ московитъ, бывшій кіевскимъ митрополитомъ, по имени Исидоръ, во времена папы Евгенія IV пріёхалъ на 199 лошадяхъ на флорентійскій соборъ, онъ установилъ тамъ, по собственному своему авторитету, возсоедйненіе московитанъ съ римскою церковію; но когда онъ возвратился назадъ и вздумалъ пропов'ядывать о послушаніи, которое они должны были оказать святому престолу, онъ при этомъ былъ арестованъ, бронтенъ въ темницу и испытывалъ такое ужасное обращеніе, что въ мукахъ и умеръ.

Пункты, такъ різко разділяющіе русскую церковь отъ римской, и важнійшія причины этого разъединенія, суть: 1) большое различіе, существующее между постами римской и русской церкви, 2) безбрачное состонніе римско-католическихъ священниковъ, 3) Хрисма или помазаніе дітей въ крещеніи, 4) Неокисленный хліббь и, наконецъ, віра, что Святый Духъ исходитъ отъ Отца и Сына; посліднему пункту они упорно противатся, конечно, потому, что совершенно не могутъ понять его. Московиты териятъ лицъ евангелическаго віроисповіданія или лютеранъ и потовъ, хотя они также и ихъ относитъ къ числу еретиковъ. Тиранъ Пиан Wasilowiz говорилъ весьма выгодно о лютеранской религия. Когда онъ сказалъ, что ученіе Лютера во всемъ боліе согласно съ истиною, чімъ римскокатолическое, и что оно поэтому вполні можетъ быть терпимо. Vide Ioh. Sacran. in Elucidario с. 2.

Въ настоящее время они не только отдаютъ большое предпочтеніе лицамъ евангелическаго въроисповъданія и реформатамъ предъ римско-католиками, но терпятъ ихъ даже во всей

Московін и дозволяютъ имъ публично исполнять требованія своей религіи и заводить школы, чего они ни въ какомъ случаѣ не хотятъ дозволить римско-католикамъ. Людвигъ XIII. король французскій, сравнивавшій себя по поведенію съ московитянами, тёмъ не менёе никогда не могъ получить отъ низъ свободы для римско-католической религіи въ ихъ странѣ. Когда въ 1684 году императоръ отправилъ барона Блюменбергскаго и балона Сироффскаго во двору обонхъ царей и братьевъ, Ивана и Петра Алексбевичей, царствовавшихъ въ то время вивств, чтобы вести переговоры о формальномъ союзв противъ врага христіанства и о нёкоторыхъ другихъ важныхъ дёлахъ, эти посланники привели съ собою двухъ језуитовъ: и поелику на царской службѣ находилось много римско-католиковъ, они добились того, что эти два језунта могли остаться въ Москві. Но они увидёли себя вынужденными потихоньку уйти оттуда, потому что московиты никоимъ образомъ не хотятъ дозволить римско-католическимъ духовнымъ прочно поселиться у нихъ, тёмъ болёе, что, по какому то тайному свёдёнію, о чемъ я долженъ пройти молчаніемъ, они считали ихъ подозрительными. При этомъ случав знаменитый Олеарій, бывшій тогда Legations Secretarius герцога Голштейнскаго при царсконъ дворъ, въ своемъ Itinerario Moscovitico весьма удивляется причинамъ, которыя могли заставить московитянъ въ 1610 году избрать царемъ Владислава, польскаго королевича. Объ этомъ избравіи можно читать у Kobierzycki.

Нынѣ лица езангелическаго вѣроисповѣданія имѣють три кирки въ Новой иноземской слободѣ (Nova Inasemskoi Sloboda), то есть, въ мѣстѣ жительства новыхъ нѣмцевъ—офицеровъ. Правящій теперь царь, *Петръ Алексвевичъ*, позволилъ построить послѣднюю изъ этихъ киркъ и далъ для нея камней; другія двѣ однако-же только деревянныя. До сего времени имъ не было дозволяемо устроять колоколенъ и имѣть колокола, теперь же имъ позволено и это.

Реформаты также имѣютъ въ этой слободѣ или мѣстожительствѣ прекрасную каменную кирку и школу; и царь Алексяевича съ боярами или сановниками своего двора посѣщаетъ то

476

Digitized by Google-

евангелическую, то реформатскую, что московитамъ представляется очень страннымъ.

Также еще и въ нёмецкихъ рудникахъ, которые находятся приблизительно въ восьми нёмецкихъ миляхъ отъ Москвы, есть кирка и школа для лицъ евангелическаго вёроисповёданія и реформатовъ.

Ни одна изъ этихъ двухъ религій не должна имѣть въ своихъ киркахъ распятія или другихъ изображеній высокой работы; таковыя должно рисовать на деревѣ или на полотнѣ, о чемъ мы будемъ говорить позже.

Изъ всего того, что мы до сихъ поръ привели, можно заключить, что московиты держатся такого мнёнія, что христіане, самые близкіе къ нимъ,-греки, затёмъ-лица евангелическаго въроисповъданія и реформаты, и, наконецъ, римско-католики. Что касается другихъ сектъ, то они не относятъ ихъ къ числу христіанъ, а считаютъ ихъ ханжами и осквернителями церкви, которыхъ они осуждаютъ на смерть; примиръ этого недавно видбли въ лицф нфкоего, именемъ Квирина Кульмана, родомъ изъ Силезіи, который вмёстё съ другимъ былъ сожженъ въ городѣ Москвѣ. Дѣло было такъ. Отправившись въ Голландію, этотъ Кульманъ вздумалъ защищать въ Лейденъ сочиненія башмачника Бэма и рэспространяль тамъ много другихъ грезъ, что и послужило причиною того, что онъ съ величайшимъ позоромъ былъ изгнанъ изъ университета. Потомъ онъ отправился въ Англію и поелику и тамъ онъ хотълъ дѣлать то что делалъ въ Лейдене, онъ былъ прогнанъ изъ этого жe. королевства, такъ что онъ впалъ въ крайнюю нужду и отправился въ Московію, гдѣ онъ пріютился въ главномъ городѣ у нѣмецкаго купца, прозывавшагося Нордерманомъ. Этотъ имѣлъ уже голову, наполненную нельпьйшими заблужденіями, и между прочимъ въровалъ, что Іисусъ Христосъ, Спаситель нашъ, прійдеть на землю еще одинь разъ какъ великій пророкъ, сотворитъ многія чудеса, обратитъ всёхъ грёшниковъ и затёмъ введетъ ихъ съ собою въ свое небесное царство. Чёмъ болёе его ув'ещевали, чтобы онъ одумался, тѣмъ упорнѣе онъ настаивалъ на своихъ дурацкихъ фантазіяхъ, пока, наконецъ, онъ

не даль прочитать маленькую книжицу, написанную имь на московитскомъ языкѣ, одному изъ знатиѣйшихъ госуда вственныхъ сановниковъ и настойчиво просилъ его, чтобы онъ позволяль ему напечатать и издать се. После того, какъ этотъ господинъ сдёлалъ ему выговоръ за его столь дервкое предпріятіе, онъ сказалъ ему: Нордерманъ, ты съума сошелъ или глупецъ? Ты знаешь, что я-твой другъ; я совѣтую тебѣ, чтобы ты совершенно выбросиль изъ головы твое намъреніе, иначе ты несомнѣнно будешь брошенъ въ огонь. Но вивсто того, чтобы воспользоваться этимъ увѣщаніемъ. Нордерманъ тотчасъ послё этого пошель въ типографію и просиль книгопечатника, чтобы онъ напечаталь его трактатець. Когда же польдній отклоняль его, потому что онь не могь этого сдёлать безъ согласія патріарха, онъ такъ упорно присталъ къ нему, что онъ. наконець, взяль рукопись и понесь ее патріарху, который, прочитавъ ее и увидъвъ всъ глупыя митнія, какими она была наполнена, приказалъ арестовать Нордернана и Кульмана в заключить въ темницу. Поелику же съ упорствомъ они хотѣн настанвать на своихъ заблужденіяхъ, они были живыми сожжены въ избъ, которую московиты называють черною избою.

Такимъ образомъ мы снова возвращаемся къ религін русскихъ. Несомнённо, что эти народы полагають очень большое различіе между своею религіею и религіею другихъ христіанъ и въ этомъ отношении заходятъ такъ далеко, что всё тё, которые не принадежать къ ихъ въръ, у нихъ считаются дояными христіанами. Ни одному человѣку, кромѣ тѣхъ, которые принадлежать къ греческой редиги, они не довводяють входить въ ихъ церкви; и я никому не советоваль бы дёлать это тайно, ибо если его поймають, то онъ, безъ сомибнія, получить, конечно, кнуть, го есть, онь будеть наказань ударажи кнута или на всю жизнь его присудять къ мукамъ соколнеой охоты, развѣ только онъ прійметъ русскую вѣру и окрестится въ таковой религіи. Московиты считають одинаковыми собакъ и людей не своей въры; ибо если собака или человъкъ нной религіи случайно войдуть въ какую либо изъ ихъ церквей, то она, по ихъ миѣнію, оскверняется и лишается святости. и въ

такомъ случав они должны освящать ее снова онять, что они и совершаютъ съ особыми церемоніями. Тёмъ не менёе важные сановники часто допускаютъ, что вмёстё съ ними иновёрцы входятъ въ ихъ часовни.

Чтобы показать простоту московитовъ въ этомъ отношения, я хочу разсказать здёсь недавно бывшій случай. Нёсколько лёть тому назадь въ городъ Москву прибыль англійскій посланникъ и привезъ съ собою туда большую обезьяну, на которую онъ надълъ ливрею, какъ на какого либо изъ своихъ лакеевъ. Выбѣжавъ однажды, эта обезьяна вскочила въ церковь, находившуюся противъ дома посланника. Эта влосчастная обезьяна, какими бывають всё таковыя животныя, очень дурно хозяйничала тамъ, повсюду она ввбиралась наверхъ, бросала внизъ и попортила всъ иконы, виствшія на стънахъ, и надѣлала много другихъ безпорядковъ. Послѣ этого въ церковь скоро прибъжалъ пономарь, который услышалъ шумъ, и когда онъ увидѣлъ обезьяну, одѣтую въ ливрею посланника, онъ подумалъ, что это былъ одинъ изъ его лакеевъ. Онъ заперъ церковь, пошелъ къ патріарху и разсказалъ ему обо всемъ, что случилось. Послёдній выбъжаль, исполненный ревностію, и отправился ту же минуту къ царю, чтобы сообщить ему о столь безбожномъ дёлё. Послё этого было командировано тотъ-часъ же нѣсколько стрѣльцовъ, гооруженныхъ аллебардами, чтобы арестовать злодъя, который ръшился осквернить церковь и котораго они приняли за лакея.

Когда стрёльцы— ото наилучшіе солдаты во всей Московін, подобно тому, какъ янычары у турковъ, пришли въ церковь, на прекраснёйшемъ алтарё они нашли обезьяну, которая работала со всею своею силою. Они приказали ей тотъ-часъ сойти внизъ, а въ противномъ случаё грозили дать ей жестокіе удары; но поелику они говорили только съ животнымъ, то и она имъ не повиновалась, а напротивъ показывала имъ зубы, —что разгнёвало одного изъ стрёльцовъ до такой степени, что онъ прибёжалъ къ обезьянё и далъ ей по спинё нёсколько ударовъ своимъ копьемъ. Но обезьяна, большая и сильная, раздраженная полученными ударами, спрыгнула на стрёльца и, не смотря на удары, которыми другіе думали отогнать се, такъ страшно покусала его, что его, какъ мертваго, должен были унести домой. Между тёмъ остальные стрёльцы только съ большимъ трудомъ могли сражаться съ обезьяною и виъ удалось взять ее лишь послѣ того, какъ сй было нанесено на землѣ много ударовъ. Затѣмъ они связали ее, и въ такомъ видѣ потащили въ тюрьму въ сопровождении собравшейся многочислевной толпы.

Посланникъ едва избъжалъ бы опасности подвергнуться такой же злосчастной судьбѣ, какъ и обезьяна, еслибы не получиль охраны для своей квартиры, потому что чернь была очень разгићвана, вообразивъ себћ, что онъ былъ виновникомъ происшедшаго оскверненія церкви; вёдь были и такіе, которые имѣли на него подозрѣніе, будто бы онъ имѣлъ общеніе съ злыми духами, потому что привелъ съ собою черта, отъ котораго нельзя было добиться ни одного слова. Знатнъйшіе офяцеры и купцы пошли затъмъ къ царю и доложили ему, что тотъ, который произвелъ безпорядокъ въ церкви, не человѣкъ, а животное, пойманное въ Остъ-Индіи и впослѣдствіи ставшее ручнымъ. Посланникъ также предлагалъ заплатить вдвое за причиненное повреждение; тѣмъ не менѣе это не спасло обезьяны, ибо патріархъ возразилъ. что она не только оскверния церковь, но произвела также шумъ и безпорядокъ въ святонъ мъстъ, и потому необходимо должна умереть, чъмъ бы она ни была, животнымъ или воплощеннымъ дьяволомъ. Когда это рышение было произнесено, были обезьяну закованную в связанную потащили по всему городу, а потомъ, поелику ег боялись какъ чорта, она была застрелена некоторыме изъ храбрѣйшихъ и отважнѣйшихъ стрѣльцовъ. Послѣ такой прелестной экзекуціи было объявлено публично, что никто ве должень нападать на посланника подъ страхомъ смертной казни.

Московиты въруютъ вмъстъ съ лютеранами, что Спаситель нашъ, Іисусъ Христосъ, есть единственный верховный глава церкви, но не допускаютъ, что церковь здъсь на землъ должна имъть видимую главу и что папа получилъ отъ Бога свое высокое достоинство и почетъ; напротивъ они утверждаютъ, что онъ несправедливо высокомъренъ.

Digitized by Google

Они совершенно не даютъ мѣста въ христіанской церкви приматству и оно имъ настолько противно, что они ничего не хотятъ объ немъ слышать. По этой причинѣ они не приписываютъ папѣ никакого другого титула, кромѣ учителя, что въ особенности можно видѣть въ письмахъ Василія къ папѣ Клименту, надписаніе которыхъ таково: Clementi Papae, Pastori et Doctori Romanae Ecclesiae etc. Папѣ Клименту, пастырю и учителю римской церкви и т. д.

Въ настоящее время они ничего не признаютъ относительно чудесныхъ дѣлъ церкви и не придаютъ имъ ни какой вѣры; напротивъ они ясно говорятъ и пишутъ, что чудеса, которыя прежде были совершаемы для обращенія невѣрующихъ, прекратились, и не совершаются болѣе въ церкви съ тѣхъ поръ, какъ она получила вѣру.

## ГЛАВА У.

## 0 трехъ вещахъ, которыя у московитянъ являются святыми и освященными и ими весьма почитаемы, именно о бракѣ, верховномъ правительствѣ и санѣ духовныхъ.

Московитяне считають бракъ весьма святымъ дѣломъ. Они установили его такимъ образомъ, что въ четвертой степени свойства или родства онъ запрещенъ подъ страхомъ смертной казни. Такое же наказание назначено также и для твхъ, которые берутъ болье одной жены; самъ царь или великій князь не долженъ имѣть болѣе одной жены, за исключеніемъ развѣ того, какъ бывали примъры, что жена была неплодною или не объщала дать наслъдника, --- въ такомъ случат онъ можетъ заключить ее въ монастырь и жениться на другой. Что касается того, чтобы брать другую жену послѣ смерти первой, то хотя они это терпятъ и допускаютъ, что это можетъ бывать, но такой бракъ они едвали считаютъ хорошимъ и законнымъ, почему ни одинъ изъ ихъ свящепниковъ не можетъ жениться во второй разъ. Что касается третьяго брака, то они таковаго совстыть не одобряють и тотъ, кто его требуетъ, долженъ представить важныя причины. Четвертый же бракъ такъ строго

воспрещенъ, что тѣ, которые вступають въ него, наказываются смертію.

Разводъ брачный у москонитанъ бываетъ очень часта; но на него требуется разрѣшеніе епископа.

Священникамъ ови не только позволяютъ жениться, но, по своему учению, они признають вообще необходимымъ даже. священникъ былъ женать,---что OBUS идоти доказыв**аю**ть 3. ст. 2. и брачное состояние священниковъ Тим. CHEтаютъ настолько абсолютно необходимымъ, что они не принимають никого, развё только онъ пооб'ещаеть и дасть клатву взять жену. Но если она у него умираетъ, то ему не дозволяется жениться на другой. Въ такомъ случав онъ должевъ или идти въ монастырь или снять священническую одежду и находиться опять среди мірянъ и свётскихъ лицъ. Когда женятся духовныя лица, то они должны выбирать девицу чистую, потому что имъ не дозволяется брать вдову, а еще менѣе-лицо, противъ нравственности и повеленія которадо можно что-либо сказать.

Изъ этого они заключають и твердо вёрують, что римскокатолическая церковь не только впуталась въ ужасное заблужденіе, но что она поступаеть также и противъ святого собора, бывшаго въ Гангръ, когда она учитъ, что женатые священники не достойны принимать твло нашего Господа Христа. vid. Iohann. Metropolit. ad. Archiepisc. Rom. ap. Heberstein.

Къ верховному правительству московитяне питаютъ глубочайшее почтеніе. Въ этомъ отношеніи они идутъ такъ далеко, что считаютъ даже членомъ вѣры, что воля ихъ князя или царя есть воля Божія, такъ что, если они въ чемъ либо соинѣваются, они говорятъ какъ пословицу: Богъ и нашъ царь вѣдаютъ это.

Царя они называють даже ключеносцемь и слугою нашего Бога. Вообще же они върують, что этоть властитель есть тоть, который совершаеть слово и волю Бога и что всему, что онь одобряеть въ дълахъ въры и что ему кажется хорошниь, должно слъдовать какъ законному и справедливому дълу.

Князья страны подчинены царю въ такой степени, что никто



нэт нихъ, даже самый знатибйшій, даже какъ бы онъ ви былъ богатъ и могущественъ, не можетъ принять иначе, какъ павъ тотчасъ на землю, самаго незначительнёйшаго изъ его служителей, пришеднаго къ нему, чтобы нозвать его или передать ему отъ царя приказаніе. Въ такой позитурё они принимаютъ приказанія своего повелителя, подобно тому, какъ бы это были повелёнія самаго Бога. Они не должны отказываться отъ исполненія ихъ, ни представлять какое либо извиненіе, хотя бы имъ поручалось и такое дёло, при исполневіи котораго, по ихъ убъждевію, они потеряли бы свою жизнь.

Когда царь въ присутствіи какъ либо косо посмотрить на нихъ или иначо дасть ионять свое неблаговоление, то они тотчасъ говорять: Да здравствуетъ ваше царское величество, вотъ моя голова, дёлайте съ нею, что вамъ угодно. Но если они волучили милостивую аудіонцію, то они умёкотъ похвастать ею, и говорять, что они увидёли ясныя очи царя.

Въ-третьихъ, московитяне питаютъ весьма больное уважение къ духовному сану. Въ своей церкви они также имѣютъ извѣстный iерархическій норядокъ. Высшее лицо въ ней---патріархъ, который всегда долженъ проживать въ главномъ городѣ ---Москвѣ. Прежде онъ былъ поставляемъ константинопольскимъ натріархомъ, но теперь онъ избирается нѣкоторыми духовными лицами, которыхъ для этого указываетъ и назначаетъ царь. Этв духовныя лица собираются вмѣстѣ съ митрополитами, архіепископами и епископами, и послѣ того, какъ они посовѣтуются между собою относительно избранія, которое они должны сдѣлать, они берутъ одного изъ тѣхъ, которое были названы, отдѣляютъ отъ себя и поставляютъ единогласно.

Патріархъ вийсті съ царемъ есть первое лицо по достоинству и почестямъ. Въ духовныхъ дёлахъ онъ правитъ всёмъ по своей волё и царь часто спрашиваетъ у него совёта въ дёлахъ религіи. Онъ одёвается въ длинную черную рясу, и когда онъ выходитъ, ёдетъ верхомъ и путешествуетъ въ Экипажё, то предъ имъ всегда несутъ епископскій посохъ или онъ самъ держитъ его въ рукё. Къ нему толнами сбёгается народъ, чтобы посмотрёть на него, и проситъ его благословенія, которое онъ раздаетъ имъ на обё стороны двумя вытянутыми пальцамв. За патріархомъ слёдуютъ по порядку четыре митрополнта, которые им'єютъ такое же положеніе, какъ кардиналы у римскокатоликовъ. Первый митрополитъ—новгородскій, второй—ростовскій (Rosthaw), третій— казанскій и четвертый—сарскій (Sarskiensi). Послёдній всегда долженъ быть при царскояъ двор'є въ Москвъ.

Архіепископы слёдуютъ за митрополитами и числомъ— шесть 1) кіевскій, 2) московскій, 3) псковскій (Plesco), 4) володимірскій, 5) тобольскій въ Сибири, 6) казанскаго царства и 7) астраханскій.

За ними слёдуютъ другія духовныя лица, которыхъ московитяне называють попами. Они различнаго достоннства, какъ. напр. протопоны, или протопресвитеры, діаконы и другіе подобные, число которыхъ въ Москве такъ велико, что ихъ вездъ можно видёть стаями, какъ воробьевъ. Въ одномъ столичномъ город'в Москвѣ ихъ насчитываютъ до 4000, кромѣ монаховъ. Эти господа попы не имѣютъ иной учености, кромѣ того, что они могутъ читать, писать и пъть; да отъ нихъ, впрочемъ, ничего большаго и не требуется. Узнаютъ ихъ прежде всего по маленькой шапочкѣ, называемой скуфіею, которую они должны носить и которую патріархъ возлагаеть имъ на голову послѣ посвящения. Все достоинство ихъ священства состоитъ только въ этой скуфіи или шапочкѣ, и тотъ, кто сорветъ ее у нихъ или собъетъ съ головы, подвергается весьма строгому наказанію. Впрочемъ, такъ какъ большая часть такихъ поповъ-пьяницы и безпутники, то никто не задумывается колотить ихъ, умѣя ловко снять у нихъ эту шапочку съ головы и потомъ вадѣвая ее имъ снова послѣ того, какъ они получили достатояное количество ударовъ. Такъ какъ уваженіемъ пользуется только эта шапочка, то, ради шутки и къ удивленію иностранцевъ, изъ часто угощають побоями въ кабакахъ или принадлежащихъ царю избахъ, въ которыхъ продаютъ пиво, медъ и водку. Другой знакъ, по которому можно узнать поповъ, это-небольшая палка, которую они носять въ рукћ, и въ третьихъ---очень длинная н широкая одежда, которая бываеть или чернаго, или зеленаго, или краснаго, или голубаго, или, наконецъ, такого цвѣта, въ какой имъ нравится одъваться. Объдню служатъ они не каж-



#### отдълъ церковный

дый день, какъ римско-католические священники, но они совершаютъ ее обыкновенно только три раза въ недѣлю. Когда человѣкъ изъ простого народа встрѣчается съ попомъ, то онъ проситъ у него благословенія, и попъ даетъ ему это благословеніе, дѣлая знаменіе креста на его челѣ и на груди, затѣмъ цѣлуетъ его и прощается съ нимъ.

Монахи, живущіе въ монастыряхъ, слёдуютъ за попами. Вся Москва наполнена ими, и всё они принадлежатъ къ ордену святаго Василія, или святаго Бенедикта, или святаго Николая. Ихъ правила не согласны съ правилами римско-католическихъ монаховъ, хотя они, какъ и тѣ, исполняютъ три слёдующихъ обѣта, именно—цёломудрія, бёдности и послушанія, и проживаютъ въ монастыряхъ; но они имѣютъ и свои особыя правила. Они ведутъ строгую жизнь, и въ своихъ монастыряхъ не должны ѣсть мяса.

Что касается доминиканцевъ, језуитовъ, францисканцевъ, капуциновъ, картезіанцевъ, кармелитовъ и другихъ подобныхъ, то это-такіе ордена, которые у московитянъ неизвѣстны и среди нихъ не признаются. Русскіе монахи всё одёты одинаковымъ образомъ: зимою они покрываютъ себя большими бараньими мѣхами, а сверхъ этого возлагаютъ длинную черную мантію съ клобукомъ такого же цвѣта на голову,-такъ что ихъ одѣяніе очень похоже на доминиканское. На рукѣ они носять чотки или Pater noster, которыя однако же сдѣланы совершенно иначе, чёмъ римско-католическія. Въ своихъ монастыряхъ они имъютъ аббатовъ, которыхъ они называютъ архимандритами; и пріоровъ, называемыхъ игуменами; но они такіе невѣжественные и грубые люди, что изъ десяти едва-ли встрѣчается одинъ, могущій хорошо прочитать на память Отче нашъ и Върую. Впрочемъ, объ этомъ мы будемъ говорить, въ принятомъ нами порядкъ, на своемъ мъстъ. Монахини, или духовныя дёвы, живутъ точно такимъ же образомъ, какъ и монахи, потому что онѣ, точно такъ же, какъ и тѣ, одѣва. ются въ длинвый черный Habit, за исключеніемъ благородныхъ, которыя носять на головѣ большое бѣлое покрывало.

Московитяне имѣютъ также и своихъ отшельниковъ, живу-

никъ милостинею, которую подаютъ имъ иностранцы и путейественники, за что всё они высказывають въ нимъ свое блаеговёніе и пожеланіе счастливаго продолженія ихъ предпріятія.

Епископы и овященники живуть частію на опредёление взносы, частію на то, чёмъ дарять ихъ нёкоторыя частни лица, и не владёють ни земельными имёніями, ни замкани, какъ прелаты римско-католической церкви.

Симонія или продажа духовныхъ должностей у московитить д'ло общиное и очень распространенное, такъ что въ Рини и или въ другомъ какомъ либо мёстё она встрёчается не такъ часто.

(Продолжение будетъ).

## объ издании журнала ВБРАиРАЗУМБ въ 1900 году.

Изданіе богословско - философскаго журнала "Віра и Разумъ" будетъ продолжаемо въ 1900 году по прежней программі. Журналь, какъ и прежде, будетъ состоять изъ трехъ отділовъ: 1) Церковнаго, 2) Философскаго и 3) Листка для Харьковской епархіи.

Журналъ выходитъ отдѣльными книжками ДВА РАЗА въ мѣсяцъ, по девяти и болѣе печатныхъ листовъ въ каждой книжкѣ, т. е. годичное изданіе журнала состоитъ изъ 24 выпусковъ съ текстомъ богословско-философскаго содержанія до 220 и болѣе печатныхъ листовъ.

## Цѣна за годовое изданіе внутри Россіи 10 р., а за-границу 12 р. съ пересылкою.

## Разсрочка въ уплатћ денегъ не допускается.

ПОДПИСКА ПРИНИМАЕТСЯ: ВЪ Харьковѣ: въ Редакція журнала «Въра и Разумъ» при харьковской духовной семинарія, при свъчной лавкъ харьковскаго Покровскаго монастыря, въ харьковской конторъ «Новаго Времена», во всъхъ остальныхъ книжныхъ магазинахъ г. Харькова и въ конторъ «Харьковскихъ Губернскихъ Въдомостей»; въ Москвѣ: въ конторъ Н. Печковской, Петровския иний, контора В. Гилировскаго, Столъшниковъ переулокъ, д. Корзинкина; въ Петербургѣ: въ книжномъ магазинъ г. Тузов: Садовая, домъ № 16. Въ остальныхъ городахъ Имперіи подписка на журналъ принимается во всъхъ извъст-

пыхъ книжныхъ магазинахъ и во всёхъ конторахъ «Новаго Времени».

Въ Редавціи журнала «Въра и Разумъ» эсжно получать полные экземиляры ся изданія за прошлые 1884—1889 годы включительно по уменьшенной цёнё, именно по 7 р. за каждый годъ; по 8 руб. за 1890—1894 г., и по 9 р. за 1895—1897 годы.

Лицамъ же, выписывающимъ журналъ за всѣ означенные годы, журналъ можетъ быть уступленъ за 80 р. съ пересылкою.

Кромь того въ Редакции продаются слъдующія книги:

1. "Древніе и современные софисты". Сочиненіе Т. Ф. Брентано. Съ французскаго перевелъ Яковъ Новицкій. Цъна 1 р. 50 к. съ пересылкою.

2. Справедливы ли обвиненія, взводимыя графомъ Львомъ Толстымъ на православную Церковь въ его сочиненія "Церковь и государство?". Сочиненіе А. Рождестічна. Цёна 60 к. съ пересылкою.

3. Послёднее сочинение графа Л. Н. Толстого "Царствие Вожие внутри васъ". Критический разборъ. Цёна съ нересылкою 60 коп.

4. "Панство, какъ причина раздѣленія Церквей, или Римъ въ своихъ сношеніяхъ съ Восточною Церковію". Докторское сочвненіе о. Владиміра Гетте. Переводъ съ французскаго К. Истомана. Харьковъ. 1895. Цёна 1 рубль съ пересылкою.

Дозволено цензурою. Харьковъ, 31 Октября 1899 года.

Харьковъ. Типографія Губерискаго Правленія.

, . . .

Digitized by

200c

# ВЪРА и РАЗУМЪ

## ЖУРНАЛЪ ВОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ

# 1899.

## № **20.**

ОКТЯБРЬ.-КНИЖКА ВТОРАЯ.

ХАРЬКОВЪ. Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., № 17. 1899.

Πίστει νοοῦμεν.

Впрою разумпеаема.

Евр. XI.

Дозволено цензурою. Харьковъ, 31 Октября 1899 года. Цензоръ Протоіерей Паселя Солинся.

Digitized by GOO

## Краткій обзоръ русской апологетической литературы.

#### (Окончаніе \*).

Въ 1887 году профессоръ богословія въ Военно-Медицинской академія, Лёсномъ Институтѣ, Высшихъ Женскихъ курсахъ и женской гимназіи княгини Оболенской, протоіерей Диметрій Алексвевичь Тихомирова, издаль свой "Курсь Основного Богословія", въ прошломъ году вышедшій уже вторымъ изданіемъ. Содержаніе его-обычное для курсовъ по Основному Богословію. Оно распадается на введеніе (стр. 1-2), въ которомъ дается понятіе о предметѣ, задачѣ, методѣ изложенія и раздёленіи науки,---и двё части. Въ первой части, опредёливъ понятіе о религіи, профессоръ говоритъ далѣе о происхожденів религіи, ся первобытной формѣ, совершенствѣ первобытнаго человѣка и его паденіи, происхожденіи язычества, его развитів и общемъ характерѣ, затѣмъ онъ излагаетъ основныя истины религии-бытие божие и его доказательства: космологическое, телеологическое и психологическое,-предлагаетъ ученіе о томъ, что Богъ есть существо личное, живое, что Онъ есть творецъ міра. Это даетъ ему поводъ высказать свое сужденіе о происхождении и образовании вещества, или міра неорганическаго, объ образовании земной планеты, о происхождении живыхъ существъ и въ частности человѣка, о древности человѣка, о единствѣ рода человѣческаго, о Богѣ Промыслителѣ, о **Луховномъ** началѣ въ человѣческой природѣ и, наконецъ, о

\*) См. ж. "Вѣра и Разумъ" за 1899 г. № 19.

безсмертіи человёка. Вторая часть Основнаго Богословія проз. Тихонирова представляетъ "доказательства богооткровеннато достоинства исповёдуемой нами христіанской религіи. Такихи доказательствами служать: 1) изслёдованіе другихъ нынё существующихъ религій в 2) изложеніе какъ исторіи происходденія, такъ и всего ученія христіанства". Изъ естественных религій авторъ указываетъ на религію Китая. Индіи, персовь. іудеевь и магометань. Посль этого онь переходить къ измженію ученія о божественномъ откровенія, о приготовленія міра къ явленію христіанства и происхожденія его, объ источникахъ христіанской религіи, о жизни и характерѣ Інсуса Христа, о чудесахъ Інсуса Христа, Его воскресении; затыть излагается учение христіанской въры-а) догматическое: о Св. Троицѣ, воплощеніи и искупленіи, б) правственное; наковець. профессоръ Тихомировъ указываетъ своимъ слушателямъ в отличительныя черты христіанскихъ въроисповъданій --- римскокатолическаго и протестантскаго.-И такъ, передъ нами, кагъ видить читатель, полный курсь Основного Богословія, у западныхъ богослововъ, напр., Геттингера, Шанца и др., занмающій болёе 1000 страницъ, а у Тихомирова пом'єстившійся всего только на 175 страницахъ. Курсъ этотъ изложенъ языкомъ весьма простымъ, яснымъ и общепонятнымъ; къ сожальнію, онъ чрезвычайно кратокъ и сжать. Безъ сомнѣнія, для слушателей о. Тихомирова, лицъ свътскаго званія и слушательницъ высшихъ женскихъ курсовъ овъ совершенно удовлетворителенъ, —и едва ли слёдуетъ большаго требовать отъ обыкновеннаго учебнаго пособія; по никакого научнаго значенія онъ, конечно, не имбетъ. Можно было бы признать въ курсѣ о. Тихомирова неудачною его попытку примирить библейское повъствование о сотворения міра съ выводами естествознанія; въ немъ дёлается большая уступка въ пользу посавднихъ; но самъ о. Тихомировъ предупреждаетъ этотъ упребъ замѣчаніемъ, что въ настоящее время и невозможно полное примирение Библии съ наукою". Но чему же въ такомъ случа върить-Библіи или наукъ?-На этотъ вопросъ не дано даже и косвеннаго отвѣта. Нельзя не пожалѣть также о томъ, что о. Тихомировъ не достаточно выяснилъ понятіе о религін нея

Digitized by Google -

сущности въ смыслѣ ея самостоятельности и независимости отъ другихъ явленій духовной жизни человѣка—чувствъ нравственнаго, интеллектуальнаго и эстетическаго. Но трудно предъявлять научныя требованія къ учебному пособію, имѣющему спеціальное назначеніе и, быть можетъ, зависящему, по самому характеру своему, отъ какихъ либо особыхъ условій, напр, школьной программы или подготовки учащихся.

Въ томъ же родъ, какъ и курсъ Основного Богословія о. Тихомирова, въ 1889 году вышелъ въ свътъ "Краткій курсъ лекцій по Православному Богословію профессора богословія при Императорскомъ Новороссійскомъ университетѣ, протоіерея Александра Кудрявцева, въ 3-хъ частяхъ". Введеніе посвящено на разъяснение различия между закономъ Божимъ и Богословіемъ, на указаніе того значенія, какое приличествуєтъ Богословію въ университетѣ, и на опредѣленіе метода и плана богословской науки въ университетъ. Содержание первой части составляеть такъ называемое "естественное богословіе" (о религіи вообще; объ атеизмѣ; критика атеизма и матеріализма; бытіе Бога, какъ личнаго и безконечнаго духа, и его доказательства; духовность души и ея безсмертіе; о пантеизм'в и естественныхъ религіяхъ). Во второй части излагается "богословіе ветхозавѣтное" (о священныхъ книгахъ Ветхаго Завѣта, о различныхъ ученіяхъ, только нѣкоторую связь имѣющихъ съ истиннымъ ветхозавётнымъ ученіемъ---талмудѣ, каббаль, учени александрійско-египетскомъ, учени терапевтовъ и ессеевъ, саддукеевъ, раввинизмѣ и магометанствѣ; объ истинахъ вѣры в благочестія по ветхозавѣтному ученію). Содержаніе третьей части составляетъ библейское новозавѣтное богословіе (о священныхъ книгахъ Новаго Зав'ьта, о Евангеліяхъ и евангельскомъ учени объ учени Христа Спасителя въ Его собственныхъ устахъ и объ учении Христа Спасителя въ устахъ апостоловъ).--Курсъ профессора Кудрявцева въ его настоящемъ видѣ не вполнѣ законченъ. Изъ введенія видно, что авторъ дълитъ свой трудъ не на три части, какъ напечатано, а на четыре. "Въ четвертой, которая носить у насъ название "Богословіе патристическое", говоритъ онъ, мы излагаемъ ученіе сперва о тёхъ средствахъ, какія употребляла святая Церковь

Ł

къ сохраненію и утвержденію воспринятаго Ею отъ Христа Спасителя ученія, а затёмъ и самое изложеніе и уясненіе истинъ въры и благочестія. Въ заключеніе ны предлагаенъ, въ видѣ прибавленія, шестую (? а гдѣ же пятая?) часть, которая носить у насъ название "Апологія христіанской нравственности". На самомъ дълъ въ отпечатанной книгъ нътъ ни "Богословія патристическаго", ни "Апологіи христіанской нравственности". Ясно, что о. Кудрявцевъ не выполнилъ предначертаннаго плана и перепуталъ его разделенія на части. Курсъ Богословія, составленный о. Кудрявцевымъ, нельзя назвать полнымъ и систематическимъ изложеніемъ научныхъ основані для оправданія предъ разумомъ достоинства богооткровеннаю ученія. Но этоть упрекъ уже напередь отклоняеть оть себя авторъ. "Въ виду того, что въ составъ богословской науки въ университетѣ должно войти многое изъ разныхъ наукъ богословскихъ, говоритъ онъ, преподавание Богословія не можеть совершаться здёсь по тому методу, по какому совершается ово въ высшихъ и среднихъ духовно-учебныхъ заведеніяхъ. Здісь нельзя слёдовать, какъ слёдують тамъ, методу систематическому". Такъ ли это или нѣтъ, это-другой вопросъ; но нелыя требовать отъ автора того, чего онъ самъ не можетъ вли ве хочетъ дать. Во всякомъ случав по обстоятельности и полнотъ изложенія "Курсъ" Кудрявцева стоить гораздо выше "Курса" Тихомирова. Въ уразумѣніи богооткровенныхъ истинъ онъ можетъ удовлетворить и читателей болбе требовательныхъ, чвиъ какихъ имфетъ въ виду "Курсъ" Тихомирова. Въ немъ мы ве найдемъ ничего новаго, ничего особеннаго, но что выработано христіанскою апологетическою литературою, то о. Кудрявцевь съумѣлъ передать въ существенныхъ чертахъ своимъ слушателямъ просто, ясно и живо. Онъ пользовался безупречными источниками и не на одномъ только русскомъ языкѣ. Въ этопъ отношения книга свидътельствуетъ объ общирной начитанности автора, основательно владъвшаго своимъ предметомъ. Критика встрътила трудъ о. Кудрявцева весьма радушно и дала вигодный отзывь о немъ. Вотъ что читаемъ мы въ "Православномъ Обозрѣніи за 1889 г. стр. 828: "При своихъ несомнѣвныхъ внутреннихъ достоинствахъ, --- краткомъ изложени самыю

490

Digitized by Google

#### отдълъ церковный

существеннаго и мёткой критикѣ встрѣчающихся на пути противоположныхъ мнёній, чистомъ и красивомъ слогѣ, увлекающемъ мысль и располагающемъ сердце, книга протоіерея А. Кудрявцева производитъ самое отрадное впечатлѣніе и можетъ заинтересовать всякій образованный умъ. Она можетъ быть прекраснѣйшимъ пособіемъ въ духовныхъ семинаріяхъ при изученіи основнаго богословія". На послѣднюю рекомендацію, какъ мы видѣли, не расчитывалъ и самъ авторъ.

Въ 1890 году протојерей Аполлосъ Знаменский, профессоръ богословія въ Императорскомъ историко-филологическомъ институтѣ, издалъ свои "Записки по предмету Православнаго Христіанскаго Вѣроученія". Эти "Записки" распадаются на три отдѣла. Въ первыхъ двухъ отдѣлахъ излагается "Основное Богословіе и христіанская Апологетика", а въ третьемъ— "Догматическое Христіанское ученіе по разумѣнію Православной церкви". "Записки" эти имѣютъ свое спеціальное назначеніе, какъ учебное пособіе, и на научное значеніе, конечно, не претендуютъ.

Такимъ же характеромъ учебнаго пособія отличаются и "Краткія Записки по Основному Богословію (для студентовъ Московскаго Университета въ пособіе при подготовкѣ къ экзаменамъ 1895 года), составленныя протојереемъ Николаемъ Елеонскимъ". Эти "Краткія Записки" гораздо обстоятельнѣе разсматриваютъ затронутые вопросы, чѣмъ предшествовавшія "Записки" проф. Знаменскаго. Авторъ ихъ слѣдуетъ чисто научному методу. "Богословский Вестникъ" приветствовалъ появление этой книги, какъ серьезнаго ученаго труда въ области русской апологетической литературы. Критикъ "Богословскаго Вестника" (А. И. Введенскій) въ особенности отмечаетъ вдумчивость, задушевность и стремленіе автора придать своему курсу возможно жизненный характеръ. "Здёсь, говорить онъ, савачеть упомянуть о необыкновенной задушевности и, такъ сказать, сердечности тона почтеннаго автора, столь редко характеризующей наши различные богословские курсы. На нѣкоторыхъ страницахъ изложение положительно возвышается до лирики псалмовъ. Въ книгъ отобразилась личность автора,цёльная и положительная, --- сильная не столько анализомъ

(критический элементь въ книгъ, вообще говоря, значительво слабѣе), сколько синтезомъ, способностью чувствовать и положительно указывать истину,-указывать для сердца и непосредственной настроенности. Въ наше расшатанное анализонъ время, конечно, это-немаловажное достоинство. Только пре немъ, только благодаря положительнымъ свойствамъ своего ума и своей высокой настроенности, авторь могь такъ ясно. просто и возвышенно изобразить свойства безгрёшной личности Богочеловѣка Христа. Страницы, посвященныя этому предмету (136-168), по нашему мнѣнію, должны быть признаны лучшими въ книгъ". Конечно, въ книгъ о. Елеонскаго есть немало неостатковъ, которые мы должны были бы отмътить, помимо справедливо указанныхъ въ замъткъ "Богословскато Вѣстника". Такъ, много можно сказать по поводу самаго плана книги; затёмъ, нужно было бы отмётить и то, что въ своемъ настоящемъ видѣ книга о. Елеонскаго еще не представляетъ собою полной и законченной системы Основнаго или Апологетическаго Богословія, всявдствіе чего некоторыя части ез носять на себѣ случайный и отрыеочный характерь. Это въ особенности нужно сказать о двухъ послёднихъ главахъ этой книги: X-Будлизмъ" и XI-Рабство и его паденіе подъ вліяніемъ христіанства". Къ чему здѣсь рѣчь о рабствѣ въ древнемъ мірѣ и о возникновеніи рабства въ предѣлахъ христіанскаго міра? Если авторъ хотѣлъ этимъ представить доказательство въ пользу христіанства, какъ религіи, нифющей благотворное вліяніе на жизнь человічества, духовно ее пересоздавшей и обновившей, то развѣ уничтоженіемъ рабства исчерпывается все благотворное вліяніе христіанства? Такое вліяніе оно имѣло на всѣ стороны человѣческой жизни-личную, семейную, общественную, политическую, на просвъщение. законодательство и т. д.? Зачёмъ же останавливать свое вниманіе только на одномъ рабствѣ-римскомъ, американскомъ и африканскомъ, ---и совершенно умалчивать о другихъ сторонахъ жизни человѣчества, пересозданныхъ христіанствомъ? То же самое нужно сказать и о буддизмъ? Почему именно авторъ говоритъ только о буддизмѣ? Если въ немъ авторъ видитъ отрицательное доказательство истины христіанскаго ученія, то

492

Digitized by Google .

такое же доказательство онъ, конечно, усматриваетъ и во всѣхъ другихъ естественныхъ религіяхъ; если онъ говоритъ о немъ потому, что въ послёднее время часто стремятся поставить христіанство въ генетическую зависимость отъ буддизма; то авторъ знаетъ, что есть попытки увидѣть такую же зависимость христіанства огъ древне-персидской, египетской и даже греко-римской религіи. Ясно, что книга о. Елеонскаго еще не представляетъ полной и законченной системы Основнаго или Апологетическаго Богословія. Но вопросъ въ томъ, имѣемъ ли мы право только потому, что эта книга явилась въ печати, предъявлять къ вей общія требованія нашей науки. Книга предназначена не для встохо, а только для студентовъ и именно студентовъ московскаго университета и притомъ-готовившихся только въ экзаменамъ 1895 года? Профессоръ предложилъ "пособіе" своимъ слушателямъ лишь въ томъ объемѣ, въ какомъ онъ могъ, при извъстныхъ условіяхъ, преподать свою науку, и въ какомъ онъ предполагалъ экзаменовать своихъ слушателей. Обстоятельства, очевидно, не дозволили ему предложить своимъ слушателямъ полный и систематический курсъ Основнаго Богословія; вслёдствіе этого онъ спѣшилъ сообщить имъ, по крайней мъръ, главнъйшее и существенное и этимъ объясняется характеръ его "Записокъ". Тъмъ не менбе на основании того, что сдблано, можно надбяться, что въ недалекомъ будущемъ достопочтенный профессоръ удовлетворить насущной потребности не только своихъ слушателей, но и русскаго общества изданіемъ полнаго и систематическаго курса той науки, достойнымъ представителемъ которой онъ является въ настоящее время.

Въ томъ же 1895 году, когда явились въ нечати "Краткія Записки" профессора Елеонскаго, редакція "Богословскаго Въстника" начала печатать лекціи, читанныя студентамъ 1-го курса харьковскаго Императорскаго университета заслуженнымъ профессоромъ протоіереемъ В. И. Добротворскимъ-"Основное Богословіе или Христіанская Апологетика". Въ концѣ года явилось и отдѣльное изданіе этихъ лекцій. Содержаніе этой книги слѣдующее: Предисловіе. Введеніе. О религіи. О Божественномъ Откровеніи. Недостаточность естественнаго Богопознанія для религіи. О сверхъестественномъ Откровеніи. О способахъ сообщенія Божественнаго Откровенія людямъ или о Божественномъ вдохновеніи. О Священномъ Писаніи. О священныхъ книгахъ Ветхаго Завѣта. О Ветхозавѣтной религіи. О священномъ преданіи. О церкви, какъ хранительницѣ и провозвѣстницѣ Богооткровеннаго ученія.

Серьезнаго вниманія заслуживаеть сочиненіе свящ. П. Сенялова, изданное въ 1897 году-, Опыть апологетическаго изложенія православно-христіанскаго в вроученія". По своему характеру, трудъ этотъ-догматико-апологетический (стр. УШ). О. Свётловъ поставилъ себѣ задачу: дать отвётъ лицамъ, желающимъ, подобно графу Л. Толстому, того, чтобы всякое необъяснимое положение представлялось имъ, какъ необходимость разума же, а не какъ обязательство повърить" (стр. IX). И свою задачу онъ находитъ исполнимою, именно потому, что "въ христіанской религіи нѣтъ ни одного догмата, который, при всей своей непостижимости, не быль бы въ то же время требованіемъ человѣческаго разума, не отрицаемаго, но исправляемаго христіанствомъ", -- разума "нормальнаго и притомъ не логическаго, а практическаго (въ смыслѣ Канта)". Но посмотримъ, насколько выполнена о. Свътловымъ эта достойная всякаго одобренія, но въ то же время чрезвычайно трудная задача? Прежде чёмъ отвётить прямо на этотъ вопросъ, им познакомимся сначала съ темъ, какъ смотритъ на свой трудъ самъ авторъ, чтобы намъ установить съ нимъ одну и ту же точку зрѣнія.

По собственнымъ словамъ о. Свѣтлова (стр. І) его трудъ есть не что иное, какъ переработка его лекцій по Догматическому Богословію, читанныхъ въ Нѣжинскомъ Историко-Филологическомъ Институтѣ князя Безбородко за 1889—1893 г.г. Издавая въ свѣтъ свое сочиненіе, о. Свѣтловъ хотѣлъ дать пособіе къ ознакомленію съ важнѣйшею отраслью богословія богословіемъ догматическимъ—всѣмъ тѣмъ лицамъ изъ свѣтской образованной среды, которыя, сознавая недостаточность полученныхъ ими въ школѣ *религіозныхъ* (?) познаній, не отказываются и даже стремятся при удобныхъ обстоятельствахъ восполнять эти свои познанія соотвѣтственнымъ чтеніемъ". Такимъ

Digitized by GOOgle

образомъ о. Свётловъ, какъ онъ самъ говоритъ, предназначилъ свой трудъ только "для извѣстнаго класса слушателей или читателей по преимуществу и прежде всего, а не для всполз, хотя (оговаривается онъ далће) сочинение наше въ то же время и для встох, поскольку излагаеть христіанскую истину, для всёхъ общую". Въ среде своихъ слушателей или читателей, для которыхъ предназначено разбираемое сочинение, о. Свётловъ предполагаетъ господство невърія, нападающаго на истину вслёдствіе незнакомства съ нею и сознательно или полусознательно переходящаго въ богохульство (стр. III). "Антирелигіозныя и антицерковныя движенія, говорить онь, у нась въ свётскомъ обществё причину свою имёютъ именно въ этомъ ведостаточномъ знакомствѣ съ положительнымъ ученіемъ Православной Церкви. Зачастую вожаки этихъ движеній довольствуются гимназическими полузабытыми свъдъніями по Закону Божію или же тѣмъ, что можетъ дать независимо отъ серьезнаго систематическаго богословскаго образования диллетантское начетничество, характеризующееся случайными и безпорядочвыми знаніями". Выдающимся представителемъ такого антихристіанскаго и антицерковнаго движенія въ наше время о. Свётловъ считаетъ графа Л. Толстого, причемъ истинную причних его отпаденія отъ церкви онъ полагаетъ прямо въ "религіозномъ невѣжествѣ", въ неимѣніи надлежащихъ свѣдѣній и справокъ по разнымъ догматическимъ вопросамъ, его тревожившимъ".

Уже изъ приведеннаго ясно, что къ труду о. Свётлова не должны быть предъявляемы строго научныя требованія, какъ къ труду безотносительному и преслёдующему только однё научныя цёли; наши требованія къ этому сочиненію могутъ быть лишь условными и ограниченными; они должны находиться въ зависимости прежде всего отъ прямого назначенія книги. Мы не должны забывать, что о. Свётловъ имѣетъ въ виду читателей, собственно говоря, малосвёдущихъ, "невѣжествевныхъ" и въ то же время невѣрующихъ, вожаками которыхъ являются лица съ полузабытыми гимназическими свѣдѣніями по Закону Божію. Вниманію такого рода людей, конечно, нельзя предлагать серьезныхъ научныхъ изслѣдованій въ области православнохристіанскаго богословія: они ихъ не поймутъ и читать не станутъ. Для такихъ полуобразованныхъ невёровъ должны быть составляемы апологетическія сочиненія въ возможно-простой, популярной формѣ, доступной для ихъ пониманія. Прибавленіе о. Свѣтлова, что его книга можетъ быть предназначена "и дая вспхз, поскольку излагаетъ христіанскую истину, для всѣхъ общую",—нисколько не измѣняетъ характера требованій, предъявленныхъ выше: общую истину для всѣхъ излагаютъ и "Начатки христіанскаго вѣроученія"...

И дъйствительно, "Опытъ апологетическаго изложенія православно-христіанскаго въроученія", составленный о. Свътловымъ, не можетъ быть названъ научнымъ изслъдованіемъ въ строгомъ смыслъ этого слова, и ничего новаго онъ не привноситъ въ нашу богословскую литературу вообще и апологетическую въ частности. Это—учебное пособіе или учебникъ, что хотите, но только не научное изслъдованіе.

Кромѣ трудовъ по Догматическому Богословію Макарія, Филарета, Антонія, Сильвестра и Іустина, о. Свётловъ нерѣдко пользуется твореніями отцовъ и учителей церкви-Августина, Григорія Богослова, Іоанна Ліствичника, Василія Великаго, Іоанна Златоуста, Іоанна Дамаскина, Климента Александрійскаго, Тертулліана, Григорія Нисскаго, Авинагора и др. Крояф того, онъ иногда ссылается на мнёнія митрополита Филарета, архіепископа Никавора, еп. Іоанна Смоленскаго, еп. Хрисанеа, о. Іоанна Сергіева (Кронштадтскаго), В. Д. Кудрявцева, Голубинскаго, Н. П. Рождественскаго, —изъ западныхъ писателей-на о. В. Гетте, Мартенсена, Эбрарда, Вангеманна, Ланге, Маргейнеке, Ширмера, Розенкранца, Фаррара, Дидона, Целлера, М. Перти и т. д. Наконецъ, повсюду цестрять у него имена западно-европейскихъ раціоналистовъ-Штрауса, Ренана, Газе, Кейма. Неандера, Вейссе и т. п. Объ одномъ только можно сожалѣть, --- что о. Свѣтловъ совершенно не воспользовался тёмъ обильнымъ и почти необъятнымъ апологетическияъ матеріаломъ въ дѣлѣ разъясненія христіанскаго вѣроученія в нравоученія, которымъ нынѣ чрезвычайно богата западно-европейская литература въ особенности-французская, нѣмецкая н англійская. Но что особенно бросается въ глаза, такъ это то,



что въ книгѣ о. Свѣтлова рядомъ съ святоотеческими именами и именами серьезныхъ русскихъ и западно-европейскихъ ученыхъ богослововъ нерѣдко стоятъ имена свѣтскихъ писателей—поэтовъ: Гоголя, Цушкина, Лермонтова, Тургенева, Толстого, Сенкевича, критика Бѣлинскаго и др., при чемъ тексты Св. Цисанія иногда перемѣшиваются съ стихотвореніями:

> "По небу полуночи ангелъ летълъ"... ило: "Даръ напрасный, даръ случайный, "Жизнь, зачълъ ты миъ дана? и т. д.

Самъ о. Свѣтловъ несомнѣнно сознавалъ неудобство такого сибшенія св. отдовъ и учителей церкви съ простыми литераторами, изреченій Спасителя съ легкомысленнымъ эпикурействомъ Пушкина или грошовымъ либерализмомъ Тургенева и Бълинскаго. Въ свое оправдание о. Свътловъ указываетъ на примъръ ап. Павла. "Плъняя всякъ разумъ въ послушаніе Христово (2 Кор. Х, 5), ап. Павелъ, говоритъ онъ (стр. XI), находиль нужнымь иногда приводить изреченія изь языческих» поэтовъ-писателей (Д. А. XVII, 28; Тт. 1, 12; 1 Кор. XV, 32); что удивительнаго, если мы иногда также позволимъ себъ ссылаться для той же цёли на христіанских писателей?" Удивительнаго въ этомъ, конечно, мало; но едва ли есть основаніе для о. Свѣтлова оправдывать себя примѣромъ св. Апостола Павла. Ан. Павелъ, дъйствительно, приводитъ иногда оригинальныя мнёнія языческихъ писателей. И никто не поставиль бы въ вину о. Свётлову, еслибы и онъ въ своей книгъ приводиль оригинальныя метьнія не только язычниковь, но и безбожникова, явныхъ враговъ христіанства въ послёднее время. Неудивительно, когда христіанскій апологеть опровергаеть возраженія Фейербаха, Штрауса, Репана и имъ подобныхъ; но при чемъ здѣсь Тургеневъ? При чемъ здѣсь Бѣлинскій? Неужели о. Свѣтловъ не знаетъ, съ чьего голоса говорили эти писатели? И не лучше ли было бы въ этомъ случав имъть дъло прамо съ д'ыйствительными виновниками того или другого взгляда, чёмъ съ простыми популяризаторами ихъ, слёпо увлекшимися либеральными, но неразумными ученіями западно-европейскихъ невѣровъ? Что за богословы Бѣлинскій, Тургеневъ, Пушкинъ, Лермонтовъ, —чтобы имъ отводить мъсто не въ журнальной статьё, а въ систематическомъ курсё православнохристіанскаго вероученія? О. Свётлову, конечно, извёстно, что они не были достаточно знакомы даже съ православно-хрестіанскимъ катихизисомъ. Вёдь самъ о. Свётловъ уверяеть насъ, что вожаки антихристіанскаго и антицерковнаго движенія въ русскомъ обществѣ-люди "невѣжественные и мало знакомые" съ ученіемъ Православной Церкви. Мы объясняемъ себѣ поведеніе о. Свѣтлова проще: преподавая православнохристіанское вёроученіе слушателямъ свётскимъ (студентамъ нѣжинскаго историко-филологическаго института), своею ссылкою на свътскихъ писателей онъ хотълъ показать что и ему не чуждо свътское образованіе, что и онъ знастъ общензивстныя стихотворенія Пушкина и Лермонтова, что и онъ читаль Тургенева и Бѣлинскаго. Такіе пріемы, действительно, производятъ извёстное впечатлёніе на свётскихъ слушателей; но приносять ли они какую либо пользу самому дёлу?

Книга о. Свётлова написана вообще языкомъ серьезнымъ. богословскимъ, книжнымъ; къ сожалѣнію, языкъ о. Свѣтлова не всегда чисть и правиленъ. Раскрываемъ случайно книгу о. Свѣтлова: стр. III: "... и теперь даже лучшіе люди въ этой средѣ, т. е., искренно ищущіе истины, часто обрътаются, благодаря незнанію ученія Православной Церкви (есть за что благодарить!) въ положени бл. Августина"... "Антирелигиозныя и антицерковныя движенія у насъ въ свётскомъ обществі причину свою имѣютъ"... Стр. У: "Развѣ оно (лицо, бесѣдовавшее съ Л. Толстымъ) было воплощениемъ Церкви?"... Но особенно слёдуеть отмётить то, что языкъ Свётлова пестрить чрезвычайнымъ множествомъ иностранныхъ словъ и частобезъ всякой надобности. Этотъ недостатокъ сознавалъ и санъ о. Свѣтловъ; овъ оправдываетъ себя (стр. XIII), между прочимъ, тѣмъ, что Филаретъ и Сильвестръ также употребляють иностранныя слова въ своихъ системахъ догматическаго богословія. Но еслибы это было даже и такъ,-справедливо ли оправдывать себя поведеніемъ другихъ? О. Свѣтловъ увѣряеть насъ (стр. XIV), что онъ пишетъ "о великихъ вещахъ языкомъ

Digitized by Google

простымъ, доступнымъ для предназначеннаго круга читателегд, безъ всякой темноты и напыщенености". Но въ дъйствительности языкъ о. Свътлова вовсе не такъ простъ и ни въ какомъ случаѣ онъ не можетъ бытъ названъ легкимъ и вразумительнымъ "для предназначеннаго круга читателей" "съ гимназическими полузабытыми свѣдѣніями по Закону Божію" (стр. IV). И о. Свътловъ болѣе искрененъ въ другомъ мѣстѣ (стр. XIV), гдѣ онъ говоритъ: "Мы можемъ жалѣть лишь о томъ только, что этой простоты (языка) въ насъ вообще такъ мало".

Съ внъшней стороны книга о. Свътлова обращаетъ на себя наше внимание тѣмъ, что въ каждомъ параграфѣ въ ней коечто напечатано крупнымъ шрифтомъ, иное -- мелкимъ. По объясненію о. Свѣтлова, это-его домашнее дѣло, вызванное заботами о томъ, чтобы его слушатели не выучили къ экзамену чего либо лишняго; напечатанное мелкимъ шрифтомъ, по его словамъ, "въ учебныхъ (?) цёляхъ они могутъ и пропускать или сокращать" (стр. XV). Помнится, и у насъ въ духовномъ училищі, въ которомъ мы обучались, быль когда-то такой сердобольный учитель, который, задавая по книгъ ученикамъ урокъ, обыкновенно говорилъ: "маленькими можете не учить". Это "сокращение" учебника намъ, разумѣется, очень нравилось; но конечно, было бы еще пріятнѣе, если бы насъ освободили тогда и отъ изученія всей книги. О. Свѣтловъ выпустилъ изъ виду, кажется, только одно: если "пропустить" въ его книгъ все, напечатанное мелкимъ шрифтомъ, то "апологетическое изложение православно-христіанскаго в фроученія" въ ней окажется настолько сухимъ, безжизненнымъ и необстоятельнымъ, что его лучше было бы "пропустить" все. Въ такомъ видѣ книга о. Свѣтлова получила бы характеръ простого конспекта и нашла бы для себя читателей развѣ только вынужденныхъ необходимостію и притомъ исключительно-"въ учебныхъ цёляхъ".

Что касается содержанія книги о. Свѣтлова, то на стр. XI самъ авторъ по этому поводу говоритъ въ подстрочномъ примѣчаніи слѣдующее: "Въ вопросахъ *второстепенной* важности или въ *мелкихъ подробностяхъ* предмета выборъ содержанія опредѣлялся стремленіемъ автора избѣгать простого повторенія сказаннаго другими и всёмъ извёстнаго и затрогивать (только затрогивать?) лишь, по возможнасти, тё предметы, въ разъясненіе которыхъ нюкоторую (?) долю новаго онъ могъ внести и отъ себя".

И такъ, о. Свётловъ старался избёгать простого повторенія сказаннаго другими; жал'ємъ, что овъ не опредёляетъ точнёе, что именно нужно разумёть подъ этимъ "сказаннымъ другими и всёмъ извёстнымъ". Но ручается ли онъ, что это "сказанное другими", т. е., по меньшей мёрё, сказанное Макаріемъ, Филаретомъ, Сильвестромъ, Іустиномъ, было извёстно также его "невёжественнымъ и малосвёдущимъ" слушателямъ и читателямъ, какими онъ самъ представляетъ студентовъ нёжинскаго историко-филологическаго факультета? Или онъ стѣнамъ аудиторіи читалъ свои лекціи, или его слушатели не такъ были малосвёдущи, какъ онъ отрекомендовалъ ихъ, или приведенное примѣчаніе въ его книгѣ сказано на вѣтеръ. Знакомый съ книгою Свётлова согласится съ послёднимъ.

Что разумѣетъ о. Свѣтловъ въ "изложеніи православно-христіанскаго вѣроученія" подъ "вопросами второстепенной важности" и "мелкими подробностями", --- трудно сказать: кажется, --бытіе Божіе! По крайней мёрь, бросается въ глаза то обстоятельство, что въ своей книгъ онъ не далъ иъста доказательствама бытія Божія, между тёмъ какъ вёра въ бытіе личнаго живаго Бога есть центральный и самый существенный пунктъ какъ для върующихъ, такъ и для невърующихъ. Ап. Павелъ учитъ, что всякій приходящій къ Богу прежле всего долженъ въровать въ то, что Богъ существуеть (Евр. XI, 6). Митрополить Филареть находиль нужнымь долгое время помѣщать всть главнѣйшія доказательства бытія Божія даже въ Катихизисѣ Православной церкви; имъ отводятъ видное мѣсто въ своихъ системахъ наши ученые догматисты-Филаретъ, Сильвестръ и др., вовсе не преслъдовавшие въ своихъ трудахъ исключительно апологетическихъ цѣлей, какъ Свѣтловъ. Поведеніе о. Свѣтлова тімъ болѣе непонятно, что онъ всегда имъетъ въ виду читателей свътскаго образования съ полузабытыми гимназическими свѣдѣніями по Закону Божію и въ то же время бравирующихъ своимъ невѣріемъ въ

Digitized by Google

бытіе личнаго живаго Бога. Самъ Свътловъ приводитъ слова Тургенева: "Мы не рѣшили еще вопроса о существования Бога, а вы хотите фсть"!... Отсюда ясно, чего требують отъ богослова-апологета люди святскаго образованія. Не видёть въ "Опытѣ апологетическаго изложенія православно-христіанскаго вфроучения" доказательствъ бытия Божия темъ боле странно, что его авторъ довольно подробно говоритъ о дѣйствительномъ бытіи аниеловъ. какъ живыхъ и личныхъ существъ (§ 18 стр. 176-179) и о бытіи злыхъ духовъ (§ 20 стр. 181-187)... Правда, на стр. 14 есть нѣсколько (около 20) строкъ мелкаго шрифта (что, по объяснению о. Свётлова, не важно и что "можно пропускать или сокращать"), гдѣ лишь указывается на существование четырехъ доказательствъ бытія Божія, при чемъ въ скобкахъ объясняется и то, въ чемъ полагается ихъ сущность; напримёръ, --- "космологическое (заключение отъ несамостоятельности и условности міра къ Самосущей и безусловной причинѣ его) и телеологическое (заключеніе отъ наблюдаемыхъ во всемъ мірѣ красоты и порядка къ существованію премудрой и разумной первой причины его"). Но развѣ можно назвать это бѣглое указаніе изложеніемъ доказательствъ бытія Божія, какъ они должны быть предложены читателямъ соютскаго образованія, хотя бы для того, чтобы послѣдніе увидѣли, насколько вѣра въ бытіе личнаго живаго Бога имфетъ для себя разумныя и твердыя логическія основанія? Въ Догматическомъ Богословіи преосвящ. Макарія также мы не встричаемъ доказательствъ бытія Божія; но Макарій изложиль эти доказательства въ своемъ "Введеніи въ Православное Богословіе", почему въ Догматикъ онъ и не имѣлъ нужды повторять ихъ. Впрочемъ, у Макарія приводятся "доказательства изъ разума (антропологическія, космологическія и онтологическія) единства Божія, которыя вмѣстѣ съ тёмъ служатъ у него и доказа тельствами бытія Божія (Прав. догм. Богосл. т. І. Спб. 1856, стр. 60 и слёд.). Такимъ образомъ и примеромъ Макарія нельзя объяснить поведенія о. Свѣтлова.

Даябе бросается въ глаза, что въ § 10 "О свойствахъ Божихъ" о. Свётловъ, мало вообще посвятившій труда на разъясненіе богооткровеннаго ученія о свойствахъ Божіихъ, ничего не говоритъ о вседовольствѣ или блаженствѣ и всемогуществѣ Божіемъ, т. е., не указываетъ даже на то, въ ченъ именно состоитъ сущность этихъ свойствъ, хотя на стр. 117 онъ и называетъ Бога существомъ всемогущимъ и вседовольнымъ. Трудно думать, чтобы его "малосвѣдущіе" слушатели не нуждались въ раскрытіи этого ученія.

Въ § 22, въ которомъ излагается "библейское сказание о происхождения видимаго міра и его смыслъ", обращаеть ва себя внимание слѣдующее довольно странное мѣсто (стр. 212 -213) въ уяснения смысла библейскаго повествования о творения міра. Сказавъ объ отдѣленіи воды отъ земли въ третій день творенія, о. Свѣтловъ продолжаетъ: "Съ очищеніемъ отъ излишняю количества паровъ, проясняется атмосфера, и на нашей земль становятся видимы ближайшія къ ней и важнёйшія 118 ея жизни свётила небесныя: ясляются "свётило на тверди небесной для освѣщенія земли и для отдѣленія дня отъ ночи. 1 для знаменій, и временъ, и дней, и годовъ"... (стр. 14-18). Обиліе влаги на поверхности, до нѣкоторой степени освободившейся отъ нея, и въ атмосферѣ, а также высокая температура, не позволяя пока явиться высщимъ формамъ **BB388**. чрезвычайно благопріятствуеть появленію и развитію жизни растительной, и вотъ, дъйствіемъ силы Божіей, земля произрашаеть въ 3-й день всякую зелень (растеніе): траву, кустарники и деревья<sup>а</sup>. Здёсь, очевидно, о. Свётловъ, въ угоду различнымъ естественно-научнымъ теоріямъ, излагаетъ свон соображенія какъ-то спутанно, неясно, а главное---несогласно съ прямымъ смысломъ библейскаго повѣствованія: свѣтила небесныя (солнце, луна и звъзды), по его изложению, не создаются Богомъ, а только аваяются какъ-то или даже только становятся видимыми на нашей земль вслёдствіе того, что прояснимась атмосфера; послѣ появленія солнца въ четвертый день земля начинаетъ произращать всякую зелень, но это опять совершается какъ-то "заднимъ числомъ", въ 3-й день... Библи говорить не такъ. Свѣтловъ ссылается на Макарія; но цвтуетъ его неточно и невѣрно: "Прав. Догм. Богосл. Спб. 1850. т. 2". (страница не указана). Но во 1) Макарій излагаеть

502

Digitized by GOOgle.

## отдель церковный

библейское повѣствованіе о твореніи міра не во 2-мъ, а въ 1-мъ томѣ своего Догматическаго Богословія (срв. стр. 268— 352), а во 2) Макарій не представляетъ никакой опоры для выше приведенныхъ туманныхъ соображеній о. Свѣтлова; напротивъ вполнѣ согласно съ библейскимъ сказаніемъ Макарій прямо утверждаетъ (стр. 324), что свѣтила небесныя созданы въ 4-й день, а растенія—въ 3-й, причемъ разрѣшаетъ и извѣстное возраженіе по этому поводу: "Какъ могутъ безъ солнца существовать растенія?". О. Свѣтловъ былъ бы болѣе искрененъ, если бы сослался на "Курсъ Основного Богословія" Тихомирова (стр. 43), откуда именно онъ и заимствовалъ свое "объясненіе".

Если судить о книгѣ о. Свѣтлова въ зависимости отъ ея назначенія для читателей свѣтскаго образованія съ "полузабытыми гимназическими свѣдѣніями по Закону Божію" и если имѣть въ виду ея апологетическую цѣль, то въ такомъ случаѣ нельзя не отмѣтить ея неполноты изложенія. Такъ, о. Свѣтловъ упоминаетъ (стр. 156 и сл.) о существованіи множества философскихъ и естественно-научныхъ попытокъ объясненія происхожденія или образованія міра и не знакомитъ своихъ слушателей ни съ одною изъ нихъ, не указываетъ ихъ недостатковъ или достоинствъ. Въ этомъ отношеніи несравненно выше стоитъ Догматическое Богословіе Филарета, изъ котораго мы узнаемъ не только о существованіи 80-ти геологическихъ попытокъ объясненія происхожденія міра, но въ которомъ находимъ также и подробное опроверженіе теоріи Дарвина.

То же самое нужно сказать и о философскихъ міровоззрѣніяхъ. О. Свѣтловъ говоритъ, о существованіи множества поимтокъ уяснить на началахъ разума христіанскій догматъ о Троичности Лицъ въ Богѣ, но не знакомитъ своихъ слушателей даже съ такими выдающимися опытами этого рода, какія мы находимъ въ сочиненіяхъ Каулиха, Эбергарда и Горна. Далѣе онъ часто ссылается на тѣ или другія философскія положенія, какъ на хорошо уже будто бы извѣстныя его слушателямъ. Такъ, напр., на стр. ІХ о. Свѣтловъ говоритъ, что догматы христіанской религіи вполнѣ удовлетворяютъ требованіямъ человѣческаго разума—нормальнаго и при томъ не ло-

гическаго, а практическаго (вз смысль Канта). Но знають зн его слушатели "съ полузабытыми гимназическими свѣденіями". что разумѣетъ Кантъ подъ именемъ "практическаго" разума: Точно такъ же поступаетъ о. Свътловъ и вездъ въ своей квигѣ, гдѣ только ему приходится касаться философскихъ міровоззрѣній. Вообще же такого рода способъ изложенія цаеть поводъ думать, что о. Свътловъ какъ будто-бы не всегда имъзъ въ впду тѣхъ читателей, которымъ онъ предназначилъ свою книгу, --- лицъ съ гимназическимъ образованіемъ, недостаточво знакомыхъ съ различными философскими міровоззрѣніями, и что онъ мало приноравливался къ ихъ научной подготовкъ. Мы увѣрены, впрочемъ, что свои лекціи по Богословію студентанъ нѣжинскаго института о. Свѣтловъ читалъ во все не въ точь видѣ, какой имѣетъ его книга. Безъ разъясненій и дополненій она мало доступна читателямъ съ теперешнимъ гвмназическимъ образованиемъ. Если бы самъ о. Свѣтловъ не объявилъ Halleредъ, что его книга есть "переработка лекцій по Догматическому Богословію, читанныхъ въ Нѣжпискомъ Историко-Филологическомъ Институтъ", то мы скоръе подумали бы, что она предназначена для воспитанниковъ духовныхъ семинарій вле даже для студентовъ нашихъ духовныхъ академій, предварьтельно ознакомленныхъ съ различными философскими ученіями. лицъ свѣтскаго образованія "съ полузабытыми чѣмъ лля гимназическими свълъніями"...

Наконецъ, нельзя не отмѣтить еще одной книги апологетяческаго характера, явившейся въ 1898 года. Мы говоримъ о книгѣ протоіерея Іоанна Петропавловскаго "Въ защиту христіанской вѣры противъ невѣрія". Имя Петропавловскаго, бывшаго даровитаго профессора московской духовной академіи по каведрѣ Основного или Апологетическаго Богословія, не ново въ нашей апологетической литературѣ. Его бывшіе слушателя помнятъ его прекрасныя, воодушевленныя академическія лекціи, вполнѣ отвѣчавшія требованіямъ тогдашняго труднаго в смутнаго времени и отличавшіяся высокими научными достоинствами. Въ журналахъ—"Православномъ Обозрѣнін" в "Чтеніяхъ въ обществѣ любителей духовнаго просвѣщенія"—времє отъ времени появлялись его ученыя статьи апологетическато

Digitized by GOOS

характера. Въ 1881 году онъ издалъ въ свѣтъ 1.й Выпуска апологетическихъ статей подъ заглавіемъ: "Общедоступныя статьи въ защиту Христіанской Вёры". Здёсь опъ излагаетъ свое суждение о новъйшемъ невърии (его мнимо-научныхъ основаніяхъ и гибельныхъ слёдствіяхъ), о Богооткровенности Библін, о въръ въ чудо, о богочеловъчествъ Іисуса Христа, о безпримърномъ величіи Христіанства въ ряду всъхъ другихъ явленій въ исторіи челов'ячества, о благотворномъ вліяніи Христіанства на земную жизнь человѣчества, объ общеніи имуществъ (мнимомъ коммунизмѣ) въ древней церкви христіанской и о руководственныхъ началахъ въ борьбѣ прогивъ новѣйшаго невьрія. Учебный Комитеть при Св. Синодь даль лестный отзывъ объ этой книгѣ. По его справедливому замѣчанію, книга о. Петропавловскаго написана живо и увлекательно, проникнута глубокимъ религіознымъ чувствомъ и непоколебимымъ убѣжденіемъ въ непреложности христіанской въры. Св. Синодъ одобрилъ ее для пріобрѣтенія въ ученическія и фундаментальныя библіотеки духовныхъ семинарій. Въ 1898 году о. Петропавловскій издаль второй выпускь, который содержить въ себь "собрание апологетическихъ статей, оправдывающихъ христіанство въ его главнъйшихъ основаніяхъ и существенныхъ сторонахъ противъ нападеній на него новѣйшаго невѣрія". Въ этотъ выпускъ вошли многія изъ академическихъ лекцій о. Петропавловскаго, а также и всё его журнальныя статьи изъ "Православнаго Обозрѣнія" и "Чтеній въ обществѣ любителей духовнаго просвѣщенія". Содержаніе этого выпуска весьма разнообразно: атеизмъ и въра въ Бога, матеріализмъ и его несостоятельность, два міра-видимый и невидимый, древность и происхождение человѣческаго рода, геологическия изслѣдования о человѣкѣ, человѣкъ и животное, самостоятельность и безсмертіе человѣческой души, религія вообще и христіанство въ частности, сверхъестественное откровение, о Промыслѣ Божиемъ, естественные законы, чудеса и молитвы, Богочелов'вческій образъ Інсуса Христа, достовърность евангельской исторіи, Христосъ и христіанство, абсолютное удовлетвореніе всёмъ высшимъ стремленіямъ человѣческаго духа въ христіанствь, значение крестной жертвы Спасителя, о чудесахъ нашего Господа, о воскресеніи Інсуса Христа, христіанство, церковь в православіе въ взаимоотношеніи, къ бопросу о публичныхъ богословскихъ чтеніяхъ. Всѣхъ статей—21. О. Свѣтловъ произнесъ слишкомъ суровый и несправедливый приговоръ надъ этою книгою о. Петропавловскаго. Отзывъ, данный въ "Миссіонерскомъ Обозрѣніи", находящій труды о. Петропавловскаго весьма полезными въ борьбѣ съ невѣріемъ нашего времени. долженъ быть признанъ болѣе вѣрнымъ и болѣе безпристрастнымъ. Мы становимся на его сторону.

И такъ, изъ представленнаго нами очерка историческаго развитія Основнаго или Апологетическаго Богословія ясно видно, что какъ западно-европейская, такъ и наша русская апологетическая литература весьма общирна и богата апологетическими трудами, но, къ сожалбнію, только-въ видъ журнальныхъ статей, "учебныхъ курсовъ", "чтеній", спеціальныхъ диссертацій в монографій. Что касается въ частности нашей русской литературы, то остается поскорбѣть о томъ, что до настоящаго времени мы не имбемъ полной и цбльной си-Христіанской Апологетики, которая, развиваясь стемы H8 истинно научныхъ началахъ, отвѣчала бы запросамъ нашего времени и была бы надежнымъ оружіемъ въ борьбѣ съ невёріемъ. По необходимости, мы должны довольствоваться переводными трудами. Но иновѣрные западно-европейскіе апологеты-чужіе намъ; у нихъ свои интересы и свои задачи; ихъ конфессиональная тенденциозность отталкиваеть нась; даже въ Апологіи Лютардта переводчикъ вынужденъ былъ дѣлать свои дополненія (стр. 341—346) и "приложенія" (стр. 671—792). И грустно думать, что этотъ недочетъ въ нашей наукъ въ видѣ стараго неоплаченнаго долга перейдетъ въ наслѣдство поколѣніямъ ХХ-го вѣка....

Профессоръ богословія, Прот. Т. Буткевичъ.

Digitized by Google

# Воскресеніе Господа и явленія Его ученикамъ по воскресеніи.

(Историко-экзегетическое изслъдованіе).

(Продолжение \*).

#### 1. Чудесная ловля рыбы учениками по слову воскресшаго Господа.

Ioaн. XXI, 1-14.

1. Посемь явися паки Іисусь ученикомь своимь, воставь оть мертвыхь, на мори Тиверіадстьмь. Нвися же сице:

2. Бяху вкупъ Симонъ Петръ, и Өома нарицаемый близнець, и Наванаиль, иже бъ отъ Каны Галилейскія, и сына Зеведеова, и ина отъ ученикъ Его два:

3. Глагола имъ Симонъ Петръ: иду рыбы ловити. Глаголаша ему: идемъ и мы съ тобою. Изыдоша же и всъдоша абіе въ корабль, и въ ту ночь не яша ничесоже.

4. Утру же бывшу, ста Іисусъ при брезъ: не познаша же ученницы, яко Іисусъ есть.

5. Глаюла же имъ Іисусь; дъти еда что скъдно имате; отвъщаша Ему: ни.

6. Онв же рече имв: вверзите мрежу одесную страну корабля, и обрящете. Вверзоша же и ктому не можаху привлещи ся отв множества рыбв.

7. Гланола же ученикъ той, еюже любляше Іисусъ, Петрови: Господь есть, Симонъ же Петръ слышавъ, яко Господъ есть, епендитомъ препоясася, бъ бо навъ, и ввержеся въ море:

8. А друзіи ученицы кораблецемъ пріидоша, не бњиа бо далече отв земли, но яко доъсть лактей, влекуще мрежу рыбъ.

9. Егда убо излъзоша на землю, видъша опъ лежащь и рыбу на немъ лежащу и хлъбъ.

10. И илаюла има Іисуса: принесите ота рыба, яже ясте нынь.

11. Вльза же Симона Петрь и изилече мрежу на землю, полну великиха рыба сто и пятьдесята и три: и толико сущима не проторжеся мрежа.

12. Глаюла имз Іисусь: пріидите, объдуйте. Ни единь же смъяше отв ученикв стязати Ею: ты кто еси; въдяще, яко Господь есть.

13. Пріиде же Іисусь и пріять хльбь и даде имь, и рыбу такожде.

14. Се уже третіе явися Інсусь ученикамь своимь, воставь оть мертвыхь.

Время явленія Господа на морѣ Тиверіадскомъ нельзя опредѣлить точно, такъ какъ евангелистъ не даетъ намъ опредѣ-

\*) См. ж. «Въра и Разумъ» за 1899 г. № 18.

леннаго указанія объ этомъ. Онъ говорить: посемъ-иста табта -явися паки Iucycs 1) ученикомз своимз, воставз отз мертвыхъ, на мори Тиверіадстъмъ: явися же сице. Слово: посемъ - µета табла-обыкновенно употребляется у Іоанна для соединенія послѣдующаго съ предыдущимъ (III, 22; V, 1-14; VI, 1 и др.); изъ этого слова мы узнаемъ только то, что явленіе Господа на морѣ Тиверіадскомъ послѣдовало послѣ явленія Его Өомъ и другимъ ученикамъ (Іоан. ХХ, 24-31). Нъкоторые думаютъ<sup>2</sup>), что явленіе это послѣдовало черезъ шесть дней послѣ явленія Өомѣ, т. е. во второе воскресенье послѣ Пасхи Христовой. Конечно, нельзя отрицать того, что Господь воскресные дни могъ по преимуществу избирать временемъ для своихъ явленій; слёдовательно, можно думать, что явленіе на морѣ Тиверіадскомъ могло послѣдовать въ воскресенье. Но эта мысль есть не бол'е какъ предположение, которое не исключаетъ другихъ догадокъ.

Мѣсто этого явленія обозначено очень точно. Інсусъ XDRстосъ явился семи ученикамъ на мори Тиверіадствиз-ел τῆς θαλάσσησ τιβερίαδος 8). Тиверіадское море находилось въ Галилећ и у другихъ евангелистовъ обыкновенно называется Галилейскимъ (Мато. IV, 18; XV, 29; Марк. 1-16; VII, 31) или Геннисаретскимъ (Лук. V, 1). У Іоанна въ главѣ VI, 1 это море носитъ два имени: "море Галилеи Тиверіадское". У этого внутренняго моря, которое вёрнёе можно назвать большимъ озеромъ, было еще имя древнъйшее,--Кинвереоъ (вля Хивнеровъ или Хиннеревъ, какъ передаютъ въ кн. Іисуса Навина переводчики русской библіи; въ Bibl sacra Chinnereth; въ Греч. Библіи устерев; нынъ Баръ Табаріе), которое мы находимъ въ книгъ Числъ (XXXIV, 11) и у Іясуса Навина (XII, 3; XIII, 27), и которое, повидимому, измѣнилось въ Геннисаретъ. Тиверіадскимъ это внутреннее море стало называться



<sup>1)</sup> Слово "Івсусъ"-Тишендорфъ вычеркнулъ изъ текста.

<sup>2)</sup> Hanp. Gerhard, Sepp. B Ap. CM. Auferstehungsgesch. von. Nebe, s. 249.

<sup>3)</sup> Нельзя думать, что Інсусъ Христосъ явияся на водѣ Тиверіадскаго моря: предлогъ е́πі значитъ не только на, но и возлѣ. Въ русскомъ переводѣ горало върнѣе переданъ гречсскій текстъ словамп: "при морѣ Тиверіадскохъ", чѣмъ въ славянскомъ. Поэтому нужно полагать, что Інсусъ Христосъ явился на берету Тиверіадскаго моря.

#### отдълъ церковный

лишь со времени основанія на берегу его города Тиверіады. По сказанію Флавія, городъ этоть быль построень въ 17 году по Р. Хр. Иродомъ Антипою въ честь императора Тиверія <sup>1</sup>). Тиверіадское море имѣетъ живописные берега; во времена Іисуса Христа на берегу его расположено было много городовъ и сель. Въ этомъ морѣ водилось много рыбы; даже и въ настоящее время Геннисаретское озеро находять переполненнымъ рыбою, отчего рыба въ немъ издыхаетъ. Господь не предсказываль ранбе о томъ, что явится въ этомъ мбств. Онъ говориль только, что послѣ воскресенія своего явится ученикамъ въ Галилев. Вероятно, окрестности этого моря избраны были Господомъ мѣстомъ явленій потому, что здѣсь жило большинство Его учениковъ. Какъ извъстно, Петръ, Андрей и Филиппъ происходили изъ Виосанды, расположенной около Тиверіадскаго моря, Іаковъ и Іоаннъ Зеведеевы занимались рыболовствомъ вмѣстѣ съ Петромъ и Андреемъ (Лук. V, 10) и, слѣдовательно, жили также при морѣ Тиверіадскомъ. Самъ Господь жилъ на берегу этого моря въ городѣ Капернаумѣ. Онъ любилъ это море и часто плавалъ по немъ.

Ев. Іоаннъ точно указываетъ число учениковъ, которые были при явленіи Господа на морѣ Тиверіадскомъ. Бяху окупь, пишетъ онъ, Симонъ, Петръ и Оома, нарицлемый близнець, и Наванаилъ, иже бъ отъ Каны Галилейскія, и сына Зеведеова—оі оіоі тої Zɛβɛдаíou<sup>2</sup>)—и ина отъ ученикъ Его два. Ученики собрались въ одно мѣсто, вѣроятно, для того, чтобы подѣлиться своими мыслями. Они жили недалеко другъ отъ друга, такъ что имъ легко было сойтись выѣстѣ для дружеской бесѣды. Іоаннъ прежде всего называетъ Симона—Петра. Это нисколько не удивительно, такъ какъ ап. Петръ всегда занималъ въ спискѣ учениковъ одно изъ первыхъ мѣстъ. Послѣ Петра поименованъ Оома, называемый Дидимъ. Спрашивается, по какой причивѣ Оома поименованъ прежде сыновей Зеведеовыхъ, которые были выдающимися лицами среди апостоловъ.

1) Древн. 18, 2. 3; 19, 81.

2) Тишендорфъ на основаніи Александрійскаго и Ватиканскаго кодексовъ не приняль въ тексть од одод, между тъмъ кодексы Синайскій, Кэмбриджскій и Ефремовъ имъютъ это слово.

(Мате. XVII, 1, XXVI, 37; Марк. V, 37) и въ спискѣ послѣднихъ занимали одно изъ первыхъ мѣстъ? Нѣкоторые (напр. Генгстенбергъ) думаютъ, что Оома поставленъ рядомъ съ Петромъ ради своего сомнѣнія 1); но неужели свѣтъ одного долженъ быз ярче оттёнить слабость другого? Неужели сомитвающийся дозженъ былъ стоять подлѣ мужа вѣры, какъ бы подъ защитою его? Все это не могло прійти на мысль евангелисту: Оома вь это время быль уже не сомнѣвающимся, а вѣрующимъ. Наименование его послѣ Петра просто объясняется тѣмъ, что въ предыдущей главѣ шла о немъ рѣчь. Послѣ Өомы понменовавъ Наоанаиль отъ Каны Галилейской. Это имя встречается только въ евангеліи Іоанна, — въ началѣ и въ концѣ. Навананлъ былъ представленъ Інсусу Христу Филиппомъ, в Інсусъ Христосъ охарактеризовалъ его такимъ человѣкомъ, въ которомъ нѣть лукавства (Іоан. 1, 47). У синоптиковъ мы не находимъ этого имени. По изслѣдованію экзегетовъ, Наванаилъ у синоптиковь называется Вареоломеемъ по отцу. Судя по тому, что Вареоломей ставится рядомъ съ Филиппомъ (Мате. Х. 3: Марк. III, 18; и Лук. VI, 14) можно согласиться съ отожествлениемъ Наванаила съ Варволомеемъ.

Кромѣ Петра, Өомы и Наванаила, здѣсь находились еще сыновья Зеведеевы и два другихъ ученика Господа. Сыновьяя Зеведея были Іаковъ и Іоаннъ (Матв. IV, 21; Лук. V. 10). Они были выдающимися лицами среди апостоловъ; Іоаннъписатель настоящаго повѣствованія; по своему смиренію онъ не только здѣсь, но и во всемъ своемъ евангеліи не называетъ себя по имени. Онъ не называетъ и другихъ двухъ учениковъ, которые присутствовали съ нимъ въ это время. Основаніе, почему онъ не объявляетъ имена этихъ учениковъ, нужно искать въ основномъ положеніи евангелиста—называть изъ апостоловъ только тѣхъ, которые выступали при какомъ-нибудь поводѣ говорящими или дѣйствующими въ ходѣ евангельской исторіи. Одвв (Hengstenberg, Lightfoot, Zampe, Dräseke и друг.) думаютъ, что этими неизвѣстными учениками были апостолы Филнптъ

<sup>1</sup>) Das Fvang. des heil. Iohan, erläutert von Hengstenberg, τ. 3, cτp. 325. Berlin 1870.

Digitized by Google

и Андрей <sup>1</sup>). Это мнѣніе основывается на томъ, что Филиппъ и Андрей, живя въ одномъ городѣ -съ Петромъ, могли скорѣе сойтись съ поименованными апостолами. Это предположеніе довольно основательно, хотя не исключаетъ другихъ догадокъ. Бенгель, Люкке и Годе думаютъ, что эти два неизвѣстныхъ ученика принадлежали къ числу 12-ти апостоловъ <sup>2</sup>). Но и это мнѣніе можно допустить только какъ предположеніе. Слово ученикъ-µадηтής—у Іоанна прилагается не къ однимъ апостоламъ изъ числа 12-ти, но вообще, ко всѣмъ послѣдователямъ Христовымъ. Это видно изъ XX гл. 19 ст. его евангелія и другихъ мѣстъ, напр. IV, I, VI, 60 и др.

По сравненію Мате. IV, 18, Лук. V, 1—10 и Іоанна 1, 44, можно думать, что событіе, описываемое Іоанномъ, происходило подлѣ Виесанды на западномъ берегу моря. Если мы обратимъ вниманіе на 1 гл. 21 и 29 ст. ев. Марка, гдѣ разсказывается, что домъ Петра и Андрея былъ въ Капернаумѣ, то можемъ точнѣе опредѣлить мѣсто этого событія. Такъ какъ Виесанда и Капернаумъ были сосѣдними городами, отдѣленными другъ отъ друга лишь незначительнымъ разстояніемъ, то можно заключить, что Господь явился ученикамъ на береговой полосѣ между двумя этими городами.

Семь вышеуказанныхъ учениковъ Господа собрались вмѣстѣ не для рыбной ловли. Намѣреніе ловить рыбу было только у Петра. Онъ сказалъ другимъ ученикамъ: иду рыбы ловити. Услышавъ объ этомъ, другіе ученики выразили желаніе помочь ему. Идемъ и мы съ тобою, сказали они. Спрашивается, какъ нужно понимать это намѣреніе Петра и его товарищей? Показываетъ-ли оно слабость ихъ вѣры, отреченіе отъ призванія проповѣдниковъ Христовой вѣры, или оно вызвано было необходимостью добывать себѣ пищу? Отцы церкви на этотъ вопросъ отвѣчали различно. Өеофилактъ и Евфимій, Зигабенъ держались того мнѣнія, что ученики пошли ловить рыбу, вслѣдствіе отсутствія занятій. "Такъ какъ Спаситель, пишетъ Зигабенъ, теперь не постоянно находился съ учениками, а другой

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Das Evang. des Ioh. von. Hengst., r. 3, crp. 326; cp. Das Ioh. Evang. von Luthardt, r. 2, crp. 531.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Gnomon. N. Testam. ctp. 491; Comment. ub. Ev. loh. von. Lücke, v. 2. 527.

Утыпитель еще не пришелъ и проповъдь имъ была еще не совершенно поручена, то они, не имѣя чего дѣлать, обратились къ прежнему своему занятію и завимались рыбною ловлею, во не съ корыстною пелію, какъ прежде" 1). Противъ этого иннія дёлають основательныя возраженія. Указывають на то, что апостолы никакимъ образомъ не могли оставаться въ праздеости. Они только что пришли домой послѣ продолжительнаго отсутствія, слідовательно, должны были заняться неотложным **дома**шними дълами. Далъе, они должны были готовиться бъ своему апостольскому призванію. Они должны были заняться тщательнымъ изученіемъ Св. Писанія, внимательнымъ обсужленіемъ рѣчей Інсуса Христа. Имъ, затѣмъ, необходимо было измѣнить свой взглядъ на Іисуса Христа, какъ на земного царя, --- освободителя еврейскаго народа отъ ига чужеземцевъ. А кому неизвѣстно, что перемѣна прежняго образа мыслей требуетъ громадной умственной работы. Въ виду этого считаютъ невозможнымъ, чтобы апостолы могли хоть нѣсколько часовъ оставаться въ праздности. Блаж. Августинъ высказалъ другое мнѣніе по этому вопросу. Апостолы, по его мнѣнію, занялись рыбною ловлею для добыванія себѣ пропитанія. Съ нимъ согласны Григорій Великій, Генгстенбергъ, Небе и друг.<sup>2</sup>). Дыствительно, вполнѣ можно согласиться съ тѣмъ, что ученики пошли ловить рыбу по необходимости. Ови должны были теперь работать, чтобы имъть пропигание. Во время путешествія съ Господомъ апостолы, какъ извѣстно, не имѣли нужды зарабатывать себѣ хлѣбъ. Іисусу Христу многіе дѣлали пожертвованія, вслёдствіе которыхъ апостоды и могли добывать себь нищу. Послѣ воскресенія Господа апостолы лишились 9TOF0 источника питанія; поэтому н'єть ничего удивительнаго въ томі, что они для добыванія пищи обратились къ прежнимъ завятіямъ. Это, однако, нисколько не свидѣтельствуетъ о томъ, что они намфрены были оставить апостольское призвание. Они мо-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Зигабенъ,--толк. ев. отъ Іолина, стр. 803 срави. Благовъстинкъ Өеофил, ч. 4, стр. 476.

<sup>2)</sup> Tract. 122 in Iohan. crp. 1960. CM. Patrologiae cursus completus, τ. 35: Das Evangelium des Iohannes erläutert von Hengstenberg, τ. 3, crp. 328. Aufersteh. Nebe, s. 267.

гли ревностно приготовляться къ нему и въ то же время трудиться.

Свое намфреніе ловить рыбу ученики исполнили въ точности. Изыдоша же, иншетъ евангелистъ, и встодоша абіе въ корабль. и въ ту нощи не яша ничесоже-έξηλθον χαί άνέβησαν είς τό πλοτον 1) εύθύς, και έν έκεινη τη νυκτί επίασαν 2) ούδέν. Ученнки были опытными рыболовами; они знали, что ночью удобите всего ловить рыбу. Но не смотря на все ихъ старанье и vмѣнье, они ничего не могли поймать. А между тѣмъ море Тиверіалское изобиловало рыбою. Такой безуспѣшный исходъ дѣла можно объяснить только вслѣдствіе промысла Божія: Господь этимъ пріучалъ ихъ къ терпѣнію и бодрости въ трудахъ и къ упованию на высшую помощь, при которой только и возможенъ хорошій успізхъ въ діляхъ. Этотъ безуспізтный ловъ рыбы могъ напомнить ученикамъ тотъ случай, когда они. около трехъ лѣтъ тому назадъ. также трудились всю ночь и ничего не поймали, но закинувши съть, по слову Господа, уже около полудня, поймали великсе множество рыбы (Лук. V, 1-11)<sup>3</sup>).

На разсвѣтѣ къ семи ученикамъ, безуспѣшно ловившимъ рыбу, приходитъ на помощь Самъ Господь. Утру же бывшу

<sup>2</sup>) Это слово часто встрѣчается къ евангалія Іоанна см. VII, 30-32. 44; X-39; XI, 57.

3) Штраусъ и другіе послѣдователи Тюбпигенской школы думають, что повѣствование Іоанна о безуспѣшной ловлѣ рыбъ XXI, 1-14) есть только измѣненяая редавція переданнаго намъ повъствованія Луки. См. Commentar zum Evangelium Iohannis von Godet, стр. 581. Напроver. 1878. Сравнявая эти повъствованія, мы, дійствительно, паходими между ними нікоторое сходство: по обоимъ повъствованіямъ ученики цълую ночь безуспѣшно ловлтъ рыбу, но потомъ, утромъ, завинувши съть по слову Господа, вытаскиваютъ множество рыбъ. Но при этомъ сходствѣ есть и большое различіе. По евангелію Луки, Інсусъ Христосъ сначаза училь народь изъ лодки и потомъ уже велъль Петру закинуть съть, по Іоанну же. Господь совствить не входить въ лодку. Тамъ Інсусъ велтлъ отплыть на глубину и закличть съть, здъсь же Онъ велълъ бросить съть по правую сторопу лодки; тамъ-съть прорывалась отъ множества рыбъ, здъсь-нътъ; тамъ Петръ испутался и просиль Господа уйти оть него, потому что онь человакъ грашный, здъсь же Петръ бросается въ воду и спъщитъ въ Інсусу; тамъ рыба оставлена была въ додић, здъсь же она вытащена была на берегъ и была пересчитана и т. д. Такимъ образомъ, изъ этого сравнения ясно, что оба повъствования-суть описанія двухъ различныхъ событій.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Это выраженіе нѣкоторые считають несходнымъ съ языкомъ евангелія Іоанна (напр. Люкке), но Мейеръ совершенно правильно указаль на подобное выраженіе въ І гл. З9 и ІХ, І и д. Іоанна.

повъствуеть евангелисть, ста Іисусь при брезв пройас de ήδη γενομένης 1) έστη ο Ίησοῦς είς 2) τον αίγιαλόν. Семь ученнковь не замътили, какъ приблизился къ нимъ Інсусъ Христосъ. Взглянувши на берегъ, ученики замѣтили здѣсь человѣка, в хотя находились недалеко отъ берега (на 200 локтей), однаво не узнали, что это быль Інсусь Христось. Не познаща же ученицы, говоритъ евангелистъ, яко Іисусз есть. На вопросъ. почему ученики не узнали Інсуса Христа, даются различные отвѣты. Зигабенъ выскозалъ объ этомъ слѣдующее мнѣніе: "можеть быть, пишеть онъ, видъ Его нетлённаго тёла показался въ большемъ блескѣ, чѣмъ прежде" в). Это объясненіе, однако, нельзя назвать удачнымъ. Інсусъ Христосъ, какъ известно. являся ученикамъ въ прежнемъ видъ. Мы нигдъ не встречаемъ указанія на явленіе Его въ прославленномъ образь. Поэтому болфе правильно мифніе тфхъ, которые полагають, что ученики не узнали Господа, вслёдствіе неожиданности Его явленія. Мысли учениковъ въ это время сосредоточены были на другомъ предметѣ: они обдумывали, какимъ образомъ можно успѣшнѣе ловить рыбу и не предполагали, что могутъ увидѣть здьсь Іисуса Христа. "Заботы житейскія, пишеть г. Властовь, часто затуманивають взорь лучшихь изъ людей и мѣшають ихъ ясности зрѣнія и пониманія. Можетъ быть, и Господь въ просвѣтленномъ тѣлѣ человѣческомъ былъ узнаваемъ только тогда, когда человѣкъ подымалъ душу свою къ Нему, отрывая ее отъ земли. Марія Магдалина, погруженная въ свое горе, ве узнаетъ Господа, доколѣ голосъ Его не выводитъ ее изъ опѣпененія. Душа ся сначала узнасть Господа, тогда в очн ся открываются. Ученики, шедщіе въ Эммаусъ, думали о Господъ. какъ объ умершемъ, не возвышаясь до мысли о воскресения Его и очи ихъ были удержаны; но въ преломлени хлѣба душа ихъ узнала Господа, и тогда очи ихъ открылись" 4).



Это чтение согласно съ Синайскимъ и Кэмбриджскимъ кодексами. Типеядорфъ на основании кодексовъ: Александрійскаго, Ватиканскаго и Ефремова читаетъ угуоде́учус.

<sup>2)</sup> Лахманъ и Тишендорфъ на основания водевсовъ: Синайскаго, Алексаядрійскаго и Кэмбрилжскаго вм'єсто єїς читають є́лі.

<sup>3)</sup> Зигабенъ, толк. ев. отъ Іоанна, стр. 303.

<sup>4)</sup> Опыть изученія свангелія св. Іоанна Богослова г. Властова, т. 2-й стр. 268—269. С.-Петербургъ 1887.

Ставши на берегу, Господь спрашиваетъ учениковъ: дъти eda, что снидно имате-παιδία 1) μή τι 2) προσφάγιον 3) έγετε. Господь называетъ учениковь словомъ-пакока, а не техуа. какъ въ XIII гл. 51 ст., чтобы сейчасъ же не обнаружить Себя Тёхча-выражение отеческой любви, паида, напротивъ. выражаеть только дружбу высшаго съ подчиненнымъ. Евфимій Зигабенъ думаетъ, что слово поюба, обыкновенно, употреблялось для названія работниковь. "Детьми (пако́(а), пишеть онь, назвалъ (Господь) учениковъ, воспользовавшись обыкновеннымъ названіемъ работниковъ, и назвалъ такъ потому, что они теперь находились въ цвётё лётъ и были полны силъ для предстоящихъ имъ трудовъ" 4). Своимъ вопросомъ Господь обнаруживаетъ Себя предъ учениками. купцомъ или путешественникомъ, которому нужно было купить рыбы. Господь, конечно, зналь, что апостолы ничего не поймали, но Онъ не говоритъ имъ объ этомъ, чтобы не обнаружить себя. На вопросъ Господа ученики отвѣчаютъ очень кратко: ии, говорятъ они. Нѣкоторые думаютъ, что въ этомъ отвѣтѣ выражается досада и неудовольствіе на незнакомаго человѣка, но мы не находимъ этого. Ученики въ это время были утомлены и опечалены безуспѣшною ловлею и потому имъ было не до разговоровъ съ незнакомымъ человѣкомъ.

Узнавъ о томъ, что ученики не имѣютъ ничего съѣстного, Господь говоритъ имъ: есерзите мрежу одесную страну корабля и обрящете. Правая сторона всегда считалась счастливѣе лѣвой. Мы видимъ изъ книги Бытія (XLVIII гл.), что тотъ, кто поставленъ на правой сторонѣ, больше благословленъ, чѣмъ стоящій на лѣвой. Господь велѣлъ закинуть сѣть именно

4) Зигабенъ. Толков. ев. оть Іоанна стр. 304.

<sup>1)</sup> Это слово встрѣчается еще въ 1-иъ посланія Іоанна Богослова, см. II, 13. 18.

<sup>2)</sup> Этой частицы нътъ въ Свнайскомъ кодексв.

в) Прозфатего означаеть вообще събстное; въ Н. Завѣтѣ употребляется только здѣсь, въ другихъ мѣстахъ употребляется для обозначенія кушанья слово офарего (XXI гл.; 9. 10. 13; VI, 9. 11). Хотя оба слова употребляются для обозначенія кушанья изъ рыбы, тѣмъ не менѣе между ними есть нѣкоторое различіе. Прозфатего означаетъ вообще то, что ѣдятъ съ хлѣбомъ; офарего же означаетъ приготовленную на огвѣ закуску. Въ данномъ случаѣ прозфатего было самымъ приличнымъ словомъ, какъ хакъ у учениковъ въ такое раннее врема можно было найти только свѣжую рыбу, а не зажаренную.

съ правой стороны для того, чтобы логля не показалась слузамѣчаетъ Евоимій Зигабенъ. Ученики быстю чайною, какъ исполнили повелѣніе незнакомца. Ввергоша же, пишетъ евангелистъ, и ктому не можаху-йсурсан 1) привлещи ся от множества рыбъ. Повиновение апостоловъ Евонмий Зигабень объясняетъ тѣмъ, что ученики сочли Іисуса Христа за опытнаго рыболова, который хорошо зналъ, въ какомъ месте ваходится рыба<sup>2</sup>). Вёроятно, и въ тонё голоса, съ какихь Господь сказалъ Свое повелѣніе, слышалась твердая увѣревность на обильный ловъ рыбы, такъ что ученики ободрезись и стали надъяться на исполнение Его словъ. Къ своему удавленію. ученики захватили въ съть мпожество рыбъ. такъ что не могли притянуть ся къ лодкъ. Такой обяльный уловърыбы нужно объяснять чудесною силою Інсуса Христа. По Его повельнію рыба собралась по правую сторону лодки апостолов. и попалась въ съть ихъ.

Экзегеты полагають, что повъствование ев. Іоанна о довлъ рыбъ исполнено глубокаго смысла. Блаж. Августинъ, напримѣръ, думаетъ, что эта ловля указываетъ на будущую сулыу церкви. Вотъ какъ онъ изъясняетъ сказание о чудесной ловл рыбъ: "Вверзите мрежу одесную страну корабля и обрящет. Ввергоша же и ктому не можаху привлещи ея от эмноже. ства рыбу. (Іоан. XXI, 6). Здёсь Господь означаетъ, какова будетъ Церковь въ концѣ вѣка, такъ какъ при другой ловлѣ (Лук. V гл.) означалъ, какова Церковь нынѣ. Первое чую сотворилъ Онъ въ началѣ Своей пропозѣди, а это послѣ Своего воскресенія, показуя тімь, что первая ловля рыбь означаеть юбрыхъ и злыхъ, какихъ нынѣ имѣетъ Церковь, а эта-только добрыхъ, какихъ будетъ имѣть вѣчно, когда въ концѣ сего вѣка исполнится воскресеніе мертвыхъ. Тамъ Христосъ, когда повелѣваль ловлю рыбъ, не стоялъ на берегу, когда здъсь, а взошедъ на одинъ корабль, который принадлежалъ Симону, просилъ его (Симона) отступить мало отъ земли, и, сидя на кораблѣ, училь народъ; когда же пересталъ говорить, сказалъ Симону: посту.



<sup>1)</sup> Вь Синайскомъ, Ватиканскомъ, Ефремовомъ и Комбриджскомъ кодексать стоитъ (буроду.

<sup>2)</sup> Знгабенъ, толков. ев. отъ Іоанна, стр. 304.

пи во глубину, и вверзите мрежи ваша во ловитоу. Притомъ всѣ пойманныя рыбы тамъ были въ корабляхъ, а здѣсь мрежа извлечена на землю. Сими и другими, какие можно здъсь найти, признаками, изображена Церковь-въ первомъ случаѣ, какова она въ настоящемъ въкъ, а въ другомъ---какова въ концѣ вѣка: потому первое чудо совершено прежде, а второе посяв воскресения Господня; тамъ Христосъ изобразилъ насъ званныхъ, а здёсь воскресшихъ. Тамъ сёти опускаются не по одну правую сторону, чтобы не означили однихъ добрыхъ, ни по одну левую, чтобъ не означили однихъ злыхъ, а безразлично: вверзите, говорить, мрежи ваша во ловитву, дабы ны разумели вообще-и добрыхъ и злыхъ, но здесь говоритъ: верзите мрежу одесную страну корабля, дабы означить тёхъ. кои стоять одесную, т. е. добрыхъ. Тамъ съть для означения расколовь проторгалась; а здёсь, такъ какъ по воскресения въ совершенномъ мірѣ святыхъ никакихъ расколовъ не будетъ, прилично было сказать евангелисту: и толико сущима не проторжеся мрежа. Тамъ поймано такое множество рыбъ, что наполненные ими два корабля погружались, т. е. склонялись къ потопленію: они хотя не погрузились, но бъдствовали. Полобно сему, не оттого-ли происходять въ Перкви толикія быствія, нами оплакиваемыя, что нельзя воспрепятствовать такому множеству людей, кои съ своими нравами, совершенно удаленными отъ пути святыхъ, входятъ къ намъ, угрожая потопленіемъ (церковному) благочинію?-Но здъсь ввергли съть по правую сторону, и ктому не можаху привлещи ея отъ множества рыбъ. Что значитъ-ктому не можаху привлещи ея, какъ не то, что принадлежащіе къ воскресенію живота, то есть, къ десной странѣ, и внутрь мрежи христіанскаго имени скончавающиеся, явятся только на берегу, т. е. въ концѣ вѣка по воскресени?" 1). Это толкование Августина заслуживаетъ вниманія, но не исключаетъ другихъ объясненій. По этому приведемъ и другія мнёнія по этому вопросу. Кальвинъ думаетъ, что черезъ неудачный ловъ рыбы ярче выставлялось для учениковъ превосходство Інсуса Христа, по благословению Котораго было поймано затъмъ множество рыбы 2). Это мнѣніе не

<sup>1)</sup> Барсовъ, сборнякъ на четвероев. т. 2-й, стр. 549-550.

<sup>2)</sup> Auferstehungsgeschichte von Nebe, s. 269.

заслуживаетъ такого вниманія, какъ миѣніе Августина. Превосходство Господа ярко обнаружилось въ воскресенія Ето. такъ что не было никакой необходимости выставлять его. Геягстенбергъ, Годе и др. полагаютъ <sup>1</sup>), что безуспѣшный ловъ рыбы указывалъ ученикамъ на ихъ безплодную миссію среди іудеевъ. Но и это миѣніе нельзя считать вполнѣ правильных. Какъ извѣстно, проповѣдь апостоловъ среди іудеевъ была вебезуспѣшна, напримѣръ въ день Пятидесятницы обратилось во Христу 3000 іудеевъ (Дѣян. II, 41). Много іудеевъ обратилось во Христу въ Самаріи и другихъ городахъ (Дѣян. VIII гг.) Вполнѣ можно согласиться только съ тѣми, которые думаютъ. что безуспѣшный ловъ рыбы учениками указываетъ на безполность всякой работы безъ благословенія Божія.

Видя обильный уловъ рыбы, ев. Іоаннъ догадался, что на берегу стоитъ Самъ Господь. Глагола же, пишетъ евангелисть. ученика той, его же любляше Іисуса, Петрови: Господь есть. Спрашивается, почему Іоаннъ догадался, что незнакомый жловѣкъ, стоящій на берегу, есть Господь? Одни (Neander) лумають, что Іоаннъ узналь Інсуса Христа по голосу, другіе (Lange) причину этого видять во внѣшнемъ видѣ Іисуса Хрнста. Но въ такомъ случаѣ странно, почему другіе ученики не узнали Господа. Іоаннъ, притомъ, узналъ Господа уже послѣ того, какъ въ съть попало множество рыбы. Очевидно, послѣднее обстоятельство было поводомъ къ образованію его догадки. Іоаннъ зналъ, что такой обильный уловъ рыбы можеть подать только одинъ Господь. Іоанну, быть можетъ, живо припомнился тотъ случай, когда онъ и его товарищи также вср ночь безуспѣшно ловили рыбу, но утромъ, по слову Господа. поймали множество рыбъ (Лук. V, 1-14). Причиною того, что Іоаннъ узналь Господа ранбе другихъ учениковъ, служна его горячая любовь къ своему Учителю. Другіе ученики всецёло предались рыбной ловлё, а Іоаннъ въ это время не переставалъ думать о своемъ любимомъ Учителѣ и Господѣ, юторый объщаль явиться имъ въ Галилеъ.-Свою увъренность въ томъ, что незнакомый человѣкъ есть Господь, Іоаннъ со-

<sup>1</sup>) Das Evang. des Iohan. erläutert von Hengst. τ. 3, crp. 330. Comment. 2009 Evang. lohan. von Godet, s. 580.

Digitized by Google

#### отдълъ церковный

«общилъ прежде всего Петру. Очевидно, что Іоаннъ былъ въ самыхъ близкихъ отношенияхъ съ Петромъ. Послёдний немедленно поспѣшилъ къ Господу. Симонз же Петрз, пишетъ евангелисть, слышаез, яко Господь есть, епендитомь препоясася, бъ бо наго: и ввержеся во море. Изъ этихъ дъйствій Петра и Іоанна ясно обнаруживается характеръ того и другого. Еще Златоустъ обратилъ на это внимание. "Когда они узнали Его, пишетъ онъ, то ученики Цетръ и Іоаннъ опять обнаруживаютъ особенности своихъ характеровъ. Тотъ былъ пламеннѣе, а этотъ возвышеннѣе; тотъ стремительнѣе, а этотъ проницательнъе. Поэтому Іоаннъ первый узналъ Інсуса, а Петръ первый пошелъ къ Нему" <sup>1</sup>). Съ Златоустомъ согласны Өеофилактъ и Евоимій Зигабенъ. У Іоанна чувствованія были нѣжнѣе, душа воспріимчивѣе; поэтому онъ первый сердцемъ почувствоваль, что на берегу стоить Господь. Между темь, Петръ былъ рѣшительнѣе его въ дѣйствіяхъ, хотя любовь его была не глубже любви Іоанна. У Іоанна было болве спокойствія, онъ не бросяется въ море, потому что Господь не требуетъ этого; онъ зналъ, что черезъ нѣсколько минутъ приблизится къ Господу и будетъ наслаждаться лицезръніемъ Его. .Петръ же, узнавъ, что на берегу стоитъ Господь, былъ не въ состоянии медлить; онъ считалъ бы себя измѣнникомъ Господу, если-бы не тотчасъ поспѣшилъ къ Нему.

Передъ тѣмъ, какъ броситься въ море, Петръ елендитомъ препоясася, бъ бо нагъ. Блаж. Өеофилактъ даетъ слѣдующее описаніе этой одежды: "эпендитъ есть одежда изъ льняного полотна, какою опоясываются финикійскіе и сирійскіе рыбаки, или по нагому тѣлу, или поверхъ одежды, просто сказать, какъ живописцы изображаютъ апостоловъ, опоясанными поверхъ одежды"<sup>2</sup>). Болѣе точное описаніе этой одежды находимъ у Евфимія Зигабена. "Эпендитомъ, говоритъ онъ, называлась львяная одежда безъ рукавовъ, покрывающая тѣло до колѣнъ. Она, обыкновенно, употреблялась рыбаками ради удобства и приличія"<sup>3</sup>). Такимъ образомъ, подъ епендитомъ нужно разумѣть

<sup>)</sup> Златоусть, толков. ев. на Іоанна, стр. 709.

<sup>2)</sup> Өеофилакть. Благовъстникъ. ч. 4-я, стр. 477.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Зигабенъ, толков. ев. отъ Іоанна стр. 305.

рыбачій китель, или блузу, доходящую до колёнъ. Съ этинъ согласно большинство экзегстовъ, напо. Мейсов, Годе, Актарать, Генгстевбергь, Кейль, Небе 1) и др. Этою одежное Петрь опоясался. Спрашивается, какъ нужно понимать это авиствіе Петра. Многіе экзегсты думають, что Петръ набросиль на себя эту одежду, прежде же этого онь быль совершенно нагимъ. Но невозможно допустить, чтобы Петръ биль настолько лишенъ стыда, чтобы быть предъ своими товарищани совершенно обнаженнымъ. Нужно допустить TV MEICIL, TO Петръ и ранбе имблъ на себб эпендитъ: нагимъ (учичо;) часто называли у евреевъ и такого человѣка, который низл только нѣкоторыя части своего тѣла обнаженными, или того, который имёль только нижнее платье, или хитонь (Iob. XXIV, 7, 10; 1 Цар. XIX, 24; Ис. XX, 2). Можно поэтому дунать, что Петръ во время работы вмёль эпендить распоясанных, такъ что не только руки и ноги доколенъ, но и грудь его была обнажена. Услыхавъ же, что на берегу стоить Господь, Петръ подпоясалъ эпейдитъ. Это мизніе высказано было еще Евоиміемъ Зигабеномъ. "Петръ былъ нагь, иншетъ онъ, т. е. не имѣлъ на себѣ викакой другой одежды, а только одень эпендитъ и то не подпоясанный, быть же совершенно нагиз было ужъ совствиъ неприлично. Теперь онъ, подпоясавшись, выразилъ свое почтеніе къ Інсусу Христу<sup>2</sup>).

Когда Петръ поплылъ къ берегу, на которомъ стоялъ Інсусъ Христосъ, другіе ученики оставались въ лодкѣ и тянули сѣть съ рыбою. Они приплыли къ берегу спустя нѣсколько времени. Друзіи ученицы, пишетъ евангелистъ, кораблецемъ тŵ пλатарю —пріидоша, не бъща бо далече отъ земли, но яко дев сти локтей, слекуще мрежу рыбъ. Іоаннъ называетъ здѣсь уменьпительнымъ именемъ тотъ корабль (пλаточ)—ст. 3), на которомъ находились ученики. Очевидно, что у учениковъ была небольшая парусная рыбачья лодка. Нѣтъ никакихъ основаній предполагать, что они плыли на большомъ морсковъ



<sup>1)</sup> Comment. ub. das N. Test. von Meyer, 4. 2-s crp. 280; Commentar. sum Ev. Ioh. von Godet, crp. 581; Das Iohan. Evang. erklärt von Luthardt, 4. 2, crp. 534; Comm. uber Ev. Iohan. von Keil, s. 583.

<sup>2)</sup> Зыгабенъ, -- толков. ев. отъ Іоанна, стр. 305.

-суднѣ, которое обыкновенно называется у насъ кораблемъ. Имущественное состояние учениковъ было, какъ извѣстно, небольшое, такъ что они не могли построить большого судна. Да и не было никакой необходимости строить большое судно: для рыбной ловли на морѣ (точнѣе-озерѣ) Тиверіадскомъ достаточно было парусной лодки.-Ученики тащили съть съ рыбой двёсти локтей, т. е. по нашей мёрё около 300 футовъ, или 43 саженей. Спрашивается, кто болье достоинь похвалы, Петръ, бросившійся въ воду, чтобы скорѣе прійти къ Інсусу Христу, или другіе ученики, оставшіеся оканчивать рыбную ловлю. На этотъ вопросъ нужно сказать, что Петръ и другіе ученики поступили правильно. Петръ поступилъ хорошо, что бросился въ воду, такъ какъ это дъйствіе соотвътствовало его темпераменту, данной ему отъ Бога индивидуальной способности. И другіе ученики поступили правильно, оставшись въ лодкѣ. Они любили Іисуса Христа не менѣе, чѣмъ Петръ, и также сильно желали видеть Его; но такъ какъ они не обладали такимъ рёшительнымъ характеромъ, какъ Петръ, то должны были остаться въ лодкѣ и терпѣливо ожидать того момента, когда они приблизятся къ берегу. Кромѣ того, они справедливо полагали, что нужно докончить ловлю рыбъ. Ученики получили богатый уловъ рыбы, вслёдствіе благословенія Божія, онъ былъ для нихъ небеснымъ даромъ. Неужели же они должны были пренебречь этимъ Божіимъ даромъ? Мы думаемъ, что Спаситель не похвалилъ бы ихъ за ревностное стремление къ Нему не по разуму.

Новое чудо ожидало учениковъ, когда они вышли на берегъ. Едва убо излъзоща на землю, видъща онъ<sup>1</sup>) лежащь и рыбу на немъ лежащу, и хлъбъ. На вопросъ, сколько находилось здѣсь рыбъ, экзегеты даютъ разные отвѣты. Одни (де-Ветте, Мейеръ, Лютардтъ) думаютъ, что здѣсь находилось нѣсколько рыбъ, такъ какъ Іисусъ Христосъ, по ихъ мнѣнію, не могъ напитать одною рыбою семь учениковъ<sup>2</sup>). Но это основаніе ихъ

<sup>1)</sup> Точпће-горячје уголья, какъ это видно изъ греческаго слова аудрахия.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Kurze Erklärung des Evangeliums Iohannis von de Wette, crp. 219. Leipzig. 1846. Comment. ub. N. Test. von Meyer, 4. 2, crp. 292; Das Iohan. Ev. erklärt von Luthardt, 4. 2, 535.

очень шаткое. Напитавшій 5 тысячь человѣкъ пятью хлѣбами и двумя рыбами не могъ-ли напитать семь учениковъ одною рыбою и хлёбомъ? Въ виду этого болёе правильно меёніе другихъ (Герарда, Кюнёля, Годе), которые думаютъ, что здѣсь находилась только одна рыба. Они не безъ основанія ссылаются на 13 ст. этой главы, гдѣ слово -- офя́рюу---(рыба) поставлено съ членомъ то, изъ чего ясно вытекаетъ, что здъсь былъ только одинъ экземпляръ рыбы. Появление этой рыби ученьки должны были счесть за чудо: они знали, что утромъ не кому было разводить огонь и жарить рыбу. Но раціовалисты стараются объяснить это чудо естественнымъ образонъ. Они думають, что Інсусъ Христосъ послѣ того, какъ приказалъ ученикамъ опять закинуть съть, или самъ успѣлъ поймать рыбку и зажарить ее (Кюнёль) или сдёлалъ это чрезъ чужія руки (Мейеръ), можетъ быть черезъ Петра, который. зная окрестности Тиверіадскаго моря, легко могь достать самое необходимое къ завтраку (Вейссъ). Это митніе неправильно. Інсусъ Христосъ не имѣлъ никакой нужды прибѣгать къ помощи другихъ. Онъ, какъ всемогущій, могъ изъ начего приготовить кушанье. "Все это, пишетъ Евонмій Зигабень, Інсусъ Христосъ создалъ изъ ничего, чтобы показать ученикамъ свое могущество и, представляя имъ возможность подкрѣпить свои силы послё трудовъ, высказать свою любвеобныную заботу о нихъ" 1). Інсусъ Христосъ приготовилъ для учениковъ самую простую пищу. На востокъ до сихъ поръ ведется обычай приготовлять въ дорогъ на огнъ свъжий хлъбъ и рыбу. Хотя то и другое при печень загораетъ и рыба теряетъ часть своего жира, но вкусъ этого кушанья бываетъ пріятенъ.

Прежде чёмъ пригласить учениковъ къ обёду, Інсусъ Христосъ говоритъ имъ: *принесите отъ рыбъ*, яже ясте нынъ. По мнёнію Евеимія Зигабена, это сдёлано Іисусомъ Христонъ для того, "чтобы самое дёло—обильный уловъ рыбы—не показалось какимъ-либо призракомъ"<sup>2</sup>). Но развѣ ученики сомнѣвались въ своемъ дёлѣ? Развѣ они не видѣли рыбъ и не испа-



<sup>1)</sup> Зыгабенъ, толков. ев. отъ Іоанна, стр. 305.

<sup>2)</sup> Знгабень, толков. ев. отъ Іоанна стр. 306.

тывали тяжести отъ съти, которую они тащили? Въ виду этого другіе экзегеты несогласны съ Евф. Зигабеномъ. Weiss думаеть, что повелёние Іисуса Христа принесть часть пойманной рыбы-обусловливалось необходимостью: для напитанія учениковъ будто бы недостаточно было находящейся на угольяхъ рыбы 1). Противъ этого нужно сказать, что Іисусъ питаетъ учениковъ, по сказанию евангелиста (ст. 13), только тою пищею, которая находилась на берегу до прибытія апостоловъ. Такимъ образомъ, не было никакой вужды въ пойманной апостолами рыбѣ. По мнѣнію Бенгеля, ученики должны были сдѣлать сравненіе между пойманной ими рыбой и рыбой, лежащей на огнѣ, чтобы послёдняя не казалась призракомъ<sup>2</sup>). Съ этимъ тоже трудно согласиться. Ученики, какъ извъстно, бли рыбу, предложенную Господомъ и, слёдовательно, могли убёдиться, что она не призрачный предметь. Поэтому основательнее полагать, что Господь черезъ это хотѣлъ благословить добрыя усялія апостоловъ и съ благоволеніемъ принять приношенія отъ трудовъ ихъ. И та рыба, которая была на огнъ, и та, которая находилась въ съти, составляла собственность Господа и даръ Его благости. Но Господь желаетъ принять отъ учениковъ дары, которые самъ далъ, чтобы дать имъ возможность высказать Ему благодарность и наградить ихъ за тѣ чувства, съ какими ови принесли ихъ.

Ученики быстро исполнили повелѣніе Господа. Влюзъ же Симонъ Петръ, говоритъ евангелистъ, и извлече мрежу на земмо, полну великихъ рыбъ сто и пятьдесятъ и три—дуе́ $\beta\eta$ <sup>3</sup>),  $\Sigma:\mu\omega\nu$ <sup>4</sup>) Пе́трос хад е́ $l\lambda$ ходе то діхтоох ѐπд тўс ўўс <sup>5</sup>), µедтох  $l\chi$ до́ $\omega\nu$  µеуа́ $\lambda\omega\nu$  е́хатох пехту́хохта трі $\omega\nu$ . Сообразно своему темпераменту, Петръ первый поспѣшилъ исполнить повелѣніе Господа, онъ первымъ влѣзъ въ лодку и началъ вытаскивать сѣть изъ воды. Хотя евангелистъ ничего не говоритъ объ участіи

- <sup>2</sup>) Gnomon. Novi Testamenti, crp. 492.
- <sup>3</sup>) Въ Синайскомъ колексѣ стоитъ--але́ву.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Cu. Comment. ub. ev. Joh. von. Keil, s. 585.

<sup>4)</sup> Тишендорфъ на основании Синайскаго, Ватиканскаго и Ефремова кодексовъ передъ этимъ словомъ вставилъ частицу обу.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Въ кодексалъ Синайскомъ, Александрійскомъ, Ватиканскомъ и Ефремовомъ стоитъ είς ту́м уу́м.

въ этомъ дѣлѣ прочихъ учениковъ, тѣмъ не менѣе нужно думать, что послѣдніе помогали Петру, такъ какъ повелѣніе принести рыбъ было сказано Іисусомъ Христомъ не одному Петру, но всѣмъ апостоламъ и, притомъ, одинъ Петръ не въ силатъ былъ вытацить сѣти изъ воды. Если ранѣе эту сѣть тащию 6 человѣкъ, то какъ же могъ одинъ Петръ вытащить ее на берегъ? Ясно, что всѣ апостолы вытаскивали сѣть изъ воды. Послѣ этого они пересчитали пойманныхъ ими рыбъ; оказалось, что они поймали 153 большихъ рыбы. Это число рыбъ издавна обращало на себя вниманіе экзегетовъ; они старались найти въ этомъ символическій смыслъ. Приведемъ нѣкоторыз мнѣнія относительно этого.

Блаженный Өсофилакть объясняеть число 153, следующимы образомъ: "Когда возсіяло утро солнца правды и распростерта съть апостольская, ученіе по истинъ правое въ сравненія съ которымъ законъ и пророки представляются лѣвою сторовою, тогда неводъ вытаскивается, и ко Христу приводятся не одни язычники, которыхъ можно назвать стома, но и израильтяне, которыхъ можно назвать пятьюдесятью. Ибо, когда войнеть полнота язычниковъ, тогда и Израиль спасется (Рим. XI, 25. 26). Три (рыбы) означають вёру въ святую Тронцу. Ибо сто и пятьдесять, т. е. язычники и іудеи пойманы не безъ трехь, такъ какъ безъ въры въ Троицу никто не называется уловлевнымъ" 1). Съ этимъ объясненіемъ согласенъ в Евфимій Зигабенъ. Оно, нужно сказать, лучшее изъ встать символическихь объясненій числа 153-хъ. Блаж. Іеронимъ думаетъ, что числ 153 означаетъ число встхъ породъ рыбъ, причемъ онъ ссялается на Киликійскаго поэта Оппіана, по которому будто-бы число встахъ породъ рыбъ простирается до 153-хъ. Противь этого<sup>2</sup>) взгляда, защищаемаго въ наше время Köstlin'омъ в Hilgenfeld'омъ <sup>в</sup>), уже Lampe замѣтилъ, что Оппіанъ этото числа не показывалъ. Въ древности породы рыбъ обозначались не этимъ числомъ. Такъ Плиній, обладавшій по своему времени большими познаніями, говоритъ, что существуетъ 174



<sup>1)</sup> Өсофилактъ, Благовъстникъ, ч. 4, стр. 479.

<sup>2)</sup> Keil-Commentar ub. s. Ev. Ioh. s. 586.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Theol. Iahrbücher 1851, 195. Ibid, 1868, 446.

рода рыбъ 1). Блаж. Августинъ находилъ слёдующій символическій смысль вь числь 153: десять есть число закона, семьчисло даровъ Духа Святого, безъ благодати котораго законъ не благотворить, а убиваеть. Животворить число 10+7=17. Но сумма ряда цыфръ отъ одного до семнадцати составитъ именно 153, такъ что эта цыфра есть символъ всёхъ тёхъ, которые сподобились спасенія <sup>2</sup>). Эту мысль развиваеть далѣе св. Григорій Двоесловъ. По его мнѣнію, ветхозавѣтная жизнь управлялась десятью заповъдями; новозавътная жизнь управляется семью дарами Духа Святого, поэтому вся жизнь и двятельность людей управляется числами 10+7=17. Но освящается эта деятельность верою въ Святую Троицу; 17 умноженное на 3, составляетъ цыфру 51, которая представляетъ собою покой юбилейнаго года (Лев. ХХУ, 8-12), достигаемый еще въ настоящей жизни душами преданными Богу. Умножая же число 51 еще на 3, на число Св. Троицы, мы получаемъ число 153, выражающее собою неизмъримую и извъстную только Богу сумму душъ, достигшихъ и имъющихъ доститнуть вѣчнаго блаженства <sup>8</sup>). Нельзя не замѣтить, 9TP мнѣнія Августина и Григорія Двоеслова слишкомъ про-' извольны. Также несостоятельно мниніе тихь, которые думають, что число рыбъ, пойманныхъ апостолами, указываетъ на имя Петра. Такъ, Dr Egli число 153 находитъ въ словахъ Schimeon Tohannah, Фолькмаръ въ словахъ Schimeon (71), bar (22) Iona (31) Kepha (29), Кеймъ--въ словахъ--Schimeon (71) Iochanna (53), Kepha (29). Спрашивается, почему число 153 нужно относить къ Петру? Для того-ли, чтобы видъть въ Петръ ловца человъковъ хат' ебоуну? Но, какъ извъстьо, Петръ не былъ такимъ. Онъ былъ равенъ другимъ апостоламъ. Поэтому трудно согласиться, что число 153 указываетъ на имя Петра.

Не смотря на то, что апостолы поймали множество рыбы,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Peracta aquatilium dote, non alienum videtur indicare per tot maria, tam vasta et tot millibus passuum terrae infusa, extraque circumdata mensura paene ipsius mundi, quae intelligantur animalia centum septuagiuta quatuor omnino generum esse eaque nominatim complecti, hist an. 32, 53. Cu. Nebe Auferst 287 crp.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Властовъ, опытъ изученія ев. св. І. Богослова стр. 274-275.

<sup>3)</sup> Бестан на евангелія, ч. 2, стр. 40.

неводъ ихъ не разорвался. И толико сущима (рыбамъ), пишетъ евангелистъ, не проторжеся мрежа. При первой чудесной ловлъ рыбъ, которая произошла передъ призваніемъ Петра (Лук. V, 6), неводъ послѣдняго отъ обилія пойманной рибы прорывался. Теперь же неводъ остался цѣлымъ. Толковники не безъ основанія видятъ въ этомъ новое чудо. По миѣнію Евфямія Зигабена, "не проторжеся мрежа не потому, что она .была крѣпка, но потому, что Господъ такъ устроилъ" <sup>1</sup>).

Послѣ того, какъ апостолы перечислили рыбъ, Інсусъ Христосъ говоритъ имъ: npiudume объдуйте 2) бебте, арютнате. Ученики молча пошли къ тому мѣсту, гдѣ была приготовнена чудесная пища. Они не осмѣливались разговаривать съ Госодомъ: ни единъ же смъяще отъ ученикъ истязати-едетасаего, ты кто еси, въдяще, яко Господь есть. Въ присутстви Івсуса Христа апостолы испытывали святой страхъ, такъ какъ теперь они знали, что Онъ-Господь. Это было вполнѣ естественно. Если ангелы и архангелы испытываютъ трепетъ, созерцая величіе Бога, то тѣмъ болѣе люди, хотя бы и святие. должны со страхомъ и трепетомъ созерцать величіе Божіе. Изъ • благоговѣйнаго трепета апостолы не могли спросить Інсуса Христа, кто-Онъ. "Видя измънившееся лице, исполненное веобычайнаго величія, пишетъ Златоустъ, апостолы были очень изумлены и хотъли бы что нибудь спросить объ этомъ, во страхъ и сознание, что это былъ не другой кто, а именно-Онъ, удерживали ихъ отъ вопроса" <sup>в</sup>). Испытывая священный страхъ, апостолы не рѣшались сами приступать къ пищѣ. Тогда Іисусъ Христосъ Самъ роздалъ имъ пищу. Пріиде же, повъствуетъ Іоаннъ, и пріята хлюба и даде има и рыбу токожде. Нѣкоторые экзегеты находять страннымъ, почему евангелистъ ничего не сообщаетъ здѣсь о молитвѣ передъ дринятіемъ пищи. Златоустъ, Өсофилактъ и Евонмій Зигабенъ Лумають, что Інсусу Христу, какъ Воскресшему, неприлично было дѣлать ничего человѣческаго. "Теперь, пишетъ Зигабевъ,



<sup>1)</sup> Зигабенъ, толков. ев. отъ Іоанна, стр. 306.

<sup>2)</sup> Точнѣе: идите завтракать, такъ какъ слово то ариятом означало у грекот завтракъ. Hom. od. 16, 2: ѐито́нонто ариятом а́и ήоĩ.

<sup>3)</sup> Златоустъ, 87 бес. на ев. отъ Іоанна, стр. 710.

Інсусъ Христосъ уже не взираетъ на небо и не делаетъ ничего другого, что Онъ дълалъ прежде, при подобныхъ случаяхъ, какъ человѣкъ, показывая ученикамъ, что и все находящееся передъ ихъ глазами. Онъ Самъ устроилъ съ особою премудрою целію" 1). Ученики, вероятно, разделяли пищу вмёсте съ Інсусомъ Христомъ. Хотя нѣкоторые экзегеты (Бенгель, Генгстенбергъ, Кейль) утверждаютъ 2), что ѣли одни только апостолы, такъ какъ Іисусъ Христосъ не нуждался теперь въ пищѣ, тѣмъ не менѣе изъ вопроса Іисуса Христа: дюти, еда что снъдно имате, ясно видно, что Онъ Самъ намъдевался вкусить пищи. Конечно, Іисусъ Христосъ по Своемъ воскресеніи не нуждался въ пищѣ, однако, для увѣренія учениковъ въ дъйствительности своего воскресенія и утъшенія ихъ, Онъ неоднократно раздѣлялъ съ ними трапезу. Не говорилъ-ли ап. Петръ, что они, апостолы, ћли и пили съ Іисусомъ Христомъ по воскресевии Его изъ мертвыхъ? (Дъян. Х. 41). Все это свидѣтельствуетъ о томъ, что Господь въ данномъ случаѣ ѣлъ рыбу и хлёбъ вмёстё съ учениками.

Къ повѣствованію о ловлѣ рыбъ евангелистъ Іоаннъ присоединяетъ: се уже третіе явися Іисусз ученикамз своимз воставз отз мертвыхз—тобто з) ўбу тріточ ёфачеры́ду о Іудобс тоїс µадутатс абтоб 4) ёүгрдеіс ёх чехры́ч. Явленіе на морѣ Тиверіадскомъ Іоанвъ считаетъ третьимъ, между тѣмъ, по общепринятому счету, оно было седьмымъ 5). Отрицательная критика находитъ въ этомъ непримиримое противорѣчіе другимъ сказаніямъ евангелій. Но мы не найдемъ никакого противорѣчія, если обратимъ вниманіе на то, что Іоаннъ считаетъ только тѣ явленія, которыя происходили передъ собраніемъ учениковъ, на

Въ Свнайскомъ кодексѣ послѣ этого слова стоитъ δέ.

<sup>1)</sup> Знгабенъ, толк. ев. отъ Іоанна, стр. 306.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Gnomon Novi Testamenti, crp. 492. Das Evangelium des heil. Iohannes erläutert von Hengstenberg, r. 3, crp. 341; Commentar ub. ev. Iohan. Keil, s. 586.

<sup>4)</sup> Въ кодексахъ; Синайскомъ, Александрійскомъ, Ватиканскомъ и Ефремовомъ слова айтей ивтъ.

<sup>5)</sup> Вотъ порядовъ явленій Христа: 1) явленіе Марін Магдалинъ, 2) женамъ мироносицамъ, 3) эммаусскимъ ученикамъ, 4) Петру, 5) ученикамъ вечеромъ 1-го дня, 6) ученикамъ спустя 8 дней въ Іерусалимъ, 7) на моръ Тиверіадскомъ, 8) ученикамъ на горъ Галилейской, 9) Іакову брату Господню и 10) явленіе на горъ Елеонской, закончившееся вознесеніемъ.

что указывають слова его: явися ученикома своима (Іоан. XXI 14), а такихъ явленій ранѣе было только два и, такимъ образомъ, Галилейское является гретьимъ. Если бы Іоаннъ принималъ во вниманіе всё явленія, то онъ не могъ-бы сказать, что Галилейское явленіе было третьимъ, такъ какъ онъ самъ ранѣе сказалъ уже о трехъ явленіяхъ (Іоан. XX, 14—17; XX, 19— 23; XX, 26—29). Такъ объясняютъ это замѣчаніе всѣ лучшіе экзегеты, напр. Евенмій Зигабенъ: "Въ первый разъ, пишеть онъ, Іисусъ Христосъ явился вечеромъ въ тотъ же день, въ который воскресъ (Іоан. XX, 19), во второй черезъ восемь двей послѣ того (Іоан. XX, 26), а въ третій разъ теперь... Являхся Іисусъ Христосъ и женамъ, которыя были какъ-бы ученицань Его, и двумъ тѣмъ, о которыхъ упоминается у евангелиста Марка (XVI, 12), и Петру, но всѣмъ вмѣстѣ ученикамъ Овъ явился теперь уже въ третій разъ <sup>1</sup>).

Ив. Гатбов.

(Продолжение будетъ).

Digitized by GOOG

1) Толвов. ев. отъ Іоанна, стр. 307.

### ДОНЕСЕНІЕ

### Высокопреосвященнъйшему Анвросію, Архіепископу Харьковскому,

### Епархіальнаго Миссіонера (о повздкв въ Старобвльскій увздъ).

Во исполнение приказания Вашего Высокопреосвященства, З-го октября сего года, я отправился въ Старобельский убздъ. Я побываль въ городъ Старобъльскъ на Миссіонерскомъ съ**тадъ 1-го благочинническа**го округа; лично убъдился въ томъ. что приходы этого округа продолжають пребывать въ религіозномъ мирѣ; затѣмъ, 6-го числа, утромъ, выѣхалъ въ слоб. Трехизбянску. Сюда прітхалъ я позднимъ вечеромъ. Здѣсь меня уже поджидали командированные Епархіальнымъ Миссіонерскимъ Совѣтомъ единовѣрческій священникъ гор. Харькова. о. Михаилъ Колышкинъ, и его псаломщикъ или "уставщикъ" Григорій Филимоновъ. Разговорились о мёстныхъ дёлахъ. Приходскій протоіерей о. Павловъ сообщилъ намъ, что въ самомъ Трехизбянскъ раскольниковъ нътъ. Осталось ихъ немного въ деревнѣ Кряковкѣ, да и тѣ находятся въ настоящее время въ полнонь разстройствь. Глава или "наставникь" этихь деревенскихъ раскольниковъ, старикъ Кряковцовъ, упорно держится безпоповщины, но его дёти извёризись уже въ правотё раскола. Напрасно онъ кулачнымъ боемъ силится привязать ихъ къ своему толку: мёра эта не достигаетъ цёли. Одинъ изъ сыновей старика-"наставника" безпоповцевъ, по имени Анисимъ, открыто исповъдуетъ истинность православной Церкви. Онъ ходить въ храмъ, искренно молится предъ православными иконами и лишь медлить формально присоединиться къ нашей

Церкви. Ему хотѣлось бы обратить въ православіе своихъ безпоповцевъ и потомъ соединиться съ нами на началахъ или правилахъ единовѣрія. Въ этомъ смыслѣ Анисимъ Кряковцовъ подалъ умно составленное прошеніе на имя о. протоіерея Павлова.—Другіе два брата Анисима колеблются; однако и они склонны къ соединенію съ православною Церковью.

При такихъ условіяхъ миссіонерскія бесѣды для семьи Криковцовыхъ оказывались крайне своевременными и необходинми. О. протоіерей отъ души радовался нашему пріѣзду въ Трехизбянскъ.

Бесѣда съ раскольниками была назначена на 7-е октяби. о чемъ ихъ увѣдомили еще днемъ, 6-го числа.—Въ назначенное время раскольники исправно собрались въ зданіи церковноприходской школы. Мы сомнѣвались: будетъ-ли на бесѣдѣ сачъ старикъ Кряковцовъ?—Но интересъ къ слушанію миссіонерской проповѣди побѣдилъ въ немъ упрямство раскольника, и онъ пришелъ въ Трехизбянскъ вмѣстѣ съ своими колеблющинся дѣтьми. Сошлось довольно и православныхъ послушать, что будетъ "отвѣчать" самоувѣренный старикъ.

Бесѣду мы заранѣе уговорились вести о Церкви Христовой. Этоть вопросъ—самый главный въ полемикѣ съ раскольнизами, особенно безпоповцами, не имѣющими у себя ни священства, ни таинствъ и, однако, мнящими составлять изъ себя Апостольскую Церковь. Бесѣду началъ о. Михаилъ Колышкизъ На основаніи старопечатныхъ книгъ онъ постарался раскрить слушателямъ, что Церковь Христова есть собраніе не однитъ мірянъ, а "всѣхъ вѣрныхъ Божіихъ, иже... принимаютъ болественныя, святыя и совершенныхъ святыхъ отъ Христа поставленныхъ"... Безпоповщинская община не имѣетъ въ себѣ указанныхъ свойствъ истинной Церкви и, слѣдовательно, она м есть Церковь Христова, а самочивное скопище людей, "чухъ дыхъ вѣры".

Это печальное положение сознають и безпоповцы, но въ свое оправдание они придумали учение о пришестви антихриста, который будто бы истребилъ священство Христово, а съ нимъ и церковныя таинства.

Digitized by Google .

Чтобы устранить подобное умствованіе безпоповцевъ и показать всю его суетность, въ помощь о. Михаилу, я на основани св. Писанія раскрылъ ученіе о вѣчности и неодолѣнности Церкви "вратами ада" (Мо. 16, 18). Это ученіе я подтвердилъ потомъ словами св. Златоуста, вычитанными мною изъ Благовѣстника. Всѣмъ было очевидно, что ратовавшіе противъ церкви "погибоша",—что она "небесъ высши, земли ширши" и "не подлежитъ еремени тальнію". Если такъ, какимъ родомъ безпоповцы говорятъ о погибели истиннаго священства въ Церкви? Они, значитъ, не вѣруютъ словамъ Господа нашего Іисуса Христа (Мо. 28, 18—20 ср. Еф. 4, 11–13), а всѣ невѣрующіе въ Евангеліе уже осуждены (10. 3, 18).

Старикъ Кряковцовъ, по своему невѣжеству, былъ безсиленъ сказать что нибудь серьезное противъ изложеннаго ученія о вѣчности Церкви Христовой. На мой вопросъ: согласенъ-ли онъ съ этимъ ученіемъ?—онъ отвѣтилъ:—Какое теперь священство... Священники въ среду и пятницу ѣдятъ скоромное и по правиламъ Петра и Павла они подлежатъ за это анаеемѣ.

Напрасно я старался выяснить "слёпому вождю слёпыхъ", что не всѣ православные священники по средамъ и пятницамъ ъдятъ скоромное, что несоблюдающіе постовъ---рѣдкость и исключеніе среди пастырей Церкви; если же вѣкоторые священники нарушають церковные каноны, то за это они осудятся Богомъ, а Церковь черезъ нихъ не порочится и не умалястся въ своей святости и чистот в.--Эту мысль я развилъ на основании притчъ Господнихъ о полъ, засъянномъ пщеницею, среди которой потомъ выросли плевелы, — о неводѣ, званныхъ на вечерю и о десяти въдвахъ. Приводилъ я и другіе библейскіе примѣры, напр. исторію сыновей Илія первосвященника (1 Цар. 2, 12-17, 22-36 ст.), Іуды-Предателя, откуда слёдовало, что порочность отдёльныхъ священниковъ въ православной Перкви не растлъваетъ ся святости,---но старикъ твердилъ свос. Онъ не слушалъ и старопечатныхъ свидътельствъ, вычитываемыхъ ему о. Михаиломъ. Очевидно, старику стыдно было признаться въ своихъ заблужденіяхъ и онъ упорствоваль, къ удивленію всѣхъ слушателей и особенно его сына Анисима...

Но всему бываютъ свои естественныя границы. И старикъ

Кряковцовъ, помявшись на придуманномъ имъ возражении, перебѣжалъ потомъ на излюбленный раскольниками вопросъ о перстосложении для крестняго знаменія. Въ измѣненіи перстовъ для этого знаменія онъ видѣлъ погибель нашей Церкви, коренной ся грѣхъ.—Старика горячо поддержалъ еще какой-то странній раскольникъ, бывшій на бесѣдѣ.

Тогда я еще разъ поставилъ на видъ слушателямъ, что раскольники не доказали намъ, будто бы Перковь Христова на землѣ нѣкогда прекратитъ свой богоучрежденный порядокъ и будетъ существовать безъ священства и такиствъ. Слёдовательно, собестдники наши косвенно признали себя находящимися онть Церкви Христовой. Затёмъ мы перешли на вопросъ о перстахъ. Я показалъ слушателямъ различіе между догматомъ и обрядомъ, --- сказалъ, что въ троеперстіи вѣтъ никакой ереси. Ибо еретикъ, по словамъ Василія Великаго, тотъ, "иже вврою чужиз". А православные, складывая тря первыхъ перста для крестнаго знаменія, исповѣдують тѣмъ самымъ свою въру въ Тріединаго Бога и въ два естества во Христъ-двумя пригнутыми пальцами.-Какіе же они еретеки? Слѣдовательно, и раздёляться христіанамъ изъ-за обрядовъ, изъ-за второстепенныхъ и подлежащихъ измѣненію вещей---"стыдъ и срамъ", по слованъ того же Василія Великаго.

Для большей убѣдительности этого вывода, о. Миханлъ сталъ разсуждать о троеперстіи и двуперстіи на основаніи старопечатныхъ книгъ. Онъ показалъ раскольникамъ, что въ старыхъ книгахъ нѣтъ однообразнаю приказанія насчетъ перстовъ. Явно, что предкамъ нашимъ вопросъ о перстахъ не представлялся такимъ неподвижнымъ, какимъ сдѣлали его раскольники. Посему и мы должны молиться такъ, какъ Церковь благословляетъ...

Эта мысль крайне понравилась Анисиму Кряковцову. Онъ словами и жестами подтвердилъ, что "вся суть въ Церкви",— "что Церковь велитъ, то надо исполнять", а худому она не научитъ. Она всёмъ желаетъ спасенія: хочешь—молись троеперстно, не хочешь двуперстно, "только не отбивайся отъ Церкви", заключилъ свою рёчь Анисимъ. О. Михаилъ одобсилъ понятія Анисима и вопросъ о перстосложеніи оказался исчерпаннымъ.

Digitized by Google

 $\mathbf{532}$ 

Въ это время изъ среды раскольниковъ былъ предъявленъ новый вопросъ: какъ надо смотръть на австрийское священство?

О. Михаилъ съ канонической точки зрѣнія показалъ, что это священство безблагодатное и незаконное. Оно такимъ являетъ себя и въ жизни. При этомъ о. Михаилъ разсказалъ, какъ онъ самъ былъ австрійскимъ "попомъ" въ Кавказской станицѣ, какъ онъ ужасался, глядя на дѣйствія австрійской лжеіерархіи, вродѣ Силуана. Этотъ Силуанъ, бывшій Ставропольскій раскольничій "архіерей", кости некрещенныхъ черкесовъ выдалъ за мощи Дада, Гавидая и Коздоя-персидскихъ мучениковъ. Произвёлъ тѣмъ великій соблазнъ въ своемъ обществѣ, за что и былъ обличенъ австрійскимъ же лже-архіереемъ Анастасіемъ...

Сообщеніе о. Михаила произвело потрясающее дёйствіе на раскольниковъ. Они, молча, слушали и ничего не возражали. Въ главахъ Анисима стояли слёзы...

Я повторилъ вкратцѣ содержаніе всей нашей бесѣды, призвалъ раскольниковъ къ покаянію и соединенію съ Православною Церковью, —и мы закончили бесѣду. —На прощанье, о. Михаилъ съ своимъ псаломщикомъ пропѣли древнимъ напѣвомъ "Достойно есть", —чѣмъ въ высокой степени умилили сердца старообрядцевъ. Они до самого вечера не уходили домой и всё разсматривали старопечатныя книги. Даже старикъ Кряковцовъ — и тотъ размякъ, и хотя спорилъ съ нами и съ другими православными, но безъ воодушевленія, больше изъ самолюбія.

Проведенная нами въ Трехизбянскѣ бесѣда окончательно расположила Анисима Кряковцова присоединиться къ Церкви. Онъ готовъ былъ сдѣлать это тотчасъ же, но отложилъ свое присоединеніе до воскресенья, въ недеждѣ склонить за собою другихъ раскольниковъ.

На слѣдующій день, 8 октября, въ пятницу, мы отправились изъ Трехизбянска въ сосѣднюю слободу Райюродиу, гдѣ раскольниковъ значительно больше. Между ними, однако совершенно нѣтъ начетчиковъ, такъ что въ духовныхъ дѣлахъ они руководствуются указаніями старика Кряковцова.—Не отличаются райгородскіе раскольники и строгостью жизни. Они

пьютъ водку, а молодежь ихъ даже куритъ. Среди православныхъ они не имѣютъ соблазнительнаго значенія, они держатся своего упованія по преданію: "отцы — молъ наши крестились двуперстно, и мы должны поступать такъ же. Нечего ломаться...".

Слухъ о рѣшеніи Анисима Кряковцова присоединиться къ Церкви Православной подѣйствовалъ тѣмъ не менѣе возбуждающе на райгородскихъ раскольниковъ. Среди нихъ пошън толки по поводу этого обстоятельства, вслѣдствіе чего наша бесѣда могла глубоко интересовать многихъ изъ нихъ.

Такъ и случилось. Когда оповъстили село о нашемъ прівздѣ и заблаговъстили въ колоколъ, церковно-приходское училище быстро набилось народомъ. Раскольниковъ пришло много и даже съ женами. Среди нихъ былъ Анисимъ Кряковцовъ, прівхавшій слёдомъ за нами "подивиться" на свою братію и послушать еще нашу проповъдь.—Бесъда опять шла о Церкви Христовой— этомъ изначальномъ полемическомъ во просѣ. По просьбъ о. Михаила, бесѣду началъ я ръчью. Я держался прежде и больше всего св. Писанія; о. же Михавилъ вычитывалъ потомъ къ сказанному мной старопечатныя свидѣтельства. Райгородскіе раскольники ничего намъ не возражали. Имъ помогъ Анисимъ. Онъ спросилъ:

- Чесо ради люди будуть удаляться изъ Церкви?

На это я ему прочелъ нѣкоторыя мѣста изъ Апостольскихъ посланій, напр. 1 Тим. 4, 1—3; 2 Тим. 3, 1—9 и др. Анисимъ не вполнѣ удовлетворился. Онъ попросилъ "всетаки" прочитать изъ Большаго "Катихисиса". О. Михаилъ прочиталъ и своими словами передалъ содержаніе прочитаннаго. Въ Катихисисѣ говорилось, что трехъ ради винъ люди будутъ уходить изъ Церкви: во 1), по причинѣ "мерзости запустѣнія", которая будетъ вторгаться въ Церковь, во 2), вслѣдствіе дурной и соблазнительной жизни иныхъ христіанъ и 3)—по причинѣ ересей, которыя распространятся среди христіанъ.

Послѣ о. Михаила, я пространно доказывалъ народу, что никакая "мерзость запустѣнія" окончательно не погубитъ Христовой Церкви, согласно неложному обѣтованію ея Божественнаго Главы (Мо. 16, 18). Если же раскольники 9 гл. 27 стр. пророчества Даніила прилагаютъ къ Церкви православной, то

534

Digitized by Google

-они жестоко ошибаются. По толкованію Св. Отцевь, у Даніила пророка річь идеть о ветхозавітномъ святилищі и ветхозавітной жертві, которыя, дійствительно, истреблены и опустошены въ наказаніе за невіріе іудеевъ.—При этомъ я вычиталь соотвітствующія доказательства изъ твореній Св. Златоуста и Өеодорита. Также выясниль я, что гріхи людей не порочать Церкви и что ереси будуть свойственны отдильными христіанамъ и даже ихъ пастырямъ (Діян. 20, 30), но не осей Христовой Церкви, которую "врата ада не одоліють". Слідовательно. убігать изъ Церкви—малодушіе и гріхъ непростительный. Этому научаютъ темныхъ людей разные злонаміренные раскольничьи "цвітники", которымъ не слідуеть вірить, ибо они противны слову Божію...

Когда я продолжалъ еще свою рѣчь, меня перебилъ одинъ раскольникъ. Онъ сказалъ:

— Вотъ мы слушаемъ васъ съ душевнымъ удовольствіемъ и будемъ всегда радостно слушать... Ну только пусть Анисимъ Кряковцовъ не сбиваетъ насъ съ толку. Онъ прежде тащилъ насъ язъ Православной Церкви—и мы его слушались, а теперь зовётъ туда обратно. Какъ намъ слушать его?..

По рядамъ раскольниковъ пошелъ говоръ. Видно было, что они питаютъ вражду къ Анисиму за его склонность къ православію. Иные и открыто высказали эту вражду.

Я сталъ успокоивать раскольниковъ. Я посовѣтовалъ имъ слушать прежде всего законно поставленныхъ пастырей Церкви, а потомъ уже вникнуть въ то, что говоритъ, примѣрно, Кряковцовъ. Если онъ будетъ учить противно Св. Писанію и Православной вѣрѣ,—надо бѣжать отъ него, а если согласно, надобно вѣрить ему. Злобу же отложите. Она неприлична христіанамъ (Еф. 4, 31; 1 П. 2, 1).

Раскольники, успокоенные, заговорили о перстахъ. О. Михаилъ выяснилъ имъ всё, что нужно было, и мы закончили бесѣду. Я, по обычаю, повторилъ ея содержаніе и спросилъ раскольниковъ:

--- Согласны-ли они съ тѣмъ, что говорилось нами о Церкви, о мерзости запустѣнія и о перстахъ?

Кто-то отвѣтилъ, что "согласны".

- Если согласны, такъ зачёмъ же вы разъединяетесь оть насъ?

Одинъ раскольникъ, пріятный по виду, сказаль:

--- Вы вотъ учили насъ. Мы съ удовольствіемъ слушали. Послѣ обдунаемъ всё и, можетъ быть, Богъ дастъ-соединимся съ вами...

На этомъ мы разощлись съ райгородскими раскольниками. Бесёда съ ними произвела на православныхъ сильное впечатлёніе, —что они, не скрывая своихъ чувствъ, и высказали намъ. — Можно надёяться, что съ просвёщеніемъ райгородскихъ раскольниковъ, —послё ознакомленія ихъ съ прав. ученіемъ, многіе изъ нихъ побросаютъ темный расколъ безпоповщини.

Къ вечеру 8 октября, я уёхалъ изъ Райгородка въ Трехизбянскъ. Мнё необходимо было, по сектантскимъ дёламъ, спёшить въ Изюмскій уёздъ. По дорогё разговорились съ ямщикомъ о нравахъ раскольниковъ. Онъ сказалъ мнё, что райгородскіе старовёры бранятъ табачниковъ, а если дать имъ вина, да подмёшать въ него толченаго табаку, будутъ пить. Табакъ они считаютъ зломъ, а пьянства не осуждаютъ. Темные люди!...

О. Михаилъ заночевалъ въ Райгородкѣ и еще разъ, частно, бесёдоваль здёсь въ домё одного раскольника. Въ субботу же. 9 октября, онъ перебхалъ въ Трехизбянскъ. Было условлено, что въ воскресенье именно онъ, по желанію Анисима, присоединить его къ правосл. церкви. —Въсть объ этомъ быстро разнеслась по слободѣ. Въ воскресенье, за утреней, народу въ храмѣ было множество. Всѣ съ любопытствомъ смотрѣли на чинъ присоединенія Анисима къ церкви. Кряковцовъ покидаль расколь съ полнымъ убъжденіемъ и радостью. Послѣ присоединенія. передъ исповѣдью, готовясь къ св. Причастію, онъ со слезани каялся въ своихъ грѣхахъ передъ православными. Онъ громко и трогательно повёдаль имъ о томъ, какь онъ хулилъ церковь православную, называль ее "сбдалищемъ антихриста",-какъ онъ бранилъ четырехконечный крестъ Христовъ и троеперстное сложение руки для крестнаго знамения. Теперь онъ позналъ свои заблужденія и съ готовностью спёшить стать прав. христіаниномъ. "Помолитесь обо мнѣ, братцы, и простите меня

ради Христа"!---говорилъ взволнованный Анисимъ, кланяясь народу до земли.

Всѣ находящіеся въ храмѣ были потрясены трогательною исповѣдью Анисима и съ умиленіемъ молились о немъ.—Это рѣдкое церковное торжество надолго останется паматнымъ для православныхъ трехизбянцевъ; не пройдетъ оно безслѣдно и для раскольниковъ...

Вмёстё съ Ависимомъ рёшилъ присоединиться къ церкви и еще одинъ его дальній родственникъ. Этотъ пожелалъ принять чинъ присоединенія къ православной церкви въ раскольничьей моленной, въ деревит Кряковкѣ. О. Михаилъ охотно уступилъ его желанію, имѣя въ виду показать раскольникамъ, что при присоединеніи къ православію не требуется отрекаться отъ родителей и проклинать ихъ, —что распускаютъ про этотъ чинъ раскольничьи главари.

Когда о. Михаилъ съ своимъ псаломщикомъ и Анисимомъ, послё обёдни, пріёхали въ моленную, мать и жена Анисима встрётили ихъ враждебно. Онё говорили, что "ни за что не станутъ щепотницами". О. Михаилъ кротко успокоилъ возбужденныхъ раскольницъ. Онъ заявилъ имъ, что троеперстіе бываетъ "щепотью" лишь тогда, когда кто нюхаетъ имъ табакъ. А развё можно три первыхъ перста обзывать "щепотью", если этими перстами выражается вёра въ Троичнаго Бога? Такъ православная Церковь не къ "щепоти" призываетъ раскольниковъ, не къ нюханію табаку, а къ выраженію, посредствомъ пальцевъ, вёры въ Бога. Кромъ того, если кому не нравитса троеперстiе, молись двуперстно, но не хули православный обрядъ. Это грёхъ.

Раскольницы успокоились. Мать Анисима сказала, что она хотила проклясть его, да пожалила. Видно такъ тому быть...

О. Михаилъ убѣждалъ всѣхъ присоединиться къ Церкви православной. Два брата Анисима не прочь были это сдѣлать, но мать слезно умоляла ихъ повременить присоединеніемъ, пока они не сговорятъ и старика къ тому.—Самого же старика не было дома. Онъ уѣхалъ въ Райгородку, желая, можетъ быть, избѣжать семейныхъ волненій по поводу присоединенія Анисима, а можетъ быть, правда, его повлекли туда "дѣла". Какъ бы ни то ни было, но братья, мать и жена Аниснма остани: пока раскольниками, давъ о. Миханлу слово присоединиться Церкви "разомъ". Будемъ объ этомъ молиться!...

Во время присоединенія къ православію родственника Ансима, въ моленной были всё Кряковскіе раскольники. Коги по старообрядчески о. Михаилъ и его псаломщикъ запѣп: "Господь—просвёщеніе и Спаситель мой, Кого убоюся", —всё раскольники подхватили слова этого прокимна. Чувствовалось, что ихъ сближаетъ лучше словъ съ нашей церковью допущеніе сторообрядческаго пѣнія за православнымъ богослуженіемъ. Теперь въ моленной уже не замѣтно было вражды къ о. Михаилу и Анисиму. На ектеніяхъ о присоединяемомъ раскольники молились, а послѣ подходили подъ благословеніе къ о. Михаилу.—Это—большой успѣхъ для нашой миссіи. Очевнано, кряковскіе раскольникии, благодаря бесѣдамъ съ ним. посмякли и могутъ уже молиться съ православными, а также брать благословеніе у православнаго священника.

Будемъ надѣяться, что недалеко уже то время, когда они всѣ станутъ чадами Православной Церкви и, подобно Анисиму, слезно будутъ просить прощенія за свои хулы на православныя святыни...

Харьковскій Епархіальный Миссіонерз Димитрій Боголюбовз.

Digitized by Google .

## объ издании журнала ВБРАиРАЗУМЪ въ 1900 году.

Изданіе богословско - философскаго журнала "Віра и Равумъ" будетъ продолжаемо въ 1900 году по прежней программі. Журналъ, какъ и прежде, будетъ состоять изъ трехъ отділовъ: 1) Церковнаго, 2) Философскаго и 3) Листка для Харьковской епархіи.

Журналъ выходитъ отдъльными книжками **ДВА РАЗА** въ мъсяцъ, по девяти и болъе печатныхъ листовъ въ каждой книжкъ, т. е. годичное изданіе журнала состоитъ изъ 24 выпусковъ съ текстомъ богословско-философскаго содержанія до 220 и болъе печатныхъ листовъ.

### Цѣна за годовое изданіе внутри Россіи 10 р., а за-границу 12 р. съ пересылкою.

### Разсрочка въ уплатъ денегъ не допускается.

ПОДПИСКА ПРИНИМАЕТСЯ: въ Харьковѣ: въ Редакцін журнала «Въра и Разумъ» при харьковской духовной семинарів, при свъчной лавкъ харьковскаго Покровскаго монастыря, въ харьковской конторъ «Новаго Времени», во всъхъ остальныхъ внижныхъ магазинахъ г. Харькова и въ конторъ «Харьковскихъ Губерискихъ Въдомостей»; въ Москвѣ: въ конторъ Н. Печковской, Петровския инии, контора В. Гиляровскаго, Столъшниковъ переулокъ, д. Корзинкина; въ Петербургѣ: въ книжномъ магазинъ г. Тузова, Садовая, домъ № 16. Въ остальныхъ городахъ Имперіи подписка на журналъ принямается во всъхъ извъст-

цыхъ книжныхъ магазинахъ и во встхъ конторахъ «Новаго Времени».

Въ Редавціи журнала «Въра и Разумъ» можно получать полные экземиляры ся изданія за прошлые 1884—1889 годы включительно по уменьшенной цёнё, именно по 7 р. за каждый годъ; по 8 руб. за 1890—1894 г., и по 9 р. за 1895—1897 годы.

Лицамъ же, выписывающимъ журналъ за всѣ означенные годы, журналъ можетъ быть уступленъ за 80 р. съ нересылкою.

Кромь того вз Редакцій продаются слидующія книги:

1. "Древніе и современные софисты". Сочиненіе Т. Ф. Брецтано. Съ франнузскаго перевелъ Яковъ Новицкій. Цъна 1 р. 50 к. съ пересылкою.

2. Справедливы ли обвиненія, взводимыя графомъ Львомъ Толстымъ на православную Церковь въ его сочиненіи "Церковь и государство?" Сочиненіе А. Рождествина. Цёна 60 к. съ пересылкою.

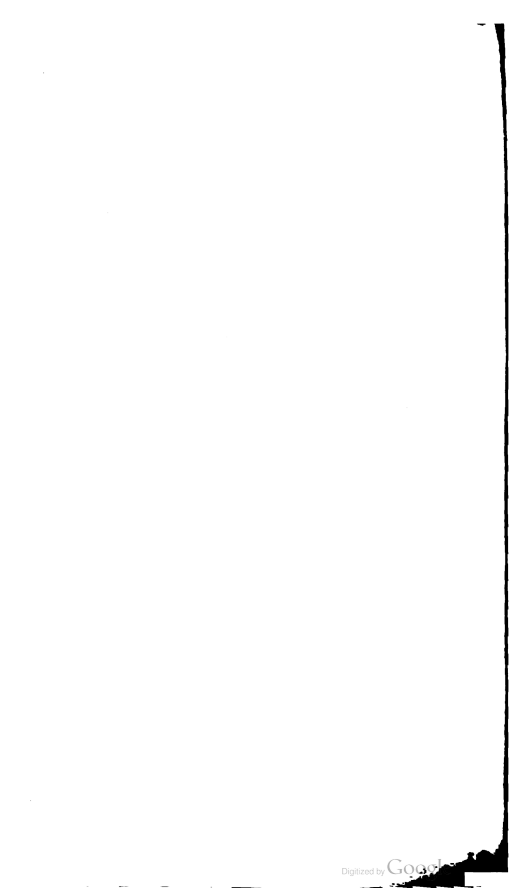
3. Послѣднее сочинение графа Л. Н. Толстого "Царствіе Вожіе внутри васъ". Критическій разборъ. Цъна съ нересылкою 60 кон.

4. "Паиство, какъ причина раздѣленія Церквей, или Римъ въ своихъ сношеніяхъ съ Восточною Церковію". Докторское сочиненіе о. Владиміра Гетте. Переводъ съ французскаго К. Истомина. Харьковъ. 1895. Цъца 1 рубль съ пересылкою.

-----

Дозволено цензурою. Харьковъ, 31 Октября 1899 года.

Харьковъ. Типографія Губерискаго Правленія,



# ВЪРА и РАЗУМЪ

### ЖУРНАЛЪ ВОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ

# 1899.

### № 21.

ноябрь.--книжка первая.



ХАРЬКОВЪ. Типографія Губерискаго Правленія, Петровскій пер., № 17. 1899.

....

ΙΙίστει νοοῦμεν.

Върою разумъваемъ.

Евр. XI.

Дозволено цензурою. Харьковъ, 15 Ноября 1899 года. Цензоръ Протојерей Пасела Солината.

**д**(

## Высокопреосвященный Сергій, интрополить Московскій.

(† 11 февраля 1898 года).

Предзръхъ Господа предо мною выну, яко одесную мене есть, да не подвижуся. (Псал. 15, 8).

(Продолжение \*).

## II.

Кончилось время воспитанія архимандрита Сергія въ подготовительной къ высшему ісрархическому служенію школѣ митрополита Московскаго Филарета, кончился Троицкій Лаврперіодъ жизни и воспитанія для о. Сергія, кончилось скій время послушанія для него, или, выражаясь его же собственными словами, "прошло время послушанія и наступило бремя начальствованія" 1). Декабря 3 дня 1860 года. вслёдствіе представленія митрополита Филарета, состоялось Высочайшее повелѣніе о бытіи ректору Московской духовной академіи архимандриту Сергію епископомъ Курскимъ; 30-го того же декабря происходило наречение, а 1-го января 1861 года и рукоположеніе его во епископа. Нареченіе и рукоположеніе были совершены въ Москвѣ, при чемъ первенствующимъ въ числѣ присутствовавшихъ при первомъ и совершавшихъ второе iepapховъ 2) былъ святитель Московскій Филаретъ. Въ своей рѣчи по наречении во епископа архимандритъ Сергій раскрывалъ свой взглядъ на епископское служение, на его требования и

<sup>•)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" за 1899 г., № 4.

<sup>1)</sup> Прибавленія ко Церк. Вподом., изд. при Св. Син., за 1893 г. № 41, стр. 1469.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ рукоположения участвоваля, кромъ митрополита Филарета, еще: архіспископъ бывшій Ярославскій Евгеній и спископы: Леонидъ Длитровскій и Никаноръ Өнвандскій.

соединенныя съ нимъ трудности, обращалъ взоръ на будущую свою паству, представлявшую въ себѣ нѣкоторыя утѣшительныя стороны, со смиреніемъ взиралъ на свои силы, уповая лишь на благодатную помощь въ предстоявшемъ ему высокомъ и трудномъ служении и, наконецъ, взывалъ къ своимъ будущимъ рукоположителямъ, особенно же къ первенствующему въ числѣ ихъ, митрополиту Филарету, съ просьбою о подкрѣпленіи его молитвами. У Филарета же, какъ рукоположителя его въ первыя степени священства и руководителя во все время службы при академіи, новонареченный просить и молитвъ, н благословенія и наставленій для будущаго своего служенія. "Добрый пастырю престольнаго города сего!----взываль онъ къ святителю Филарету, какъ сынъ къ отцу.-Подъ твоимъ кровомъ и руководствомъ протекли годы моего служенія церкви и обществу; тобою преподана мнѣ благодать рукоположенія въ первыя степени священства. Нынь, отпуская меня съ мироиъ. не изринь изъ твоего любящаго сердца заботливаго обо мнѣ помысла, подобно какъ чадолюбивые отцы и въ разлучени жевущихъ дѣтей своихъ не оставляютъ своимъ попеченіемъ, наставленіями и молилвами. И поелику непреложно слово, что благословение отчее утверждаеть домы чадь (Сир. 3, 9): то простри благословение твое и на тотъ домъ духовный, глъ призванъ я быть домостроителемъ, да будутъ единомысленны о Господѣ и пастырь и паства, да созидается сей домъ во спасеніе, да будетъ мое служеніе въ немъ не безполезно для ввёряемыхъ мнё, не безутёшно для тебя и не постыдно предъ нашимъ общимъ и единымъ Пастыреначальникомъ Христоиъ"<sup>1</sup>).

1) Црибава. кв. Твор. св. Отщева, 1860 г. ч. XIX, стран. 639. Взглядь же свой на епископское служение, согласный съ вышевзложеннымъ по письму отща Сергия къ отцу Саввѣ, и свое глубокое смирение при мысли объ этомъ служение новонареченный выразнять въ слѣдующихъ словахъ: "Служение епископское, къ которому благодать Божия меня призываетъ, есть полвитъ трудный и не безболѣзненный. Подвизайся (1 Твм. 6, 12), злопостражди, яко добря воина Імсуса Христоса (2 Тпм. 2, 3), —пишетъ Апостолъ Шавелъ одному изъ первыхъ едископовъ, а въ лицѣ его и каждому изъ преемниковъ епископскаго служения. Отъ предстоятеля церкви требуется не только терпѣливое научение невѣдущихъ, но и многоцопечительный надзоръ за трудами учащихъ. Долъ его не только тайнодѣйстяовать и молиться, но и поставлять священнослужителей, подъ опасениеть отвѣтственности даже и за носпѣшное нахъ избрание. Пастырю ввѣряется управ-

Digitized by Google

И отвѣтомъ на эту рѣчь и наставленіемъ, котораго просилъ новонареченный, была слѣдующая, во всѣхъ отношеніяхъ знаменательная рѣчь митрополита Филарета по рукоположеніи архимандрита Сергія во епископа Курскаго: "Преосвященный епископъ Сергій! Благословеніемъ Святѣйшаго Синода, благоволеніемъ благочестивѣйшаго Самодержца, надъ сими же, невидимымъ мановеніемъ Господа Вседержителя и Великаго Архіерея, прошедшаго небеса, ты призванъ, и нынѣ благодатію Святаго Духа освященъ въ служеніе епископства.—Служеніе высокое, по благодати данной ему, смиренное, по примѣру и заповѣди смиреннаго сердцемъ Іисуса Христа, трудное, по причинѣ страстей и немощей человѣческихъ, спасительное по своей цѣли.—Какъ смотришь ты теперь на поприще, открывшееся предъ тобою? Радуешься ли? 1).—Страшусь

леніе стадомъ Христовымъ. Но если представить превратность жизни человъческой, какъ въ ней близко соприкасается благоденствіе съ злополучіемъ, довольство съ нуждами, невивность съ преступленіями, правда съ клеветою, миръ съ опасностію потерять его: то духовному домоправителю великимъ нужно вооружиться терпѣніемъ, въ увѣренности, что ему чаще потребно будетъ плакать съ плачущнин, нежели радоваться съ радующимися.... Съ упованіемъ върую, что и въ скудельный сосуль моей души положена будеть часть той живительной силы, которая укрѣпляла первыхъ въропроповъдниковъ и не только благотворно цъйствовала, но и чудодъйствовала въ вхъ дъйствіяхъ. Но благодать требуетъ усердія, и дающій силу призываеть къ самопожертвованію. Что же я принесу Пастыреначальнику Христу?-Развѣ только то, что нельзя именовать и даромъ, а прилично назвать лишеніемъ,-мон безсильныя силы и остающіеся, отчисленные мив дни". Тамъ же, стр. 637. 638. Въ то время преосвященному Сергію шелъ 41-й годъ отъ роду, слёдовательно онъ быль въ полномъ разцвёте силь мужества, н только глубовому смирению его нужно приписать послёдния высказанныя имъ въ ричи слова. Въ томъ же смысли и далие просять онъ будущихъ рукоположителей свонкъ: «О святители Христовы! Прежде нежели возложите на мою смвренную главу священныя руки ваши, вознесите во Господу ваши чистыя молитвы, да предочистится душа моя въ пріятію великаго дара, да будетъ свёть благодати епископства свётнаьникомъ для меня на всёхъ путяхъ предлежащаго мый служенія, и, если невзбижно на нихъ ничто стропотное, да не покрыетъ меня мракъ унынів, и да не угаснеть во мий, до конца моей жизни, чистое усердіе въ саященному ділу, на меня возлагаемому». Тамъ же, стр. 639.

<sup>1</sup>) Судя по тѣмъ трудностямъ, съ которыми для архимандрита Сергія соиряжено было посяѣднее время служеніе въ академія, особенно при упомянутомъ брожевін умовъ молодежи, отчасти коснувшимся и Московской духовной академіи, не удивительно, что отцу Сергію и желалось поскорье окончить отношенія съ академіей; къ тому же довольно много времени прошло отъ полученія частнаго извѣстія о назначеніи его въ епископа до полученія Синодальнаго о томъ указа,

за тебя. Страшишься ли?-Радуюсь о тебѣ. Если, по ученію Апостола, каждый должень со страхом содълывать спасение (Филип. 2, 12) своей одной души: съ какимъ страхомъ должно служить спасенію тысящъ и темъ душъ. Страхъ усилить бдѣніе в подвигъ; и смиреніе привлечеть вышнюю помощь <sup>1</sup>).--Твоей діятельности предлежать молитва, ученіе, управленіе, церковный судъ.-Подвизайся, чтобы молитва была крѣпка в чиста, учение православно, управление благопопечительно, судъ праведенъ и растворенъ милостію. Да будетъ у тебя въра и любовь къ Богу крилами молитвы, слово Божіе непреложнымъ основаніемъ ученія, правила и примёры святыхъ отцевъ руководителями жизни, управленія и суда.-Наипаче да не извемогаетъ молитва. Какъ изъ облака молнія, такъ изъ молитвы свътъ истины и разумънія. Отъ молитвы сида власти. Съ молитвою проницателенъ и въренъ судъ. --- Возноси отъ земнаго жертвенника къ небесяому молитвы о благочестивѣйшемъ Самодержцѣ нашемъ, о Святѣйшемъ Синодѣ, о всей православной Россійской Церкви, о всей православной вселенской Церкви, и нынѣ, какъ древле, не безопасной отъ бидъ во лжебраmiu (2 Kop. 11, 26), а въ нѣкоторыхъ странахъ, въ сін хрнстіанскія времена, предъ лицемъ христіанскихъ царствъ, такъ же какъ въ языческія времена, гонимой врагами христіанства.

такъ что митрополить Филареть должевъ быль напоминать о высылкъ указа оберъпрокурору Св. Синода, добавляя: "междуправление всегда производить волнение ожиданія, и потому продолженіе онаго бываеть не безъ неудобствъ". Собрание мниній и отзывова митр. Моск. Филарета, т. IV, стр. 573. Москва, 1886. Поэтому естественно было чувство радости въ архим. Сергін при полученій указа о своемъ новомъ назначения. Наконецъ, и Курская паства, прежний архипастирь которой, архіспископъ Иліодоръ, уже 5 ноября 1860 г. быль уволенъ на покой. нуждалась въ новомъ архвиастырѣ; такъ что и поэтому не лишено значенія замачание современника о преосвященномъ Серги, что онъ, вскора же посла жиротонів, «поспѣшель въ своей новой паствѣ, которая съ нетерпѣніемъ ожилаза его и даже прислала за нимъ въ Москву зимий экипажъ: и оне иде се нуть свой радуяся. Архіепископа Саввы «Воспоминанія объ архіепископі Ярославскомъ Леонидъ» (Краснопъвковъ), стран. 90. Харьковъ, 1877. При этомъ преосняя. Савва, которому довелось быть преемникомъ преосвящ. Сергію по ректорству въ академін, добавляеть: "Я же, раннимъ утромъ, 21-го января (1861 г.), отправился на его место, въ академію, съ грустнымъ и печальнымъ настроеніемъ духа".

<sup>1</sup>) Срав. вышеприведенныя слова письма мятрополита Филарета къ архимавдриту Сергію по вступленіи послѣдниго въ должность ректора академіи отъ 15 октября 1857 года.



И если, при помышленіяхъ о великомъ, не неумъстно вниманіе и къ малому, предлагаю вниманію твоего братолюбія, чтобы не забвенъ былъ въ молитвахъ твоихъ послужившій, съ собратіями, твоему освященію, дабы помилованный мною во входъ и прохожденіи поприща обрълъ милость во исходъ.—Милость Господня да предваряетъ и сопровождаетъ тебя вся дни живота твоего"<sup>1</sup>).

Преосвященный Сергій быль послёднимь изъ ставленниковъ святителя Московскаго Филарета на епископство; ибо позже его поставленные святителемъ на епископство-преосвященный Савва и преосвященный Игнатій умерли раньше преосвященнаго Сергія. Высшее іерархическое служеніе высокопреосвященнаго Сергія представляетъ собою третій и послёдній; къ тому же наиболье продолжительный періодъ жизни и дъятельности его. Въ этотъ-то періодъ и нашли въ немъ для себя полное приложение тѣ правила и положения пастырскаго богословія, которыя нѣкогда преподавалъ онъ съ академической каседры. Тогда-то и настало время для него явить въ себъ возможно точное и полное осуществление идеала пастыря, начертаннаго въ лекціяхъ его же по пастырскому богословію, тънъ болѣе, что ясныя черты этого идеала, образа пастыря указаны были ему и въ ръчи его рукоположителя, мудраго святителя Московскаго Филарета, это именно: молитва, ученіе, управленіе и церковный судъ; а каковъ долженъ былъ онъ явиться самъ, какъ пастырь, съ какими личными достоинствами, и чего долженъ былъ избъгать, какъ недостатка въ себъ, это ему было хорошо извъстно и до рукоположенія во епископа, опять изъ его же лекцій по пастырскому богословію.

Первородною дщерію его въ епископскомъ управленіи была, какъ мы уже знаемъ, паства Курская, на которой онъ пробылъ до 11 января 1880 года, когда перемѣщенъ былъ, съ возведеніемъ въ санъ архіепископа, на каведру Казанскую, и слѣдовательно управлялъ Курскою епархіею цѣлыхъ 19 лѣтъ. На этой первой епархіи онъ долженъ былъ, если можно такъ выразиться, учиться управлять епархіею, "поведѣвать". И между

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Прибавл. кв Твор. св. Отц. 1860, XIX, 640—642. Сн. Сочинскія Филарета митроп. Моск. т. V, стран. 511. 512. Москва, 1885.

тёмъ какъ прежде онъ, въ школё митрополита Филарета, находиль для себя и руководство и разрёшеніе недоумёній у начальниковъ своихъ и у мудраго Московскаго архипастыра. теперь долженъ былъ самъ становиться въ положение руководителя и рышителя недоумвній и вопросовъ, особенно затруднительныхъ потому, что они по большей части тъсно связани были съ мѣстными интересами и характерными чертами. а потому нерелко съ трудомъ поддавались обсуждению на общихъ, теоретическихъ началахъ и основаніяхъ. "Когда пришю время повелёвать, - исповёдаль самь высокопреосвященный Сергій по вступленів на Московскую митрополію, — я почувствовалъ себя одинокимъ: не у кого мнѣ было спрашивать совѣтовъ, другимъ надобно было ихъ давать; никто меня не предупреждаль, какъ должно было дъйствовать, надобно было другихъ вразумлять, за другихъ отвѣчать" 1). Но за то первый опыть самостоятельнаго управленія епархіей, при томъ многолюдной и довольно своеобразной, въ продолжительный срокъ этого управленія, выработаль изъ преосвященнаго Сергія такого архіерея, который и самъ могъ бы быть "образцомъ не только для духовныхъ, но и для не духовныхъ администраторовъ", подобно своему учителю, --- митрополиту Московскому Филарету. Какъ умудренный уже опытомъ самостоятельнаго управленія епархіей, архіепископъ Сергій явился въ 1880 году на Казанскую архіерейскую каседру, на которой между управлять высшимъ духовпрочимъ долженъ быть самъ заведеніемъ — Казанскою духовною но-учебнымъ акалеміею. Ho не управлялъ онъ Казанскою епархіею. **JOJLO** Bъ 1882 году 21 августа онъ перемъщенъ былъ въ Кншиневъ, куда самъ просился въ видахъ пользованія южнымъ климатомъ для здоровья. За тёмъ въ 1891 году 12 января переведенъ былъ на Херсонскую каседру въ университетский в ночти Европейскій городъ Одессу. Наковецъ 9 августа 1893 года назначенъ былъ на каседру святителей Московскихъ, съ возведеніемъ въ санъ митрополита, при чемъ самое назначеніе его сопровождено, было следующимъ знаменательнымъ Висо-

544

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Прибавл. къ Церков. Видомостяма, издав. при Св. Синодъ 1893 г. № 41. стран. 1470.

#### отдълъ церковный

чайшимъ рескриптомъ: "Преосвященный митрополитъ Московскій Сергій. Всевышнею волею преосвященный митрополить Леонтій<sup>1</sup>), посл'в долговременной бол'взни, мирно отошель ко Госполу. Въ заботъ объ избрании преемника почившему святителю, принявъ во внимание пройденное вами архипастырское служение. Я призналъ за благо вв'єрить вамъ управление Московскою епархіею, съ возведеніемъ васъ въ санъ митрополита. Многолѣтнее благоплодное для Церкви святительское служеніе ваше подаетъ мев несомевеную вадежду, что вы какъ ближайшій свидѣтель трудовъ и подвиговъ приснопамятнаго митрополита Филарета, шествуя по стопамъ великаго ревнителя православія и благочинія церковнаго, окажете себя на семъ высшемъ поприщѣ священнаго служенія достойнымъ преемникомъ доблестныхъ іерарховъ первопрестольной столицы, мудрымъ руководителемъ духовенства въ дѣлѣ пастырскаго служенія его церкви и школѣ и ревностнымъ охранителемъ древнихъ въ церковныхъ уставовъ, кои такъ дороги и любезны православному русскому народу. Да поможетъ вамъ благодатно Господь въ предстоящихъ новыхъ священныхъ подвигахъ" 2).

Въ многолѣтнее, почти 38-лѣтнее, управленіе свое помянутыми епархіями митрополитъ Сергій былъ всегда одинаковъ и, какъ прежде, непоколебимъ, неуклонно слѣдовалъ разъ принятымъ въ руководство началамъ и убѣжденіямъ. Его дѣятельности на этихъ епархіяхъ, по наставленію его рукоположителя---митрополита Филарета, предлежали---, молитва, ученіе, управленіе, церковный судъ". И преосвященный Сергій, прямо изъ архимандритовъ вступившій въ управленіе самостоятельною епархіею, не бывъ на предуготовительной степени епископа---викарія, какъ большинство другихъ его собратій по архіерейству, потщился и непрестанно подвизался, чтобы его "молитеа была крѣпка и чиста, ученіе православно, управле-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Лебединскій, съ 5 марта 1860 г. епископъ Ревельскій, съ 20 дек. 1863 г. Подольскій; съ 8 апр. 1873 г. архіепископъ; 2 окт. 1874 г. Херсовскій; 16 нояб. 1875 г. Холиско-Варшавскій; съ 15 мая 1883 г. членъ св. Синода и съ 17 нояб. 1891 г. митрополить Московскій. Сконч. 1 авг. 1893 г.

<sup>2)</sup> Этотъ Высочайшій рескрипть быль напечатань въ многихъ повременныхъ изданіяхъ за августь 1893 годи, см. напр. Церк. Видомости, ч. оффиц. Моск. Видомостей и др.

ніе благопопечительно, судъ праведенъ и растворенъ милостію<sup>\*</sup>, чтобы "вёра и любовь къ Богу" были у него "крилами молитвы, слово Божіе непреложнымъ основаніемъ ученія, правила и примёры святыхъ отцевъ руководителями жизни, управленія и суда; особенно же подвизался, чтобы не изнемогала молитва. Ибо "какъ изъ облака молнія, такъ мзъ молитвы свётъ истины и разумёнія. Отъ молитвы сила власти. Съ молитвою проницателенъ и вёренъ судъ".

Господь сподобилъ преосвященнаго Сергія, въ самомъ началѣ его архипастырской дѣятельности, особеннаго освященія. По распоряженію высшаго духовнаго начальства, онъ, какъ одинъ изъ ближайшихъ къ г. Воронежу архипастырей по мѣсту паствы, долженъ былъ, въ числѣ немногихъ іерарховъ <sup>1</sup>), участвовать въ открытіи мощей святителя Тихона, епископа Воренежскаго и Задонскаго, состоявшемся 13 августа 1861 года <sup>2</sup>). Осѣняемый сугубою благодатію епископства и молитвами новояеленнаго угодника Божія святителя Тихона, преосвященный Сергій, въ исполненіе перваго долга своего новаго служенія молитвы, подвизался во истину, не говоря о молитвѣ келейной, своей личной, чтобы по крайней мѣрѣ молитва общественная среди паствы, которой первостоятелемъ онъ былъ, являлась во всѣхъ отношеніяхъ достойною и своего имени и осо-

<sup>1</sup>) Согласно Высочайше утвержденному 25 мая 1861 года докладу Св. Свяодя, къ участю въ открытів мощей святителя Твхона назначены быля: нервевстнующій членъ Св. Сянода, митрополить Новгородскій в С.-Петербургскій Исвдоръ (+1892), архіепископъ Воронежскій Іосифъ (+1892) н. Сергій, еписковъ Курскій. Но нѣсколько позже, въ виду того, что по случаю ожидаемаго пробаза чрезъ г. Курскъ Государя Императора, епископъ Сергій могь не поспѣть во ляг отврытія св. мощей, по Высочайшему повелѣнію, къ этимъ тремъ іерархамъ нрвсоединенъ быль епископъ Тамбовскій Өсофанъ (+1894).

<sup>2</sup>) Такимъ обрязомъ всѣ, сейчасъ упомянутые, четыре іерарха, такъ какъ протздъ Государя Императора не помѣшалъ Курскому архипастыръ прибить въ Воронежъ къ сроку, првияля участіе въ открытія сн. мощей. Описаніє этого открытія можно находять во яногяхъ повременныхъ изданіяхъ, луховныхъ и сиѣтскихъ, за 1861 годъ. Срав. между прочвиъ о томъ же. а равно и о сказанномъ выше по отношенію къ участію четырехъ іерарховъ въ открытіи св. мощей прсанное отъ 14 августа 1861 года, слѣдовательно на другой день послѣ открытія, инсьмо свидѣтеля—очевидца, заслуженнаго ординарнаго профессора Московской духовяой академіи Н. И. Субботина къ ректору этой академіи, архим. Саввъ, тто инослѣдствіи архіепископу Тверскому (+1896). См. "Автобіогръфическія зациски" послѣдняго, т. II, стран. 635—636.

546

Digitized by Google

бенно Того, къ кому она была возносима. Молитва имъетъ двъ стороны—внутреннюю и внъшнюю, и объ эти стороны такъ же необходимы въ ней, немыслимы одна безъ другой, какъ дуина и тъло въ живомъ человъкъ. Касаясъ первой стороны въ своихъ глубоконазидательныхъ поученіяхъ, въ отношеніи къ послъдней преосвященный Сергій, кромъ поученій, дъйствовалъ и личнымъ своимъ высокимъ примъромъ и распоряженіями, чтобы она была достойною въ указанныхъ отношеніяхъ.

Такъ, прежде всего, какъ бы на память объ участи преосвященнаго Сергія въ открытіи мощей святителя Тихона, а главнымъ образомъ, конечно, въ прославление новоявленнаго угодника Божія, въ Курскомъ каоедральномъ Знаменскомъ соборѣ устроенъ былъ на хорахъ храмъ во имя святителя Тихона. По освящении этого храма, которое совершалъ самъ преосвященный Сергій, онъ сказалъ слово на текстъ: Внидите во врата Его во исповъдании (Псал. 99, 1). Этотъ текстъ, оказывается, святитель Тохонъ положилъ въ основание своего краткаго увѣщанія, "како подобаеть въ святые храмы входить на славословіе", и разосладъ это увѣщаніе во всѣ приходы своей паствы, часть которыхъ<sup>1</sup>), и не малозначительная, сто льть тому назадь принадлежавшая къ Воронежской епархіи святителя Тихона, теперь принадлежить Курской епархіи<sup>2</sup>). Преосвященный Сергій, въ своемъ словѣ, сущность этого "увѣщанія" излагаетъ въ слѣдующихъ выраженіяхъ: "отъ смѣху и разговоровъ крайне берегися. Понеже кто въ церкви смѣется, или разговариваетъ, Бога вельми раздражаетъ; не отдаетъ бо чести святому мѣсту, и другимъ, соблазняя, препятствуетъ молиться. Слушай прилежно чтеніе и пѣніе, и оттого умиляйся. Аще мысль твоя отвлекается къ дому твоему, или къ мірскимъ вещамъ: всячески тщись умъ твой обращать къ слушанію славословія Божія, псалмовъ и молитвъ чтомыхъ да съ пользою изъ церкви изыдеши"<sup>3</sup>). Въ своемъ словѣ преосвященный

<sup>)</sup> Именно восточная.

<sup>2)</sup> Упонянувъ объ этомъ, проповъдникъ не преминулъ сказать и о недавнемъ открытия мощей Святители Тихона, также какъ и о томъ, что "пиме изъ насъ" сами видъли открытие и испъления, которыя при семъ совершались. См. Слова и ричи Сергия, архіениск. Херсонскаго и Одесскаго. Издание Одесскаго Свято-Андреевскаго Братства. Т. П. стр. 119. Одесса, 1893.

<sup>3)</sup> См. въ томъ же издание и томъ, стр. 120.

Сергій раскрываеть двѣ мысли, заключающіяся въ "увѣщанін": "первая-чтобы въ церкви стоять скромно, вторая-чтобы ве напрасно" 1). И между тёмъ какъ первая мысль относится болёе къ благоповеденію во храмѣ при богослуженіи, вторая касается и внутренней стороны молитвы. Вотъ какъ расвриваеть эту послёднюю мысль преосвященный Сергій. Указавь на примъръ мытаря, какъ достойный подражанія въ исполееніи того благочестиваго дёла, за которымъ пришелъ онъ въ храмъ, пропов'ядникъ далѣе говоритъ: "безъ вниманія къ пѣнію и чтенію вѣтъ даже пользы отъ частаго хожденія въ церковь. Слаба та лампада, въ которую къ маслу подлито воды: плаваеть масло поверхъ воды, но съ трескомъ горящій світильникъ уже ощущаетъ враждебную себѣ влагу, и скоро угасаетъ. Входитъ иной въ церковь, возжегши въ себъ усердіе. благоговѣніе и любомудріе; но поелику сін святыя расположенія не объяли всей души, то разсвянные помыслы, вторгаясь въ нее, производятъ шумъ, какъ водъ многихъ,--и свѣтильникъ молитвы и духовнаго умудренія тотчасъ угасаеть. Разсіянный слышить часто повторяемыя слова, но остается не знающимъ ихъ значенія; видитъ священныя дъйствія, но ве постигаетъ внутренней ихъ силы. Сколько разъ повторяется это возглашение: "премудрость, прости!" Но сколько на свыть людей, которые такъ и жизнь оканчивають, не узнавъ, что это за "премудрость" и что значить "прости"! А между тѣмъ, во всемъ, что совершается въ храмѣ, есть великая премудрость, и послѣ каждой службы церковной христіанинъ можетъ вынести отсюда не малую пользу для души. Посему данныя святителемъ Тихономъ предостереженія не излишни и нынѣ для входящихъ во врата сего общирнаго святилища<sup>2</sup>). Если храуъ сей великъ: то не для того, чтобы со многями знакомыми можно было здесь видеться, а чтобы всемъ желающимъ удобнее было молиться. Если благолёпенъ: то не для того, чтобы в долгую службу не скучно было стоять, а чтобы и образованному и простому удобнѣе было ощущать, что это есть дѣйствательно мисто селенія славы Господней (Псал. 25, 8). Всёнь

1) Тамъ же.

2) Т. е. Курскаго Знаменскаго казедральнаго собора.

Digitized by GOO

#### отдълъ церковный

сюда отверсты двери; но одно здѣсь занятіе для всѣхъ-молитва. Аминь"<sup>1</sup>). И много другихъ случаевъ представлялось преосвященному Сергію въ разныхъ мфстахъ, въ разныхъ епархіяхъ, съ церковной каседры, раскрывать то понятіе о молитвѣ какъ бесѣдѣ съ Богомъ<sup>2</sup>), какъ духовномъ горѣніи<sup>3</sup>), то значение ея, значение внутревней и внъшней (напримъръ. значение поклоновъ въ молитвѣ) \*) сторонъ ея особенно въ богослужении, то причины протяженной молитвы въ богослуженіяхъ церковныхъ <sup>5</sup>), и т. д. Когда высокопреосвященный Сергій возведенъ былъ на Московскую каеедру и здесь. по силь самаго Высочайшаго рескрипта о своемъ назначения на нее, вышеприведеннаго, долженъ быль заботиться, по примёру великаго предшественника и учителя своего митрополита Физарета, о благочинін церковномъ и объ охраненіи древнихъ церковныхъ уставовъ, "кои такъ дороги и любезны православному русскому народу", онъ между прочимъ, какъ извъстно, возстановилъ прежнее общее пѣніе духовенства при богослуженіяхъ въ большомъ Успенскомъ соборѣ, самъ, не смотря на старость, участвовалъ въ крестныхъ ходахъ, измъряя многоверстныя пространства въ Москвѣ отъ Кремля до того или другого монастыря или храма, съ любовію совершаль освященіе новосозданныхъ храмовъ Божінхъ, величественно и съ глубокимъ или возстановленнымъ благоговѣніемъ совершалъ самое богослуженіе, и под. Во всемъ этомъ онъ, какъ и на прежнихъ каеедрахъ, въ себѣ самомъ подавалъ паствѣ образъ, какъ должна быть совершаема молитва, въ общирномъ смысл'в понимаемая и въ этомъ смыслъ объемлющая собой ввру, надежду и любовь, вообще все религіозно-правственное состояніе человѣка-православнаго христіанина, словомъ съ церковной каседры раскрывая ся смыслъ и значеніе, а примѣромъ подтверждая свое слово 6). Вотъ по-

- <sup>2</sup>) Тамъ же, стр. 199.
- <sup>3</sup>) Тамъ же, стр. 197-201; сн. 386-388.
- 4) TANE &e, I, 175-177. Ozecca, 1893.
- <sup>5</sup>) Танъ же, II, 212-217.

6) Срая. напр. его слово, въ которомъ раскрывается духъ и значение крестныхъ ходовъ, тамъ же, I, 368—373. Всиктривалсь въ ходъ мыслей этого слова, представляющаго участие въ крестномъ ходу какъ подвить и крестоношение по

<sup>1)</sup> Слова и рычи Сергія II, 121. 122. Одесса, 1893.

чему, когда онъ. послѣ двадцатилѣтняго почти управлени Курскою епархіею, своею первородною духовною дщерію, перемѣщенъ былъ въ началѣ 1880 года на высшую каседру Казанскую съ возведеніемъ въ санъ архіепископа, при весьия трогательномъ прощании паствы съ нимъ<sup>1</sup>), въ одной изъ прощальныхъ рѣчей между прочимъ высказано было ему слѣдувщее: "Благодарниъ ваше высокопреосвященство за православное учение о покаянии и въръ въ Господа Спасителя и о любкъ Нему. которое мы удостоились слышать изъ вашихь ВИ святительскихъ устъ и назидаться осуществленіемъ сего ученія въ вашей жизни; благодаримъ за ваши архипастырскія молитвы, которыми вы ограждали насъ какч отъ BHEMBELL такъ и отъ внутреннихъ враговъ спасенія; благодарния богослужение, которое было совершаемо 38. BAMØ СЪ **L12**благообразно и бокимъ вниманіемъ и такъ торжественно. что къ участію въ ономъ стекались во храмѣ Божіень многія тысячи вѣрующихъ", и т. д. <sup>2</sup>). Равнымъ образомъ в при прощаніи съ Херсонскою паствою отправлявшемуся изъ Одессы въ Москву митрополиту Сергію (въ 1893 г.), въ одной изъ прощальныхъ рѣчей ему, сказано было: "Ищемъ хоть краткаго слова для тебя, и не ваходимъ другаго, болѣе прикладнаю твоему непродолжительному у насъ пребыванію <sup>в</sup>). какъ то. что находится въ церковной пъсни одному изъ древнихъ святителей церкви 4). Ибо думаемъ, что паства Херсонская можетъ сказать о тебѣ: яви въ тебѣ Господь стаду своему провило впры, образъ протости и воздержанія учителя. По сыему высокому смиренію, можешь, владыко, и не видіть своить пастырскихъ достоинствъ и добродътелей, можешь отряцать из въ себѣ. Но мы, видѣвшіе ихъ, не можемъ не скорбѣть, льшась святителя имѣвшаго ихъ" 5). Все это, равно какъ и то, образу Господа Спасителя, нельзя не видать, что самъ проповадникъ жизнение

проникнуть быль сознаніемь того, о чемь говориль. 1) Подробности этого прощанія можно видіть въ нашемь біографическом

очеркѣ высокопреосвященнаго Сергія, помѣщепномъ въ Душепол. Чтен. за 1898-1899 г. (стр. 112-114 отд. отгиск. Москва, 1899).

<sup>2</sup>) Курск. Епархіал. Въдом. 1880 г. № 8.

3) Съ 1891 по 1893 годъ.

4) Св. Николаю Чудотворцу.

5) Херсонск. Епархіал. Видом. 1893 г. № 17, стр. 424 неоффиц. отделя.

что видела Московская паства въ святителе Сергіи въ томъ же отношении, ясно доказываеть, что онъ върно исполнилъ преподанное ему святителемъ Филаретомъ наставление, чтобы молитва его была "крѣпка и чиста" и чтобы "вѣра и любовь къ Богу" были у него "крилами молитвы". И онъ ни разу не поколебался на этомъ добромъ, хотя в трудномъ пути и въ этомъ направления. Ибо онъ, безъ сомнѣнія, по собственному опыту, въ одной изъ пропов'едей своихъ о молитвѣ поучаетъ, какъ избъжать столь обычнаго при молитвъ развлечения и разсѣянія: "Смотри на икону Спасителя, и воображай, что самъ онъ здѣсь; слушай евангеліе, и помни, что это самъ Христосъ говоритъ. Отъ такого благоговѣнія возгорается теплота молитвенная, при которой сердце рвется и стремится къ Богу кръпкому и живому (Псал. 41, 3). Предзръхз, говоритъ Давидъ, т. е. ясно вижу Господа предо мною, яко одесную мене есть (Псал. 18, 8 1).

Кромѣ молитвы, преосвященному Сергію, при рукоположенін его во епископа, святителемъ Филаретомъ заповѣдано было еще "ученіе" и внушено было, чтобы это ученіе было "православно" и чтобы слово Божіе было непреложнымъ основаніемъ ученія, а руководителями "жизни", которая должна быть выраженіемъ проповѣдуемаго ученія, были бы "правила и примѣры святыхъ отцевъ". Эту заповъдь высокопреосвященный Сергій также тщательно исполнялъ и въ точности исполнилъ, такъ какъ это было въ то же время и заповѣдію св. апостола, изрекшаго: аще благовъствую, нъсть ми похвалы: горе же мнъ есть, аще не благовъствую (1 Кор. 9, 16). Состоя на службъ при академіи, преосвященный Сергій имѣлъ возможность и досугъ, кромѣ проповѣдей, писать также различныя статьи учено-литературнаго содержанія. Но, сділавшись епископомъ, онъ до того поглощенъ былъ исполнениемъ многосложныхъ обязанностей новаго своего служенія, что не имѣлъ досуга даже и для дружеской переписки, не говоря объ учено-литературныхъ изслёдованіяхъ. Когда одинъ изъ друзей его, съ которымъ раньше онъ велъ довольно оживленную переписку, именно протојерей Александръ Васильевичъ Горскій (+1875)

1) Слова и ръчи преосв. Сергія, т. 11, стр. 200.

вступиль въ должность ректора Московской духовной академін и ему, какъ епископу, прислалъ въ даръ два оттиска статън своей: "О санѣ епископскомъ въ отношении къ монашеству въ церкви восточной": 1) то преосвященный Сергій отъ 15 декабря 1862 года<sup>2</sup>) писалъ ему слѣдующее: "Высокопочтенныйшій отець протоіерей и ректорь академія Александрь Васильевичъ! Привѣтствую васъ со вступленіемъ въ новую должность 3). и отъ полноты моего сердца, искренно васъ уважающаго и вамъ преданнаго, желаю, чтобы Господь вамъ помогъ проходить ваше новое служение, съ тою ревностию, какою горить душа ваша и которой требуютъ современныя обстоятельства, и съ тою великою пользою, которая такъ справедливо ожидается отъ вашей опытности и вашего ученаго авторитета. Душевно благодарю за два экземпляра вашей статьи. Собравныя въ ней свёдёнія такъ убёдительны, что еслибъ въ настоящее время могло быть полезно изъятіе изъ обычая, важность котораго вы защищаете, то разв' только въ отношени къ вамъ самимъ 4). Вы жалуетесь въ письмѣ ко мнѣ на свое молчаніе. Что до меня, я совершенно достоинъ того, что вы не пишете ко мнѣ. Трудно найти человѣка, который бы менѣе меня любилъ переписку и меньше находилъ досуга для нея <sup>ь</sup>). Дѣла поглощаютъ все мое время, и я прошу у васъ только снисхожденія, чтобъ вы не упрекали меня за мое молчаніе, и ве сочли его признакомъ уменьшенія моей къ вамъ глубочайшей признательности 6). Умножение книжекъ вашего журнала 7) принимаю не только какъ вообще пріятное явленіе въ нашей

<sup>1</sup>) Напечатава въ академическомъ повременномъ изданіи: Прибава. къ Твор. Св. Отщевъ за 1862 г. ч. XXI.

<sup>2</sup>) Замѣчательно, что это еденственное нисьмо изъ Курска, тогда какъ 10 Курска ихъ было много.

<sup>3</sup>) Ректора академін.

4) А. В. Горский, въ визъ исключения, получилъ санъ священства, какъ извъстно, не бывъ женатымъ и велъ жизнь истинно монашескую.

<sup>5</sup>) Не надобно забывать, что Курская епархія не вмѣеть и доселѣ викаріатства. A потому преосв. Сергій и со стороны управленія въ многолюдной епархія не имѣлі помощинка (викарія).

6) А. В. Горскій уже издавна, какъ членъ конференцін, былъ ближайшимъ и лучшимъ совътникомъ ректоровъ М. д. академіи, въ томъ числѣ и преосв. Сергія.

5) Твор. Св. Отц. съ Црибавленіями.



духовной литератур'ь, но и какъ побуждение для меня заботиться болбе прежняго о выпискъ этого изданія въ здътнюю епархію. Въ отношеніи къ выпискъ духовныхъ книгъ у меня не мало борьбы со священниками. Теперь вновь я предцисаль, чтобы въ каждый благочиннический округъ были выписываемы Творенія Св. Отцева. Съ душевною преданностію н глубочайшамъ почтеніемъ" и пр. 1). Но если даже для дружеской переписки преосвященный Сергій не находиль досуга, то одинъ видъ учено-литературной д'вятельности, гомилетическій, онъ не желалъ, не могъ и не долженъ былъ оставлять. И онъ а в истьительно до конца жизни своей усердно проповъдывалъ слово Божіе, хотя, по смиренію, и въ этомъ отношеніи упрекалъ себя въ лѣности и небреженіи 2). Его проповѣди, которыя до половины 1893 года, въ изданів Одесскаго Свято-Андреевскаго Братства, составили два тома (Одесса, 1893)<sup>3</sup>), весьма обильны и разнообразны по содержанію, очень характерны по тону, методѣ и направленію и строго православны. всюду опираясь на непреложномъ основания слова Божія, ученія Церкви и святоотеческихъ твореній. Послѣ обстоятельнаго обозрѣнія ихъ со всѣхъ этихъ сторонъ (по Одесскому изданію сдѣланнаго лицемъ компетентнымъ, профессоромъ Кіевской духовной академін В. Ө. Певницкимъ 4), мы не находимъ нужнымъ долго останавливаться на разсмотрени всёхъ этихъ сторонъ. Мы обратимъ вниманіе лишь на нёкоторыя изъ нихъ, именно тѣ, въ которыхъ видно исполненіе наставленія святителя Московскаго Филарета о томъ, каково должно быть "ученіе" архипастыря Курскаго.

И прежде всего, почти всѣ слова преосвященнаго Сергія, отличающіяся краткостію <sup>5</sup>), простотою и ясностію изложенія,

1) Подлинникъ письма хранится въ архивѣ А. В. Горскаго въ библіотекѣ Московской дух. академін. Только часть этого письма нашечатана нами въ біографическомъ очеркѣ митроп. Сергія въ Душепол. Чтен. (стр. 119 отдѣльн. оттиск. Москва. 1899).

2) См. Душепол. Чтен. 1898 г. ч. І, сгр. 576. Срав. от цельный оттискъ составленный нами біографіи митр. Сергія (М. 1899), стр. 120. 121.

3) Вышедній въ 1870 г. въ Москвѣ олинъ томъ проповѣдей преосв. Сергія вошелъ въ составъ этого Одесскаго изданія.

4) См. Труды Кіев. дух академін за 1893 г. т. III, стр. 569—584.

•) Нербдко проповёдь занимаеть всего лишь две страницы крупнаго шрифта,

обшелоступностію, въ основаніи своемъ и въ видахъ указавія на предметъ проповѣди имѣютъ какой либо текстъ священыю писанія Ветхаго или Новаго Зав'та, слідовательно C.1084 Божія. Безъ таковаго текста встрвчаенъ JHIDL весьма вепреосвященнаго проповучей Cepris. V OOVCLOBJEEмного особыми TIDE конечно, для сего приченами 1). ныхъ. томъ, если встрвчающіеся нерѣдко у преосвященнаго Ссрія и среди проповѣди тексты св. Писанія иногда приводятся во русски, то лежащій въ основанія проповѣди текстъ приводится у него непремѣнно по славянски 2). Въ этомъ, безъ сомеѣви, также сказалась школа митрополита Московскаго Филарета. который въ извѣстной запискѣ своей: "О догиатическомъ 10стоинствѣ и охранительномъ употреблении греческаго селинславенскаго переводовъ Священнаго Писанія<sup>4 1</sup>) и итеры между прочимъ говоритъ: "Въ церковныхъ поученіяхъ тексть Священнаго Писанія должны быть приводимы по существуюшему славенскому переводу. Такое приведение можетъ сопризложениемъ текста на русскомъ наръчин, если 10 вожлаться нужно по свойству текста, или по степеви образования слушателей"<sup>4</sup>). А записка эта печаталась въ повременномъ взданіи Московской духовной академіи именно въ ту пору, какь ректоромъ этой академии былъ преосвященный Сергий и какъ уже разрътенъ былъ въ выспихъ духовныхъ сферахъ въ положительномъ смыслѣ вопросъ о возобновлении русскаго перевода священнаго писанія. Кромѣ того, и въ средны почти каждой проповѣди преосвященнаго Сергія, въ подтверждени мыслей проповѣдника, обыкновенно приводится много текстовь

какъ напр. въ І, 50. 112. 178. 180 и др. II, 14. 30 и др., а самое бодьшее сло-- шесть страницъ (папр. І, 91. 201 и нѣкот. др.). Важность этой черты в с временной и для современной церковной проповѣди см. упомянутаго проф. В. <sup>(1)</sup>. Пѣвинцкаго въ *Труд. кіевск. дух. акад.* 1893, III, 571 и дал.

1) Такъ, напримъръ, см. въ I томъ, на стр. 363 слово въ день явленія Клской : наменской иконы Божіей Матери. См. также т. II, стр. 270. 272 в изк. 17-

2) См. напр. въ I т. съ самыхъ первыхъ словъ.

3) Писана въ 1845 г. Напечатана впервые въ Твор. Св. Отц. съ Прибадуховнаго содержанія, издав. при Московской дух. академіч за 1858 г., эткуга она вышла и отдъльною брошюрою. Москва, 1858.

4) Стр. 24 отдѣльнаго оттиска Записки.

·Священнаго Писанія 1); а въ иныхъ проповѣдяхъ встрѣчается послѣдовательное изъясненіе текста Св. Писанія 2). Но И твердо опираясь на словѣ Божіемъ, проповѣди преосвященнаго Сергія, за тъмъ, не только не оставляютъ безъ вниманія и церковное преданіе, а и напротивъ, обильно имъ пользуются, какъ вторымъ источникомъ строго-православнаго ученія, чрезъ что весьма оживляется обыкновенно и самое поучение. Такъ, въ нихъ встрѣчаются то выдержки изъ церковныхъ пѣсней <sup>3</sup>), Четінхъ-Миней<sup>4</sup>) и святоотеческихъ твореній<sup>5</sup>), то поизъ учительныя и интересныя сказанія изъ жизни христіанскихъ подвижниковъ <sup>6</sup>), то достопамятныя и также глубокопоучительныя свёдёнія изъ общирной области церковнаго преданія 7), и т. п. Все это придаетъ проповѣдямъ преосвященнаго Сергія чисто церковный, строго православный характеръ, а при ихъ краткости и простотѣ, даетъ имъ полное право быть достояніемъ и лучшимъ украшеніемъ библіотекъ не только духовенства и духовно-учебныхъ заведеній, но и публичныхъ, даже премо народныхъ, гдѣ онѣ должны быть одною изъ самыхъ полезныхъ и назидательныхъ книгъ для чтенія.

Что касается до "управленія", то оно со стороны преосвященнаго Сергія во всѣхъ епархіяхъ, гдѣ ему приходилось быть іерархомъ, было по истинѣ и отечески "благопопечительно".

<sup>2</sup>) См. напр. т. II, стр. 33 и дал. 150 и дал., особенно стр. 161-166.

<sup>3</sup>) См. напр. т. I, стр. 22 (стяхира на лятін въ праздникъ Срътенія Господня); стр. 31 (неч. стих. Среды 1 седм. вел. п.); 46 (веч. стих. на стих. въ Понед. Сырн. н Вторн. 1 нед. в. п.); также стр. 48. 50. 58. 69. 141 и мн. др. т. II, стр. 3. 4. 8. 14 и т. д.

4) Напр. I, 21 (Ч. Мин. февр. 3 о праведномъ Симеопъ); 58 (— 2 февр. Срът. Госп.);—78 (—4 окт. объ Антонін великомъ в Павлъ препростомъ; также 95. 194. 196. 199 и др.; т. II, стр. 19. 47. 59. 64 (два раза). 88. 95. 117 и др.

<sup>5</sup>) Т. І, стр. 4 (взъ св. Ефрема Сирипа). 29 (Варсануфія и Іоанна вопр. н отв.). 33 (бл. Іеронима). 39—40 (св. Іоанна Злат. и Анвы Дородея). 59 (св. Григорія Богослова). 79 (св. Амвросія Медіол. и Кврилла Ал.); также 85. 86. 90 и мн. др. II, 2. 11. 15. 16. 20. 21. 24. 26 и дал. 35 и мн. др.

<sup>6</sup>) Т. I, 20 (изъ бивги: "Достоп. сказан."). 33 (оттуда же). 46 (Древн. Патерикъ); также 95. 99. 186 и др.; II, 45. 57. 62. 99 и др.

<sup>7</sup>) Т. I, 56. 57 (Синаксарь). 68. 69. (тоже). 157. 259. 260. 290 и др. II, 28 (взъ Метифраста). 123 (Лавсанкъ). 319. 322 и др.

Объ этомъ ясно свидѣтельствуютъ тѣ сооруженія и учрежденія. которыя остались послѣ него въ Курской, Кишиневской, Московской и Тульской епархіяхъ,---тѣ начинанія, которыя онь предприняль въ Казанской и Херсонской епархіяхъ, на которыхъ онъ былъ сравнительно не много времени. Такъ, въ Курской епархів, кромѣ построенів благолѣпнаго соборнаго храма Воскресенія Христова въ Курскомъ Знаменскомъ монастырѣ, основанія духовнаго органа печати-Курскихт Епархіальных Видомостей (въ 1870 г.), полной подготовки къ перемъщению подвъдомой ему духовной семинаріи изъ Бълорода (убзанаго города) въ Курскъ (губернский городъ), и т. д., одно основание и благоустроение епархіальнаго женскаго училища (съ 1866 года), являющагося однимъ изъ самыхъ лучшихъ во всѣхъ отношеніяхъ, есть величайшее благодѣяніе его дочерямъ духовенства ввъренной ему епархіи и несокрушимыя памятникъ его отеческой благопопечительности о ней <sup>1</sup>). Подобное же благоустройство Кишиневскаго епархіальнаго училища, пріютъ для неизлёчимыхъ больныхъ въ Москвѣ, сиротопитательное заведеніе на родинѣ его-въ Тулѣ и др. служать таковыми же памятниками его благопопечительности. Но это наружныя, такъ сказать, знаменія его благопопечительности: со стороны же внутренней его управление преемственно ввѣряемыми ему епархіями, будучи также благопопечительно вообще, въ частныхъ случаяхъ опиралось на строгой законности. руководствовалось правилами и примърами св. отцевъ, также какъ и производимый имъ церковный судъ, растворя вшій въ себѣ, когда нужно было, правду съ милостію. Такъ, относятельно Курской епархіи объ этомъ ясно засвидѣтельствовано было въ той же прощальной ръчи одного изъ тамошнихъ ораторовъ, часть которой мы уже приводили въ свое время. Въ ней онъ продолжаетъ: "благодаримъ за ваше управление, прелметомъ котораго было устроеніе не только временнаго нашего благополучія, но и душевнаго спасенія и при томъ среди навѣтовъ и скорбей, въ духѣ долготерпѣнія и снисхожденія къ нашимъ немощамъ и въ духѣ любви къ самымъ навѣтникамъ

<sup>1</sup>) Срав, для сего между прочимъ Курск. Епарх. Видом. 1880 г. № 6-8.

Digitized by Google

и оскорбителямъ вашимъ <sup>1</sup>), воздавая имъ за зло ихъ добромъ; благодаримъ за отправление вами церковнаго суда, въ которомъ правда растворялась милостію къ виновнымъ кающимся въ своей винѣ, оказывалась защита и объявлялось оправланіе небиннымъ"<sup>2</sup>). Равнымъ образомъ и самъ преосвященный Сергій, если при вступленіи на Казанскую паству, по особенности края, въ своемъ словъ обратилъ особенное внимание на миссіонерскія цёли предстоявшаго ему служенія, то при вступленіи на паству Кишиневскую прямо "указалъ тъ начала, которыми онъ руководствуется въ своемъ высшемъ јерархическомъ служеніи церкви, — это — слово Божіе, ученіе Церкви и требованіе закона" <sup>3</sup>). То же самое должно сказать и о вступительномъ словѣ его на паству Херсонскую, по особенности состава населенія самаго города Одессы съ одной <sup>4</sup>), и о томъ, что онъ почти всёмъ и вездё высказывалъ по вступлени своемъ на каеедру Московской митрополіи съ другой стороны <sup>5</sup>). Иначе сказать, действование высокопреосвященнаго Сергія по епархіальному управленію и производству церковнаго суда всегда и вездѣ одинаково основывалось твердо на словѣ Божіемъ, ученіи церкви и требованіи закона. И такъ какъ въ немъ дѣло никогда не было въ противоръчи съ словомъ и наоборотъ, то мы имбемъ сильное подтверждение сказаннаго сейчасъ ближе всего, въ проповъдяхъ его. Въ этомъ отношении, не говоря о проповъдяхъ, прямо и произнесенныхъ, напримъръ, по случаю освященія новаго зданія окружнаго суда 6), при открытіи

<sup>1</sup>) При этомъ разумѣется ложный доносъ одного Бѣлгородскаго священныка на преосвященнаго Сергія въ Св. Синодъ, вызвавшій со стороны послѣдняго распоряженіе о производствѣ ревизія, которая поручена была Харьковскому архіепискому Нектарію († 1874). Ревизія, разумѣется, нашла всѣ дѣла епархіальнаго управленія въ порядкѣ и самого преосвященнаго Сергія совершенно свободнымъ отъ обвиненія, хотя самъ преосвященный Сергій нисколько не вліялъ на ходъ ревизія, удалившись на дачу въ то самое время, какъ преосвященный Нектарій пріѣхалъ въ Курскъ.

<sup>2</sup>) Курск. Епарх. Видом. 1880 г. № 8. Рѣчь канедральнаго протојерен Васвлія Краснитскаго.

3) Кишеневск. Епарх. Видом. 1883 г., № 13.

4) См. и это слово во II томъ собранія Слове и Ричей высокопреосвященнаго Сергія (Олесса, 1893), стр. 272—275 и слово при вступленіи на Казанскую паству, тамъ же, стр. 270—272.

<sup>5</sup>) См. для сего Московскія Церковныя Видомости за 1893 г. №№ 36, 37 н 40. <sup>6</sup>) Слова и ричи преосв. Сергія II, 306 н дая. окружнаго суда <sup>1</sup>), при обновлении храма въ тюремномъ заккѣ <sup>9</sup>), и под., гдѣ рѣчь о законѣ, правдѣ, судѣ и т. п. условливалась уже самымъ случаемъ, мы прежде всего замътниъ, что и во многихъ другихъ своихъ проповѣдяхъ, повиднмому ничего общаго съ подобными случаями не имѣющихъ, преосвященный Сергій и касается этихъ предмотовъ и приводить церковныя правила, законоположенія, также церковныя и гражданскія. Такъ, напримёръ, въ одной изъ проповёдей на Сратеніе Господне онъ говорить вообще объ "отмѣненія ветхозавѣтнаго закона обрядоваго", на текстъ: по нуждъ и закону премльнение бываета (Евр. 7, 12). Но съ средины проповъди ораторъ вдругъ начинаетъ вести такую речь: "Между темъ словамъ: по нуждъ и закону премънение бываета, даютъ совсёмъ иной смыслъ, а именно: будто бы нужда сильнѣе закона и отмѣняетъ его. Что же происходитъ отъ такого превратнаго толкованія? Уличается воръ въ кражѣ. Его спрашиваютъ: что понудило его нарушить законъ? Онъ отвѣчаетъ: нужда заставила; ѣсть нечего; одѣться не во что. "По нуждѣ и закону пременение бываетъ". Иной въ тёсныхъ обстоятельствахъ прибѣгаетъ къ обману, даетъ обѣщанія, которыхъ исполнять ве станетъ; проситъ въ долгъ, никогда не думая отдавять его; разсказываеть о несчастіяхъ, которыхъ не было, чтобы только выпросить себѣ пособіе. Ему говорять, что такъ поступать безчестно, а онъ объясняется, что нужда побуждаетъ прибъгать къ хитрости: "по нуждѣ и закону премѣненіе бываетъ". Есть, которые любять разсуждать о различи яствъ, и о степеняхъ поста по церковному уставу; а какъ скоро приходится имъ быть въ веселомъ обществѣ, на гостепріямномъ пиршествѣ, легко забываютъ и умѣренность, и различіе блюдъ постныхъ отъ скоромныхъ, и посл'в извиняютъ себя темъ. что связями съ добрыми людьми надобно дорожить, ---что "по нуждѣ и закону премѣненіе бываетъ".---Нѣтъ,---повторять, что нуждой отмёняется законъ, значитъ то же, какъ если бы кто сказаль, что по нуждѣ можно быть и безсовѣстнымъ. Основныя требованія закона начертаны въ нашемъ сердцѣ, хранятся въ

<sup>2</sup>) Тамъ-же, 208 и дал.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Тамъ-же, 303 в дал.

нашей совести. Еслибъ и никто человека не училъ, сама совъсть напоминаетъ ему: "не проливай крови ближняго, не бери чужаго, не обманывай, не дълай никому, чего себѣ не хочешь". Нужда можеть иногда смягчать виновность преступлений, но не уничтожаетъ силы закона. "Не спускаютъ", сказано въ Писанін (Притч. 6, 30), "и тому вору, который крадеть, да насытить душу свою алчущую", но гораздо большаго заслуживаетъ взыскавія, кто дѣлаетъ большія кражи, чтобы этимъ способомъ вести жизнь роскошную и развратную. На такомъ различіи виновности и основывается различная мёра церковныхъ и гражданскихъ наказаній за проступленія. Но если бы за иной грѣхъ и не могло быть взысканіе по суду, и еслибъ онъ допущенъ былъ по нуждъ: то нътъ такой нужды, которая бы избавляла нашу совфсть отъ упрековъ за него. Мы молимся, чтобы Господь очистиль грёхи наши не только вольные, но и невольные, въ которые впадаемъ внезапно противъ желанія, по невѣдѣнію и неосмотрительности (Числ. 15, 27. Евр. 12, 1). Грѣхи невольные потому и тягогять душу, потому и требуютъ очищенія исповѣдію, что законъ Господень непреложенъ, и ему ни по какой нуждь премънение не бываеть, и не будеть до скончанія міра. Аминь" 1). Въ другомъ случав, говоря слово на тотъ же праздникъ и исходя изъ текста: Вознесоста Его во Іерусалимъ, поставити Его предъ Господемъ, якоже есть писано въ законъ Господни (Лук. 2, 23) и естественно разумёя здёсь законъ ветхозавётный обрядовый, пропов'ядникъ продолжаетъ: "Утратилъ силу законъ обрядовый ветхозавѣтный, но существуетъ законъ церкви Христовой, постановленія котораго мы обязаны неуклонно исполнять. Законъ церковный не только опредѣляетъ чинъ и порядокъ богослуженій, но и предписываетъ христіанамъ правила взаемныхъ отношеній ихъ. какъ членовъ одного духовнаго общества, ихъ поведенія и суда, и тѣ наружныя дѣйствія, покоторымъ сына церкви православной можно отличить отъ иновърца. Напримъръ, почему мы полагаемъ на себя крестное снаменіе, дѣлаемъ предъ иконами поклоны поясные и земные?

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Слова и ричи высокопр. Сергія, I 48—50; срав. также стр. 19 и 20; 25 и. дал.; 31 и дал.; 41 и 42; 62 и дал. и мн. др.

По тому что это и подобное предписано уставомъ церковнымъ. Церковный законъ важенъ по самой древности своей. Не нынь установлено то, что нынь нами соблюдается; остается вепреложнымъ чрезъ нѣсколько вѣковъ то, что служитъ правильнымъ выраженіемъ нашей православной въры. "Древнія постановленія",-замѣчаетъ Василій Великій 1).- всегда внушаютъ благоговѣніе, представляя въ самой древности своей. какъ бы въ нѣкоей сѣдинѣ, досточтимый видъ". Но церковныя законоположенія еще болёе для нась важны потому, что въ самомъ происхождении своемъ священны и святы. Сельмый Вселенскій Соборъ (Прав. 1) оставиль намь примеръ уваженія въ нимъ, такъ изъяснивъ высоту ихъ происхожденія: "Начертанныя правила несокрушимы и непоколебимы. По сему мы со услаждениемъ приемлемъ оныя, и всецѣлое содержимъ постановление сихъ правилъ, изложенныхъ отъ всехвальныхъ Апостоль, оть шести Вселенскихъ соборовъ, и помъстно собиравшихся для изданія таковыхъ заповѣдей, и отъ святыхъ отецъ нашихъ. Ибо всѣ эни отъ единаго и того же Духа бывъ просвѣщены, -- полезное узаконили. "Мы вѣруемъ въ Духа святаго, дъйствующаго въ соборной и апостольской Церкви. Какъ же дерзнемъ отказывать въ уважении тому, что они подъ осъненіемъ Святаго Духа законоположили"?<sup>2</sup>). Здѣсь же мы встрбчаемъ и ссылку на церковныя правила. И такихъ ссылокъ весьма много въ проповѣдяхъ преосвященнаго Сергія <sup>а</sup>). Неръдко ссылается онъ и на законы гражданские. Такъ, напримѣръ, говоря еще разъ слово въ праздникъ Срѣтенія, на тему: "О женскомъ празднословіи во храмѣ", проповѣдникъ между прочимъ высказываетъ слѣдующія мысли: "Если бы такія церковныя собесѣдницы были вообще неуважительны къ святой нашей въръ, то можно бы имъ указать на нашъ законъ гражданскій, который требуеть въ церквахъ "во время совершенія службы никакихъ разговоровъ не чинить", и нарушителямъ

1) Прав. 92. Книга прав. стр. 332. Примъчание самою преосв. Серия.

<sup>2</sup>) Слова и рими преосв. Сергія I, 53. 54. Далѣе (стр. 55 и 57) и раскрываются подробнѣе цольза церковнаго закона и удобосовмѣстимость его съ требованіями общественной жизни.

<sup>3</sup>) См. напр. тѣхъ же Словз и ръчей т. І, стран. 62 и 63; 228; 313; т. Ш. 49; 86; 92 п 93; 255 п др.

Digitized by Google

сего предостереженія угрожаеть взысканіемь 1). Но обыкновенно забывающія это священное приличіе, показывають видъ благочестія, моляся съ наружнымъ усердіемъ. Посему надобно имъ знать, что имъ внушаетъ законъ церковный"<sup>2</sup>). Что касается правды законной на судъ, ея отношенія къ милости и проч., то яснѣе всего мысль объ этомъ раскрыта у преосвяшеннаго Сергія въ особенной проповѣди. Эта проповѣдь и тему имтеть: "Правда въ судахъ". Она собственно есть ръчь, не имфющая въ основания своемъ никакого текста и сказанная при освящении новаго зданія Кишиневскаго окружнаго суда, 20 декабря 1887 года. Какъ рёчь, она не велика и потому мы приведемъ ее вполнѣ. "Это зданіе, —такъ начинаетъ ораторъ, по внёшнему виду, скорбе можно назвать храмомъ, нежеля домомъ. Оно и дѣйствительно есть храмъ, а не простой домъ, -храмъ правосудія. Безспорно, устройство сего зданія удовлетворяетъ важности его назначения: и кто изъ насъ не пожелаетъ, чтобы и служеніе правосудію въ этомъ храмѣ вполнѣ соотвѣтствовало своей цѣли, чтобы здѣсь всегда господствовала правда, согласно желанію нашихъ законодателей: "правда да царствуетъ въ судахъ"? Нътъ правосудія безъ правды; ложь не должна лежать въ основании судебныхъ дъйствій. Божественный законодатель изрекъ: не сотворите неправды на суда (Лев. 19, 15),-въ чемъ бы она ни заключалась, въ изложении ли и оцёнкъ дъла, или въ решении его. Сотворите судъ и правду (Іерем. 22, 3). Такъ Господь, заповъдуя судъ, напоминаетъ и о правдъ. Она поставлена быть не отлучною спутницею суда. Но всегда ли правда являлась въ нашихъ судахъ? Но бывали ли случаи, когда на судопроизводствъ черное признавалось бълымъ и бывшее какъ бы не бывшимъ? Мало ли освобождено намбренныхъ, изобличенныхъ сознавшихся убійцъ, которыхъ въ судебной храминѣ объявляли невинными; и милосердіе такихъ освободителей не превзошло ли мфру того обычая, по которому у јудеевъ одного только въ годъ отпускали преступника, и въ силу котораго

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сводъ Зак. т. XIV. О прес. прест. разд. 1, гл. 1, ст. Т. XV. Улож. о наказ. ст. 249. - Суд. Уст. о наказ. гл. 3, отд. 1, ст. 35. *Црпм*ычание самою преосо. Серия.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тътъ же Слова и ръчей, т. II, стран. 311. См. такія и подобныя ссылки еще въ I, 260; II, 217; 291; 391 и нък. др.

562

получилъ свободу разбойникъ Варавва? Если бы ненаказуемость преступниковъ вызывалась единственно человѣколюбіемъ, то в сіе высокое побужденіе не сдёлаеть извинительною судебной неправды. Похвальна милость на судъ (Іак. 2, 13), но тогда, когда она срътается съ истиною (Псал. 84, 11) и не противодфиствуетъ цѣлямъ правосудія, существенная черта котораго-точное соотвѣтствіе закону, даже и строгому. Не надобно забывать, что на судѣ милость нужна преступникамь, а правда всѣмъ. Сего требуетъ самое чувство правды, въ насъ врожденное. Хотя бы кто и не быль на судь, но когда слышить о несогласномъ съ истиною решении какого либо дела, его душа возмущается невольно, недоумъваетъ, гдъ же правосудіе, и, возлетая мыслію къ своему безсмертію, успоконвается въ въръ, въ чаяни нова небесе и новы земли, въ ниже прав. *да живетъ* (2 Петр. 3, 18) и не будетъ жить неправда. А между тёмъ, доколѣ человѣкъ остается на этой многомятелной земль, чымь онь можеть защищать свою честь, собственность, свои права? Придетъ обиженный къ дверямъ сего зданія; если и ничего не скажеть языкомъ, то въ его слезномъ взорѣ, на его грустномъ лицѣ ясно будетъ выражаться таящаяся въ сердцѣ мольба: отверзите мню врата правды (Псал. 117, 9). Недостатокъ правды въ судѣ усиливаетъ порчу вравовъ въ обществѣ. Если законъ не отмщаетъ за обнженныхъ: кто отмстить? Рука сильнаго или самоуправство? 1) Если судящіе по совѣсти<sup>2</sup>) увѣряютъ потерявшаго совѣсть и взятаго съ украденными вещами татя, что онь не виновенъ, Kars будто онъ И ве кралъ: то 01076 неправдою не 110ощряють ли его къ повторенію преступленій, но вкоревяють ли глубже въ его испорченномъ сердцѣ убѣжденіе, что вода татьбы сладка (Притч. 9, 17)? Послѣ сего каждая не крѣпкая въ добрѣ душа подумаетъ: ежели большія преступленія не выбняются въ вину, то мои увлеченія и Богъ простить. Во мнозъ правдъ кръпость многа (Притч. 15, 5). Ею возвышается достоинство судебныхъ рёшеній; она поддерживаеть въ обществъ уважение къ судопроизводству. Итакъ, правда да

<sup>1</sup>) Срав. особенную проповѣзь о самоуправствѣ въ І, 155—158, въ велный пятовъ, на текстъ: еси бо примиие ноже, ножено поибнута (Мато. 26, 52).

2) Т. е. присяжные засѣдатели.

Digitized by Google

царствуетъ въ судахъ; да пребудетъ и это зданіе навсегда върнымъ храмомъ правосудія. Ревнителю же и покровителю правды, Благочестивому Государю нашему пожелаемъ долголътія и во всемъ благаго поспътенія"<sup>1</sup>).

Когда же милость допускается въ правосудія?-При искреннемъ раскаяни преступника. "Нераскаянность есть черта ожезлымъ духамъ свойственнаго; раскаяние есть присточенія. знакъ души, не совствиъ погибшей для добра. Поэтому, когда преступникъ показываетъ правду, обвиняетъ самъ себя, плачетъ о своемъ преступлении: онъ чрезъ это самое возбуждаетъ въ ближнихъ сострадание къ нему, прибъгаетъ подъ покровительство человѣколюбиваго закона, пріобрѣтаетъ права, чтобъ ему облегчена была степень судебнаго взысканія... Нътъ сомнѣнія, что преступникъ, раскаявающійся предъ судомъ гражданскимъ, можетъ и у Бога обрѣсти милость. Мы знаемъ великихъ злодѣевъ, которые, путемъ раскаянія исправивъ жизнь свою, сподобились помилованія отъ Бога. Такъ, напримъръ, пишется о Моисев Муринь и о разбойникь Давидь, которые, почувствовавъ, наконецъ, всю тяжесть свояхъ преступленій, провели остатокъ дней своихъ въ трудолюбіи, незлобіи, молитвѣ и изъ людей отверженныхъ сдѣлались святыми. Но не знаемъ никого, кто бы, оставаясь въ нераскаянности и злобъ противъ ближнихъ, услышалъ гласъ прощенія свыше. Конечно, не сказаль бы Господь и разбойнику, съ Нимъ распятому, этихъ отрадныхъ словъ: днесь со Мнюо будеши въ раи, еслибъ прежде тотъ разбойникъ не осудилъ самъ себя, призывая къ покаянію и своего собрата: "мы осуждены праведно, и достойное по дѣламъ нашимъ воспреемлемъ" (Лук. 23, 41)<sup>2</sup>).-Или, при открытіи Курскаго окружнаго суда 20 ноября 1867 года, произнося рѣчь и по прежнему требуя отъ новаго суда первъе всего безпристрастія, нелицепріятія (Второз. 1, 17), ораторъ говоритъ за тѣмъ: "Для не привыкшихъ къ такому судоустройству можеть показаться въ немъ оттънокъ суровости, забывающей святое изречение: хвалится милость на судь (Іак. 2, 13). Но если спросить, за что чаще подвергалось упрекомъ прежде правосудіє: то утвердительно можно сказать,

<sup>1)</sup> Слова и ричи II, 306-308; срав. также стран. 280; 294; особевно 303-305.

<sup>2)</sup> Crosa u provu II, 209-211.

V JAMES

что за поблажку виновнымъ и обижающимъ. Милость судей не можетъ служить къ раскрытію правды въ судѣ; а правда можетъ сообщить милости высшее значеніе. Только при безпристрастномъ и строгомъ разсмотрѣніи дѣла имѣютъ подливную цѣну смягчающія обстоятельства. Народъ нашъ жаждалъ не поблажки виновнымъ, не покровительства недобрымъ, а справедливости ко всѣмъ. Здѣсь-то срѣтаются милость и истино (Исал. 34, 11): ябо законы наши, требуя строгой справедливости, провикнуты вмѣстѣ и духомъ евангельской любви" <sup>1</sup>).

Такъ, шествуя царскимъ путемъ золотой средвны между правдою и милостію, преосвященный Сергій дбйствоваль и въ своемъ собственномъ епархіальномъ управленія и производствѣ церковнаго суда<sup>2</sup>), и долговременнымъ опытомъ того и другаго пріобрѣлъ вполнѣ справедливую славу образцоваго администратора и глубокаго знатока законовъ. "На всёхъ каседрахъ высокопреосвященный Сергій, --- говорилось о немъ по вступленіи его на Московскую каведру,-пользовался славою осторожнаго и мудраго правителя, благоговъйнаго совершителя таннъ Божівхъ и ревностнаго пропов'єдника слова Господня, человъка высокаго ума, обильныхъ свъдений, богатаго жизненнаго опыта, строгой во всемъ мъры, настойчиваго труда и неослабной энергіи"<sup>8</sup>). По этому-то съ 1880 года онъ неоднократно вызываемъ былъ въ Святвищий Синодъ для участія въ дълахъ высшаго церковнаго управления. Особевно много потруделся онъ тамъ надъ окончательною редакціею уставовъ духовноучебныхъ заведеній, Высочайте утвержденныхъ въ 1884 (академический уставъ) и 1885 (--остальныхъ духовно-учебныхъ заведеній) годахъ; для чего еще въ 1881 году назначенъ былъ предсвлателемъ учрежденнаго съ сею целію при Св. Синодъ Комитета 4). Эти заслуги въ Бозъ почившаго архипастыря не

1) Тамъ же, стр. 305.

2) Првифры этого указаны нами въ біографическомъ очеркѣ высокопреосв. Сергіл, напечат. въ Душепол. Чтенін за 1898–99 г. (отд. оттиски, стран. 106–108. Москва, 1899).

3) Церк. Видомости, издав. при Св. Сиподъ, за 1893 г., за № 34, стран. 1226 и 1227 "Прибавленій". Не нужно забывать, что это органъ высшаго церковнаго управленія.

4) Это и было причиною, что преосв. Сергій, бывъ назначенъ на Кишиневскую каселру 21 августа 1882 года, тодько послѣ коронаціи 15 мая 1883 года, въ которой онъ также участвоваль, именно 24 іюня сего 1883 года, впериме



только для тѣхъ епархій, которыми онъ преемственно управлялъ, но и для всей Русской церкви, достойно оценены были въ 1896 году съ высоты Царскаго Престола, по случаю коронованія Ихъ Императорскихъ Величествъ Государя Императора Николая Александровича и Государыни Императрицы Александры Өеодоровны, во всёхъ торжествахъ коего высокопреосвященный Сергій принималь дѣятельное участіе. Въ Высочайшемъ рескриптѣ отъ 14 мая означеннаго 1896 года награжденіе архипастыря Московскаго брилліантовымъ крестомъ для ношенія на митръ сопровождено было слъдующими достопамятными словами: "Ознаменовавъ долговременное, дѣятельное и просвѣщенное святительское служеніе ваше въ разныхъ епархіяхъ многочисленными и разнообразными трудами на пользу святой Церкви и Отечества, вы и нывѣ, назидая съ ревностною попечительностію ввѣренную вамъ наству словомъ и дѣломъ и охраняя дорогія Нашему сердцу преданія Церковной старины<sup>1</sup>), являетесь достойнымъ преемникомъ приснопамятныхъ предшественниковъ вашихъ на святительской каоедръ первопрестольнаго града Москвы. Въ совѣщаніяхъ же Святѣйшаго Синода просвѣщенною вашею опытностью и ревностнымъ усердіемъ вы привосите великую пользу дѣлу высшаго церковнаго управленія"<sup>2</sup>). Этого достаточно для оцёнки значенія въ Бозѣ почившаго архипастыря, какъ епархіальнаго архіерея и іерарха Россійской церкви, чтобы приступить теперь къ характеристикъ его личной.

## Профессоръ И. Корсунскій. (Окончаніе булеть).

вступиль въ предѣлы своей новой епархів; о чемъ см. Кишиневскія Епарх. Въдомости 1883 г. № 13, стр. 430. Какъ бывшему ревтору авадеміи и хорошему знатоку уставовъ и строя среднихъ и низшихъ духовно-учебныхъ заведеній, преосвященному Сергію естественно поручено было предсѣдательство въ комитетѣ по преобразованію сихъ заведеній. Срав. слова, произнесенныя преосвящ. Сергіемъ-по освященіи храма въ Казанской духовной семинарія (Слова и рючи II, 235—238) и въ трехсвятительскомъ хрямѣ Кишиневской духовной семинарія (тамъ же, стр. 67—94—шесть проповѣдей).

1) Высокопреосвященный Сергій, по вступленін на Московскую каведру и вступительное слово говориль на тексть: Тъмже убо, братіе, стойте и держите преданія (2 Сол. 2, 15), при чемъ тогда же не преминуль указать между прочимъ и на важность общаго пѣнія въ Успенскомъ соборѣ. См. Моск. Церк. Видомости 1893 г. № 37. Сн. Дутен. Чтеніе 1893, III, 177—179.

2) Церк. Видомости изд. при Св. Синодъ 1896 г. У. 19-20, стр. 158.

# ПЕДАГОГИЧЕСКІЯ ВОЗЗРЪНІЯ

### свв. отцовъ и учителей церкви.

#### (Продолжение \*).

Бл. Августинъ, — этотъ великій философъ и богословъ западной церкви, въ своихъ вышеуказанныхъ сочиненіяхъ высказаль много мыслей о христіанскомъ ядеалъ воспитанія.

Бл. Августинъ строго стоитъ за религіозно-нравственный принципъ воспитанія дѣтей, видя въ такомъ воспитаніи едияственный залогъ къ ихъ добродътельной жизни. Онъ совътчеть родителямъ воспитывать дётей въ духѣ христіанской нравственности и строго воспрещаетъ давать воспитаніе, не соотвътствующее ученію Христа, славъ Божіей я высокому звавію христіанина <sup>1</sup>). Онъ сов'ятиетъ чтобы въ основ'я отношеній воспитателей къ дѣтямъ лежала истинная христіанская любовь. не поблажающая порочнымъ наклонностямъ дѣтей. "Можно-ле сказать,-говорить онъ отцу,-что ты любишь дѣтей своихь. когда все позволяение имъ для ихъ удовольствія? Нѣтъ! только тогда ты будешь истинно любить своихъ дѣтей, когдя станешь предпочитать имъ Іисуса Христа и любить ихъ въ томъ, Кто далъ ихъ тебѣ любить. Христіанинъ-ли ты, когда слышишь. что онъ злословитъ, и молчишь? Ты не хочешь показать себя отцомъ, готовымъ отказаться отъ своихъ дътей въ томъ случаѣ, когда, подобно Аврааму, долженъ принести ихъ на жертву, поелику отецъ, убивающій похоти своихъ дѣтей, приноситъ такую-же жертву, какую принесъ Авряамъ<sup>2</sup>).

Digitized by Google=

<sup>\*)</sup> См. ж. «Въра и Разумъ» за 1899 г. № 18.

<sup>1)</sup> August de verb. apost. I Tim. Sermo. CLXXIV, c. 8, t. V, p. 580.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. serm. CLXXIV, стр. 8.

#### отдель церковный

Особенно ясно и картинно, хотя и отрицательными чертами. высказываеть бл. Августинъ свой взглядъ на христіанское воспитание въ "Исповеди", где онъ, описывая свое собственное воспитание, находить его несоотвётствующимъ идеалу христіанскаго воспитанія. Весь этотъ трактать представляетъ заивчательный, по глубокому психологическому анализу,--педагогический опыть, въ которомъ авторомъ рельефно оттѣнены недостатки тогдашняго воспитанія, пагубно отразившіеся Н8. немъ самомъ <sup>1</sup>). Онъ осуждаетъ это воспитание главнымъ образонь за то, что никто здесь не заботился о правственномъ развити воспитанниковъ. Все зло тогдашняго воспитания состояло въ томъ. что воспитатели, "заставляя меня, --- говоритъ Августинъ, --- учиться, ничего не имили въ виду, кроми того, чтобы мнѣ въ этомъ мірѣ сдѣлаться славнымъ, успѣть въ наукахъ и особенно отличиться въ искусствѣ краснорѣчія, служащемъ къ

1) Прекрасно характеризуеть педагогическое значение этого произедения бл. Августива К. Шмидть въ своей "Исторів педагогики" (т. П. стр. 61). Овъ говорить: "Августинь въ своихъ "Исповѣдяхъ" развилъ цѣлую исихолохію человѣчесваго сердца, изъ которой педагогъ можетъ научиться болте, нежели изъ многихъ теорій воспитанія. Онъ обнаруживаеть мощь посвянныхъ въ самой нѣжной юности религіозныхъ зародышей, и визсть съ тыль мощь матери надъ ребенконъ: матерью насажденная въра въ встину и божественность христіанской религін не покидала Августина даже въ сямомъ манихействѣ; эта вѣра вывела его наконець взъ блужданій по духовному морю въ истинную родину, въ средоточіе Божьей жизви. Онъ показывають, какъ одно слово, одна мысль отъ мужей протедшаго пли настоящаго, благодаря встреча съ дремлющими идеями въ душе человъка, могутъ вногда пролагать совершенно новые пути, приводя въ ясное созпание выслія потребности духовной и нравственной природы и обнаружявая такамъ образомъ ничтожество всего, что до сихъ поръ считалось единственно желательнымъ. Онъ показываютъ наконецъ, какъ жизнь человъка изъ періода беззаботнаго, дътсваго бытія переходить на поприще разлада съ самимъ собою, -- внутренней борьбы, -- что лушевныя силы бушують тёмъ неукротные, чёмъ шире стремящаяся натура, что въ этой борьбѣ легко истощается духовная жизнь, если бури не обуздываются высшими, небесными силами, и что борьба тогда только закончится исгиянымъ миромъ, когда человъкъ, этотъ плаватель по житейскому морю, броситъ якорь въ основѣ бытія". Такой почти взглядъ на педагогическое значение этого сочинения бл. Августвиъ высказываетъ и Пальмеръ. Онъ говоритъ, что Августинъ въ своей "Испонеди" описалъ свое собственное дътство и юность такимъ образомъ, что отсюда мы можемъ узнать не только тогдашийе приемы воспитания, но также можемъ видеть, какъ нужно разсуждать вритически объ немъ съ осповной богословской точки зрѣнія Августина" (Die Päd. der Kirchenv." см. цит. жур. стр. 149).

пріобрѣтенію мірскихъ почестей и богатствъ" 1). Весь характеръ тогдашняго преподаванія быль направлень къ возбужденію порочныхъ наклонностей дётей. Ихъ заставляли изучать произведения языческихъ авторовъ, въ которыхъ описывались различныя безправственныя сцены изъ жизни боговъ или людей, и тёмъ "внушали дётямъ смёлость къ совершенію пороковъ", и если-бы кто отказался отъ ихъ изученія, "то они (учители) стали-бы наказывать насъ, не слушая никакого здраваго оправданія"<sup>2</sup>). Система наказаній носила самый развращающій характеръ: дѣтей наказывали тѣлесно за всякую провинне имъющую злаго умысла: за излишнія игры, за ность, нежеланіе читать безнравственныя книги, за рѣзвость в такъ-что, — говоритъ бл. Августинъ, — "они (накат. п., занія) оставили въ душѣ моей самое тяжелое и грустное чувство" <sup>3</sup>). Вся система преподаванія насила характерь возбужденія въ воспитанникахъ глупаго соревнованія, пораждающаго въ нихъ "зависть и досаду" 4),-и проникнута была насиліемъ: заставляли учиться "по принужденію", не возбуждая въ д'втяхъ истинной любви къ ученію 5). Осуждаетъ бл. Августинъ учителей и за то, что они заставляли ихъ, еще не выучившихся достаточно родному (латинскому) языку, изучать чужестранный-греческій, считая такой методъ ихъ преподаванія не раціональнымъ <sup>6</sup>). Жалуется бл. Августинъ и на то, что воспитатели, не понимая безправственнаго вліянія тогдашнихъ театральныхъ зрѣлищъ, дозволяли дѣтямъ посѣщать ихъ, даже побуждали къ тому <sup>7</sup>). Осуждаетъ дурное товарищество, которое поощряло его на разные безиравственные поступки: распутство, воровство и пр. <sup>8</sup>), восноминанія о когорыхъ вызвали у него невольное восклицание: "о пагубное товарищество, о необъяснимое увлечение ума и непонятное обольщеніе сердца"!.... <sup>9</sup>) Не щадить онь и отца, осуждая его за

- 1) "Исповѣдь", русс.—п. т. I, кн. I, гл. 12 и 9, стр. 17 и 13.
- <sup>2</sup>) Ibid. r.t. 16, crp. 22-23.
- 4) Ibid., стр. 15 и гл. 19, стр. 27.
- <sup>3</sup>) Ibid. гл. 9, стр. 14.
- <sup>5</sup>) Ibid., r.s. 12, crp. 17.
- <sup>6</sup>) Ibid., гл. 18, стр. 18.
- <sup>5</sup>) Ibid., стр. 15, гл. 10; гл. 19, стр. 26-27.
- <sup>к</sup>) Ibid., кн. 2, гл. 3-9, стр. 34-44.
- <sup>9</sup>) lbid., r.i. 9, crp. 44.



то, что онъ не только не удерживалъ его отъ безнравственныхъ поступковъ, но какъ бы поощрялъ на то<sup>1</sup>). Только идеальною личностію представляется у бл. Августина его мать (Моника), которая всёми мёрами заботилась о томъ, что-бы направить его на истинный путь христіанской жизни: старалась поскоръе обратить его въ христіанство, часто указывала ему на всю пагубность его безнравственныхъ поступковъ и проч.<sup>2</sup>), —и все это, —по собственному признанію, не осталось для него впослёдствіи безъ вліянія.

Бл. Августинъ негодуетъ на современныхъ воспитателей за то главнымъ образомъ, что они воспитываютъ дѣтей на безнравственныхъ принципахъ, какъ-бы забывая, что "всѣ пороки дѣтства переходятъ въ послѣдующіе затѣмъ возрасты въ соотвѣтствующемъ измѣненіи"<sup>8</sup>).

Обобщая свой взглядъ на тогдашнее воспитаніе, бл. Августинъ восклицаетъ: "Биждь, Господи Боже! виждь и потерпи, что видишь, какъ тщательно сыны человъческіе соблюдаютъ законы буквъ и слоговъ, передаваемые имъ преемственно отъ своихъ учителей, а принятые отъ Тебя разъ навсегда неизмѣнные законы вѣчнаго спасенія оставляютъ безъ вниманія" 4).

Изъ этого отрицательнаго взгляда бл. Августина на тогдашніе воспитаніе видно и его положительное воззрѣніе на идеалъ христіанскаго воспитанія, который онъ полагаетъ въ религіозно-нравственномъ развитіи дѣтей и въ непротиворѣчіи этому развитію и умственнаго ихъ образованія. Послѣднее онъ ничуть не отвергаетъ, напротивъ,—считаетъ его необходимымъ; только желаетъ, что-бы оно носило нравственный характеръ и тѣмъ содѣйствовало главной цѣли христіанскаго воспитанія.

Въ основу христіанскаго образованія бл. Августинъ полагаетъ изученіе св. Писанія и христіанскихъ догматовъ, для чего считаетъ полезнымъ и изученіе свътскихъ наукъ.

Развивая планъ приготовленія къ изученію науки о Богѣ, бл. Августинъ въ сочиненіи "de ordine" высказываетъ глубокія воззрѣнія на это дѣло. Онъ не одинъ только умъ считаетъ органомъ раскрытія и усвоенія истины, но и сердце, когда оно чи-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibid., гл. 3, стр. 34. <sup>3</sup>) Ibid., кн. I, гл. 19, стр. 27. <sup>2</sup>) Ibid., кн. I, гл. 11; кн. II, гл. 3. <sup>4</sup>) Ibid., кв. I, гл. 18, стр. 25.

<sup>- 3</sup> 

сто, воздержно, цёломудренно, --- словомъ, когда оно добродѣтельно и нравственно-развито <sup>1</sup>). Органами истины служать авторитетъ и разумъ. Авторитетъ необходемъ главнымъ образомъ на первой ступени человъческаго развитія, когда человъкъ только приступаетъ къ изученію, а разумъ нуженъ послѣ, когда человъкъ пріобрътетъ уже элементарныя свъдънія. Авторитеть сообщаетъ истину абсолютную, когда онъ божественный.--истину затемненную, запутанную; ошибочную, когда онъ человѣческій. Разумъ даетъ достовѣрныя знанія, если онъ, для достиженія высшихъ истинъ, прошелъ рядъ предварительныхъ наукъ. Рядъ этихъ наукъ слѣдующій: грамматика, разсматрявающая первичные элементы рѣчя; исторія, задача которой состоитъ въ томъ, чтобы передавать письмено все, что достойно перейти къ потомству; діалектика, это наука наукъ, сообщающая умѣнье учить и учиться; реторика, облекающая истину въ изящную форму, чаще болѣе необходимую для того, чтобы илѣнять сердца людей, чѣмъ способную просвѣтить простые умы: музыка и поэзія, тёсно связанныя между собою; арнометика, геометрія и астрономія, которыя, по выраженію бл. Августина, "составляютъ великое доказательство для людей религіозныхъ, но мученіе (пытку) для излишне — любопытныхъ<sup>4</sup>). Бл. Августинъ смотритъ на изучение указанныхъ наукъ не просто, какъ только на украшенія или какъ на случайныя дополненія, которыми умъ, конечно, можетъ укра-напротивъ, по взгляду бл. Августива, человѣкъ, не изучившій указанныхъ наукъ, становится жертвою глубочайшихъ заблужденій, когда рішается разсуждать даже о своей собственной душѣ, не говоря уже о Высочайшемъ Существѣ 3). Практическая польза и теоретическое значение этихъ наукъ такъ велики, что ихъ необходимо изучать всякому, даже и обладающему наилучшими природными дарованіями 4). Знаніе указанныхъ наукъ составляетъ такое необходимое условіе для всякато



<sup>1)</sup> Cov. "de ord." Lib. VII, cap. VIII; pycc. nep. v. II, crp. 197-198.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. lib 2, cap. VIII-XV; pycc. nep. 8-15 rs., crp. 196-214.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid., сар. XVI, п. 44, соl. 1015; русс. пер. 2 кн., гл. 15, стр. 215.

<sup>4)</sup> Ibidem.

истинно-философствующаго христіанина, безъ котораго посл'єдній не можетъ достигнуть обладанія истиною по высшимъ вопросамъ философіи 1). Добавленіемъ къ разсужденію объ изученіи наукъ въ сочиненіи "de ordine" служитъ разсужденіе о нихъ въ сочиненіи "de doctrina christiana".

Здѣсь бл. Августинъ говоритъ, что между науками однѣустановленія чисто человѣческія и предполагаютъ существованіе общества, другія, которыхъ предметъ предшествуетъ самому знанію, составляютъ плодъ наблюденій ума<sup>2</sup>). Совокупность этихъ наукъ и составляетъ циклъ, такъ называемыхъ, "свободныхъ наукъ"—аrtes liberales<sup>3</sup>). Правда, бл. Авгастинъ не всѣ науки, указанныя имъ въ сочиненіи "de ordine", перечисляетъ здѣсь поименно, но онъ подразумѣваетъ ихъ, называя общими названіями. Онъ упоминаетъ здѣсь исторію, науку о разсужденіи (disciplina disputationis) и науку о числѣ. Подъ наукой о разсужденіи бл. Августинъ понимаетъ діалектику и реторику<sup>4</sup>); наука о числѣ, кромѣ ариөметики, обнимаетъ геометрію; музыку и астрономію<sup>5</sup>), а грамматика заключается въ первомъ классѣ человѣческихъ установленій—

<sup>2</sup>) "Языки (varietas linguarum), искусство письма (figurae litterarum) воть знанія человѣческаго установленія; они произвольны, измѣнчивы и чисто условны. Нельзя того-же сказать объ исторія и діалективѣ. Хотя исторія слагается изъ случайныхъ событій, но разъ они совершились, они становятся непреложными и независимыми отъ власти человѣческой. Діалектика основывается на вѣчномъ разумѣ, начало котораго въ Богѣ. Когда умъ человѣческій обращается къ изученію исторіи и діалектики, онъ только созерцаетъ, но не производитъ ничего вповь; это-науви, проистекающія изъ наблюденія" (О хр. наукѣ кы. 2, гл. 26 и далѣе. Си. у Арх. Бориса цит. соч. Пр. Соб. 1887 г. 3 ч., стр. 278, пр. 3).

<sup>8</sup>) Это дѣленіе наукъ бл. Августина на два вида было принято и средневѣковыми писателями подъ другими только названіями: trivium в quadrivium. Trivium составлядъ низшій курсъ, состоявшій изъ грамматики, реторики и діалектики, а quadrivium—высшій курсъ, куда вхолями: ариометика, геометрія, музыка и астрономія. (Daniel. Des études classiques dans la société chrétiénne 1853 г. p. 53; Leblane. Essai historique et critique sur l'etude et l'enseignement. p. 160).

4) О хр. наукѣ, 2 кн., гл. XLVIII—LV. О реторикѣ онъ слеціально трактуетъ въ 4 кн., гдѣ говоритъ о необходимости изученія правилъ реторики для желающаго быть краснорѣчнымъ, показываетъ условія, когда при этихъ правилахъ можно достигнуть цѣли и какимъ путемъ: говоритъ, что "легче сдѣлаться краснорѣчнымъ посредствомъ чтенія и слушанія ораторовъ, нежели черезъ точное исполненіе правиль ораторскаго искусства" и т. д. (гл. IV—V, стр. 242—246).

5) Ibid., FA., LVI, XLV-XLVII.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibid., гл. 17, русс. пер. стр. 215.

въ начертаніи письменъ и языка <sup>1</sup>),—а отсюда и выходить. что объемъ начертанной здёсь программы содержится въ тѣхъ же "семи свободныхъ наукахъ". Кромѣ того, бл. Августивь совѣтуетъ здёсь изученіе и, такъ называемыхъ имъ, описательныхъ наукъ, трактующихъ "о мѣстоположеніи странъ, о свойствахъ извѣстныхъ животныхъ, деревъ, травъ, камней и другихъ вещей"<sup>2</sup>), а также паукъ, трактующихъ объ общежитіи человѣческомъ <sup>3</sup>).

Совѣтуя изучать указанныя науки, какъ необходимыя для надлежащаго пониманія св. Писанія, бл. Августинъ отвергаетъ пользу изученія такихъ наукъ, предметъ которыхъ такъ же нелѣпъ, какъ и чуждъ истинному знанію, каковы: идолатрія, магія, астрологія<sup>4</sup>).

Указавъ науки, какія необходимо изучать для лучшаго пониманія св. Писанія, бл. Августинъ даетъ наставленія и относительно того, какъ должно изучать эти науки. Этому вопросу онъ посвящаетъ цѣлую главу (58). Здѣсь онъ совѣтуетъ съ благоразуміемъ и осмотрительностію относиться къ изученію свѣтскихъ наукъ, извлекая изъ нихъ только то, что не противно христіанству и полезно для общественной жизни. Совѣтуетъ отвергать всѣ науки вредныя и безполезныя, вообще даетъ для того слѣдующее руководительное правило: "ничего лишняго" (ne quid nimis). Что касается метода преподаванія наукъ, то бл. Августинъ въ своемъ сочиненіи "de catechisandis rudibus" требуетъ исторической основы преподаванія и наглядности. а также желаетъ, что-бы оно (преподаваніе) было интересныхъ для дѣтей и поддерживало въ нихъ веселое настроеніе <sup>в</sup>).

Изъ сказаннаго видно, что бл. Августинъ ничуть не отвергалъ пользы изученія свѣтскихъ наукъ и классическихъ сочиненій, какъ о томъ думаютъ Gaume и Lalanne<sup>6</sup>) на основа-

1) Ibid, rs. XL.

2) Ibid., гл. XLV. Эти науки по современному можно назвать физико-естественными.

3) Ibid. Это по нашему-науки политическія или юридическія.

4) 2 кн., LVIII гл., стр. 51.

5) См. у К. Шмидта и цит. соч. т. II, стр. 61.

6) Gaume. Lettres sur le paganisme dans l'education. p. 14, crp. 233; Lalanne op. cit. p. 97.



ніи некоторыхъ местъ "Исповеди" 1), въ которыхъ бл. Августипъ какъ-бы действительно вооружается противъ свётскаго образованія. Но вотъ какое прекрасное и върное объясненіе даетъ этому недоразумѣнію Архим. Борисъ. "Прежде всего очевидно,говоритъ онъ,-что бл. Августинъ говоритъ не вообще объ изучении классической литературы, а о характерѣ ея преподаванія въ тѣхъ школахъ, въ которыхъ самъ учился. Изъ представленной имъ характеристики этихъ школъ видно, что преподавание въ нихъ литературы, действительно, было поставлено неправильно. Оно состояло главнымъ образомъ въ томъ, что учениковъ заставляли изучать наизусть отрывки изъ классическихъ произведеній и декламировать ръчи на темы, взятыя изъ классиковъ, преимущественно изъ поэтовъ. При этомъ какъ отрывки, назначенные для заучиванія, такъ и темы для ръчей избираемы были безъ надлежащей разборчивости. Требованія нравственности были въ полномъ пренебрижении. Все внимание сосредоточивалось на правильности и изяществѣ словеснаго выраженія; предметы-же, на которыхъ были упражняемы умъ и слово учащихся, разсматривались, какъ нъчто неважное или безразличное. Форма вполнѣ преобладала надъ содержаніемъ. Нетрудно лонять, какія печальныя послёдствія должны были проистекать изъ такого крайне односторонняго направленія образованія для учащаго юношества и въ особенности для его нравственности. Пагубныя послёдствія такого деморализующаго воспитанія бл. Августинъ испыталь на самомъ себѣ. Съ ужасомъ вспоминая преступныя заблуждевія своей юности, онъ съ одинаковымъ негодованіемъ смотрить и на дъйствительныя причины своихъ глубокихъ паденій, и на соединенныя съ ними, въ сущности непричастныя злу, обстоятельства. Онъ былъ взволнованъ воспоминаніями о своихъ прежнихъ слишкомъ прегрѣшеніяхъ, чтобы всегда соблюдать должную мѣру въ своихъ пориданіяхъ и съ надлежащею строгостію отличать заслуживавшее осужденія злоупотребленіе отъ того, что было предметомъ этого злоупотребленія, который самъ по себѣ представлялъ нѣчто полезное и почтенное. Но съ какою-бы горячностію бл. Августинъ ни нападалъ на злоупотребленія клас-

1) См. "Исповѣдь" русс. пер. ч. I, кн. I, гл. 13-18, стр. 18-25 н др.

сическою литературою, онъ никогда не былъ отъявленнымъ н слѣпымъ противникомъ ся законнаго употребленія. По собственному его счастливому выраженію, онъ умѣлъ отличать "сосуды избранные и честные отъ грѣховнаго напитка, какниъ напояли юношей изъ нихъ безразсудные учители" <sup>1</sup>). Что бл. Августина нельзя относить къ числу противниковъ классическаго образованія, какъ дѣлаетъ и силится доказать то Lalanne (въ цит. соч.),—это показываютъ его сочиненія: "De ordine<sup>2</sup> и "De doctrina christiana", въ которыхъ нужно искать выраженія истинныхъ его взглядовъ на этотъ важный предметъ<sup>2</sup>).

Также несправедливо считаеть бл. Августина противникомъ классическаго образованія и Пальмерь<sup>в</sup>), который основываеть свое мнѣніе на письмѣ его къ Меморію (101). Въ этомъ письмѣ бл. Августинъ говоритъ не о безполезности и ненужности классическаго образованія, а только критикуетъ нѣкоторыя классическаго образованія, а только критикуетъ нѣкоторыя классическія науки и литературу съ точки зрѣнія вообще научной истины и высшаго понятія о христіанской нравственности, какъ то имѣетъ право дѣлать и дѣлаетъ всякій иствнный писатель.

На бл. Августинѣ мы могли-бы покончить свой историческій обзоръ педагогическихъ взглядовъ свв. отцовъ и учителей церкви на идеалъ христіанскаго воспитанія, но считаемъ нелишнимъ и. можетъ быть, не безполезнымъ для большаго оттѣненія толькочто указанныхъ взглядовъ отъ послѣдующихъ, начинающихъ какъ-то суживаться и проникаться свособразнымъ духомъ <sup>4</sup>), указать еще на двухъ свв. отцовъ западной Церкви,—св. Бенедикта Нурсійскаго и св. Григорія Великаго, на которыхъ можно смотрѣть, какъ на представителей переходной эпохи отъ временъ святоотеческихъ къ среднимъ вѣкамъ.

Св. Бенедикть, основывая свой монастырь, имѣлъ цѣлію

<sup>1</sup>) "Исновѣдь", кн. 1, гл. 16, стр. 23.

<sup>2</sup>) Цит. соч. (Пр. Соб. 1887, 37 стр. 271-272).

3) "Die Pädag. d. Kirchenväter" (см. Жури. Schulb, 1854, стр. 149).

4) Это сказалось съ особенною рельефностію въ средніе вѣка, когда все вятманіе было обращено на выработку одной формы, съ постепеннымъ подавленіемъ внутренняго содержанія. Что за причина такого дальнѣйшаго регрессивнаго поворота въ педагогическомъ дѣлѣ, мы не беремъ на себя обязанности это выяснить, такъ-какъ данный вопросъ стоитъ внѣ нашей темы и требуетъ спеціальнаго разсмотрѣпія.

осуществить на практикѣ христіанскій принципъ повиновенія нравственному закону, смиренія, самоотверженной любви, внутренней свободы и общенія имущества. Правильный образъ жизни, заранѣе опредѣленчый съ мелочною точностію, постоянное затворничество, отречение отъ мірскихъ благъ и отъ личной собственности, нищета и цёломудріе, безусловное повиновение старшимъ, безпрерывное занятие, состоящее то въ молитвахъ, то въ полезныхъ механическихъ работахъ, то въ чтеніц душеспасительныхъ книгъ, —вотъ основы Бенедиктинскаго ордена. Вся жизнь монаховъ подчинена была строго-неизмённымъ правиламъ. Такимъ-же строго монашескимъ духомъ было проникнуто и воспитание мальчиковъ въ этомъ монастырѣ. Ближайшею цёлію воспитанія св. Бенедиктъ поставилъ-приготовить изъ воспитанниковъ послушныхъ, строго-ревностныхъ служителей церкви, къ чему и направлена была вся его строго-дисциплинарная и чисто-формальная система педагогики. Мальчики, предназначенные къ духовному званію (pueri oblati), воспитывались съ отеческою строгостію. Уклоненія отъ порядка и точности, а также ошибки въ пѣніи и чтеніи, шалости, лѣность, невниманіе наказывались розгами; за болѣе важные проступки наказывались бичемъ. Такой строгой дисциплинъ питомцы подвергались отъ пяти или семи лѣтъ до пятнадцаци. Жили они отдёльно отъ монаховъ, только находились подъ строгимъ ихъ присмотромъ (глл. 30, 39, 63, 79, его прав.).

Весь недостатокъ этой системы состоялъ въ ея крайней формальности и дисциплинарности, которыя воспитывали не "людей", въ истинномъ смыслѣ этого слова, а узкихъ, бездушнныхъ клерикаловъ.

Въ основѣ этого монастырскаго образованія было положено изученіе св. Писанія и вообще религіозно-нравственныхъ истинъ. Между различными отдѣлами св. Писанія, которые всѣ нужно было пропѣть въ теченіе одной недѣли, первое мѣсто занимали псалмы. Поэтому самыми обыкновенными и главными предметами преподаванія были: чтеніе, письмо и пѣніе псалмовъ. Но св. Бенедиктъ ничуть не отвергалъ пользы изученія классическихъ, свѣтскихъ наукъ, которыя нашли себѣ хорошій пріютъ въ его педагогической системѣ. Здѣсь позволялось чтеніе древнихъ писателей, поэтовъ и допускалось упражненіе въ стихотворномъ искусствѣ. Кромѣ того изучались: грамматика, реторика, діалектика, ариөметика, геометрія, геодезія, астрономія, географія, естествознаніе, исторія и медицина. Курсъ образованія былъ здѣсь, какъ видимъ, обширенъ, но способъ преподаванія былъ слишкомъ формаленъ и схоластиченъ.

Сначала уставъ св. Бенедикта былъ предназначенъ исключительно для "pueri oblati". Но такъ-какъ въ то время былъ вообще большой недостатокъ въ школахъ, и такъ-какъ бенедиктинскіе монастыри, по своей отрѣшенности отъ міра, отвѣчали требованіямъ времени, то вскорѣ стали въ нихъ поступать и дѣти изъ свѣтскихъ, знатныхъ фамилій, такъ-что бенедиктинскіе монастыри стали не только школой для приготовленія духовныхъ, но и школой для приготовленія свѣтскихъ, государственныхъ дѣятелей. Для свѣтскихъ школьниковъ быле отводимы особыя помѣщенія, былъ выработанъ и нѣсколько особый курсъ образованія (были здѣсь Scholae interiores в ехteriores), но въ общемъ и курсъ былъ проникнутъ клерикальномонастырскимъ духомъ <sup>1</sup>).

Въ этихъ педагогическихъ взглядахъ св. Бенедикта выразился переходный духъ къ средне-вѣковой схоластикѣ, которая нашла въ его "Правилахъ" довольно подробную практическую систему воспитанія и болѣе развила ее. "Правила Бенедикта привели насъ къ той границѣ, гдѣ древне-церковный духъ иереходитъ въ римско-католическій"<sup>2</sup>),—справедливо замѣчаетъ Палмеръ, разобравши уставъ св. Бенедикта,—а мы добавимъ: и въ средне-вѣковый, схоластическій.

Хотя св. Бенедиктъ полагалъ въ основу воспитанія тотъ-же религіозно-нравственный принципъ, что и предшествовавшіе церковные писатели, но онъ придалъ ему сухой, узко-практическій и спеціально-клерикальный оттѣнокъ.

Св. Григорій Великій въ основу христіанскаго воспитанія

1) О св. Бенеднытъ и его педагогическихъ взглядахъ см. у Palmer'a: "die Padag. d. Kirchenvet" (Scholbot. 1854 г. сар. 163—164), у Шмидта: "Исторія педагогики", т. II, сар. 116—117; у Модзалевскаго "Исторія педагогики", т. I, сар. 251—253; у Кеминца "Очеркъ воспитанія и обученія въ средніе въка" ("Учитель" 1886 г. т. 6, сар. 67—68).

<sup>2</sup>) Цит. соч. ст. 163.

576



полагаетъ также религіозно-нравственный принципь, какъ то видно изъ его письма къ принцессѣ Өеоктистѣ, въ которомъ онъ пишетъ: "я прошу Васъ обратить главное вниманіе на это, чтооы юноши, которыхъ Вы воспитываете, преимущественно были направляемы къ нравственному образу жизни" <sup>1</sup>), — но старается, какъ и св. Бенедиктъ, облечь воспитаніе въ дисциплинарносхоластическую форму. По его мнѣнію, религіозно-нравственное воспитаніе должно быть проникнуто суровымъ характеромъ, и наказанія, по нему, лучшее средство къ достиженію благихъ въ этомъ отношеніи результатовъ <sup>2</sup>). Въ IV кн. (гл. 18) своего "Діалога" св. Григорій приводитъ примѣръ нравственной гибели дитяти отъ излишней снисходительности къ нему отца н безразсудной его любви <sup>3</sup>).

Въ комментаріяхъ на кн. Іова (гл. 21, 19) св. Григорій проводитъ мысль, что родители отвътственны всецъло за нравственность дѣтей и своимъ примѣромъ они могутъ или нравственно воспитывать ихъ или развратить, за что могутъ поплатиться какъ они-родители, такъ и дѣти, несущія иногда наказанія за грѣхи родителей <sup>4</sup>).

Стоя за религіозно-нравственное воспитаніе, св. Григорій спльно возстаетъ противъ классическаго образованія, находя его вреднымъ и опаснымъ для цѣли христіанскаго воспитанія. Взглядъ этотъ онъ высказалъ въ своемъ письмѣ къ Дезидерію, еп. Виндобонскому (Вѣнскому) <sup>5</sup>). Въ этомъ письмѣ св. Григорій сильно обличаетъ Дезидерія за преподаваніе въ шкодѣ классическихъ авторовъ, доказывая, что похвалы Юпитеру не должны выходить изъ устъ, посвященныхъ прославленію Іисуса Христа. Можетъ-ле епископъ позволить себѣ поэтому то, что неприлично было-бы даже для благочестиваго мірянина? <sup>6</sup>).

Вообще св. Григорій неблагосклонно относится къ класси-

<sup>6</sup>) S. Greg. Magn. Ep. XI, 54 Cf. Dialog. II, sub. init. Guillon Bibliotheque t. XXIV, p. 129.—Ebert. s. 525.

<sup>1)</sup> См. у Пальмера въ цит. соч. стр. 129.

<sup>2)</sup> З часть "Пастыр. правилъ", см. у Пальмера цит. соч., стр. 128.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid., crp. 129. <sup>5</sup>) Ibid., crp. 129.

<sup>4)</sup> Еп. Дезидерій содержаль при своей канедрѣ школу для преподаванія классическихь наукь и литературы и въ этой школѣ самь объясняль сочиненія классическихь писателей.

ческому образованію, и существуеть митніе, поддерживаеми протестанскими и даже католическими учеными <sup>1</sup>), что онь приказалъ сжечь библіотеку, существовавшую на Палатенскомъ холмѣ въ Римѣ, съ цѣлію устранить соблазнъ, провстекавшій отъ изученія христіанами языческихъ сочиненій. "Бажется, -говоритъ Архим. Борисъ, -что это обвинение не зишено основаній. Достовърно извъстно, что папа Григорій I не отличался благосклоннымъ отношеніемъ къ свѣтской учености, что подтверждается и его письмомъ къ Дегидерію, и нѣкоторыми выраженіями въ другихъ его твореніяхъ, подобными содержащимся въ этомъ письмѣ<sup>2</sup>). Если принять во вниманіе. съ другой стороны, всёмъ извёстную ревность этого папы къ защить интересовъ Церкви, то не представится ничего невъроятнаго въ томъ, что овъ старался устранить вредъ, происходящій, по его мибнію, отъ чтенія языческихъ сочиненій. Но сжегъ-ли онъ Палатинскую библіотеку, или другимъ какнуз способомъ прекратилъ доступъ къ ней, если только она сущеэто время, опредѣленно высказаться по этому ствовала въ невозможно, за неимѣніемъ положительныхъ свидьповоду тельствъ. Во всякомъ случаѣ одинъ уже фактъ существованія указаннаго мибнія относительно папы Григорія Великаго вносить свою черту въ характеристику отношенія этого представителя церковной власти въ данное время къ классическоч образованію и, находясь въ согласіи съ другими фактами, получаетъ извъстное значение" <sup>3</sup>).

Вообще о педагогическихъ воззрѣніяхъ св. Григоріа нужю сказать, что они отличаются суровостію и проникнуты нетерпимостію къ классическому образованію. Св. Григорій зачѣчательная личность въ переходный періодъ, представляющая изъ себя противника установившейся уже педагогической системы и своими своеобразными взглядами полагавшая начало средневѣковой педагогикѣ.

Разсмотрѣвъ воззрѣнія западныхъ отцовъ и учителей Цер-

<sup>1)</sup> Brucker. Hist. critic. phil. p. 479. Formey. Hist. abrégée de la philos., p. 201.

<sup>2)</sup> См. Смирновъ Ист. Хр. Церкви, вын. 11, сар. 381, изд. 2-е; Meeren. Gr. cchichte d. class. Literatur im Mittelalter t. I, s. 79-80.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Цит. соч. См. Пр. Соб. 1889 г., ч. 3, стр. 472-473.

кви, мы можемъ сказать, что большинство изъ нихъ рисуютъ педагогический идеалъ тѣми-же чертами, какими изобразили его и восточные, только нѣкоторые изъ нихъ враждебно относатся къ изученю свѣтскихъ классическихъ наукъ и литературы.

Обобщая воззрѣнія всѣхъ нами разсмотрѣнныхъ отцовъ и учителей церкви на идеалъ христіанскаго воспитанія, мы должны сказать, что идеалъ этотъ раскрытъ и уясненъ большинствомъ изъ нихъ, съ основныхъ его сторонъ, вполнѣ правильно и такъ, какъ дѣйствительно онъ представляется христіанствомъ.

Цёлію идеальнаго воспитанія поставляется свв. отцами и учителями церкви развитіе въ питомцахъ религіозности и нравственности, чтобы они, получивъ такое развитіе, могли вести истинно-христіанскую жизнь на землѣ и достигли за гробомъ вѣчнаго спасенія. Все стремленіе христіанскихъ педагоговъ должно быть направлено на то, чтобы создать изъ питомца "человѣка" въ истинномъ значении этого слова, и чтобы такое воспитание не ограничивать извъстною нацией, сословиемъ, поломъ и проч. питомцевъ, а примѣнять его ко всѣмъ безъ различія. Индивидуальная личность питомца, какъ личность богоподобная, сама по себь, по христіанству,-имьеть абсолютное значение, и потому именно въ развити личности и полагается вся задача истиннаго воспитанія. Человѣкъ, по христіанству, не можеть быть средствомъ для чего-то другаго, внѣшняго,--и каждая личность сама-по-себ' есть нѣчто особенное и незамънимое и, следовательно, должна быть сама целью. Такая универсальность-характерная черта христіанскаго идеала воспитанія.

Чтобы воспитать истиннаго человѣка, какъ нравственноразумную, богоподобную личность, необходимо обратить вниманіе на гармоническое развитіе всѣхъ его силъ—духовныхъ и тѣлесныхъ; но въ виду существенной важности первыхъ, преимущественно и развивать ихъ, при этомъ не пренебрегая развитіемъ послѣднихъ и не отдавая ему предпочтенія. Умственное и эстетическое образованіе, развивая двѣ духовныя силы человѣка должны содѣйствовать развитію третьей (волевой) силы—дѣятельности, которая должна носить исключительно нравственный характеръ.

Всякое образованіе, разъ оно вредно отзывается на правственности воспитанниковъ, не заслуживаетъ, по взгляду отцовъ, названія истивнаго образованія и должно быть отвергнуто, какъ вредное. Вообще, вся цедагогическая дѣятельность христіанскаго воспитателя должна быть проникнута, по взгляду отцовъ церкви, нравственнымъ характеромъ, въ виду того, что человѣкъ прежде всего есть нравственная личность и конечною своею целію иметь возстановленіе, при помощи благодати и черезъ правственное совершенствование, утраченнаго имъ образа Божія. Но такъ-какъ возстановленіе этого образа Божія возможно при помощи благодати, то и воспитаніе, по воззрѣнію отцовъ, должно идти подъ руководствомъ церкви. Самыя воспитательныя средства, по ихъ воззрѣнію, должны носить характерь нравственный, и отношения между воспитателемъ и воспитанниками должны быть основаны по искренней любви, и только при такомъ отношеніи могутъ получиться благіе результаты отъ воспитанія. А такъ какъ всякое жизневное явление всего более вызывается и определяется самою-же жизнію, то, что-бы достигнуть цёли христіанскаго воспитанія. необходимо самому воспитателю быть истиннымъ примъромъ для дётей не только на словахъ, но главнымъ образомъ на делт.

Н. Миролюбовъ.

Въ церковномъ отдѣлѣ 20-й книжки ж. за н. г., на страницѣ 531, въ строкѣ 10-й снизу, ошибочно напечатано: оподвамъ; надобно читать: дповамъ.

**5**80



# РЕЛИГІЯ МОСКОВИТЯНЪ

# или подробное описание начала, продолжения и теперешняго состояния ихъ религии, равно какъ ихъ нравовъ, обычаевъ и церемоний.

(ПЕРЕВОДЪ СЪ НЪМЕЦКОЙ РУКОПИСИ 1702 ГОДА).

(Продозжение \*).

## ГЛАВА VI.

## О церквахъ московитянъ и объ ихъ церемоніяхъ.

Всё церкви московитянъ заканчиваются кругомъ, подобно небу и строются какъ своды, чтобы указать, какъ говорятъ они, на безконечное величіе и всемогущество Бога. На этихъ церквахъ всегда находится пять круглыхъ башенъ съ восьмиконечнымъ крестомъ, изъ которыхъ четыре меньшія поставлены кругомъ средней, самой высокой и самой обпирной. Въ ихъ церквахъ нётъ ни стульевъ, ни скамей, и именно по той причинѣ, что московитяне должны выражать свое благоговѣніе или стоя, или колѣнопреклоненно, или же, смиряясь предъ Богомъ, съ лицомъ повергнутымъ на землю.

Свои церкви они считаютъ очень святыми мъстами, такъ что супруги, исполнившіе супружескую обязанность, не должны входить въ нихъ до тъхъ поръ, пока не омоютъ себя въ своихъ баняхъ. Они не допускаютъ также, чтобы въ нихъ употреблялась музыка, и потому не терпятъ ни органа, ни иного подобнаго инструмента, точно также, какъ и изображеній, выръзанныхъ на деревъ или камнъ. Иконы, которыя они имъютъ въ своихъ церквахъ, всъ должны быть нарисованы

\*) См. ж. "Вѣра и Разумъ" за 1899 г., № 19.

на деревѣ или на полотнѣ. Такъ какъ городъ Москва весьма великъ, то въ немъ насчитывается около 200 церквей.

Московитяне очень любятъ колокола и въ богослужени приписываютъ имъ большую силу.

Церкви, на которыхъ нѣтъ креста, у нихъ не считаются истинными церквами, потому что по ученію, которое они всегда проповѣдуютъ, крестъ ееть гербъ и знаменіе всѣхъ христіанъ. Подобно тому какъ они думаютъ, что нѣтъ ничего святѣе изъ церквей, они также уважаютъ и свои церковные погосты какъ весьма святыя мѣста, поэтому нужно быть внимательнымъ. чтобы не сдѣлать на нихъ какой либо нечистоты и не привести съ собою собаки.

Они держатся того мнѣнія, что церковное отлученіе, которое они употребляютъ въ своихъ церквахъ, есть дѣло весьха справедливое; поэтому они отлучаютъ отъ церкви всѣхъ тѣхъ, которые публично грѣшатъ и совершаютъ соблазнъ, и это церковное отлученіе на ихъ языкѣ называется Obscha. Никто не долженъ имѣть общенія съ отлученнымъ, не долженъ вести съ нимъ знакомства, и до тѣхъ поръ, пока продолжается Obscha или отлученіе, ему не дозволяется ходить въ церквя. Эта Obscha или это церковное отлученіе московитане подобяю тому, какъ и римляне, въ каждый великій четвергъ произносятъ противъ всѣхъ тѣхъ, которые не исповѣдуютъ ихъ вѣры Что касается ихъ единовѣрцевъ, которые подпали отлученію, они получаютъ разрѣшеніе, если они покаялись въ своихъ грѣхахъ и представили удостовѣренія истиннаго покаянія.

Что же касается ихъ исповѣди, то она, точно также, кагъ и римско-католическая, состоитъ въ исповѣданіи всѣхъ грѣховъ одного за другимъ, не опуская ни единаго.

Они въруютъ, что священники, которымъ по примъру Христа ясно не были сказаны въ ухо эти слова: Пріимите Дуга Свята, Има же и т. д., не получили власти совершать отлучене.

#### ГЛАВА УП.

## О членахъ въры московитянъ вообще.

Московитяне исповѣдуютъ открыто Троичность въ Божескомъ Существѣ по апостольскому, никейскому и аванасіевскому сим-

 $\mathbf{582}$ 



волу. Они говорятъ, что первое Лицо есть Богъ, Творецъ неба и земли, и Отецъ нашего Господа Іисуса Христа.

Второе Лицо есть Іисусъ, совершенный человъкъ, рожденный отъ Дъвы Маріи, Который всегда пребываетъ существеннымъ Словомъ Бога вмъстъ съ Отцомъ и Святымъ Духомъ.

Духъ Святый, какъ третье Лицо Божества, вмѣстѣ съ Отцомъ и Сыномъ есть вѣчный и истинный Богъ. Только въ отношеніи этого члена, подобно тому какъ и греки, они находятся въ грубомъ заблужденіи, поелику учатъ, что Святый Духъ исходитъ только отъ Отца и не исходитъ отъ Сына. И по этой причинѣ они упрекаютъ другихъ христіанъ за то, что въ никейскомъ символѣ къ слову а Patre они прибавили Filioque, что, говорятъ они, противно правильности и истинѣ, потому что чрезъ это Святому Духу усвояется два свойства, двѣ воли и два начала (Principia).

Когда греки, называемые у римскихъ католиковъ Uniti, были на Флорентійскомъ соборѣ, происходившемъ при папѣ Евгеніи IV въ 1439 году, на которомъ находился и митрополитъ Исидоръ, проповѣдавшій въ Москвѣ, какъ мы упомянули выше, что они должны подчиниться святому римскому престолу, они, наконецъ, сильными и убѣдительными доводами, имъ предложенными, вынуждены были исповѣдывать, что Святый Духъ исходитъ отъ Отца чрезъ Сына; но рѣшеніе этого собора не принимается у московитянъ, и они признаютъ, какъ мы сказали, только первые семь соборовъ.

Какъ и всѣ христіане, они оплакиваютъ наслѣдственный грѣхъ, и исповѣдуютъ, что человѣческая природа совершенно повреждена, такъ что пренебреженіе Божественнаго всемогущества, несправедливость и безбожіе въ ней заняли мѣсто равнообраза святости и истинной справедливости Бога. Они исповѣдуютъ также, что въ нашей плоти не живетъ ничто доброе и что всѣ люди равно погребены во тьмѣ и въ темной ночи заблужденія и невѣдѣнія, а заповѣди Божіи оскверняютъ и искажаютъ. Они говорятъ о томъ, что изъ поврежденнаго сердца человѣка, какъ изъ неисчерпаемаго источника, проистекаетъ все злое и нечистое, и что великій всемогущій Богъ ни въ какомъ случаѣ не виновникъ грѣха, но что напротивъ Онъ есть неисчерпаемый источникъ всего добраго. Это-првблизительно тѣ слова, которыя они употребляютъ въ своемъ исповѣданіи вѣры.

Свободную волю въ грѣхопаденіи Адама и Евы они считаютъ чистою химерою и воображеніемъ, они вѣруютъ и утверждаютъ, что Христосъ никого не поставилъ въ столь велибую свободу, чтобы онъ, какъ Адамъ и Ева въ своемъ состоянія невинности, могъ дѣлать добро и зло по своей волѣ.

Они совершенно отвергають Десятисловіе или десять заповѣдей Божіихъ, потому что апостолы, какъ они думають, въ Новомъ Завѣтѣ отмѣнили ихъ какъ законъ, написанный Мовсеемъ въ Ветхомъ; они признаютъ только двѣ слѣдующія: 603мобиши Господа Бога твоего встьмъ сердиемъ, и ближняю твоего какъ самаго себя. Они открыто говорятъ и пишутъ о томъ, что неприлично христіанину отъ ученія Евангелія переходить къ закону и что тотъ, кто это дѣлаетъ, отвергаетъ Іисуса Христа и вмѣстѣ съ іудеями еще разъ распинаетъ Его. потому что десять заповѣдей Божіихъ отринуты и уничтожевы были кровію Христа.

Изъ десяти московитянъ едва ли встрѣчается одинъ, знающій Отче нашъ и почти ниодного умѣющаго произнести символъ апостоловъ. Относительно этого говорятъ они, хотя и неосновательно, что столь священная тайна не должна быть общимъ достояніемъ и публично выражаемою. Впрочемъ, хотя они и отвергаютъ десять заповѣдей Божіихъ, тѣмъ не менѣе они пользуются ими какъ правиломъ и руководствомъ своей жизни слѣдующимъ образомъ.

Что касается первой заповѣди, то хотя они съ глубочайшимъ благоговѣніемъ молятся Пресвятой Тронцѣ, но вмѣсгѣ съ тѣмъ призываютъ также и умершихъ святыхъ и оказываютъ ихъ образамъ большую честь.

Они призывають также Дѣву Марію, какъ посредницу человѣческаго блаженства, чрезъ которую Богъ снова примирился съ нами. Basilides Cap. 13 Resp. пишетъ, что она достойна того, чтобы ее призывали, потому что она матерь Бога, и родня вмѣстѣ Бога и человѣка, что чрезъ свое посредническое упованіе много можетъ у своего Сына; что она исправляетъ наши

Digitized by Googlemi

бры. олю въ грѣхопаденіи Адама и Евы они с

584

погрѣшности и слабости, молитъ за все человѣчество и защищаетъ его.

Они хвалятся также, что имфютъ изображение Марии, Матеря Божіей, нарисованное святымъ апостоломъ Лукою, и говорять, что святая Дева повелёля, чтобы оно было поставлено и хранилось въ городѣ Москвѣ,-и при томъ съ слѣдующими словами: Моя милость и Моя сила будуть съ этимъ образома! По этой причинѣ Basilides превозносить и восхваляеть Марію, какъ блаженную Царицу небя, и повелѣваетъ съ большою тщательностію хранить это изображеніе. Его собственныя слова такъ гласятъ объ этомъ: До тѣхъ поръ, пока этотъ образъ, по повелѣнію Божію, будетъ пребывать и сохраняться въ нашемъ стольномъ городъ, христіанство не будетъ безпокоемо. Я здѣсь не хочу изслѣдовать, былъ ли въ Москвѣ святый Лука, бывшій живописцемъ, или это только легенда московитянъ. Какъ бы то ни было, этотъ народъ въруетъ твердо, что все, что сказано ему объ этомъ образъ всенародно, безспорно правда, такъ что, если бы кто нибудь сказалъ противъ этого самое незначительное, у него вырвали бы языкъ и сожгля бы его затъмъ живымъ.

Московитяне не только почитаютъ апостоловъ, но и призываютъ ихъ, а также и падаютъ ницъ предъ ихъ реликвіями, равно какъ и предъ реликвіями пророковъ, святыхъ отцовъ, мучениковъ и другихъ святыхъ, чтобы они тѣмъ скорѣе могли получить отъ нихъ помощь.

Basilides установилъ порядокъ образовъ и научилъ московитянъ, какъ разставлять ихъ по мѣстамъ, которыя они должны занимать. На первомъ мѣстѣ онъ помѣщаетъ изображеніе Господа нашего Іисуса Христа, на второмъ—образъ Дѣвы, Матери Божіей, а затѣмъ—небесное боинство и всѣхъ святыхъ, которые, по ихъ мнѣнію, приводятъ людей къ блаженству и идутъ къ нимъ на помощь.

Въ городѣ Москвѣ эти образы можно обмѣнивать, ибо они не говорятъ—продавать, въ опредѣленномъ мѣстѣ, называемомъ рынкомъ святыхъ и образовъ. Изъ всѣхъ святыхъ они въ особенности почитаютъ Николая Барскаго, котораго они избрали своимъ покровителемъ—сьятымъ и которому они оказывають почти божескую честь. Они распускають много молвы объ его чудесахь, строють вь честь его церкви то вь одномь, то въ другомъ мѣств и считають его покровителемъ—богомъ всей страны. Московитяне говорять, что они научились почитанію иконъ отъ святого Дамаскина, и не хотять сознаться, что такое почитаніе есть идолопоклонство, потому что они полагаютъ большое различіе между языческими идолами, которые были сдѣланы въ честь нѣкоторыхъ не-святыхъ лицъ, какъ, напр., Діаны, Аполлона, Юпитера и т. д., и т. д., и иконами, которыя нарисованы въ честь святыхъ. Первыя, говорятъ они, должны быть отвергнуты съ проклятіемъ, а этв должно почитать.

Когда имъ приводять то, что написано въ Евангеліи Мате. гл. 4, ст. 10: Ты долженъ поклоняться Богу твоему Госноду и Ему одному служить, то они тотчасъ отвѣчаютъ, что это говорилъ Христосъ сатанѣ, а между тѣмъ написано также, что Богъ святится чрезъ Своихъ святыхъ, когда ихъ просятъ о помощи.

Что касается второй заповѣди, то московитяне имѣютъ глубокое благоговѣніе къ имени Бога, и знатные, какъ и простые всегда произносять его съ выражениемъ великаго почтенія. Утромъ они не выходятъ изъ дома прежде, чёмъ не призовуть вмя Божіе и не поклонятся святымъ своего дома, когда нѣкоторые находятся въ углахъ ихъ комнаты или избы; а если они за дверьми дома, то обращаютъ лицо свое къ церкви в совершають свою молитву, а потомъ уже идуть на свои работы. Когда они вступають въ чужой домъ, они не кланяются никому, хотя бы тамъ было двадцать князей страны или неше какје либо великје господа, пока не увидћли святыхъ этого дома, которыхъ они ищутъ, не говоря ни единаго слова, какъ бы они были нёмыми, и если тотчасъ не находятъ ихъ, то говорять: Nimate pog, т. е. у васъ нътъ Бога? Но когда итъ съ большимъ благоговѣніемъ укажутъ святыхъ, они дѣлають свой Puclon т. е., наклоняють трижды голову, ударяють себя также трижды въ грудь и въ то же время трижды произносять слёдующія слова: Gospodi Pomilui, что значить: Господа, сжалься надо мною! Когда эта церемонія окончена, они привътствуютъ присутствующихъ следующимъ еврейскимъ сло-

вомъ: Schalom, которое употребляли древніе и которое значитъ Миръ съ вами! затёмъ уже они дёлаютъ, что должны дёлать.

Московитяне приписывають большое значеніе путешествіямь, даже такъ, что самъ царь каждый годъ совершаеть два путешествія, первое—въ праздникъ Троицы въ монастырь Foizensi, который посвященъ Троицѣ и находится въ 12 нѣмецкихъ миляхъ отъ города Москвы. Второе—около Михаила—въ монастырь святаго Сергія, который былъ нѣкогда у московитянъ отшельникомъ и въ 1593 году умеръ въ этомъ монастырѣ, въ немъ онъ былъ игуменомъ, а это то же, что у римско-католиковъ Prior, и впослѣдствіи былъ причисленъ къ лику святыхъ. Такъ какъ въ этомъ монастырѣ лежатъ его кости, то послѣднюю полу-милю царь изъ благоговѣнія идетъ пѣшкомъ.

Они разсказывають о многихъ забавныхъ событіяхъ изъ жизни этого святого, который сначала былъ солдатомъ, а потомъ отшельникомъ, и думаютъ, что въ этой уединенной жизни онъ прожилъ очень свято и, наконецъ, пришелъ въ монастырь, который ему посвященъ. Если бы я захотѣлъ разсказывать обо всемъ, что говорятъ объ немъ московитяне, я написалъ бы цѣлую книгу.

Есть различные другіе монастыри, куда они странствують, а по многимъ мѣстамъ во всей Московіи находится много такого рода святыхъ, которые за ихъ мнимыя чудеса были канонизованы; а поелику московитяне воображаютъ, что они имѣютъ силу исцѣлять болѣзни, то каждый годъ въ видѣ процессіи идетъ большая толпа народа въ ихъ монастыри или церкви, что однако же при такихъ благочестивыхъ упражненіяхъ производитъ много безобразій и большіе безпорядки, ибо при таковыхъ случаяхъ московитяне охотно предаются обжорству, пьянству и компаніи съ непотребными женщинами; они совершаютъ даже убійства и другія тому подобныя преступленія.

Когда московитяне совершаютъ свою молитву, то они очень часто бьютъ лбомъ о землю и благословляютъ себя крестомъ такимъ образомъ: прежде всего они начинаютъ пальцами у лба, чтобы указать на вознесеніе Христа на небо; затѣмъ они кладутъ пальцы на грудь, чтобы дать понять, что она есть мѣсто, въ которомъ находится сѣмя слова Божія, наконецъ, они сновь начинають у праваго плеча и оканчивають у лѣваго, чтобы указать въ воскресени на тѣхъ, которые будутъ назначены къ правой рукѣ Христа и къ жизни, и на тѣхъ, которые будутъ осуждены къ Его лѣвой рукѣ и къ вѣчному наказанію.

Здъсь я не долженъ пройти молчаніемъ того, что нъсколько лёть тому назадь патріархь установиль знаменіе креста такимъ образомъ, именно, чтобы міряне или тѣ, которые не получили священническаго посвященія, делали его только двувя перстами, а не такъ, какъ прежде, тремя, именно-большимъ, указательнымъ и среднимъ перстами. Когда предприняли эту реформацію, московитяне не хотѣли ей подчиняться и приводили свои основанія, доказывая, что, поелику Тровчность состоить въ трехъ Лицахъ, они также по своему древнему обычаю должны дёлать крестное знаменіе тремя перстами. Увидѣвъ это сопротивленіе, патріархъ побудилъ царя, чтобы онъ повелёль архипатріарху константинопольскому вмёстё съ двумя другими восточными патріархами прійти въ Москву, его стольный городъ,-что могло совершиться не безъ большихъ затрать. Когда они прибыли, быль составлень соборь, на которомъ постановили, чтобы народъ благословлялъ себя только двумя перстами, и рѣшили силою заставить его соблюдать это постановление. Такимъ образомъ всѣ тѣ, которые противились этому собору, потеряли голову, и затёмъ можно было видёть. что эти простые люди бѣжали на смерть съ такою стойкостію. какъ будто бы они шля на танецъ.

Впрочемъ, не смотря на это насиліе, московитяне не персстаютъ благословдять себя тремя перстами, но они дѣлаютъ это не публично.

Среди московитянъ есть много суевѣрныхъ людей и (дабы коснуться мнѣ чего либо изъ ихъ суевѣрія) офюлатреса, т. е., почитаніе, оказываемое змѣямъ, у нихъ столь же распространено, какъ и у самоѣдовъ, такъ что, если въ ихъ семействѣ случается несчастіе, таковое тотчасъ принисываютъ той причинѣ, что о домашнихъ змѣяхъ, которыя въ Россіи водятся во множествѣ, не хорошо заботились и не давали имъ ѣсть чего либо хорошаго и лакомаго. Поэтому они потомъ присматриваютъ, чтобы эти змѣи лучше содержались.

588

Они не вѣруютъ, что грѣхъ давать ложную клятву во вредъ ихъ врагу, а особенно—римскому католику; въ иныхъ же случаяхъ они считаютъ клятву дѣломъ весьма святымъ, такъ что московитянинъ не легко присягаетъ предъ судомъ, потому что за это онъ подвергается презрѣнію и ему на три года отказывается въ причащеніи, хотя бы онъ давалъ истинную и справедливую клятву; но если онъ далъ ложную клятву, и это можно доказать, то онъ наказывается кнутомъ, то есть, его бьютъ по спинѣ, пока совершенно не отпадетъ кожа, а кровь не польется сильно со всѣхъ сторонъ. Потомъ его связываютъ и отсылаютъ въ Сибирь, гдѣ онъ въ продолженіе всей жизни долженъ ходить на соболью охоту.

Въ торговлѣ московитяне возмутительно клянутся безъ всякой совѣсти; по чѣмъ больше они клянутся, тѣмъ меньше вѣрятъ имъ нѣмцы.

Когда у нихъ заболѣваютъ богатые и замѣчаютъ, что они не могутъ уже выздоровѣть, они часто даютъ монашескіе обѣты и подтверждаютъ таковые клятвою, позволяютъ постричь себѣ голову и надѣть монашеское одѣяніе. Надѣвъ таковое, они, по ихъ мнѣнію, должны оставаться въ немъ восемь дней, не употребляя никакой пищи и никакого лѣкарства, послѣ этого они воображаютъ себѣ, что они превратились уже въ ангеловъ. Но если больной этотъ выздоравливаетъ, что впрочемъ, случается рѣдко, то ему не дозволяется нарушить его обѣтъ, а напротивъ онъ долженъ оставить свою жену и дѣтей и идти въ монастырь. Вотъ то, что соблюдаютъ они изъ второй заповѣди, въ чемъ они подражаютъ просто другимъ народамъ, ибо, какъ я уже указалъ выше, они отвергаютъ десять заповѣдей, какъ законъ Ветхаго Завѣта, данный Моиссемъ.

Что касается третьей заповѣди, то хотя они празднують воскресный день, но когда оканчивается богослуженіе, знатные люди проводять остальное время дня въ обжорствѣ и пьянствѣ, а простой народъ долженъ работать. Знатнѣйшіе граждане и ремесленники, идя опять на свою работу, обыкновенно говоратъ, что лучше что-либо дѣлать, чѣмъ проводить этотъ день въ пьянствѣ и играхъ.

Но праздникъ Рождества Христова и праздникъ Пятидесят-

ницы московитяне должны проводить съ величайшимъ благоговѣніемъ, и въ эти дни никто не долженъ работать.

Они празднуютъ также и дни многихъ святыхъ, важнѣйmie изъ которыхъ суть слѣдующie.

Первый это-новый годъ, который начинается перваго севтября, и я виделъ, какъ его праздновали въ городе Москве слёдующимъ образомъ. На площади крёпости, называемой Kremelin, въ которой цари имѣютъ свою резиденцію. были устроены большіе подмостки, на которыхъ были сдѣланы двѣ ложи изъ прекраснтишаго кристалла и великолтино вызолочени, что весьма пышнымъ казалось для глазъ. Въ этихъ ложахъ сидѣли оба цари, которые тогда царствовали вмѣстѣ; они были одѣты въ роскошныя платья, украшенныя многими драгоцънными камнями. Вокругъ этого мъста стояла очень большая толпа народа и усиленная стража стръльцовъ вмъстъ съ царскою лейбъ-гвардіею, которые должны были осаждать народъ. Между этою стражею и ступенями подмостковъ былъ большой кругъ, на которомъ находились по правую сторону придворные сановники и бояре, а по лѣвую-офицеры, купцы, художники и нѣмецкая нація, которая была обыкновенно приглашаема на этомъ праздникъ. Когда всѣ люди собрались такамъ образомъ, на подмостки взошель патріархъ, имѣвшій въ рукѣ золотой кресть, украшенный прелестнъйшими драгоцънными камнями, вмёстё съ молодымъ отрокомъ, державшимъ въ рукѣ кадильницу; онъ облобызалъ обоихъ царей. затъмъ далъ имъ облобызать кресть, окропиль ихъ при посредствѣ кропила сватою водою, а также и весь народъ, и пожелалъ по-своему, какъ умѣлъ, прежде всего ихъ царскимъ величествамъ счастливаго царствованія и непрерывнаго благоденствія, а затѣмъ-всѣмъ сановникамъ и народу-счастливаго новаго года вытстъ съ духовнымъ и временнымъ благословеніемъ Божіимъ,-посл чего весь народъ сталъ кричать: аминь, аминь. По окончанія этой церемоніи цари благоволили спрашивать прежде бояръ и высшихъ сановниковъ, а затёмъ нёмцевъ, какъ идутъ ихъ дѣла, и находятся ли они въ совершенномъ здравіи: каковой вопросъ считается высокою милостью и особеннымъ выраженіемъ благосклонности царей.

Digitized by GOOG

Со стороны нёмцевъ рёчь держалъ графъ фонъ Грегамъ, генералъ мајоръ, и отъ имени своихъ земляковъ благодарилъ ихъ царскія величества за милость, которую они оказали имъ и которая обнаруживается въ ихъ благосостояніи, и съ своей стороны пожелалъ имъ всякаго благоденствія.

Наконецъ, по всей Москвѣ раздался колокольный звонъ, цари снова отправились въ замокъ или дворецъ Kremlin. а каждый пошелъ домой, чтобы повеселиться и съъсть что-либо хорошее.

Другой большой праздникъ совершается 8-го сентября. На своемъ языкѣ они называютъ его Prasnik Rosustua priziste Bogorodice. то есть, святой праздникъ Рождества святой Матери Божіей.

Третій—14 го того же мѣсяца, который они называютъ Prasnik Uzemirna Wosduisenja,—что значитъ—святой праздникъ возвышенія креста.

Четвертый—21-го ноября; московитяне называють его Vedinia Priciste Bogorodice, то есть, жертва Маріи.

Пятый, который совершается 25-го декабря, называется Rosostua Christova, Рождество Христа.

Шестой праздникъ ириходится на 6-е января; онъ называется Boje javiena, то есть, Огкровеніе Христа, или, праздникъ святыхъ трехъ королей. Въ этотъ день въ городъ Москвъ происходитъ освященіе воды. Я видълъ, что эта всенародная церемонія совершается слѣдующимъ образомъ.

На рѣкѣ jausa, которая течетъ чрезъ Москву, посрединѣ устроили большое зданіе, на которомъ были нарисованы различныя историческія событія изъ библін и въ особенностикрещеніе Христа Іоанномъ Крестителемъ у Іордана. Послѣ того какъ туда отправились оба царя, они усѣлись на двухъ великолѣпныхъ стульяхъ, которые были для нихъ пригетовлены. Затѣмъ въ процессіи шелъ туда патріархъ слѣдующимъ образомъ. Впереди шли два попа, изъ которыхъ одинъ несъ прекрасный золотой крестъ, на которомъ были представлены четыре евангелиста, а другой-изображеніе крещенія Христа на Іорданѣ, которое было покрыто небольшимъ бѣлымъ шелковымъ и очень красивымъ покровомъ. За этими двумя попами

#### ВЪРА И РАЗУМЪ

слѣдовалъ патріэрхъ, украшенный своимъ священнымъ облаченіемъ, въ каждой рукѣ онъ имѣлъ крестъ и пѣлъ съ мальчикомъ, который шелъ позади его и держалъ въ рукѣ книгу. За патріархомъ слѣдовали многіе знатные сановники и духовныя лица, и наконецъ простой народъ вмѣстѣ съ женщинами и дѣтьми, которыя всѣ несли въ рукахъ восковыя свѣчи. Позади всей этой толпы шелъ пономарь съ зажженною свѣчею въ рукѣ, сдѣланною изъ многихъ вмѣстѣ скрученныхъ восковыхъ церковныхъ свѣчъ.

Такъ какъ въ то время река замерзла, то во льду была сдълана большая круглая дыра около 6-ти аршинъ въ окружности. Когда патріархъ и вся процессія прибыли къ этому мѣсту, около получаса происходило пѣніе и чтеніе, затѣиъ патріархъ взялъ у пономаря горящую свѣчу, бросилъ ее въ воду. и всѣ другіе тотчасъ потушили свои восковыя свѣчи. онъ погрузилъ также въ воду трижды два креста, которые держаль въ каждой рукѣ, и потомъ приказалъ черпать оттуда воду въ сосуды. Эта первая вода считается самою святою, ее хранятъ для царя, чтобы онъ могъ употреблять ее при большой опасности. Когда эта церемонія приходила къ концу. сюда бросился толоою весь народъ, нѣкоторые,-чтобы почерпнуть освященной речной воды, которую они имеють обывновеніе сохранять весь годъ, а другіе, -- чтобы окунуть свонхъ маленькихъ дътей въ эту какъ ледъ холодную воду. Когда одна женщина окунала въ нее свое дитя, которому было только полгода, она, толкаемая людьми. упустила его въ рѣку и ово потомъ должно было утонуть, потому что изъ-подъ льда ero нельзя было вытащить. Эта женщина начала потомъ табъ ужасно выть и все рвать на себь, что безъ содроганія ея нельзя было ни видёть, ни слышать. Я видёль также и старыхъ людей, которые не имѣли совсѣмъ никакого покрова, вупающимися въ этой же замерзшей водь, потому что они воображали себь, что этою водою освящается все тело. Наконецъ, московитяне вели сюда также своихъ лошадей, бысовъ. коровъ и другой скотъ, чтобы напонть ихъ этою, по ихъ мньнію, святою и цёлительною водою. Когда все, какъ я разсказалъ. окончилось, они опять возвратились въ церковь, чтобы тамъ

592

получить благословеніе, и въ ней произвели такой страшный шумъ, какой бываетъ только въ кабакахъ, такъ что нельзя было слышать своихъ собственныхъ словъ.

Такое освящение воды бываеть не только въ городъ Москвъ, но также по всъмъ городамъ и деревнямъ во всей России.

За этимъ праздникомъ трехъ королей слѣдуетъ седьмой, который совершается 2-го февраля и который они называютъ Stretenia Gospoda Boga, то есть, очищеніе Маріи.

Восьмой праздникъ бываетъ 25-го марта. Они называютъ его Blagavesenia priceste bogorodice, то есть, Благовъщеніе Маріи.

Девятый праздникъ называется Werbna Woschreschenia, то есть, Пальмовое Воскресенье. Въ этотъ день они празднуютъ входъ Христа въ Іерусалимъ, который, какъ я видѣлъ, совершается слѣдующимъ образомъ.

Послѣ того, какъ цари выслушали обѣдню въ большой Маріинской церкви, предъ Кремлевскимъ дворцомъ собралась большая толпа народа, чтобы поджидать тамъ процессію, которая шла изъ дворца въ слѣдующемъ порядкѣ.

Прежде всего показалось дерево, которое тащили на низкой колесницѣ, и которое повсюду было наполнено фруктами, навязанными на него. На этомъ деревѣ сидѣли четыре мальчика въ прекрасныхъ бѣлыхъ рубахахъ, которые пѣли: Осанна. За этою колесницею слѣдовало много поповъ, которые были облачены въ бѣлыя ризы и во всѣ украшенія употребляемыя ими при совершении литургии. Они пѣли и песли кресты, хоругви и иконы, а нѣкоторые имѣли кадильницы, которыми они кадили народъ, на нихъ глазѣвшій. Тотчасъ за попами шли князья, бояре и другіе знатные сановники; они шли по-два въ рядъ и всѣ почти несли въ рукахъ пальмовыя вѣтви. За ними слёдовали оба цари, Иванъ и Петръ Алексеевичи, которые, такъ какъ они были братья, царствовали вместе; они были сопровождаемы двумя боярами, которые были великолѣпно одѣты, и оба вели лошадь патріарха за узду, поводъ которой быль очень длинень. Эта лощадь, съ придъланными длинными ушами для уподобленія ослу, была покрыта длиннымъ чернымъ чапракомъ, на которомъ сидѣлъ патріархъ, облаченный во всѣ свои священныя украшенія. На своей головѣ онъ имѣлъ шапку, покрытую жемчугомъ, а въ своей правой рукѣ держаль золотой, украшенный драгоцѣнными камнями крестъ, которымъ давалъ благословеніе народу. За патріархомъ шли митрополеты, епископы и другія духовныя лица, изъ которыхъ одви несли книги, а другіе кадильницы. Все это шествіе замыкали гости (Gossen) или знатнѣйшіе купцы и простой народъ. Между прочимъ, на пути было поставлено нѣсколько мальчиковъ, которые простирали на немъ свои платья или что либо другое, чтобы по этому могли идти цари и патріархъ.

Я слышалъ, какъ говорили, что оба царя за то, что вели такимъ образомъ патріарха, получили отъ него 400 рублей, которые равняются 800 талерамъ. Но они должны были дълать это и по христіанскому смиренію въ честь нашего Спасителя Іисуса Христа и ради воспоминанія о Немъ.

Этотъ пальмовый праздникъ совершается также повсюду во всей Москвѣ, и внѣ города Москвы, гдѣ епископы или священники занимаютъ мѣсто патріарха, а Woivodi—мѣсто великаго князя.

Десятый и важнёйшій празднихъ ихъ-тотъ, который они называютъ Woscreschenia Christova, то есть, воскресеніе Христа или Пасха. Въ этотъ день московитяне бываютъ очень радостными, какъ потому, что это-день воскресенія нашего Господа и Спасителя Іисуса Христа, такъ и потому, что оканчивается ихъ великій постъ.

Въ этотъ праздникъ Пасхи каждый имѣетъ свободу, какъ говорятъ они, видѣть свѣтлыя и ясныя очи царя, т. е.. онъ допускается къ цѣлованію руки и получаетъ отъ него на измять красное яйцо.

Знатные люди и простой народъ, старики и юноши восять при себѣ такія яйца сорокъ дней послѣ пасхи. Существуетъ великое множество людей, которые торгуютъ ими на улицахъ.

Когда въ эти продолжающіеся у нихъ священные дня кто либо встрѣчаетъ другого, то онъ привѣтствуетъ и цѣлуетъ его съ слѣдующими словами: Christos Wosgresti, Христосъ воскресъ, а лицо привѣтствуемое цѣлуетъ его съ своей стороны и отвѣчаетъ: Woistin Wosgresti, Онъ истинно воскресъ.

Ни одинъ человѣкъ, какого бы онъ ни былъ сословія, мущина или женщина, не долженъ отклонять ни такого поцѣлуя, ни краснаго или въ иной какой либо цвѣтъ окрашеннаго яйца.

Существуетъ также обычай, что въ эти дни царь посъщаетъ заключенныхъ, —что онъ дълаетъ утромъ до восхода солнца; онъ даетъ имъ красное яйцо и грубый бараній мъхъ, и говоритъ имъ: Радуйтесь, ибо Христосъ, умершій за наши гръхи, воскресъ.

Одиннадцатый праздникъ, который они называютъ Wosnescenia Christova, есть Вознесеніе на небо, двѣнадцатый—Пятидесятница, который они называютъ Schiestwie snetaca duca, Сошествіе Святаго Духа.

Тринадцатый называется Preobrosienja Gospoda Christova, Преображение Христа на горъ Оаворъ; онъ празднуется 6-го августа.

Есть у нихъ еще одинъ 15-го того-же мѣсяца, называемый Uspenia priziste Bojorodice, Воснесеніе на небо Маріи.

Всѣ эти упомянутые праздники московитяне необходимо должны праздновать; что же касается другихъ, какъ, напр., Іоанна, Михаила, апостоловъ, мучениковъ и другихъ святыхъ, то ихъ можетъ праздновать, кто хочетъ: впрочемъ, духовныя лица обязаны прадновать ихъ чтеніемъ и пѣніемъ литургіи.

Во всѣ воскресные дни и большіе праздники московитяне ходять въ церковь три раза: 1) предъ восходомъ солнца, что у нихъ называется Saffrerini (заутреня?), 2) въ полдень, что они называютъ Obeedni, 3) вечеромъ—Wedscherni.

Такимъ образомъ когда говорятъ, что уже зазвонили Wedscherni, то каждый идетъ домой, потому что въ праздничные дни, когда начинается ночь, въ Москвѣ на улицахъ не безопасно. Ибо въ это время московитяне напиваются водки, что бываетъ причиною того, что они бѣгаютъ за распутными женщинами и совершаютъ грабежи и убійства, такъ что ни одинъ праздникъ не обходится безъ того, что бы не было нѣсколько убійствъ. Хотя цари время отъ времени уничтожаютъ часть многихъ кабаковъ или шинковъ, находящихся въ Москвѣ, и дозволяютъ открывать ихъ только въ извѣстное время, тѣмъ не менѣе они не могутъ воспрепятствовать людямъ очень часто ходить туда по воскресеньямъ. Московитяне совершенно не проповѣдуютъ въ своихъ церквахъ, но читаютъ только громкимъ голосомъ нѣкоторыя главы изъ Священнаго Писанія, какъ, напр., псалмы Давида и Евангелія. Они читаютъ въ нихъ также нѣкоторыя изъ бесѣдъ или проповѣдей святаго Златоуста и аванасіевскій символъ, что они дѣлаютъ просто безъ всякаго объясненія. Они присоединяютъ также нѣкоторыя молитвы и между прочимъ часто говорятъ слѣдующія слова: Gospodi Pomilui, т. е. Господи, сжалуйся надо мною, что народъ повторяетъ трижды, осѣняя себя крестомъ.

Причина, почему они не пропов'ядуютъ въ своихъ церквахъ. та, что они воображаютъ, будто бы проповъдями осквернаетса домъ Божій, потому что иной въ аффектаціи станетъ говорить въ немъ все, что ему взбредетъ въ голову, и станетъ затрогивать такіе вопросы и возбуждать такіе споры, которые собьютъ съ толку простой народъ и дадутъ поводъ къ новымъ ученіямъ; такія проповѣди впослѣдствія часто приносятъ слушателямъ больше досады и вреда, чѣмъ утѣшенія и пользы: напротивъ чтенія Новаго Завѣта, когда оно происходитъ въ церквахъ, достаточно для того, чтобы научить добрымъ нравамъ и всъмъ христіанскимъ добродътелямъ. Къ этому они присоединяють еще, что первые христіане чрезъ такое чтеніе устроили церковь и были исполнены Святого Духа, и при этомъ говорятъ, что если бы и нужно было нѣкоторое объясненіе Священнаго Писанія, то было бы гораздо лучше, по ихъ мнѣнію, читать въ церкви проповѣди святыхъ отцовъ, чѣмъ дозволять какому либо невёжественному, надутому и высокомѣрному человѣку, любящему совопросничать, навязывать его собственныя измышленія народу, съ цёлію порисоваться и пріобрѣсти благорасположеніе своихъ слушателей. Поэтому они совершенно отвергаютъ всякіе диспуты, а также Philosophiam или свътскую мудрость, и указывають на свои основанія, что она не пригодна ни на что иное, какъ на то, чтобы производить раздоръ, что она является препятствіемъ въ упражненію въ благочестіи, потому что она дѣлаетъ умъ заносчивымъ и гордымъ, и что она поэтому уничтожила бы совершенно простоту христіанства.

Послѣ чтенія псалмовъ, Евангелій и нѣкоторыхъ изреченій изъ отцовъ, они совершаютъ литургію, которая происходитъ слёдующимъ образомъ. Приступивъ къ алтарю вмёстё съ своимъ капелланомъ, попъ прежде всего становится на молитву, потомъ, по церковному чину учителя церкви, Василія Великаго, онъ беретъ чашу, вливаетъ въ нее красное вино, потому что московитяне никакого другого вина не употребляютъ для причащенія; затёмъ онъ примёшиваетъ къ нему тепловатую воду, беретъ окисленный хлёбъ и вынимаетъ въ немъ частицы, совершаетъ освящение, читаетъ и молится въ продолжении почти получаса, потомъ одинъ разъ онъ вынимаетъ лжицею то, что содержится въ чашѣ, и одинъ только такимъ образомъ пріобщается; исключение бываетъ, когда принесутъ въ церковь больное дитя, ибо въ такомъ случаѣ, если его принесутъ сюда, то даютъ ему отъ хлѣба, напитаннаго виномъ. Большая часть благочестія народа состоить такимъ образомъ въ этой службѣ, во время которой они жгутъ много восковыхъ свёчей, кадятъ, лобызаютъ иконы и совершаютъ другія подобныя суевѣрныя вещи. Московитяве думаютъ, что воспоминание смерти и страданій Іисуса Христа должно совершать необходимо такимъ образомъ, въ служении святой литургии, которая была установлена Василіемъ Великимъ.

Въ своихъ церквахъ они не имъютъ ни стульевъ, ни скамей, потому что они думаютъ, что безбожно поступаютъ, когда въ столь святомъ мъстъ, какъ это, куда собираются для призыванія Бога, сидятъ и заботятся тамъ о своемъ спокойствін Они говорятъ, что, молясь всемогущему Господу неба и земли нужно это дѣлать колѣнопреклоненно, или стоя, или съ повергнутымъ лицомъ на землю.

Московитяне не терпятъ въ своихъ церквахъ никакой инструментальной музыки; поэтому они не употребляютъ въ нихъ ни органа, ни скрипки, ни какого либо другого инструмента. Они указываютъ какъ на свои основанія на то, что такія вещи неприличны для призыванія Бога и не могутъ служить ко славъ и прославленію Его имени, потому что они не имѣютъ въ себѣ ни духа, ни жизни, а напротивъ они разстраиваютъ только мысли и богослуженіе, и чрезъ это препятствуютъ правильному теченію благоговѣнія. Они говорять также, что поелику первые христіане никогда не употребляли такой музыки при богослуженіи, то она ни въ какомъ случаѣ не прилична для служенія Новаго Завѣта.

Такимъ образомъ москвитяне держатъ или исполняютъ третью заповѣдь, относительно воскреснаго дня, праздниковъ и церемоній, которыя совершаются въ такіе дни въ ихъ церквахъ. Что касается четвертой, то хотя они исповѣдуютъ, что должно повиноваться родителямъ и тѣмъ, которые заступаютъ ихъ иѣсто, но они весьма плохо соблюдаютъ это, потому что часто приходится видѣть, что сынъ оскорбляетъ своего отца, а дочь свою мать, равнымъ образомъ, что братья и сестры такъ ссорятся между собою, что они говорятъ другъ другу ужаснѣйшія и постыднѣйшія слова, которыя я не могу здѣсь повторить изъ страха, чтобы не оскорбить цѣломудренныя уши.

Что касается пятой заповёди, то хотя московитяне наказываютъ за убійство смертію, но ругательныя и поносныя слова они оставляютъ ненаказанными, такъ что нётъ ничего проще. какъ видёть, какъ они грызутся ртами. Простой народъ въ этомъ подражаетъ старымъ женщинамъ, и такимъ образомъ нерёдко доходитъ до побоевъ. Поелику же дуэли строго запрещены, они употребляютъ хитрость и предательство, чтобы умерщвлять другъ друга.

Князья и другіе великіе сановники часто бьются на лошади плетьми и разстраиваются ужасно, впадая въ немилость у царя, когда онъ узнаетъ объ этомъ; но они никогда не бьются, какъ въ Польшѣ и въ другихъ мѣстахъ, пистолетами, шаблями я шпагами.

Хотя московитяне хвалятся, что они въ высшей степени любятъ своихъ ближнихъ, но тъмъ не менъе на дълъ оказывается, что они имъютъ очень плохую любовь къ нимъ или даже—ни какой.

Когда арестованъ совершившій убійство, то шесть неділь его держатъ въ темницѣ, чтобы онъ имѣлъ время совершить покаяніе, потомъ онъ получаетъ причастіе, а затѣмъ ему отсѣкаютъ голову.

Московитяне живуть совершенно вопреки шестой заповѣди, нбо



у нихъ терпится постыднѣйшее безстыдство, и хотя по ихъ законамъ супружеская вѣрность не должна быть нарушаема, но тѣмъ не мевѣе въ Московіи нарушеніе супружеской вѣрности —дѣло обычное; потому что, по ихъ обычаю и мнѣнію, то́ не есть нарушеніе супружеской вѣрности, когда кто либо спитъ у другой женщины, —развѣ только когда онъ ее соблазнилъ и держитъ въ своемъ домѣ; въ такомъ случаѣ совершившій этотъ порокъ строго наказывается плетьми, нѣсколько лѣтъ онъ долженъ просидѣть въ темницѣ, а потомъ ссылается въ Сибирь. Что касается прелюбодѣйцы, то она отсылается въ монастырь, въ которомъ и подвергается эпитиміи; но ея мужу дается свобода принять се опять или оставить ее въ монастырѣ и жениться на другой.

Между супругами въ Московіи нѣтъ особенной любви, что потомъ и бываетъ причиною того, что они часто разводятся. Есля царь или великій князь не получаетъ царевича отъ своей супруги, то, по закону, онъ можетъ ее вмѣстѣ съ княжнами, если ихъ нѣсколько, заключить въ монастырь и жениться на другой.

Что касается простого блуда, то московитяне не считають его большимъ грёхомъ, тѣмъ не менѣе они не допускаютъ публичныхъ мѣстъ, хотя блудницъ терпятъ и рѣдко ихъ наказываютъ. Не очень жестоко они наказываютъ и содомскій грѣхъ, который у нихъ столь же употребителенъ, какъ и у персіянъ. Причина, которая возбуждаетъ московитянъ къ столь ужаснымъ порокамъ, это—праздность и то чрезмѣрное пьянство, которымъ они превосходятъ всѣ другіе народы.

Женщины у нихъ не имѣютъ свободы: знатныя всегда заперты въ домѣ, какъ и дѣвицы, и если онѣ позволятъ мущинамъ увидѣть себя, то они считаются нечестными и безпутными.

Въ домѣ онѣ также не должны ничего говорить или приказывать: онѣ тамъ ничего не дѣлаютъ (я имѣю въ виду тѣхъ, которыя выше простыхъ), а въ хозяйствѣ все дѣлаютъ Galoppen или рабы. Вмѣстѣ съ своими сѣнными дѣвушками, которыхъ богатые и знатные имѣютъ довольно большое число, онѣ проводятъ свое время въ вышиваньяхъ или иной работѣ золотомъ, серебромъ, шелкомъ и т. д. Все, что убивается рукою женщины, у московитянъ считается нечистымъ. Они имѣютъ къ этому такое отвращеніе, что если нѣтъ въ домѣ мужа или рабовъ, а женщина должна приготовить курицу или иную какую либо птицу, она сама ве должна зарѣзывать: въ такомъ случаѣ съ своею птицею и ножемъ въ рукѣ она становится у воротъ и если видитъ какого либо мимо проходящаго мущину, то она призываетъ его и проситъ, чтобы онъ зарѣзалъ курицу или другое животное. которое она хочетъ приготовить.

Большою радостью бываетъ для женщинъ и дѣвицъ, когда въ день огня и особенно въ день святыхъ Петра и Павла онѣ получаютъ отъ своихъ мужей или родителей позволеніе идти гулять на луга, гдѣ онѣ забавляются прыганьемъ и качелями или на вѣтвяхъ деревьевъ, согнутыхъ для этого особеннымъ образомъ, или на доскѣ, которая кладется на чемъ либо поперекъ на подобіе вѣсовъ. Если обыкновенно онѣ все время живутъ запертыми, не наслаждаясь ни какимъ весельемъ, то теперъ ихъ можно видѣть и слышать радостно поющими. танцующими и прыгающими.

Мнѣ кажется, я не сдѣлаю лишняго, если нѣсколько коснусь здѣсь свадьбъ московитянъ, потому что онѣ нѣкоторымъ образомъ относятся къ шестой заповѣди. Слѣдуетъ знать, что если московитянинъ имѣетъ взрослую дочь, то его величайшею заботою является то, чтобы пристроить ее, съ каковою цѣлію онъ старается приготовить ей хорошее имущество, которое на своемъ языкѣ они называютъ Pritanna.

Поелику молодымъ парнямъ и дѣвицамъ не позволяется вести между собою знакомство, то они не могутъ также знать душевнаго настроенія и склонности другъ друга, какъ это можетъ быть, напр., въ Германіи и въ другихъ мѣстахъ, благодаря частымъ встрѣчамъ и разговорамъ, или Conversationen. на которыхъ молодые люди обыкновенно изучаютъ чистые нравы. Такимъ образомъ московитяне женятся не по склонности или любви къ извѣстному лицу, и молодой парень также не хлопочетъ о дѣвицѣ, но отецъ предлагаетъ ее. Если онъ накинулъ глазомъ на какую либо семью, въ которую онъ думаетъ привести свою дочь, то онъ идетъ къ родителямъ этого

**60**0

молодого парня и говорить имъ, что онъ хочеть дать за своею дочерью столько-то Pritanna или имущества, назначеннаго для невѣсты. Если это предложеніе нравится родителямъ, то съ обѣихъ сторонъ визитируютъ партіи, которыя хотятъ соединиться бракомъ, чтобы узнать, не имѣютъ ли онѣ въ себѣ такого либо важнаго недостатка? и если все находится въ хорошемъ состояніи, то они продолжаютъ уговариваться относительно приданнаго, которое должна принести съ собою дѣвица и назначаютъ день для сговора.

Ошибка—думать, какъ пишутъ нѣкоторые авторы, что тѣ, которые вступаютъ въ бракъ, у московитянъ до дня своей свадьбы никогда не видѣли другъ друга, такъ что часто будто бы случается, что молодой парень вмѣсто того, чтобъ найти благообразную, красивую и чистую дѣвицу, напротивъ встрѣчаетъ безобразную, одноглазую, горбатую или хромую, отвратительную или, наконецъ, такую, поведеніе которой не всегда было безупречнымъ. Все это могло быть въ прежнія времена, когда не такъ все было мудрено, какъ теперь. Теперь же московитяне вовсе не такъ глупы, чтобы они принимали женщину на свое ложе, не зная, какова она на видъ и кто она?

Тъ́мъ не менье я ничего не могу завърять относительно цѣломудрія, ибо. хотя московитская спальня для женщинъ всегда заперта, но все таки двери ихъ темницы иногда открываются, и естественная любовь, которая бываетъ искусною, точно такъ же, какъ и у другихъ народовъ, даетъ имъ для этого средства въ руки.

Ближайшіе родственники приглашаются на сговоръ, и тогда отецъ вызываетъ свою дочь, которая находится въ другой комнатѣ, закутанную покрываломъ, и которая входитъ, не раскрывая себя, почти такъ же, какъ новобрачная у древнихъ римлянъ. Потомъ онъ спрашиваетъ ее, согласна ли она выйти замужъ за такого-то. Если она отвѣчаетъ: да, то онъ тихонько бьетъ ее два или три раза новымъ прутомъ, который онъ держитъ въ рукѣ, и говоритъ ей: Любезная дочь моя, этопослѣдвіе удары, которые ты получаешь отъ меня. До сихъ поръ ты была въ моей волѣ; теперь же твой мужъ, здѣсь присутствующій, заступить мое м'всто и будеть тебя наказывать, если ты не будешь его слушаться. Сказавъ эти слова, онъ передаетъ пруть своему зятю, который береть его какъ подарокъ, тёмъ не менбе при этомъ уклоняется и говоритъ. что онъ считаетъ его ненужною вещью, потому что онъ не думаетъ, что будетъ когда либо им'вть причину употреблять его. Послѣ этого онъ цёлуетъ свое невѣсту.

То. что разсказывають некоторые, какъ напр. Iohannes Barclaius, Petrus Petraeus въ Chron. Moscovit. и др., виенео. что московитскія жены охотно смотрять, когда ихъ бьють ихъ мужья и что чемъ больше оне получають ударовъ, тёмъ больше онъ върятъ, что онъ ими любимы, ссть чистая басвя. противная разуму и природѣ. Когда бьютъ собаку или другое животное, то и онъ стараются защищать себя, тъпъ болье разумное твореніе будетъ питать ненависть къ тому, кто цоступаетъ съ нимъ дурно. Особенно учатъ насъ примъры; вбо я видѣлъ, что такія женщины, которыя получали побои оть своихъ мужей, не только отвѣчали ужасными и постыдными ругательствами, но и всячески старались отнять у нихъ жизнь. Вообще же ни одинъ разумный человѣкъ не будетъ заключать, что женщина такъ глупа, что должна не только съ терптиненъ переносить побои, которые она получаеть отъ своего мужа, во и считать ихъ даже доказательствомъ его любви.

Причина, почему московитяне такъ часто бьютъ своихъ женъ, та, что послѣднія большую часть времени пьянствуютъ и затѣмъ бранятъ своихъ мужей; или же случается это потому, что онѣ подаютъ имъ поводъ къ ревности и подозрѣнію, держа себя въ отношеніи къ другимъ мущинамъ свободно и любезно. Это вѣдь обыкновенныя причины несогласія и побоевъ, которые получаютъ жены отъ своихъ мужей.

Чтобы снова возвратиться къ ихъ свадьбамъ, то нужно знать что существуетъ большое различіе между свадьбою знатныхъ и простыхъ людей, хотя Copulation или вънчанье совершается одинаковымъ образомъ. Когда приближается день, назначенный для свадьбы, знатные люди нанимаютъ за извъстную плату двухъ женщинъ, которыхъ московитане называютъ Schwacha.

Digitized by Google

602

то есть, смотрительницы и которыя устрояють свадьбу въ домѣ и за всѣмъ смотрять. Въ день свадьбы Schwacha невѣсты, вмѣстѣ со многими рабами, которые всѣ великолѣпно одѣты и несутъ нѣкоторые подарки, идетъ въ домъ жениха: въ немъ она приготовляетъ брачную постель, гардины которой изъ шелковой матеріи, вышиты золотомъ, на 40 въ порядкѣ сложенныхъ зерновыхъ снопахъ, на которыхъ прежде почивалъ женихъ. Вокругъ этой постели ставятъ кадки, наполненныя пшеницею, ячменемъ и овсомъ, чтобы указать на изобиліе, какого желаютъ молодымъ супругамъ.

За день до свадьбы женихъ, чрезъ свою Schwacha, съ которою идутъ и нѣкоторые рабы, посылаетъ своей невѣстѣ прекрасное платье и другія украшенія вмѣстѣ съ сундучкомъ, наполненнымъ драгоцѣнными камнями, гребешкомъ, зеркаломъ и мэленькою шкатулкою полною румянъ и бѣлилъ, потому что у московитянъ есть обычай, что женщины и дѣвицы бѣлятся и румянятся, какъ бы онѣ ни были красивы, такъ что, когда какая либо изъ нихъ явится на свадьбу ненарумяненною, ее каждый наградитъ презрѣніемъ и осмѣетъ.

Когда все уже готово, женихъ со всёмъ своимъ семействомъ и попомъ, который ихъ долженъ вѣнчать, отправляется въ домъ своей невъсты, гат ея родственники, которые уже всъ тамъ находятся, встрѣчаютъ его съ улыбающимся или радостнымъ лицомъ и большою вѣжливостію. Первыми садятся къ столу родственники жениха, а потомъ и женихъ, послѣ того, какъ н вкоторыми подарками, по обычаю страны, онъ одарилъ мальчика. садится на его мъсто. Когда онъ уже сълъ, приводятъ невъсту, которая великолъпно и роскошно украшена, но закрыта покрываломъ, и которая садится рядомъ съ нимъ, не раскрываясь. Между женихомъ и невъстою висить гардина изъ красной тафты, которая поддерживается двумя мальчиками, чтобы они не могли видѣть друга друга. Въ это время Schwacha жениха расчесываетъ нев'єсту, свертываетъ или сплетаетъ ей волосы, изъ которыхъ она дѣлаетъ двѣ косы, и полагаетъ ей на голову корону, сдѣланную изъ очень тонкаго золота и украшенную жемчугомъ и драгоцѣнными камнями, и оставляетъ ее такъ си-

афть, не снимая съ нея покрывала. Эта же Schwacha расчесываетъ также и жениха, и потомъ снимаетъ красную тафтяную занавѣсь. Тогда невѣста обязана держать свои щев возлѣ лица своего жениха и въ такой позитурѣ обое должни смотрёть въ зеркало и выражать другъ другу знаки своей любви чрезъ радостную улыбку влюбленныхъ. Въ то время какъ они дълаютъ эти кривлянья, подружки и Schwacha бросають на присутствующихъ хмель, женщины вскакивають ва скамыи и стулья, быютъ въ ладоши и поютъ такія неприличныя пёсни, что я не могу привести здёсь слова ихъ изъ страха, чтобы не оскорбить целомудренныхъ ушей. Затемъ приступаетъ къ нимъ попъ и благословляетъ жениха и невъсти хлѣбомъ и большимъ сыромъ, совершенно закрытыми собольимъ мѣхомъ, которые приносятся двумя мальчиками и такшы же образомъ относятся въ церковь. Послѣ этого отецъ жениха и отецъ невесты встаютъ изъ за стола и обябниваютъ кольца молодыхъ супруговъ. Когда оканчиваются всѣ эти церемонія, жениха и невѣсту ведутъ въ церковь, гдѣ прежде всего праносится жертва попу, который иногда такъ бываетъ пьянъ, что почти не можетъ стоять. Эта жертва состоитъ въ пирогѣ, паштетѣ и небольшомъ количествѣ денегъ, которыя ему даются. Послб этого приносять изображения святыхъ, которыхъ женихъ и невъста избрали своими патронами, и держатъ ихъ налъ ихъ головами, между тёмъ какъ попъ даетъ имъ благословени. Сдѣлавъ это, онъ беретъ между обоихъ своихъ рукъ правук руку жениха и лѣвую руку невѣсты, и спрашиваетъ ихъ трижды, согласны ли они и хотять ли жить другъ съ другомъ. Послѣ того, какъ они отвѣтятъ: да, онъ обводитъ ихъ вокругъ церкви и поетъ 128 псаломъ, который они повторяютъ отъ слова до слова. Когра псаломъ пропътъ, мальчикъ приноситъ два красивыхъ вѣнца, которые попъ возлагаетъ на головы жениха и невѣсты, если они вънчаются въ первый разъ, если же есть здѣсь вдовецъ или вдова, то такіе вѣнцы онъ полагаетъ имъ на плечи. Затъмъ онъ благословляетъ ихъ и говоритъ имъ: Что сочеталъ Богъ, того человѣкъ не долженъ разлучать: растите и множитесь! Между тёмъ всё поёзжане за-

604

жигають небольшія восковыя свѣчи, а попъ выпиваеть полный стаканъ краснаго вина за здоровье жениха и невѣсты, и послѣдніе трижды отвѣчають ему на его тостъ.

Когда они выпили, женихъ бросаетъ стаканъ на землю, растаптываетъ его вмъстъ съ своею невъстою ногами, пока онъ не превратится въ маленькіе кусочки, и говорить при этомъ слѣлующія слова: такъ должны быть сокрушены и уничтожены ось ть, которые хотять произвести между нами ненависть и несогласие. Затъмъ приходятъ всъ женщины, бросають на нихъ льбяное и конопляное съмя и желаютъ многаго счастія и постояннаго благоденствія. Когда такимъ образомъ оканчивается эта церемонія, женихъ на повозкѣ или саняхъ везетъ свою невъсту въ свой домъ, гдъ приготовлена брачная постель. Всё поёзжане слёдують туда за ними, и какъ только они прибыли, просятъ всёхъ гостей садиться за столь вифсть съ женихомъ; ихъ угощаютъ превосходно, и послѣ того, какъ они хорошо наѣдятся и напьются, они начинаютъ весело танцовать. Что касается невѣсты, то она не садится вмѣстѣ съ другими за столъ, а, какъ только прибыла, раздъвается и ложится въ постель. Когда она пробыла на ней нъкоторое время, позванный женихъ встаетъ изъ-за стола и отправляется къ своей невѣстѣ, которая, какъ только онъ вошель въ комнату, встаетъ съ постели и надъваетъ сарафанъ. Онъ беретъ ее любезно на руки, а когда она съла, имъ приносять векоторыя яства, которыя они вдять вместе, погомъ молятся и ложатся въ постель. Въ то время, какъ они находятся на ней, старый слуга долженъ стоять на стражѣ предъ комнатною дверью и часъ спустя спросить молодыхъ супруговъ, исполнили ли они свою обязанность? Посл'ь того какъ женихъ отвѣтитъ, что это сдѣлано, раздаются барабаны и бубны, и вмъстъ съ тъмъ натапливается комната, украшенная прекрасными коврами и надушенная различными благовоніями, въ которой приготовляютъ ванну, наполненную благоухающими травами. Спустя нёсколько часовъ туда вводятъ молодыхъ супруговъ которые тамъ моются, сколько угодно. Тамъ невѣста дарить своему жениху прелестную золотомъ вышитую и вокругъ шеи жемчугомъ украшенную рубаху вифстѣ съ роскошнымъ платьемъ.

Что касается вопроса о дёвствё, какъ это бывало прежде. то таковой обычай у московитянъ уже исчезъ, и таковые вопросы теперь считаются у нихъ глупыми и нелёпыми.

Свядебное веселье продолжается два дня и болёе, въ которые гости, по обычаю этого народа, принимаются радушно: въ яствахъ и винё, музыкё и танцахъ недостатка никогда не бываетъ, при чемъ они напиваются тогда чрезмёрно. Но при такомъ роскошествё, какъ и у другихъ народовъ, происходятъ часто комическія вещи. Ибо если женихъ, напр., пьетъ слишкомъ много, то его молодая жена находитъ средство привести его подъ великое братство Астаеоп'а, и вмёстё съ своимъ любовникомъ воспользоваться удобнымъ случаемъ, котораго быть можетъ, давнымъ давно желала.

Послѣ такихъ веселыхъ и радостныхъ дней бывшія на свадьдѣ женщины и дѣвицы, каждая, отправляются опять въ свои терема, въ которыхъ онъ, какъ и прежде, запираются и остаются безъ всякаго общенія съ мущинами. Что касается воровства, которое имѣетъ въ виду седьмая заповѣдь, то въ Московіи оно строго запрещено. Впрочемъ, такъ какъ воровъ тамъ не вѣщаютъ, то они воруютъ, сколько хотятъ. Если воровство небольшое, напр., на два талера, то преступникъ присуждается къ наказанію, которое они называютъ Batokki, т. е., онъ кла-

дется на землю, и въ то время, какъ одинъ человѣкъ держить его за голову, а другой за ноги, такъ что онъ не можетъ двягаться, его сѣкутъ двумя прутами по спинѣ и ниже такимъ образомъ, что онъ чувствуетъ это нѣсколько дней. Если онъ часто совершалъ такое маленькое воровство, то ему даютъ Ваtokki съ такимъ усердіемъ, что онъ долженъ лежать въ постели, будучи не въ силахъ двигаться. Если воровство большое, и воръ поймался въ первый разъ, и не можетъ возиѣстить того, что онъ укралъ, то его наказываютъ плетьми ужаснымъ образомъ; судья отрѣзываетъ ему правое ухо, затѣмъ его бросаютъ въ темницу, въ которой онъ содсржится два годъ на водѣ и хлѣбѣ, и наконецъ освобождается.

606

По обычаю московитянъ, ростовщичество и обманъ въ торговлѣ не есть грѣхъ, а напротивъ того, который можетъ обмануть въ ней другого, считаютъ умнымъ и ловкимъ человѣкомъ.

Клевета и ложное свидётельство, запрещаемыя восьмою запов'єдію, у московитянъ весьма употребительны, и они мастерски умѣютъ это дѣлать; но если они не могутъ доказать того, что они распространяють, то они очень строго наказываются. По теперешнимъ Constitutiones или уставамъ не требуется доказательства, какъ прежде, чрезъ представление свидътелей, потому что легко можно подкупить за деньги безбожныхъ людей, всегда готовыхъ дать ложное свидътельство и совершить ложную клятву относительно другого; но обвинитель подвергается ударамъ плетью или пыткѣ. Если онъ выдерживаетъ ихъ, настаивая на своемъ обвинения, то такимъ же мученіямъ подвергается и обвиняемый, не обращая вниманія на то, виновенъ ли онъ или невиновенъ, и въ такихъ імукахъ и страданіяхъ оставляютъ его до тѣхъ поръ, пока боли заставятъ его сознаться въ преступлении, въ которомъ онъ ложно или по правдъ обвиняется. Впрочемъ, первый обвинитель ръдко проигрываетъ свое дѣло, потому что въ Московіи судей легко подкупить деньгами; а если онъ богаче своего противника, то можетъ быть увъренъ, что онъ останется побъдителемъ.

Что касается девятой и десятой заповъдей, то московитяне не задумываются хитростью захватить себъ имущество ближняго, соблазнить его домочадцевъ и дълать тому подобное, хотя все это законами воспрещается. Съ этою цълію они прибъгаютъ къ такой хитрости, что за нее не слъдовало бы уважать столь грубаго народа.

Всѣ указанные пункты суть только подражаніе десяти заповѣдямъ Божіямъ, которыя даны были Моисеемъ на горѣ Синаѣ и которыя московитяне совершенно отвергаютъ, потому что они думаютъ, что Христосъ отмѣнилъ весь законъ Ветхаго Завѣта.

Изъ Священнаго Писанія они не читаютъ ничего другого, кромѣ псалмовъ Давида и Евангелія, и говорятъ, что слово Божіе не могло бы быть понятво, если бы не дано было эго Евангеліс; по этому, прибавляють они, должень быть собледаемь только Новый Завёть, потому что теперь Христось научиль нась, какь должно исполнять заповёди Его Отца в Святаго Духа. Если бы слёдовало соблюдать законь, то нужно было бы принимать также и обрёзаніе и слёдовать такичь образомь примёру іудеевь, —что однако же было бы неприлично христіанамь, поелику Христось даль намь иной законь, именно—свою благодать и истину.

Поэтому они думаютъ, что тотъ, кто, кромѣ Евангелія, болѣе или менѣе держится ветхаго закона, отрицаетъ Іисуса Христа. Vid. Basilides, с. 5. Resp.

(Окончание будеть).

# вынужденное объяснение.

Въ послъднее время у насъ чрезвычайно размножились критики... особаго рода. Критика вообще-дёло хорошее, а для писателя, противъ котораго она направляется, даже весьма полезное. Своимъ добросовѣстнымъ критикамъ мы лично чрезвычайно благодарны. Разумныя и основательныя замъчанія ихъ мы всегда принимали во внимание, и слъдовали имъ въ нашихъ дальнъйшихъ работахъ. Непогръшимости мы себъ никогда не принисывали и вполнѣ сознаемъ, что можемъ дѣлать ошибки. Охотно допускаемъ и то, что наши ошибки со стороны замѣтить легче, чёмъ намъ самимъ, хотя, по правдѣ сказать, очень много замѣчаній наши критики дѣлали намъ совершенно неосновательно. Къ сожальнію, есть у насъ даже и такіе критики, которые берутъ чужія, намъ никогда не принадлежавшія работы, и начинають казнить насъ за чужіе взгляды. Тёмъ и другимъ критикамъ, мы никогда не отвѣчали. Βъ послёднее время критики наши, впрочемъ, значительно измёнили свою тактику: они стали нападать уже не на наши работы, а на наши религіозныя върованія и убъжденія, —и нельзя не отдать справедливости ихъ инквизиторскимъ способностямъ: они умѣютъ какъ-то отыскивать неправославіе тамъ, гдѣ его, повидимому, уже никакъ нельзя было бы найти. Иногда бывали при этомъ и курьезные случаи. Такъ, любуясь проницательностью своихъ критиковъ, мы однажды выставили имъ положенія, почти буквально взятыя изъ православнаго катихизиса и святоотеческихъ твореній, —и наши критики, не задумываясь, обозвали ихъ неправославными. Именно, --- въ одномъ изъ своихъ разсужденій мы употребили следующую фразу: "Какъ изъ зараженнаго источника течетъ зараженный потокъ, такъ оказывается совершенно естественнымъ, если отъ грѣховнаго

Адама произошло зараженное потомство". Эта мысль-безусловно православная! Въ Пространномъ Православномъ Катнхизись каждый гимназисть учить: "Какъ отъ зараженнаю источника естественно течеть зараженный потокъ: такъ оть родоначальника зараженнаго грѣхомъ и потому смертнаго естественно происходить зараженное грѣхомъ, и потому смертное потомство" (чл. 3-й). Такъ же учатъ всѣ святые отцы, прибѣгая даже къ сравненію съ "зараженнымъ источникомъ"; такъ учитъ и Православное Исповѣданіе Вѣры. Св. Амеросій Медіоланскій, напр., пишетъ (Apol. David II, с. 12 и 71): "чрезъ преемство естества распространилось отъ одного на всёхъ преемство и во грѣхѣ". Изъ русскихъ богослововъ-догматистовъ преосв. Макарій (Догм. Бог. т. І. Сиб. 1856. стр. 391) говорить: "Всѣ люди, происходящіе отъ него (согрѣшившаго в повредившаго свою природу Адама), естественно уже раждаются съ прародительскимъ грѣхомъ.... Непонятнаго и невѣроятнаго туть нѣть ничего. Мы видимъ на опыть, что дѣти получають въ наслёдство болёзни своихъ родителей... Мы знаемъ изъ опыта и по простымъ соображеніямъ, что не можетъ древо злое плоды добры творити (Мат. 7, 18), что изъ зараженнаго источника течетъ зараженный потокъ, что когда испорченъ корень дерева".... и т. д. И что же? Ни Православный Калихизисъ, ни Православное Исповъдание Въры, ни святоотеческия творенія, ни знаменитые православные богословы не спасли насъ отъ обвинения въ неправославия! Нашелся ученый богословъ (Е. А. Будринъ) когорый за указанную фразу сталъ укорять насъ въ неправославіи и атавизию! Въ другомъ месте мы употребили такое выражение: "Адамъ могъ впасть въ гръзъ и безъ діавола". Критика нашла неправославнымъ и это выраженіе! А между тёмъ прежде, чёмъ мы рёпились употребить его въ своемъ трудѣ (Зло, его сущность и происхожденіе), мы нѣсколько разъ перечитали слѣдующее мѣсто въ Твореніяхъ св. Іоанна Златоустаго (изд. спб. дух. акад. 1895. т. І. кн. І. стр. 175): "Предположимъ, что діаволь не внушилъ бы ничего Евѣ и ни слова не сказалъ бы ей о древѣ: неужели въ такомъ случа прародители не пали бы никогда? Нельзя этого сказать. Кто такъ легко послушался жены, тогъ и безъ діавола, самъ по себѣ, скоро впалъ бы въ грѣхъ... Говорю

610

Digitized by Google •\_ \_

это не съ тѣмъ, чтобы освободить діавола отъ обвиненій въ коварствѣ, но чтобы показать, что еслибы первые люди не пали добровольно, то никто не заставилъ бы ихъ пасть. Кто такъ легко принялъ обольщеніе отъ другого, тотъ и прежде обольщенія былъ безпеченъ и невнимателенъ". Очевидно, что приведенное выраженіе наше, обозванное неправославнымъ, такъ до буквальности сходно съ ученіемъ Златоуста, что еслибы послѣднее было извѣстно нашему рецензенту, то не безъ нѣкотораго основанія онъ устыдился бы самъ своего приговора.

Что бы не утомлять читателя, не будемъ здъсь упоминать объ остальныхъ курьезахъ. Пока насъ обвиняли богословы и пока рецензіи на наши труды печатались только въ духовныхъ журналахъ, мы хранили гробовое молчаніе, въ увѣренности, что читатели духовныхъ журналовъ и другіе безпристрастные богословы сами съумбють отличить истину отъ лжи, правду отъ тенденціозныхъ обвиненій. Но теперь положеніе дѣла измѣнилось. Наши критики стали обвинять насъ въ неправославіи, если не въ совершенномъ невъріи, уже въ свътскихъ журналахъ, читатели которыхъ не всегда имбютъ возможность провбрить ихъ обвиненія непосрецственно по нашимъ трудамъ. Дѣло въ томъ, что теперь насъ обвиняетъ въ неправославіи и тѣмъ беретъ подъ свою защиту Православную Церковь и ея ученіе-знаете кто?-"Русскій Трудъ", издателемъ и редакторомъ котораго состоитъ извѣстный С. Шараповъ. Это-тотъ самый журналъ, который еще въ этомъ году злонамфренно бросилъ грязью въ наше высшее церковное управление и старался недостойнымъ образомъ унизить въ глазахъ православныхъ русскихъ людей выдающихся изъ вашихъ архипастырей.

Въ № 43 этого журнала (отъ 28-го октября) извёстный инсатель Василій Розанова помёстилъ зимётку объ одномъ изъ нашихъ разсужденій. Чтобы отклонить отъ себя упрекъ въ неточности изложенія, мы приводимъ здёсь эту замётку полностію. Вотъ она. "Въ августовской книжкё прекраснаго философско—богословскаго журнала "Вёра и Разумъ", издающагося въ Харьковѣ, извѣстный профессоръ Т. Буткевичъ напечаталъ окончаніе интересной статьи: "Невѣріе XIX вѣка". Статья посвящена разбору механическаго воззрѣнія на при-Роду, котораго родоначальникомъ слѣдуетъ считать въ евро-

1

пейской философіи Декарта, и доказательству, что живыя п жизненныя явленія выходять изъ схемы механическихъ отвошеній и требують для объясненія себя Бога Промыслителя в Управителя міра. Эго мысль многихъ ученыхъ; но между нами никто такъ много не работалъ надъ нею, какъ Лейбницъ въ своемъ учении о предустановленной гармонии и о монадахъ. Г. Буткевичъ приводвтъ имена Ньюгона, Кеплера, Галилея. Бойля, Эйлера, Галлера, Ампера, Паскаля, Либвха и изъ нашихъ ученыхъ-Иноземцева, Боткина, Пирогова, Данилевскаго. которые всё были очень религіозны, т. е., они всѣ чувствовали въ мірѣ и его явленіяхъ Бога. Самъ г. Буткевичъ много вращается въ области физіологическихъ (?) явленій, изъ которыхъ, собственно говоря, ни одно не можетъ быть вполнѣ, до дна, разъяснено механикой и химіей. Намъ давно хочется обратить внимание на огромное недоразумёние, которое замъчается во всёхъ подобныхъ спорахъ и ускользаетъ вовсе отъ спорщиковъ. Вѣдь г. Буткевичу, съ его спеціальной точки зрѣнія, и въ спеціальныхъ задачахъ православной апологетики, нужно доказать не то вовсе, что Богъ есть въ мірѣ, но что есть Премірный Богъ, т. е., внѣ, за предѣлами міра, существующій и міромъ управляющій... конечно, механичсски. Въ противномъ случаѣ, т. е., ведя аргументацію такъ, кабъ онъ ведетъ, онъ ничего не доказываетъ, кромѣ божественной сущности, разлитой въ самыхъ явленіяхъ міра, въ твани міра. въ сложении міра; но это есть точка зрѣнія Гете, за которую отъ протестантскихъ богослововъ онъ былъ прозванъ "великимъ язычникомъ". Профессору русской духовной академін (?!) нельзя быть менфе точнымъ, чемъ протестантские богословы, и нельзя, возстановляя языческую пантеистическую философію, думать, что отстаиваешь свою спеціальную, спеціально въ духовныхъ акаденіяхъ проходимую, догму. Послѣдовательное ученіе христіанства представляеть обратный полюсь пантевзиу, и признавая, что Богъ сотворилъ міръ, однако, точно опредѣляетъ и способъ сотворенія: "сотворилъ словомъ". Черезъ повелѣніе же Божіе произошли и законы природы, которые легли на міръ виѣшнимъ, т. е., конечно и непремѣнно въ такомъ случаѣ, механическимъ регуляторомъ. Ибо силы, дѣйствующія внѣшнимъ образомъ, суть механическія; а дѣйствующія внъ-

Digitized by Google .

тренно, суть органическія. И какъ по христіанскому воззрѣнію, все въ мірѣ зависитъ отъ Бога, а Богъ внѣшенъ для міра. то. конечно, и споссоъ дъйствія Божія даже въ организмѣ есть непремънно механический, и только онъ кажется намъ. по незнанію, внутреннимъ и субъективнымъ. Съ этимъ совершенно прямымъ и непререкаемымъ воззрѣніемъ нашихъ догматикъ безусловно согласны тенденціи новыхъ ученыхъ найти механическое объяснение жизненныхъ, живыхъ явлений. Такимъ образомъ, входя въ чужой и именно языческий храмъ для совершенія въ немъ научныхъ жертвоприношеній, г. Буткевичъ изгоняеть изъ православнаго храма механическую теорію, которая совершенно нераздёлима съ основнымъ догматомъ нашей церкви-о премірности Бога. Какимъ образомъ ученый богословъ и очень свёдущій философъ можетъ до такой степени путаться между разными религіями, для насъ это остается какимъ-то страннымъ недоразумѣніемъ".

И такъ. г. В. Розановъ обличаетъ насъ... въ пантеизмъ! Послѣ этого мы нисколько не удивимся, если на свѣтъ Божій всилыветъ еще какой-либо критикъ и станетъ упрекать насъ за то, что именно мы убъдили злосчастнаго Чемберлена обагрить руки кровію ни въ чемъ неповинныхъ боэровъ. Однако обвинение насъ въ пантеизмѣ чрезвычайно тяжело, какъ было бы оно тяжело и для всякаго другого православнаго священника. И въ этомъ заключается поводъ къ появленію въ св'ятъ настоящаго нашего нравственно вынужденнаго объяснения. Обвинять кого либо въ пантеизмѣ-то же. что и обозвать его безбожникома и атеистома. Известныхъ павтеистовъ-Синнозу и Фихте современники обвиняли въ атеизмъ. И, по нашему убъжденію, они были правы. Между пантеизмонъ и атеизмомъ существеннаго отличія указать нельзя. Въ этомъ сознаются и сами пантеисты. Такъ извъстный пантеисть Шопенгауэръ совершенно върно сказалъ: "Пантеизмъ есть только въжливый атеизмъ. Истина пантеизма состоитъ въ уничтожении луалистической противоположности между Богомъ и міромъ, въ познании, что міръ существуєть изъ своей внутренней силы и чрезъ самаго себя. Положение пантеизма: "Богъ и міръ-одно" есть только в'вжливый изворотъ-распрощаться съ Господомъ Богомъ". Это признание Шопенгауэра вполнъ раздъляетъ и эволюціонисть Геккель въ только что изданномъ имъ сочиненіи "Die Welträthsel. Bonn, 1899. Стр. 336.

Но какое же г. Розановъ виблъ основание обвинять насъвъ пантензив, а вибств съ твиъ и въ безбожіи?-Совершенно никакого! Повидемому, онъ знакомъ со многиме взъ нашихъ литературныхъ трудовъ; а въ такомъ случат онъ долженъ хорощо знать, что за все время своей многолѣтней литературной абятельности мы были противниками пантенстического міровоззрѣнія, какъ міровоззрѣнія ложнаго, ненаучнаго, самопротиворѣчащаго, а потому и несостоятельнаго предъ судомъ человь. ческаго разума: 20 лётъ тому назадъ Фетъ перевелъ на русскій языкъ сочиненіе Шопенгауэра "Міръ какъ воля и представденіе", —и пишущій эти строки напечаталь въ Православнояь Обозрѣніи" подробный и обстоятельный критическій разборь пантеистическаго міровоззрѣнія Шопенгауэра и ясно nperставиль русскимъ читателямъ его научную несостоятельность именно какъ міровоззрѣнія пантенстическаго. Въ 1883 году въ томъ же періодическомъ изданіи мы пом'єстили свой разборъ пантеистической философіи Гегеля; несостоятельность гегельянскаго пантеизма мы отмѣтили и въ своей книгѣ "Жизнь Господа нашего Інсуса Христа" (Спб. 1887. стр. 6 и сл.). Въ своей книгъ "Зло, его сущность и происхождение" мы указали на несостояятельность пантеизма вообще и въ частности-пантеизма Спинозы, Фихте, Гегеля, Шеллинга и ихъ послъдователей. Въ 1890 г. была издана Н. М. Минскима его книга: "При свътъ совъсти. Мысли и мечты о цвли жизни". Въ ней авторъ излагаетъ свое пантеиствческое міровоззрѣніе въ духѣ Шопенгауэра. Я въ русской періодической цечати только мы одни подвергли ее обстоятельному критическому разбору и указали на совершенную неудовлетворительность пантеистическазо ученія Минсваго. (См. Вѣр. и Раз. 1899. II. Стр. 191-235). Въ самой статьъ, на которую нынъ обратилъ свое внимание Розановъ, мы вездѣ являемся непримиримымъ противникомъ пантеистическаго міровоззрѣнія, хотя мы предлагаемъ только историческій очеркъ философскихъ міровоззрѣній. Мы осуждаемъ Фихте за то, что понятіе о Богф онъ свелъ только къ понятію правственнаго міропорядка. Мы отвергаемъ пантеизмъ Шеллинга. Пантенстическую философію Гегеля мы называемъ "всеразрушающимъ

Digitized by Google

врагомъ христіанской религіи". Существенными признаками пантеистическаго міровоззрѣнія справедливо признаются: отрицаніе бытія живого личнаго Бога и тожество между міромъ и Богомъ. Но ни въ нашей настоящей статьъ, ни во всёхъ остальныхъ нашихъ работахъ г. Розановъ не можетъ указать ничего подобнаго, какъ нѣтъ у него никакого основанія увѣрять, будто бы мы ничего "не доказываемъ, кромъ божественной сущности, разлитой въ самыхъ явленіяхъ міра, въ ткани міра, въ сложенін міра", и такимъ образомъ "возстановляемъ языческую пантеистическую философію". Правда, нашъ критикъ указываетъ на одно мъсто въ нашей статът гдъ мы "приводимъ имена Ньютона, Кеплера, Галилея, Бойля, Эйлера, Галлера, Ампера, Паскаля, Либиха и изъ вашихъ ученыхъ-Иноземцева, Боткина, Пирогова, Данилевскаго, которые всть были очень релизіозны т. е. (поясняеть Розановь) они есть чусствовали вз мірь и его явленіях Бога". Но это место въ нашей статье, хотя н искаженное Розановымъ, не даетъ никакого права обвинять насъ въ пантеизмѣ. Мы говоримъ здѣсь о томъ, что, по мнѣнію нѣкоторыхъ мыслителей, источникомъ атеизма служитъ естествознание; въ частности мы приводимъ мнѣніе Бюхнера: .tres physici, duo athei". Въ опровержение этого мизнія мы. между прочимъ, указываемъ длинный рядъ выдающихся представителей естествознанія, которые "не чувствовали въ мірѣ и его авленіяхъ-Бога", какъ передаетъ невърно наши слова Розановъ, а которые (какъ мы скязали) "не раздѣляютъ атеистическаго легкомыслія грубыхъ матеріалистовъ". Гдъ же здъсь основание для Розанова обвинять насъ въ пантеизмъ? Такое основание было бы только въ томъ случањ, если бы мы, вињсто указанныхъ ученыхъ, привели имена пантеистическихъ философовъ Спинозы, Фихте, Гегеля или Шеллинга, которые хотя и говорять часто о Богѣ, но это слово употребляють вовсе не въ общепринятомъ, а въ спеціально-пантеистическомъ смыслѣ Мы этого однако же нигдѣ и никогда не дѣлали. Мы привели имена такихъ ученыхъ представителей естествознанія, которыхъ теистическая въра намъ извъстна, какъ должна быть извъстна и нашимъ читателямъ, ибо мы указываемъ для этого и достаточныя сснованія. Такъ мы приводимъ эпитафію, которую Коперника самъ составилъ для себя незадолго до своей

смерти и которая еще и нынѣ находится на его могныѣ: "Не ищу, Господи, благодати, какую воспріяль Павель; не дераю просить благоволенія, дарованнаго Петру; но молю только « помиловании, которое Ты возвёстиль разбойнику на кресте Далће мы приводимъ слова, какими другой астрономъ, Кеплер. заканчиваетъ свое сочинение "О гармонии міровъ": "Благодари Тебя, Создатель и Богъ мой, что Ты даровалъ мит возможность порадоваться Твоимъ твореніямъ, восторгаться цѣлами рукъ Твоихъ. Я открылъ величіе дёлъ Твоихъ людямъ, васколько могъ мой конечный духъ постигнуть Твою безконечность. Но если я сказаль что-либо недостойное Тебя, то прости меня милостиво". Такъ не могутъ говорить пантенсты! Тагъ могутъ говорить только люди не "чувствующіе въ міръ и его явленіяхъ-Бога", а вѣрующіе въ бытіе личнаго, живаго (слѣдовательно, не пантеистическаго) Бога! Отъ вфрований этихъ ученыхъ мы отличаемъ върованія язычниковъ, говоря тамъ же "язычники же даже самую природу принимали за Бога". Но мы не становимся на сторону язычниковъ, хотя и язычники. боготворя силы природы, признавали ихъ живыми, AUTHLAU богами. Пантеистическимъ можно называть только буданзит в браманство въ послёднемъ фазисё его развитія, когда браманы, по своему особенному побужденію, стали поддѣлываться подъ буддизмъ. Но мы имѣли поводъ неоднократно въ печате высказать свой взглядъ, что будлизмъ отвергающій даже бытіе Божіе, не есть уже религія, а пантеистическая философія.

Г. Розановъ говоритъ: "Буткевичъ много вращается въ области физіологическихъ явленій, изъ которыхъ, собственно говоря, ни одно не можетъ быть вполнѣ, до дна, разъяснено механникой и химіей". Смѣемъ увѣрить своего критика, что ни о какихъ физіологическихъ явленіяхъ мы не говоримъ и ниглѣ въ нихъ не "вращаемся". Здѣсь какое-то непонятное недоразумѣніе.

Далѣе Разановъ наставляетъ насъ такимъ образомъ: "Вѣль. г. Буткевичу, съ его спеціальной точки зрѣнія, и въ спеціальныхъ задачахъ православной апологетики, нужно доказать ве то вовсе, что Богъ есть въ мірѣ, но что есть Премірный Богъ. т. е., еню, за предълами міра, существующій и міромъ управляющій... конечно, механически". За совѣтъ благодаримъ: во

Digitized by Google ---

воспользоваться имъ не можемъ въ его настоящемъ видъ, чтобы выёсто христіанскаго храма намъ не попасть въ языческій, хотя бы то для совершенія и научныхъ жертвоприношеній. Мы не должны доказывать тожества Бога съ міромъ, это-правда, и, твердо держась христіанскаго в'роученія, мы этого и не дълаемъ. Но мы нравственно обязаны доказать, что Бого есть и въ мірт. Розановъ невѣрно понимаетъ ученіе Божественнаго Откровенія, когда говорить, что Богъ есть только "премірный Богъ, т. е. еню, за предълами міра существующій и міромъ управляющій... конечно, механически". По ученію Божественнаго Откровенія, Богъ вездѣсущъ; а слѣдовательно, Онъ существуетъ не только "внѣ, за предѣлами міра", но и въ мірѣ. "Не наполняю ли Я небо и землю?" говорить Господь (Іерем. 23, 23); "Небо-престоль Мой, а земля подножіе ногъ Моихъ" (Ис. 66, 1); "Вотъ съ нами нѣтъ никого, смотри, Богъ свидѣтель между мною и тобою" (Быт. 31, 44). "Господь Богъ твой на небѣ вверху и на землѣ внизу" (Второз. 4, 39). "Онъ превыше небесъ... глубже преисподней... длиннѣе земли мѣра Его и шире моря" (Іов. 11, 2. 9). "Куда пойду отъ духа Твоего и отъ лица Твоего куда убъту? Взойду ли на небо, Ты тамъ; сойду ли въ преисподнюю, --и тамъ Ты; возьму ли крылья зари и переселюсь на край моря, и тамъ рука Твоя поведетъ меня и удержитъ меня десница Твоя. Скажу ли: можетъ быть тьма сокростъ меня и свётъ вокругъ меня содълается ночью; но и тьма не затмить отъ Тебя" (Пс. 138, 7-12). "Онъ недалеко отъ каждаго изъ насъ ибо Имъ мы живемъ, и движемся, и существуемъ" (Дѣян. 17, 27. 28). "Кто любитъ Меня, говоритъ Спаситель (Іоан. 14, 23), тотъ соблюдетъ слово Мое; и Отецъ Мой возлюбитъ его и Мы придемъ къ нему и обитель у него сотворимъ". "Кто испов'ядуетъ, что Іисусъ есть Сынъ Божій, въ томъ пребываетъ Богъ и онъ въ Богъ" (1 Іоан. 4, 15). "Развѣ не знаете, что вы храмъ Божій, и Духъ Божій живетъ въ васъ?" (1 Кор. 3, 16). Вотъ почему христіанская церковь всегда учила и учитъ, что Богъ вездёсущъ-, вездё сый и вся исполняяй" (Конд. вел. кан., мол. св. Духу). Но учение христіанской церкви нельзя понимать въ пантеистическомъ смыслѣ. Христіанство не учить о Богѣ какъ "божественной сущности, разлитой въ самыхъ явле-

617

Q

ніяхъ міра, въ ткани міра, въ сложеніи міра", а оно учить объ Немъ, какъ о личномъ Духѣ, Который, не ограничиваясь формами пространства и времени, какъ Духъ вѣчный и вездѣсущій, по этому самому существуетъ не только внѣ, за предѣзами міра, но и въ мірѣ.

Наконецъ, нельзя не отмѣтить въ разсужденіи нашего критика и какого-то страннаго самопротиворѣчія. Вначалѣ овъ говоритъ, что наша "статья посеящена... доказательству, что живыя и жизненныя явленія выходятъ изъ схемы механижскихз отношеній и требуютз для объясненія себп Бога Промыслителя и Управителя міра", а въ концѣ объявляетъ, что мы изгоняемъ изъ православнаго храма механическую теорію и защищаемъ языческую пантеистическую философію, отвергающую ученіе о Богѣ-Промыслителѣ и Управителѣ міра. Что это такое: и какъ понять нашего критика, мы не знаемъ. Здѣсь какiе-то "сумерки", если не совершенная темнота...

Какъ же слёдуетъ смотрёть вообще на поведение г. Розанова? По этому поводу мы можемъ высказать два предположенія. 1) Или нашъ критикъ написалъ свою замѣтку, совершенно не читавъ нашей статьи, или 2) полагаясь на простоту и довѣріе своихъ читателей, которые-де не станутъ провѣрять его словъ, онъ, какъ сотрудникъ изданія, явно враждебнаю нашей церкви, сплелъ на насъ свой совершенно безъосновательный поклепъ намъренно, желая провести въ русскоиз обществѣ ложную мысль, будтобы "профессора русскихъ духовныхъ академій" (?!), "ученые богословы и весьма св'ядующіе философы" суть пантеисты, безбоженки и "великіе язычники". виъсто "своей спеціальной, спеціально въ духовныхъ академіяхъ проходимой, догмы" "возстановляющіе языческую пантеистическую философію" и "путающіеся между разными религіями". Оба эти предположенія говорять не въ пользу нашего критика; но какое изъ нихъ вѣрно, -- это можетъ рѣшить только одна его совѣсть.

Профессоръ Харьковскаго Университета, Прот. Т. Буткевича.

Digitized by Google

618

# объ издании журнала ВБРАиРАЗУМЪ въ 1900 году.

11

Изданіе богословско-философскаго журнала "Вѣра и Разумъ" будетъ продолжаемо въ 1900 году по прежней программѣ. Журналъ, какъ и прежде, будетъ состоять изъ трехъ отдѣловъ: 1) Церковнаго, 2) Философскаго и 3) Листка для Харьковской епархіи.

Журпалъ выходитъ отдъльными книжками **ДВА РАЗА** въ мъсяцъ, по девяти и болъе печатныхъ листовъ въ каждой книжкъ, т. е. годичное изданіе журнала состоитъ изъ 24 выпусковъ съ текстомъ богословско-философскаго содержанія до 220 и болъе печатныхъ листовъ.

#### Цѣна за годовое изданіе внутри Россіи 10 р., а за-границу 12 р. съ пересылкою.

#### Разсрочка въ уплатѣ денегъ не допускается.

ПОДПИСКА ПРИНИМАЕТСЯ: Въ Харьковѣ: въ Редакція журнала «Въра и Разумъ» при харьковской духовной семинаріи, при свъчной тавкъ харьковскаго Покровскаго монастыря, въ харьковской конторъ «Новаго Времени», во всъхъ остальныхъ книжныхъ магазинахъ г. Харькова и въ конторъ «Харьковскихъ Губернскихъ Вѣдомостей»; въ Москвѣ: въ конторъ Н. Печковской, Петровскія линіи, контора В. Гиляровскаго, Столѣшинковъ переулокъ, д. Корзинкина; въ Петербургѣ: въ книжномъ магазинѣ г. Тузова, Садовая, домъ № 16. Въ остальныхъ городахъ Имперіи подписка на журналъ принимается во всѣхъ извѣст-

ныхъ книжныхъ магазицахъ и во всёхъ конторахъ «Новаго Времени».

Въ Редакціи журнала «Въра и Разумъ» можно получать полные экземпляры ея изданія за прошлые 1884—1889 годы включительно по уменьпленной цёнё, именно по 7 р. за каждый годъ; по 8 руб. за 1890—1894 г., и по 9 р. за 1895—1897 годы.

Лицамъ же, выписывающимъ журпалъ за всѣ означенные годы, журналъ можетъ быть уступленъ за 80 р. съ пересылкою.

Кромь того вз Редакцій продаются сльдующія книги:

1. "Древніе и современные софисты". Сочиненіе Т. Ф. Брентано. Съ французскаго перевелъ Яковъ Новицкій. Цъна 1 р. 50 к. съ пересылкою.

2. Справедливы ли обвиненія, взводимыя графомъ Львомъ Толстымъ на православную Церковь въ его сочиненіи "Церковь и государство?" Сочиненіе А. Рождествина. Цёна 60 к. съ пересылкою.

З. Послѣднее сочиненіе графа Л. П. Толстого "Царствіе Вожіе внутри васъ". Критическій разборъ. Цѣна съ нересылкою 60 коп.

4. "Папство, какъ причина раздѣленія Церквей, или Римъ въ своихъ сношеніяхъ съ Восточною Церковію". Докторское сочиненіе о. Владиміра Гетте. Переводъ съ французскаго К. Истомина. Харьковъ. 1895. Цѣца 1 рубль съ пересылкою.

-----

Дозволено цензурою. Харьковъ, 31 Октября 1899 года.

Харьковъ. Типографія Губерискаго Правленія.

-. .

Digitized by

----

JО

# ВѢРА и РАЗУМЪ

### ЖУРНАЛЪ ВОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ

# 1899.

## № 22.

НОЯБРЬ.-КНИЖКА ВТОРАЯ.

ХАРЬКОВЪ. Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., № 17. 1899.

Ji.

Πίστει νοοῦμεν.

Впрою разумпваемь.

Евр. XI.

Дозволено цензуров. Харьковъ, 30 Ноября 1899 года. Цензоръ Протојерей Паселя Солиния.

## РЕЛИГІОЗНЫЯ УБЪЖДЕНІЯ ДЕКАБРИСТОВЪ.

Уже болфе 70-ти лёть прошло съ тёхъ поръ, какъ былъ открыть заговорь декабристовь, угрожавшій спокойному развитію нашего отечества. За это время въ нашей литературѣ появилось много различнаго рода изслёдованій, мемуаровъ, воспоминаній, писемъ и т. п., достаточно пролившихъ свѣта и на стремленія заговорщиковъ, и на ихъ личность, и на тѣ преступныя средства, которыми они хотёли достичь осуществленія своихъ затаенныхъ стремленій. Есть довольно обстоятельно написанныя біографіи многихъ выдающихся декабристовъ, въ которыхъ (біографіяхъ) особенно полно описывается ихъ жизнь въ крипостяхъ, казематахъ, рудникахъ и на Кавкази, гди многіе служили простыми солдатами въ полкахъ. На одно только обстоятельство (а оно весьма важно и поучительно), по видимому, до сихъ не было обращено вниманія въ изслёдої зніяхъ о декабристахъ. Мы говоримъ о томъ религіозно-нраьственномъ переворотѣ, который произошелъ въ душахъ если и не встахъ, то большинства заговорщиковъ послѣ 14-го декабря 1826 года во время ихъ заключенія въ крѣпостяхъ и въ ихъ сибирской жизни. До злосчастныхъ декабрьскихъ событій заговорщики, какъ извёстно, не отличались твердостію въ своихъ религіозныхъ убѣжденіяхъ; а объ ихъ преданности Православной Церкви, конечно, и говорить нечего. Они жили атенстическими идеями тогдашней Франців; легкомысленно относились къ христіанству; религію считали деломъ невежества и умственной косности; а Православную Церковь, которая будто бы освящала крѣпостничество, они просто ненавидѣли,--и борьбу 017.

съ нею, до совершеннаго уничтоженія ся, даже ставили своею цёлію наравнё съ борьбою противуправительственною. Извёства революціонная пёсня, сочиненная Рылбевымъ, которую обязательно пѣли заговорщики въ концѣ каждаго изъ своихъ засѣданій и въ которой предназначался "первый ножъ-на бодрь. на вельможъ, второй ножъ-на поповъ, на святошъ". Но совершенно иными по своимъ религіовнымъ убѣжденіямъ презставляются декабристы послё ихъ осужденія, когда они несли свое наказание. Одиночныя заключения и тажелыя работы вы каторгѣ заставили ихъ серьезнѣе взглянуть на жизнь и провѣрить тѣ легкомысленныя мнимо-философскія ученія запада, которыми прежде они такъ неразумно увлекались. И они познале свои заблужденія. Они увидёли ту пропасть, до которой оне дошли и въ которую они такъ необдуманно бросились. Они опытно убѣдились, что безъ вѣры въ живого и личнаго Бога жизвь человъческая теряетъ всякій разумный смыслъ и дъйствительно становится "пустою и глуною шуткой"; а возвративъ себѣ вѣру въ Бога, они только въ религіи и молитвѣ находили для себя истинное утёшеніе и только въ нихъ чернали новыя силы для перенесенія своихъ скорбей и страданій. Такое свидетельство о декабристахъ мы слышали изъ устъ самаго декабриста-Трубецкаго, который въ 60-хъ годахъ проживаль нѣкоторое время вблизи Харькова въ с. Большой Рогозянкѣ. въ имѣнія своихъ родственниковъ Трубецкихъ (нынѣ Фонъдеръ-Лаунца). Это былъ высокій и худой старнкъ, убѣленный съдинами и носившій длинные, до плечъ спускавшіеся волосы. Онъ былъ человъкъ глубоко религіозный и искренно преданный Православной Церкви. Онъ не пропускалъ ни одного богослуженія въ своемъ сельскомъ храмѣ; становился всегда на клиросѣ, читалъ часы и посреди церкви-апостолъ. По его словамъ, всѣ декабристы, сосланные въ Сибирь на каторжныя работы, отличались такою же искреннею религіозностію и на одномъ изъ рудниковъ, именно на могилѣ кн. Трубецкой, собственноручно выстроили себѣ церковь. "Каторга для насъ, говорняъ онъ, была вторымъ крещеніемъ, обратившимъ насъ въ хрястіанство; а ученіе Христа облегчало наши страданія; мы научились оть него безропотно терпфть"...

620

Digitized by Google

Какъ извъстно, среди декабристовъ было много лицъ, одаренныхъ истинно-поэтическими талантами; таковы напр., С. И. Муравьевъ-Апостолъ, А. А. Бестужевъ, В. К. Кюхельбекеръ, Рылбевъ, Н. И. Лореръ, Г. С. Батеньковъ, князь Одоевский и др. Въ одиночномъ заключении и сибирскихъ казематахъ они нерѣдко изливали свои чувства въ стихотвореніяхъ. По этимъ стихотвореніямъ мы также можемъ судить о томъ глубокомъ религіозно-нравственномъ переломѣ, который испытали декабристы послѣ своего осужденія. Къ сожалѣнію, русское общество слишкомъ мало знаетъ объ этихъ высоко-художественныхъ поэтическихъ произведеніяхъ. Наша либеральная печать не считала нужнымъ помещать на своихъ страницахъ эти произведенія по причинѣ ихъ религіознаго характера; благонамъренные органы печати также не давали имъ мъста у себя. какъ потому, что это были стихотворенія декабристова (даже сочинения А. Бестужева могли быть печатаемы только подъ псевдонимомъ Марлинскаю), такъ и потому, что онѣ носятъ на себѣ не свѣтскій, а духовный характеръ; духовные же журналы вообще не имъли обычая печатать какія бы то ни было стихотворенія. Вотъ почему и до сихъ поръ эги стихотворенія декабристовъ ходятъ по рукамъ лишь въ рукописныхъ сборникахъ. Въ печати они попадаются только въ заграничныхъ изданіяхъ, напримѣръ, въ "Русской Потаенной Литературѣ XIX столѣтія" (Лондонское изданіе 60-хъ годовъ), въ Bibliothek russischer Autoren, именно въ "Собраніи стихотвореній декабристовъ" (Лейпцигское издание 1863 г.) и въ заграничныхъ изданіяхъ сочиненій декабристовъ вообще, гдё онѣ помѣщаются иногда на ряду съ юношескими гр'вхами авторовъ и чрезъ то также не могутъ быть доступными русской читающей публикъ.

Мы не имѣемъ въ виду знакомить читателей со всѣми произведеніями декабристовъ, которыя ясно говорятъ о глубокой религіозности ихъ авторовъ. Для этого мы не располагаемъ въ настоящій разъ достаточными средствами. Мы ограничимся поэтическимя произведеніями только тѣхъ лицъ, которыя названы нами выше.

I.

Особеннаго вниманія заслуживають поэтическія произведенія В. К. Кюхельбекера. Кюхельбекерь, какъ извѣстно, по лицею былъ товарищенъ Пушкина, Дельвига, Горчакова, Корфа и др. Въ лицев онъ учился хорошо, но отличался безмврнымъ тщеславіень, необузданнымь воображеніень, крайнею нервозностів и раздражительностію. По окончаніи курса въ лицев, онъ бил опредёленъ учителемъ въ одну изъ петербургскихъ гимнази; но должность учителя была не по его характеру. Скоро овъ броснаъ учительство и убхалъ въ Парижъ. Танъ Кюхельбекерь сдружился со многими либеральными писателями. Чтобы не упасть въ глазахъ своихъ новыхъ наставниковъ, онъ объявилъ себя не только крайнимъ либераломъ, но и атеистомъ, непримиримымъ врагомъ христіанской церкви вообще. Въ 1820 г. овъ въ такомъ дулъ прочель въ Атенев даже публичную лекцію, пріостановленную по требованію русскаго посольства, но за то доставившую лектору громкую известность не только въ Россіи среди тогдашнихъ либераловъ, но и за границей. Возвратившись изъ Парижа въ Россію, Кюхельбекеръ поселился въ Москвѣ и вифстѣ съ княземъ Одоевскимъ сталъ издавать журналъ "Мнемозину", участвуя въ то же время и въ разныхъ изданіяхъ пстербургскихъ-"Амфіонъ", "Сыпъ Отечества", "Благонамъренномъ", "Соревнователѣ Просвѣщенія", "Невскомъ Зрителѣ" и др. Послѣ 14-го декабря 1826 года Кюхельбекеръ хотълъ убъжать изъ Россія, но быль поймань въ Прагъ (предмъстье Варшавы) и приговоренъ къ смертной казни, но, по ходатайству великаго князя Михаила Павловича, въ котораго именно онъ и стрелялъ на сенатской площади, смертная казыь была замънена ему каторжными работами на 20 лётъ. Кюхельбекеръ это время много пвсаль и оставиль посль себя цёлый сундукь рукописей. Умирая онъ сказалъ женѣ: Это-мое состояніе; сохрани его для дътей".

Легкомысленный и вѣтрянный до каторги. въ каторгѣ Кюхельбекеръ становится серьезнымъ и глубокорелигіознымъ. По своему вѣроисповѣданію онъ былъ лютеранинъ; но послѣ ссылки, женившись на дочери православнаго священника и проживая въ Смоленской слободѣ курганскаго уѣзда тобольской губерніи, онъ искренно полюбилъ православную церковь и до самой смерти своей (14-го августа 1846 года) неопустительно посѣщалъ православныя богослуженія.

Еще въ 60-хъ годахъ даже среди учениковъ духовныхъ уча-

Digitized by Google

лищъ ходилъ по рукамъ и былъ усердно перенисываемъ рукописный сборникъ стихотвореній В. К. Кюхельбекера, носившій названіе "Пѣсни отшельника". Въ немъ было 138 стихотвореній, расположенныхъ по нумерамъ. Но мы не знаемъ, чтобы этотъ сборникъ былъ когда либо напечатанъ. Только въ Лейпцигѣ въ 1863 году въ "Собраніи стихотвореній декабристовъ" изъ этого сборника было помѣщено 48 стихотвореній; а остальныя 90 не заслужили вниманія заграничнаго издателя и именно—за свой религіозный характеръ. (Срв. Bibliothek russischer Autoren. 1863. II стр. VII).

Любимыми темами для Кюхельбекера во время его 20-лётняго пребыванія въ Сибири служили: живая вѣра въ Бога, религіозный восторгъ, взглядъ на земную жизнь, какъ на время подвиговъ и борьбы со скорбями, и, наконецъ, загробная жизнь, какъ послёдняя цёль всёхъ разумныхъ стремленій человёка. Въ такомъ порядкё и мы намёрены расположить выдающіяся стихотворенія В. К. Кюхельбекера. Вотъ онё.

#### I.

#### Я есмь-конечно есть и ты! 1).

Онъ есть!-умолкни лепетанье Холодныхъ, дерзностныхъ слѣпцовъ! Онъ есть! я рукъ Его созданье; Онъ царь и Богъ своихъ міровъ. Въ Немъ жизнь, и свѣтъ, и совершенство; Благоговѣть предъ Нимъ-блаженство: Блаженство называть Творца Священнымъ именемъ Отца. "Не рвися думой за могилу! "Дела, дела-вотъ твой уделъ! "Опрись на собственную силу; "Будь твердъ, и доблестенъ, и смѣлъ! "Увѣренъ ты въ себѣ единомъ-"Такъ изъ себя все почерпай: "И міра будеть властелиномъ, "И обрѣтешь въ себѣ свой рай"! Денницы падшаго ученье, Сліянье истины и лжи!

1) Въ рукописномъ сборникѣ это стихотвореніе помѣщено подъ № 10.

Мудрецъ! я есмь въ сіе мгновенье, А былъ ли прежде? мнћ скажи? Теперь я мыслю—а давно ли? И сталъ я отъ своей ли воли? И какъ изъ нѣдръ небытія Вдругъ просіяло это "я"? Влалѣй страстьми, брось лицемѣрье! Повѣдай: радость и печаль, Любовь и гнѣвъ, высокомѣрье, И страхъ, и зависть ты всегда ль Смирялъ успѣшно? крови пламень Тушилъ всегда ли? Я не камень: Бываю выше суеты, Но помощію съ высоты.

Пусть умъ не постигаетъ Бога— Что нужды?—вижу я Его: Тамз среди звъзднаго чертога, Здпсь въ глуби сердца моего И въ чудесахъ моей судьбины. Такъ буду жить я безъ кончины. Неразрушимымъ бытіемъ Могучимъ, въчнымъ—но о Немъ!

> Онъ недоступенъ для гордыни, Онъ тайна для очей ума; Блеснуть былъ долженъ лучъ святыни, Чтобы расторглась наша тьма... И се блеснулъ!—Я въсти внемлю: Всевышній самъ сошелъ на землю— Отецъ духовъ, Владыка силъ, Богъ въ Сынѣ намъ Себя явилъ.

#### II.

#### Брату.

(Въ сборникѣ подъ № 13).

Повсюду вижу Бога моего! Онъ чадъ Своихъ отецъ—и не покинетъ, Нътъ, не отвергнетъ никогда того, Въ комъ въра въ Милосердаго не стынетъ.

Господь, мой Богъ-на сушѣ, на водахъ,

И въ шумномъ множествъ, въ мірскомъ волнены,

Digitized by Google

И въ хижинѣ, и въ пышныхъ теремахъ,

И въ пристани души-въ уединеньи...

Нътъ мъста, коего лучемъ Своимъ Не озарялъ бы Онъ, повсюду сущій; Нътъ мрака, нътъ затмънья передъ Нимъ: Всъмъ близокъ Благостный и Всемогущій!

> Онъ близокъ: я уже Его узналт И здъсь, ет глухихт стънахт моей темницы: И здъсь, среди съдыхъ, угрюмыхъ скалъ, Меня покрыла сънь Его десницы.

Онъ близокъ!—близокъ и тебѣ, мой другъ! Къ Нему лети на крыльяхъ упованья... Его услышишь въ самомъ стонѣ вьюгъ И узришь въ льдинахъ твоего изгнанья!

#### III.

#### Псаломъ 102.

(Въ сборникѣ подъ № 33).

Благослови, благослови,

Душа моя, Отца любви!

Все, что во мећ живетъ и дышитъ,

Да хвалитъ Бога моего,

И славу имени Его

Вселенна да услышитъ!

Огонь священный, влейся въ грудь! Душа моя, не позабудь Несмътныхъ Божіихъ даяній! Съ тебя смываетъ всякій гръхъ Господь, Податель всъхъ утъхъ, Цълитель всъхъ страданій.

Онъ-Богъ твой: не погаснешь ты

И средь могильной темноты!

Щедротами тебя вѣнчая,

Онъ всъ твои желанья зритъ;

Во благо, вѣрь, ихъ совершитъ

Его рука святая.

И какъ возносится орелъ, Который въ небо путь нашелъ, И пьетъ изъ солнца жизнь и радость— И ты такъ въ небо воспаришь И силой Бога обновишь Неблекнущую младость. Когда и кто постичь возмогъ, Сколь милостивъ Господь, мой Богъ, Сколь благъ и дивенъ Вседержитель? Бездонный океанъ щедротъ Безсильныхъ, горестныхъ сиротъ, Гонимыхъ Онъ хранитель.

> Неизреченно благъ мой Богъ! Господней благости залогъ, Законъ, ниспосланный любовью, Законъ святой, источникъ силъ, Который Божій Сынъ скрѣпилъ Своей чистъйшей кровью.

Благій снисходить долго намь: Намъ воздаеть не по дѣламъ, Но по винѣ насъ наказуеть: Не держить гнѣва до конца: Да взыщешь Божія лица— И Богь ужъ не враждуеть!

> Нѣтъ мѣры и предѣла нѣтъ Эеиру, коимъ міръ одѣтъ: Такъ милосердію нѣтъ мѣры, Которымъ всюду, всякій часъ Всевышній окружаетъ насъ...

Къ Нему ли быть безъ вѣры? Надежду на Него взложи; Отстань отъ суеты и лжи, Отъ беззаконья и порока... И скорби, что тебя тягчатъ— Имъ удалятся, какъ закатъ

Отдвинутъ отъ востока.

Какъ любящій дѣтей отецъ, Такъ смертныхъ милуетъ Творецъ. Онъ знаетъ насъ, Онъ помнитъ—кто мы: Не пепелъ ли, не прахъ ли мы? Не всѣ ли въ ночь могильной тьмы

Съ рожденія влекомы?

Травѣ подобится нашъ вѣкъ, Какъ цвѣтъ—такъ вянетъ человѣкъ: Сегодня—живъ, заутра—въ гробѣ; Исчезли всѣ его труды— Онъ былъ ли? нѣтъ уже нужды

Ни дружеству, ни злобѣ.

Могилы сынъ, не унывай! Твой путь земной не путь ли въ рай? Живетъ Его любовь святая Изъ вѣка въ вѣкъ и безъ конца; Къ творенію любовь Творца Живетъ, не умирая. Господни милость и покровъ Пребудуть на сынахъ сыновъ Тѣхъ, коимъ свята власть Господня: Не небеса ль Его престолъ? И не Ему ль подвластны долъ, И твердь, и преисподня? Создатель Онъ и царь всего... Хвалите Бога своего, Того, Кому, вы предстоите, Могучій совмъ Его пословъ! Полки Его святыхъ рабовъ. Царя благословите! Вы гласу внемлете Его: Ла славословите Того, Чьи совершаете велѣнья; Вы, тымы и тымы духовъ и силъ, Вы, рати солнцевъ и свѣтилъ, Вы-рукъ Его творенья! Міры и звѣзды, пѣснь Ему! Псаломъ Владыкѣ своему! Ла будеть вся Его держава! Благослови, благослови, Душа моя, Отца любви! Ему во вѣки слава!

#### IV.

#### На Воскресеніе Христово.

(Въ сборникѣ подъ № 53).

Душа моя, ликуй и пой, Наслѣдница небесъ: Христосъ воскресъ, Спаситель твой Воистину воскресъ! Такъ! адъ предъ Сильнымъ изнемогъ: Изъ гробовыхъ вернгъ, Изъ ночи смерти Сына Богъ И съ Нимъ тебя воздвигъ.

Изъ свёта вёчнаго Господь Сошелъ въ жилище тьмы; Облекся въ перстъ, одёлся въ плоть, Да не ппгибнемъ мы!

Неизреченная любовь, Всёхъ таинствъ высота! За насъ Свою святую кровь Онъ проліялъ съ креста.

Чистъйшей кровію Своей Насъ, падшихъ, искупилъ Отъ мукъ и гроба, изъ сътей И власти темныхъ силъ.

Христосъ воскресъ, Спаситель мой Воистину воскресъ! Ликуй, душа: Онъ предъ тобой Раскрылъ врата небесъ...

#### ٧.

#### Псаломъ 143.

(Въ сборникѣ подъ № 103).

Господь мою десницу брани, И мышцы битвамъ научилъ; Къ Нему воздвигну гласъ и длани: Благословенъ Податель силъ!

Благословенъ мой Избавитель, Крушитель броней и забралъ, Помощникъ мой и Защититель, Богъ—на Него жь я уповалъ! Что человѣкъ, о Всемогущій? А на него взираешь Ты Изъ свѣтлой, неприступной кущи,

Съ небесной тайной высоты!

Ночному мы равны призраку, Исшельцу изъ жилища тьмы. Весеннему подобны злаку, Травы скорѣе вянемъ мы. Всевышній небо преклоняеть И-въ буряхъ, молніяхъ и мглѣ-Средь облакъ путь Свой направляетъ Къ объятой трепетомъ землв. Онъ гнѣвные преклонитъ взоры-И бездны стонутъ и ревутъ, Колышутся волнами горы, Утесы и холмы бѣгутъ. Простеръ святую съ неба руку-Исторгъ меня изъ шумныхъ водъ, Послалъ на грёшныхъ скорбь и муку, Сразилъ, развѣялъ злобный родъ! Ковали хищники крамолы; Десница лжи-десница ихъ, Въ устахъ ихъ тщетные глаголы; Исчезли въ замыслахъ своихъ... Прославлю на златой псалтиръ Защиту Бога моего: Пою на брани, въ сладкомъ мирѣ, Пою, ликующій, Его, Его, дающаго спасенье И честь, и торжество царю! Къ Тебѣ, Давида заступленье, Мой Господи, къ Тебъ парю! Отъ гладнаго меча, Владыка, Ты Твоего раба храниль; Каратель чуждаго языка, Ихъ гонишь духомъ бурныхъ крылъ. Ихъ зрѣлъ я: юная дубрава, Воздвиглись мощные сыны; Одежда дщерей-блескъ и слава, Въ красу, какъ храмъ, облечены. Питаются роскошной паствой Ихъ многоплодныя стада; Трапезы клонятся подъ яствой; За ихъ виномъ молчитъ вражда; Молчить мятежь и своевольство, Окованъ дерзостный разбой;

Ихъ въжитъ тучное довольство, Труды ихъ золотитъ покой.

Грядутъ—и очи къ нимъ подъемлютъ Пришельцы изъ земель чужихъ; Восторженнымъ ихъ пъснямъ внемлютъ И ублажаютъ долю ихъ!

> Но блага гръшниювъ мгновенны: Подунетъ вътеръ — гибнетъ плотъ! Сыны же Израиля блаженны: Хранитель нашъ и Богъ – Госполь!

#### VI.

#### Молитва узника.

(Въ сборникѣ подъ № 117).

Руку простри надъ моею темницей, Господи! сирую душу мою Ты осъни милосердой десницей! Господи, Боже, къ Тебъ вопію!

> Нѣтъ! Своего не погубишь созданья! Скорбныхъ ли чадъ не услышитъ Отецъ? Зри мои слезы, сочти воздыханья, Вѣры моей не отвергни, Творецъ!

Мню не избавиться смертных рукою: Другь мой и ближній мнь гибель изрекь... Такь! я спасуся единымь Тобою! Господи! Что предь Тобой человѣкь?

> Боже мой! тяжки мои преступленья! Мърила нътъ моимъ тяжкимъ дъламъ... О, да воскресну изъ узъ заточенъя Чистъ и угоденъ Господнимъ очамъ!

Будь для меня исцпляющей чашей, Чашей спасенья, мой горестный плюны! Слезы!—омоюсь купелію вашей: Новъ я изыду изъ сумрачныхъ стюнъ—

> Новъ и для жизни, Ему посвященной... Онъ мой Спаситель, Защитникъ и Богъ! Съ неба внимаетъ молитвъ смиренной: Милостивъ Онъ, Онъ отечески строгъ!

Digitized by Google

#### VII.

#### Молитва.

(Въ сборникѣ подъ № 116).

Прибѣгну къ Господу съ мольбою, Небеснаго взыщу Отца: Не дай мнѣ, Боже, пасть душою, Но да крѣплюся до конца!

> Ты знаешь испытаній мпру, Чтд мню во благо, знаешь Ты: Пролей живительную въру Въ меня съ надзвъздной высоты.

Душа моя не есть ли поле Изсохшее въ тяжелый зной? О Боже! Боже мой! доколѣ Отринуть буду я Тобой?

> Не презри Твоего созданья; Твое творенье я, Творецъ! Нечистыя мои мечтанья, Сорви, исторгни, какъ волчецъ!

Низвергни во море преступленья, Гръхо буйной юности моей! Даруй мий тихія моленья! Очисти взоръ моихъ очей!

> Да устремлю туда желанья, Гдѣ ужаса и скорби нѣтъ, Гдѣ блескомъ вѣчнаго сіянья Господень вертоградъ одѣтъ!

#### VIII.

#### Утренняя молитва.

(Въ сборникѣ подъ № 34)

Отецъ— Хранитель, Боже мой! Подъ сѣнью Твоего покрова Я сладостный вкушалъ покой— И вотъ открылъ я вѣжды снова! Ты создалъ свѣтъ златого дня, Ты создалъ мракъ отрадной ночи— И день и ночь блюдутъ меня Твои недремлющія очи.

Благій! воздать могу ли я Твоей любви неизреченной? Не приметъ жертвы длань твоя: Ты требуешь души смиренной: Души. боящейся гръховъ, И чистой, и прямой, и върной, И любящей Твоихъ сыновъ Любовію нелицемѣрной. О, милосердый мой Отецъ! Я отъ Тебя ли что сокрою? Ты проникаешь тьму сердецъ, Ихъ дво раскрыто предъ Тобою. Я падаль, падаю сто крать... Но, въ милостяхъ неистощимый, Ты зришь: я скорбію объять, Терзаюсь я, грѣхомъ тягчимый. Безъ помощи Твоей что я? Ты вѣдаешь мое безсилье: Но гдъ безсильна жизнь моя, Тамъ мощно силъ Твоихъ обилье. О, Боже! духъ мой обнови И сердце мнѣ создай иное; Надежды, вѣры и любви Да свѣтитъ солнце мнѣ святое! Ты склонишься къ мольбѣ моей: Христовой кровью омовенный, И я въ числѣ Твоихъ дѣтей, Небесъ наслъдникъ обреченный. Сей день, мнѣ посланный Тобой, Да будетъ мнѣ къ Тебѣ ступенью! Да будетъ на стезѣ земной Мић шагомъ къ горнему селенью! IX. Вечерняя молитва (Въ сборникѣ подъ № 35).

Погаснулъ день: склонился міръ къ покою; Открыли небеса Въ безчисленныхъ свѣтилахъ надо мною

Господни чудеса.



отдвлъ церковный

| ~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~                                                                                              |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Съ обзора солнце свелъ и въ твердь ночную<br>Возводитъ Богъ луну,<br>И шумъ прервать и суету земную<br>Повелъваетъ сну.             |
| Онъ предписалъ успокоенью время<br>И срокъ дневнымъ трудамъ:<br>Сложу жъ и я съ раменъ усталыхъ бремя<br>И членамъ отдыхъ дамъ.     |
| Но на отрадномъ не проструся ложъ,<br>Доколъ предъ Тобой<br>Не взыйдетъ гласъ моихъ хваленій, Боже,<br>Господь и Пъстунъ мой!       |
| Съ одра возставъ, возвалъ я,—и моленью<br>Ты внялъ, Владыко силъ!<br>И подъ Твоею благодатной сѣнью<br>Я день сей совершилъ.        |
| Отецъ! Твои щедроты кто исчислить?<br>Кто взвѣсить ихъ возмогъ?<br>Тебѣ воздать никто да не помыслитъ,<br>Благій безъ мѣры Богъ!    |
| Душѣ и тѣлу Ты готовишь яству;<br>Ты съ нами каждый часъ;<br>Какъ вѣрный пастырь охраняетъ паству,<br>Такъ охраняешь насъ.          |
| Ты дѣлу нашихъ рукъ успѣхъ даруешь,<br>Ты, преклонясь къ слезамъ,<br>И нашъ недугъ, и нашу скорбь врачуешь,<br>И шлешь отраду намъ. |
| Внемли жъ монмъ вздыханіямъ сердечнымъ,<br>Мольбамъ моей души:<br>Всѣхъ большее къ даяньямъ безконечнымъ,<br>Творецъ мой, приложи!  |
| Омой купелію Христовой крови<br>Меня отъ всѣхъ грѣховъ,<br>И на пути къ Тебѣ, Отецъ любови,<br>Будь вождь мой и покровъ!            |

æ

2

633

.....

•

Я всѣ свои заботы и печали Возвергну на Тебя: Мнѣ въ благо ихъ Твои же руки дали; Что жъ мнѣ крушить себя? Потокъ отрадный вѣры и надежды Ты въ перси мнѣ пролей, --И я безъ трепета закрою вѣжды До утреннихъ лучей. Не только для меня-Ты будь защитой Всѣхъ драгоцѣнныхъ мнѣ: Пусть Твой народъ, рукой Твоей прикрытый, Почіеть въ тишинѣ! Когда же блеску солнца ранній пѣтелъ Провозгласить привѣтъ, Да вспрянетъ духъ мой, радостевъ и свѣтелъ, И бодръ и въ мощь одътъ! Ты будешь первой мыслію моею И я, отвергнувъ страхъ, Воздвигнусь-и съ Тобой, мой Богъ, успѣю Во всѣхъ своихъ трудахъ. X. Росинки. (Въ сборникѣ № 25). Благостный, Вичный, Дивный,—не въ шумѣ, Боѓъ не въ грозѣ: Нѣтъ, —въ тихой думѣ, Въ глуби сердечной, Въ теплой слезѣ, Въ скорби незлобной, Въ дѣвѣ подобной Чистой росѣ! XI.

#### Благодать Господня.

(Въ сборникѣ № 32).

Хвала и слака будь тебѣ, Владыко, Боже мой! Ты пекся о моей судьбѣ, Ты былъ всегда со мной!

634

Digitized by Google · ·

Къ Тебѣ взывалъ ли въ страхѣ я-Не тщетенъ былъ мой зовъ: Благій! Премудрый! длань Твоя-Мой шить и мой покровь. На одръ скорбей я палъ, стеня: "Спаси!" я такъ молилъ... Ты спасъ, Ты исцълилъ меня: Хвала, Источникъ силъ! Врагомъ бывалъ ли оскорбленъ, Восплачусь предъ Тобой: Ты дашь терпѣнье-врагъ прощенъ,-И въ сердцъ вновь покой. Блуждаю ли въ своемъ пути, Призраками прельщенъ, Промолвлю: "путь мой освѣти," Гляжу—и освѣщенъ. Скорблю, — нигдѣ отрады нѣтъ: "Ахъ! долго ль?" вопію, И утфшевье Твой отвѣтъ На жалобу мою. Ты-Богъ благій, ты-щедрый Богъ, Отецъ того, кто сиръ; Въ нуждѣ, въ соблазнахъ мнѣ помогъ; Ты шлепь мнѣ мощь и миръ. Хвала! и горе-Твой посоль: Сближаюсь имъ съ Тобой, Въ немъ слышу Твой живой глаголъ; Хвала, Наставникъ мой! Земля и твердь и поле волнъ-Твоей любови храмъ; Твоихъ даровъ не міръ ли полнъ? Хвала! Ты далъ ихъ намъ. Хвала, хвала за кровь Того, Кто грѣшныхъ смертью спасъ! Нашъ Богъ и Сына Своего Не пожалѣлъ для насъ. О, сколь Господь насъ возлюбилъ! Издай же пѣсни, грудь! Органомъ славы Богу силъ, Народъ Господень, будь!

Онъ преклоняетъ слухъ на стонъ, Речетъ—и стона нѣтъ! Насъ по искусѣ краткомъ онъ Восхититъ въ вѣчный свѣтъ.

Мой духъ, на милость уповай, Которой нѣтъ конца; Сколь благъ твой Богъ, не забывай И чти законъ Отца.

#### XII.

#### Мое предназначенье.

(Въ сборникѣ № 41).

Ты отдаленъ отъ суеты, Отрѣзанъ ты отъ преткновений. Жалѣешь о наукахъ ты? Но, полный и теперь сомнѣній, Скажи: что было бы съ тобой, Когда бы легкою душой Ты несся по порогамъ преній, Раздравшихъ нынѣ бытъ людской? Непостояненъ ликъ науки, Какъ ликъ измѣнчивой луны; Но изъ сердсчной глубины Текутъ одни и тѣ же звуки И вторятся изъ въка въ въкъ. Ихъ слышитъ, какъ сквозь сонъ мятежный, Дрожить и млеть человекь, И рвется въ оный край безбрежный, Гаѣ все покорно красотѣ, Гаѣ правда, свѣтъ и совершенство. Да разгадаеть звуки тѣ! Вотъ долгъ твой, вотъ твое блаженство! Богъ-Богъ безмолвія и думъ: И здъсь, гдъ умерг міра шумг, Ідъ окруженъ ты тишиною, Не Онъ ли предъ твоей душою Стоитъ, Отецъ Своихъ дѣтей? Какъ горный токъ, падущій въ долы, Такъ въ сердце братій, въ грудь друзей Излей могучіе глаголы

Digitized by Google -

О Немъ, предвъчномъ, трисвятомъ. Да совершишь предназначенье— И по трудъ въ успокоенье Онъ призоветъ тебя въ Свой домъ.

XIII.

Новый годъ.

(Въ сборвикѣ № 47).

Господи! прибѣжище былъ еси намъ въ родъ и родъ! Пс. 89.

Какъ въ безпрерывномъ токъ водъ Струи несутся за струями, Такъ убъгаютъ дни за днями, За годомъ улетаетъ годъ...

> И вотъ еще одинъ протекъ! Онъ скрылся, какъ мечта ночная, Которую, съ одра вставая, Позабываетъ человѣкъ;

И какъ въ пустой, глухой дали Безъ слёда умираютъ звуки, Такъ радости его и муки

Всѣ будто не были, прошли.

Прошли онѣ; пройдутъ и тѣ, Которыя судьба Господня Заутра намъ или сегодня Въ святой готовитъ темнотѣ.

Не предъ завѣсой ли стою? Я живъ и здравъ; но что́ за нею?

Чрезъ день, чрезъ годъ, быть можетъ, тлѣю... И вѣтръ развѣетъ персть мою.

> Не то ли мы, что вешній цвѣтъ? Мы жизнь пріемлемъ на мгновенье; Насъ видитъ солнца восхожденье; Луна восходитъ—и насъ нѣтъ!

Сыны грѣха и суеты!

Нашъ вѣкъ не нить ли паутины?

Безъ измѣненія Единый,

О Вѣчный! пребываешь Ты.

Ты былъ и до сложенья горъ, И до созданія вселенной; Ты былъ, когда зарей червленной Не просіялъ еще обзоръ. Какъ съ вѣтви листъ, такъ съ оси міръ Сорветъ стихій мятежныхъ сила; Проглотитъ жадная могила, Какъ каплю, землю, твердь, эеиръ;

> И будто платъ совьешь тогда Шатеръ безмѣрный, многозвѣздный; Но Самъ надъ безпредѣльной бездной

Пребудешь, какъ Ты былъ всегда. Предъ Богомъ тысяча в'ёковъ Не больше срока часоваго, Что среди сумрака н'ёмаго

Стоитъ на стражъ у шатровъ.

И что-же? каждый день и часъ Непостижимый Вседержитель, Защитникъ нашъ, Покровъ, Спаситель, Блюдетъ, и зритъ, и слышитъ насъ.

О дивный въ благости Своей! О милостью повсюду сущій! Будь близокъ намъ и въ день грядущій! Отецъ, храни Своихъ дътей!

> Все, молча, примемъ, что бы намъ Судьбы Твои ни даровали: Твое жъ посланье—и печали; Ты жизни силу далъ слезамъ.

Избавь насъ только отъ грѣховъ, Излей намъ въ перся духъ смиренья— И громкимъ гласомъ пѣснопѣнья Тебя прославимъ, Богъ боговъ!

#### XIV.

#### Въдень рожденія.

(Въ сборникѣ подъ № 48).

Вотъ день, въ который для надежды, Желаній, страха и скорбей, Для чувствъ и думъ открылъ я вѣжды, Для испытаній жизни сей; Вотъ день, въ который я впербые Отверзъ уста свои нѣмые... Ахъ! свѣту плачъ былъ мой привѣтъ Въ тотъ день, когда узрѣлъ я свѣтъ! И много, много мнё печали Наставшіе часы и дни, Страданья много даровали— И темны впереди они! Но Богъ—отецъ чадолюбивый: Мнё день и не одннъ счастливый Былъ посланъ Имъ: благословенъ Да будетъ Онъ, Господь временъ!

Пріялъ я отъ Него благое; И злаго я ли не приму? Мое желаніе слёпое Что можетъ предписать Ему? Онъ знаетъ пору ведра, грозы, Веселье, горе, смёхъ и слезы, Его святой и дивный рокъ Даетъ вселенной въ должный срокъ.

Сгоняютъ жаръ и мглу съ лазури И возрождаютъ вновь эеиръ Всевышнимъ посланныя бури; Отъ нихъ юнѣетъ дряхлый міръ: И какъ онѣ моря и сушу, Такъ точно бури жизни душу Подъемлютъ съ гибельнаго сна— И обновляется она.

Мой путь не путь ли къ совершенству? И такъ впередъ съ сего же дня Безъ страха къ въчному блаженству! Впередъ: мой Богъ ведетъ меня! Ведетъ изъ края искупленья Въ священный край успокоенья,— Туда, въ страну своихъ духовъ, Гдъ буду чистъ и безъ гръховъ.

#### XV.

#### Въконцѣ недѣли.

(Въ сборникѣ подъ № 36).

Летятъ! возврата нътъ часамъ, Назначеннымъ отъ Бога намъ: За ночью день, за мракомъ свътъ---И вотъ уже недъли нътъ. 640

Хранитель благостный! хвала За всё любви Твоей дёла, Хвала за тьму щедроть Твоихъ! Когда и гдё не видимъ ихъ?

Свободны ли мы отъ вины, Къмъ были мы укръплены? Тобою побъдили гръхъ, Ты далъ намъ силу и успъхъ!

> И кто предъ Богомъ чистъ и правъ? Увы! гръпимъ и не узнавъ!...

О милосердье! О любовь!

Ходатай намъ-Христова кровь!

Несемся по потоку дней, Все ближе къ вѣчности Твоей; Тобой сочтенъ нашъ каждый часъ: Послѣдній Ты сокрылъ отъ насъ.

> Тебя мы молимъ, Царь вѣковъ: Да не страшитъ насъ зовъ гробовъ! И на судѣ насъ оправдай,

И смертью насъ веди въ Свой рай! Окончивъ скользскій путь земной, Твоей отеческой рукой Да будемъ, Боже, взяты мы Въ твой горній домъ изъ дола тьмы! Тамъ сумрака, тамъ ночи нѣтъ, Тамъ блещетъ неизмѣнный свѣтъ: О Солнце правды! намъ Твой лучъ Да свѣтитъ средь житейскихъ тучъ!

#### XVI.

#### Терпѣніе.

(Въ сборникѣ подъ № 23).

Все кругомъ темно и душно, Твердь заволокло грозой... Сердце, Богу будь послушно! Онъ твой Богъ, Хранитель твой! Стрѣлы грома Онъ притупитъ, Солнце возведетъ на твердь; Стихнетъ буря, миръ наступитъ, Изнемогутъ страхъ и смерть.

Ты предаль ли пепель милый Друга, свѣта дней твоихъ, Хладной тьм' н вмой могилы: Будь безропотенъ и тихъ! Святель посвяль свмя, Сѣмя взыйдетъ для жнеца: Вамъ разлука лишь на время; Въ домѣ свидитесь Отца! Возросли ли трудъ и нужды, Истомилъ ли зной тебя: Богу скорбные не чужды; Богу сирыхъ ввѣрь себя! Онг и самыя страданья Посылает въ благо намъ; Знаетъ мѣру испытанья, Внемлетъ вздохамъ и слезамъ. На твою благую славу Клеветали, — черный змбй Льетъ смертельнию отраву,-Брось унынье, не робъй, Спасу слёдуй безъ боязни; Не щадила жъ и Христа Злоба буйной непріязни! Посрамится клевета! "Пусть бы врагъ... но мой гонитель "Другомъ былъ души моей; "Хлѣба, думъ моихъ дѣлитель, "Сынъ мой, братъ мой-мнѣ злодѣй!" Тяжко?-такъ! но все жъ слѣпому, Все жъ безумному прости; Съ върой воззови къ Благому, Шествуй по Его пути. Кто, недугомъ пораженный, Не поднимется съ одра, Да не ропщетъ, дерзновенный! Будь душа его бодра: Благъ и святъ Непостижимый, Святъ и благъ Его законъ; Въ чадахъ Бога сынъ любимый Тотъ, кого накажетъ Онъ. Узника горестный, — терпънье! Мракъ и ужасъ предъ Тобой; Но не дремлетъ Провидънье,

Нѣтъ, не спитъ Создатель твой; Не забыль тебя Спаситель: Забсь ли плбнъ твой разръшить, Въ ту ли вознесетъ обитель, Зафсь ли, тамъ ли,-Овъ твой щитъ-Зачсь за теплымъ солнцемъ лъта Мракъ убійственной зимы; Заѣсь огонь златаго свѣта Гаснетъ средь внезапной тьмы; Заѣсь то ведро, то ненастье, То водненье, то покой: Дымъ и вѣтеръ-міра счастье, Все-на время подъ луной. Не теряйте упованья: Здѣсь начало-тамъ конецъ; Тамъ-терпѣнью воздаянье, За победу-тамъ венецъ. Такъ! за гробомъ-отдыхъ вѣчный: Други, чёмъ тяжелѣ нямъ Путь земной и скоротечный, Тѣмъ вѣрнѣе къ небесамъ! Потерпите Бога, братья! Васъ, омытыхъ отъ грѣховъ, Призоветъ въ Свои объятья Онъ, Отецъ Своихъ сыновъ; Потерпите день единый, Потерпите малый часъ: Свѣтъ безъ ночи, безъ кончины, Вѣчность ожидаетъ васъ! XVII. Надежда.

(Въ сборникѣ педъ № 8).

Горе тѣмъ, чье упованье— Суета, и прахъ, и тлѣнъ! Не легко тому страданье; Но и въ скорби тотъ блаженъ, Кто надѣется на Бога, Кто, смиривъ души раздоръ, Къ свѣту горняго чертога Возвышаетъ свѣтлый взоръ!..

• • • • • • •

Digitized by Google -

# XVIII.

## Поминки.

(Въ сборникѣ подъ № 17).

Помянемъ же родимыхъ, Ушедшихъ въ міръ иной, Возлюбленныхъ, незримыхъ, Вкушающихъ покой! Для нихъ ужъ нътъ печали, Заботы нетъ для нихъ... Мы только-мы отстали Отъ спутниковъ своихъ. Ахъ! съ нами не они ли, Среди надеждъ и сновъ, И радости дѣлили. И тягости трудовъ? Ихъ взоръ для насъ унылыхъ Податель быль утѣхъ: Мы все въ объятьяхъ милыхъ Вкушали-плачъ и смѣхъ! И вотъ-надъ ихъ гробами Стоимъ мы здѣсь одни: Ужъ нътъ любезныхъ съ нами! Увы! Ушли они! Что въкъ нашъ?-Сонъ! Мечтанье! Не все ли здѣсь на часъ? Что жъ вѣчное желанье Олно не гаснетъ въ насъ? Найдемъ ли похищенныхъ? Ихъ погребли мы прахъ; Поищемъ незабвенныхъ Въ надоблачныхъ странахъ. Не тамъ ли совершенство? Не тамъ ли миръ и свѣтъ? И парствуетъ блаженство, И слезъ и стоновъ нѣтъ? О, Милосердый, Вѣчный! Да совершимъ съ Тобой Мгновенный, скоротечный, Но скользскій путь земной! Да узримъ надъ звѣздами Всѣхъ тѣхъ, которыхъ Ты

Связалъ любовью съ нами Въ юдоли темноты! Не смыла ли ихъ пятна Спасителева кровь? Во вѣки необъятна, Отецъ, Твоя любовь! Идемъ съ Твоею силой: Тяжелъ житейскій путь; Но съ ними за могилой Ты дашь намъ отдохнуть. Еще мы не въ пустыни... Умолкъ не всёхъ же гласъ... Не всѣ друзья понынѣ Опередили насъ... Не огорчимъ ни словомъ, Ни взглядомъ остальныхъ: Ты, Боже, будь покровомъ И мертвыхъ, и живыхъ! И мы закроемъ очи Въ опредѣленный срокъ... Но средь могильной ночи Зардбется востокъ: Насъ встрътитъ взоръ любезный, Увидимъ ихъ въ лучахъ, И ужъ разлуки слезной Не будетъ въ небесахъ.

> Тоскуемъ мы и страждемъ... Безсмертія водой, Водой, которой жаждемъ, Создатель, насъ напой! Владыка, Вождь, Хранитель! Не дай споткнуться намъ! Да внидемъ въ ту обитель, Да будемъ чисты тамъ!

## XIX.

#### Безсмертіе

#### (Въ сборникѣ подъ № 60).

Видалъ ли ты, какъ вътеръ предъ собою По небу гонитъ стадо легкихъ тучъ? Одна несется быстро за другою, На мигъ прерветъ златаго солнца лучъ--

Digitized by Google-A.

Покроетъ поле мимолетной тъвью, За твнью твнь найдеть на горы вдругь, Вдругъ нѣтъ ея, все вновь свѣтло вокругъ, И солнце вновь, послушное велѣнью Создателя, надъ облачной грядой Парить, на землю жаръ свой благодатный Льетъ съ высоты лазури необъятной И, блеща, продолжаетъ подвигъ свой. За илеменемъ такъ точно мчится племя И жизнь за жизнью и за вѣкомъ вѣкъ: Не тънь ли таже гордый человъкъ? Людей съ лица земли стираетъ время, Вотъ, какъ ладонь бы стерла со стекла Паръ отъ дыханья; годы ихъ дёла Уносять, какъ струя тотъ слёдь уносить, Который рябить воду, если бросить Дитя, ръзвясь, съ размаху всей руки Скользящій, гладкій камень въ токъ рѣки.

Взгляни: стоитъ хозяйка молодая— И вотъ, любимцевъ съ кровель созывая, Имъ смплетъ щедрой горстью кормъ она; На зовъ ея, на дождь златой пшена, Подъемлются, другъ друга упреждая, Спѣшатъ—и вмигъ къ владычицѣ своей Зеленыхъ, бѣлыхъ, сизыхъ голубей Слетается воркующая стая... Подобно имъ, мечты слетаютъ въ умъ, Подобно имъ, толиятся въ немъ картины, Когда склоню пугливый слухъ на шумъ Огромныхъ крыльевъ ангела кончины.

Въ душѣ моей всплываетъ образъ тѣхъ, Которыхъ я любилъ, къ которымъ нынѣ Ужъ не дойдетъ ни скорбь моя, ни смѣхъ: Они сокрылись—я одинъ въ пустынѣ. И вдругъ мою печаль смѣняетъ страхъ: Вступаетъ въ мозгъ костей студеный трепетъ; Дрожащихъ устъ невнятный, слабый лепетъ Едва промолвить можетъ: "тотъ же прахъ, Такой же гость, ничтожный и мгновенный За трапезой земного бытія, Такой же червь, какъ всъ окрестъ, и я. Часы несутся; вскорѣ во вселенной 645

Не обрѣтутъ и слѣда моего: И я исчезну въ лонѣ ничего, Изъ коего, для бъдъ и на истлънье, Я вызванъ рокомъ на одно мгновенье". Увы! единой въръ власть дана Въ виду глухого, гробового сна Вспокоить, укрѣпить, утѣшить душу: Блаженъ, чей вождь въ селенье звъздъ она! "Нътъ! Своего подобья не разрушу"---Такъ страху нашихъ трепетныхъ сердецъ Ея устами говоритъ Творецъ: "Потухнутъ солнца; сонмы рати звѣздной, Какъ листья съ древа, такъ падутъ съ небесъ, — И бѣгъ прервется міровыхъ колесъ; Земля поглотится, какъ капля, бездной, И будто риза, обветшаетъ твердь. Но мысль – Мой образъ: или ей, нетлѣнной. Млёть и дрожать?-Ей что такое смерть? Надъ пепломъ догорающей вселенной, Надъ прахомъ всѣхъ распавшихся міровъ Она полетъ направитъ дерзновенный Въ Мой домъ, въ страну родимыхъ ей духовъ!"

Безсмертья свётлаго наслёдникъ, я ли Пребуду сердцемъ прилёпленъ къ землё: Къ ея обманамъ, призракамъ и мглё, Къ утёхамъ лживымъ, къ суетной печали И къ той ничтожной суетной мечтё, Напитанной убійственной отравой, Которую въ безумной слёпотё Мы называемъ счастіемъ и славой?

Смѣжу ли очи я, когда прозрѣлъ? Надеждъ, моихъ желаній всѣхъ предѣлъ— Уже ль и нынѣ только то, что можетъ Мнѣ дать юдоль страданья и суетъ? Или души плѣненной не тревожитъ Тоска по томъ, чего подъ солнцемъ нѣтъ?

## XX.

#### Блаженство.

(Въ сборникѣ подъ № 16).

По краткомъ срокѣ испытанья Безсмертье ожидаетъ насъ: Тогда поглотить всѣ стенанья

Исполненный восторга гласъ; Мы здѣсь обречены трудамъ-Тамъ наше воздаянье-тамъ! Тамъ!... Уже и здъсь часы блаженства Даются чистому душой; Но на землѣ нѣтъ совершенства, Непроченъ и сердецъ покой: Былъ человѣкомъ человѣкъ-И человѣкомъ будетъ вѣкъ. То міръ съ своими суетами, То врагъ, который въ насъ самихъ И рѣдко побуждаемъ нами, То преткновенье отъ другихъ. То немощь, то соблазнъ утѣхъ Ввергають насъ въ печаль и грѣхъ. Зд'всь часто доброд'втель страждеть. Порокъ во славу облеченъ: Сгубить счастливца злоба жаждеть, А кто несчастливъ, -тотъ забвенъ; Здъсь смертный не бываетъ чуждъ Ни слезъ, ни слабостей, ни нуждъ. Здлесь лишь ищу, но тамз найду я; Я весь преображуся тамъ: Тамъ узрю Бога, торжествуя, Предамся пёснямъ и хваламъ! Изъ вѣка въ вѣкъ и безъ конца, Прославлю тамъ любви Отца! Моей Его святую волю, Моимъ блаженствомъ буду звать, И въ неотъемленную долю Онъ дастъ мив свътъ и благодать; Съ ступени взыду на ступень, Незаходимый встречу день... И мнѣ тотъ день откроетъ ясно Все то, что темно на землѣ; Премудро, свѣтло и прекрасно Тамъ явится, что здъсь во мглъ; Съ благоговѣньемъ преклонясь, Судебъ постигну цёль и связь. Къ престолу Господа проникну-Туда, гдѣ онъ не покровенъ. "Святъ, святъ Господь мой, святъ!" воскликну, Ега сіяньемъ озаренъ... И рать духовъ тогда со мной Все небо огласить хвалой. Средь ангеловъ-имъ равенъ буду И буду чистъ, подобно имъ, И грѣхъ, и скорбь земли забуду, И пріобщусь, благой, къ благимъ: Возрадуюсь ихъ части я И будетъ часть ихъ-часть моя! О, радость паче словъ и мѣры! Тамъ и Того увижу вновь. Кто подалъ мнѣ свѣтильникъ вѣры, Платилъ любовью за любовь,-И прежде чѣмъ съ земли исчезъ, Мнѣ указалъ страну небесъ. О еслибъ, встрѣтившись со мною, И мнѣ промолвилъ кто въ раю: "Мой братъ, не я ль спасенъ тобою? "Ты жизнь, ты душу спась мою"! Неизреченно тотъ блаженъ, Кѣмъ погибавшій братъ спасенъ! За мной мгновенной жизни горе Какъ дымъ, исчезнетъ въ оный день, Какъ капля въ безпредѣльномъ морѣ. Какъ отъ лучей ночная тень, Какъ сотворенный сномъ призракъ,

Когда предъ солнцемъ таетъ мракъ.

Этихъ стихотвореній В. К. Кюхельбекера вполнѣ достаточно для той цѣли, съ какою онѣ здѣсь приведены. Однако нелых не пожалѣть, что еще 118 столь же прекрасяыхъ и глубою проникнутыхъ религіознымъ воодушевленіемъ стихотвореній злосчастнаго поэта остаются почти неизвѣстными русском обществу. Будемъ надѣяться, что и онѣ не останутся поль спудомъ навсегда, что и онѣ появятся когда либо на свѣтъ Божій.

В. К. Кюхельбекеръ былъ другомъ Пушкина, —и однако же дрался съ нимъ на дуэли. Пушкинъ любилъ поднимать его на смѣхъ въ веселомъ кругу собутыльниковъ и иногда подшу-

ОТДЪЛЪ ЦЕРКОВНЫЙ

чивалъ надъ нимъ жестоко и безсердечно. Извѣстно, между прочимъ, четверостишіе Пушкина:

"За ужиномъ объёлся я, Да Яковъ заперъ дверь оплошно— Такъ было мнё, мои друзья, И кюхельбекерно и тошно".

- 52

Пушкинъ неодобрительно отзывался и о стихотвореніяхъ Кюхельбекера, находя въ нихъ много славянизмовъ. Но если принять во вниманіе, что Кюхельбекеръ писалъ болёе 70 лётъ тому назадъ, то едва ли можно назвать безпристрастнымъ сужденіе Пушкина объ его языкѣ. Впрочемъ "Иѣсней отшельника", написанныхъ уже послѣ 14-го декабря 1826 года въ одиночномъ заключеніи динабургскаго коземата, Пушкинъ не зналъ и его отзывъ относится къ стихотвореніямъ Кюхельбекера, писаннымъ раньше роковыхъ декабрьскихъ событій. "Иѣсни отшельника" зналъ Жуковскій,—и онъ былъ о нихъ высокаго мяѣнія. Какъ извѣстно, цѣня талантъ Кюхельбекера, Жуковскій даже покровительствовалъ ему, хотя и безъ успѣха...

Насъ, впрочемъ, не интересуетъ въ настоящій разъ ни языкъ, ня поэтическое дарованіе Кюхельбекера; мы обращаемъ вниманіе читателя лишь на то истинно-христіанское настроеніе, на тѣ чистыя религіозныя чувства, на ту живую вѣру въ Бога, "Отца своихъ сыновъ", на преданность Ему и Его промышленію о человѣкѣ, на то христіанское міровоззрѣвіе, надежды и чаянія, на ту ув'єренность въ личномъ безсмертіи, которыми проникнуты всё стихотворенія Кюхельбекера, написанныя имъ въ минуты тяжкихъ испытаній и скорбей. Ничего подобнаго найдемъ у Кюхельбекера въ ранній періодъ его мы не литературной деятельности, когда онъ писалъ только "Гимнъ Аполлону", "Къ Прометею", "Гимнъ Бахусу", "Олимпійскія игры" и т. п. Ясно, что мрачная темница для него была источникомъ духовнаго свъта. Это онъ и самъ сознавалъ весьма ясно и нер'єдко указываль даже въ своихъ стихотворевізкъ. Такъ въ одномъ прекрасномъ стихотвореніи - "Моей матери" (оно у насъ не приведено) онъ, между прочимъ, пишетъ:

"Я на землѣ, въ тюрьмѣ я только тѣломъ, "Но духъ въ полетѣ радостномъ и смѣломъ "Горъ̀ несется за предѣлъ земной". 649

3

А въ стихотвореніе "Брату" (у насъ оно также не приведево) онъ прямо называетъ свои "годы заточенья"—"полателями иолитвъ и вдохновенья". Въ своей "Молитвъ узника" онъ ясно говоритъ, что темница для иего была горниломъ очищенья и иъстомъ нравственнаго обновленія и потому благодаритъ Бога за то, что онъ "воскресъ изъ узъ заточенья чистъ и угоденъ Господнимъ очамъ". Высоко цёня нравственное значеніе своихъ скорбей и страданій, Кюхельбекеръ даже такъ полюбная ихъ, что сожалѣлъ о нихъ, когда ему была дарована свобода и онъ долженъ былъ оставить свою мрачную тюрьму. Такъ въ своемъ стихотвореніи "Брату" (въ сборникѣ подъ № 69; у насъ оно не приведено) овъ пишетъ:

Минули же и годы затоточенья, А думалъ я: конца не будетъ имъ! Податели молитвъ и вдохновенья, Они парили надъ челомъ моимъ И были ихъ отзывы—пѣснопѣнья! И что жъ? обуреваемъ и томимъ Мятежной грустію, слѣпецъ безумный, Я рвался въ міръ и суетный и шумный.

> Не для его я созданъ: только шагъ Ступить успѣлъ я за соященный прагъ Пріюта тихихъ думъ—и ужъ во власти Глухихъ заботъ, и закипѣли страсти, И духъ земли, непримиримый врагъ Небеснаго, раздралъ меня на части: Затрепетали свѣтлыя мечты И скрылися предъ княземъ темноты.

Мнь тяжела, горька мнь ихз утрата:

Душа ужъ съ ними свыклась, жизнь срослась"...

И такъ, вотъ какое благотворное вліяніе въ дѣлѣ религіознонравственнаго возрожденія имѣло на либеральнаго нѣкогда и легкомысленнаго Кюхельбекера его одиночное темничное заключеніе! Но перейдемъ къ другимъ его злосчастнымъ товарищамъ-декабристамъ.

Профессоръ Харьковскаго Университета, Прот. Т. Буткевича.

(Окончание будеть).



# Изъ современныхъ газетныхъ толковъ о христіанскомъ бракѣ.

(По поводу статьи В. Розанова въ "Новомъ Времени").

За тѣ послѣдніе десять-пятнадцать лѣтъ, какіе ознаменовались подъемомъ въ русскомъ обществѣ интереса къ богословскимъ вопросамъ, въ нашей газетной литературѣ явилось особое направленіе, крайне несимпатичное по характеру своему и вредное по самому существу. Это направление представляеть какую-то удивительную своеобразную смёсь показного благочестія съ пропов'єдью широкой свободы страстей, преклоневія предъ христіанствомъ и-снисходительно-небрежнаго отношенія къ нему, подчиненія въръ и-совершенно свободнаго и своевольнаго толкованія ученія ся. Создалось-ля такое направленіе, какъ результатъ принужденнаго подчиненія обычнаго легкаго газетнаго либерализма духу нашего, болѣе благопріятнаго въръ, времени, есть ли оно прямое слъдствіе появленія непризванныхъ учителей въры (разумъемъ, конечно, не одного гр. Толстого), --- рѣшать этихъ вопросовъ не будемъ, но самое направление, безспорно, заслуживаетъ полнаго внимания и серьезнаго отношенія къ себѣ, такъ какъ и безъ подробныхъ поясненій понятно, что много лжи, самой гибельной путаницы понятій и всякаго зла можеть оно внести въ широкіе круги русскаго общества, гдѣ столь многіе еще доселѣ газетному слову върятъ, какъ проповъди несомнънной истины.

Выразительнѣйшимъ примѣромъ сказаннаго является статья г. Розанова въ 8481 № (за 7 октября текущаго года) "Новаго Времени", подъ заглавіемъ: "о непорочной семьѣ и ея главномъ условіи". Авторъ пишетъ по поводу внесеннаго теперь въ наши высшія государственныя учрежденія законопроэкта о разводѣ

и пишетъ, конечно, въ защиту широкой свободы развода: извѣстно, вѣдь, что какъ только поднимается въ нашей свѣтсьой печати этотъ вопросъ, онъ не иначе разсматривается и ръшается, какъ въ такомъ только смыслѣ. Въ разсужденіяхъ на эту тему газеты бывають преисполнены столь удивительной любы и снисхожденія къ страждущему отъ современныхъ венормальныхъ условій брака (разумѣется отсутствіе легкаго развода) человѣчеству, что самое Евангельское ученіе о разводѣ является въ сопоставлении съ ихъ любвеобильными разсуждениями чрезвычайно жестокимъ и мрачнымъ..... Быть можетъ, большее спокойствіе и отсутствіе увлеченія дали бы инымъ публицистамъ 1) возможность понять всю чрезмѣрность этой претензіи-превзойти въ любви Евангеліе, -- быть можеть, они тогда и допустили бы, что не инымъ чёмъ, какъ любовію къ грѣшному человѣчеству вызванъ былъ у Божественнаго Учителя чистъйшей и святой любви и Его строгій приговорь о разводѣ...

Впрочемъ, литература о разводъ съ догматической и съ канонической точки зрѣнія и такъ чрезвычайно обильна и общирна. и мы отнюдь не имфемъ намфренія пополнять ее съ своей стороны. Но ратуя за большую и, кажется, даже за безграничную свободу развода, г. Розановъ высказываетъ удивительныя воззрѣнія на самый бракъ, на нравственную его основу и догматическое существо его, какъ таинства Церкви,---эти именно разсужденія его являются яркимъ образцомъ того направленія, о которомъ мы говорили: излагая взгляды, не только оскорбляющіе священный институть Церкви, но и прамо отридающіе его, авгоръ подтверждаетъ ихъ словами Христа и серьезно думаеть, что онъ то и даетъ правильное толкование учения Церкви и даже ограждаетъ благополучіе ся самой... Нашу задачу и составляетъ показать дъйствительную сущность такихъ удивительныхъ разсужденій-въ противоположность ихъ кажущемуся благочестію. Итакъ, разсмотримъ сужденія г. Розанова-а) о нравственной основѣ брака и-b) о догматическомъ существѣ его какъ таинства Церкви.

а) Въ основѣ брака, по мнѣнію г. Розанова, лежатъ стра-

652



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Вспомчнается намъ здъсь и покойный .Іъсковъ съ подобными же разсужденіями на эту тему въ "Мелоч. архіерейской жизни".

-сти <sup>1</sup>). Эту мысль онъ раскрываетъ подробно и обстоятельно. "Изъять страсти изъ семьи-это значитъ не начать семьи; мысленно или въ законт изъять ихъ изъ семьи-значить даже не лать семьё возникнуть. Страсти суть динамическое, зиждущее и вмѣстѣ матеріальное условіе семьи; порохъ, безъ котораго не бываетъ выстрѣла. Не безъ улыбки и недоумѣнія я читаю иногда, что причина необыкновенной разрушенности семьи въ наше время лежитъ въ сильномъ дъйствіи и притомъ разнузданныхъ страстей. "Если бы не страсти, семья бы успокоилась". Я думаю, "если бы не страсти"---семья скорѣе не началась бы"... Однако, какъ бы ни благодътельно было значеніе страстей, по и г. Розановъ не забываетъ, что человѣкъ есть существо разумное, что поэтому, воспѣвая панигирикъ страстямъ, должно сказать и о разумъ. "Но, увъряетъ онъ, замѣчательна глубоко ограниченная его роль въ семьѣ"... "Семья есть институтъ существенно ирраціональный, мистическій. Поэтому совершенно напрасна борьба въ ней противъ страстей; напрасна и даже не права<sup>2</sup>). Разуму, какъ и всякому закону, страсть можетъ отвѣтить просто: "я здѣсь образую все--и я господствую. Семья есть мой домъ и именно сотканный мною. Безъ меня ни законъ, ни разумъ, семьи не создастъ. Вотъ почему, когда я рушу семью, я рушу свое создание, рву свой покровъ, издёліе внутренностей моихъ. Мнё больнёе отъ этого, чёмъ всякому закону, всякому разуму; безъ крова, подъ небомъ теперь-я, и передъ въроятною гибелью. Кромъ того, изслѣдуйте меня и вы убѣдитесь, что не безъ причины я тку такое благородное и нѣжное существо, какъ семья: самая природа моя и происхождение мое-благородны, какъ и постоянный мой уклонъ. Я есмь идеаль въ томъ смыслѣ, что непрерывно стремлюсь къ идеальному, и именно въ значении непорочнаго. И если я ухожу, не объясняя никому причинъ, изъ семьи, знайте, что я именно ухожу изъ семьи уже порочной, и съ вадеждой и усиліемъ на мъств ея соткать другую и именно непорочную семью; неправильно родивъ, я усиливаюсь къ

<sup>1</sup>) Въ той же статьъ г. Розановъ, вмъсто множественнаго числа, употребляетъ единственное и говоритъ, что въ основъ брака дежитъ страсть. Конечно, это правильнъе, потому что-какія же многія страсти могутъ лежать въ основъ брака, кромъ одной-наявастной?

2) Курсивъ-нашъ, какъ в на стрр. 659 и 660.

новымъ родамъ, оплакавъ трупъ неудавшагося младенца"... "Непорочная семья есть величайшій идеалъ въ смыслѣ соціальнаго строительства; но разумъ построитъ ее не тогда, когда запретитъ страсти, вытретъ ихъ, какъ резина стираетъ каравдашъ; тогда ничего не будетъ, не будетъ семьи. Да и не въ правѣ онъ, пассивный регуляторъ, бороться противъ образователя и матеріи семьи. Но онъ можетъ все устроить, ставъ на скромное мѣсто мудраго аналитика, изслѣдователя, пособника. Онъ не умѣстъ здѣсь рождать; но, какъ искусный акушеръ, онъ можетъ помочь родиться"...

Итакъ, основа семьи и знядительная сила ея, по туманному разсужденію г. Розанова, --- страсти (точнѣе страсть); разунь имбетъ въ ней мало значенія. Правда, —значеніе разума въ той же статьё г. Розановъ называетъ "распорядительнымъ",-правда и то, что если онъ есть "мудрый аналитикъ, изслѣдователь, пособникъ и искусный акушеръ", то мѣсто его, повидимому, нельзя назвать "скромнымъ", а роль его-"замѣчательно ограниченной", но г. Розановъ этого противоръчія замъчать не желаетъ. Его главная мысль есть дъйствительно мысль о вичтожномъ значения въ семъ разума и о господственномъ и почти исключительномъ значения страстей,--такъ что приведенные лестные отзывы о разумѣ есть не болѣе, можно сказать, кавъ дань приличію, потому что-нельзя же дъйствительно, не нарутая приличія, человѣка, разумное существо, въ важнѣйшень н существеннъйшемъ моментъ его жизни, представлять игрушкой исключительно страстей...

Но существа дѣла подобныя фразы, конечно, нисколько ве измѣняютъ. Разуму дѣйствительно нѣтъ мѣста тамъ, гдѣ столь важное значеніе имѣютъ страсти,—что разумъ и страсти взаимно другъ друга исключаютъ—вѣдь, это истина элементарная и общеизвѣстная. Разумная страсть—это нѣчто въ родѣ холоднаго огня, горячаго льда, свѣтлой тьмы и тому подобныхъ вевозможныхъ вещей. Если страсть подчиняется "распорядительному" значенію разума, если она подвергается его "мудрому анализу, изслѣдованію" и проч.,—то она уже не страсть, а разумное чувство.... Но г. Розановъ говоритъ не о разумномъ чувствѣ, а именно о страсти,—это ясно изъ приведенныхъ его словъ, что разумъ, "пассивный регуляторъ", не въ правѣ ве

654

Digitized by Google -

только господствовать надъ страстью, но даже и "бороться" съ нею. Слёдовательно, въ основу семьи онъ полагаетъ страсть, въ самомъ строгомъ смыслѣ слова, и отрицаетз значение въ этомъ случаѣ разума. Такова его мысль, освобожденная отъ ненужныхъ прибавлений, полныхъ внутренняго противорѣчія и не вяжущихся со всѣмъ содержаниемъ его разсуждения.

Какая именно страсть лежить, по мнѣнію г. Розанова, въ основь семьи, — пояснять это совершенно излишне. "Здъсь, скажемъ словами одного христіанскаго писателя, --- очевидно, желають поставить законъ плоти или членовъ на мъсто закона духа. Многохвальная истина въ страсти весьма часто здъсь есть лишь простое безстыдство, которое не краснѣетъ предъ закономъ правственности. Плотская похотливость, очевидно, отрицаетъ здъсь то, что бракъ есть учреждение, стоящее выше отдельныхъ личностей, что личности даютъ обязательство не только другъ предъ другомъ, но предъ высшимъ авторитетомъ, именно Богомъ, что цъль брака не есть исключительно то, что выставляется именно зд'Есь; что личности должны быть счастливы и взаимно пріятны другъ другу, но что кромѣ того отнюдь не последнею целью этого учрежденія является то, чтобы личности черезъ посредство брака были воспитываемы ко взаимному возрастанію въ добродътеляхъ, вслъдствіе чего христіанство также говорить о кресть, который Богь положиль на это состояние жизни" 1).

Однако, намъ не замедлятъ, конечно, возразить, что какъ нельзя отрицать извъстныхъ физическихъ потребностей въ человѣкѣ, такъ нельзя отрицать и физической стороны въ бракѣ, Самимъ Богомъ созданной и освященной. Да и нѣтъ основаній и цѣли отрицать ея, ибо изъ физическихъ отношеній между супругами возникаютъ чисто нравственныя, которыя, постепенно возвышаясь и одухотворяясь, могутъ и должны достигать богатаго духовнаго содержанія и проявляться въ возвышеннъйшихъ и чистъй шихъ формахъ, существенно содъйствуя духовному соверпенству какъ отдѣльныхъ личностей, такъ и всего человѣчества...

Не мы, конечно, будемъ спорить противъ этихъ святыхъ истинъ. Но наша рѣчь—о г. Розановѣ. Эги ли истины слѣ-

<sup>1)</sup> Г. Мартенсенъ: Христ. учепіе о правственности (пер. Лопухина Спб. 1890 г.). Т. І. стр. 414.

дуютъ изъ его разсужденія и онѣ ли въ немъ подразумѣваются? Нѣтъ, —и если самъ г. Розановъ думаетъ иначе, то конечно, онъ ошибается. Напомнимъ вновь, что онъ говорнтъ о страсти, а не о разумномъ чувствѣ, —страсти же невозможею создать не только высоконравственныхъ отношеній въ бракѣ, но и самаго брака, какъ исключительной преданности одного одной (и наоборотъ) и связи ихъ на всю жизнь.

Что это такъ, — не подлежитъ сомнѣнію уже по тому одному, что всякая страсть въ существѣ своемъ есть грубое проявленіе эгоизма, чуждаго мысли (тѣмъ болѣе, что и самый разумъ страстью отрицается и упраздняется) о правахъ, нуждахъ и желаніяхъ другихъ. Не ясно ли противорѣчіе страсти самой идеѣ брака, — идеѣ жизни въ союзѣ съ другимъ и — дая другою?.... Уже это одно совершенно устраняетъ всякую правдоподобность мысли о страсти, какъ основѣ непорочной семьи.

Правда, что та именно страсть, которая иными преднодагается лежащею въ основѣ брака, повидимому, совершенно чужда эгоизма, представляетъ какъ бы прямое отрицаніе его. почему ей обычно и усвояется названіе любви, — священное имя, которое нигдѣ такъ не опошляется, какъ въ этомъ случаѣ. Страстно влюбленный человѣкъ не забываетъ ли, повидимому, себя самого, не живетъ ли только другимъ, не пренебрегаетъ ли всѣми другими своими потребностями, интересами, нуждами? И сколько подвиговъ самоотверженія, беззавѣтной храбрости, безтрепетной рѣшимости вызываетъ эта страсть, говорятъ намъ защитники ея. Какимъ могучимъ двигателемъ является она поэтому, во всѣхъ областяхъ духовной жизни человѣчества! Какіе дивные цвѣты поэзіи расцвѣли на почвѣ ея, какими великими памятниками искусства обязаны мы её!.. И проч., и проч.

Эти дифирамбы чувственной страсти часто теперь можно встрёчать въ печати (особенно въ произведеніяхъ г. Розанова), и кому они теперь неизвёстны? Но если есть въ нихъ что истинное, то лишь въ той мёрё, въ какой, по недоразумёнію, подъ страстью въ нихъ понимается то разумное чувство, которое возникаетъ на почвё естественнаго взаимнаго влеченія половъ. Только этому чувству обязано человёчество указанными прекрасными явленіями въ духовной своей жизни, страсть же необходимо всегда проявлялась и проявляется въ явленіяхъ

656

Digitized by GOOGLE

отрицательныхъ, внося смуту и горе въ практическую жизнь человѣчества и отраву-въ его духовную жизнь (безнравственныя формы поэзіи и искусства). И только весьма недальновидныхъ или нежелающихъ видъть истину людей она можетъ обмануть, принимая видъ и имя любви и прикрываясь мнимыми подвигами самоотверженія. Ея истинная сущность-грубыйшій эгоизмъ-не можеть долго оставаться незамьтной и скрытой. Особенно обличаеть и выдаеть ее то непостоянство, которое составляеть общее и характерное свойство всёхъ страстей, имѣющихъ источникомъ своимъ физическую природу человъка. Другія страсти склонны оставаться неизмінными какъ въ существѣ своемъ, такъ и въ предметахъ, на которые онѣ направлены. Такъ, гордый человъкъ-всегда и вездъ гордъ, его гордость, получая себѣ удовлетвореніе, не ослабѣваетъ, а еще более возрастаетъ и неизменно направляется на себя самого, на превознесение своей личности. Скупой человѣкъ, пріобрѣтая все болѣе и болѣе, только развиваетъ свою страсть, направленную неизмённо на одно и то же-на накопленіе богатства. Напротивъ, какъ бы ни былъ жаденъ человѣкъ, но сътвпи много, онъ чувствуетъ пресыщеніе и отвращеніе къ пищѣ; какъ бы ни любилъ онъ извѣстное блюдо, но злоупотребивши имъ, онъ стремится къ замѣнѣ его другимъ. То жеи въ области страстной любви между лицами различнаго пола: какою бы пылкою страстью ни быль преисполненъ человѣкъ, но---едва лишь утолить сердечный гладъ мгновеннымъ обладаньемъ, --- уже скучаетъ и томится"... и---ищетъ новаго предмета страсти. Самая страсть, быть можетъ, и неизмѣнна и остается въ немъ (какъ прирожденная страстность натуры), но въ отношения предметовъ своихъ она крайне непостоянна. Не ясно ли, что она столь же эгоистична, какъ и всѣ вообще страсти? Ея непостоянство несовмъстимо съ истинной любовью и можетъ быть объяснено только тёмъ, что, вопреки видимой предавности другому, человѣкъ въ ней служитъ только себъ самому и именно-низшимъ потребностямъ своей физической природы, преходящимъ и измѣнчивымъ по самому существу своему. На такой ли основѣ созидается христіанскій

бракъ? Это ли тотъ чистый источникъ, изъ котораго раждается непорочная семья? <sup>1</sup>).

Только отдѣльные въ жизни случаи подтверждаютъ, повидамому, миѣніе г. Разанова и придаютъ ему пѣкоторый виль правдоподобія. Разумѣемъ тѣ случая, когда страсть дѣйствительно какъ будто ложится въ основу семьи и притомъ такой семьи, которая кажется близкою къ идеалу по взаимной преданности супруговъ, неизмённой до конца вёрности ихъ другъ другу. чистотѣ ихъ отношеній и т. д. Но не трудно видѣть, что и въ этихъ случаяхъ страсть вовсе не имфетъ приписываемаго ей значенія, что въ такихъ семьяхъ она играетъ роль только временнаго опьянънія, болѣзни и т. п., а не дѣйствительной основы. Бываетъ такъ. что у взаимно оцкнившихъ и, следовательно, разумною любовью полюбившихъ другъ друга-любовь ихъ, постепенно возрастая. пореходить въ страсть; возникаетъ счастливый семейный союзь. и иной недальновидный наблюдатель готовъ видъть въ немъ подтверждение благодътельнаго значения страсти. Но страсть остается върной себъ: она сравнительно быстро уходитъ, в есле семейное счастье не разрушается, то ясно, что не страсть, вопреки видимости, лежала въ основѣ его, а именно то разумное чувство, которое предшествовало ей и осталось нензытанымъ, когда ея уже не стало, когда она изчезла, именно какъ временное опьянѣніе или болѣзнь. Случается и наоборотъ, — чю страсть предшествуеть разумному чувству; страстное влечене сразу овладъваетъ влюбленными, ---когда же оно исчезаетъ, разумъ, вступая въ свои права, усматриваетъ дъйствительныя основанія ко взаимной любви супруговъ, дъйствительныя взаимныя достоинства ихъ, —и семья остается счастливою и благоденствующею. Не ясно ли, однако, вновь, что не страсть, в разумное чувство лежить въ основѣ такой семьи, что ему ова обязана своимъ счастьемъ, элементъ же страсти былъ ляшь случайнымъ и несущественнымъ?

Не созидать скойственно страсти, а рузрушать, и полагать въ основу брака страсть—значить не утверждать достоинство

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Самъ г. Розаповъ въ примъръ непорочной семьи приводить гоголевские типы Аванасія Ивановича и Пульхеріи Ивановны. Но, не рискуя совсѣмъ разсмѣшить читателя, не станеть же онъ угверждать, что въ основѣ изъ союза лежала пламенная страсть....

брака и его чистоту, а—ниспровергать его. Болёе послёдовательными были, поэтому, отрицавшіе бракъ во имя свободы страсти западные писатели (напр. Ж. Зандъ и А. Дюма) и наши нигилисты прошлаго времени (М. Волоховъ въ романѣ "Обрывъ" Гончарова). Если же г. Розановъ стремится согласить свободу страсти съ бракомъ. положивши первую даже въ основу послёдняго, и вмёстё съ тёмъ думаетъ не только отстоять, но даже очистить и возвысить христіанское ученіе о бракѣ, то это—лишь выраженіе того направленія, которое мы отмётили...

На самомъ дѣлѣ христіанство, какъ и здравый разумъ самого человѣчества—одинаково отрицаютъ и осуждаютъ страсти. Христіанство учитъ о высокомъ достоинствѣ человѣка, носящаго въ себѣ, въ своемъ разумѣ и своей волѣ, образъ своего Творца, оно призываетъ его къ разумному и свободному служенію Богу, въ состояніе Богосыновства. И для христіанства, поэтому, нѣтъ страстей ни добрыхъ, ни благородныхъ, ни благодѣтельныхъ: всякая страсть для него есть только зло и грѣхъ, потому что всякая страсть для него есть только зло и грѣхъ, потому что всякая страсть свободнаго сына Божія своимъ рабомъ. И если утверждать, что страсть лежить въ основѣ брака, вообще странно, то утверждать, что она лежитъ въ основѣ христіанскаго брака.—кощунственно.

b) Еще любопытнъе взгляды г. Розанова на бракъ, какъ на таинство Церкви. Любопытны они и сами по себъ, и-какъ образецъ того отношения къ учению христианской въры, какое усвоили себъ публицисты новаго направления.

Торжественно и важно говорить въ своихъ разсужденіяхъ о бракѣ, какъ таинствѣ Церкви, г. Розановъ. "Здѣсь мы стоимъ на рубежѣ почти открытія", —объявляетъ онъ. Въ чемъ же заключается это "почти открытіе"?--"Во всѣхъ таинствахъ, изъясняетъ нашъ авторъ, человѣкъ пассивевъ; кающійся, причащаемый, крещаемый, помазуемый муромъ онъ стоитъ передъ церковью какъ оголенный членъ міра, какъ древко (?!), по коему течетъ (?!) таинство церкви. Но въ бракѣ? Здѣсь пріемлющій таинство не только не пассивенъ, но скорѣе пассивная сторона, въ ненарушимомъ ритуалѣ, принадлежитъ церкви, а вся активная сторона, т. е. совершение самаго таинства и шествованіе въ немъ, принадлежитъ бракосочетавшимся. Насколько бракъ не фиктивенъ, насколько онъ есть "текущее таинство", онъ объемлетъ тайну жизни самихъ супруговъ, о которыхъ, дъйствительно, и произнесены всъ слова, на которыхъ основанъ ритуалъ вѣнчанія. Вотъ особевность и исключительность въ таинствъ брака<sup>2</sup>.

Итакъ, сущность "почти открытія" г. Розанова состоитъ въ томъ, что, по его мебнію, во всёхъ прочихъ таинствахъ человѣкъ "пассивенъ", а въ таинствѣ брака "активенъ".... Не споря пока о достоинствѣ "открытія", замѣтимъ только, что, къ удивленію, самъ Коперникъ новаго открытія забываеть и отряцаетъ его, едва успѣвши написать нѣсколько десятковъ строкъ далбе. Пусть читатель судить самь. "Входить ли длительность первою и главною чертою въ таинство"?--спрашиваетъ г. Розяновъ и отвѣчаетъ: "Не входитъ. Совершенно нельзя опредѣлить и не вытекаетъ ръшительно ни изъ какой черты тавнства непремённая его продолжительность. Сколько времени длится въ человъкъ дъйствіе принятыхъ Св. Даровъ? Неизвъстно. До перваго гръха. Гръхъ и Тъло Христово-несовитстимы. И согрѣшившій уже вышель изъ подъ благодатваго тавнства. Сколько времени длится дъйствіе крещенія? Въ Вольтерѣ оно кончилось, когда онъ сълъ за "Pucelle", когда писалъ Кандида или "Sur le desastre de Lisbonne". Отвргнуть Промысель (sic),-и нёть болёе дёйствія крещенія. Така и са каждыма таинствома: его святость-воть что вытекаеть изъ его существа, что въ немъ исповъдуется, что въ немъ въ самомъ двлѣ есть. И его длительность, его продолжительность опредѣляется всецѣло и исключительно временемъ, пока есть его святые признаки". Выходить, что и во всёхь таинствахь, въ частности-въ крещении и евхаристии, человъкъ "активенъ" иактивенъ въ такомъ же именно, г. Розановымъ измышленномъ смысль, какъ и въ таинствь брака, такъ какъ отъ степени его греховности или святости зависитъ, сколько "длится" дъйствіе таинства. Право, не стоитъ дълать открытія, если столь скоро самому же ихъ забывать.

Но нашъ авторъ вновь нозвращается къ таинству брака и ръшаетъ въ частности вопросъ о его длительности "Все упорство передъ разводомъ, говоритъ онъ, основывается на непризнаніи въ бракъ этой единственной черты—святости, т. е. на ученіи о бракъ, именно не какъ о таинствъ. Развъ есть по-

Digitized by Good

рочныя таинства? Странный вопросъ. Однако, онъ все рѣшаетъ; можно ли сказать, что бракъ еще длится, когда грѣхъ въ немъ живетъ, и притомъ въ какой угодно формѣ— злобы, презрѣнія, неуваженія, мысленной невѣрности? Договоръ длится; гражданскій институтъ длится. Но таинство? Конечно, нѣтъ святого—и нѣтъ болѣе таинства. Только вѣковымъ равнодушіемъ къ браку, отсутствіемъ всякаго къ нему вниманія, можно объяснить, что до сихъ поръ не замѣчена эта простая и самая главная въ немъ сторона. Бракъ съ цервымъ грѣхомъ — труценъ. Съ грѣхомъ все умерло въ таинств<sup>4</sup>.

Понятно, что при такомъ богословствования автору чрезвычайно легко доказать необходимость самой широкой свободы развода. Если "съ грѣхомъ все умираетъ въ таинствѣ", а подъ грѣхомъ разумѣется грѣхъ "въ какой угодно формѣ--злобы, презрѣнія, неуваженія, мысленной невѣрности", то, очевидно, длительность" брака чрезвычайно мало гарантирована. А какъ только она прекращается, разводъ необходимъ, по мысли г. Розанова, чтобы сохранить святость таинства брака. "Изъ самаго понятія о непорочности вообще всѣхъ таннствъ слѣдуетъ разводъ", говоритъ онъ. Теперь нашъ бракъ, по мнѣнію г. Розанова, --- это "міазматическая клоака, потому что именно порокъ есть законъ его (?!), это-удивительное и исключительное жилое мъсто, гдъ никогда не открывается форточка, окно, дверь, труба".... "Узкія ли это двери чистой жизни? Увы, широчайшія ворота всякаго порока". И это все---отъ недостаточной свободы развода. - "Кто же не знаетъ, что въ католическихъ земляхъ разводъ не существуетъ, и что семья въ нихъ умерла, полторы тысячи лёть проборовшись съ постояннымъ внутреннимъ самоотравленіемъ". То же грозитъ и нашему браку....

Насколько вѣрны несдержанно рѣзкіе отзывы г. Розанова о современномъ бракѣ, и насколько правдоподобно предсказаніе о будущей печальной судьбѣ его, предоставимъ читателю судить самому,—съ своей стороны мы имѣемъ въ виду коснуться только догматическихъ воззрѣній его на таинства вообще и на таинство брака въ частности. Здѣсь, однако, какъ и въ началѣ изложенія его воззрѣній на нравственную основу брака, намъ приходится прежде всего распутать уже указанное нами противорѣчіе и опредѣлить истинный смыслъ того, что желалъ сказать г. Розановъ относительно положенія, какое занимаеть человѣкъ во всѣхъ другихъ таинствахъ, кромѣ таинства брака: является ли онъ въ нихъ "пассивнымъ", "древкомъ, по которому течетъ таинство церкви", какъ выражается г. Розановъ, или онъ есть активный дѣятель, посколько отъ него всецѣло зависитъ "длительностъ" каждаго таинства?....

Судя по тому, что послѣднюю свою мысль г. Розановъ поясняетъ примѣрами таинствъ крещенія и евхаристін, —потому, что это—именно послѣдняя его мысль, и, наконецъ, потому, что онъ не указалъ (и не могъ указать, конечно) существеннаго отличія таинства брака отъ всѣхъ другихъ таинствъ, мы думаемъ, что эта мысль и есть его истинная мысль. предположеніе же его, что во всѣхъ прочихъ, кромѣ брака, таинствахъ человѣкъ есть "древко"... и проч., —есть не болѣе, какъ случайно вырвавшаяся, неудачная фраза, вызванная. быть можетъ, только наивнымъ желаніемъ произвести "почти открытіе" въ догматической области. Человѣкъ есть активный дѣятель во всѣхъ таинствахъ, —вотъ мнѣніе г. Розанова, соотвѣтствующее всему содержанію его богословскаго разсужденія.

Сама по себѣ эта формула еще не заключаетъ, конечно. въ себѣ ничего несогласнаго съ ученіемъ Церкви. И Церковь учить, что Богь, украсивши человѣка высокимъ даромъ свободы, и въ самыхъ даже таинствахъ, гдѣ Онъ непосредственно действуетъ на человека Своею благодатію, не нарушаетъ ея, предоставляя самому человѣку употреблять даруемую ену благодать въ пользу себѣ или во вредъ, во спасеніе или въ погибель. Въ этомъ смыслъ человъкъ въ таинствахъ является дъйствительно "активнымъ", а не "пассивнымъ" ("древкомъ"). -но не въ такомъ смыслѣ понимаетъ это г. Розановъ. Кагъ ясно изъ приведенныхъ его разсуждений, то, что человъкъ въ таинствахъ "активенъ", --- значитъ, что----1) пассивной силой является въ нихъ Божественная благодать (это особенно ясно изъ разсуждений его о таинствѣ брака), и 2) что отъ человѣба исключительно зависитъ "длительность" действія таинствъ. Первая мысль неправильна, вторая-и неправильна, и весьма опасна.

1. Первая мысль противна самому понятію о благодати. Благодать есть сила Божія, —сила Бога живаго и всемогущаго, какъ же можно ей усвоять значеніе пассивное? Только упо-

662

Digitized by Google

#### отдълъ церковный

добляя благодать какой либо матеріальной силь, въ родь пара, электричества и т. д. (вспомнимъ фразу г. Розанова: "человѣкъ есть древко, по коему течета таинство церкви"....), можно утверждать подробное.... Если нѣкоторыя вѣроисповѣданія, напр. римско-католическое, и подозрѣваются въ смѣшеніи (хотя и не въ столь, конечно, грубомъ) чувственнаго съ духовнымъ въ поняти о благодати, то православное учение чуждо этого упрека. И съ его точки зрѣнія, въ дѣлѣ освященія человѣка чрезъ таинства Церкви Божественная благодать не только не можетъ имѣть значеніе пассивное, но и болѣе того-ей, несомнѣнно, свойственно преимущественное-и, слѣдовательно, болье активное значение, чемъ самому человеку. потому что во всякоиъ совитстномъ дъйствія болте активная дъятельность принадлежить сторонѣ сильнѣйшей, а не слабѣйшей. Многими свидътельствами Св. Писанія можно подтвердить эту мысль (своего мнѣнія г. Розановъ, конечно, никакимъ св. авторитетомъ не считаетъ нужнымъ подтвердить), но мы ограничимся однимъ выразительнъйшимъ: Бога, говоритъ Ап. Павель, производить въ вась (христіанахь) и хотьніе, и дыйствие по Своему благоволению (Филип. II, 13-ср. Ев. Io. XV, 4-5, Римл. VIII, 26, I Кор. III, 5-7, 1 Сол. V, 23, Евр. XIII, 20-21; и др.).

2. Переходя къ разбору мнѣнія г. Розанова о "длительности" дъйствія таинствъ, нельзя не отмѣтить обнаруживаемой имъ при этомъ крайней развязности въ сужденіяхъ. "Длительность" дъйствія таинства зависить, по его мнѣнію, отъ человѣка,--длится дъйствіе таинства-----,до перваго · гръха". Г. Розанову отлично, наприм'връ, извъстно, когда дъйствіе таинства крещенія прекратилось для Вольтера: "Въ Вольтерь оно кончилось, когда онъ сѣлъ за "Pucelle", когда писалъ Кандида или "Sur le desastre de Lisbonne". "Отвергнуть Промыселъ (sic),--и нътъ болъе дъйствія крещенія"... Но извъстно ли нашему автору, столь далеко проникающему въ область тайнъ божественныхъ, значение таинства крещения по учению Церкви? Должно сильно въ этомъ сомнѣваться. Въ таинствѣ крещенія человѣкъ, по ученію Церкви, очищается отъ всѣхъ грѣховъ: и первороднаго, и личныхъ, содъянныхъ до крещенія, и раждается въ новую духовную жизнь. Что же хочетъ сказать г. Розановъ?

То-ли, что Вольтеръ, сѣвши за свои ужасные романы, вновь сталъ виновнымъ въ первородномъ грѣхѣ?... Но это-нелѣщо. Или-что онъ умеръ духовно? Но вотъ что говорится въ Послани Восточныхъ Патріарховъ о православной вфрф: "кагь при естественномъ рождении каждый изъ басъ получаетъ отъ природы опредѣленный видъ, образъ, остающійся съ нами навсегда, такъ точно и при духовномъ нашемъ рождении, таинство крещенія полагаеть на каждаго неизгладимую печать, которая остается на крестнышемся всегда, хотя бы онг посль крещенія надылаль тысячу гръховь или даже отверися самой выш (гл. 16). Да слёдовало бы и то еще знать нашему автору, что доколѣ человѣкъ живъ телѣсно, нельзя говорить и объ его смерти духовной, ибо и на смертномъ одрѣ отчазннѣйшіе грѣшники обращаются иногда къ Богу (какъ, говорятъ, и было именносъ Вольтеромъ), свидетельствуя тёмъ, что семя жизни духовной не умирало въ нихъ...

Разсужденія г. Розанова о длительности дъйствія таннствъ въ сущности клонятся къ совершенному отрицанію всякаго зваченія ихъ для человъка. Всего яснъе слъдуетъ это изъ его разсужденія о таинствъ евхаристіи.—"Сколько времени длятся въ человъкъ дъйствіе принятыхъ Св. Даровъ? Неизвъстно. До перваго гръха<sup>1</sup>). Гръхъ и Тъ́ло Христово—несо вмъстния. И согръшившій уже вышелъ изъ подъ благодатнаго таннства"... Но задавался ли нашъ авторъ вопросомъ: а какъ долго можетъ прожить человъкъ безъ гръха? Попробуемъ только остановиться вниманіемъ на этомъ вопросьти мы увидимъ, къ какимъ заключеніямъ должно прійти изъ разсужденія г. Розанова.

И Слово Божіе, и собственное сознаніе каждаго согласво свидѣтельствуютъ намъ, какъ велика надъ нами власть грѣха. Уже въ книгѣ Бытія говорится, что помышленія сердца чело-

<sup>1</sup>) Позвольте, г. Розановъ, какъ же, однако: "неизвъстно" или — "до первато гръха?" Если "неизвъстно", то какъ же Вы утверждаете, что "до первато гръхъ, а если "до перваго гръха", то какъ же "неизвъстно?"... Но говорить противоръ чія, — кажется, въ манеръ нашего автора, и разбирая его разсужденія, необходимо каждый разъ начинать дъло съ распутыванія допущенныхъ имъ противоръчій в съ опредъленія истиннаго смысла того, что онъ хотълъ сказать. На этотъ разъ мысль его, какъ читатель можетъ видъть самъ, очевидно, именно та, что такиство евхаристіи силу свою сохраняетъ только до перваго гръха причастника, слово же "неизвъстно" вставлено, въроятно, только для врасоты ръчи.

Digitized by Google

опческаю-зло от юности его (VIII, 21), а Христосъ-Спаситель, просвъщая нравственное сознание человъческое, возвъствлъ, что всѣ эти помышленія, ---всѣ враждебныя чувства, страстныя пожеланія и проч.,-какъ и всякое праздное слово,-суть грёхи, грёхи въ собственномъ смыслё. И если при свѣтѣ яснаго Евангельскаго ученія объ этомъ предметѣ, человѣкъ со строгимъ вниманіемъ обратится внутрь себя самого, то-только вѣра въ милость Божію и Его всемогущую спасающую силу можетъ уберечь его отъ ужаса и отчаянія. Предъ его сознаніемъ раскроется вся сила грѣха, все всепроникающее господство его. Человѣкъ грѣшитъ, грѣшитъ непрестанно, грёшить въ мысляхъ, въ словахъ и въ дёлахъ, грёшитъ "вольно и невольно, въ въдънии и не въ въдънии", гръшитъ тогда, когда решается на зло, грешить и тогда, когда предполагаеть, что делаетъ добро,-ибо сколько нечистыхъ побужденій, своекорыстныхъ интересовъ и прочаго зла-и въ "добрыхъ" делахъ человѣка! Въ своихъ аскетическихъ твореніяхъ Св. Отцыподвижники (напр. Ефремъ Сиринъ, Іоаннъ Лествичникъ) ясно доказали это, подробно изслёдовавъ, до какихъ глубинъ проникаетъ грѣховное зло въ существѣ человѣка. Грѣшитъ человѣкъ непрестанно, -- и только со смертью человѣка умираетъ и живущій въ немъ грѣхъ (Рамл. VI, 7)<sup>1</sup>). Итакъ, сказать, что таинство евхаристіи имфеть для человѣка значеніе только до перваго грѣха его, не значитъ ли сказать, что оно вовсе не имъетъ для него значенія?... Ибо невозможно человъку и короткое время пробыть безъ грѣха-если не словомъ и дѣломъ, то, по крайней мёрё, мыслью, движеніемъ грёховнаго чувства. - "Такъ и съ каждымъ таинствомъ", --- утверждаетъ г. Ро-

зановъ, и мы можемъ только добавить, что, слѣдовательно, къ отрицанію значенія всѣхъ таинствъ сводятся его разсужденія. Вотъ почему мы и назвали ихъ не только невѣрными, но и очень опасными. И понятно, что бракъ не составляетъ въ нихъ исключенія,—такъ какъ и онъ сохраняетъ свою силу только до перваго грѣха супруговъ—, и при томъ въ какой угодно формѣ—злобы, презрѣнія неубаженія, мысленной невѣрности".

4

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Св. Ириней въ этомъ и усматричаеть благодѣтельное значеніе смерти (Противъ ересей—кн. 23, § 6): "Богъ... задержалъ грѣхъ, полагая смерть и прекращая грѣхъ и дѣляя ему конецъ чрезъ разрушеніе плоти"...

Кстати г. Розановъ припоминаетъ, что "внутреннее прелюбодѣяніе Спаситель уравновѣсилъ съ внѣшнимъ", —слѣдовательно, внутреннее прелюбодѣяніе также уже есть грѣхъ, прекращарщій "длительностъ" таинства брака. А такъ какъ грѣхъ этоть не доказуемъ и можетъ быть извѣстнымъ самимъ только супругамъ, то разводъ долженъ имѣть "субъективную постановку", т. е. долженъ быть предоставленъ ничѣмъ не стѣсняемой волѣ супруговъ... Далѣе идти уже некуда.

Напомнимъ же, однако, нашему автору что сила Божія въ немощи совершается (2 Кор. XII, 9); что благодать Божія не обтаетъ, какъ онъ думаетъ, -- грѣха, ибо она не слабѣе грѣ ха, что для борьбы со грѣхомъ она и подается. Напомнимъ и это выразительное свидѣтельство Апостола: идъже умножися гръхъ, преизбыточествова благодать... (Римл. V, 20).

Вотъ что должно было бы имъть въ виду и чъмъ должно было бы руководиться при суждении о дъйствіяхъ во всъхъ вообще таинствахъ Божественной благодати. А при суждени въ частности о таинствъ брака должно было бы, сверхъ того. помнить строгое и ясное слово Спасителя: еже Богъ сочета, человъкъ да не разлучаетъ (Ме. XIX, 6).

И самое грубое прелюбодѣяніе еще не прекращаетъ дѣйствія таинства и не изгоняетъ благодати, и Спаситель сказалъ только то, что такое прелюбодѣяніе есть дозволительный поводъ къ разводу, совершить который можетъ, однако, одинъ только Богъ а не человѣкъ. Это значитъ, что одна только Церковь, чрезъ которую сочетаваетъ и разлучаетъ Богъ супружества на землѣ. можетъ прекратить дѣйствіе таинства брака и лишить порочный семейный союзъ той благодати, которую она же ему отъ Богъ сообщила... А до этого дѣйствія Церкви возможно полное возстановленіе святости и чистоты брачнаго союза и послѣ тягчайшаго, совершеннаго въ немъ, преступленія, и это будетъ лишь свидѣтельствомъ всемогущества благодати, всегда немощная врачующей и оскудѣвающая восполняющей, преизбыточествующей тамъ, гдѣ умножается грѣхъ...

Но довольно. И сказаннаго, думаемъ, достаточно, чтобы читатель согласился съ нами, что г. Розановъ – типичный представитель отмѣченнаго нами направленія, и оцѣнилъ достониство самаго направленія. К. Сильченковъ.



# Высокопреосвященный Сергій, митрополить Московскій.

(† 11 февраля 1898 года).

Предзръхъ Господа предо мною выну, яко одесную мене есть, да не подвижуся (Псал. 15, 8).

(Окончаніе \*).

# III.

Личность въ Бозѣ почившаго митрополита Московскаго Сергія прежде всего и болѣе всего является цѣльною, независимою отъ подражанія кому бы то ни было, даже и самому митрополиту Филарсту, котораго тёмъ пе менёе митрополить Сергій несомнѣнно чтиль, какъ великаго іерарха. Когда въ 1893 г. состоялось назначение высокопреосвященнаго Сергія на каеедру Московской митрополіи и обнародованъ былъ приведенный нами въ свое время Высочайшій рескриптъ объ этомъ назначении съ выражениемъ желания, чтобы новый архипастырь Московскій "шествоваль по стопамь великаго ревнителя православія и благочинія церковнаго", т. е. митрополита Филарета, то покойный графъ Михаилъ Владиміровичъ Толстой († 23 января 1896 г.), бывшій съ преосвященнымъ Сергіемъ издавна въ самыхъ добрыхъ отношеніяхъ, привѣтствуя новымъ назначеніемъ, напоминалъ ему, что онъ и его съ писаль къ нему о возможности такого назначенія и прежле заключилъ письмо словами: "Да поможетъ Господь новому владыкв Московскому быть (для Москвы) вторымъ Филаретомъ"! Въ отвѣтъ на это отъ 21 августа того же 1893 года графомъ получена была изъ Одессы отъ преосвященнаго Сергія теле-

•) См. ж. "Вьра и Разумъ" за 1899 г., № 4.

грамма такого содержанія: "Когда предсказанное вами сбылось, помолитесь, чтобы ожидаемое отъ меня оправдалось. Митроиолитъ Сергій" '). Нѣсколько позже того, именно въ февралѣ слёдующаго 1894 года, когда митрополить Сергій быль вы Петербургѣ (участвуя въ засѣданіяхъ Св. Синода), пишущій эти строки послалъ ему туда въ даръ только что вышедшую книгу свою: "святитель Филаретъ, митрополитъ Московскій Его жизнь и дъятельность на Московской казедръ по его проповѣдямъ, въ связи съ событіями и обстоятельствами того времени (1821—1867 гг.")<sup>2</sup>), витстт съ нъкоторыми другнии. своего же сочиненія, книгами и брошюрами; при чемъ испрашивалъ благословенія поднести ту же книгу и Его Высочеству Московскому Генералъ-Губернатору Великому Князю Сергію Александровичу. Митрополить Сергій оть 17 февраля означевнаго года удостоилъ пославшаго книги такимъ отвѣтомъ: "Милостивый государь Иванъ Николаевичъ! За присланныя важе мнѣ въ даръ книги изъявляю мою благодарность. Особенно будетъ мнѣ полезна книга о дѣятельности митрополита Филарета на Московской казедрѣ. Мнѣ постоянно внушаютъ. чтобы я возстановиль то, что было при немь. Посему не излишни для меня всякія, конечно достовърныя, свёдьнія о его распоряженіяхъ... Намъреніе ваше поднести книгу Великому Князю я вполнъ одобряю. Въ его разговоръ не ръдко слышатся воспоминанія о митрополить Филареть. Князь будеть здъсь 3). и я скажу ему, что я благословилъ вамъ явиться къ нему съ книгой" 4). Но бывали иногда случан, что митрополнтъ Ceprif сознательно не "шествовалъ по стопамъ" митрополита Филарета, имѣя на это свои, глубокія, основанія.

3) Т. е. въ Петербургѣ.

<sup>4</sup>) Инсьмо, конечно, не издано. Хранится въ подлининкъ у того, къ кому писано. Авторъ книги о митрополитъ Филаретъ потомъ и удостоизся поднести ее Его Высочеству.

668



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Пишущій эти строки получиль оть самаго покойнаго графа М. В. Толстаго, жившаго тогда въ Сергіевомъ Посадѣ Московской губ., собственноручно сцятую ниъ копію и съ части письма его оть 14 августа 1898 г. и съ отвѣтной телеграмми митрополита Сергія.

<sup>2)</sup> Эта вняга представляеть собой отдъльный оттискь статей о проповъдящческой дълтельности митрополита Филарета на Московской каседръ, цечатанныхь въ журналь: Вира и Разума за 1887—1893 годы.

При цельности, личность митрополита Сергія была въ высшей степени гармонически развитою и настроенною; въ чемъ, извѣстно, многіе ошибались относительно его, считая **К8**КЪ его человѣкомъ несомнѣнно умнымъ, но въ то же время суровымъ, безсердечнымъ аскетомъ. Что въ Бозѣ почившій архипастырь быль строгій аскеть, это несомнівно, но что онь быль человскомь суровымь и безсердечнымь, это совершенно неправда. Какъ бы въ устранение такого ошибочнаго о себѣ понятія, онъ, въ одной изъ проповѣдей своихъ на день трехъ святителей (30 января), произнесенной въ Кишиневѣ, имѣя въ виду дружбу святителей Василія Великаго и Григорія Богослова между собою и св. Іоанна Златоуста съ однимъ благочестивымъ молодымъ человѣкомъ, бывшимъ послѣ епископомъ Сиріи, начинаетъ свою проповѣдь такими словами: "Говорятъ, что люди, посвятившіе себя подвижнической жизни, бываютъ суровы и холодны къ другимъ; будто сердце ихъ чуждо участія, заботливости, откровенности, состраданія, сорадованія, и всего того, что составляетъ сущность истинной дружбы"<sup>1</sup>). Конечно, далее проповедникъ и доказываетъ неосновательность такого мнения примеромъ означенной дружбы трехъ святителей. И действительно, въ самомъ высокопреосвященномъ Сергіи гармонически сочетались сильный, логически развитый, возвышенный умъ съ твердою, непреклонною волею и любвеобильнымъ сердцемъ, внушительная величавость съ глубокимъ смиреніемъ, кротостію и простотою, строгій аскетизмъ съ общительностію нрава, непоколебимая устойчивость въ уб'ѣжденіяхъ и рѣшеніяхъ съ предупредительною любезностію.

Высокопреосвященный Сергій обладаль умомъ сильнымъ, свётлымъ, проницательнымъ, который къ тому же былъ хорошо дисциплинированъ въ школѣ добраго стараго времени, подъ руководствомъ извёстнаго генія, — митрополита Филарета и обогащенъ обширными и разнородными познаніями какъ изъ теоретической, такъ и изъ практической области. А въ связи съ многолѣтнею опытностію этотъ умъ дѣлался прямо глубокою мудростію. Каждое свое слово и дъйствіе архипастырь напередъ строго взвѣшивалъ и обдумывалъ. "Я всегда предвари-

<sup>1)</sup> Слова и ръчи преосв. Сергія. II, 49-50.

тельно обдумываю не только мысли, но и форму выражения изъ. когда собираюсь что-либо говорить въ храмъ",--говорилъ онъ, напримѣръ, о проповѣдяхъ своихъ 1). Или: "я всякому дѣлу, прежде всего, предъявляю препятствія",-говорилъ онъ еще о дъйствовании своемъ по епархіальному управленію<sup>2</sup>). Въ этонъ и видна та мудрая осторожность архипастыря, о которой говорено было выше и которой такъ хорошо училъ митрополить Филаретъ учениковъ своей школы. Опытная же мудрость его обнаруживалась особенно въ решени более или менее сложныхъ и спутанныхъ вопросовъ. "Какъ мудро и скоро рѣшалъ овъ самые запутанные вопросы однимъ или двумя словами", --- говорило о немъ лицо, стоявшее къ нему близко за послъдние четыре года его жизни.---,Да вы вотъ такъ-то поступите, вля такъ-то сдёлайте. И для васъ ясно становилось темное дъю, и вы дивились, какъ это вы сами не догадались, какъ это сами не поняди: такъ просто дѣло являлось теперь"<sup>8</sup>). Плоды ума преосвященнаго Сергія являются, ближе всего, въ его ученолитературныхъ произведеніяхъ, изъ которыхъ о проповѣдяхъ его мы уже имбемъ представление. Но проповъди его, п какъ пропов'ёди вообще и какъ пропов'ёди съ его именно точки зрінія, представляють собой совершенно иной, особый видь учеволитературныхъ произведений, хотя и въ нихъ, конечно, асво виденъ выше-охарактеризованный умъ проповёдника. "Излагать истины вёры, --- говоритъ самъ онъ въ одной изъ проповедей своихъ-о трудности добродътели и учительства-нужво такъ, чтобы онѣ и для простыхъ сдѣлались понятны. Но туть требуется осторожность, какъ бы и священныхъ предметовъ ве

<sup>3</sup>) Слова изъ надгробной рѣчи бывшаго ректора Московской духовной академін, вынѣ епископа Курскаго Лаврентія, который до ректорства состояль епнѣкоторое врамя членомъ Московской духовной консисторіи и благочнивымъ Московскихъ монастырей. Надгробпая рѣчь его напечатана, вскорѣ послѣ проязвесевія (15 февраля 1898 г.) въ Болословскомъ Вистиники, въ Московскихъ Церконыхъ Видомостяхъ и въ Тульскихъ Епарх. Видомостяхъ. Отъ того-то резолиціи митрополита Сергія, отличающіяся, при основательности, скатостію, ясностію, мѣткостію, вѣрностію и другими достоинствами, заслуживали бы такъ же какъи резолюціи митрополита Филарета, изданія въ свѣтъ,

670

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Изъ слова священника І. Ө. Мансветова въ цамять о почившемъ архинастырѣ. См. Моск. Церк. Видомости за 1898 г. № 8, стран. 107.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же, стр. 108.

унизить просторѣчіемъ, и не оставить ихъ маловразумительными, допустивь ученость изложения. Ихъ изъяснение нужно и для людей образованныхъ"<sup>1</sup>). Такъ именно и поступалъ онъ самъ въ своихъ проповъдяхъ. Болѣе строгою ученостію отличаются академическія диссертація и статьи его. Кромѣ упомянутыхъ изъ числа послёднихъ въ свое время<sup>2</sup>), это суть а) "О клятвъ" (напечатана въ Прибавленіях къ Твореніямъ Св. Отцевт за 1853 г., ч. XII, стран. 521 -- 597 в);-6) "О таинствѣ елеосвященія" (тамъ же, 1858, XVII, 580-627 4);в) "О произвольныхъ обѣтахъ" (тамъ же, стр. 65—149) <sup>5</sup>) г) "Отвътъ на писъма князя---писателя относительно латинскаго ученія о пап'в" (тамъ же, 1859, XVIII, 241-268);6)-д) "Объ исхождени Св. Духа. Отвътъ князю-писателю". (Тамъ же, стр. 417-521) <sup>5</sup>). Всѣ эти, какъ и прежде упомянутыя сочинения высокопреосвященнаго Сергія, отличаются слёдующими особенностями, которыя суть вмёстё и достоинства ихъ: сжатостію изложенія, ясною раздёльностію разсмотрёнія предмета, послѣдовательностію мысли, строгою логичностію и основательностію, при общирной начитанности автора въ области литературы предмета. Не даромъ они устояли и противъ суда острозрительнаго ока такого строгаго критика, какимъ былъ митрополить Филареть, читавшій ихь въ рукописи <sup>8</sup>). Не даромъ также на нихъ и позже ссылались какъ на авторитетъ

1) Слова и ръчи высокопреосв. Сергія, II, 69.

<sup>2</sup>) См. журн. Въра и Разумъ за 1899 г. кн. 3, отд. церк. стран. 200 и 202, примъч. Тамъ же (стр. 196. 197) говорено было и о достоинствѣ магистерской диссертаціи преосв. Сергія.

<sup>3</sup>) О поводѣ въ составлению этой статьи см. сказанное нами въ біографическомъ очеркѣ митрополита Сергія, напечатанномъ въ Душепол. Чтеніи (см. стран. 84 и 85 отдѣльваго оттиска).

4) Это-отрывовъ изъ левщий по догматическому богословію, нарочито обрабоганный для печати въ форми особой статьи.

5) Это- таковой же отрывокъ изъ лекцій по нравственному богословію.

<sup>6</sup>) Подробности хода дѣла по составленію этой полемической статьи, подъ смотрѣніемъ митрополита Филарета, см. въ томъ же нашемъ біографич. очеркѣ митроп. Сергія (отд. оттиска, стран. 85 и дал.).

<sup>7</sup>) Статья эта является продолженіемъ полемяки съ княземъ Н. Б. Голицынымъ (подробности о ней см. въ томъ же нашемъ очеркъ, стран. 90 и 91), который, кстати, былъ Курскій помъщикъ и умеръ уже въ 1866 г.

8) Подробности объ этомъ см. въ томъ же нашемъ очеркъ, стран. 83-92.

по разсматриваемымъ въ нихъ вопросамъ не только для русскихъ, но и для иностранцевъ. Такъ, напримѣръ, когда въ 1864 году извѣстный Американскій пасторъ Юнгъ посѣтныъ между прочимъ и Московскую духовную академію, то здѣсь у сопровождавшаго его ректора академіи протоіерея А. В. Горскаго нарочито спрашивалъ, по указанію товарища оберъ-прокурора Св. Синода князя С. Н. Урусова, статью преосвященнаго Сергія "Объ исхожденіи Св. Духа" для лучшаго уразумѣнія православнаго учевія о предметѣ ея <sup>1</sup>).

Въ такомъ сильномъ, самостоятельномъ умѣ и убъжденія складывались прочно, а въ связи съ твердостію воли получали характеръ непоколебимости. Какъ человъкъ прямой и честный, онъ не боялся высказывать ихъ, когда то нужно бывало, н не взираль на лица, дѣлая это изъ любви къ добру и преданности своему долгу<sup>2</sup>). Такъ, онъ ве находилъ нужнымъ скрывать своихъ убъждений и несочувствія послабленіямъ въ дълъ религіозномъ и исповёдномъ, когда посёщали Петербургъ в Москву-армянскій католикосъ и архіепископъ Іоркскій В. Маклаганъ (-послъдній менъе нежели за годъ до кончины митрополита Сергія), хотя въ частныхъ своихъ отношеніяхъ къ этимъ лицамъ отличался величайшею предупредительностію и любезностію. Сопровождавшій В. Маклагана англичанинъ Биркбекъ върно одънилъ эту черту характера митрополита Сергія усмотрѣвъ и глубокій источникъ ея. Описывая видѣнное и слышанное имъ во время путешествія съ В. Маклаганомъ по Россіи<sup>3</sup>), о митрополитѣ Московскомъ Сергіи онъ говорить между прочимъ слѣдующее: "Принадлежа, какъ хорошо извъстно въ Россіи, къ старой школъ Русскихъ богослововъ и глубоко проникнутый преданіями великаго Филарета Московскаго, однимъ изъ отличнъйшихъ учениковъ котораго онъ былъ, онъ не скрываетъ своего, чуждаго всякихъ компромиссовъ, отношенія ко всёмъ западнымъ вёроисповёданіямъ,--къ великой ли латинской общинѣ, или къ тѣмъ общинамъ (въ

<sup>3</sup>) Это описаніе г. Биркбекъ сділаль въ англійскомъ журналі Гардзена.

672



<sup>1)</sup> Прибавл. къ Твор. св. Отцевъ 1882, XXX, 57.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Припоминиъ вышеприведенныя (ж. Вира и Разуме 1899, № 3, стр. 191) слова о семъ въ одной изъ проповѣдей высокопреосв. Сергія (Слова и Ричи I, 251).

одно и то же время-ея порожденіямъ и ся соперницамъ, какъ онъ смотритъ на нихъ), которыя отделились отъ нея въ XVI вѣкѣ. При такихъ обстоятельствахъ его большая богословская ученость, вмёстё съ его весьма значительнымъ знакомствомъ съ различными въроисповъданіями запада И ихъ слабыми пунктами, делаетъ его несколько страшнымъ въ разговорахъ богословскаго свойства, въ которые онъ самъ не пытаясь принуждать къ нимъ своихъ гостей, всегда готовъ вступить, если желають того. И однако я никогда не слышаль, чтобы кто нибудь уходиль послѣ этихъ разсужденій съ чувствомъ раздра. женія или недовольства. Его слова, даже когда вы наименте согласны съ нимъ, всегда достойны запоминанія и оставляютъ по себѣ не менѣе пріятное впечатяѣніе, какъ и та ласковая, добрая улыбка, которою они сопровождаются. Какъ бы ни мало такія лица были пригодны для того, чтобы принимать на себя руководительство въ томъ прогрессивномъ движении касательно общихъ судебъ христіапскаго міра, для котораго, повидимому, Божественный Промыслъ готовитъ Русскую церковь, однако по истинѣ для Россіи будетъ чернымъ тотъ день, когда переведутся въ ней iepapxи этой школы" 1).---Равнымъ образомъ, когда, по вступлении его на Московскую каоедру, явились къ нему съ хлѣбомъ-солью, между прочими, и русскія раскольники, то онъ не обинуяся сказалъ имъ: "Если вы не хотите принять отъ меня благословенія, какое у меня можетъ быть общение съ вами? Не могу принять отъ васъ хлѣба и соли"<sup>2</sup>). Такъ, почившій чуждъ былъ всякихъ компромиссовъ, уступокъ, коль скоро убъжденъ былъ, что должно было поступить такъ, а не иначе. Это особенно дорогая черта нынѣ, когда для Церкви представляются опасности не столько отъ внѣшнихъ, открытыхъ, сколько отъ внуреннихъ, тайныхъ враговъ, когда многіе ей объщають многое, но только непремѣнно подъ условіемъ какихъ нибудь уступокъ изъ въковъчныхъ истинъ и устоевъ Церкви, чтобы твмъ облегчить, напримъръ, присоединение къ православію раскольниковъ или представителей инославныхъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. Церковный Вистника 1898 г. № 8, стран. 268. Сн. 1897 г. № 24, стран. 782.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Изъ упомянутаго выше надгробнаго слова преосвящ. Лаврентія.

испов'яданій. "Высокопреосвященный Сергій обладаль тою ельно-спасающею православною церковностію, которая предохраняеть пасомыхъ отъ всякихъ и явныхъ и скрытыхъ опасностей. Онъ былъ глубо проникнутъ върой въ въчную истину святой православной Церкви, гдѣ ничего нельзя ни прибавить, ни усавить безъ искаженія цёлой истины. Подобно митрополиту Филарету, онъ хранилъ церковность, какъ святыню"<sup>1</sup>). По этом же онъ не любилъ дёлать исключеній изъ общаго правила, которому неуклонно слёдоваль. На просьбы сдёлать что лебо такое въ видѣ исключенія онъ отвѣчалъ: "не знаю, кому, и когда слёдуеть дёлать изъятія, а потому и не дёлаю ихъ"<sup>2</sup>). Все это свидѣтельствовало ясно и о силѣ, твердости воли въ почившемъ. Въ этомъ, впрочемъ, кажется и не возникало сомнѣній относительно его. Болѣе подвергали сомнѣнію его сердечность. Но в то совершенно напрасно, какъ мы говорили и какъ надъемся доказать нынѣ.

Мы не забыли, конечно, выдержку изъ слова преосвящевнаго Сергія на день трехъ святителей, коею онъ опровергаеть ложное мивніе, будто люди, посвятившіе себя подвижничеству, бываютъ суровы и холодны, будто сердце ихъ чужю участія, заботливости, откровенности, состраданія, сорадованія и всего того, что составляеть сущность истинной дружбы, люви, въ широкомъ смыслѣ понимаеной. Въ настоящій разъ ж и хотимъ утвердить за преосвященнымъ Сергіемъ именно зт черту его характера.-Воспитанный въ границахъ семейнаю круга, подъ благотворнымъ дъйствіемъ любви родительской, осъ прежде всего и ближе всего развилъ и упрочилъ въ себѣ любовь, нежную привязанность къ родителямъ и ближайщих роднымъ. Извѣстно, что онъ, послѣ разлуки съ Тулою въ 1840 году, и во время обученія въ академія, и въ продолженіе слудбы при сей послѣдней, и даже въ бытность архіереемъ разныхъ епархій, почти ежегодно навѣщалъ домъ родительскій, 🛪 въжною заботливостію старался объ удовлетвореніи нуждъ на-



<sup>1)</sup> Церковный Выстника 1898 г. № 9, стран. 299.

<sup>2)</sup> Изъ рѣчи товарища оберъ-прокурора св. Синода В. К. Саблера, провъжсенной 15 февр. 1898 г. въ Визанской дух. семинаріи и напечатанной въ Церкознома Вистичики (№ 9) и Московскиха Видомостяха (№ 51).

#### отдълъ церковный

~~~~~~~~~~

тери и семейства, особенно съ тёхъ поръ, какъ въ 1855 году умеръ отецъ его, и мать, прожившая до 1886 года, жила въ сиротстве, окруженная многочисленнымъ семействомъ, по большей части еще не устроеннымъ. За тъмъ, говорили мы также о дружбѣ его съ высокопреосвященнѣйшимъ Амвросіемъ, архіепископомъ Харьковскимъ, начавшейся академіею и окончившейся только съ кончиною высокопреосвященнаго Сергія. А вотъ еще случай его искренней заботливости объ одномъ изъ товарищей его по академіи и даже земляковь, уже извѣстномъ намъ изъ вышеизложеннаго Владимірь Григорьевичь Назаревскомъ Въ 1860 году, послѣ перемѣщенія изъ Риги въ Харьковѣ, Вл. Г. Назаревскій, въ то время уже протоіерей, долженъ былъ покинуть и Харьковъ. Владыка митрополитъ Московскій Филаретъ принялъ его на духовно-учебную службу въ Московскую духовную семянарію, гдѣ ректоромъ въ ту пору быль архимандрить Савва, что впослёдствіи архіепископь Тверскій. Будучи совершенно незнакомъ съ посл'яднимъ, о. Назаревский обратился съ просьбой къ своему товарищу по академін, въ то время ректору ея архимандриту Сергію. Онъ писалъ ему въ частномъ письмѣ: "Частнымъ письмомъ увѣдомленъ я, что по представленію высокопреосв. Филарета митрополита Московскаго, перемъщаюсь я въ Московскую семинарію на должность профессора 1). Дай Богъ, чтобы Москва была послѣднимъ предѣломъ моихъ странствованій <sup>2</sup>). Въ настоящее время я крайне озабочень, гдь мнь съ семействомъ пріютиться въ Москвь на жительство. Будьте милостивы ко мнь и моему семейству, высокопреподобньйшій о. ректорыпопросите отъ себя о. ректора Московской семинаріи, дабы онъ помъстилъ меня на жительство въ самой же семинаріи, чтобы мнѣ совершенно не растеряться съ скудными моныи пожитками въ чужихъ домахъ" <sup>8</sup>). Вслѣдствіе этого

<sup>1</sup>) По греческому языку.

<sup>2</sup>) Такъ и оказалось. Не долго прослуживъ въ семвнаріи, онъ назначенъ былъ настоятелемъ Московской Трифоновской церкви, при которой и скончался въ 1881 году 9 марта.

<sup>3</sup>) Стран. 547 тома II «Автобіографическихъ записокъ преосвящ. Савяк» печатаемыхъ въ приложеніи въ Богословскому Вистнику (за 1899 г. апръль) издав. при Москов. дух. академін. Подобное же письмо ръшился потомъ о. Назаревскій написать и архим. Саввъ, какъ видно изъ тъхъ же "заинсокъ" послъдняго. письма архимандритъ Сергій писалъ архимандриту Савві отъ 12 декабря 1860 года: "Отъ протоіерея Назаревскаго получилъ я письмо, въ которомъ онъ поручаетъ мнѣ попросить васъ, чтобы въ случаѣ его перемѣщенія въ Москву вы назначили ему квартиру въ зданіяхъ Московской семинарів. Усерднѣйше прошу васъ объ этомъ, и если вы находите удобнымъ исполнить желаніе Назаревскаго, то не поручите ли дать знать ему о семъ. Порученіе ваше, надѣюсь, приметъ или С. С. Владимірскій <sup>1</sup>) или А. О. Ключаревъ <sup>2</sup>). Письмо Назаревскаго, писанное ко мнѣ, при семъ прилагаю" <sup>8</sup>). Просьба попечительнаго о. ректора академіи была исполнена ректоромъ Московской духовной семинаріи, и странникъ— протоіерей былъ успокоенъ <sup>4</sup>).

Но и еще шире, далее отдельныхъ случаевъ, шла его любовь, его "состраданіе" страждущимъ и обдѣленнымъ природою и общественными условіями жизни. Кромѣ благодѣяній, оказанныхъ имъ духовенству Курской и Кишиневской епархій, мы при этомъ особенно имвемъ въ виду тв въковъчные памятники его истинной благотворительности, на которыя ны уже указывали выше, т. е. сиротопитательное заведение на месте его родины-въ Туле и пріють для неизл'ячимыхъ больныхъ въ Москвѣ. Относительно перваго онъ самъ въ 1896 году, предъ закладкою храма въ этомъ учреждении, въ рѣчи ясно высказалъ мысли и чувства, одушевлявшія его при этомъ благодбянів. Онъ говорилъ: "Тула миб родной городъ. И габ я ни былъ, я никогда не забывалъ этого города. Здёсь я родился, здѣсь крещенъ; здѣсь я провелъ и дѣтство, и отрочество, и юность. Тотъ край города <sup>b</sup>), въ которомъ я воспятался въ домъ родительскомъ, былъ тогда царствомъ нищети. Зрѣлище этой нищеты, нерѣдко и безпомощнаго сиротства, всегда такъ сильно поражало меня, что и въ позднъйшіе годы

4) См. ту же 547 страницу II т. "Автобіографическихъ Записокъ" преосв. Савви.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Протојерей Симеонъ Сергћевичъ Владимірскій († 1888), шуринъ А. О. Ключарева.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Нынѣ высокопреосвященный Амвросій, архіепископъ Харьковскій.

<sup>3)</sup> Указанное мѣсто «Автобіографич. Записокъ преосв. Савви».

<sup>5)</sup> Сирогопитательное заведение именно и находится невдалекѣ отъ Пречистенской, въ Гончарахъ, церкви.

моей жизни, когда я уже надолго долженъ былъ оставить мой родной край, не переставало живо вспоминаться мнѣ. И у меня еще въ раннюю пору моей жизни предносилась мысль о томъ, какъ бы помочь этой бѣднотѣ. Когда еще не было никакой надежды, что Богъ дастъ мнѣ на это средства, я переставаль задумываться надъ этимъ вопросомъ. Воспоне минаній о моей родной семьт, о родительскомъ домъ, о льтахъ моего дётства и юности я не могъ отдёлить отъ воспоминаній объ окружавшей родной мой домъ нищетѣ. Иной разъ какъ будто слышишь тотъ плачъ сиротъ, идущихъ за гробомъ своего отца, который нерѣдко приходилось слышать, близь родной церкви, плачъ малолѣтнихъ дѣтей, которые плачутъ, вотъ какъ это дитя <sup>1</sup>), еще далеко не понимая того несчастія, которое ожидаетъ ихъ. Всѣ эти воспоминавія питали и поддерживали давно зародившуюся во мнѣ мысль о благотворительномъ учреждени для бъдноты и сиротства моего родного края. Когда мои средства стали увеличиваться, мысль моя уже созрѣла въ опредѣленный для сего планъ<sup>2</sup>). Если жизнь есть даръ Божій, то и родина, гдъ Господь даровалъ мнъ жизнь, для меня всегда была столь же драгоциеными дароми. Благодарю Господа, что я родился въ Туль. Побуждаемый же этимъ чувствомъ благодарности, я всегда желалъ воздать за всъ дары Божіи преимущественно благотвореніями моей родинъ. Я ръшился употреблять мои средства меньше всего на себя, но больше на мою родину, на мою родную семью, и еще больше потомъ на бѣдность и сиротство, о которыхъ сохранились у меня столь живыя воспоминанія. Я желаль при этомъ слѣдовать строгому-можно сказать-грозному наставленію Апостола: аще кто о своих, паче же о присных не печется... невърнало лоршій есть" 8). Далье высокопреосвященный и говорить объ избранномъ имъ для сиротовоспитательнаго за-

<sup>5</sup>) I Тям. 5, 8.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Владыка при этомъ указалъ на ту сторону собора, въ которомъ говорилъ рѣчь, откуда нослышался плачъ ребенка, принесеннаго на рукахъ своею матерью.

<sup>2)</sup> Это было еще въ 1891 году, когда высокопреосвященный Сергій испросвять у Тульской городской думы позволеніе воспользоваться свободнымь участкомъ земля для сиротовоспитательнаго заведенія. См. Тульскія Епарх. Видомости 1893 г., № 20.

веденія м'вств, о самомъ этомъ заведенія 1), и проч. Дію устроенія этого заведенія въ высшей степени живо интересьвало высокопреосвященнаго Сергія до самой кончины его, послѣ которой это дёло, по засвидѣтельствованію уполномоченнаго отъ владыки на веденіе онаго лица (Тульскаго протојерея М. А. Рождественскаго, женатаго на родной сестра почившаго архипастыря), представлялось въ следующемъ вид: "на отведсиномъ отъ города мѣстѣ 1) устроены два каменкорпуса, предназначенныхъ для пріюта ныхъ двухъэтажныхъ СИДОТЪ МАЛЬЧИКОВЪ И ДЛЯ СЛУЖАЩИХЪ ПРИ НЕМЪ; ТУТЪ ВЪ НАстоящее время живуть уже принятые сироты, пом'бщаются три церковно-приходскихъ школы съ 160 учениками и временная церковь, устроенная для учащихся ділей. 2) Величественный. византійскоиъ стилѣ, храмъ построеніемъ своимъ прихо-В'Ь цитъ къ окончанію. З) Положено основаніе для возвеленія столь же величественнаго, какъ и храмъ, зданія колокольня. 4) Предположено: а) при колокольнѣ устроить помѣщеніе для библіотеки почившаго и залъ для духовныхъ чтеній и собестдованій; б) особый, небольшихъ размѣровъ, каменный хрань и в) два каменныхъ флигеля подъ торговыя лавки. Пріють имъетъ и средства для матеріальнаго обезпеченія своего стцествованія"<sup>2</sup>). Что касается другаго, находящагося въ Москвѣ, благотворительнаго учрежденія, т. е. пріюта для неизлѣчимо-больныхъ, то здѣсь чувство, руководившее благотворителемъ, равно также трогательно уже по тому одному, что оно было, можно сказать, предсмертнымъ выраженіемъ его любви къ людямъ, и не къ роднымъ только или близкимъ къ родинѣ его, а и къ чужимъ. Испытавъ на себѣ самомъ тяжесть давно томившаго его недуга-сердечной жабы, онь ве хотѣлъ умереть, не доставивъ себѣ духовнаго утѣшеніяосчастливить страждущее человвчество означеннымъ учрежденіемъ, и лишь за нѣсколько часовъ до кончины подписаль проекть устава этого учрежденія, вручивь кому слѣдуеть в потребную для сего сумму денегъ 3). Пріютъ разсчитанъ ва

1) Тульскія Епарх. Видомости. 1896 г. У 14, части неоффия. сгран. 451 я 435

<sup>3</sup>) Именно 525 тысячъ рублей, полученныхъ покойнымъ, какъ было сообщен-



<sup>2)</sup> Особое объявление отъ прот. М. А. Рождественскаго, напечатанное въ Тулъ 28 февраля 1898 г.

 $\sim\sim\sim\sim\sim$ 

100 человѣкъ духовнаго и другихъ сословій изъ жителей Москвы, и Московской и отчасти Тульской епархій, съ церковію при этомъ пріють. Въ настоящее время пріють уже началь пріемъ неизлѣчимо-больныхъ. Не только жестокости и суро-BOCTH, но и просто отсутствія мягкосердечія, равнодушія чельзя и представить себѣ въ человѣкѣ, одно время имѣвшемъ такой опыть, который лишь недавно обнародовань путемь печати. Въ "Автобіографическихъ Запискахъ" покойнаго преосвященнаго архіепископа Тверскаго Саввы-читаемъ: "1 мар-(1860 г.) писаль мнѣ ректоръ Московской духовной та академіи архимандрить Сергій: "По возвращеніи моемъ изъ Москвы получилъ я здъсь въ академіи слухъ, что Заиконоспасский смотритель 1) жестоко наказываеть учениковъ. Слухъ этотъ получилъ я отъ профессора Е. В. Амфитеатрова<sup>2</sup>) п П. С. Казанскаго <sup>3</sup>), которые указываютъ нѣсколько возмутительныхъ случаевъ, и кромѣ того Петиъ Симоновичъ 4) подтверждаетъ, что іеромонахъ Діонисій 5) еще на Перервѣ былъ извѣстенъ своею жестокостію при тѣлесныхъ наказаніяхъ мальчиковъ. Посему я желалъ бы, чтобы вы немедленно призвали къ себѣ Заиконоспасскаго смотрителя, сообщили ему неблагопріятные о немъ толки и воспретили ему присутствовать при тблесныхъ наказаніяхъ мальчиковъ. Если онъ находитъ такія наказанія необходимыми <sup>6</sup>), то пусть самъ не распоряжается

въ газетахъ, "отъ одной благотворительници". См. Московская Видомости 1893 г. № 103. Доброе серцие почившаго святителя привлекало къ себъ благорасположенныя сердца благотворителей, благотворительницъ и располагало ихъ къ пожертвованіямъ на благотворительныя цълв, имъ указанныя. Таковы были, вапримъръ, въ Одессъ княгиня Санъ-Донато, въ Москвъ Е. С. Лямина, И. А. Колесниковъ и др.

<sup>1</sup>) Т. е. смотритель Московскаго Заиконоспасскаго духовнаго училища іеромонахъ Діонисій.

- <sup>3</sup>) Также профессора, скончавшагося въ 1878 г.
- 4) Казанскій, сейчась упомянутый.

<sup>5</sup>) Помянутый Занконоспасскій смотритель, по мірской фамиліи Виноградовъ, съ семинарскямъ образованіемъ (кончилъ курсъ студентомъ Московской дух. семинарій въ 1846 г.). Въ 1853 г. принялъ монашество и назначенъ смотрителемъ Звенигородскаго, въ 1855 г. – Перервинскаго и въ 1859 г. – Занконоспасскаго дух. училищъ. Скончался въ 1898 г., былъ въ санѣ архимандрита и долгое время настоятеля Можайскаго Лужецкаго монастыря.

6) Въ то время еще не отмѣнены была тѣлесныя наказанія.

<sup>2)</sup> Скончался въ 1888 г.

ими, а наказывать виновныхъ пусть поручаетъ инспектору своему А. Невскому<sup>1</sup>), который уже давно извѣстенъ, какъ человѣкъ спокойный, разсудительный, любящій мальчиковъ, и потому совершенно далекій отъ того, чтобы искать удовольствія въ ихъ мученіи. О смотрителѣ же утверждаютъ, будто онъ поставляетъ для себя большое наслажденіе въ томъ, чтобы смотрѣть на мученіе и униженіе истязуемыхъ учениковъ<sup>« 2</sup>).

Вводила многихъ въ обманъ относительно сердечности преосвященнаго Сергія та наружная величавость и строгость, которою онъ окружалъ себя. Справедливо было сказано, что "нерѣдко онъ былъ болѣе грозенъ въ своихъ рѣчахъ. чѣмъ строгъ въ міропріятіяхъ, и многіе принимали его святительскую величавость за непривѣтливую суровость" в). Строгъ же онъ быль въ дъйствительности только тогда, когда, съ одной стороны. видѣлъ проявленіе злой воли, а съ другой,-прямое, сознательное нарушение долга и закона. Болъе же всего онъ былъ строгъ къ самому себѣ. А къ другимъ онъ былъ и привѣтливъ и ласковъ и, когда оказывалась надобность, снисходителенъ, вапримѣръ, къ людямъ, случайно провинившимся, но раскаявшимся искренно. Это совершенно соотвѣтствовало тѣмъ его понятіямъ о правдѣ и милости, которыя онъ проповѣдывалъ в о которыхъ намъ извѣстно изъ вышеизложеннаго. Ласковость и привѣтливость почившаго эрхипастыря, безъ сомнѣнія, никогда не выйдетъ изъ сердца и памяти тѣхъ, кто имѣлъ счастіе пользоваться его мудрой и назидательной бестьдой, его истинно русскимъ гостепріимствомъ. Величавость же в строгость онъ считалъ нужнымъ наблюдать, первъе всего, въ богослужении, а за тъмъ, --- въ случаяхъ, когда нужно было полдержать достоинство архіерейскаго сана. Но и въ этихъ случаяхъ въ немъ гармонически соединялась эта величавость в

з) Изъ ръчи В. К. Саблера, выше упомянутой.

680



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Александръ Алексвевичъ Невскій, кандидатъ Московской дух. акаденіе выпуска 1842 года, впосл'язствіи смотритель того же Занконоспасскаго училина. Скончался въ 1895 г.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Стран. 504 и 505 т. II-го "Автобіограф. записокъ" преосв. Саввы. Архич. Сергій считаль долгомь писать означенное письмо и какъ ректоръ академін, которому подчинена была Московская духовная семинарія съ училищами и какъ настоятель Заиконоспасскаго монастыря.

строгость съ простотою и смиреніемъ. Вышеупомянутый англичанинъ Биркбекъ, въ своемъ, также упомянутомъ, описании путешествія по Россіи, сказавъ вообще о благольпіи православно-русскаго богослуженія, замѣчаетъ, что это естественное. чуждой всякое искусственной аффектаціи благольпіе съ неподражаемою силою выразилось въ личности Московскаго митрополита Сергія. "Находится ли онъ, — писалъ г. Биркбекъ, среди блеска первосвященническаго служенія <sup>1</sup>), или обращается съ словомъ къ паствѣ, или предсѣдательствуетъ за своимъ гостепріямнымъ столомъ<sup>2</sup>), или занятъ частнымъ разгово. ромъ у него всегда замѣтно то же пріятное сочетаніе естественнаго достоинства и чуждой есякой аффектации простоты" 3).-Что касается смиренія, то къ нему призывало преосвященнаго Сергія, ближе всего, иноческое званіе, которымъ онъ добровольно облекся въ молодые годы, а за темъ оно, будучи совершенно согласно и съ его природными наклонностями, воспиталось и закрѣпилось въ строгой школѣ Филарета, митрополита Московскаго, который, въ ученикахъ этой школы, такъ безпощадно бичевалъ всякое самомнѣніе, всякое проявленіе гордыни, и наоборотъ, такъ высоко цёнилъ смиреніе. Мы припомнимъ, какъ митрополитъ Филаретъ отвѣтилъ на письмо его, писанное по назначении его на начальственную должность ректора академіи. "Есть ли вы, отецъ ректоръ, --писалъ онъ ему, --вступаете въ новую должность свою съ недовъріемъ къ себъ: это сколько справедливо, столько и благонадежно. Сознаніе натего недостаточества сильнее побуждаеть нась прибегать къ помощи Божіей, безъ которой мнящіеся нѣчто быти ничтоже суть" \*). И питомецъ школы Филарета на столько глубоко проникнуть быль чувствомь смиренія, что всегда неизмівнно обнаруживаль его, когда надобность вынуждала его къ тому. Такъ, безъ сомнънія, глубокое смиреніе побуждало его, съ одной сторовы, къ тому, что онъ не любилъ позволять снимать съ себя

1) Архіенископь Іоркскій В. Маклаганъ съ г. Биркбеколь присутствовали и за богослуженіемь, которое совершаль митрополить Сергій.

2) Архіепископъ Іоркскій в г. Биркбекъ приглашены были митрополитомъ Сергіемъ и къ транезѣ послѣдниго.

з) См. Дерк. Выстника 1898 г. № 8. Сн. туже газету за 1897 г. № 24.

4) См. ж. Впра и Разума 1899 г. № 4 отд. Церковный. стран. 295.

 $\mathbf{\tilde{5}}$ 

681

портреты, а съ другой, ---къ тому, что онъ отклоналъ всякую, особенно же похвальную, рѣчь о себѣ. Первое онъ считаль своего рода идолопоклонствомъ. Въ одной изъ проповъдей своихъ, произнесенной въ недѣлю отцевъ седьмаго вселенскаго собора, говоря "объ иконопочитании", и развивая ту мысль, что чествованіе святыхъ иконъ имфетъ глубокое основаніе и въ церковной древности и въ нашемъ молящемся духѣ, преосвященный Сергій, отвѣчая на вопросъ: "отъ чего нынѣ (происходитъ) пренебреженіе къ иконамъ, ихъ изгнаніе изъ христіянскихъ домовъ?" продолжаетъ:---"Отъ легкомысленнаго, идолопокнонническаго порабощенія духу времени. Имъ увлекаясь, иные украшають обильно стѣны своихъ жилищъ картинами и свѣтописными 1) изображеніями разныхъ лицъ, въ томъ числѣ и собственныхъ; а то мисто оставляють пустымь, гди слидуеть быть иконамь, внушительно разсуждая, что поклонение Богу должно быть духовное. Правда, Христосъ сказалъ, что истинные поклонницы поклонятся Богу духома (Іоан. 4, 23); но Самъ же оставиль намъ Свой нерукотворенный образъ и Самъ унотреблялъ колѣнопреклоненную молитву. Отсюда надлежить только то заключить, что поклонение иконамъ должно быть духовное, разумное, а не суевърное. Да не стыдимся почитать иконы и покланяться имъ: ибо, какъ изъясняли отцы собора. утверждая иконопочнтаніе, —честь, воздаваемая образу, переходить къ первообразному, и покланяющійся иконѣ покланяется изображенному въ ней<sup>а2</sup>). А о томъ, что не должно восхвалять живыхъ, преосвященный Сергій еще въ 1888 г. произнесъ цѣлую проповѣдь. Эта проповѣдь, вытекая, разумфется, изъ глубокаго личнаго убъжденія проповідника, на столько поучительна и для нашего времени, что мы отнюдь не лишнимъ считаемъ привести ее всю сподна. Она сказана на текстъ: Тъмже прежде времене ничтоже судите (1 Кор. 4, 5) и произнесена въ одинъ изъ праздниковъ Успенія Пресвятыя Богородицы. "Въ одной богослужебной книгь.такъ начинаетъ ее проповѣдникъ, —пишется: "Пречистыя Дѣвы Маріи и Богородицы всего лёта различная празднованія и чествованія церковь совершаеть; но праздникь Успенія ся всёхь

682

Digitized by Google .

<sup>1)</sup> Фотографическимв.

<sup>2)</sup> Слова и ричи высовопреосв. Сергія, II, 348.

превосходитъ"<sup>1</sup>). Праздникъ этогъ чтится предшествующими цвухнедѣльнымъ постомъ; совершается съ преимущественнымъ церковнымъ великолѣпіемъ; пѣснопѣнія службы Успенской отичаются особенною умилительностію и силою, и продолжается гразднование Успению долбе другихъ Богородичныхъ праздниковъ, девять дней. Къ сему должно припомнить, какъ много существуетъ храмовъ приходскихъ, соборовъ и монастырей, именуемыхъ "Успенскими".--Въ той же церковной книгъ указана и причина, почему день Успенія поставляется выше другихъ праздниковъ Богородичныхъ: "Понеже никтоже прежде смерти достойнъ блажимъ бываетъ". Какъ бы ни велики были цостоинства человѣка, безпристрастная и полная оцѣнка его дъйствій и заслугъ можетъ быть только послѣ его смерти; прославление живаго преждевременно.-Пресвятая Дъва Марія какъ избранная Матерь Божія, какъ благословенная въ женахъ, "и прежде Успенія бѣ достойна блажима быти". Хотя о своемъ ублажении Она и сама предрекла (Лук. 1, 48); но Ея достоинства и добродѣтели сокрыты были подъ покровомъ Ея сморенія, и не видно, чтобы при Ея жизни восписуемы были Ей какія-либо восхваленія. Ея прославленіе на небѣ и на землѣ настало послѣ Ея кончины. Самое Ея успеніе сопровождалось дивными чудесами. Оно предвозв'ещено было архангеломъ; къ Ея смертному одру явились апостолы, изъ разныхъ странъ на облакахъ принесенные; святую душу Ея, видимо для окружающихъ, принялъ Самъ Божественный Сынъ Ея, и всечестное Ея тёло въ третій день воскресло. За тёмъ въ послелующее время церковные писатели восхвалили Ея жизнь, добродѣтели и подвиги, рѣчами, сказаніями и пѣснопѣніями,---Ея чистоту и целомудріе, трудолюбіе, пребываніе въ молитве, цощение, терпиние, милосердие, Ея кротость и смирение. И повывъ "слава Ея боголѣпная богоподобными сіяетъ чудесы"<sup>2</sup>).---И вкогда Коринояне восхваляли апостода Павла, какъ своего чителя. Труды его проповъдническіе вполнъ сего были достойвы. Но онъ ограничиваль своихъ хвалителей. "Для меня очень

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Псалт. съ возсл., мѣсяцъ авг. 15 ч. Это, какъ и вст послъдующія примъанія къ проповъди, принадлежать самому составителю ея.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Стихиры праздника на Господи воззв. 2.

мало значить, какъ судите обо мнѣ вы (1 Кор. 4, 3). Не судите никакъ прежде времени, пока Господь не освътитъ сокрытое во мракѣ и не обпаружитъ намѣреній сердечныхъ" (--5).-Въ сокровенности души заключается главная причина. П0чему неудобно прославлять и достойныхъ при жизни ихъ. П'вятельность челов'я имбетъ внушнюю, для постороннихъ сторону, таинственную, удобопознаваемую И вЪ слубинѣ души лежащую. Почему и сказано: кто еъсть от з YEAOвъкг, яже въ человъць, точію духг человъка, живущій вг немь? (1 Кор. 2, 11). Дъла его наружныя могутъ быть достохвальны, а побужденія сердечныя и цёли предосудьтельны. Посему иногда то, что иные предпринимали, какъ казалось, для общаго блага, по причинѣ ихъ скрытаго и хитраго своекорыстія, сопровождалось впослёдствіи великимъ вредомъ. Развѣ не были превозносимы похвалами, какъ благодѣтели человѣчества, такіе общественные дѣятели, которые потомъ оказывались разорителями многихъ, обманутыхъ ими, лицъ и семействъ? Очень нерѣдко развращенные сердцемъ скрываютъ подъ личиною добродѣтели свои страсти и пороки, и, наоборотъ, лица высокой нравственности, избъгая славы человъческой, таятъ отъ взора постороннихъ доблести души своей. Представимъ себъ двухъ нищихъ. Одинъ сидитъ, прося милостыню ради Христа и творя молитву. Болѣзненный видъ его и худая одежда убъждають всякаго, что это рабь Божій, проводить жизнь въ нуждѣ и терпѣніи. Умираетъ онъ, и въ его рубищахъ находять зашитыя деньги. Ясно, что алкая и претерптвая лишенія, онъ работалъ не Богу, а идолу корысти. Такъ наружность обманчива. Другой нищій просить богатаго, но благочестиваго человѣка, чтобы тотъ позволилъ ему привитать пра вратахъ своего дома. Нищелюбецъ позволяетъ и даетъ ему пропитаніе; но странникъ все получаемое отдавалъ другимъ нищимъ, а самъ довольствовался только хлѣбомъ и водою. Предаваясь молитвѣ и другимъ духовнымъ занятіямъ, терия отъ прислуги насмѣшки, онъ семнадцать лѣтъ провелъ въ своемъ подвигѣ. Когда онъ умеръ, кончина его ознамоновалась чудесами, и открылось, что это былъ родной сынъ того, при домѣ

684

Digitized by Google

котораго жилъ, — Алексій, человѣкъ Божій 1). Такъ Господь прославляеть истинно достойныхъ славы.-Искать славы, яже от Бога (Іоан. 5, 44), спасительно, и сподобиться ея, для души вожделённо; а домогаться въ обществѣ прославленія суетно и тщетно. Многіе какъ бываютъ неудержимы въ своемъ порицаній ближнихъ, такъ неумфренны въ восхваленіи тѣхъ, кого хотять или имѣють надобность хвалить. Простое исполненіе долга, благотвореніе, хотя и значительное, но, по состоянію благотворителя, ничего для него не значущее, предначинание чего либо общеполезнаго, не требовавшее, впрочемъ, отъ начинателя ни ума, ни труда,---все это толпа хвалителей возводить въ подвигъ, --- великое дело. Наступаетъ какой либо знаменательный день въ жизни и службъ начальника. Являются къ нему подчиненные съ приношеніями и ръчами; въ лице ему превозносять высокія качества его души, излагають послёдовательно его похвальныя мёропріятія и дёянія, описывають свое счастіе быть подъ его управленіемъ. Но за порогомъ его дома нѣкоторые изъ этихъ самыхъ хвалителей начинаютъ говорить совсёмъ противуположное. На замёчаніе, что это двоедушно, не искрение, они отвъчаютъ, что они приходили къ начальнику его привѣтствовать, сказать ему пріятное, а не порицать его; заочно же можно о комъ угодно говорить правду. Съ своей точки зрѣнія такіе судьи правы; ибо каждый начальникъ имѣетъ свои достоинства и недостатки, и нътъ человъка безъ гръха. Только остается признать за несомнёчное то, что прославленіе лицъ, хотя и достойныхъ, но живыхъ, едва ли можетъ быть чуждо односторонности, преувеличеній и лести. По замѣчанію св. Григорія Богослова, тіхъ хвалить ничто не препятствуетъ, "которые уже переселидись отъ насъ, которымъ и льстить уже поздно, потому что они оставили, какъ все прочее, такъ и хвалителей и порицателей"<sup>2</sup>). Если кто, трудясь ради Бога и ища горней славы, при успѣхахъ своей общеполезной дѣятельности, колеблется мыслію и о прославленіи отъ людей, тотъ да пріиметь предостережение отъ святаго Златоуста, который поучаетъ: "желающему той и другой славы невозможно получить той и

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Чет.-Мин. 17 марта.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Твор. Григ. Бог. ч. I, стр. 269.

другой витстт. Правда, можно достигнуть и той и другой, но только въ томъ случат, если будемъ желать не объихъ, а одной небесной, если будемъ убъгать славы человѣческой<sup>4</sup>). Отди ублаженіе въ лице не только признавали опаснымъ "для того человѣка, котораго имя выше дѣлъ его", но и думали, что оно вредитъ недостигшимъ въ мѣру духовнаго преуспѣянія<sup>2</sup>). Всѣ же мы, не позволяя себѣ осуждать ближнихъ, будемъ осмотрительны и правдивы и въ похвалахъ имъ. Надобно при случаѣ умолчать, а не льстить, помедлить осужденіемъ, а не руководствоваться человѣкоугодіемъ. Прежде времени ничтоже судите. Аминь"<sup>8</sup>).

Поэтому же преосвященный Сергій, отклоняя всякую похвальную рёчь о себё, въ частности уклонялся отъ празднованія всёхъ своихъ юбилеевъ, хотя самъ и посылалъ поздравительныя нисьма чтимымъ имъ юбилярамъ 4). Такъ, напримъръ, онъ отклонилъ подобную рѣчь еще при вступленіи на Кишиневскую паству <sup>5</sup>); также, когда, по перемѣщеніи его на Московскую митрополію, Херсонская паства трогательно прощалась съ нимъ, и каеедральный протојерей Арсеній Лебединцевъ произнесъ вышеприведенную ричь къ нему, похвальную, и при семъ поднесъ Касперовскую икону Божіей Матери, то владыка, "принявъ святую икону и выразивъ благодарность о. протојерею за выраженныя имъ добрыя чувства, разъяснилъ, что прославление живаго преждевременно, что и учение иствнной вёры признаеть таковое восхваленіе неудобнымь; безпристрастная и надлежащая оценка действій человёка можетъ быть только посля его смерти: тъмже прежде времени ничтоже судите"). Равнымъ образомъ, когда въ томъ же (1893) году, по вступлении высокопреосвященнаго Сергія на Московскую каоедру, Московская духовная академія рѣшила ознаме-

6) Херсонскія Епар. Видомости за 1893 г. № 17, стран. 425 "Прибавленій"

686

<sup>1)</sup> На Іоан., бес. 28; ч. І, стр. 340.

<sup>2)</sup> Bapc. OTB. 61. Bonp. 118, CTP. 53 B 92. CAHY. I. JECTB., CJ. XXV, OTA 13.

з) Слова и Ръчи высокопр. Сергія I, 325-329.

<sup>4)</sup> Такъ, напримъръ, въ 50-лѣтній юбилей преосвящ. Евсевія архіепискова Могилевскаго (въ 1882 г.), преосв. Сергій, столько обязанный ему въ свое время, искренно привѣтствоваль его особымъ инсьмомъ.

<sup>5)</sup> Кишиневскія Епар. Впдомости 1883 г. № 13.

новать это вступление особою о немъ статьею съ биографическими подробностями для помѣщенія въ своемъ органѣ:--Бозословский Вистника, поручивъ составление этой статьи пищущему настоящія строки, а по написаніи статьи 1), представила ее владыкъ, дабы испросить его согласіе на напечатаніе ея въ означенномъ органѣ: то владыка удержалъ эту статью у себя, не давая разрѣшенія печатать ее,-и только уже послѣ кончины его она была найдена между бумагами почившаго и разбиравшимъ эти бумаги, высокопреосвященнѣйшимъ Өеогностомъ архіенископомъ Новгородскимъ, возвращена автору<sup>2</sup>). А когда, въ началѣ 1894 года послѣдній препроводилъ къ владыкѣ Сергію въ Петербургъ, какъ замѣчено было выше, свои нѣкоторыя сочиненія и въ препроводительномъ письмѣ сдѣлалъ замѣчаніе, что въ нѣкоторыхъ изъ сихъ сочиненій упоминается и имя высокопреосвященнаго Сергія, то владыка, въ томъ же отвѣтномъ письмѣ къ автору ихъ, часть котораго также приведена была выше, писаль: "Обо мит же, чтит меньше упоминается, тёмъ для меня пріятнёе. Это была причина, что я удержалъ вашу статью съ біографическими обо мнѣ подробностями" <sup>8</sup>).—Наконецъ, еще случай. Во второй половинѣ 1894 года предстоялъ 50-летній юбилей общаго служенія и священства высокопреосвященнѣйтаго Сергія. Въ Московской епархін уже начались было приготовленія къ этому празднованію. Но вотъ каоедральный протојерей, недавно почившій А И. Соколовъ, по порученію владыки, сдѣлалъ такое заявлоніе въ Московских въдомостях (1894 г. № 161): "Газеты возвѣщають о пятидесятилѣтней служебной дѣятельности высокопреосвященнѣйшаго митрополита Сергія. День для празднованія своего юбилея его высокопреосвященство отказался назначить, самое празднование отклонилъ" и т. д.

Изъ этого достаточно видно, сколь глубоко было смиреніе почившаго архипастыря.—Но уже этимъ самымъ отъ общечеловѣческихъ чертъ личнаго характера высокопреосвященнаго

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Статья имѣза загзавіе "Новый архипастырь Московскій, высокопреосвященнѣйшій митрополить Сергій.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Съ надписью высокопреосвященнийшаго Өеогноста: "Возвратить г. Корсунскому".

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Письмо не издано. Хранится у автора настоящей статьи.

Сергія мы приводимся къ воззрѣнію на его аскетическій, вдвижническій, монашескій образъ. И хотя въ этомъ образѣ чже таится не подлежащій іласному сужденію "сокровенный серьца человѣкъ" 1), однако по крайней мѣрѣ нѣкоторыя черты сего образа, въ назидание современныхъ поколѣній, мы не можень не представить здёсь. Въ извёстной уже намъ частію ръчи своей, произнесенной въ Троицкомъ соборѣ Лавры величайшаго подвижника преподобнаго Сергія, 23 сентября 1893 г.. владыка митрополить Сергій, изобразивь, на сколько ему пріяснѣе и спокойнѣе было раньше находиться въ послушания в на сколько труднѣе, съ принятіемъ архіерейскаго сана, стали поселѣвать, продолжаетъ: "нынѣ призванный руководить здатинюю паству <sup>2</sup>), я чувствую бремя болье тяжкимъ, потому что къ нему присоединяется еще и управление этою великою обятелью. Въ семъ затруднении повергаю себя въ настоятельство тому, кто первый здёсь возрастиль многихь чадь послушанія. кто въ теченіе пяти вѣковъ настоятельствуетъ въ сей обителя. Ему возвѣщаю печаль мою, отъ него требую помощи и таннственнаго наставленія, какъ мнѣ дѣйствовать. Достоннъ подражанія духъ его кротости, которымъ онъ и строптивыхъ обуздываль; любезень моему сердцу духь той простоты, въ которой онъ жилъ; вожделёнъ духъ его совёта, силою которыго овъ давалъ вразумленія не только своимъ ученикамъ, но и лицамъ высокимъ въ обществѣ.-Приходя самъ, привожу и васъ, братія <sup>3</sup>), къ сему цёльбоносному гробу. Не столько меня почитайте настоятелемъ, сколько сего приснопамятнаго настоятеля, свыше со святыми на насъ призирающаго. Въ его наставленіяхъ ходите, въ его духѣ живите и дѣйствуйте. Когда онъ жилъ на землъ, то свътъ добродътельной жизни исходилъ изъ пустыни и приводилъ къ нему многихъ. Въ настоящее время множество богомольцевъ посъщають эту обитель. Ихъ должны мы утёшать богослуженіемъ, назидать словомъ, бто можетъ, а всѣ примѣромъ; ибо добрый примѣръ есть лучшій учитель, и поэтому мы должны вести себя такъ, чтобы никто не

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Слова и ричи высовопр. Сергія І, 251; сн. стран. 117.

<sup>2)</sup> MOCROBCEYD.

<sup>3)</sup> Обращение къ монашествующимъ Лавры.

могъ сказать о насъ укоризненнаго слоба, а наоборотъ, вынесъ **vб**ѣжденіе, что и въ настоящее время здѣсь есть люди, крѣпкіе нравами, благимъ житіемъ и молитвою" <sup>1</sup>). Такой-то примѣръ кротости, смиренія, простоты, нестяжательности и другихъ иноческихъ добродътелей издавна являлъ въ себъ и носившій имя преподобнаго Сергія высокопреосвященный Сергій, какъ въ періодъ послушанія, такъ и въ періодъ повелѣванія, т. е. по принятіи архіерейскаго сана, когда онъ, кромѣ аскетизма, долженъ былъ соблюдать и достоинство этого сана. Такъ, въ одной изъ проповъдей на Благовъщеніе, произнесенной въ 1862 году, преосвященный Сергій, говоря о томъ, какъ смиреніе можетъ быть совмѣщено съ чувствомъ достоинства и приведши нѣкоторые примѣры изъ Евангельской исторіи, прополжаеть: "то же видимъ и въ жизни христіанскихъ подвижниковъ, которые, водясь духомъ смиренія, знали однакожъ, въ чемъ состоитъ истинное человъческое достоинство. Къ одному изъ нихъ пришли его знакомые, и желая испытать его терпѣніе, стали называть его гордецомъ, пустословомъ, лёнивымъ. Старецъ смиренно на все соглашался. Но когда назвали его еретикомъ, онъ ни какъ не принялъ этого упрека на себя. На вопросъ: почему на первыя клеветы соглашался, а послѣдней не принялъ?-онъ отвѣчалъ: "первые тѣ пороки я признаю за собою, ибо это признание полезно душѣ моей; а быть еретикомъ значитъ быть отлученнымъ отъ Бога: но быть отлученнымъ отъ Бога я не хочу"<sup>2</sup>).--Уже будучи архіереемъ, преосвященный Серг.й, по глубокому смиренію, отъ 3 мая 1862 года писалъ ректору Московской духовной академіи архимандриту Саввѣ <sup>8</sup>) слѣдующее: "Приношу вамъ и прошу передать прочимъ членамъ Редакціончаго Комитета 4) мою искреннею благодарность за часть, выдѣленную для меня

<sup>1)</sup> Церков. Видомости издав. при Св. Синодъ, за 1893 г. № 41, стран. 1470 "Прибавленій".

<sup>2)</sup> Слова и рючи высовопр. Сергія I, 268.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Преосвящ. Савва былъ преемникомъ преосвящ. Сергія въ ректорствѣ надъ Москов. дух. академіею, бывъ назначенъ на эту должность изъ ректоровъ Моск. дух. семинарія.

<sup>4)</sup> По изданію академическаго журнала: Творенія св. Отнева съ Прибавасніями духовнаго содержанія.

изъ редакціонныхъ суммъ за 1860 годъ. Мое участіе в изланіи журнала было такъ ничтожно, что не только ш другихъ не примѣтно, и моимъ самолюбіемъ 80 уже на HO забыто. По сему назначение мнѣ суммы не MOT я назвать наградой, такъ какъ не было заслуги: BO Be Ges утѣшенія въ этомъ вижу новый знакъ доброй памяти о че со стороны того достопочтеннаго общества, трудомъ которай журналь обязань своимь существованіемь" 1). И это пишет человѣкъ, который съ честію стояль во главѣ академін, кото рый уже ознаменоваль себя на поприщѣ учено-литературномъ вышеисчисленными трудами, который, какъ за эти труды, такъ и вообще за свою архинастырскую деятельность былъ избран въ почетные и дъйствительные члены многихъ ученыхъ и ру гихъ обществъ и учреждений<sup>2</sup>) и отъ Высочайшей власти быль удостоень многихь наградь и повышений 3). Не есть н это выражение его глубокаго смирения? Не свидѣтельствует ли это о томъ, что онъ предзрѣлъ Господа предъ собою выч и, созерцая Его безконечное величіе, уничижаль такъ себя?

Любезенъ былъ серяцу преосвященнаго Сергія и духъ простоты преподобнаго Сергія. Кто зналъ его обыденную обстановку и видалъ его самого въ этой обстановкѣ, тотъ согласится, что "не любилъ онъ пышнаго блеска, и роскошн чертоговъ предпочиталъ простую, скромную обстановку иноческой кельи. Не любилъ онъ дорогаго платья, предпочиталъ ему лѣпоту священныхъ одеждъ, говоря, что красота ихъ ткани способствуетъ благолѣпію церковной службы, и относится не къ нему, въ нихъ облаченному, а ко Господу"<sup>4</sup>).

Въ связи съ тъмъ онъ, какъ монахъ, былъ совершенно вестяжателенъ. "Между некорыстолюбіемъ и совершенною нестяжательностію, — поучалъ онъ будущихъ служителей церкви въ одной изъ проповъдей своихъ, — есть своя постепенность. Выс-

4) Изъ рѣчи В. К. Саблера, раньше упомянутой.

690



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Письмо еще не издано. Приналлежитъ въ составу "Автобіография. Запесовъ" преосв. Саввы.

<sup>?)</sup> См. стр. 121 составленнаго нами біографическаго очерка преосв. Сергія, гда подробиве указывается, какихъ именпо.

<sup>3)</sup> Какихъ именно, см. тамъ же.

шее совершенство—отдавать все и не имѣть ничего; а всѣмъ доступное качество—хранить себя отъ жадности къ стяжаніямъ, отъ страсти къ прибытку. Отъ нея предостерегать себя долженъ всякій, кто вступаетъ въ санъ священный"<sup>1</sup>). Самъ онъ достигъ въ этомъ отношеніи высшей степени совершенства. Онъ, по свидѣтельству лица, близко его знавшаго за послѣднее время, "никогда ничего не заключалъ подъ замокъ, во всей его комнатѣ не было замковъ, вѣроятно беречь было нечего, потому что все, что онъ получалъ, раздавалъ бѣднымъ своимъ роднымъ и бѣднымъ вообще"<sup>2</sup>).

И другими иноческими добродътелями украшенъ былъ почившій архипастырь. Онъ былъ великій молитвенникъ, строгій постникъ, и проч., причемъ въ отношении къ посту, напримёръ, онъ скорее рышался совсёмъ не обедать, нежели вкушать яства, приправленныя скоромнымъ, или даже и рыбныя, но поданныя въ дни, когда они, по уставу иноческому, воспрещены. Вообще то, что онъ еще въ 1850 году писалъ одному новопостриженному иноку, по имени Порфирію <sup>8</sup>), очевидно, онъ глубоко носилъ и въ своей душѣ. "Пріятно для меня,--писалъ онъ этому иноку, -- поздравить васъ съ новымъ именемъ. Сами ли вы выбрали имя себѣ, или по послушанію приняли его, во всякомъ случаѣ, по имени твоему тако да будетъ и житіе твое. Много добрыхъ дълъ и трудовъ, изъ которыхъ вы составили себѣ теплую деховную одежду, желаю съ именемъ Порфирія облечься вамъ въ прекрасную порфиру благочестія. Пребывайте теперь въ вашей власяниць: ее со временемъ Господь преобразить въ порфиру, по реченному: Побъждающему дама състи со Мною на престолъ. Багряница кровавыхъ потовъ и трудовъ, по благодати Божіей, измѣняется въ свѣтлое облаченіе вѣчнаго сонаслѣдія и соцарствованія Іисусу Христу. Сего искренно и усердно желаю вамъ, и вѣрую, что простота вашего сердца привлечетъ вамъ свыше силу неностыдно понести воспріятый подвигъ" 4). И это преосвященный Сергій писалъ,

<sup>1)</sup> Слова и ръчи преосв. Сергія II, 90.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Изъ надгробнаго слова преосв. Лаврентія, которое также было упомянуто раньше.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Оптинскому подвижнику, издателю "Писемъ Затворника Георгія".

<sup>4)</sup> Душепол. Итеніе за 1898 г. ч. І, стран. 577.

когда ему самому было только 30 лёть и въ иночестве «В быль только 6 лёть. Само собою разумёется, чёмь далые «В начала иноческаго подвига, тёмь болёе и болёе усовершыя онь въ немь, пока не воспиталь въ себё того потаемые сердиа человъка (1 Петр. 3, 4), "котораго Богопріятные образ живописуется въ нетлъніи кроткаго и молчаливаю дула, в чертахь любви и радости, мира и долютерпънія (Гал. 22)". А это, очевидно, зависёло отъ того, что онъ предзры Господа предъ собою выну, яко одесную его есть, в вогот не поколебался въ своемъ жизненномъ подвигё.

Послѣ всего сказаннаго не только нужно желать, чтобы в наступалъ тотъ "черный день", когда "переведутся" въ Росси такіе іерархи, какимъ былъ въ Бозѣ почившій митрополять Сергій, но и должно усердно молить Пастыреначальника Дря ста, чтобы Онъ побольше воздвигалъ подобныхъ іерарховь в славу, утѣшеніе и укрѣпленіе Россіи, ся Церкви и Государсты.

Проф. Ив. Корсунски

Digitized by GOOD

## объ издании журнала ВБРАиРАЗУМБ въ 1900 году.

Изданіе богословоко - философскаго журнала "Віра и Разумъ" будетъ продолжаемо въ 1900 году по прежней программі. Журналъ, какъ и прежде, будетъ состоять изъ трехъ отділовъ: 1) Церковнаго, 2) Философскаго и 3) Листка для Харьковской епархін.

Журналъ выходитъ отдѣльными книжками **ДВА РАЗА** въ мѣсяцъ, по девяти и болѣе печатныхъ листовъ въ каждой книжкѣ, т. е. годичное изданіе журнала состоить изъ 24 выпусковъ съ текстомъ богословско-философскаго содержанія до 220 и болѣе печатныхъ листовъ.

#### Цѣна за годовое изданіе внутри Россіи 10 р., а за-границу 12 р. съ пересылкою.

Разсрочка въ уплатъ денегъ не допускается.

ПОДПИСКА ПРИНИМАЕТСЯ: въ Харьковѣ: въ Редакція журнала «Въра в Разумъ» при харьковской духовной семинаріи, при свъчной лавкъ харьковскаго Покровскаго монастыря, въ харьковской конторѣ «Новаго Времени», во всѣхъ остальныхъ книжныхъ магазинахъ г. Харькова в въ конторѣ «Харьковскихъ Губернскихъ Вѣдомостей»; въ Москвѣ: въ конторѣ Н. Печковской, Петровскія линін, контора В. Гиляровскаго, Столѣшинковъ переулокъ, д. Корзинкина; въ Петербургѣ: въ книжномъ магазинѣ г. Тузова, Садовая, домъ № 16. Въ остальныхъ городахъ Имперіи подписка на журналъ принимается во всѣхъ извѣстныхъ книжныхъ магазинахъ в во всѣхъ конторахъ «Новато Времени».

Въ Редавціи журнала «Вѣра и Разумъ» можно получать полные эвземпляры ся изданія за прошлые 1884—1889 годы ввлючительно по уменьшенной цѣнѣ, именно по 7 р. за важдый годъ; по 8 руб. за 1890—1894 г., и по 9 р. за 1895—1897 годы.

Лицамъ же, выписывающимъ журналъ за всё означенные годы, журналъ можетъ быть уступленъ за 80 р. съ пересылкою.

Кромь того въ Редакции продаются слъдующія книги:

1. "Древніе и современные софисты". Сочиненіе Т. Ф. Брентано. Съ французскаго перевель Яковъ Новицкій. Цівна 1 р. 50 к. съ пересылкою.

2. Справедливы ли обвиненія, взводимыя графомъ Львомъ Толстымъ на православную Церковь въ его сочиненія "Церковь и государство?" Сочиненіе А. Рождествина. Цёна 60 к. съ пересылкою.

3. Послъднее сочинение графа Л. Н. Толстого "Царствие Вожие внутри васъ". Критический разборъ. Цъна съ пересылкою 60 коп.

4. "Папство, какъ причина раздѣленія Церквей, или Римъ въ своихъ сношеніяхъ съ Восточною Церковію". Докторское сочиненіе о. Владиміра Гетте. Переводъ съ французскаго К. Истомина. Харьковъ. 1895. Цёна 1 рубль съ пересылкою.

Дозволено цензурою. Харьковъ, 31 Октября 1899 года.

Харьковъ. Типографія Губерискаго Правленія,

• •

. . . .

Digitized by Google

# ВѢРА и РАЗУМЪ

### ЖУРНАЛЪ ВОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ

# 1899.

### **№** 23.

ДЕКАБРЬ.—КНИЖКА ПЕРВАЯ.



ХАРЬКОВЪ. Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., № 17. 1;899. Πίστει νοοῦμεν.

Впрою разумпваемь.

Esp. XI.

Дозволено цензуров. Харьковъ, 15 Декабря 1899 года. Цензоръ Протојерей Пазеля Солински.

 $\mathbf{O}($ 

### воспоминания

### Преосвященнаго Амвросія, Архіепископа Харьковскаго.

#### О построении Спасова Скита \*).

Въ 1898 году. 17 Октября, исполнилось десять лѣтъ со времени чудеснаго спасенія отъ смертной опасности въ Бозѣ почившаго Императора Александра III-го, съ Его Августъйшимъ Семействомъ при крушени потзда на Харьковско-Азовско-Севастопольской жельзной дорогь, на 48-й версть отъ Харькова и на 7-й версть отъ станціи "Борки". Въ 1899 году исполнилось также десять лёть съ постройки на этомъ мёстё. въ молитвенную память Божіей милости. явленной Царю-Миротворцу. Спасова Скита. Между безчисленными проявленіями всенародной радости о спасеніи Царя и всякаго рода пожертвованіями и сооруженіями, бывшими въ то время, заслуживаетъ воспоминанія и построеніе Спасова Скита,-не по великольпію его. а по обстоятельствамъ, сопровождавшимъ его учрежденіе и сооруженіе.

Я принялъ на себя обязанность разсказать въ подробности исторію его построенія потому, что въ настоящее время, за смертію ближайшихъ участниковъ въ этомъ дѣлѣ, мнѣ одному во всѣхъ подробностяхъ

<sup>\*)</sup> Читаны въ актовомъ заяѣ Харьковскаго Женскаго Епархіальнаго Училища 4 Декабря, въ день храмоваго праздника.

она извѣстна. И я чувствую, что на мнѣ будетъ грѣхъ, если я не разскажу ее во славу Божію и утѣшеніе соотечественниковъ. Я вынужденъ буду при этомъ много говорить о себѣ, но надѣюсь, что читатели не обвинятъ меня въ тщеславіи, несвойственномъ моимъ преклоннымъ лѣтамъ. Въ виду близкой смерти и суда Божія отпадаетъ пристрастіе къ похваламъ человѣческимъ.

Первая мысль, послужившая началомъ построенія Спасова Скита, была высказана почтеннымъ настоятелемъ Харьковской Святогорской пустыни Архимандритомъ Германомъ '). Вскорѣ послѣ чудеснаго событія онъ прітхалъ ко мнѣ и говорить: "народъ толпами ходить на мъсто крушенія царскаго потзда, осматривая его, и ропщетъ, что нѣтъ никакого зданія, хотя бы часовни, для принесенія Богу благодарныхъ молитвъ за спасеніе Царя. Я построиль бы деревяную часовню для богослуженія". Я отвѣчаль ему, что съ радостію я помогъ бы ему въ устроени этого дъла, но мы не имѣемъ ни пяди земли для построенія часовни. Подождемъ, что будетъ съ предпріятіемъ Харьковской городской думы и земства относительно сооруженія предполагаемаго ими памятника на мѣстѣ чудеснаго событія. Вскорѣ объяснилось, что на это дѣло пожертвовано землевладѣльцемъ Аполлономъ Михайловичемъ Мерненковымъ десять десятинъ земли подлѣ самаго мѣста крушенія поѣзда. Настала зима, —ни къ какимъ постройкамъ нельзя было приступать, но въ это время, вслѣдствіе ходатайства думы и земства. былъ Высочлише утверждень Комитеть для построенія храма на мѣстѣ чудеснаго событія. Этимъ Комитетомъ, вступившимъ во владѣніе пожертвованною землею, намъ было дозволено построить временную часовню, къ чему раннею весною и при-

<sup>1</sup>) Скончался 13 Априля 1890 г.

694

«тупилъ Архимандритъ Германъ. Между тъмъ, великимъ постомъ 1889 года я получаю другое заявление. Ключарь Харьковскаго Каведральнаго собора, протоіерей Симеонъ Алексѣевичъ Илларіоновъ 1) говоритъ мнѣ: "да мы можемъ имѣть свою землю. Въ 250 саженяхъ отъ мѣста паденія вагоновъ царскаго поѣзда, у самаго полотна желѣзной дороги есть земля, принадлежащая причту близьлежащаго села Соколова, которая можеть быть обмѣнена на крестьянскую, и крестьяне этого села навърное не откажутъ въ какихъ нибудь пяти десятинахъ для построенія духовенствомъ своего молитвеннаго памятника". Думаю: мысль прекрасная. Немедленно вызываемъ къ себѣ священника этого села Павла Тимоееева<sup>2</sup>) и онъ съ радостію береть на себя порученіе расположить своихъ прихожанъ къ пожертвованію земли для нашей цёли. На Страстной недёль Великаго поста онъ уже привозить ко мнѣ приговоръ соколовскихъ крестьянъ о пожертвовани въ наше распоряженіе пяти десятинъ весьма удобной земли. Я, признаться, внутренно возрадовался и удивился, какъ это такъ скоро и успѣшно складывается дѣло. Оставалось вѣровать, что есть на наше предпріятіе Божіе благословение. такъ какъ чудо спасения Царя есть дѣло Божіе, а благодарная молитва ко Господу за явленную Имъ милость нашему отечеству въ спасении Государя есть дело богоугодное. Надобно действовать. Но что мы можемъ сдѣлать? Средствъ у насъ нѣтъ. Иное дѣло сооружение памятника городомъ Харьковомъ и земствомъ. съ подпискою отъ земствъ всей Россіи, объявленной строительнымъ Комитетомъ. Но дело разъяснилось какъ-бы само собою; не нужно было только откладывать его исполнение.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Умеръ 1891 года 8 Іюля.

<sup>2)</sup> Нынь при Тронцкой церкви въ г. Харьковь.

Ясно было. что нужно и намъ построить храмъ, чтобы имѣть возможность и свободу въ отправлении богослуженій во всей полноть, требуемой чиноположеніемъ Церкви. А если поручить богослуженіе монахамъ. то нужно устроить для нихъ и келлін. Такимъ образомъ выходить, что нуженъ монастырь. Устроение самостоятельнаго монастыря-дёло большое. требующее много времени и средствъ, какъ для его постройки, такъ и для обезпеченія содержанія братіи. Рѣшило все---участіе въ дёлё о. Германа, настоятеля знаменитой Святогорской пустыни. которая въ силахъ устроить необходимыя помѣщенія для монашествующихъ и прокормить ихъ на первое время, а для управленія ими поставить отъ пустыни благонадежнаго іеромонаха, въ зависимости отъ ея настоятеля. Такъ, какъ бы само собою складывалось иноческое общежитие. извѣстное у насъ при большихъ монастыряхъ подъ именемъ скитовъ. Итакъ, построимъ скитъ, и въ память чудеснаго спасенія Царя, назовемъ его: "Святогорскій Спасовъ скитъ". Не теряя времени, на Страстной же недълъ, я написалъ о нашемъ намърении частное письмо Г. Оберъ-Прокурору Святъйшаго Синода Константину Петровичу Побѣдоносцеву, прося его совѣта и. если можно, ходатайства о Высочайшемъ соизволени на наше предпріятіе. Ни въ живомъ участіи Г. Оберъ-Прокурора. ни въ Высочлищемъ разрѣшеніи я не сомнѣвался. Приходилось только подождать разрѣшенія.

Между тѣмъ надобно было готовить и средства. Мы съ о. Германомъ подѣлили дѣло пополамъ: я принялъ на себя сооруженіе храма со всѣми принадлежностями, а онъ— монастырскую обстановку. Но у него средства готовы, а мнѣ надобно было ихъ искать. Но я всегда вѣровалъ и видѣлъ раньше на собственномъ опытѣ, что на храмы Божіи въ нашемъ отечествѣ, по крупицамъ, но непремѣнно собираются средства, и при усердіи строителей они не остаются не оконченными. Если изнемогаютъ одни дѣятели на этомъ поприщѣ, на ихъ мѣсто находятся другіе. Но въ настоящемъ случаѣ я съ изумленіемъ увидѣлъ, какъ отъ народа, возбужденнаго чувствомъ радости о спасеніи Царя и благодарности къ Богу, потекли жертвы, явились сотрудники, воодушевились художники и ремесленники,—и то, что обыкновенно дѣлается годами, совершилось въ три мѣсяца.

Размышляя о пріобрѣтеніи средствъ, я вспомнилъ объ одномъ преднамѣренномъ пожертвованіи на храмъ, заявленномъ мнѣ въ томъ же 1888 году, безъ прямого указанія на какое либо мѣсто, гдѣ храмъ можетъ быть построенъ. Незадолго передъ этимъ я познакомился съ поселившимся въ Харьковѣ инженеромъ Николаемъ Михайловичемъ Шевцовымъ (нынѣ уже умершимъ) и супругою его Маріею Васильевною. Послѣдняя однажды въ разговорѣ спрашиваетъ моего совѣта, какъ ей поступить въ исполнении даннаго ею объщания построить храмъ въ благодарность Богу за выздоровление ся дочери отъ тяжкой болѣзни, принять ли на себя построеніе гдѣ нибудь цѣлой церкви, или распредѣлить сумму по частямъ на строющіяся уже церкви. Я отвѣчалъ ей. что было бы усердіе, а мѣстъ много, гдѣ нуждаются въ построени церквей, — въ миссіяхъ, на нашихъ окраинахъ, въ западныхъ губерніяхъ и пр. Подождите, время укажеть, куда понадобится ваша жертва. И вотъ, я прежде всѣхъ обратился къ гг. Шевцовымъ. На Пасхѣ же, т. е. тотъ-часъ по пріобрѣтени земли, въ первый день праздника я поспѣшилъ къ нимъ съ визитомъ. Бду и думаю съ замираніемъ сердца: неужели это намъченное пожертвование придеть къ намъ?-Застаю дома обоихъ супруговъ и съ

первыхъ же словъ, послѣ праздничнаго привѣтствія. говорю имъ: «вотъ вы намѣреваетесь, по обѣту, построить храмъ и думаете, гдѣ его построить: теперь есть случай употребить вашу жертву и во славу Божію, въ изъявленіе радости о спасеніи Государя Императора съ Его Семействомъ, и въ смыслѣ выраженія вѣрноподданническихъ чувствъ любви и благоговѣнія къ нашему великому Государю».—Гдѣ же это?— спрашиваетъ Николай Михайловичъ.— «Да на самомъ мѣстѣ крушенія царскаго поѣзда».—Очень радъ, отвѣчаеть онъ. Я дамъ десять тысячъ рублей <sup>1</sup>), но вѣдь это дѣло затянется надолго?

- Нѣтъ, говорю я. мы его окончимъ нынѣшнимъ же лѣтомъ.

- Какимъ образомъ?

— Не надо задаваться общирнымъ проэктомъ, а нужно имѣть въ виду только удовлетвореніе народнаго желанія молиться о Царъ на мѣстѣ Его чудеснаго спасенія. Построимъ храмъ деревянный... Поѣдемъ въ Москву. Тамъ, въ дачной мѣстности, при Пушкинской станціи Московско-Ярославской желѣзной дороги, вы увидите прекрасный деревянный храмъ, построенный. при моемъ участіи, въ одинъ годъ по проэкту архитектора Н. В. Никитина. Если этотъ храмъ вамъ понравится, мы попросимъ того же архитектора составить намъ проэктъ, пригласимъ для исполненія его извѣстныхъ мнѣ мастеровъ и художниковъ, закажемъ необходимыя принадлежности храма и онъ будетъ готовъ къ осени настоящаго года.—.,Поѣдемъ".

Въ ожиданіи Высочайшаго разрѣшенія я написаль г. Никитину письмо съ просьбою составить проэкть храма для будущаго скита по образцу Пушкинской церкви, въ уменьшенномъ нѣсколько размѣрѣ, изъ опасе-

1) Въ посябдствія пожертвованія перешля за эту сучиу.



нія непосильныхъ для насъ расходовъ. Проэктъ церкви немедленно былъ составленъ и ожидалъ насъ въ Москвѣ. Это быль рисунокъ храма въ стилѣ XIV-XV столѣтій, съ колокольнею, галлереею вокругъ его и съ хорами внутри, — вмъстимостію на 500 человъкъ. Въ Апреле 27 числа я получиль отъ Г. Оберъ-Прокурора Святъйшаго Синода извъщение (за № 2231) о Высочайшемъ соизволени на сооружение скита въ слѣдующихъ выраженияхъ: "изложенныя въ письмѣ Вашего Преосвященства предположения относительно сооруженія церкви и скита Святогорской пустыни, на пожертвованной крестьянами села Соколова земль, смежной съ мѣстомъ катастрофы 17 октября минувшаго года, я счелъ долгомъ всеподданнъйше повергнуть на Высочайшее воззрѣніе Государя Императора и Его Импе-РАТОРСКОМУ ВЕЛИЧЕСТВУ БЛАГОУГОДНО БЫЛО. НА ВСОПОДданнъйшей запискъ моей по сему предмету, въ 19 день текущаго Апрѣля, собственноручно начертать: "Мнь мысль эта очень нравится и осуществление совершенно практично".

Обрадованные этою благою вѣстью, въ первыхъ числахъ Мая. мы съ г. Шевцовымъ прибыли въ Москву и потомъ—въ Пушкино. Какъ пушкинская церковь, такъ и проэктъ г. Никитина Шевцову понравились. Оставалось приступить къ исполнению его. Я отрекомендовалъ г. Шевцову строителя пушкинской церкви извѣстнаго въ Москвѣ подрядчика по плотничнымъ и столярнымъ дѣламъ московскаго купца Петра Егоровича Жирнова. Предоставивъ имъ условиться относительно стоимости плотничныхъ работъ, я съ своей стороны Жирнову же поручилъ построеніе иконостаса по рисунку г. Никитина, съ обязательствомъ уплатить ему все изъ дальнѣйшихъ пожертвованій, въ которыхъ не сомнѣвался. Жирновъ обязался закупить въ Москвѣ для храма лучшій сосновый лѣсъ, какой трудно найти въ Харьковской губерніи—изготовить вся зданіе храма въ Москвѣ и въ разобранномъ видѣ. 10 желѣзной дорогѣ, доставить на мѣсто построенія скиз и установить его какъ должно, съ условіемъ исполнить все къ 1-му Августа. Г. Никитинъ, между прочимъ, замѣтилъ мнѣ. что церкви такъ скоро не строятся. но я зналъ. съ къмъ имъю дъло. и былъ совершенно увъренъ въ усердіи. искусствъ и исполнительности г. Жирнова. Въ то же время я поручилъ написать къ тому же сроку живущему въ Москвѣ академику Шокаревуиконы для иконостаса. купилъ у Немирова-Колодкина необходимую церковную утварь, заказалъ въ магазинъ Сапожникова облаченія, — въ магазинъ Оловянишникова паникадило. подсвѣчники, хоругви и пр..- и все это въ кредитъ. которымъ я пользовался и доселѣ пользуюсь у добрыхъ москвичей въ широкихъ размѣрахъ Н возвратился домой съ увѣренностію, что къ назна-ченному сроку все будетъ готово. За исполненіе всего предположеннаго и за притокъ необходимыхъ средствь ручалось и общее народное одушевление, по случаю чудеснаго событія. Какъ пошло дёло построенія зданя храма, это мнѣ показала чрезъ нѣсколько дней по возвращении моемъ въ Харьковъ телеграмма Жирнова: "отслужили мы въ лѣсномъ ряду молебенъ и - застучали шестьдесять топоровъ; помоги Боже!"

Но храмъ строился въ Москвѣ; надобно было подмать, какъ перевезть его въ Харьковъ. Отправился я посовѣтоваться къ Николаю Александровичу Алексѣеву, бывшему Московскому градскому головѣ. Онъ далъ мнѣ такой совѣтъ: "поѣзжайте къ Ивану Артемьевичу Лямину<sup>1</sup>). Зять его Санинъ служитъ членоиъ



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Статскій Сов'тникъ, бывшій раньше Алекс'ева в С. М. Третьяковя, 135же въ Москв'ь, градскимъ головою.

Правленія Курско-Харьковской желѣзной дороги. Мокетъ быть они устроють безплатную перевозку вашею храма". Покойный Иванъ Артемьевичъ, котораго расположеніемъ я раньше пользовался, принялъ мое цѣло къ сердцу. Онъ отвѣчалъ мнѣ: "постараемся устроить; если же откажутъ, я заплачу свои деньги". Дѣло устроилось. Не только стѣны храма, но и весь деревянный матеріалъ, до послѣдней доски, рѣшено было Правленіемъ дороги перевезти безплатно. Это стоило весьма большой суммы. Общее одушевленіе моихъ знакомыхъ въ Москвѣ рѣшительно окрылило меня; я, какъ говорится, не чувствовалъ ногъ подъ собою.

Дальнѣйшая задача мнѣ предстояла въ пріобрѣтенія средствъ на постройку, такъ какъ жертва г. Шевцова положила имъ только начало. Первый. къ кому я обратился по этому предмету. быль давнишній благодѣтель мой московскій купець Андрей Николаевичь Літнивовь, много жертвовавший на разныя благотворительныя дѣла. Изумила меня готовность его и супруги его Евдокіи Осиповны принять участие въ начатомъ дёлѣ. Какъ только разсказалъ я имъ подробности чудеснаго спасенія Царя и Августъйшей Семьи Его и восторженную встрѣчу Ихъ Величествъ въ Харьковѣ послѣ этого чудеснаго событія. и потомъ наше предпріятіе для увѣковѣченія его. Андрей Николаевичъ, не говоря ни слова. вынуль изъ кармана ключъ отъ своей кассы, подалъ его женѣ только кивнувъ головою. -и она вынесла мнѣ тысячу рублей. Думаю: начало доброе. За этимъ пожертвованиемъ отъ Москвы послѣдовали и другия, отчасти въ Москвѣ-же, а потомъ пересланныя въ Харьковъ. Упомяну важнѣйшія. Отъ графа Сергѣя Владиміровича Орлова-Давыдова получено 1000 руб., отъ Максима Ефимовича Попова 600 руб., отъ Петра Петровича Боткина 500 р., отъ Владиміра Христофоровича Спиридонова 300 р.. отъ Михаила Өедоровича Стриже нова 500 р., отъ Миханла Косьмича Пушкина 556 р. отъ Алексѣя Николаевича Давыдова 350 р., отъ Ивана Герасимовича Харитоненко 1000 р., отъ Данінза Самуиловича Полякова 2000 р. отъ игумена Ряснянскаго Свято-Димитріевскаго монастыря Дисидерія 1000 р. отъ Василія Ивановича Пащенко-Тряпкина 200 р. от Владиміра Григорьевича Сапожникова 100 руб., оть предводителя дворянства Старобѣльскаго уѣзда Александра Карловича Штенгера, полученныя отъ крестьянь разныхъ волостей 1400 р., отъ правленія Курско-Харьково-Азовской желѣзной дороги. пожертвованныхъ служащими на ней 698 р. Прислано: отъ служащихъ въ Московской Синодальной Конторѣ. Синодальной типографіи и въ Синодальномъ хоръ 400 р., чрезъ Тавряческую Духовную Консисторію оть жителей деревень Петровки и Марьевки Бердянскаго убзда 78 р. оть крестьянъ Рязанской губернии, Суйской волости 50 р. оть Рюминской волости. Валдайскаго убзда, Новгородской губерніи 64 р. и пр. 1).

Ожидая деревяннаго храма изъ Москвы, мы должны были приготовить для него каменный фундаментъ. Прибывъ на подаренное намъ крестьянами мъсто, съ епархіальнымъ архитекторомъ В. Х. Нъкинымъ, мы не нашли на немъ ни шалаша для рабочихъ, ни хлъба для нихъ, ни даже по близости воды только желѣзнодорожная сторожевая будка указывала. что тутъ есть люди, да въ долинѣ, противъ мѣста крушенія поѣзда былъ видѣнъ деревянный крестъ. огороженный рѣшеткою, поставленный надъ могилою убіенныхъ при крушеніи поѣзда царскихъ служителей 1.



<sup>1)</sup> Всёхъ денежныхъ пожертвований ко инф поступило свыше 30 т. руб.

<sup>2)</sup> Тела пхъ потомъ съ честию были перевезены въ Харьковъ на городски кладбище. Надъ ними поставленъ красивый памятникъ, съ нацежащею надпись? и облесевъ желёзною рёшеткою.

свидѣтельствовалъ о совершившемся страшномъ событіи. Туть опять пришелъ намъ на помощь о. Павелъ Тимоееевъ: онъ нашелъ въ своемъ селѣ хлѣбоцековъ и доставилъ необходимые продукты для привезенныхъ нами плотниковъ, и матеріалъ для барака. Съ номощію священника сл. Мерефы о. Евлампія Соколовскаго онъ пріискаль въ ближайшихъ заводахъ, по сходной цѣнѣ, кирпичъ для фундамента. устроилъ такъ называемую ...помочь" отъ крестьянъ сосъднихъ деревень, которые. по усердію къ дѣлу начатому для Царя, въ три дня перевезли 70 тысячъ кирпича. Разбиты канавы для фундамента; вскорѣ прибыли изъ Харькова каменщики и. послѣ молебна. принялись за работу. Въ концѣ Мая фундаменть быль окончень. а въ началѣ Іюня стали прибывать изъ Москвы вагоны съ частями храма. Управлявшій въ то время Курско-Харьково-Азовской желѣзною дорогой Іосифъ Игнатьевичъ Богдановичъ выразилъ живъйшее участие къ начатому дѣлу и предложилъ намъ съ своей стороны всевозможную помощь. Онъ распоряжался препровождениемъ вагоновъ съ матеріаломъ на мѣсто постройки, разрѣшилъ желѣзнодорожной артели производить разгрузку вагоновъ, и нельзя было безъ удовольствія видѣть съ какимъ усердіемъ артельщики. для Царя, производили эту работу. Однажды г. Богдановичъ даетъ мнѣ знать, что въ такомъ-то часу прибудутъ шесть вагоновъ съ матеріаломъ на мѣсто постройки; времени для разгрузки дается только два часа; въ случат неусптха вагоны будутъ увезены на сосѣднюю станцію. Главнымъ распорядителемъ по разгрузкъ вагоновъ былъ москвичъ-Иванъ Өедоровичъ Бобковъ. помощникъ артельнаго старосты М. М. Букина. Къ нему я обращался со встми просьбами по разгрузкѣ, и всегда съ успѣхомъ. И на этотъ разъ посылаю сказать ему о встрѣтившемся, по краткости даннаго срока. затруднени въ разгрузкѣ. Онь отвѣчаетъ: "разгрузимъ; сейчасъ отправляются на мѣсто сто человѣкъ артельщиковъ", —и разгрузили шесть вагоновъ съ бревнами. И замѣчательно, что, работая съ такимъ усердіемъ, артельщики не взяли отъ меня на такъ называемый "чай" ни одного гривенника, потом что, по словамъ ихъ, все дѣлалось для Царя: они считали стыдомъ для себя брать какую нибудь благодарность за свои труды для Него.

Вскорѣ прибывшіе изъ Москвы отъ г. Жирнова плогники начали собирать и устанавливать на приготовленный фундаменть разобранныя части храма. Работа кипѣла. Между тѣмъ и о. Архимандритъ Германъ не медлилъ. Онъ началъ строить деревянный корпусъ ди пріюта почетныхъ посѣтителей скита, корпусъ для брагскихъ келлій и трапезы и покрытое лѣтнее пристанище для богомольцевъ. устроилъ два колодца. съ небольшияъ но на первое время достаточнымъ количествомъ воды. в раскинулъ широкій планъ для послёдующихъ скитскихъ зданій. которыя и были отчасти имъ самимъ, а потогъ его преемникомъ. Архимандритомъ Вассіаномъ окончены<sup>1</sup>). Такимъ образомъ мы раздѣлили съ о. Германомъ дѣло пополамъ: на мою долю досталось построеніе храма. украшение его и снабжение встять необходимымъ для богослуженія, а потомъ и деревянной ограды вокругъ скита; а ему-устроение для новой обители необходимыхъ зданій. Въ своей ревности объ ея благоустройствѣ, онъ въ то же время готовилъ въ трапезномъ корпусѣ устроеніе теплой церкви, такъ какъ главная предполагалась лётнею безъ печей. Но и за оградою скита шла живая работа отъ управленія желѣзной дороги. Г. Богдановичъ въ полуверстѣ отъ Скита къ югу. на подъемѣ въ гору. устроилъ общирную деревянию

<sup>1</sup>) На всѣ постройки израсходовано пустынею до 70 т. р.

· 704

крытую платформу для богомольцевъ; надъ нею, на возвышеніи—каменный домикъ для высокихъ посѣтителей, а г. Поляковъ на собственныя средства проводить отъ платформы до Скита шоссе. Дѣло быстро подвигалось къ концу.

Между тъмъ шли пожертвованія вещами въ пользу храма. Отъ Ея Величества Государыни Императрины Марии Өеодоровны пожаловано бархатное покрывало на жертвенникъ, обложенное бълымъ кружевомъ; воздухи алаго бархата, вышитые золотомъ, съ ликами святыхъ – покровителей Августъйшаго Семейства и цеътной гарусный коверъ; три прибора священныхъ сосудовъ для литурги -серебряныхъ вызолоченныхъ. очень цённыхъ.-отъ служащихъ и мастеровъ Курско-Харьково-Азовской желѣзной дороги; отъ нихъ же серебряный вызолоченный ковчегъ на престолъ, такой же крестъ съ подножіемъ на престолъ. – дароносица. плащаница и напрестольное Евангеліе; нѣсколько экземпляровъ Евангелія и оть другихъ лицъ; серебряная лампада предъ иконою на горнемъ мѣстѣ отъ общества офицеровъ 61-го пѣхотнаго резервнаго батальона; хоругви отъ московскаго общества хоругвеносцевъ; множество иконъ и наконецъ шесть колоколовъ. стоимостью въ 2000 руб., отъ московскаго купца Сергъя Алексъевича Капцова.

Во все время производства работъ многочисленные посѣтители прибывали на мѣсто чудеснаго событія и съ нетерпѣніемъ ожидали освященія храма и открытія богослуженія. Изъ оконъ вагоновъ проходящихъ поѣздовъ, крестясь, смотрѣли на построеніе скита проѣзжающіе, а въ новоустрояемый скитъ прибывала на жительство братія изъ Святогорской пустыни. Всѣ подрядчики, мастера и художники исполнили работы въ назначенный срокъ. и чрезъ четыре мѣсяцъ отъ на-

чала дѣла, 20-го Августа 1889 года.-менѣе чѣмъ черезъ годъ послѣ чудеснаго событія. въ память кого раго съ такимъ одушевленіемъ и усердіемъ всѣ трунлись. Скить былъ открытъ и первый храмъ въ неть во имя Христа Спасителя. нерукотвореннаго Его образа. - торжественно освященъ 1). Радостно было видъть тысячи народа всёхъ сословій, собравшіяся на это торжество изъ Москвы. изъ Харькова и изъ окрестныхь селеній и даже изъ отдаленныхъ утвдовъ Харьковской губернии. На торжество освящения нарочито прибым изъ С.-Петербурга: Г. Оберъ-Прокуроръ Святвишаю Синода Константинъ Петровичъ Побъдоносцевъ. Министръ Путей Сообщенія Адольфъ Яковлевичь фов-Гюббенеть и Г. Управляющий Канцеляріею Святьйшаго Синода Владиміръ Карловичъ Саблеръ. Собрались вст высшіе губернскіе чины. гласные городской думы. месгіе отъ земства, и изъ ближайшихъ дворянъ, а тысячи простого народа. не вмѣщавшіяся въ храмѣ, стоял снаружи его и даже за оградою Скита и молились во время архіерейскаго богослуженія. продолжавшагося, сь благодарнымъ молебномъ, долѣе четырехъ часовъ '). По окончании богослужения о. Архимандритомъ Германов предложена была трапеза для ста пятидесяти человѣкъ во четныхъ гостей. Государю Императору Александру Александровичу г. Побѣдоносцевымъ иг. Гюббенетомъ посла-

<sup>2</sup>) При совершеній богослуженія, кромѣ Архіерейскаго хора, пѣли и восытаннацы Харьковскаго Епархіальнаго женскаго училища на лѣвомъ широсі, удостонившіяся одобренія Г. Оберъ-Прокурора Св. Синода. Съ тѣхъ поръ восптанницы училища ежегодно, въ сопровожденіи начальницы, инспектора классови воспитательниць, по окончаній годичныхъ экзаменовъ, ѣздятъ въ Спясовъ скить поютъ тамъ Божественную литургію, совершаемую о. инспекторомъ, и иолебеть, выслушиваютъ подробный разсказъ о чудесномъ спасеніи Царской семьи в осматриваютъ св. храмы, часовню и самую мѣстность, ознаменованную проявленіеть милости Божіей.

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Второй теплый храмъ, устроенный о. Германомъ въ трапезномъ корије<sup>4</sup>, во имя Введенія во храмъ Пресвятыя Богородицы, былъ освященъ 2 номор 1889 года.

на была въ Данію слёдующая телеграмма: "Копенгагенъ. "Его Величеству Императору Россіи. Несмѣтныя тол-.пы народа молятся за Ваши Величества на томъ "мѣстѣ. гдѣ Господь Богъ спасъ Васъ для нашего ...счастья. Погода прекрасная, церковь освящена. тор-"жество великолѣпное. Всѣ. отъ архіепископа до по-"слѣдняго крестьянина. привѣтствуютъ Ваши Инпера-...торския Величества отъ глубины любящихъ и предан-"ныхъ Вамъ до смерти русскихъ сердецъ".-Въ отвътъ на эту телеграмму Государь Императоръ соизволилъ прислать на имя Оберъ-Прокурора Св. Синода слѣдующую телеграмму: "Харьковъ (изъ Фреденсборга) ..Господину Побѣдоносцеву. — Сердечно благодарю Васъ "м г-на Гюббенета за телеграмму. Счастливы, узнавъ, .,что церковь на мъстъ Нашего спасенія уже освящена. "Благодаримъ всъхъ отъ глубины сердца".--..Александръ".

Въ послъдстви о всъхъ жертвователяхъ и трудившихся въ сооружении храма и скита мною доведено было до свѣдѣнія Оберъ-Прокурора Святѣйшаго Синода; а имъ представлена на Всемилостивъйшее воззрѣніе Государя Императора. На семъ всеподданнѣйшемъ докладъ Его Величеству. З-го Іюля 1890 года. благоугодно было собственноручно начертать: ..Сердечно всъхъ благодаримъ". Это милостивое Монаршее слово было сообщено мною по возможности встмъ трудившимся и жертвовавшимъ на устроение храма и скита въ особыхъ печатныхъ свидътельствахъ. за моею подписью. Ихъ можно видѣть у многихъ въ рамкѣ на ствнь, какъ пріятный памятникъ. хранимый въ домб. Но еще ранье, 29 Октября 1888 г., т. е. вскоръ послъ чудеснаго событія, по повелѣнію Государя Императора, послѣдовала отъ Г. Оберъ-Прокурора Св. Синода телеграмма. на имя священника Павла Тимоееева. слѣдующаго содержанія: "Передайте прихожанамъ вашимъ. что Государь Императоръ изволитъ благодарить за жертву трудовыми ихъ деньгами для храма на мъстт чудеснаго знаменія и милости Божіей". По полученіи сей телеграммы. въ присутствіи крестьянъ, было совершено благодарственное Господу Богу молебствіе.

Со дня освященія храма и открытія скита досель не прекращается притокъ богомольцевъ. не только въ день воспоминанія о спасеніи Царя и Его Августъйшаго Семейства 17 Октября, но и во всякое время. особенно лѣтомъ, когда простой народъ, свободный отъ работъ. любитъ путешествовать по святымъ мѣстанъ. Мы встръчаемъ въ скиту многихъ идущихъ въ Кіевъ. Москву и въ мѣстные монастыри, поставляющихъ своем обязанностію зайти и въ Спасовъ скить. Даже въ зимнее время изъокрестныхъ селеній многіе приходять къ богослуженію въ праздники. а въ Великій пость для говѣнія. Особенно многолюдными стали собранія богомольцевь 17-го октября съ 1897 года, по случаю установленнаго въ этомъ году перенесения въ скитъ и въ новосооруженный храмъ во имя Преображенія Господня изъ Харькова чудотворной иконы Божіей Матери. именуемой Озерянскою. Икона сія пребываеть въ храят скита на всенощномъ бдѣніи 16-го и ранней литургів 17 октября, а послѣ оной съ крестнымъ ходомъ переносится въ новый храмъ, гдъ остается на позднюю литургію и до возвращенія въ тотъ же день въ Харьковъ, около З часовъ пополудни съ особымъ желѣзнодорожнымъ потздомъ, съ каковымъ препровождается в изъ Харькова.

Съ особеннымъ утѣшеніемъ мы вспоминаемъ о посѣщеніяхъ скита Высочайшими Особами, нарочито останавливавшимися въ немъ во время переѣздовъ по Харьково-Севастопольской жел. дорогѣ. Такъ удостоили скитъ посѣщеніемъ: 1889 г. 2 Ноября Его Император-

708

Digitized by Google

-ское Высочество Великій Князь Михаилъ Николаевичъ съ Семействомъ.

— 1891 г. Мая 21 Ея Величество Государыня Императрица Марія Өеодоровна, прибывъ на закладку храма Преображенія Господня, посѣтила Спасовъ скитъ и церкви Скита, шествовала съ крестнымъ ходомъ на мѣсто закладки, въ сопровожденіи Великой Княжны Ксеніи Александровны и Великихъ Князей Михаила Николаевича и Александра Михаиловича.— Того же 1891 года Октября 21-го посѣтили Скитъ: Государь Императоръ Александръ Александровичъ, Государь Императоръ Александръ Александровичъ, Государыня Императрица Марія Өеодоровна, Наслъдникъ Цесаревичъ Николай Александровичъ, Великій Князь Михаилъ Александровичъ, Великія Княжны Ксенія и Ольга Александровны, Король и Королева Датскіе и Принцесса Уэльская съ двумя дочерьми.

— 1893 г. Мая 11 посътили Скитъ: Государь Имнераторъ Александръ Александровичъ. Государыня Императрица Марія Өеодоровна. Наслъдникъ Цесаревичъ Николай Александровичъ. Великіе Князья Михаилъ Александровичъ и Алексвй Александровичъ и Великія Княжны Ксенія и Ольга Александровна.

Въ настоящее время въ Спасовомъ скиту находится 80 человѣкъ братіи; изъ нихъ 5 іеромонаховъ. 2 іеродіакона и 15 человѣкъ пѣвчихъ. Ими совершается богослуженіе не только въ скиту, но и въ новомъ храмѣ Преображенія Господня и крестные ходы въ часовню. устроенную въ насыпи желѣзной дороги, на самомъ мѣстѣ паденія Императорскихъ вагоновъ.

Спасовъ скитъ въ первые годы своего существованія былъ содержимъ исключительно на средства святогорской Успенской пустыни; но въ настоящее время, благодаря милости въ Бозѣ почивающаго Императора Александра Александровича, онъ обзавелся своимъ хозяйствомъ. Въ 1892 году, 10 Марта, Государь Императоръ пожаловалъ ему участокъ земли въ 224 деся-тины 240 квадр. саженъ въ Зміевскомъ уѣздѣ. въ 10 верстахъ отъ Скита. Тамъ учреждено монашествующими Скита хлѣбопашество, огородничество и другія сельскія заведенія. необходимыя для содержанія братіи. Затёмъ, въ 1896 году, отведенъ былъ правительствомъ для отопления скитскихъ зданий, въ Зміевсконъ же убздб. лёсной участокъ въ 35 десятинъ 240 квадр. саж. Наконецъ, какъ примѣръ замѣчательнаго участія нашего благочестиваго народа къ нуждамъ иноковъ. укажемъ на пожертвование въ пользу скита крестьянина состанято села Соколова Иліи Өедоровича Еременко. На возвышенной и сухой мёстности, на земля. занятой скитомъ, оказалось невозможнымъ устроить достаточный колодезь для воды. Нужда въ ней оказалась весьма чувствительная, и вотъ добрый человѣкъ выдѣлилъ изъ своего владѣнія, въ 600 саженяхъ отъ Скита. въ вѣчное его владѣніе участокъ земли въ 500 квадр. саженъ. съ весьма обильнымъ ключемъ живой в чистой воды. На этомъ участкѣ монахами сдѣланы вѣкоторыя хозяйственныя постройки, и Скить водою совершенно обезпеченъ.

Такъ начинались и всё наши нынё великолёпныя обители: время и *неизсякаемый ключ*е народнаго благочестія не только возстановили множество упраздненныхъ въ прошедшемъ столётіи монастырей, но и соорудили новые и съ любовію украшаютъ ихъ отъ народныхъ трудово праведныхо.

Еще одно пріятное воспоминаніе. Въ 1891 году, въ бытность мою въ С.-Петербургѣ для присутствованія въ Святѣйшемъ Синодѣ, я былъ удостоенъ милостиваго пріема отъ почивающаго въ Бозъ Государя Импера́тора Александра Александровича. Его Величество

Digitized by Google

выслушавъ вызванныя Имъ мои объясненія о состояніи города Харькова, спросилъ: "Ну. что Царскій колоколъ?" Я отвѣчаю:—звонитъ Ваше Императорское Величество.—Государь благосклонно выслушалъ мое объясненіе о томъ, какого вѣса и звука серебряный колоколъ, что онъ помѣщенъ въ особомъ кіоскѣ въ одномъ изъ пролетовъ величественной Харьковской соборной колокольни, что звонъ ежедневно повторяется въ часъ крушенія Императорскаго поѣзда и продолженіе этого звона обезпечено на вѣчное время капиталомъ для выдачи изъ процентовъ съ него особаго жалованья звонарю.

Такъ въ Скиту возносится на мъстъ чуда спасенія Помазанника Божія отъ смертной опасности неумолкающая молитва, а въ расширяющемся нынѣ и быстро населяющемся Харьковѣ жителямъ ежедневнымъ звономъ серебрянаго колокола напоминается о благодареніи Богу за явленіе въ его предѣлахъ чуда Промышленія Божія о благѣ нашего отечества и храненіи Благочестивъйшихъ Царей нашихъ. Кто видълъ восторженную встрѣчу Государя Императора и Его Августьйшаго Семейства на другой день послѣ чудеснаго Ихъ спасенія и свѣтлые лица Царя и Царицы. тотъ не забудетъ этого счастливаго дня. Кто не видалъ его, тотъ повъритъ намъ, современникамъ, что это было дивное проявление народной любви къ Царямъ нашимъ и Ихъ довѣрія и ласки къ торжеству-ющему народу. Пусть объ этомъ звонитъ "Царскій колоколъ" и благодарно молится Спасовъ Скитъ: а намъ и потомкамъ нашимъ да даруетъ Господь неоскудъвающую благодатную силу твердой вѣры въ Бога. любви къ Его православной церкви, безграничной преданности Цлрямъ нашимъ и надлежащаго разумѣнія истиннаго блага нашего отечества.

# РЕЛИГІОЗНЫЯ УБЪЖДЕНІЯ ДЕКАБРИСТОВЪ.

(Окончаніе \*).

### II.

А. И. Одоевский, москвичъ по рождению, получилъ домашнее воспитание, законченное имъ въ Парижѣ. Онъ былъ человѣкомъ добрымъ, благороднымъ, отзывчивымъ, по своей природѣ. Лермонтовъ справедливо говоритъ о немъ:

> "Онъ былъ рожденъ для нихъ, для тѣхъ надеждъ, "Поэзіи и счастья... Но, безумный---"Изъ дѣтскихъ рано вырвался одеждъ "И сердце бросилъ въ море жизни шумной".

Лже-либеральныя идеи Франціи, въ то время еще не забывшей вольномыслія Вольтера, соціалистическія стремленія запада, увлеченіе философскимъ міровоззрѣніемъ Шеллинга въ первый атеистическій періодъ его развитія, наконецъ, могучее вліяніе Байрона, отъ котораго не былъ свободенъ даже и Пушкинъ, все это положило свою печать на воззрѣніяхъ и настроеніи Одоевскаго. Ученіе Христа онъ зналъ мало; къ высшимъ вопросамъ человѣческаго бытія относился легкомысленно; на ученіе Православной Церкви смотрѣлъ презрительно и свысока. Неудивительно послѣ этого, что Рылѣевъ легко могъ завлечь сго въ число членовъ сѣвернаго тайнаго общества. За участіе въ прискорбныхъ событіяхъ 14 декабря 1826 года, въ качествѣ дѣятельнаго повстанца, Одоевскій былъ арестованъ и приговоромъ верховнаго уголовнаго суда былъ присужденъ къ ли-

\*) См. ж. "Вѣра и Разумъ" за 1899 г., № 21.

шенію чиновъ, княжескаго достоинства и ссылкѣ въ катаржную работу на 12 лётъ. Впрочемъ, вскорѣ именно 22 августа 1826 года, срокъ каторжныхъ работъ былъ уменьшенъ Одоевскому съ 12 на 8 лѣтъ, з 8 ноября 1832 года Одоевскій былъ вовсе освобожденъ отъ каторги и сосланъ на поселение на 5 лѣтъ. Такимъ образомъ онъ пробылъ въ Сибири 11-ть лътъ. За этото время въ его душѣ и произошелъ радикальный нравственный переворотъ. Углубившись въ самаго себя, подвергнувъ разумной и безпристрастной критикѣ свои прежнія увлеченія атеистическими и соціалистическими воззрѣніями, Одоевскій легко увидѣлъ ихъ ложь и безосновательность. Но душа не терпитъ пустоты, какъ и природа. Для ея жизни такъ же нужна пища, какъ и для тёла. Такое удовлетьореніе настойчивымъ потребностямъ своего духа. Одоевский нашелъ тамъ, гдъ раньше онъ даже и не хотълъ искать-въ учении Христа и христіанствѣ. Теперь его удовлетворило только міровоззрѣніе, которое было основано на христіанскихъ началахъ. Но онъ не ограничился однимъ теоретическимъ изученіемъ христіанства; онъ ръшился осуществить его и въ своей жизни. Уничтожить въ себѣ всякія эгоистическія побужденія и жить только для другихъ во имя заповёди Христовой о любви къ ближнимъ,--вотъ къ чему стремился Одоевский какъ во время своего пребыванія въ Сибири, такъ и во время своей послѣдующей жизни на Кавказъ, когда Высочайшимъ приказомъ отъ 7-го ноября 1837 года онъ быль переведенъ рядовымъ въ нижегородскій драгунскій полкъ, стоявшій тогда въ урочищь Кара-Агачъ, близь Царскихъ Колодцевъ, въ ста верстахъ отъ Тифлиса. Здёсь Одоевскій успёль заслужить положительно любовь всёхъотъ полкового командира до послёдняго рядового. Многіе называли его не иначе, какъ "Христоподобнымъ" 1). Вотъ что пишеть о немъ Огаревъ въ своей стать "Кавказскія воды", помъщенной въ "Полярной Звъздъ" 1861 г. кн. VI, стр. 338 (изданіе заграничное): "Одоевскій быль, безь сомнѣнія, самый замѣчательный изъ декабристовъь бывшихъ въ то время на Кавказъ... Въ его глазахъ выражалось спокойствіе духа, скорбь не о своихъ страданіяхъ, а о страданіяхъ человѣка, въ нихъ выражалось

1) Срв. Энциклоп. Словарь Брокгауза и Эфрона.

ивлосердіе. Можетъ быть, эта сторона, самая поэтическая сторона христіанства, всего болёе увлекла Одоевскаго. Онъ весь приналлежаль къ числу личностей христоподобныхъ. Онъ носиль свою солдатскую шинель съ тёмъ же спокойствіемъ, съ какимъ вывосиль каторгу и Сибирь: съ той же любовью къ товарищанъ. съ той же преданностію къ истинѣ, съ тѣмъ же равнодущіемъ къ своему страданию. Можетъ быть, онъ даже любилъ свое страдание; это совершенно въ христіанскомъ духѣ... Отрицание самолюбія Одоевскій развиль въ себѣ до крайности". Къ этому свидѣтельству о христіанскомъ настроеніи Одоевскаго можно относиться тёмъ съ большимъ довёріемъ, что оно принадлежитъ Огареву, въ то время уже увлекавшемуся революціонными стремленіями и крайне враждебно относившемуся въ Православной русской церкви. Съ этой точки зрѣнія нужно судить и о той оценке христіанскаго міровоззренія Одоевскаго, которую Огаревъ дёлаетъ ниже. "Былъ ли Одоевскій католись или православный, ---говоритъ онъ, ---я не знаю. Припомнная время, въ два десятка лѣтъ уже такъ много поблёднѣвшее въ памяти, мнѣ кажется, я долженъ придти къ отрицанію того и другого. Онъ былъ просто христіанинъ, философъ или, скорее, поэтъ христіанской мысли, вне всякой церкви. Онъ въ христіанствѣ вскаль не церковнаго единства, какъ Чаадаевь. а исключительно самоотреченія, чувства преданности и забвенія своей личности.... Но отъ этого самаго онъ не могъ быть и православнымъ; церковный формализмъ былъ ему чуждымъ. Вообще церковь была ему не нужна; ему только нужно было подчинить себя идеалу человёческой чистоты, которая для него осуществилась въ Христв.... мечты, которой никогда Онъ не ввърялъ заботамъ дружбы нъжной... то есть, мечти какого-нибудь личнаго счастья онъ не вверялъ, потому что ея у него не было. Его мечта была только самоотвержение. Ссылка привязала его къ религозному самоотвержению". Въ этомъ свидътельствъ Огарева для насъ важно въ особенности указание на то, что именно ссылка заставила Одоевскаго бить релизиозныма челов комъ. Но действительно ли овъ былъ носле ссылки христіаниномъ внѣ христіанской церкви?-Прямо отвѣтить на этотъ вопросъ на основании собственныхъ словъ

Одоевскаго затруднительно. Одоевскій несомнѣнно обладаль рѣдкимъ поэтическимъ дарованіемъ. Такъ говорятъ всѣ, близко и лично знавшіе его. Но, какъ разсказываетъ, напримѣръ, и Огаревъ, "онъ никогда не только не печаталь, но и не записывалъ своихъ многочисленныхъ стихотвореній, не полагая въ нихъ ни какого общаго значенія. Онъ сочинялъ ихъ наизусть и читалъ наизусть людямъ близкимъ". Всѣхъ и цензурныхъ, и не цензурныхъ (напечатанныхъ въ заграничныхъ изданіяхъ) его стихотвореній извѣстно только 17. Но и эти стихотворенія носятъ на себѣ такой частный и исключительный характеръ, что автору трудно было даже найти поводъ для обнаруженія своихъ религіозныхъ убѣжденій. Впрочемъ, въ его стихотвореніи умершей "Матери" онъ высказываетъ свою вѣру въ личное безсмертіе человѣка:

> Тебя ужъ нётъ, но я тобою Еще дышу; Туда, въ лазурь, я за тобою Спёшу, спёшу... Туда, гдё вёчною зарею Горитъ любовь...

Въ стихотворении Одоевскаго "Къ отцу" можно находить основание для утверждения, что онъ былъ христіаниномъ не внѣ церкви, а въ церкви. Здѣсь онъ, между прочимъ, пишетъ такъ:

> "Нѣтъ, не входить мнѣ въ отчій домъ, "И не молиться мнѣ съ отцомъ "Передз домашнею иконой!"

Молитву передъ иконой знаетъ только церковь.

Нельзя не отмѣтить и того, что и во всѣхъ остальныхъ стихотвореніяхъ, какъ только рѣчь заходитъ о русскомъ народѣ, Одоевскій всегда называетъ его православнымъ. Католикъ такъ не сталъ бы говорить.

Наконецъ, въ пользу того инѣнія, что Одоевскій былъ не христіанскимъ только поэтомъ или философомъ послъ своей ссылки, а именно православнымъ христіаниномъ, ясно говоритъ и то обстоятельство, что предчувствуя свою кончину (что съ чахоточными бываетъ часто), онъ самъ пригласилъ къ себѣ православнаго полковаго священника о. Василія Яковлева, съ глубокимъ сокрушеніемъ и раскаяніемъ въ своихъ грѣхазъ исповѣдывался, затѣмъ благоговѣйно пріобщился Св. Таннъ и черезъ два часа послѣ этого тихо скончался 10-го октября 1839 года. Огаревъ чрезъ двадцать лѣтъ или забылъ объ этонъ или просто не захотѣлъ вспомнить, чѣмъ и объясняется его оговорка: "былъ ли Одоевскій католикъ или православный. не знаю... за двадцать лѣтъ такъ много поблѣднѣло въ памяти"...

### III.

Г. С. Батеньковъ-другъ Сперанскаго, а потомъ сослужнвецъ Аракчеева, воспитанникъ 2-го кадетскаго корпуса, во время похода во Францію въ 1814 году пріобрѣлъ себѣ славу храбраго офицера. Но потомъ онъ оставилъ военную службу и, какъ хорошій математикъ, перешелъ въ вѣдомство путей сообщенія. Здѣсь онъ прославился какъ человѣкъ умный, знающій, дѣловой, но крайне безпокойный и неуживчивый. За участіе въ заговорѣ декабристовъ онъ былъ приговоренъ судомъ къ вѣчной каторжной работѣ. Но въ дѣйствительности онъ просидѣлъ два года въ крѣпости Швартгольмѣ, 18 лѣтъ въ казематѣ Петропавловской крѣпости, изъ которой его освободили въ 1846 году и отправили на жительство въ Тохскую губернію. Въ 1856 году Императоромъ Александромъ II онъ былъ прощенъ вмѣстѣ со всѣми другими декабристами и поселился въ Калугѣ.

До своего ареста Батеньковъ меньше всего могъ считаться человѣкомъ религіознымъ; онъ слишкомъ былъ занятъ дѣлами аракчеевскихъ военныхъ поселеній и составленіемъ (при Сперанскомъ) самаго строгаго Устава о ссыльныхъ, чтобы онъ могъ располагать свободнымъ временемъ для размышленія о смыслѣ жизни человѣческой, о Богѣ, о безсмертіи. Инымъ становится Батеньковъ въ Швартгольмѣ и Петропавловской крѣпости. Да, это былъ поистинѣ какъ бы какой-то другой Батеньковъ, а не тотъ, который прежде не хотѣлъ "ни чиновъ, ни крестовъ, а только одного хорошаго содержанія (10,000 рублей въ годъ) и получая это хорошее содержаніе отъ русскаго правительства, пошелъ однако же въ слѣдъ за Рылѣе-

Digitized by GOG

716

вымъ и потомъ былъ обвиненъ "въ законопротивныхъ замыслахъ, въ знаніи умысла на цереубійство и въ приготовленіи товарищей къ мятежу сочиненіями и совѣтами". Въ Швартгольмѣ и Петропавловской крѣпости сидѣлъ Батеньковъ, всецѣло погруженный въ себя и свою душу, искренно вѣрующій въ бытіе личнаго любящаго и промышляющаго Бога, безпредѣльно преданный Ему, надѣющійся на Него и любящій даже ниспосылаемыя Имъ испытанія, безропотно страждущій, безотвѣтно терпящій и созерцающій въ вѣчности послѣднюю цѣль своего скорбнаго, земного бытія. И такимъ Батеньковъ остался навсегда. "Не—декабристъ", между прочимъ, говоритъ объ немъ въ своихъ "Запискахъ" слѣдующее: "Онъ сохранилъ свой умъ прямой и твердый, но сдѣлался тише и молчаливѣе; о несчастіи своемъ говоритъ скромно и великодушно, и ни на кого не жаловался, видя во всемъ неисповъдимую волю Божію".

Изъ стихотвореній Батенькова намъ извѣстно только одно-"Одичалый", которое было написано имъ въ маѣ 1827 года въ Швартгольмской крѣпости (въ Финляндіи). Въ этомъ стихотвореніи ясно проглядываетъ повсюду глубокое религіознохристіанское настроеніе автора. Оно начинается такъ:

> "Я прежде говорилъ: "прости!" Въ надеждъ радостныхъ свяданій! Мечты вилися ва пути И съ ними рядъ воздушныхъ зданій. Тамъ другъ привѣтливый манилъ, Туда звала семья родная. Изъ полной чаши радость пилъ, Надежды свътлыя питая. Теперь "прости" всему на вѣкь! Зачемъ жису безъ наслаждений? Ужель еще я человѣкъ? Н'втъ!... да!-для чувства лишь мученій! Во мнѣ ли оттискъ Божества? Я ль созданъ міра господиномъ? Создатель благь. Ужель ихъ два? Могу-ль Его назваться сыномъ"?

Затёмъ изобразивъ яркими красками всё страданія и скорби свои въ одиночномъ заключеніи и представляя, что многіе

717

назовуть его злодёемъ даже и послё его смерти, Баленьковь старается найти для себя утёшенье въ образё любящаго в страждущаго Христа.

> "Нѣтъ! не напрасно данъ завѣтъ, Дано святое наставленье, Что Богъ—любовь; и вамъ любить Единый къ благу путь указанъ... И Тотъ, Кто васъ училъ такъ жить, Самъ былъ гонимъ, Самъ былъ наказанъ"...

Но какая цёль здёсь на землё для того, кто осужденъ на вёчную каторгу, на вёчныя страданья и скорби? Жизнь человёка, очевидно, осталась бы павсегда непонятною загадкою, если би слово живаго и вёчнаго Бога не указало намъ еще на иную лучшую и безконечную жизнь. Здёсь-то и узникъ, отдёленный навсегда отъ міра и людей, не знающій,—

> . . . . свётитъ ли луна? И есть ли птички хоть на волё? Имъ дышутъ ли зефиры въ полё? По старому ль цвётетъ весна?

находить для себя послёднее и наилучшее утёшеніе. Вотъ почему и Батеньковъ пишеть:

> Пусть такъ! Забытый и гонимый, Я сохраню въ груди своей Любви запасъ неистощимый Для жизни новой, послъ сей! Безсмертіе! въ тебъ одномъ Одна несчастному отрада: Покой-въ забвеньи гробовомъ, Во упованіи-награда".

## IV.

О жизни и вѣрованіяхъ А. А. Бестужева до 14-го декабря 1826 года мы знаемъ очень мало. Мы знаемъ только, что овъ обучался въ горномъ кадетскомъ корпусѣ, затѣмъ былъ адъютантомъ главноуправляющаго путями сообщенія генерала Бетанкура, влюбился въ его дочь, но, получивъ отказъ въ согласіи отца на бракъ, онъ бросилъ службу и былъ завербованъ

Digitized by Google .

Рыльевымъ въ члены съверваго тайнаго общества. Онъ былъ человѣкомъ въ высшей степени самолюбивымъ и честолюбивымъ. На сенатской площади въ день 14 декабря 1826 года онъ былъ, по свидътельству современниковъ, главнымъ дъйствующимъ лицомъ. Идя впереди увлеченнаго имъ батальона и размахивая саблею, онъ кричалъ: "Ура, Константинъ! долой Николая! Извести картофельницу!" Уже изъ сказаннаго видно, что Бестужевъ, употребившій столь преступныя и противныя ученію Христа средства для достиженія своихъ цёлей, не отличался ни религіозностію христіанскою, ни преданностію Православной Церкви. Онъ не былъ сосланъ въ каторжныя работы, но его отправили только на поселение въ Якутскъ, а въ іюнѣ 1829 года онъ былъ переведенъ рядовымъ солдатомъ въ кавказский корпусъ. Въ нашемъ распоряжении находятся два стихотворенія его отъ этого второго періода его жизни: одно написано имъ въ Швартгольмской крѣпости (въ Финляндіи), гдѣ его продержали около года, до ссылки въ Якутскъ, другое-въ Сибири. До 1863 года эти стихотворенія Бестужева нигать не были напечатаны; въ 1863 году они были напечатаны въ Лейпцигѣ вмѣстѣ съ другими въ "Собраніи стихотвореній декабристовъ" (Bibliothek russischer Autoren. Band II). Судя по этимъ стихотвореніямъ, и въ душѣ Бестужева произошель большой религіозно-правственный переломъ его убѣжденій. Молитва, въра въ милосердіе Божіе, сознаніе своихъ тяжкихъ гръховъ и сожалѣніе объ нихъ, подавленіе въ себѣ эгоистическихъ побужденій и надежда на вѣчную будущую жизвь, --- вотъ въ чемъ теперь Бестужевъ находилъ для себя утъщение. Приводимъ здѣсь оба стихотворенія его.

## Утренняя пѣснь.

Твой первый долгъ-благодаренье Къ Творцу!-душа вспорхнула вновь... Господь твое услышитъ пѣнье: Воспой Ему хвалу, любовь! Въ своей охранѣ, слабосильный, Я легъ-и тихо, мирно спалъ; Кто жъ благодатью столь обильной Меня хранилъ, мнѣ сонъ послалъ? Се Ты-Господь, Владыка свѣта! Тобой мы движемся, есмы... Се ты, по благости совѣта, Меня возставиль вновь изъ тьмы! Хвала святому Провидѣнью! Хвала Тебь, Господь, Богъ силъ, Что мнв еще день къ наслажденью По тихой ноща присудиль! Пошли Твое благословенье, Подаждь мнѣ путь Твой совершить, И Самъ мнѣ даруй наставленье Тебѣ угодное творить! Ты будь и впредь мой Богъ-хранитель, Надежда вся моя, Творецъ! Будь мит въ напасти покровитель И къ слабостямъ моимъ отецъ! Подай мнѣ сердце непорочно, Исполненно любви къ другимъ, Чтобъ ревностно, всегда и точно Къ дѣламъ стремилося благимъ! Чтобъ я, какъ сынъ благословенный, Къ добру питалъ и правдѣ, страсть, А не страстями ослѣпленный, Порокамъ отдался во власть. Чтобъ трудности не опасался Я въ нуждъ ближнимъ помогать, Ихъ мирнымъ счастьемъ восхищался, Умћлъ сердецъ ихъ цѣну знать. Чтобъ благо жизни скоротечной Я съ благодарностью вкусилъ, И съ духомъ радостнымъ въ путь вѣчный По манью Твоему вступилъ!

Швартгольмъ 29 Января 1827 года.

#### II.

#### Прокаженный.

#### Дума.

Народъ зоветъ его безумнымъ, прокаженнымъ; Но умъ его покрытъ таинственною мглой: Въ немъ старецъ опытный съ младенцемъ откровеннымъ Граничатъ въ жизни межъ собой.



Въ издранномъ рубищѣ, какъ труженикъ убогій, Я зрълъ, какъ онъ спъшилъ къ играющимъ птенцамъ, Какъ мрачно онъ взиралъ на пышные чертоги И радостно на Божій храмъ. Онъ взоры отвращалъ, встрѣчаяся съ преступнымъ, Какъ будто бъ мысль его мгновенно онъ проникъ; И человѣчеству казался недоступнымъ Его двусмысленный языкъ. На страждущую чернь, чего-то содрагаясь, Съ тупымъ вниманіемъ какъ часто онъ глядълъ! На хартію судебъ какъ будто опираясь, Онъ что-то высказать хотѣлъ. Съ молитвою въ устахъ, въ движеньяхъ изступленныхъ, Лля нищей братій онъ милостынь молилъ, И страждущихъ сиротъ и вдовъ изнеможенныхъ Рукой изсохшею крестилъ. И твердый, какъ скала противъ ударовъ грома, Безропотно носиль страдальческий вѣнецъ; Скитаясь по свету безъ кровныхъ и безъ домя, Казалось, быль живой мертвець. Я самъ внималъ ему, когда онъ безъ боязни Злодѣю сильному паденье предрекаль; Я зрѣлъ его, какъ онъ на страшномъ мѣстѣ казни За осужденнаго страдалъ. Какъ жадно онъ внималъ напѣвамъ погребальнымъ И смерть благословляль, какъ грань земной борьбы Объятья простираль къ развалинамъ нечальнымъ. Онъ самъ-развалина судьбы. Таинственный глаголъ, чувствъ праведныхи избытокъ, Какъ цёпи узника, томили старика, И тщетно передъ нимъ развертывала свитокъ Временъ маститая рука. Миръ праху твоему! Всевышняго избранникъ, Предведения твоихъ пикто не оценитъ, Лять я, младой певець, родной земли изгнанникъ, Твой подвигъ думаю почтить. Въ этомъ "Прокаженномъ", котораго такими симпатичными чер-

тами изобразилъ въ своемъ стихотворении Бестужевъ, нельзя

не видёть тёхъ по временамъ являющихся лицъ, которыть православный русскій пародъ привыкъ называть словами: "быженный", "юродивый", "Божій человёкъ", и къ когорымъ онъ всегда питаетъ чувство особаго благоговёнія и уваженія. Эта чувства были понятны и для Бестужева, какъ не скрылъ онъ здёсь своего уваженія и къ "храму Божію", и къ "модитвё въ устахъ" и ко "Всевышнему", избранникомъ Котораго онъ называетъ своего "Прокаженнаго".

Извѣстно намъ еще одно стихотвореніе Бестужева, написанное имъ въ 1828 году во время своего невольнаго пребыванія въ Якутскѣ. Оно было напечатано въ 1861 году въ "Библіографическихъ Запискахъ", но въ Собраніе сочиненій А. А. Бестужева почему-то не внесено. Мы говоримъ о валисанной Бестужевымъ надписи на могилѣ Михалевыхъ въ Якутскомъ монастырѣ. Оно состоитъ изъ 11 стиховъ, — и въ немъ авторъ ясно высказываетъ свою вѣру въ загробную жизнь, почему и заканчиваетъ его слѣдующими словами:

"Мы плачемъ; но вдали утъшенный голосъ въетъ, Подъ горестной слезой зерно спасенья зръетъ, И всъ мы свидимся въ объятіяхъ Творца".

Самъ Бестужевъ былъ убитъ въ схваткѣ съ горцами на Кавказѣ, въ лѣсу, при занятіи мыса Адлеръ, 7-го іюня 1837 года.

٧.

Въ селеніи Водяномъ харьковской губернія доживаль въ имѣніи брата свои послѣдніи дни бывшій декабристъ Николай Ивановичъ Лореръ. Мы лично знали этого человѣка. Это быль по истинѣ монахъ внѣ стѣнъ монастыря; это былъ христіанинъ, съ устъ котораго никогда не сходили слова молитви н который отличался всегда искреннею преданностію волѣ Божіей. Онъ никогда не жаловался на свою судьбу, очень любилъ крестьянскихъ дѣтей и часто училъ ихъ молиться Богу. Внѣшняя природа приводила его въ востортъ: лѣсная птичка надолго приковывала его вниманіе; заходящее солнце погр. жало его въ размышленіе. Но въ молодости онъ былъ совсѣмъ другимъ, особенно когда онъ служилъ офицеромъ въ Ватскомъ

пѣхотномъ полку. Легкомысленный и живой, онъ предавался удовольствіямъ и особенно картежной игрѣ. Въ члены южнаго тайнаго общества онъ былъ увлеченъ извёстнымъ полковникомъ Пестелемъ, бывшимъ душею этого общества. Лоперъ за участіе заговорѣ декабристовъ былъ приговоренъ къ каторжной въ работѣ на 12 лѣтъ и былъ сосланъ въ нерчинскіе рудники. Опредѣленный рядовымъ въ Кавказскій корпусть въ 1837 году. здъсь снова дослужился до офицерскаго чина и въ Лореръ году вышелъ въ отставку. Изъ стихотвореній Лорера 1842 намъ извъстно только одно "Наполеонъ", --- которое было дважды напечатано за-границей: одинъ разъ-въ лондонскомъ издани "Русская Потаенная Литература XIX столѣтія" (отд. І. ч. І. стр. 266) и другой разъ-въ лейпцигскомъ издании "Библіотека русскихъ авторовъ" (т. II, 1863 г., стр. 193-194). Само по себѣ стихотвореніе это не имѣетъ особыхъ достоинствъ: личность Наполеона въ немъ идеализируется въ такой степени, что она совершенно утрачиваетъ свой исторический характеръ. Лля насъ въ настоящемъ случа в оно представляетъ интересъ лишь въ томъ отношении, что свидътельствуетъ о въръ автора не только въ бытіе личнаго живого Бога, но и въ промышленіе Божіе о судьбахъ народовъ. Лореръ заставляетъ говорить Наполеона такъ:

"Моя соперница—Россія, Но побѣдитель мой—судьба... Я шель не по слѣдамъ Батыя, И не безсмысленна была моя борьба: Я деижимъ былъ не погремушкой славы... И видѣлъ пеплъ Москвы, но я не Геростратъ... Всѣ царства я бъ сложилъ въ итогъ одной державы... Я правъ передъ людьми, предъ Богомъ—виноватъ: И не постигъ Его предназначенья, Но, ослѣпленъ успѣхомъ чудныхъ дѣлъ, Хотѣлъ переступить, въ пылу самозабвенья, Божественнымъ перстомъ начертанный предѣлъ"...

Такъ могъ говорить Лореръ, но не идолъ его-Наполеонъ.

VI.

Наконецъ, мы не можемъ пройти молчаніемъ и главнаго вожака злосчастныхъ декабристовъ-*Рылпева*. Онъ славился

.723

заговоршиковъ какъ самый отъявленный среди атенсть Онъ ненавидѣлъ Православную русскую церковь. Онъ ниевно убъждалъ своихъ соумышленниковъ въ своей DeBOJKпрежде всего переръзать піонной пдсия -ПОПОВЪ И CB3тошъ". Но остался ли Рылбевъ такимъ 10 конпа? Mu не имћемъ основанія отвѣтить на этотъ вопросъ утвердительно. Скорбе мы должны сказать: "нётъ!" Рылёевъ был казненъ; онъ не имѣлъ возможности, какъ другіе декабристы. во время продолжительной ссылки или каторжныхъ работь обнаружить перемѣну своихъ убѣжденій въ самой своей жизев. Но и его непродолжительное одиночное заключение успело оказать на него свое благотворное вліяніе. Разсказывають объ извѣстныхъ европейскихъ атеистахъ, какъ они обнаруживын свою въру въ бытіе Божіе въ виду предстоявшихъ имъ тяхкихъ испытаній и скорбей. Такъ, говорятъ, извъстный безболникъ Вольней во время караблекрушенія у береговъ Амереки схватилъ четки и началъ читать Pater noster и Ave Maria! Ванини, рисовавшійся своимъ безбожіемъ, увидъвъ однако зе своего палача, воскликнуль: "О Боже, Боже!" Подобное произощло и съ Рылбевымъ. За день до смерти, въ темномъ каземать Петропавловской крѣпости, онъ написалъ стихотворене. въ которомъ показалъ и свою въру въ бытіе Божіе, и свое расказніе въ задуманномъ преступленіи, и свою преданность вол': Божіей и, наконецъ, свою надежду на Божественное Промышленіе о человъкъ. Вотъ это стихотвореніе.

## Посланіе къ женѣ.

Ударить часъ, часъ смерти роковой И погрузитъ меня въ сонъ тяжкій, гробовой. Виносную главу, безъ ропота, безъ страху, Съ однимъ раскаяньемъ твой другъ несетъ на плаху, Но грозной казни страхъ, позорной смерти стыдъ, Въ послѣдніе часы мнѣ душу тяготитъ. Съ зарею утренней моя свершится доля. Да будетъ надо мной Небесъ святая воля! А ты, кто восемь лѣтъ счастливила меня, Кѣмъ въ жизни я позналъ всю сладость бытія, О, другъ мой, за любовь, за ласки, попеченья,

Digitized by Google ...

Предсмертныя мои прими благодаренья! Пекись о дочери и передай ты ей Всѣ сладости любви и красоты твоей! Вз печальномз мірь семз, идь радостей немного, Я оставляю васз подз кровз живого Бога: Онз будетз вамз одинз надежный, върный щитз; Онз благостью Своей васз, милыхз, охранитз. Мнѣ ваше счастіе—послѣднее желанье... Но время!.. слышу зовъ... О, другъ мой! до свиданья!...

Закончимъ свое разсужденіе тою мыслію, которая предносилась намъ все время, когда мы изучали жизнь, стремленія, вѣрованія и убѣжденія декабристовъ: люди смотрятъ на казнь, тюремное заключеніе, ссылку и каторжныя работы только какъ на суровое наказаніе со стороны человѣческаго правосудія за тѣ или другія преступленія; но Промыслъ Божій нерѣдко и это наказаніе, какъ лѣкарство, обращаетъ во благо человѣка, для его нравственно-религіознаго оздоровленія! Лѣкарство горькое!.. но иногда такого именно лѣкарства и требуетъ болѣзнь!...

Профессоръ Харьковскаго Университета, Прот. Т. Буткевича.

# Воскресеніе Господа и явленія Его ученикамъ по воскресеніи.

(Историко-экзегетическое изслѣдованіе).

(Продолженіе \*).

#### 2) Бесѣда воскресшаго Спасителя съ апостоломъ Петромъ.

(JOan. XXI, 15-25).

15. Егда же объдоваше, глагола Симону Петру Іисусъ: Симоне Іонина, м виши-ли Мя паче сихъ; глагола Ему: ей, Господи, ты въси, яко любыю Га Глагола ему: паси агнцы моя.

16. Глагола ему паки второе: Симоне Іонинъ, любиши-ли Мя; злагом Еву ей, Господи, Ты въси, яко люблю Тя. Глагола ему: паси овны моя.

17. Глагола ему третие: Симоне Іонинъ, любиши ли Мя; оскорбъ же Петр. яко рече ему третие: любиши ли Мя; и глагола Ему: Господи, Ты вся вых ты въсн. яко люблю Тя. Глагола ему Іисцеъ: паси овцы моя:

18. Аминь, аминь глаголю тебь: егда быль еси юнь, поясался еси саль и эт диль еси, аможе хотъль еси: егда же состарьешися, воздъжеши рунь твон. 4 инь тя поящеть и ведеть, аможе не хощеши.

19. Сія же рече назнаменуя, коею смертію прославить Бога. II сія реч. глагола ему: иди по Мню.

20. Обрашься же Петръ видь ученика, его же любляше Іисусъ, во слыб изуща, иже и возлеже на вечери на перси Его и рече: Господи, кто есть изг даяй Тя;

21. Сего видъвъ Петръ, глагола Іисусови: Господи, сей же что;

22. Глагола ему Інсусь: аше хошу, да той пребываеть, дондеже прінду. 1888 къ тебъ; ты по Мнь гряди;

23. Изыде же слово се въ братію, яко ученикъ той не умретъ. И н р<sup>су</sup> ему Іисусъ, яко не умретъ, но: аще хощу тому пребывати, дондеже пригод. что къ тебъ;

24. Сей есть ученикъ свидътельствуяй о сихъ, иже и написа сія: н выю. яко истинно есть свидътельство его.

25. Суть же и ина мнош, яже сотвори Іисусъ, яже аще бы по единочу писана быша, на самому мню всему міру вмъстити пишемыхъ книгъ. Амне

Къ повѣствованію о чудесной ловлѣ рыбъ св. Іоаннъ при соединяетъ замѣчательную бескъду воскресшаго Господа съ али-

\*) См. ж. "Вѣра и Разумъ" за 1899 г. № 19.

Digitized by Google

столомъ Петромъ. Евангеліе говоритъ, что апостолъ Петръ предъ страданіями Господа три раза отрекся отъ Інсуса Христа и, такимъ образомъ, потерялъ право считаться апостодомъ. (Мато. XXVI, 69-75; Марк. XIV, 66-72; Лук. XXIII, 54-62; Іоан. XVIII, 25-27). Но горькая скорбь о своемъ говхъ, сопровождавшаяся обильными слезами, предохранила его отъ совершеннаго паденія, какъ было съ Іудой; его желаніе загладить свою вину предъ Інсусомъ Христомъ низвело на него благоволение Божие, такъ что Самъ Інсусъ Христосъ по воскресени Своемъ удостоилъ его особымъ явленіемъ, чтобы утѣшить его (Лук. XXIV, 34). Твердая вѣра Петра въ Воскресшаго вознаграждена была Господомъ темъ, что Петръ наравнѣ съ другими апостолами облеченъ былъ властію вязать и рѣпить грѣхи (Іоан. XX, 21-23). Но этого было недостаточно для полнаго возстановленія Петра въ званіе апостола, нужно было торжественно простить ему гръхъ отречения, чтобы никто не сомнѣвался въ его званіи апостола. Господь и совершаетъ это при собраніи другихъ апостоловъ и при знаменательной обстановкъ: Геннисаретское озеро, большой уловъ рыбы, по слову Христову, внезапное появление Господа, --- все это должно было напомнить Петру счастливыя времена его призванія къ апостольству, отъ котораго онъ такъ явно отрекся во дворъ Кајафы. Огонь былъ уготованъ Спасителемъ также не безъ цёли: онъ долженъ былъ напомнить Петру тотъ огонь во дворъ первосвященника. около котораго онъ отрекся отъ Христа. Теперь при огнѣ же онъ долженъ былъ дать обѣтъ быть вѣрвымъ Господу и исполнять Его волю до самопожертвованія.

Евангелистъ говоритъ: егда же объдоваше, глагола Симону Петру Іисусъ: Симоне Іонинъ, любиши-ли мя паче сихъ-"Оте обу фріотузау 1). де́чег тф Σіршу! Пе́трф д Пузоўс. Σіршу 'Ішуд 21, дуала́с не плегоу тойтыу. Інсусъ Христосъ называетъ здѣсь Петра Симономъ Іонинымъ, между тѣмъ Самъ же далъ

1) Слово-ήρίστησαν показываеть, что послѣ чудеснаго обѣда, а не во время его, какъ думають нѣкоторые толковняки (Baumgarten-Crusius), Івсусь Хрнстосъ вступиль въ разговоръ съ Петромъ.

<sup>2</sup>) Въ којексахъ – Ватиканскомъ, Ефремовомъ и Комбраджскомъ пишется не Ίωνά, а Ίωάννου, въ Синайскомъ кодексъ этого слова первоначально не было, но вскоръ было прибавлено.

ему новое имя-Петра. Ты еси Петра, сказаль Інсусь Хрестосъ, и на семъ камени созижду церковь Мою, и врата адова не одольното ей (Мато. XVI, 18). Очевидно, Господь называеть Петра прежнимъ именемъ не безъ цѣли. Господь этихъ хочетъ напомнить Петру, что онъ еще не имфетъ твердой втры въ Него. Хорошо говоритъ объ этомъ преосвященный Игнатій: "Господь какъ бы говоритъ Петру: Симонъ Іониеъ. Симовъ Іонивъ! Я наименовалъ тебя нѣкогда Петромъ, ESNнемъ, и ты не былъ какъ должно твердъ отъ того именно. что получивъ свое имя по благодати Моей, ты могъ быть дѣйствительно съ нимъ тогда только, когда бы пребыла во быидати сей, но ты положился на собственныя силы прирози своей, и отъ того сталъ опять не Петромъ-камнемъ, я тѣиъ. чёмъ былъ ты по рожденію, обыкновеннымъ, слабымъ человікомъ. Не говорилъ-ли Я предъ самымъ разлучениемъ съ тобом. когда шли всё мы въ вертоградъ Геосиманский, что якоже розга не можеть плода сотворити о себь, аще не будеть на (виноградной) лозъ: тако и вы, аще во Мнъ не пребудете (Іоан. XV, 1-27). Не ясно-ли говорилъ Я вамъ тогда, указывая на виноградъ, мимо котораго шли мы, что безъ Мене не можете творити ничесоже, что аще кто во Мню не прбудеть, извержется вонь и исшеть? Для сего то и даль Я вамъ предъ тёмъ, и оставилъ навсегда, подъ видомъ крови гроздовой, собственную Мою кровь. Пребудеть-ли Петръ, по крайней мёрё, далёе во Мнё, чтобы и Мнё быть въ тебё. едню съ тобою"<sup>1</sup>).

Господь спрашиваетъ Петра: любиши ли ты Меня (аратя;) болѣе нежели они (плею тоотооч) т. е. апостолы? Это сравненіе, очевидно, сдѣлано съ тою цѣлію, чтобы напомнить Петру о его самонадѣянности. Нѣкогда онъ увѣрялъ Іисуса Христа: аще и вси соблазнятся о Тебт, азъ никогда же соблажнюся (Матө. XXVI, 33; сравни Марк. XIV, 29). Теперь Петръ долженъ былъ сознаться, что его самоувѣренность была несостоятельна. Господь, однако, не упрекаетъ его за это. Испытующій сердца и утробы желалъ только, чтобы самъ Петръ открылъ Ему свое сердце, для полнаго уврачеванія его рабы.

728



<sup>1)</sup> Барсовъ, -- сборникъ на четвероев. стр. 550, т. 2-й.

Господь какъ бы такъ говорилъ: "ты увѣрялъ, что пойдешь за Мною на смерть, хотя-бы всѣ оставили Меня. Теперь подтверди свое обѣщаніе, скажи: точно-ли ты любишь Меня больше, чѣмъ они"?

Петръ не полагается теперь на свою силу, на свое сужденіе. Онъ не говоритъ теперь: "да, Господи, я люблю Тебя болѣе, чѣмъ остальные", онъ скромно отвѣчаетъ: ей Господи, ты впоси яко моблю-эли mя. Ответъ Петра показываетъ, что онъ хорошо понялъ вопросъ Іисуса Христа. Петръ не рѣшается теперь возвышать себя надъ другими апостолами и потому слова Інсуса Христа: паче сихо, оставляеть безъ отвѣта. Петръ не сравниваетъ теперь своей любви къ Господу съ любовью прочихъ апостоловъ, а скромно говоритъ только о своей любви къ Нему. Нужно обратить внимание и на то, что въ своемъ отвътъ Петръ, для означенія своей любви, употребляетъ глаголь: філем, а не ауалаю, который употребляется Івсусомъ Христомъ. Послёдній глаголъ означаетъ любовь вообще, любовь въ обширномъ смыслѣ, любовь совершенную. всецѣлую, а первый-служить для выраженія личной сердечной привязанности. Такимъ образомъ, Петръ не осмѣливается теперь говорить о совершенной любви къ Господу, о какой спрашиваетъ его Господь.

Отвѣтомъ Петра Господь остался доволенъ и потому милостиво говоритъ ему: паси агнизы моя—βо́бха та̀ а́рчіа µоо. Чрезъ исповѣданіе своей любви Петръ опять сталъ достойнымъ апостольскаго званія. Конечно, всѣ апостолы должны были бить пастырями духовнаго стада Христова, но рѣчь здѣсь обращена только къ Петру потому, что другіе апостолы, какъ не отрекявшіеся отъ Христа, не имѣли пужды въ возстановленіи въ апостольское званіе. Агнцами Спаситель называетъ здѣсь христіанъ: "они мои, какъ бы такъ говоритъ Спаситель, потому что Я пріобѣлъ ихъ Себѣ Своею кровію. Они мои, потому что для нихъ Я приходилъ на землю, училъ, страдалъ, былъ распятъ. Они Мои, потому что возьму ихъ къ Себѣ, когда пріидетъ время. Но они еще агнцы, потому что они неопытны, нетверды въ новой жизни, итакъ тебѣ вмѣстѣ съ твоими соучениками поручаю ихъ на время земной жизни; паси ихъ, то есть питай (βόσχ<sub>2</sub>) словомъ Божіимъ, руководи на пупа спасенія, слабыхъ поддержи, больныхъ уврачуй, заблудившихь найди и возврати въ стадо мое<sup>«1</sup>).

Такъ какъ Петръ отрекся отъ Своего Учителя не одень разъ, а трижды, то Господь опять спрашиваетъ Петра о его любви къ Нему: Глагола ему паки второе<sup>2</sup>) Симоне Іонин любиши-ауалас-ли мя. Второй вопросъ Господа не одны. первымъ: въ немъ недостаетъ словъ ковъ съ nave cure Господь не повторяетъ этихъ словъ потому. что уже яз перваго отвѣта Петра увидѣлъ глубокое смиреніе его, по которому онъ не осмѣдился сравнить своей любви къ Господу съ любовью прочихъ учениковъ. Отвѣтъ Петра на вюрой вопросъ Господа буквально сходенъ съ прежнимъ его отвѣтомъ. Петръ говоритъ Інсусу Христу: ей, Господи, ты въси яко люблю-фідю-тя. Господь на это говорить ему: паси овиы моя-поінание та провата в) ноч. Эти слова Госпола отличаются отъ прежнихъ "Его словъ: паси агниы -- tà àpviaмоя. Эта перемена выражения сделана для того, чтобы тоть же предметь поставить подъ другую точку зрѣнія: доча-суть агнцы, которые особенно нуждаются въ тщательномъ, веусыпномъ уходъ, прозата-овцы, которыя образуютъ стало в нуждаются въ общемъ руководствѣ. Слову-проЗата вполяв соотвѣтствуетъ глаголъ: панаічесч, который выражаетъ общи уходъ за стадомъ, а не питаніе. вскормленіе агнцевъ, которое обозначается словомъ вобяжелу.

Господь опять спрашиваетъ Петра: Симоне Іонина, любищифідеїс-ли мя. Эготъ третій вопросъ Господа опечалиль Петра: оскорби же Петра, пишетъ евангелистъ, яко рече ему трети: мобиши-ли мя. Горько стало Петру оттого, что Іисусъ Христось

•) См. "Сорокъ лней отъ воскресенія Господа до вознесенія Его на небо". прот. І. Яхонтова, стр. 79. Сиб.—1879.

<sup>2</sup>) Нѣкоторые толковники (Гроцій, Кюнёль) считають соединеніе словь нач еторое плеоназмомъ, но другіе не безъ основанія замѣчаютъ, что этими слован ясно высказывается, что Господь спрашиваетъ Петра во второй разъ. Подобяое соединеніе словъ встрѣчается еще въ IV, 54 ев. Іоанна и въ XXVI, 42 с. Матеея.

3) Тишендорфъ на основанія Ватиканскаго и Ефремова кодексовъ читаєть та προβάτια, но Небе удержяваеть lectionem receptam ва основанія кодексов. Синайскаго, Александрійскаго и Комбриджскаго.



### отдълъ церковный

**ПОВТОРИЛЪ ОДИНЪ И ТОТЪ ЖЕ ВОПРОСЪ ТРИ РАЗА И НЕ ВЪРИЛЪ** какъ будто заявленію его о любви къ Нему. Особенно тяжело стало Петру потому, что Господь въ третьемъ вопросѣ выразилъ сомнѣніе въ его сердечномъ расположеніи къ Нему. Со стыдомъ и печалью Петръ сознаетъ, что Господь имѣетъ право сомнѣваться въ его любви: не отрекся ли онъ отъ Него трижды, не смотря на настойчивое увърение въ томъ, что онъ не отставить своего Учителя, хотя бы пришлось ему испытать за Него мученія и даже смерть? При этомъ Петра могло опечалить и другое обстоятельство: онъ могъ подумать, не провидитъ-ли Господь новаго искушенія, опаснаго для его любви. "Когда (Петръ) спрошенъ былъ въ третий разъ, пишетъ Іоаннъ Златоусть, то смутился, убоявшись, чтобы опять не случилось того же, что было прежде; потому что и тогда онъ говорилъ съ увѣревностію, но послѣдствія опровергли его. Поэтому то онъ и смутился. "Можетъ быть, я думаю только, будто люблю, а на самомъ дѣлѣ не люблю, какъ и прежде я много думалъ о себь и говорилъ съ увъренностію, но послъдствія опроверган меня" <sup>1</sup>). Петръ теперь не полагается на себя, а ссылается на всевѣдѣніе Господа. Онъ говоритъ: Господи, ты вся въси, ты въси, яко люблю-фідш-тя. На это испов'єданіе любви Господь говорить ему: паси овцы моя-Вобяхе та провата ноυ.

Выраженія Інсуса Христа: βόσχε τὰ ἀρνία μου, ποίμαινε τα προβατά μου, βόσκε τα προβατά μου τρεбують болѣе подробнаго объясненія. Католическіе экзегеты стараются истолковать эти выраженія въ свою пользу; ими они подкрѣпляютъ свое ученіе о первенствѣ Петра предъ другими апостолами. Подъ алниами и овиами католические толковники разумѣютъ прочихъ апостои утверждають, что Петръ, какъ поставленный пасти ловъ апостоловъ, былъ княземъ ихъ. Что подъ агнцами И ОВцами разумѣются здѣсь апостолы, думали и нѣкоторые православные экзегеты, напримъръ Евфимій Зигабенъ. "Агицами своими, пишетъ онъ, Іисусъ Христосъ называетъ учениковъ, какъ Пастырь ихъ, дальше онъ называетъ ихъ и овцами. Агнцами и овцами названы ученики по своему незлобію и готовности быть принесенными въ жертву,-сначала агнцами,

<sup>1)</sup> Злат. 88 бес. на ев. Іоанна стр. 717-718.

какъ менфе совершенные, а затфиъ-овцами, какъ болфе севершенные" <sup>1</sup>). Евфимій Зигабень, впрочемь, не строго жежался этого взгляда: подъ агнцами и овцами онъ разумълъ в вообще встать втрующихъ<sup>2</sup>). Дтиствительно, трудно, скажень болѣе, невозможно согласиться, что подъ агнцами и овцача Інсусъ Христосъ разумбетъ здбсь апостоловъ. Изъ текста ясво видно, что аницы и общы разделяются оть апостоловь (сихьтойтом ст. 15). Інсусъ Христосъ ни какъ не могъ поручень Петру пасти апостоловъ, потому что онъ оказался слабѣе изъ въ любви къ Нему. Петиъ отрекся отъ Інсуса Хряста, а пречіе апостолы не отрекались отъ Него. Какъ же можно быю поставить Петра пастыремъ надъ тѣми, которые не нуждалесь въ его руководствѣ? Притомъ, не были-ли апостолы поставлены самостоятельными пастырями уже въ день воскресенія Господа? Мы говорили уже, что вечеромъ этого дня Госполь облекъ одинаковою властію и одинаковыми правами всёхъ апостоловъ. Въ виду этого нужно признать мизніе католическихъ толковниковъ неосновательнымъ. Подъ агнцами нужне разумѣть такихъ христіанъ, которые еще не утвердились въ Полъ же-болѣе совершенныхъ вѣрѣ. овцами въ в\$р\$. вполнѣ прилично названіе Тъмъ и другимъ агвцевъ и овецъ. Какъ агнцы нуждаются въ кормлении соотвѣтствующей пищей, въ неусыпной охрань, такъ и христіане, только что ставшіе членами церкви, нуждаются въ обученіи первоначальнымъ истинамъ христіанской религіи. Пастырь долженъ тщательно слёдить за ихъ религіознымъ развитіемъ. Мальйтій недосмотръ съ его стороны можетъ испортить все дело первоначальнаго воспитанія ихъ. Иное отношеніе онъ долженъ проявлять къ болёе совершеннымъ вёрующимъ. Какъ овцы нуядаются только въ охранѣ, въ указании хорошихъ пастбищъ, такъ и члены церкви, уже обученные истинамъ христіанской религіи, нуждаются только въ общемъ руководствѣ пастыря. При этомъ, однако, пастырь не долженъ упускать изъ вида. что и для этихъ членовъ церкви необходимо раскрытіе истивъ христіанской вѣры. Какъ пастухъ долженъ заботиться о томъ.

1) Знгабень,-толков. ев. отъ Іоанна, стр. 307-308.

2) Ibid, crp. 308.

732

Digitized by Google

чтобы овцы не съъли какого-нибудь ядовитаго, вреднаго растенія, такъ и цастырь долженъ наблюдать, чтобы пасомые его не усвоили себѣ какого-либо еретическаго ученія, вреднаго для вхъ душевнаго усовершенствованія. Вотъ почему Господь поручаеть Петру не только поциатиет та провата, но и вобхети та провата. Цёлью апостольскаго служенія Петра Господь ставить не ловитву только человакова, но и питание, укрѣпленіе въ вкрѣ христіанъ. Петръ долженъ не только собирать стадо, но и оберегать, стеречь это стадо и пасти его съ усеркакъ пастухъ пасетъ своихъ овецъ. И Петръ діемъ. забыль. что повелѣлъ ему часъ его Господь вЪ этотъ Учитель. И Онъ вфрно пасъ агнцевъ И овепъ своего великаго Пастыреначальника. Онъ заботился и о томъ, чтобы другіе пастыри были послушны этому повелфнію. Въ своемъ первомъ посланіи онъ слѣдующимъ образомъ увѣщеваетъ пастырей: "пасите Божіе стадо, какое у васъ, надзирая за нимъ непринужденно, но охотно и богоугодно, не для гнусной корысти, но изъ усердія, и не господствуя надъ наслѣдіемъ Божіимъ, во подавая примъръ стаду, и когда явится Пастыреначальникъ, вы получите неувядающій віснець славы" (V, 2-4).

Такимъ образомъ, за свое твердое испов'Едание любви къ Господу, Петръ былъ возстановленъ въ апостольское званіе. Это звание налагало на него обязанность твердаго и неуклоннаго исповѣданія вѣры даже до смерти. Петръ и прежде по чувству преданности къ Господу говорилъ Ему: Господи, съ Тобою я ютовъ и въ темницу и на смерть идти (XXII, 33 Лук.), душу свою за Тебя положу (Іоан. XIII, 37). Теперь ему вмёстф съ другими учениками, какъ проповёдниками истины, предстояло вступить въ борьбу со зломъ, въ которой ихъ могла поддерживать только любовь къ Господу, теперь имъ предстояло испытать много бъдствій и скорбей. Спаситель счель нужнымъ заравѣе указать Петру, что ожидаеть его въ будущемъ, чѣмъ окончится его апостольское служеніе. Заранье зная, что миссіонерская діятельность сопровождается скорбями и трудами, Петръ не могъ уже опустить рукъ при первой непріятности, не могъ роптать на свою судьбу. Это пророчество Господь высказываеть въ символической формѣ, Его рѣчь та-

инственна, мученическая смерть Петра представляется позь образомъ безсилія старца, съ которынъ поступаютъ противъ его воли. Господь говорить Петру: аминь, аминь лаголю тбъ: егда быль еси юнь, поясался еси самь, и ходиль еси, аможе хотплъ еси; егда же состарьешися, воздъжения ручь moou, u unz- $a\lambda\lambda_{05}^{-1}$ ) ms nosuemz- $\Delta a_{1}^{2}$  was bedeen z- $a_{1}^{2}$ аможе не хощеши. Спаситель сравниваеть два возраста жизни Петра: юность и старость. Въ то же время, когда Онъ говорилъ это Петру, послёдній находился въ зрёломъ возраст'ь. Неупомвнаніе длиннаго промежутка времени между юностью и старостью Петра не делаетъ сравнения страннымъ, какъ думаютъ нъкоторые (Люкке, Генгстенбергъ)<sup>4</sup>). Інсусъ указываетъ на юность, какъ на время полнаго самоопредъленія въ контрасть къ существующему въ старости безсилію. Эготъ конграстъ быль бы ослабленъ чрезъ упоминание промежутка времени между юностью и старостью. Впрочемъ, подъ юностью здъсь можно разумъть длинный промежутокъ времени, въ течение котораго Петръ могъ поступать совершенно самостоятельно. Это открывается изъ словъ Господа: поясался еси самъ и ходиль еси, аможе хощеши. Опоясывание самого себя-образъ неудержимой энергіи. На востокѣ, обыкновенно, опоясываются тогда, когда готовятся къ работѣ, или путешествію (1 Цар. ХУІІІ. 46; 2 Цар. ІУ, 29; ІХ, 1; Лук. ХІІ, 35; ХУІІ, 8; Іоан. XIII, 4; XXI, 7; Дъян. XII, 8). Петръ въ юности могъ ходить туда, куда хотвлъ. Никто не могъ стеснять его действій. Совершенно не такъ будетъ дъйствовать Петръ въ старости. У него не хватитъ силъ опоясать себя. Онъ будетъ въ состоянии только поднять свои руки, чтобы другой его опоясалъ и повелъ, затъмъ, противъ его воли. Нъкоторые толковники на основании слёдующаго стиха видять здёсь образное



<sup>1)</sup> Въ Синайскомъ и Кэмбриджскомъ кодексахъ стоитъ аллог, но въ Александрійскомъ, Ватиканскомъ и Ефремовомъ код.—2ллос.

<sup>2)</sup> Въ Синайск. колексв пишется (шосовси, въ Ефремоволъ-Сшовит, которое нужно счесть поздней поправкой. Въ Камбриджск. мы находниъ (шосовся се.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Въ Синайск. код. пишется посу́дооздія дос о́са о̀ θέλεις; въ Комбрилк. кодевсѣ---а́па́роодія де.

<sup>4)</sup> Commentar uber die schriften des Evangelisten Iohannes von Lücke, τ. 2, crp. 512; Das Evangelium des Iohan erläutert von Hengstenberg, τ. 3, crp. 347.

описание смерти Петра. Подъ опоясываниемъ они разумъютъ или связывание Петра веревками передъ пригвождениемъ ко кресту (Лютардть)<sup>1</sup>), или опоясывание стыднымъ платкомъ (Эвальдъ)<sup>2</sup>), или заключение въ оковы (Мейеръ)<sup>3</sup>), а подъ веденіемъ Петра, куда овъ не хочетъ, разумѣютъ или влеченіе его къ мѣсту суда (Лютардтъ, Вейссъ) \*), или несеніе креста (Евальдъ) <sup>5</sup>). Но такъ какъ самоопоясываніе и движеніе Петра по своей воль, въ первой половинь предложенія. значать только свободное самоопредёление Петра, то и во второй половинѣ---это самое должно разсматривать, какъ образъ свободной передачи себя во власть другого. Н'ётъ сомнёнія, что здѣсь ясно указано на мученическию смерть Петра, но родь этой смерти не указанъ. Въ этомъ согласны почти всъ отцы церкви. "Сказавъ о любви къ себѣ, пишетъ, напримъръ, Златоусть, Христосъ предрекаеть ему (Петру) и мученичество, которому онъ подвергнется. Несомнѣнно, что Петръ самъ этого хотель и желаль, потому Христось и возвестиль ему это. Онь неоднократно говориль: душу мою за тя положу (Ioan. XIII, 37), в: аще ми есть и умрети съ тобою, не отвернуся тебе (Мо. XXVI, 33); поэтому Христосъ и устроилъ по его желанію. Что же значить: аможе не хощеши? Христосъ говорить здъсь о свойствѣ (нашего) естества и необходимомъ законѣ плоти, о томъ, что душа неохотно разрѣшается огъ тѣла, такъ что хотя бы произволение было и твердое, но и при этомъ природа обнаруживаетъ себя. Никто безъ страданія не разстается съ тѣломъ и это Богъ устроилъ, какъ я и прежде говорилъ, для пользы, чтобы немного было насильственныхъ **с**мертей"<sup>6</sup>).

Сія же рече (Іисусъ), пишетъ евангелисть, назнаменуяотида́гово, коею смертію прославить Бога. Слово назнаменуя подало поводъ нѣкоторымъ толковникамъ (де-Ветте, Лютардту, Эвальду) <sup>7</sup>) думать, что Іисусъ Христосъ указалъ здѣсь

- 1) Das Iohan. Evang. 4. 2, crp. 545.
- 2) Comment. nb Ev. Iohan. von Keil crp. 522.
- <sup>3</sup>) Comment. ub. N. Test. 2, 294. <sup>4</sup>) Das Iohan. Evang. 4. 2, 546.
- <sup>5</sup>) Comment ub. Ev. Ioh. von. Keil, crp. 592.
- 6) Златоусть, 88-я бес. на ев. Іоавна, стр. 719.

7) Kurze Erklärung des Evang. Iohannis von de Wette, crp. 221; Das. Iohon. Evangelium erklärt von Luthardt, 4. 2, 547.

на. крестную смерть Петра. Госполь, по ИХЪ MHEBIR. сдёлаль знакъ (опредоч) креста божественными своими рукази. Но гораздо основательние полагать, что здись говорится войще о мученической смерти Петра, какъ и въ предыдущень стихѣ. Евангелистъ называетъ смерть Петра прославленіень Божіимъ оттого, что въ ней открылись дела Духа Святыю. Созерцающіе эту смерть, видя твердость вѣры Петра, нагладво должны были убъждаться въ величіи того Бога, которому служилъ Петръ. Изъ исторіи церкви извѣстно, какъ многіе язычники, видя смерть мученика-христіанина, оставляли своихь ложныхъ боговъ, и воздавали честь Единому, всемогущем Богу. Евангелистъ не говоритъ объ исполнении пророческато слова Христа, объ этомъ мы знаемъ изъ другихъ достовърныхъ источниковъ. Уже Климентъ Риискій въ своемъ первояъ весланіи къ Кориноянамъ сообщаеть, что Петръ былъ замучевь въ Римѣ во время преслѣдованія христіанъ Нерономъ<sup>1</sup>). Оригенъ сообщаетъ, что Петръ былъ распятъ на крестѣ головою внизъ<sup>2</sup>). О мученической кончинѣ Петра упоминаетъ затѣиъ Тертулліанъ <sup>8</sup>) и Іеронимъ <sup>4</sup>).

Высказавъ пророчество о мученичествѣ Петра, Господь обращается къ послѣднему съ требованіемъ: иди за Мноюа́ходоо́деі рог<sup>5</sup>). Эти слова нѣкоторые толковники (Вейссь. Павлюсъ, Толюккъ) въ связи со ст. 20-мъ понимаютъ каєъ простое желаніе Іисуса удалиться съ Петромъ для уединенной бесѣды<sup>6</sup>). Но мы не можемъ ограничиться такимъ буквальнымъ пониманіемъ выраженія Господа. Въ самомъ дѣлѣ, зачѣмъ Господу нужно было брать Петра съ собою? Чтобы провести съ нимъ нѣсколько часовъ въ одиночествѣ? Но мы знаемъ, что явленія Господа были очень кратки. Притомъ какія

1) Писаніе мужей апостольскихъ въ русскомъ переводі, свящ. Преображ.; ст. 107. М. 1862.

2) Евсевій, --Ц. Ист. III, 1.

<sup>3</sup>) Teptya.,-Scorp. 15, de praescript, 35.

4) Іеронимъ, Catal. Script, eccl. с. 2; см. Фарарра "Первые дни христіая; ства", ч. 1, стр. 162. Сиб. 1888.

5) Въ Кодексахъ: Синайскомъ, Ватиканскомъ, Александрійскомъ и Кэмбриласкомъ иншется-об ист аходобяет.

<sup>6</sup>) Commentar. zum Evangelie Iohannis von Tholuck, crp. 355. Cx. eme Comment. zum ev. Iohannis von Godet, crp. 587.

Digitized by GOOGLE

айны могъ Господь сообщить Петру? Все, что нужно было сообщить ему. Онъ могъ сказать въ присутствіи другихъ учениковъ. Изъ евангельской исторіи мы видимъ, что Господь зсегда находился со всёми апостолами. Только во время Преображенія и во время молевія въ Геесиманскомъ саду Онъ бралъ только трехъ апостоловъ. Такимъ образомъ, мы должны полагать, что Господь, предсказавъ Петру мученическую кончину, началь удаляться отъ апостоловъ и сказалъ Петру: иди за мною, чтобы этимъ символически указать ему на слёдованіе за Нимъ. Какимъ путемъ шелъ Спаситель, такимъ же путемъ долженъ былъ идти и Петръ. Его жизнь должна была быть подобна жизни Самого Господа. На этотъ символичеческій смыслъ указываеть уже предыдущее символическое описаніс исхода жизни Петра в близко лежащее сравненіе съ словами Матеея (Х, 38): иже не приметъ креста своего, и въ слъдъ мене грядетъ-аходоивеї опіст цои-нъсть мене достоина. На этотъ символический смыслъ указываетъ еще сравнение этого мъста съ XIII, 36 Іоанна, гдъ Господь говоритъ Петру, что онъ въ этотъ разъ (во время крестныхъ страданій Інсуса Христа) не можетъ слѣдовать за Нимъ, но въ другой разъ будетъ слѣдовать по Немъ: аможе азъ иду, не можеши нынь по мнь ити: посльди же по мнь идеши. Это объяснение выражения: иди за мною высказывается Өеофилактомъ, Евоиміемъ Зигабеномъ и другими<sup>1</sup>).

За удаляющимся Господомъ слѣдовалъ не одинъ Петръ. Обращся же Петръ. повѣствуетъ евангелистъ, видъ ученика, его же любляше Іисусъ, во слъдъ идуща, иже и возлеже на вечери на перси его и рече: Господи, кто есть предаяй Тя. Петръ обернулся назадъ, вѣроятно, потому, что услышалъ шаги идущаго за нимъ человѣка. Петръ увидѣлъ ученика, егоже любляше Іисусъ. Евангелистъ не сообщаетъ намъ имени этого ученика, но мы знаемъ, что подъ ученикомъ, егоже любляше Іисусъ, евангелистъ разумѣетъ самого себя. Про этого ученика здѣсь сказано еще, что онъ на вечери возлежалъ (точнѣе—наклонился) на груди Господа. Отцы церкви Златоустъ, Өеофилактъ, Евоимій Зигабенъ, полагаютъ, что евангелистъ упомя-

) Благовъстникъ, ч. 4, 484; толк. еванг. отъ Іоанаа Зигабена, стр. 309.

нулъ о возлежани на вечери (Ioaн. XIII, 25) не безъ причивы. "Евангелисть, пишеть Евоний Зигабень, упоминаеть « возлежания на тайной вечери и вопросъ, чтобы показать, васколько Петръ сдёлался смёлымъ, раскаявшись въ своемъ отречении. Во время тайной вечери онъ не осмѣлился спросить Господа и воспользовался для этого помощью возлюбленна: ученика, а теперь онъ смѣло спрашиваетъ о самомъ возлюбленномъ ученикѣ"<sup>1</sup>). Что побудило Іоанна следовать за Господомъ и Петромъ, не сказано въ евангеліи. Нѣкоторые (напр. Генгстенбергъ) думаютъ, что Іоаннъ этимъ хотѣлъ показать свою готовность къ такому же мученичеству, которое было предсказано Петру<sup>2</sup>). Но развѣ Іоаннъ не знадъ, что Господь, какъ всевѣдущій, могъ знать о его желаніи независимо отъ внѣшняго обнаруженія посл'єдняго? Основательніе полагать, что Іоаннъ пошелъ за Господомъ и Петромъ, вслѣдствіе своей горячей любви къ Господу. Іоанну трудно было удержаться на прежнемъ мѣстѣ, когда Господь удалялся отъ Него. Онъ желалъ постоянно быть съ Господомъ, постоянно наслаждаться Его присутствіемъ и слушать Его бесёды. Такимъ образояъ. только въ горячей любви Іоанна къ Господу нужно видъть првчину того, что онъ пошелъ за Господомъ и Петромъ.

Сего видльва Петра, глагола Іисусови: Господи, сей же что. Нѣкоторые экзегеты (Мейеръ, де-Ветте, Бауеръ) думаютъ. что въ основаніи этого вопроса Петра заключалась не совсѣмъ чъстая мысль: это было движеніе зависти. Онъ только что узналь. что ему предстоитъ тяжелый и трудный путь въ служенін Госиоду, что онъ окончитъ свою жизнь въ борьбѣ и страданія. Между тѣмъ, Іоанну нвчего подобнаго не было возвѣщено, а отсюда Петръ могъ заключить, что на долю этого ученика падетъ легкій и пріятный жребій, что, слѣдовательно, онъ нѣкоторымъ образомъ предпочтенъ ему. Поэтому онъ желадъ бы знать: тяжелѣе-лн или легче, чѣмъ ему, будетъ Іоанну въ его апостольской дѣзтельности <sup>3</sup>). Но возможно ли допустить, чтобы Петръ въ 9<sup>тн</sup>

<sup>1</sup>) Зигабенъ, толков. ев. отъ Іоанна, стр. 310.

2) Das Evangelium des heiligen Iohannes erläutert von Hengstenberg, 1. 3. crp. 351.

3) Commentar uber das N. Test. von Meyer. 4. 2, 296; Kurze Erklärung des Ev. Iohan. von de Wette, crp. 222. Comment. zum Ev. Iohan. von Godet, crp. 588

аинуты исполнился зависти къ своему близкому другу? Какъ извъстно, Петръ передъ этимъ только что получилъ прощеніе этъ Господа за свое троекратное отречение отъ Него. Онъ долженъ былъ теперь радоваться, что ему было поручено пропов в дывать о Христь. Его не должны были смущать ть мученія, какія ему предстояло испытать во время его апостольской дъятельности. Напротивъ, его любовь ко Христу побуждала съ радостію переносить скорби и гоненія за Него. Изъ его писаній мы дёйствительно видимъ, что онъ нисколько не тяготился своимъ апостольскимъ жребіемъ. Если такъ, то какъ же Петръ могъ завидовать Іоанну? Напротивъ, Іоаннъ долженъ быль бы завидовать Петру: послёдній могъ гордиться своимъ положеніемъ. Действительно, некоторые думаютъ, что въ вопросѣ Петра сказалась минутная гордость, высокомѣріе. Къ нему только Господь обратился: иди за мною, а къ Іоанну такое опредбленное требование не относилось. Отсюда будто-бы легко могла возникнуть въ сердцѣ склоннаго къ тщеслявію ученика мысль: "ты избрапный; тебя преимущественно хочеть привлечь къ Себѣ Господь; ты будешь Его довѣреннымъ преимущественно предъ встями другими". Въ этомъ случат вопросъ его: "Господи, а онъ что?" былъ какъ-бы требованіемъ къ Господу отослать назадъ Іоанна, запретить ему идти за Нимъ. Думающіе такъ забываютъ, что Петръ только что получилъ прощение въ своемъ грехъ. Могъ-ли онъ гордиться предъ Іоанвомъ, когда звалъ, что самъ онъ человъкъ слабый, принятый въ ликъ апостоловъ только по милосердію Господа? Петръ, напротивъ, долженъ былъ считать себя самымъ меньшимъ изъ апостоловъ. Свой вопросъ Петръ предложилъ Господу не изъ зависти или гордости, а изъ участія къ своему другу. Петру стало жаль, что его любимый другъ Іоаннъ не получилъ отъ Іисуса никакого предсказанія. Поэтому естественно было, что, при взглядь на Іоанна, онъ желалъ соединить съ полною уже извёстностію собственной участи извёстность участи и его друга; какъ Іоаннъ на тайной вечери спрашивалъ за Петра: "Господи, кто предастъ Тебя?" такъ и Петръ взамѣнъ этого спросилъ за Іоанна: "Господи! сей же что?".

Іисусъ Христосъ не удостоилъ Петра прямымъ отвѣтомъ;

онъ сказалъ: аще хощу, да той пребываеть, дондеже прину. что къ тебъ, ты по мнъ гряди. Отвътъ Господа показываеть. что вопросъ Петра былъ безполезенъ и безцѣленъ. Петръ дожевъ былъ слѣдовать за Інсусомъ и это только иметь въ нду; въ своемъ слёдования за Господомъ онъ не долженъ быт увлекаться посторонними предметами. Хорошо говорить об этомъ Златоустъ: "такъ какъ Петръ, пишетъ онъ, говорялъ в крайней заботливости и не желая разлучиться съ Іоаннон. то Христосъ, показывая, что сколько-бы онъ ни любилъ ет. но его любовь не сравнится съ любовью Самого Христа.говорить: аще хощу, да той пребываеть, что къ тебъ? Этень Онъ научаетъ васъ не сокрушаться (о будущемъ) и не любопытствовать больше, чёмъ сколько Ему угодно. Петръ всегда былъ иылокъ и скоръ на такіе вопросы, а потому Христось этими словами снова обуздываетъ его горячность и научаеть не быть сверхъ мёры любопытнымъ... Христосъ говорить Петру: тебѣ поручено дѣло; заботься о немъ, совершай его, терпи и подвизайся. Что тебь, если Я хочу, чтобы Іоаннъ здесь пребываль? Ты смотри за своимъ дѣломъ и о немъ заботься<sup>« 1</sup>). "Слова эти были внушительны не только для самого Цетра. I. Яхонтовъ, но е для тъхъ, пишетъ прот. воторые желають въ немъ видёть наместника Христова, главу апостоловъ и всей Церкви. Божественный Учитель. готовясь разлучиться видимо съ своими учениками, очевидно не предвазвачалъ Петру такой должности, не оставлялъ его своимъ преемникомъ, единственнымъ посредникомъ между Нимъ, истиенымъ главою Церкви и прочими членами ея, върующими въ Него. Какая же дерзость, какое кощунственное превозношеніе-усвоять римскимъ епископамъ такія права, какихъ ж имблъ самъ Петръ, ложно почитаемый ими же, епископами, за перваго въ ряду ихъ" 2).

Указаніе Господа на свою власть оживлять и умерщильть многіе поняли неправильно. Нікоторые подумали, что Госпол предсказаль Іоанну тілесное безсмертіе до Его пришествія <sup>3</sup>).

740



<sup>1)</sup> Златоусть, бестам на ев. Іоанна, стр. 721-722.

<sup>2) &</sup>quot;Соровъ дней отъ воскресенія Господа до вознесенія Ею", стр. 87.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Подъ пришествіемъ Господа нъкоторые разумъють здъсь невидимое схож-

Ев. Іоаннъ далбе опровергаетъ это неправильное мибніе: изыде же слово се въ братію, яко ученикъ той не умретъ: и не рече ему Іисист яко не умретт, но: аще хощу тому пребывати, дондеже пріиду, что къ тебъ? Подъ "братією" здѣсь нужно разумѣть вѣрующихъ. Безъ сомнѣнія, апостолы поняли слова Спасителя въ надлежащемъ смыслѣ и правильно передали ихъ христіанамъ. Но послёдніе, передавая другъ другу слова Христа, поняли ихъ неправильно. Мы знаемъ, что вода, вытекая изъ источника чистою и свѣтлою, пробѣгая по равнинѣ, становится нечистою и мутною. Подобно этому и правяльный смыслъ словъ Христа, передававшихся отъ одного къ аругому, съ теченіемъ времени затемнился. Начали думать, что Іоаннъ, по слову Христа, не умретъ до пришествія Его. Ев. Іоаннъ, узнавъ о такомъ неправильномъ толковани словъ Інсуса Христа, счелъ нужнымъ опровергнуть его. Онъ говорить, что слова Христа были сказаны условно; поэтому изъ нихъ нельзя выводить положительнаго рѣшенія. Господь не объщалъ Іоанну тёлеснаго безсмертія, но указалъ только на возможность его по вол'ь Господа. Протесть евангелиста не уничтожилъ, однако, неправильнаго мибнія. Даже смерть Іоанна не помѣшала распространенію нельпыхъ сказаній. Евеимій Зигабенъ передаетъ два подобныхъ сказанія. "Нѣкоторые, пишетъ онъ. говорять, что Іоаннь живеть и во времена антихриста вместе съ Иліей и Энохомъ будетъ убитъ за проповъдь объ Інсусъ Христѣ. А если показывается его гробница, то что-же изъ этого? Онъ живымъ вошелъ въ нее и оттуда былъ взятъ подобно Иліп и Эноху... Тѣ, которые говорятъ, что Іоаннъ умеръ. пе-

деніе Его надъ Іерусалимомъ, совершившееся въ 70 году по Р. Хр. Такь преосвящ. Иннокентій иншеть; "поль припествіемъ Іисусовымъ, которое здѣсь полагается предѣломъ жизни Іоанновой, можно разумѣть Его невидимое припествіе для суда надъ Іерусалимомъ, о которомъ Інсусъ выразнася нѣкогда слѣдующимъ образомъ: суть инцыи отв здъ стоящихъ, иже не имуть окусити смерти, дондеже видять Сына человъческаго, грядущаго во царствіи своемь (Мато. XVI, 28). (Соч. Иннокентія, архіеп. Херсонскаго, т. Х, стр. 354—355). Но гораздо основательнѣе подъ пришествіемъ Господа разумѣть будущее славное пришествіе Его для суда надъ міромъ. Въ евангеліяхъ говорится только объ этомъ пришествів (Мато. XXIV, 27 и дал.; Марк. XIII, 26 дал. Лук. XXI, 27 ср. I Іоанна II, 28), глѣ слово "пришествіе"—пароозіа,—аdventus означаетъ въ устахъ Іоанна несомнѣнно послѣднее судное пришествіе Господа.

редають это такимъ образомъ: выкопали, говорять, яму и облжили кругомъ камнями; затёмъ, опустили его туда и закрын. Спустя нёсколько дней осмотрёли эту яму и не нашли его: но такъ какъ всетаки его положили туда, то и говорятъ, что онъ умеръ" <sup>1</sup>). Блаж. Августинъ передаетъ <sup>2</sup>) слёдующую сагу. Іоаннъ приказалъ приготовить себѣ гробницу, легъ въ нес. какъ въ постель и скончался, но на самомъ дѣлѣ онъ ве умеръ: онъ дышетъ въ своемъ гробѣ, его дыханіе поднимаетъ могильный холмъ и гонитъ пыль къ небу.

Къ описанию этого явления евангелисть Іоаннъ прибавляеть два заключительныхъ стиха. Въ одномъ изъ нихъ онъ утверждаеть истинность всего написаннаго имъ: сей есть ученика свидательствуяй о сихъ, говорить онъ, иже и написа сія в выма - бибацеч-яко истинно есть свидительство его. Этоть заключительный стихъ относится не къ одной только XXI главь. но ко всему евангелію. Это видно изъ слѣдующаго стиха (25) и изъ торжественности удостовъренія, содержащагося въ этоиъ самомъ стихѣ. Въ немъ Іоаннъ утверждаетъ истинность своего евангелія не отъ одного своего лица, но отъ лица встуъ апостоловъ, поэтому онъ употребляетъ множественное числознаемъ. Свидътельство Іоанна потому истинно, что онъ былочевиддемъ всей жизни Іисуса Христа, и потому еще, что онъ писалъ подъ внушеніемъ Святаго Духа. Такимъ образомъ. Іоаннъ имѣлъ полное право назвать свое свидътельство истивнымъ. Что онъ говоритъ истину, это всякому видно изъ его евангелія. На это указываль еще блаж. Өсофилакть. Откул видно, пишетъ онъ, что я (Іоаннъ) говорю истину, а не въ угоду Учителю? Изъ того уже, что я многое оставилъ, видно. что я не хотёль угождать Ему. Ибо я выставиль на выз все укоризненное, не скрывъ и того, что Его называли беззаконникомъ и обманщикомъ, и даже бъсноватымъ. Очевидно. не старался угодить Ему. Ибо, кто льстить, тоть постуя пастъ напротивъ; позорное опускаетъ, а выставляетъ на визъ достославное"<sup>8</sup>).

<sup>3</sup>) Өеофилактъ, Благовъстникъ ч. 4, стр. 487-488.

742



<sup>1)</sup> Зигабенъ, толков. ев. отъ Іоанна, стр. 310-311.

<sup>2)</sup> Tr. 124. in Ioan. см. Patrologiae Cursus completus изд. Migne's, т. 35. стран. 1970.

Въ другомъ заключительномъ стихѣ Іоаннъ говоритъ, что иногое изъ дѣлъ Іисуса Христа осталось незаписаннымъ: суть же и ина многа, яже оза 1)-сотвори Іисусъ, яже аще бы по единому писана быша, ни самому мню всему міру вмъстити пишемых книг. Аминь. Этими словами Іоаннъ указываетъ на то, что безконечны дёла милосердія и любви, которыя совершиль на земль Інсусь Христось. Отцы церкви-Златоустъ и Өеофилактъ понимаютъ эти слова буквально". Не удивляйся сказанному, говорить блаж. Өеофилакть, что если-бы писать книги о делахъ Іисуса, то не вместилъ-бы ихъ міръ; но помысли о неизреченной силѣ Бога Слова и сказанное прими съ вѣрою. Ибо, какъ для насъ легко говорить, такъ для Него легко, и даже гораздо легче творить, что Ему угодно"). Евфимій Зигабенъ держится иного взгляда: "не вмъстилъ-бы этихъ книгъ міръ, говоритъ онъ, по другой причинѣ, именно, не вслѣдствіе множества написанныхъ книгъ, а вслёдствіе величія того, что въ нихъ написано. Эга ръчь гиперболическая, указывающая Ha великое множество дълъ, совершеннымъ Господомъ. Гиперболою очень часто пользуются писатели и ораторы, когда хотять изобразить величіе какого-либо предмета. Самъ свангелисть, прибавивши слово мию, ослабиль и всколько гиперболу, и усилилъ въру въ то, что могло-бы показаться невъроятнымъ, показывая, что онъ сказалъ такъ по причинъ великаго множества дѣлъ, совершенныхъ Господомъ" <sup>3</sup>).

Ив. Глюбовъ.

(Окончание будетъ).

<sup>1)</sup> Лахманъ и Тишендорфъ на основани Синайскаго, Ватиканскаго и Ефремова кодексовъ витето оза читаютъ а, но Мейеръ отстанваетъ цервое слово.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Өеофилактъ, Благовъстникъ, ч. 4 стр. 488. Златоустъ 88 бес. на Іоанна, стр. 724.

<sup>3)</sup> Зигабенъ, толков. ев. отъ Іоанна, стр. 312.

# Конечная цъль человъческой жизни по христіанскому ученію.

Вопросъ о конечной цёли челов'ческой жизни есть важныйшій вопросъ для каждаго человѣка. Для чего я живу? Какая послёдняя цёль моей жизни?-вотъ вопросы, которые возникали и возникають въ умѣ каждаго, болѣе или менѣе мыслящаго человѣка, даже больше, — въ умѣ всякаго, не лишившагося еще человъческаго достоинства. Съ пробуждениемъ сознанія челов'єка, вопросъ этотъ уже предносится его душт в требуетъ такого или иного рѣшенія. Да такъ и должно быть, потому-что человѣкъ тѣмъ главнымъ образомъ и возвышается надъ животными и всей безсмысленной природой, что онъ есть существо самосознающее и самоопредѣляющееся. Человых нужно не только жить, но и давать себѣ отчеть о смыслѣ в цфли жизни, не только дфлать что-нибудь, но и собственнымъ убъжденіемъ и волею давать смысль и направленіе своей діятельности. Поэтому съ самой колыбели своей жизни человечество было занято ръшеніемъ вопроса о цъли жизни, вопроса важнъйшаго, --- важнъйшаго потому, что отъ такаго или иного его ръшенія зависълъ и зависить весь строй, весь образъ человъческой жизни и даже самая жизнь. Много и долго трудилось человьчество въ лицѣ сильныхъ умовъ своего времени надъ рѣшеніемъ этого наитруднъйшаго вопроса, много предлагалось в отвѣтовъ, но отвѣтовъ неудовлетворительныхъ, одностороннихъ и даже совершенно ложныхъ. Возникали цѣлыя философскія в религіозныя системы, какъ плодъ подобныхъ трудовъ,---системы самыя разнообразныя и самыя противоръчивыя. Много

Digitized by Google .

сильныхъ и крѣпкихъ умовъ разныхъ вѣковъ и разныхъ націй оказались безпомощными, и много благородныхъ сердецъ разбилось въ сомнѣніи и отчаяніи при безвыходныхъ трудностяхъ въ разрѣшеніи этого вопроса, доказывая тѣмъ самымъ неразрѣшимость послѣдняго для человѣческаго ума собственными усиліями. А между тѣмъ есть на него самый простой и удобопонятный отвѣтъ, но въ то-же время отвѣтъ—поразительвый по своей глубинѣ и высотѣ,—отвѣть разрѣшающій всѣ трудности, примиряющій противорѣчія и все уясняющій, по крайней мѣрѣ, настолько, насколько это нужно для существенныхъ потребностей человѣка. Отвѣтъ этотъ измышленъ не слабымъ умомъ человѣческимъ, а открытъ самимъ Богомъ въ Его св. откровеніи.

Чтобы очевиднѣе представилась глубина и высота Божественнаго отвѣта на этотъ ископный вопросъ человѣчества и аснѣе сказалась ничтожность и слабость отвѣтовъ человѣческихъ, мы кратко разберемъ болѣе извѣстные изъ нихъ и болѣе повторяющіеся въ устахъ многихъ людей.

Была и есть философія, девизомъ которой служатъ громкія, но жалкія слова евангельскаго богача: "яждь, пей, веселись, *душе моя"!* Чувственныя удовольствія—вотъ конечная цѣль. человъка по этой философіи. Пель жизни людей и животныхъ по этой философіи одна и та же. Но подобное отожествленіе, обезразличивающее человъка и ставящее его на ряду съ животнымъ, не допускаетъ сдѣлать присущее каждому человѣку сознание своего достоинства, своего преимущества предъ животными,---не допускаетъ тъмъ болѣе здравый человѣческій разумъ. Человъкъ можетъ погружаться въ животную жизнь; но онъ не можетъ уничтожить въ душѣ своей ея высшихъ потребностей. Раньше или позже эти потребности возвысять свой громкій голось и наполнять всю душу его мучительнымъ духовнымъ голодомъ. Самое тѣло его, истощенное излишествами, перестаетъ находить удовольствіе въ животной жизни. Наступаеть старость. и животныя наслажденія теряють для него всякую прелесть. А между тъмъ конечная цъль жизни человѣка должна быть для всѣхъ людей всеобъемлющей и неизмѣнной, посему и основное начало жизни людей должно

быть устойчиво и удовлетворительно для всѣхъ и навсегда, должно отличаться общедоступностью и общепримѣнимостью, должно быть достойно высшей природы человѣка. Но таковъли указанный нами принципъ евдемонизма? Конечно, нѣтъ.

Существують теоріи съ болье возвышеннымъ характероиъ. ставящія конечною цълію человъка осуществленіе на senut высшихъ идеаловъ истины, добра и красоты. Правда, цѣль эта высока, она соотвѣтствуетъ и самой природѣ человѣка, въ воторой заложены стремленія къ этимъ идеаламъ; такая цільвь нѣкоторомъ отношенія приближается къ той, какую опреділяетъ человѣку и христіанство. Но послѣднее даетъ вную постановку идеальнымъ стремленіямъ человѣка, ставя Re HXL самихъ по себѣ взятыхъ отдѣльно, конечною цѣлію человѣка. а возводя ихъ къ ихъ Первоисточнику и не ограничивая ихъ земнымъ предбломъ, въ которомъ невозможно разсчитывать на ихъ осуществленіе. Въ этомъ и ошибка данныхъ теорій, которыя вообще можно назвать идеалистическими. Въ самомъ льлѣ, можно-ли полагать конечную цѣль человѣка въ этихъ идевлахъ? Никогда. Одно ужъ то, что они не осуществимы въ полной степени на землъ, показываетъ, что не въ нихъ самихъ по себѣ конечная цѣль безсмертнаго человѣка. А что эти ндеали не осуществимы человѣкомъ на землѣ, объ это̀мъ ясно свидьтельствуетъ ихъ разпообразіе, перемѣнчивость и полная неосуществимость въ дъйствительности. Понимали и понимають эту действительность и сами поклонники этихъ теорій, а потому и осуществление этихъ идеаловъ съ личности стали переносить на целов человечество. Стали говорить, что эти ндеалы предназначено осуществить всему человѣчеству, выполненіе ихъ должно быть в'єнцомъ исторіи челов'єчества. Поэтому каждый долженъ трудиться въ надеждѣ на исполненіе его идеаловъ будущимъ потомствомъ,--значитъ трудиться для счастія послѣдняго. Но одна та мысль, что весь тотъ трудъ, которому я посвящаю всю мою жизнь, долженъ послужить не моему счастію, а счастію другихъ, уже обезц'аливаетъ мою жизнь: вѣдь, счастіе другихъ не есть-же мое счастіе, и мой трудъ для меня-то собственно, значить, безцёлень. Да и самая надежи на осуществление этихъ идеаловъ на землѣ, хотя-бы трудонъ

746

всего человѣчества, невѣроятна. Противъ этой надежды и свицѣтельство исторіи, и опытъ жизни, и собственное сознаніе каждаго.

Въ противоположность этимъ идеалистическимъ теоріямъ, не соотвътствующимъ дъйствительности, существовали и существуютъ теоріи пессимистическія. Живнь, по этимъ теоріямъ, сама по-себъ есть зло, несчастіе, страданіе. Поэтому цѣль человѣка—какъ можно скорѣе прекратить эти страданія черезъ самоуничтоженіе, ибо небытіе лучше бытія. Но подобный абсурдный отвѣтъ и не можетъ служить отвѣтомъ на предлагаемый вопросъ, который по прежнему остается открытымъ. Въ самомъ дѣлѣ, развѣ небытіе можетъ быть цѣлію бытія? Въ такомъ случаѣ, вѣдь, не къ чему было и давать человѣку бытіе, если-бы цѣлію его существованія было небытіе; но оно дано, слѣдовательно, для какой-нибудь цѣли дано.

Вотъ каковы отвѣты человѣческой мудрости на существеннѣйшій изъ вопросовъ человѣка—вопросъ о конечной цѣли его жизни. Ни одинъ изъ нихъ не удовлетворяетъ и никогда не удовлетворитъ истиннаго человѣка. Не такой совсѣмъ отвѣтъ даетъ на этотъ вопросъ христіанское ученіе,—отвѣтъ вполнѣ согласный съ природой человѣка и вполнѣ удовлетворительный для всѣхъ и каждаго,—отвѣтъ не ничтожнаго человѣка, а Того, Кто̀ создалъ его и Кто опредѣлилъ ему и конечную цѣль его жизни.

Человѣкъ, по христіанскому ученію, какъ существо разумносвободное, созданъ для разумно-свободнаго прославленія своего Творца. Слава Божія—вотъ послѣдняя, конечная цѣль человѣческой жизни, ибо, по выраженію Слова Божія, "вся созда Господь Себѣ ради" (Притч. 16, 4), т. е. для Своего прославленія. Эту наявысшую, конечную цѣль человѣка опредѣлилъ Богъ при самомъ творенія первыхъ людей: "положилъ есть яко Свое на сердцахъ (первыхъ людей) ихъ,—пишетъ сынъ Сираховъ,—показати имъ величество дѣлъ Своихъ: да имя святыни Его восхвалятъ и да повѣдаютъ величество дѣлъ Его" (17, 7-8). Самъ Спаситель указываетъ на прославленіе Бога, какъ на конечную цѣль человѣка: "тако да просвѣтится свѣтъ вапъ предъ человѣки,—говоритъ онъ своимъ послѣдователямъ,—яко да видять ваша добрая дъла и прославять Отца вашего, нае на небесбаъ" (Мо. 5, 16). Спаситель для того и пришель на землю, чтобы, искупивъ людей и возстановивъ союзъ ихъ Богомъ, дать имъ средства и силы RLL съ выполненія цёли, — пришелъ облагодатствовать конечной ихъ **насъ**, – говорить Ап. Павель, "яко быти намъ въ похваление (къ возвеличенію) славы Его" (Еф. 1, 12). Поэтому Спаситель лім Своего искупленія челов'вчества и считаль славою Божіей, но теперь искупленные Имъ люди вполнѣ могле выполнить конечную цёль своего назначения: "Отче, приде часъ: прослави Сына Твоего, да Сынъ Твой прославитъ Тя, -- молился Спаситель Богу Отцу въ своей первосвященнической молитвѣ. Азъ прославихъ Тя на земли, дёло совершихъ, еже далъ еси Миб, да сотворю" (Іоанн. 17, 14). Итакъ, конечная цёль человѣкапрославление Бога. Къ нему-то и призываетъ христіанство всёхъ своихъ послёдователей; прославите убо Бога въ тёлесёхъ вашихъ,-говоритъ Ап. Павелъ,-и въ душахъ вашихъ. яже суть Божія" (Ік. 6, 20); "аще убо ясте,-говорить тотьже апостоль, --- аще-ли піете, аще-ли ино что творите. вся во славу Божію творите" (10, 31). Что конечная цѣль человѣческой жизни есть слова Божія, -- это понятно и для всякаю здраваго разума. Неопровержима для разума та истива, что цёль и причина находятся въ самомъ внутреннемъ отношееія и строгомъ соотв'єтствім между собой. Цёль тамъ, где причина. Гаф-же причина человъческой жизни? Въ Богъ, слъдовательно, въ Немъ и конечная цёль этой жизни. Какъ вещь, сдъланыя человѣкомъ, не въ себѣ самой имѣетъ послѣднюю цѣль, а въ самомъ человѣкѣ, сдѣлавшемъ её, такъ и человѣкъ, какъ тварь, долженъ имъть и имъетъ послъднюю цъль свою не въ себъ самомъ, а въ Богѣ, Своемъ Творцѣ. Богъ-Творецъ вселенвой. поэтому естественно и справедливо, чтобы все сотворенное, вся тварь прославляли своего Творца. Если неразумная и бездушная тварь славить своего Творца (Пс. 18, 2; 28, 9), хотя в свойственнымъ ей образомъ, безсознательно исполняя Его законы, то тёмъ болбе долженъ прославлять Творца вёнецъ твари-челов'вкъ. Послёдній, прославляя Бога, такъ-же, какъ и вся природа, такъ сказать, необходимо: своимъ теломъ, прекрасией-

**74**8

#### отдълъ церковвый

шимъ и совершеннѣйшимъ всѣхъ тварей земныхъ, --- своимъ духомъ, самосознательнымъ, разумнымъ, свободнымъ,---призванъ въ то же время къвысшему-свободному и сознательному прославленію своего Творца уподобленіемъ Ему черезъ свою нравственно-доброд втельную жизнь. "Святи будите, якоже Азъ святъ есыь" (Лев. 11, 44), сказалъ Господь еще въ Ветхомъ завѣтѣ; есть" (Мо. 5, 48), сказалъ Спаситель въ Новомъ завѣтѣ,--и въ этихъ словахъ Божінхъ заключается указаніе на тотъ путь, которому слёдуя, человёкъ долженъ достигать конечной своей цёли, именно: указаніе на его правственное совершенствованіе. Къ этому совершенствованію призываютъ христіанъ и апостолы, говоря: "по звавшему вы Святому, и сами святи во всемъ житіи будите" (Ітим. 1, 15);-, бывайте подражателіе Богу, яко чада возлюбленная, и ходите въ любви, якоже и Христосъ возлюбилъ есть насъ" (Еф. 2, 10). Нравственное совершенство, черезъ которое мы призваны прославлять Бога, вполн'в согласно съ природою человѣка. Созданный по образу Божію, человѣкъ естественно долженъ стремиться къ своему первообразу, болѣе и болѣе уподобляться Ему, восходя отъ подобія "къ преподобію истины и правды" (Еф. 4, 24).

Въ самомъ существѣ человѣка, какъ образа Божія, уже заложены стремленія къ истинѣ, добру и счастію. "Человѣкъ непрестанно старается, — скажемъ словами одного просвѣщеннаго проповѣдника, — объ умноженіи своихъ познаній, чтобы открыть наконецъ чистую истину и освободиться отъ предразсудковъ, ошибокъ и заблужденій, преобразуетъ и старается улучшить формы и отношенія жизни, чтобы возстановить всюду добро, правду и миръ и искоренить зло, неправду и вражду, — устрояетъ свой бытъ и старается приводить въ соотвѣтствіе сумму наслажденій жизни съ суммою потребностей природы, чтобы установить вездѣ довольство и счастіе, не возмущаемое недовольствомъ, жалобами и страданіями" 1).

Эти уже стремленія человѣка говорять о выспемъ его назначеніи, совсѣмъ не такомъ, какой имѣютъ въ виду евдемонисты

<sup>1)</sup> Слова и рѣчи прот. Иванцова-Платонова стр. 96-97.

и пессимисты. Но христіанство не обольщаеть человѣчество несбыточною надеждою на осуществление этихъ идеальныть стремленій на землѣ. Нѣтъ, оно возвышеннѣе и трезвѣе скотрить на дело, сравнительно съ теми идеалистическими теоріями, которыя расчитывають на осуществленіе этихъ идеалогь въ этой земной жизни. Христіанство учить, что жизнь есть смѣшеніе истины и лжи, добра и зла, радостей и горестей, и указываеть причину такого венормальнаго состоянія человічества въ падении первыхъ людей, когда они порвали свой союзъ съ Богомъ, Первоисточникомъ истины, добра и блаженства. Но такъ смотря на жизнь, христіанство въ то-же время не обрекаетъ человъка на страдательное пассивное отношение во злу, не учитъ, что человѣкъ послѣ паденія уже не въ силахъ бороться со зломъ. Нѣтъ, оно учитъ, что человѣкъ, хотя и извратилъ свою природу, но не совсѣмъ: умъ его, хотя и помрачился, но путемъ усилій и стараній можеть все-таки достигать истины, -- воля его, хотя и стала болёе склонна ко злу, но не совсѣмъ отвратилась отъ добра, --сердце его, хотя и исполнилось злыхъ пожеланій, но не чуждо чувствованій возвышенныхъ и прекрасныхъ. Поэтому христіанство не безъ основанія вяушаетъ человъку бороться со зломъ, находя въ немъ для этого возможность, и въ этой борьбѣ превозмогать надъ нимъ. усовершать себя и тёмъ прославлять своего Творца. Оно и предлагаетъ средства и силы для этой борьбы въ благодати, даруемой человѣку въ силу искупительныхъ заслугъ Іисуса Христа. снова возсоединившаго черезъ Себя человѣка съ Богомъ в возстановившаго порванный союзъ между тёмъ и другимъ. Есть возможность, даны средства къ совершенствованию, следовательно, человѣкъ долженъ стремиться къ эточу совершенству, иначе жизнь его будеть безъ смысла и цёли. Какимъ-же образомъ человѣкъ долженъ совершенствоваться и тѣмъ выцолнать конечную цёль своего назначенія?-Онъ можеть достигать этой цёли путемъ разсширенія своихъ познаній черезъ пріобрётеніе истинъ не только человъческихъ, но и черезъ усвоение истивъ Божественныхъ, заключающихся въ Словѣ Божіемъ, которое Спаситель заповёдуетъ "испытывать" (Іоан. 5, 39), и этимъ путемъ им все более и болье будемъ приближаться къ чистой истинъ. Дале,

450

онъ могутъ приближаться къ той же цёли направленіемъ своей воли къ добру и укрѣпленіемъ ея въ этомъ направленіи путемъ постояннаго исполнения заповъдей Божияхъ. Затъмъ, очищеніемъ и охраненіемъ своего сердца отъ всякихъ нечистыхъ и страстныхъ чувствъ и водвореніемъ въ немъ чистой и святой любви, мы можемъ приближаться, хотя отчасти, къ любви Божественной, вселяющейся во всякомъ любвеобильномъ человѣкѣ (Іоан. 14, 23). Но христіанство, заповѣдуя своимъ послѣдователямъ усовершать себя въ достижении истины, добра и счастія, нисколько тёмъ не говоритъ, что истинный христіанинъ достигнетъ осуществленія этихъ идеаловъ на землѣ,--нътъ, оно, хорошо понимая дъйствительность и испорченную природу человѣка, возвѣщаетъ, что идеалы эти не осуществимы на земль, а осуществление ихъ относитъ къ будущей жизни, когда, по его ученію, будетъ, "Богъ всяческая и во всѣхъ" (Ік. II, 9). Притомъ, внушая уподобление Богу, христіанство не говоритъ, что человѣкъ можстъ когда-нибудь сравняться съ Богомъ, --- нѣтъ, оно учитъ, что уподобление это безгранично, что человѣкъ, нравственно совершенствуясь, будетъ именно только приближаться къ Богу, существу Всесовершенному,--но не болѣе. Итакъ, человѣкъ, болѣе и болѣе совершенствуясь, тёмъ самымъ достойнѣе и достойнѣе будетъ выполнять конечную цёль своей жизни, заключающуюся въ прославлении Бога.

Прославленіе человѣкомъ Бога не должно ограничиваться и не ограничится земнымъ предѣломъ. Какъ мы сказали, между причиною и цѣлію должно находиться полное соотвѣтствіе; отсюда понятно, что какъ причина человѣческой жизни—безконечная—Богъ, то и цѣль ея должна быть также безконечна. Поэтому, по христіанскому ученію, прославленіе человѣкомъ Бога, не ограничиваясь предѣломъ его земной жизни, будетъ продолжаться и въ будущей, гдѣ это прославленіе будетъ совершеннѣе и возвышеннѣе, ибо тогда человѣкъ будетъ прославлять своего Творца не только своимъ нравственнымъ совершенствованіемъ, но и своимъ полнымъ блаженствомъ. Блаженство неразрывно соединено съ нравственнымъ совершенствомъ: оно есть слѣдствіе послѣдняго (Мө. 5, 3—11); и то, и другое объединяются въ славѣ Божіей, которая и состоитъ въ совершенствѣ и блаженствѣ людей. Счастіе и блаженство впонь согласны съ природой человъка: человъкъ по самому ст-**Шеству своему стремится къ нимъ, онъ и наслаждался ни** и своемъ первобытномъ, невинномъ состоянія и, лишившись жрезъ гръхъ, снова стремится достигнуть ихъ. Къ достижени этого блаженства и призываетъ христіанство своихъ послінователей. О немъ говоритъ Господь въ учении о путяхъ ко быженству (Мо. 5, 3-12), его возвѣщаетъ Онъ въ своихъ претчахъ (Мо. 13 и 28; Лук. 14 и 16); о немъ говоритъ въ взображени страшнаго суда (Мо. 25) и во время тайной всчери (Лук. 22); о немъ молится предъ Своими страдавіями (Ісани. 17, 2, 21-22; о немъ говоритъ на самомъ крестѣ (Лук. 23. 40-43). Но, объщая это блаженство своимъ послъдователянь, христіанство въ то-же время учить, что полнаго счастія, полнаго блаженства человъкъ не достигнетъ на землъ, гдъ госполствують бѣдствія и несчастія, какъ слѣдствіе грѣха. Здѣсь, на землё человѣкъ достигаетъ только относительваго счастія, состоящаго главнымъ образомъ въ мирѣ и спокойствін со своек неоскверненною гръхами совъстію. Здъсь, на землъ христіан живуть только надеждою на будущее полное блаженство в. "имѣя такую недежду, дѣйствуютъ со великимъ дерзновеніенъ" (2 К. З, 12), мужественно цереносять страданія и бідствія (Рим. 5, 3), находя въ этомъ утѣшеніе (2 К. 1, 5), и не увываютъ, зная, что "кратковременное легкое страдание проязводить въ безмѣрномъ преизбыткѣ вѣчную славу" (2 К. 5, 16-17). Полное-же счастіе, полное-же блаженство, по христіавскому ученію, будеть удёломь будущей жизни. И это будущее блаженство будеть таково, что мы теперь и вообразить его н можемъ: "ихъ-же око не видѣ, и ухо не слыша, и на серде человѣку не взыдоша, яже уготова Богъ любящимъ Его" (Ік. 2, 4), говоритъ Ап. Павелъ. Главное, въ чемъ будетъ состоять блаженство, -- это духовное единеніе съ Богочъ, источниковъ блаженства и всёхъ совершенствъ, ---лицезрѣніе Его, ибо тоги истинно совершенные "узрятъ Его, якоже есть" (Ік. 3, 2),-созерцание славы Его, которая насытить ихъ духъ, по слову пророка Давида, который говорить: "насыщуся, явитимися славѣ Твоей" (Пс. 16, 15). Тогда-то, въ будущей жизни и полу-

чатъ осуществленіе наши стремленія къ истинѣ, добру и счастію: умъ нашъ тамъ найдетъ полную самосущую истину, воля обрѣтетъ высочайшее, самосущее благо,—сердце обыметъ самосущую вѣчную красоту и любовь, ибо "Богъ есть любы (1 Іоанн. 4, 8) и вѣчная красота.

И тогда-то, въ будущемъ своемъ блаженномъ состояніи человѣкъ будетъ выполнять конечную цѣль своего бытія совершеннѣйшимъ образомъ, ибо "нѣтъ, — скажемъ словами Архіеп. Павла, — выше, совершеннѣе человѣка, какъ человѣкъ чистый душей, святой по жизни, мирный духомъ, блаженный. Потому не можетъ быть и лучшаго отображенія человѣкомъ Бога, а слѣдовательно, и совершеннѣйшаго прославленія человѣкомъ Бога, какъ отображеніе и прославленіе Бога, которое представляетъ собою человѣкъ святой и блаженный... Блаженство его (человѣка) служитъ несомнѣннымъ ручательствомъ того, что цѣль жизни понята имъ безошибочно и осуществляется правильно"... (Слова и рѣчи Преосв. Павла, т. IV, стр. 81—82).

Итакъ, конечная цѣль человѣка, осуществляясь на землѣ отчасти, получитъ полное выраженіе въ жизни будущей, когда человѣкъ будетъ славить своего Творца не только своимъ нравственномъ совершенствованіемъ, восходя "отъ славы къ славѣ" (2 К. 3, 10), но и своимъ полнымъ блаженствомъ.

Полное осуществленіе этой конечной цёли возможно лишь для христіанина, ибо только онъ, черезь вёру во Христа получая благодать, при помощи ся можетъ преуспёвать въ добрыхъ дёлахъ и совершенствоваться, а черезъ совершенство достигать будущаго блаженства, слёдовательно, и полнаго прославленія своего Творца.

Итакъ, конечная цѣль жизни человѣка, по христіанскому ученію, заключается въ свободно-разумномъ прославленіи имъ своего Творца черезъ свое нравственное совершенство и полное блаженство. Цѣль высокая, достойная человѣка, какъ существа тварнаго и притомъ существа разумно-свободнаго; цѣль, дѣйствительно, конечная, потому что она не предполагаетъ уже другой цѣли;—цѣль истинная: она опредѣлена Самимъ Богомъ, она обнимаетъ всѣхъ людей и всѣми, при христіанскихъ средствахъ, въ той или другой степени выполнима. Въ христіанств'я эта ц'яль получаеть полное осв'ященіе: назначає челов'єку конечною ц'ялью прославленіе имъ своего Творца. христіанство ясно и точно опред'яляеть и тоть путь, какими челов'єкь долженъ идти къ достиженію этой ц'яли, предлагаеть и средства—въ благодати, даруемой челов'єку въ помощь его естественнымъ силамъ на пути его нравственнаго совершевствованія, даруемой притомъ въ силу искупительныхъ заслугь Іисуса Христа черезъ в'тор въ Него, и не обольщаетъ надеждою на полное осуществленіе этой ц'яли въ зд'яшней жизни. относя его къ будущей жизни, гд'є челов'єкъ будетъ прославлять своего Творца и своимъ совершенствомъ, и своюмъ блаженствомъ.

Назначеніемъ этой цёли, при христіанскомъ ея объясненія. уничтожаются для человёка и всё противорёчія жизни, какіз. естественно, возникаютъ при постановкё всякой другой цёли.

Н. Миролюбовъ.



# объ издании журнала ВБРАиРАЗУМБ въ 1900 году.

Ізданіе богословско-философскаго журнала "Віра и Разумъ" будетъ проолжаемо въ 1900 году по прежней программи. Журналъ, какъ и прежде, удетъ состоять изъ трехъ отділовъ: 1) Церковнаго, 2) Философскаго и 3) Листка для Харьковской епархіи.

Курналъ выходитъ отдъльными книжками **ДВА РАЗА** въ мъсяцъ, по девяти и ioлъе печатныхъ листовъ въ каждой книжкъ, т. е. годичное изданiе журнала сотоитъ изъ 24 выпусковъ съ текстомъ богословско-философскаго содержанiя до 220 и болъе печатныхъ листовъ.

### Цѣна за годовое изданіе внутри Россіи 10 р., а за-границу 12 р. съ пересылкою.

### Разсрочка въ уплатѣ денегъ не допускается.

ПОДПИСКА ПРИНИМАЕТСЯ: въ Харьковѣ: въ Редакцій журнала «Въра и Разумъ» при харьковской духовной семинарія, при свъчной лавкъ харьковскаго Покровскаго монастыря, въ харьковской конторъ «Новаго Времени», во всъзъ остальныхъ книжныхъ магазпнахъ г. Харькова и въ конторъ «Харьковскихъ Губернскихъ Въдомостей»; въ Москвѣ: въ конторъ Н. Печковской, Петровския линіи, контора В. Гиляровскаго, Столъшниковъ переулокъ, д. Корзинкина; въ Петербургѣ: въ книжномъ магазинъ г. Тузова, Садовая, домъ № 16. Въ остальныхъ городахъ Имперіи подписка на журналъ принимается во всъхъ извъстиыхъ книжныхъ магазинахъ и во всъхъ конторахъ «Новаго Времени».

Въ Редакцін журнала «Въра и Разумъ» можно получать полные экземиляры ся изданія за прошлые 1884—1889 годы включительно по уменьшенной цвнъ, именно по 7 р. за каждый годъ; по 8 руб. за 1890—1894 г., и по 9 р. за 1895—1897 годы.

Лицамъ же, выписывающимъ журналъ за всѣ означенные годы, журналъ можетъ быть уступленъ за 80 р. съ пересылкою.

Кромп того въ Редакции продаются слъдующія книги:

1. "Древніе и современные софисты". Сочиненіе Т. Ф. Брентано. Съ французскаго перевель Яковъ Новицкій. Цівна 1 р. 50 к. съ пересылкою.

2. Справедливы ли обвиненія, взводимыя графомъ Львомъ Толстымъ на православную Церковь въ его сочиненія "Церковь и государство?" Сочиненіе А. Рождествина. Цёна 60 к. съ пересылкою.

3. Послъднее сочинение графа Л. Н. Толстого "Царствие Вожие внутри васъ". Критический разборъ. Цъна съ пересылкою 60 коп.

4. "Папство, какъ причина раздѣленія Церквей, или Римъ въ своихъ сношеніяхъ съ Восточною Церковію". Докторское сочиненіе о. Владиміра Гетте. Переводъ съ французскаго К. Истомина. Харьковъ. 1895. Цѣна 1 рубль съ пересылкою.

Дозволено цензурою. Харьковъ, 31 Октября 1899 года.

Харьковъ. Типографія Губерискаго Правленія.

Digitized by Google -

.

.

,

# ВЪРА и РАЗУМЪ

## ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ

# 1899.

# № 24**.**

ДЕКАБРЬ.—КНИЖКА ВТОРАЯ.



ХАРЬКОВЪ. Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., № 17. 1899.

Πίστει νοοῦμεν.

Впрою разумпваемъ.

Евр. XI.

Дозволено цензуров. Харьковъ, 31 Декабря 1899 года. Цензоръ Протолерей Пассыя Солиния.

,

٠

# СЛОВО

Преосвященнаго Амвросія, Архіеписнопа Харьковскаго,

### на новый 1900 годъ,

О преданности волѣ Божіей.

Открый ко Господу путь твой, и уповай на Него, и Той сотворить. И изведеть яко свыть правду твою и судьбу твою яко полудне. (Пс. 36, 5-6).

Всъмъ извъстно, какъ у насъ люди свътские и особенно образованные встрвчають новый годъ. Еще наканунѣ учреждаются вечернія собранія и пиршества. На этихъ собраніяхъ въ полночь. въ наступленіе первой минуты новаго года, съ бакаломъ вь рукахъ поднимаются радостные возгласы. привѣтствія. благожеланія: произносятся рѣчи. въ которыхъ восхваляются успѣхи прошедшихъ лѣтъ и предрекаются будущіе. Объщается торжество науки, умножение государственнаго богатства, развитіе промышленности, улучшеніе общежитія, уничтоженіе бѣдности и преступленій и пр. Если всё это высказывалось съ громкими восклицаніями при наступленіи каждаго новаго года, то, конечно. еще громче и шумнѣе было возглашаемо при наступленіи новаго двадцатаго стольтія. Эти громкія объщанія всемірнаго благоденствія въ наступающемъ столѣтіи задолго были провозглашаемы въ сочиненіяхъ всѣхъ образованныхъ народовъ; поэтому очень естественно, что вчера они были съ увлеченіемъ повторены и нашими проповѣдниками всемірнаго прогресса.

А намъ служителямъ Церкви Христовой, какъ и всѣмъ изучающимъ жизнь человѣческую съ внутренней. духовной ея стороны и обсуждающимъ ее по началамъ христіанскимъ, при видѣ этихъ торжествъ, свѣтлыхъ надеждъ и радостныхъ обѣщаній и ожиданій, становится страшно. Почему? По причинамъ самымъ основательнымъ, по опытамъ самымъ убѣдительнымъ. по предчувствіямъ самымъ тревожнымъ.

Слабость природы человѣческой и недолговѣчность нашей жизни слишкомъ извѣстны; заблужденія нашего ума и уклоненія человѣческаго знанія на ложные пути въ разныя столётія неопровержимо доказаны исторіею: неизвѣстность для насъ будущаго и неспособность прозрѣвать его всѣмъ понятны; современное невѣріе и развращение не язычниковъ только, но и христіанскихъ народовъ у всѣхъ на виду; а повѣствованія о падении великихъ народовъ и сильныхъ государствъ отъ развращения и пороковъ повторяются дѣтьми на урокахъ исторіи. При размышленіи о всемъ этомъ наяъ хочется сказать, шумно привѣтствующимъ наступлене новаго столѣтія: "остерегитесь, войдите въ себя. сознайте свою слабость и ограниченность своихъ силъ. вдумайтесь въ современное течение жизни, оцѣните какъ должно обольстительныя объщанія современной науки, поймите разрушительную силу зла и порока. всмотритесь въ современныя бъдствія народовъ. утратившихъ вбру и нравственныя начала жизни.--и умбрятся ваши восторги. Дрогнетъ ваше сердце, и вы со страхомъ посмотрите въ будущее, какъ приморские жители смотрятъ въ темную ночь на бушующее море и

цумаютъ о бѣдныхъ пловцахъ и объ опасностяхъ, угрожающихъ какъ утлымъ ладьямъ, такъ и великолѣпнымъ кораблямъ, устроеннымъ по всѣмъ правиламъ современнаго искусства, но одинаково безсильнымъ предъ силою разъяреннаго моря".

Иную картину представляеть намъ общество върующихъ и истинныхъ христіанъ. Они, задумчивые и сосредоточенные, не съ шумомъ и сибхомъ. а съ скромностію и благоговѣніемъ спѣшатъ предъ наступленіемъ новаго года не въ свътскія собранія, а въ храмы Божіи. Они вспоминають прошедшій годъ не съ гордостію и самовосхваленіемъ. а съ благодарностію за дарованныя имъ блага и за Божіе долготерпѣніе къ ихъ согрѣшеніямъ. Они надѣются на будущее не по обѣщаніямъ сомнительнаго человѣческаго знанія. не по скопленнымъ богатствамъ. не по силѣ оружія и военной науки, не по изобрѣтательности и проницательности умовъ человѣческихъ, а по явленнымъ въ вѣкахъ опытамъ всеблагаго и премудраго промышленія Божія о народахъ благочестивыхъ, наконецъ-по непреложнымъ обътованіямъ Божіимъ и по дарованному имъ праву упованія на неизмѣнную любовь и всемогущую силу Живаго Бога, благоволившаго назвать Себя Отцемъ ихъ. Итакъ, эти достойные люди не на хрупкихъ человѣческихъ подпорахъ утверждаютъ свое будущее благополучіе, а на преданности волѣ Божіей, которая именуется въ Словѣ Божіемъ благою и совершенною (Рим. 12.2). Эта совершенная преданность и покорность водительству Божію въ нашей жизни проявляется въ истинно върующихъ не въ нарочитые только дни, но постоянно, и обнимаетъ все существо, всю дѣятельность и всѣ надежды христіанина.

Прекрасно изображаетъ ее пророкъ Давидъ въ приведенномъ нами изречении: "предай Господу путь твой, и уповай на Него, и Онъ совершитъ, и выведетъ, какъ свѣтъ, правду твою, и справедливость твою, какъ полдень", т. е. иди путемъ твоей жизни предъ очами всевидящаго Бога, соображай дѣла свои съ Его волев, и всѣ представляющіяся тебѣ недоумѣнія Онъ разъяснитъ, всѣ затрудненія онъ побѣдитъ и твою сердечную вѣру, твои труды во славу Его, невидимые людямъ, а иногда унижаемые ими. Онъоткроетъ въ свое время "какъ свѣтъ", бывшій подъ спудомъ, и "правду". или правоту твоихъ мыслей и дѣлъ, въ утѣшеніе твоимъ братіямъ и въ обличеніе враговъ, явитъ міру, какъ яркій "полдень".

Точное учение о преданности волѣ Божіей подробно и ясно преподано намъ въ Божественномъ откровени. Прежде всего мы видимъ, что воля Божія въ нечъ раздёляется-на извёстную и постигаемую умомъ нашимъ и--таинственную, – или на время. или навсегда. – и совершенно для насъ непостижимую. Такъ св. апостоль Павель учить нась: "испытывайте, въ чемъ состоить воля Божія" (Ефес. 5, 17). т. е.. старайтесь сь усердіемъ познать. чего отъ васъ требуетъ Богъ. и что нужно для вашего спасенія, не только по отношенію ко всёмъ людямъ. но и въ частности для каждаго изъ васъ, по вашему нравственному состоянію. Табъ намъ извѣстно. что мы сотворены для блаженства въ общения съ Богомъ и послѣ грѣхонаденія искуплевы крестною жертвою Сына Божія: но неизвѣстно. въ какой мѣрѣ каждый изъ насъ удостоивается милости я благодати Создателя и Искупителя нашего. и близко или далеко отъ насъ прощение грѣховъ нашихъ и помилование. Намъ извъстно. что праведникамъ и покаявшимся грѣшникамъ обѣщана вѣчная блаженная жизвь. но въ какомъ видѣ. въ какой мѣрѣ, въ какомъ мѣстѣ.это неизвёстно. кромѣ того. что истинные послѣдова-

тели Христовы будуть подобны Ему: не у явися что будемь, въмы же, яко егда явится подобни Ему будемь (1 Іоанн. 3. 2). Намъ извѣстно, что люди добродѣтельные награждаются и въ земной жизни благосостояніемъ и счастіемъ. но неизвѣстно, не есть-ли наше благосостояніе, при скудости нашей вѣры и добродѣтелей. окончательное воздаяние за малое добро содѣланное нами и несоставляющее заслуги достойной вѣчнаго блаженства. какъ указано въ притчѣ Спасителя о богачѣ и бѣдномъ Лазарѣ (Лук. 16, 25). Мы знаемъ, что за грѣхи люди наказываются и въ здѣшней жизни бѣдностію. болѣзнями и другими бѣдствіями, но не знаемъ. не есть-ли посылаемая намъ скорбь средство, употребляемое Промысломъ Божіимъ для испытанія добродѣтельныхъ и исправленія грѣшниковъ. Очевидно, что понятное для насъ преподано намъ для наставленія и исполненія. а таинственное-для нашей вѣры и указанія пути къ вѣчной жизни и предназначенному достойнымъ совершенству и блаженству.

Какимъ же образомъ это ученіе прилагается къ напей жизни и оправдывается въ ней?—Убѣжденіемъ въ истинности и благотворности извъстнаго, и происходящею отсюда увѣренностію въ непреложности и достоинствѣ неизвъстнаго. Пророкъ говоритъ: "предай Господу путь твой". Нельзя предоставить себя проводнику или руководителю неизвѣстному и неблагонадежному, какъ современные ученые отдаютъ себя въ волю такихъ же ограниченныхъ людей, какъ они сами, или безсознательному движенію въ развитіи жизни слѣпой міровой матеріи и силѣ. которая слѣпѣе ихъ самихъ. Вѣрующій въ Бога, познаваемаго изъ Его откровенія, знаетъ, что каждое слово Его истинно. каждое дѣло свято и совершенно, каждое обѣтованіе неизмѣнно и непреложно, и каждая заповѣдь, или правило дѣятельности благотворно. И такъ. какъ нуть нашей жизни проходится въ свободной дѣятельности нашей внутренней и внѣшней. то каждое наше дѣйствіе есть шагь на этомъ пути и приближаеть нась къ цёли. если вёрно направленъ, или удаляетъ отъ нея. если уклоняется въ сторону. Отдай, или предоставь себя водительству Божію въ познаніи истины в въ совершении добрыхъ дѣлъ по Его заповѣдямъ, тогда каждый шагъ твой будетъ въренъ и весь путь твой "Богъ совершитъ". Намъ нътъ нужды объяснять здъсь подробно. что только Слово Божіе преподаетъ нав истивное учение о Богѣ, о насъ самихъ и нашетъ предназначении, и что только заповѣди и уставы божественные направляютъ жизнь нашу на истинный путь. Довольно для настоящаго случая указать на различе въ дѣятельности. нравахъ. обычаяхъ и судьбахъ вѣрующихъ и невърующихъ въ Вога и Его святое ученіе. Всмотрись каждый въ себя и увидишь, есть-ли въ душѣ твоей свѣтъ несомнѣнной увѣренности въ истинѣ твоихъ убѣжденій. есть ли миръ въ сердцѣ и совѣсти. есть ли самонаблюдение въ искушенияхъ и твердость въ соблюдении правилъ чести и честности. есть ли у тебя сознаніе правоты передъ ближними и права на ихъ уважение. есть ли. наконецъ. съ умножениемъ лътъ жизни умноженіе ревности и силь для совершенія добрыхъ дълъ. и чувство душевнаго спокойствія при мысли о смерти? У добраго христіанина все это есть. и все, по мъръ его бдительности надъ собою и усердія къ исполненію воли Божіей. у него пріумножается и возрастаеть. Онъ сознаетъ. что рука Вожія ведеть его путемъ върнымъ и прямымъ. Не знаемъ, что въ этомъ родѣ чувствуютъ образованные и безпечные празднователи начала новаго года и столътія. Думаемъ, что

760

объщая всяческія блага себѣ въ будущемъ. они недовольны собою въ настоящемъ.

..Предай Господу путь твой и уповай на Него". Куда ведеть путь, проходимый в врующимъ подъ руководствомъ Божіимъ?-Къ Нему же. къ Богу. Слёдовательно. чѣмъ дальше и тверже онъ идетъ, тѣмъ ближе становится къ Богу. Ему дается созерцать умомъ величіе Божіе и ощущать въ сердцъ благодатное Его присутствіе. Ему представляется много опытовъ помощи Божіей во внутренней его дѣятельности и во внѣшнихъ обстоятельствахъ жизни, когда онъ встрѣчался съ затрудненіями. повидимому, непобѣдимыми и оставался безпомощнымъ и одинокимъ. Поэтому для него совершенно понятно наставление: "и уповай на Него". Онъ самъ Божій. и Богъ его; онъ приближается къ Богу. и Богъ приближается къ нему; онъ исполняетъ волю Божію. и Богъ готовъ исполнить его благія желанія и прошенія, такъ какъ Онъ, по слову Божію. волю боящихся Его сотворить, и молитву ихъ услышить и спасеть я. (Пс. 144, 19). Такимъ обра-Зомъ. путемъ, начатымъ отъ ясныхъ и всёмъ понятныхъ требованій воли Божіей. человѣкъ силою упованія входить въ область высшую, таинственную. гдѣ дъйствуетъ всемогущая сила Божія и проявляется премудрость Божія въ мъръ превышающей человъческое разумѣніе. Но здѣсь, при устрашающей невѣрующаго темнотѣ. вѣрному исполнителю воли Божіей свѣтитъ въра. а при взглядъ на неизвъстное будущее ободряетъ упованіе, что Богъ. върный въ руководствъ человъка по пути извѣстному. будетъ вѣренъ во всѣхъ Своихъ обътованіяхъ о благахъ жизни, мало нами постигаемой. небесной. вѣчной. Поэтому душа преданная Богу и обращается къ Нему съ такимъ дерзновениемъ и увъренностію: «возлюблю Тебя. Господи, крѣпость моя.

Господь твердыня моя и прибѣжище мое. избавитель мой. Богъ мой. скала моя, на Него я уповаю, щить мой. рогъ спасенія моего и убѣжище мое» (Пс. 17. 2—3).

"Уповай на Него. и Онъ совершитъ и выведеть. какъ свътъ. правду твою. и справедливость твою. кагъ полдень". Путь земной жизни нашей собственно долженъ быть одинъ.-прямой и ясный. ведущій къ въуному блаженству за гробомъ. Такимъ онъ изображается въ Словѣ Божіемъ. но. по нашимъ заблужденіямъ. грѣхамъ и немощамъ, онъ чрезвычайно осложняется в затрудняется. Уклонение въ стороны, препятствия. недоумѣнія. колебанія, наконець. утомленіе и изнеможеніе, —все это дѣлаетъ путь нашъ труднымъ и опаснымъ до такой степени. что мы весьма часто совстяв теряемъ его изъ виду и идемъ, сами не зная куда. какъ слѣпые. Какъ-же Богъ совершить все. что намъ нужно для безопаснаго прохожденія этого пути и при нашей разслабленной свободь. удобопреклонности во злу. множеству встрѣчаемыхъ нами соблазновъ. при силѣ овладѣвающихъ нами страстей и растратѣ дарованныхъ намъ силъ естественныхъ и благодатныхъ?-Все Богъ совершитъ; все доброе въ насъ возстановитъ. все утраченное возвратитъ и восполнитъ, все искаженное и искривленное исправить, все нечистое въ насъ очиститъ и оскверненное освятитъ. только ... предай Ему путь твой и уповай на Него".

Укажемъ нѣсколько частныхъ случаевъ или особенныхъ нравственныхъ состояній изъ нашей жизни. въ которыхъ наиболѣе требуется наша преданность волѣ Божіей и упованіе на Его благое промышленіе.

Глубока душа наша, таинственна жизнь ея. и обозрѣніе ея во всей полнотѣ недоступно нашему сознанію. Въ ней гнѣздятся порочныя побужденія и влеченія, укореняются страсти незамѣтно для насъ са-

чихъ, среди житейскихъ дѣлъ, и только общее ощуценіе недовольства собою и своею жизнію даетъ намъ понять. что не въ порядкѣ душа наша. Рѣдкіе проблески совѣсти, какъ молнія въ темную ночь озаряютъ на мгновеніе нашъ путь, вздрагиваетъ наше сердце при воспоминаніи о смерти и судѣ Божіемъ, но мірская суета снова сгущаетъ мракъ въ душѣ нашей. Вотъ минуты, когда со всею силою вѣры и упованія должно молиться Богу вѣдущему наши тайны и прозирающему въ глубину сердецъ нашихъ: "испытай меня. Боже, говоритъ пророкъ, и узнай сердце мое; испытай, и узнай помышленія мои: и зри, не на опасномъ ли я пути, и направь меня на путь вѣчный" (Пс. 138, 23-24).

Тяжелы послёдствія многолётнихъ грёховныхъ навыковъ и страстей. И во дни раскаянія и сознанія нашего развращенія и опасности погибели мы не находимъ въ себѣ силъ для исправления.--- грѣхъ возобладалъ нами: даемъ объты и измъняемъ. начинаемъ борьбу и, какъ подстрѣленные, падаемъ въ изнеможеніи. Оставить ли безуспѣшную борьбу? Не доживать ли вѣкъ, пользуясь остатками силъ для земныхъ радостей и порочныхъ наслаждений? Нътъ: нужно просить Отца небеснаго, видящаго наши страданія. неотвергающаго нашихъ добрыхъ начинаний и только ожидающаго нашихъ слезъ покаянія, нашей преданности Его волѣ и нашихъ скорбныхъ воплей къ Его милосердію и любви: "помилуй меня. Господи, ибо тѣсно мнѣ; изсохло отъ горести око мое, душа моя и утроба моя. Истощилась въ печали жизнь моя и лѣта мои въ стенаніяхъ; изнемогла отъ грѣховъ моихъ сила моя. и кости мои изсохли" (Пс. 30, 10-11).

Путь земной жизни нашей съ внѣшней ея стороны также обставленъ законами, указанными природою по

волѣ Божіей и требующими отъ насъ подчиненія в исполнения. Таковы: происхождение, воспитание. воля родителей, требования начальства, права и повелъня верховной власти. Всёмъ этимъ указывается начь ясный путь, какъ торная дорога для путешественника. Поэтому уклоненія, произвольные переходы изъ одного состоянія въ другое. скачки, дѣлаемые нами по тщеславнымъ и горделивымъ побужденіямъ. не безопасны. Но и при нашемъ внимании къ естественному призванію и при осторожности намъ встрѣчаются великія затрудненія, каковы: неудачи, внезапныя несчастія. происки соперниковъ и враговъ, обѣднѣніе. болѣзни и проч.. такъ что нерѣдко овладѣваетъ нами уныніе. а иногда въ сердцѣ поднимается и ропотливость на горькую судьбу нашу. Здёсь также на пути нашень становится для насъ темно и направление жизни нашей непонятно. Но если путь нашъ открытъ предъ Богомъ, и мы, по совѣсти, не чувствуемъ себя виновными ни въ произвольныхъ и неосмотрительныхъ перемѣнахъ въ нашемъ состояніи, ни въ противленіи повелѣніямъ власти и въ горделивой разборчивости. по отношенію къ поручаемымъ намъ дѣламъ и занятіямъ: то терпъливое выжидание воли Божией, при сознания нашихъ невольныхъ ошибокъ и раскаянии, наконепъ. упование на ея благопромыслительныя указания и помощь, составляютъ для насъ столь же върное ручательство за перемѣны къ лучшему. какъ и благодатная помощь въ нашей правственной жизни. ..Призови Меня въ день скорби. говоритъ Господь. и Я избавлю Тебя, и ты прославишь Меня" (Пс. 49, 15). Кто есть человѣкъ боящійся Господа? Ему укажетъ Онъ путь. который избрать. Тайна Господня-боящимся Его. н завътъ Свой Онъ открываетъ имъ" (Пс. 24, 12-14). Люди. встрѣчающіе новолѣтіе по свѣтскому обычаю.

764

праведливо высказывають благожеланія не только обесъдникамъ, но и всему отечеству нашему, такъ сакъ наше благоденствіе зависить отъ его благосоэтоянія. Такъ и церковь молится нынѣ съ особенными прошеніями о Царѣ, о всемъ народѣ нашемъ и даже э мирѣ и благостоянии всего міра. Но сколько безплодны одни словесныя выраженія нашихъ благожеланій, столько сильны и плодоносны молитвы къ благопромыслителю Богу каждаго о себѣ и всѣхъ за всъхъ. Пожелаемъ. чтобы каждый христіанинъ усвоилъ себѣ молитву пророка: "испытай меня Боже и узнай сердце мое; испытай меня и узнай помышленія мои и зри, не на опасномъ ли я пути, и направь меня на путь вѣчный!" Пусть каждый гражданинъ объ этомъ проситъ, тогда пресъкутся соблазны, обиды, преступленія противъ ближнихъ; пусть проситъ судья: тогда прекратятся пристрастные приговоры и восторжествуетъ правосудіе; пусть проситъ писатель: тогда проникнетъ въ его сердце страхъ за вольныя и противохристіанскія мысли; пусть просить правитель: тогда онъ будетъ свободенъ отъ самонадѣянности и торопливыхъ опытовъ замѣнить вѣчныя богоучрежденныя начала государственной жизни измышленіями послёднихъ дней и проэктами незрѣлыхъ умовъ. Какъ воплощеніе законовъ творческихъ въ жизни природы составляетъ неизмённыя начала порядка въ действіяхъ каждаго рода созданій и всѣхъ вмѣстѣ и сохраняетъ эту дивную гармонію и красоту всего видимаго міра: такъ утверждение въ душахъ нашихъ законовъ нравственныхъ. установленныхъ божественною премудростію, обезпечиваеть правильную дёятельность нашихъ силъ, должное направление нашей свободы и наше общее преуспѣяніе. Мы ежедневно молимся: да будеть воля Твоя. яко на небеси, и на земли.

Вы громко и шумно выражаете желаніе нашему отечеству и государству твердости, богатства, силы в международнаго величія. Желанія самыя законныя. Но то же желание добра родинѣ иначе и смиренно высказываеть пророкь: помянухо дни древнія, поучихся во вспхо дплпхо Твоихо (Пс. 142. 5). А свидѣтельство лѣтъ древнихъ удостовѣряетъ. что Господь разоряет совнты языкова, отметаета же мысли людей и отм таеть совъты князей. Не спасается царь многою силою, и исполинъ не спасется множествомъ кръпости своея. Блаженъ языкъ, ему же есть Господь Богъ его. моди яже избра въ наслъдіе себъ (Пс. 32, 10. 16. 12). Только правда народа вѣрнаго Богу сообщаеть силу его оружію и научаетъ должному употребленію его государственнаго богатства. Въ великія времена народныхъ потрясеній и переворотовъ, во времена крушенія однихъ царствъ и возвышенія другихъ. правда людей, которые избрали Бога въ Руководителя и Помошника себѣ и которыхъ Богъ избралъ Себѣ въ наслѣдіе. является "какъ свѣтъ. и величіе ихъ. какъ полдень". Всъмъ народамъ и царствамъ. безъ разбора. современное учение о прогрессъ объщаетъ равно благоденстви при помощи, такъ называемой. культуры и цивилизаціи. Но раньше появленія въ мірѣ людей ученыхъ всѣхъ родовъ и именованій. отъ имени Искупителя в Богочеловѣка объявлено человѣчеству обѣтованіе о всѣхъ благахъ не только на всѣ вѣка. но и на всю вѣчность-подъ однимъ великимъ именемъ спасенія. Раньше господства надъ природою силы знанія дано Творцомъ непосредственное владычество человѣка надъ нею тотъчасъ по его сотвореніи. и послѣ утраты его. въ падении. возвращается въ царствѣ Христовонъ истинно в фрующимъ, по силъ молитвы и чудодъйствующей благодати Духа Святаго. Върнъе объщаний науки

о полномъ владычествѣ человѣка надъ природою въ будущемъ дана христіанамъ дѣйствительная власть продолжать и держать въ своихъ рукахъ самое бытіе міра. Что значить это пророчество Спасителя: Сынь человъческій пришедъ обрящеть ли въру на землъ (Лук. 18. 8) и другое: за умножение беззакония изсякнеть любы многихъ (Мо. 24, 12)? Они означаютъ то. что замедлить Господь Іисусъ Христосъ второе пришествіе Свое, если не исчезнуть въ родъ человъческомъ въра и любовь. что на поле святой церкви Его не придутъ ангелы для окончательнаго раздѣленія пшеницы и плевелъ, чтобы первую собрать въ житницу. а послѣдніе на сожжение. доколѣ являются. живутъ и преуспѣвають истинные ученики Христовы. подвижники въры и любви. доколѣ не войдутъ въ царство Божіе послѣдніе изъ спасаемыхъ (Мат. 13. 30).

Итакъ. братіе. желайте другъ другу во дни новолѣтія не только благъ внѣшнихъ, но по преимуществу преуспѣянія въ вѣрѣ и благочестіи. Молитесь объ отечествѣ, чтобы не оскудѣвала въ немъ сила нравственная, составляющая основаніе силы вещественной, — сила добродѣтелей, привлекающая къ нему племена невѣдущія имени Христова и уваженіе всѣхъ христіанскихъ народовъ. Молитесь съ церковію о всемъ мірѣ, чтобы свѣтъ Христова ученія и благодати Божіей озарялъ его во всѣхъ предѣлахъ и у всѣхъ народовъ, какъ всѣхъ озаряетъ солнце своимъ свѣтомъ и оживотворяетъ все живущее своею теплотою. Вотъ христіанскія благожеланія ближнимъ на всѣ новые годы и столѣтія. Аминь.

# Воскресеніе Господа и явленія Его ученикамъ по воскресеніи.

(Историко-экзегетическое изслъдованіе).

(Окончаніе \*).

#### IX.

#### Явленіе воскресшаго Господа на горт въ Галилет.

**Мате.** XXVIII, 16-20.

16. Единіи же надесяте ученицы идоша въ Галилею, въ гору, аможе повель имъ Іисусъ.

17. И видъвше Его поклонишася Ему: ови же усумнъшася.

18. И приступль Іисусь рече имь, глаголя: дадеся ми всяка власть на небеси и на земли:

19. Шедше убо научите вся языки, крестяще ихъ во имя Отца и Сына и Святаю Духа,

20. Учаще ихъ блюсти вся, емика заповъдахъ вамъ: Maps. XVI, 15-18.

15. И рече имъ: шедше въ мірт есо. проповъдите еваниеліе осей твары.

 Иже впру иметь и крестится, спасень будеть: а иже не иметь впри, осуждень будеть.

17. Знаменія же впровавшихь сля посладують именемь Моимь быси имженуть: языки возплаголють новы:

 Знія возмуть: аще и что смертно испіють, не вредить ихъ. на педуатныя руки возможать, и здравы будуть.

И се, Азъ съ вами есмь во вся дни до скончанія въка. Аминь.

Съ сказаніемъ евангелиста Матеея о явленіи Господа на гор'в въ Галилет мы соединяемъ отд'влъ евангелія Марка отъ ст. 15-го по 18-й ст. XVI-й главы; такъ поступалъ еще Евфимій Зигабенъ, зат'ямъ-Герардъ, Бенгель, Небе и др. Но

\*) См. ж. "Вѣра и Разумъ" за 1899 г. № 23.

нѣкоторые экзегеты, напр. Августинъ, Генгстенбергъ, утверждають, что рычь Господа, содержащаяся въ приведенномъ отавлё евангелія Марка, произнесена была въ Іерусалимѣ въ день воскресенія, такъ какъ она соединена съ предыдущимъ повъствованиемъ о явлени Господа ввчеромъ Свътлаго Воскресенія союзомъ "и" 1). Противъ этого нужно замѣтить во первыхъ, что въ евангели Марка много примъровъ того, что поспенствомъ союза и соединяются разсказы о такихъ событіяхъ, которыя происходили въ разное время (ср. напр. Марка III, 22 и Мато. XII, 22-30; Марк. VI, 1-6). Это-особенность языка евангелія Марка, которую нужно им'єть въ виду и въ панномъ случав. Во вторыхъ, содержание указаннаго отдела евангелія Марка даеть намъ полное право присоединить этоть отдѣлъ къ сказанію ев. Матеея о явленія Господа на горѣ въ Галилев. Здёсь, напримёръ, приводится заповёдь Господа апостоламъ о проповёди свангелія во всемъ мірё. Эта заповёдь необходимо предполагаеть въ тъхъ, къ кому относится (т. е. въ апостолахъ) твердую веру въ Воскресшаго, а виесте съ тёмъ и ясное пониманіе того евангелія, которое они должны были возвѣщать міру; но ни того, ни другого апостолы не имћли еще въ самый день воскресенія. Слѣдовательно, рѣчь Господа, изложенная въ указанномъ отдёлё евангелія Марка, произнесена была Имъ не въ день воскресенія, а гораздо позже, когда апостолы увёрились уже въ дёйствительности воскресенія Его. Кромѣ того, содержаніе этого отдѣла очень тесно примыкаетъ къ словамъ Господа, произнесеннымъ, по Матеею, во время явленія на гор'є въ Галилет. Въ томъ и другомъ месте говорится объ установлении таинства крещения и о посольствѣ учениковъ на всемірную проповѣдь. По этимъ основаніямъ рѣчь Господа, помѣщенную въ указанномъ отдѣлѣ евангелія Марка, относять ко времени явленія Его на горѣ въ Галвлев, слѣдующіе русскіе ученые: прот. Горскій 2), прот. Яхонтовъ <sup>3</sup>), митроп. Филаретъ <sup>4</sup>).

<sup>1)</sup> CM. Auferstehungsgeschichte von Nebe, s. 339.

<sup>2)</sup> Исторія евангельская, стр. 365.

<sup>3) &</sup>quot;Сорокъ дней отъ воскресения до вознесения", стр. 96.

<sup>4)</sup> Начертаніе Библейской исторіи, изд. II, стр. 410.

При явленіи Господа на гор'й въ Галилей присутствоваю, по Матоею, одиннадцать апостоловъ. Но нѣкоторые предполгаютъ, что здѣсь были и другіе вѣрующіе. Блаж. Ософилатъ, напримѣръ, думаетъ, что здѣсь, кромѣ одиннадцати апостоловъ, было еще 70 учениковъ Господа. Генгстенбергъ, Павлюсъ. Ольсгаузенъ и друг. <sup>1</sup>), полагаютъ, что здѣсь было 500 вѣрующихъ. Они отожествляютъ это явленіе Господа съ тѣиъ явленіемъ Его, о которомъ говоритъ ап. Павелъ въ своетъ первомъ посланіи къ Кориноянамъ: потомъ же явися бою пяти сотъ братіямъ единою, отъ нихже множаймізи пребываютъ доселъ, нющыи же и почима (1 Кор. XV, 6). Презположеніе это, принятое православною церковію <sup>2</sup>), очень правдоподобно въ виду важности такого явленія, съ одной стороны, и непонятнаго умолчанія о немъ евангелистами, есльбы таковое было,—съ другой.

Время явленія Господа на горѣ въ Галилеѣ не обозначено евангелистами. Безъ сомнѣнія, это явленіе случилось чже спустя восемь дней по воскресени Господа, такъ какъ невозможно предположить, чтобы оно произошло въ промежутокъ времени отъ перваго по восьмой день послѣ Христова воскресенія. За это время ученики не успѣли бы прибыть въ Галилею и затёмъ опять вернуться къ восьмому дню въ Іерусалямъ (Іоан. ХХ, 19-31). Можно, далее, предполагать, что оно произоные послѣ явленія на морѣ Тиверіадскомъ. Этотъ взглялъ высказанъ былъ еще Өеофилактомъ. "Когда они (ученики), пишеть онъ. только готовились идти въ Галилею, и еще не всѣ собрались выёстё, но нёкоторые ловили рыбу на Тиверіадскомъ норѣ, Господь явился однимъ, ловившимъ рыбу въ числѣ семи. Слёдовательно, то явленіе, о которомъ говорить Матеей (XXVIII. 16-20), было послѣ тѣхъ, о которыхъ говоритъ Іоаннъ" <sup>3</sup>). Действительно, если ны обратимъ вниманіе на то, что пи явлении на горъ въ Галилеъ, Господь даеть повелъние учени-

770

<sup>1)</sup> Commentar. ub. das. neue Test. von Pavlus, 4. 3, crp. 939, Comment. ub. Schriften des N. Test. von Olshausen, r. 2, crp. 515.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. св. ист. прот. Богословскаго, стр. 242; сравни "Обзоръ четвероезангелія" пр. Гречулевича, прим. стр. 99 и др.

<sup>3)</sup> Өсофилактъ, - Благовъстникъ, ч. 1-я стр. 513.

жамъ идти съ проповёдью евангелія ко всёмъ народамъ и обётованіе быть съ учениками до скончанія вёка, то должны будемъ поставить это явленіе послё явленія на морё Тиверіадскомъ. Это повелёніе, предполагающее въ ученикахъ вёру въ дъйствительность воскресенія, и особенно это обётованіе, данное, какъ будто, въ утёшеніе тёмъ, съ которыми предстояла скорая разлука, даютъ полное право относить описываемое ев. Матоеемъ явленіе къ послёднамъ днямъ пребыванія учениковъ въ Галилеё. Между тёмъ, явленіе Господа на морё Тиверіадскомъ нужно относить къ первымъ днямъ ихъ пребыванія въ этой странё, такъ какъ цёлью этого явленія было, какъ извёстно, возстановить ап. Петра въ прежнее званіе и приготовить учениковъ къ ихъ апостольской дёятельности.

На какой горъ происходило описываемое явление Господа. не обозначено у евангелистовъ. Архіепископъ Суарецъ (1580), ученый іезуить Хардумъ (Hardum) и Годоманъ<sup>1</sup>) думають, что это явление происходило на самомъ съверномъ концъ Масличной горы; эта местность будто бы называлась горою галилеянъ. потому что галилеяне во время праздника Пасхи, обыкновенно, ставили здёсь свои цалатки: эти ученые основывають свой взглядъ на апокрионческомъ евангеліи Никодима, гдѣ въ ХІУ главѣ говорится слѣдующее: "спустя нѣсколько дней пришли изъ Галилеи въ Іерусалимъ три мужа. Они явились къ архіереямъ и сказали имъ и народу: мы видёли въ Галилев на горь Елеонской Інсуса, котораго вы распяли и одиннадцать учениковъ Его: Онъ училъ ихъ и говорилъ: "идите въ весь міръ и проповѣдуйте евангеліе, и кто увѣруетъ и крестится. спасется, кто же не увѣруетъ-осудится". Говоря ЭTO. Онъ вознесся на небо и мы видѣли это и многіе другіе бывшихъ тамъ". Противъ этого нужно сказать, 500 изъ что Галилеею у Матеея называется страна, а ве мфстечко на Елеонской горъ (IV, 23-25). Въ св. Писаніи мы не встричаемъ ни одного намека на то, что часть Елеонской торы называлась горою Галилейскою. Въ сочиненіяхъ Іосифа Флавія мы также не находимъ подобнаго указанія, хотя онъ нерѣдко говоритъ о горѣ Елеонской. Такимъ образомъ нужно

<sup>1</sup>) Meissner Schulprogramm. Ueber den Berg Galiläa 1856.

полагать, что ученнки шли на одну езъ горъ, находящихся въ странф-Галилеф. Какую изъ горъ галилейскихъ должно разумёть здёсь, --- существують различныя мнёнія: одни (Павлюсь) думають 1), что этою горою была возвышенность Кармиль, другіе (Герардъ, Лянге, еп. Михаилъ, прот. Горскій) полагають <sup>2</sup>), что это была гора Өаворь, на которой преобразниси Інсусъ Христосъ, но гораздо правдоподобнѣе, кажется, предполагать гору блаженствъ вблизи Тиверіадскаго моря, какъ объясняють нёкоторые <sup>3</sup>). Гора эта должна была быть извёстною не однимъ ученикамъ, а и другимъ върующимъ, такъ какъ на ней Господь, окруженный множествомъ людей изъ всей Ічден и Іерусалима и поморія Тирскаго и Сидонскаго, произнесъ первую свою проповёдь о блаженствахъ (Лук. VI. 7 и 9). Проповѣдь эта была, конечно, еще памятна слушателямъ. И воть, чтобы показать имъ, что Божественный Учитель имъль право и власть давать заповёди, во многомъ дополнявшія и усовершенствовавшія законъ Монсея, Онъ на той же горѣ явился ученикамъ во славѣ Своего воскресенія. Съ другой стороны, эта гора могла быть избрана Господомъ мёстомъ явленія вслёдствіе того, что она была извёстна многимъ върующимъ. Послёдніе могли скорее найти путь къ ней, чёмъ къ остальнымъ возвышенностямъ. Замѣчательно, что Господь вибралъ для своего явленія гору. Горы, по представленію древнихъ народовъ, были святыми мёстами. Можно думать, что в Інсусъ Христосъ выбралъ гору для того, чтобы вѣрующіе съ большимъ благоговѣніемъ выслушали Его слова.

Увидавъ Господа, апостолы и другіе, бывшіе съ ними, поступили не одинаково. И видновше Его, пиппетъ ев. Матеей,-поклонишася Ему: ови же усумнюшася. Върующіе поклонились Господу не въ смыслъ простого привътствія Ему при встръчъ, для выраженія чего служило собственно цълованіе (Лук. VII, 45; XXII, 48), а въ знакъ почтенія къ Нему и благоговънія предъ Нимъ, какъ предъ Богомъ; они воздали Ему



<sup>1)</sup> Commentar uber das. neue Testament von Paulus 3 v., crp. 944.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) А. Михаялъ-толк. ев., ч. 1, стр. 566; прот. Горскій, — Еванг. исторія, стр. 364; см. Auferstehungsgesch. von. Nebe, s. 341.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Пр. Яхонтовъ-"Соровъ дней отъ воскресенія до вознесенія Госнода", стр. 92.

Божеское поклонение. Въ такомъ именно смыслѣ употребляется СЛОВО — "КЛАНЯТЬСЯ" — продхуго́сту Въ новозавѣтныхъ книгахъ. (См. Ioaн. IV, 20; XII, 20; Деан. VIII, 27; XXIV, 11; Евр. ХІ, 21 и др.). Нёкоторые же изъ вёрующихъ усумнилися въ дъйствительности явленія Господа и не поклонились Ему. Большинство экзегетовъ полагаетъ, что въ числе сомневающихся находились простые верующіе, а не апостолы, которые въ это время уже твердо увѣровали въ воскрестаго Господа и поэтому будто бы не могли сомнѣваться въ дѣйствительности Его явленія. Но изъ текста ясно видно, что въ числѣ сомнѣвающихся были нѣкоторые изъ апостоловъ. Сомнѣніе со стороны апостоловъ нельзя, однако, объяснять тёмъ, что Іисусъ Христосъ явился будто-бы въ прославленномъ видѣ, какъ полагаетъ Ольсгаузенъ 1), или темъ, что телесность Его находилась теперь въ среднемъ состояніи между прежнимъ земнымъ бытіемъ и полнымъ прославленіемъ, которое наступило только въ моментъ вознесенія (Мейеръ)<sup>2</sup>). Оба предположенія стоятъ въ противорѣчіи съ евангельскими повѣствованіями, по которымъ Інсусъ Христосъ, хотя имѣлъ прославленное тѣло, но являлся ученикамъ въ прежнемъ образъ (Іоан. ХХ, 20. 27. Лук. XXIV, 36 и др.). Сомнѣніе апостоловъ объясняется, главнымъ образомъ, изъ характера и образа явленій Господа (Іоан. XX, 19. 26, XXI, 4 и др.). Въ евангельскомъ повѣствованіи характеръ и образъ Его явленія не обозначенъ; сказано только, что ученики видѣли Его (ίδοντες), и какъ вытекаетъ изъ слова приступль (проседвий), прежде въ некоторомъ отдаленіи отъ нихъ. Можетъ быть, сомнѣніе нѣкоторыхъ апостоловъ зависѣло отъ того, что Іисусъ не вдругъ явился предъ ними, но лишь постеценно приближался. Что усумнились нѣкоторые изъ апостоловъ, допускалъ уже Златоустъ: "Если же некоторые усумнились, говорить онъ, то и въ семъ случа подивись ихъ (апостоловъ) любви къ истинъ, что они не скрывали своихъ погрѣшностей, даже въ послѣдніе дни съ ними случавшихся"<sup>3</sup>).

И приступль Іисусз рече имъ, глаголя: дадеся ми всяка

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Commentar uber Schriften des N. Tcst T. 2, crp. 516.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cz. Auferstehungsgesch. von. Nebe, s. 272.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Златоусть, XC беседа на ев. Матоея.

власть-ёбоизіа-на небеси и на земли. Інсусъ Самъ подлодить къ ученикамъ, а не они къ Нему. Отъ него, слъдовательно, исходить начало установленія втасти апостольской. И прежде Онъ избралъ ихъ, а не они Его. Не вы Мене избрасте, сказаль Онь ученикамь на тайной вечери, но Аза избрахъ васъ, и положихъ васъ, да вы идете, и плодъ принесете и плодъ ваша пребудета (Іоан. ХУ, 16). И теперь ученные не могутъ сами согласно и твердо приступить къ нему, такъ кагъ сомевваются. Інсусъ Христосъ сказалъ ученикамъ, что Ену дана всякая власть. Інсусу Христу, какъ единородному Сыну Божію, еще отъ вѣчности принадзежала всякая власть, сила в слава на небеси и на земли (Іоан. 1, 1-3; V, 18-23; Кол. 1, 17 и др.). Но отъ въчности будучи Богомъ, Онъ, по исполненіи временъ, сталъ человѣкомъ, не переставая, однако, быть и Богомъ. Во время своей земной жизни Онъ какъ-бы скривалъ, не вполнѣ проявлялъ власть и силу, присущія Его Божеству. Теперь же, послѣ страданій и смерти, Ему дана власть не только какъ Богу, но и какъ человѣку, такъ что теперь всѣ должны воздавать Ему Божеское поклоненіе не какъ Богу только, а и какъ человѣку (Филип. II, 6—10). Ему теперь дана осякая власть. Мы знаемъ три главныя власти въ мірь человѣческомъ: священническую, царскую и пророческую. Эти три власти принадлежать теперь Івсусу Христу, такъ что на одинъ царь, ни одинъ священникъ и пророкъ не пользуются властію безъ воли Господа. Безправно и безсильно то правительство, которое отдёляеть себя отъ источника BCSEOF власти; осужденъ тотъ священникъ или пророкъ, которыі вмъсто того, чтобы исправлять себя и другихъ по волѣ и заповъдямъ Христовымъ, хочетъ отъ себя возобновлять и исправлять дёло Христово <sup>1</sup>). Іисусу Христу дана власть на небѣ и на землѣ. На небѣ Іисусу Христу подчинены 8 Hгелы, архангелы и все воинство небесное, а на землъ не

<sup>1)</sup> Інсусу Христу дана власть— έξουσία—а не сила—бύνаµи;. — Герардъ ваходить различие между έξουσία н бύνаµи;: первое, по митанию его, означаеть власть основанную на правѣ, а второе фактическую силу. Но это различие нельза назвать праввльными, такъ какъ ёξоυσία нерѣдко употребляется для означена произвола. Гораздо основательнѣе думать, что ёξоυσία означаеть дѣйствительную кевую силу, а бύνаµи; —силу покоящуюся.

только люди (Іоан. V, 16—39; І Кор. 15, 20), а и всякая земная тварь, весь мірь, который долженъ преобразиться въ нетлѣніе и освободиться отъ суеты и неправды (Лук. X, 19); Марк. XVI, 17, 18; Римл. VIII, 19—15 и др.) и князь міра сего—главный врагъ спасенія людей, который теперь не можетъ уже искушать насъ болёе, чёмъ сколько можемъ понести (Іоан. XI, 31).

Получивъ всю полноту власти, Інсусъ Христосъ даетъ нѣкоторую власть своемъ ученикамъ для дбятельнаго исправленія преобразованія челов'ячества. Онъ облекаеть ихъ властію N проповѣдывать евангеліе: -- шедше во міро весь, говорить Онъ, по Марку, проповъдите сваниелие всей твари.-Інсусъ Хрвстосъ хотя объявленъ царемъ неба и земли, однако царство Его на землѣ еще не устроилось. По этому Онъ посылаетъ апостодовъ основать это царство. Они должны для этого идти въ разныя страны. Это открываетъ новую эру въ дарствъ Бога. Богъ и прежде посылалъ пророковъ съ проповъдью о спасеніи, но имъ не было поручаемо путешествій въ разныя страны. Ихъ миссія должна была ограничиваться тъмъ народомъ, среди котораго они жили. Только въ нѣкоторыхъ случаяхъ дѣятельность ихъ простиралась за предѣлы ихъ родины. Такъ, напримѣръ, пророкъ Илія былъ посланъ въ Сарепту Сидонскую (I Цар. XVII, 9) и въ Дамаскъ къ Азаилу (I Цар. XIX, 15). Но изъ книги пророка Іоны мы видимъ, какъ трудно было этимъ мужамъ оставлять свою родину и проповѣдывать среди язычниковъ. Израильтяне не думали, что Богъ пошлетъ своихъ въстниковъ въ языческія страны; они думали, что сами язычники, привлеченные красотою Сіона, придутъ къ нему. Такъ пророкъ Исаія, изобразившій въ превосходныхъ картинахъ собраніе всёхъ народовъ въ Іерусалимё-городъ Бога (LX), не далъ ни одного намека на то, что это всеобщее обращение народовъ должно совершиться чрезъ посланниковъ, которые изыдуть оть Сіона. Это совершенно новое, что Апостолы Іисуса Христа должны путешествовать черезъ страны и моря, чтобы проповѣдывать, евангеліе. Слово: еваниеліе (греч. εύανγέλιον) означаеть вообще благую, радостную въсть; по употребленію же этого слова въ новомъ завѣтѣ, оно означаетъ

радостную въсть о спасения міра единороднымъ сыномъ Божимъ. Такъ какъ спасение подается по силъ заслугъ Інсуса Христа, по снять въры въ Него, то евангеліемъ называется еще радостная вёсть не только о благахъ, принесенныхъ Стасителемъ, а и о Самомъ Спасителѣ, Его ученіи и жизни. Предметомъ проповѣди апостоловъ и ихъ преемниковъ служило и служить то и другое, т. е. и сказание о земной жизни Спасителя (ср. 1 Kop. I, 3). BOSBELUE-И ніе о благахъ, принесенныхъ Имъ роду человѣческому (Дѣян. IV, II; 1 38 и др.). Поэтому и въ данномъ случав, какъ въ главной заповёди объ этой проповёди, слово сваниелие должно быть нонимаемо и въ томъ и въ другомъ смыслѣ. Это евангеліе апостолы должны были, по Марку, возвѣщать всей твари. Словомъ тварь въ новомъ завътъ обозначается родъ человъческій (Гал. VI, 15; 2 Кор. V, 17) и все твореніе вообще, вся видимая природа, разстроенная и поврежденная грбхонь человъка (Рям. VIII, 19-21; Евр. IX, 11; Кол. 1, 15, 23). Въ послёднемъ общемъ значении слово-тварь-употребляется по большей части въ соединении съ словомъ сесь, какъ и въ данномъ мъстъ евангелія отъ Марка (см. указан. выше цит. изъ посл. Павла; ср. Прем. Солом. XIX, 6; Іуд. IX, 19 и др.). По этому вполнѣ справедниво слово тварь въ данномъ случаѣ понимать въ послѣднемъ его значеніи. Объясняя такое пониманіе его въ данномъ случав, арх. Миханлъ говоритъ: "искупленіе и возстановленіе человѣка смертію и воскресеніемъ Спасителя есть искупление и возстановление всего творения поврежденнаго въ своей красотъ гръхомъ человъка; а поэтому и всей твари должно быть благовъствовано Евангеліе искупленія, и она откликнется съ своей стороны на это благовъствование тѣми знаменіями въ ней, какія сопровождать будутъ проповёдь апостоловъ и всё дёйствія истинно вёрующихъ (ст. 17 и дал.)". Тварь вся представлается въ этомъ воззрѣніи олицетворенною и какъ-бы чувствующею и слышащею проповѣдь о возстановлении ея. Истина-въ томъ, что разстроенная грѣхонъ человѣка, она для истинной вѣры вѣрующихъ въ искупленіе, и по этой самой въръ снова приходить въ первобытную гармонію, совершенство и красоту, что и отражается въ необы-

776

Digitized by Google

l

жновенныхъ явленіяхъ ея для върующихъ по силъ и дъйственности ихъ въры"<sup>1</sup>).

Словамъ ев. Марка: шедше въ мірз весь, проповъдите евангеліе всей твари, хорошо соотвётствують слова ев. Матеея: шедше научите вся языки. Апостолы должны не только пропов'ядывать объ Івсус Христь, но стараться и о томъ, чтобы эта проповёдь осталась въ намяти людей. Они должны научать всѣ народы. Когда Господь въ первый разъ посылалъ апостоловъ на проповѣдь. Онъ говорилъ имъ, чтобы они на путь языка не ходили и въ городъ самарянскій не входили, а шли-бы къ овцамъ погибшимъ дома израилева (Мато. Х. 5---6). И женъ хананеянкъ, молившей исцълить дочь ея, онъ говориль: нъсть послана токмо къ овцамъ погибшимъ дома израимева (Матө. ХУ, 24). Такъ поступалъ Господь для того, чтобы іуден, по словамъ Златоуста, послѣ не стали жаловаться и не имѣли никакой причины отвращаться апостоловъ". Господь, однако, намфревался основать Свою церковь не изъ однихъ іудеевъ только, но изъ всёхъ людей; объ этомъ Онъ не разъ говорилъ ученикамъ Своимъ (см. Лук. IV, 41, Іоан. IV, 21: Х-16 и др.). Послѣ Своего воскресенія Господь и исполняетъ Свое намфреніе. Шедше научите вся языки, говоритъ Господь ученикамъ, такъ какъ искупленіе, совершенное Христомъ, должно обнять собою весь міръ, не только по мѣсту, а и по времени (Лук., 8 и др.). Отсюда видно также, что повелѣніе Іисуса Христа идти съ проповѣдью евангелія ко всѣмъ народамъ относится не къ однимъ апостоламъ, а ко всёмъ преемникамъ ихъ навсегда, до скончанія вѣка.

Послѣ наученія призываемыхъ ко спасенію, апостолы и ихъ преемники должны крестить ихъ. Шедше убо научите ося языки, сказалъ Іисусъ Христосъ, крестяще ихъ во имя Отца и Сына и Святаю Духа-Заптіζочтеς<sup>2</sup>) адтода еда то буора той патрос хад той бюй хад той аубой пуедратос. Этими словами Господь устанавливаетъ таинство крещенія, въ которомъ человѣкъ грѣшникъ очищается благодатію Божіею отъ всякаго трѣха и содѣлывается новымъ человѣкомъ, оправданнымъ и

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Архим. Миханлъ, толк. ев. ч. 2-я, стр. 200.

<sup>2)</sup> Въ кодексахъ Ватиканскомъ и Кэмбриджескомъ стоитъ βаптісачтес.

778

освященнымъ. Для апостоловъ врещение не было незнакомымъ абломъ. Нёкоторые изъ нихъ получили крещение отъ руки Іоанна Крестителя и затѣмъ сами, по порученію Інсиса Христа, крестили народы (Ioan. IV, 2). Но ихъ крещение и крещене Іоанново существеннымъ образомъ отличается отъ крещения. которое заповѣдуеть въ данномъ мёстѣ Інсусъ Христосъ. Іоанново крещение служнло только прообразомъ крещения Христова (Мато. III, 11; Марк. I, 8; Лук. III, 16), только приготовлядо, и притомъ, однихъ только іудеевъ къ принятію Мессів и его царства (Мато. III, 12 и др.), было только крещеніень покаянія (Марк. 1, 4) и не возрождало благодатію св. Духа. Крещеніе, которое совершали ученики Інсуса Христа во время Его земной жизни, ничёмъ не отличалось оть крещенія Ісаннова. Оно совершалось одновременно съ нимъ и не замѣнаю его собою (Іоан. IV, 1. 2), относилось также къ однимъ іудеямъ (Іоан. III, 22. 23) и, слъдовательно, подобно Іоаннову, только приготовляло іудеевъ чрезъ покаяніе къ принятію явившагося Мессін. Между тёмъ, крещеніе, которое заповѣдуетъ Христосъ въ приведенныхъ словахъ, должно простираться не ва однихъ только іудеевъ, а на всѣхъ желающихъ вступить **B5** царство Христово. Оно возраждаеть человѣка, какъ видно взъ словъ Спасителя Никодиму: аще кто не родится водою и духомъ, не можетъ внити въ царствіе Божіе, рожденное отъ плоти, плоть есть, и рожденное отъ Духа, духъ есть (Іоан. III, 5, 6). Какъ совершается это возрожденіе, мы не знаемъ; одно лишь можемъ сказать: по въръ въ Искупителя міра. Крещеніе должно быть совершаемо чрезъ погруженіе въ воду, в не чрезъ обливание или окропление водой, какъ учитъ католическая церковь. На это указываетъ греческое слово: Ванись (отъ ватос-глубина). Извъстно, что Самъ Інсусъ Христосъ крестился чрезъ погружение. Это ясно видно изъ замъчания Матеея (III, 16) и Марка (1, 10), что Інсусъ послѣ того, какъ былъ крещенъ, вышелъ изъ воды. Что погружевие должно быть троекратнымъ, не видно изъ словъ Спасителя: крестяще ихъ во имя Отца и Сына и Святаю Духа. Но по правых св. Апостоловъ 1) и по ученію древнихъ учителей церкви по-

<sup>1</sup>) Цравило 50.

#### отдвлъ церковный

гружение должно быть троекратнымъ, —во имя трехъ лицъ Тровцы '); Пресв. DABHO какъ въ воспоминание смерпогребенія и воскресенія Інсуса Христа<sup>2</sup>). Церковь не TØ, признавала дъйствительнымъ крещенія евноміанъ в другихъ еретиковъ, крестившихъ только единымъ погруженіемъ <sup>3</sup>). Крепленіе должно быть совершаемо во имя Отца и Сына и Святаго Духа. Имя означаетъ существо, силу и славу; слѣдовательно, крещение во имя Божие означаеть: служить во славу Божію, для уподобленія себя Богу. Богъ нашъ троиченъ въ лицахъ и единъ по существу; вотъ почему по заповѣди Господней и крещение должно быть совершаемо во имя Отца и Сына и Св. Духа. Три имени Бога указывають на троичность лиць Его; въ греческомъ текстъ каждое имя стоитъ съ членомъ (той), который указываеть на лицо, а не на свойство. Поставленіе этихъ именъ рядомъ указываетъ на равенство, всёхъ трехъ лицъ Божества. А относящееся ко всёмъ имъ слово имя, которое означаеть прежде всего существо, указываеть на нераздёльное единство существа всёхъ трехъ Лицъ Божества.

Послѣ крещенія вѣрующіе должны усовершенствоваться въ святой и богоугодной жизни. Апостолы и ихъ преемники должны учить ихъ блюсти ося, елика заповъда Господь. Нѣкоторые (Мейеръ, свящ. І. Соловьевъ) думаютъ, что здѣсь подъ словомъ ося евангелистъ разумѣетъ нравственное ученіе Господа. "Что̀ подъ заповѣдями Господа пишетъ послѣдній, должно быть подразумѣваемо именно нравственное ученіе вѣры главнымъ обрааомъ, а не теоретическое или догматическое, это ясно изъ самаго слова: заповѣдахъ (ενετιλάμην), которое въ писаніи обычно прилагается къ нравоученію; теоретическое же ученіе вѣры

<sup>3</sup>) "Евноміанъ, единократнымъ погруженіемъ крещающихся, и монтанистовъ... которые изъ нихъ желаютъ присоединены быти къ православію, пріемлемъ, якоже язычниковъ" (Соборъ иселенск. II, прав. 7).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Tertull. ad Prax. XXVI. Златоустъ, 25-я бес. на ев. Іоанна. "Великое тавиство крещевія совершается тремя погруженіями и равночисленными призывавіями, чтобы и образъ смерти отпечатлѣлся въ насъ и просвѣтились души крещаемыхъ чрезъ преданіе имъ боговѣдѣнія" (Вас. Вел. о св. Духѣ, гл. 15, въ твор. св. отц. VIII, 284).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Кырылать Іерусалымскій, поуч. тайновод. 11; Greg. Nyss. de Baptism. Christ, in T. III, p. 327.

обычно называется догматомъ (богиа)"<sup>1</sup>). Но по нашему инънію, гораздо основательнѣе полагать, что здѣсь нужно разумѣть все ученіе Господа-и догматическое и нравственное: "ш крестившихся одинаково важно соблюдать нравственныя предписанія и догматы вёры. Хорошо говорить относительно этого Владимірь Соловьевь: "Вся елика заповъдахъ. Заповъдано Христомъ общее настроение чувства-любовь, заповѣдано безусловно даже ко всякимъ врагамъ и обидчикамъ; заповъдано общее состояние уна-вѣра, для которой нѣтъ ничего невозможнаго; заповѣдано общее направленіе воли-ищите прежде царстві Божія и правды Его съ безпредѣльнымъ упованіемъ на Бога: заповёданы, наконець, и опредёленныя дёйствія, но также общаго основного характера-дъйствія, которыя должны стать привычнымъ правиломъ жизни, а именно: молитва (заповѣданная и въ словѣ и въ примѣрѣ и въ образѣ), затѣмъ милостыня и постъ (также запов'єданныя и словомъ и прим'єромъ<sup>5</sup>)<sup>3</sup>).

Къ этимъ словамъ евангелія Матоея вполнѣ могутъ быть присоединены стихи 16—18 изъ XVI-й главы ев. Марка. Въ этихъ стихахъ находятся дальнѣйшія разъясненія относвтельно таинства крещенія. Иже отру иметъ и крестишка, говорится у Марка, спасенъ будетъ, а иже не иметъ отры, осужденъ будетъ <sup>3</sup>). Такимъ образомъ, прежде крещенія нухно еще увѣровать въ Іисуса Христа, Сына Божія, и въ совершенное имъ искупленіе и спасеніе. Безъ отры, говоритъ ап. Павелъ, невозможно угодити Богу; отровати же подобаетъ приходящему къ Богу, яко есть и взыскающимъ Его мздовоздаятель бываетъ (Евр. XI, 6). Вѣрою называется не простая довѣренность разума къ богооткровеннымъ истинамъ, а сердечное, глубокое убѣжденіе въ этихъ истинахъ, сопровождающееся добрыми дѣлами. Только такая вѣра можетъ спости человѣка:

1) Чтенія въ общ. люб. дух. просвѣщ. 1887 г. Январь, 23 стр.

<sup>2</sup>) Правосл. обозр. 1885 г., т. I, стр. 56.

<sup>3</sup>) О привазанія крестить Маркъ не упоминаеть, потому что крещеніе обращающихся ко Христу язычниковъ было уже укоренившимся обычаемъ и мотить, по которому Матеей передаеть форму крещенія, именно, чтобы отличить гристіанское крещеніе отъ крещенія Іоаннова, не нужно было принимать храстіанамъ изъ язычниковъ (къ которымъ Маркъ писалъ свое евангеліе), тикъ какъ Іоаннъ крестилъ только іудеевъ, а не язычниковъ.

780

впора беза дпла мертва есть, говорить апостоль Іаковь (Іак. II, 20). Въруя въ евангеліе, человъкъ долженъ еще принять крещеніе. Правда, по прямому смыслу словъ Спасителя: иже втъру иметъ и крестится, спасенъ будетъ, а иже не иметъ вторы, осуждена будета, выходить, какъ будто, что можно обойтись безъ крещенія, такъ какъ только тотъ, кто не имета вторы, осуждени будети; но для правильнаго пониманія этого мъста не должно упускать изъ вниманія, что непринятіе крещенія есть уже знакъ нев'єрія. Кто вмѣетъ вѣру во Христа, тотъ не будетъ ни унижать, ни презирать крещенія, какъ таинства, сообщающаго человѣку силу Духа Святаго и не будетъ удерживать отъ него своихъ дътей. Какъ необходимо креmenie, можно видъть, напримъръ изъ того факта, что ап. Петръ крестилъ Корнизія и его домашнихъ даже послѣ того, какъ они не только увѣровали, но и получили Духа Святаго (Дѣян. Х, 43-47). Поэтому православная церковь считаетъ необходимымъ крещеніе всёхъ, даже младенцевъ. Есть даже митьніе нъкоторыхъ учителей церкви, что младенцы, умершіе безъ крещенія, хотя и не мучаются какъ явные гоѣшники, но не получаютъ спасенія <sup>1</sup>). Подъ спасеніемъ, которое Господь объщаетъ увбровавшимъ и крестившимся, нужно разумъть вѣчную жизнь въ блаженномъ единеніи со Христомъ (Іоан. V, 28; XVII, 24; Рим. VIII, 19; Тим. III, 5-7 и др.). а подъ осужденіемъ невѣрующихъ-осужденіе на вѣчныя мученія въ геенѣ огненной (Іоан. III, 36; V, 24). Конечно, объщанное спасеніе увѣровавшіе и крестившіеся получаютъ только въ томъ случаъ, если будутъ жить по закону Христову, не запятнають себя послё крещенія тяжкими грёхами, ибо, по слову Господа, не всяка имполяй: Господи, Господи, внидета въ царствіс небесное, но творяй волю Отца моего, иже есть на небестал. Мато. VII. 21).

Увъровавшіе и крастивніеся во имя Пресвятой Тровцы, кромъ объщаннаго будущаго блаженства, будутъ в въ земной жизни пользоваться особыми преимуществами предъ невърую-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Григорій Нисскій—"О младенцахъ, похищенныхъ преждевременною смертію". Христ. чт. 1838, IV стр. 18; Григорія Богослова слово на крещ., въ творевін св. отц. III, 294 и др.

щими. Они будутъ творить знаменія. Подъ знаменіями, кигь вилно изъ дальнѣйшаго перечисленія ихъ, нужно разумѣть такія дыйствія, которыя могуть совершаться только сверхъестественною селою Божіею; въ другихъ мъстахъ Писанія они вазываются или чудесами-терата (Деян. II, 19; Ioan. IV 48 и ар.) или делами, т. е. действіями, совершенными Самимъ Богомъ (Іоан. III, 2. 3; X, 37. 38 и др.), или силами-боущес. т. е. дъйствіями, въ которыхъ обнаруживается сила Бохія (Мате. XI, 20; XIII, 52 в др.). Знаменіе-знакъ, по прямому значенію своему, есть такое действіе, посредствомъ KOTODATO можеть быть узнано присутствіе сверхъестественной силы вь извёстномъ случаё. Вотъ почему чудеса называются знаменями. Знамение есть самое лучшее доказательство Божественности извѣстнаго ученія. Самъ Господь ссылался на чудеса для доказательства истинности своего ученія (Іоан. Х., 37. 38; ХІУ. 11: XV, 24). И апостолы, и вѣрующіе, совершая знаменія. презставляля самое лучшее доказательство истинности содержиной ими вёры. Эти знаменія, по слову Господа, могутъ совершать всѣ вѣрующіе. Дѣйствительно, изъ исторіи первохристіанской церкви мы видимъ, что многіе вёрующіе могли совершать чудеса. Эти знаменія совершаются и въ наше время, конечно, ве въ такомъ количествѣ, какъ въ первохристіанской церкви. Это зависить, разумѣется, отъ ослабленія вѣры среди христіань, а не отъ того, что обѣщаніе Христа не простирается на наше время, какъ думаютъ нѣкоторые (Григорій Двоесловъ) 1). Изъ текста ясно видно, что Господь даетъ силу совершать чудеса вёрующимъ всёхъ временъ. Господь исчисляетъ пять родовь знаменій: 1) изгнаніе демоновъ, 2) рѣчь на новыхъ языкахь. 3) наступленіе на змѣй, 4) невредное питіе яда, 5) испѣлевіе больныхъ чрезъ возложение рукъ. Но изъ Дѣяний апостольскихъ видно, что апостолы совершали и другія знаменія; они, напр., имѣли силу наказывать смертію виновныхъ (умерщвленіе Аньніи и Сапфиры V, 1 и дал.) и воскрешать мертвыхъ (Тавие́у IX, 40 и дал. Евтихія XX, 9 и дал.).

Первымъ знаменіемъ, которое будутъ творить увѣровавшіе я



<sup>1)</sup> Бес. на евангелія, ч. 2-я, стр. 108.

крестившіеся, Господь ставить взгнаніе демоновъ именемъ Его. Это знамение не новое. Апостолы и другие върующие не разъ уже видели, какъ Інсусъ Христосъ исцелялъ бесноватыхъ (Мате. XV, 22. 28; XVII, 15, 18; IX, 32. 33; Марк. I, 32; V, 22 и мн. др.). Сами апостолы совершали это чудо во время перваго посольства своего на проповѣдь (Лук. Х. 17). Лаже лица, не принадлежащія къ лику апостоловъ, посредствомъ произнесенія имени Христа совершали это знаменіе. Такъ, въ евангели Луки разсказывается, что ап. Іоаннъ говориль Спасителю: наставниче, видъхомо нъкоего, о имени Твоемь изпоняща бысы (Лук. IX, 49). Въ книгъ Даяний апостольскихъ приводится много примёровъ изгнанія апостолами бісовъ изъ больныхъ. Такъ въ V-й главѣ разсказывается, что проповёдь апостоловъ сопровождалась исцёленіемъ недужныха и страждущих от дух нечистых (V, 16). О проповъди діакона Филиппа замъчается: внимаху же народи глаголемым то Филиппа единодушно, слышаще и видяще знаменія яже творяше: дуси бо нечистіи отз многих имущихз я вопіюще гласоми веліими исхождаху (VIII, 6. 7). Эти чудеса во дни апостоловъ были такъ часты, что нёкоторые изъ іудейскихъ заклинателей стали употреблять надъ имѣющими демоновъ имя Господа Інсуса и, надо предполагать, съ успѣшнымъ результатомъ. Разъ только одинъ злой духъ возсталъ на какихъ-то закливателей и избилъ ихъ; это такъ подфиствовало на жителей Ефеса, что страхъ напалъ на всёхъ, и величащеся имя Господа Іисуса; мнози же отъ въровавшихъ прихождаху, исповъдующе дъла своя (XIX, 13-18). Это чудо вѣрующіе совершали и послѣ апостольскаго времеми. Въ апологіи Іустина-Мученика говорится слёдующее: "Інсусъ родился по волѣ Бога и Отца ради върующихъ въ Него людей и для сокрушенія демоновъ. Это и теперь вы можете узнать изъ того, что происходить предъ вашими глазами. Ибо многіе изъ нашихъ, изъ христіанъ, исцёляли и нынѣ еще исцёляютъ множество одержимыхъ демонами во всемъ мірѣ и въ нашемъ городѣ, заклиная именемъ Іисуса Христа, распятаго при Понтів Пилать, между тёмъ какъ они не были исцёлены всёми другими заклинателями, заговорщиками и чародѣями,---и тѣмъ побѣждаютъ и изгоняють демоновь, овладъвшихъ человъками"<sup>1</sup>). Изъ четьнминейныхъ сказаній о жизни угодниковъ Божіихъ видно, что изгнаніе бъсовъ совершалось и въ болье позднее, даже близкое къ намъ время. Нътъ сомнѣнія, что истинно върующіе христіане и теперь могутъ совершать это знаменіе.

Вторымъ знаменіемъ истинности вѣры христіанъ будетъ служить рёчь ихъ на разныхъ языкахъ. Върующіе, по словт Господа, языки возглаголють новы удшован  $\lambda a \lambda b coust x a (vais 2)$ . Изъ книги Дъяній мы узнаемъ, что это объщаніе Господа исполнилось спустя и сколько дней посль произнесенія, именно въ праздникъ Пятидесятницы. Апостолы, исполнившись Святаго Духа, начали говорить на разныхъ языкахъ. такъ что набожные люди, пришедшіе изъ разныхъ странъ, уливлялись. что каждый слышить собственное нарвчіе (далехтос). "Собранся народъ, повѣствуетъ Лука, в пришелъ въ смятеніе: вбо какдый слышаль ихъ говорящихъ его наречиенъ. И всъ изумлялись и дивились, говоря между собою: сін говорящіе не всьли галилеяне? какъ же мы слышимъ каждый собственное варечие въ которомъ родились ( йхоноч ейс ёхаотос тй ідіа дладёхть **далобутшу** абтыу). Парояне и Мидяне, и Еламиты, и жители Месопотаміи, Іуден и Капподокіи, Понта и Асін, Фригін в Памфиліи, Египта и частей Ливіи, прилежащихъ къ Киринез, и пришедшіе изъ Рима, Іуден и прозелиты, Критяне и Аравитяне, слышимъ ихъ нашими языками говорящихъ о велисихъ авлахъ Божінхъ?" (Двян. II. 6-11). Изъ этого повъствованія книги Дѣяній мы узнаемъ, что апостолы говорили на иностранныхъ языкахъ, неизвёстныхъ имъ до этого времени. Попытки некоторыхъ объяснить этотъ разсказъ въ томъ смысле, что апостолы говорили на своемъ природномъ языкъ, а слушатели воспринимали ихъ ръчь каждый на своемъ діалекть, неосновательны <sup>3</sup>). Изъ разсказа кн. Деяний видно, что апо-

-39



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Іуст.,—2-я апологія, гл. VI; см. сочивенія Іустива Мученика изд. П. Преображенскаго, стр. 120—121. Москва. 1864.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ Ефремовомъ кодексѣ этого слова нѣтъ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Поцытки эти возникли очень рано, какъ это видно изъ сочиненій Григорія Богослова. (Твор. св. Отц. IV, 20, 21).

столы стали говорить на разныхъ языкахъ еще до прихода слушателей. Некоторые изъ послёднихъ подумали, что апостолы напились сладкаго вина (ст. 13); эта мысль не могла-бы возникнуть, если-бы апостолы говорили на своемъ природномъ языкъ. Допускать притомъ чудо слуха у собравшейся толпы мы не имбемъ никакихъ основаній. Другія мбста книги Дбяній подтверждають, что улюссан лалего означало именно способность говорить на иностранныхъ языкахъ (Дѣян. X, 46; XIX. 6). Изъ посланія ап. Павла къ Кориноянамъ видно, что этимъ даромъ обладали многіе Коринескіе христіане (1 Кор. XII, 10). Ларъ этотъ скоро прекратился въ церкви. Изъ временъ послѣапостольскихъ мы знаемъ только одно свидътельство объ этомъ даръ. Св. Ириней Ліонскій разсказываетъ, что въ его время многіе имѣли даръ говорить на разныхъ языкахъ: "мы слышали, говоритъ онъ, многихъ братьевъ въ церкви, которые имъли пророческія дарованія и чрезъ Духа говорили разными языками и для общей пользы выводили наружу сокровенныя тайны людей и изъясняли таинства. Божіи" 1). Даръ этотъ преимущественно нуженъ былъ въ первое время христіанства, иля быстраго распространенія евангелія; поэтому, когда христіанство достаточно уже распространилось, даръ этотъ прекратился. "Почему апостолы, пишеть Златоусть, получили прежде другихъ (даровъ) даръ языковъ? потому что должны были ходить повсюду. Какъ при столпотворении одинъ языкъ (удбоса) разделился на многіе, такъ тогда (въ первыя времена церкви) многіе языки и часто принадлежали одному человъку. Одинъ и тотъ же говорилъ и на персидскомъ, и на римскомъ, и на многихъ другихъ языкахъ по внушенію Духа. Такое дарование называлось даромъ языковъ, потому что владёвшій имъ могъ говорить вмёстё на многихъ языкахъ" 2).

Далье Господь говорить, что верующіе змія возмуть--офекс ароили в). Павлюсь понимаеть эти слова въ томъ смысль,

<sup>1)</sup> Соч. Иринея Ліонскаго, изд. Преображ. Моск. 1871. кн. 5, гл. 6, стр. 589.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Злат.-- 35 бес. на 1 Кор., по рус. пер. стр. 253.

<sup>3)</sup> Въ кодексѣ Ефремовомъ въ этимъ словамъ прибавлено хаї е́у так усроїу.

<sup>3</sup> 

что върующіе будутъ прогонять прочь витя 1). Өсофиланть н Евоний Знгабень полагають, что вырующие будуть умершали змбй, и чувственныхъ и мысленныхъ, какъ въ другомъ месть сказано: наступайте на змію и на скорпію, очевняво, мысленныхъ (Лук. 10, 19)<sup>2</sup>). Но такія объясненія этого чуда нелы назвать вполнѣ правильными. Гораздо основательнѣе дунать, что върующіе будуть невредеными отъ зибй, будуть брать въ руки змѣй, обращаться съ вими, и сила змѣнваго яда н будеть действовать на нихъ. Этотъ чудесный даръ необходимъ былъ для проповѣдниковъ евангелія. Они въ своихъ путешествіяхъ нередко подвергались опасности быть укушенным змёзми. Господь, чтобы избавить ихъ отъ напрасныхъ онасностей, даетъ имъ власть надъ змѣями. Въ Дѣяніяхъ описивается одно событіе, которое представляеть собою буквальное исполнение даннаго Господомъ въ этихъ словахъ обътования. Ап. Павелъ на островѣ Мальтѣ, поправляя дрова (хворость) для разведеннаго костра, нечаянно вмёстё съ хворостонь схватилъ и эхидну, которая ужалила его и повисла на рукъ Окружающіе его, зная, что укушеніе эхидны сопровождается смертью, ожидали, что Павелъ скоро умретъ и думали: спри этоть человькь (Павель) убійца, когда его, спасынаюся ня моря, суда Божій не оставляета жить. Но Павель отраз змію во огнь, ни чтоже зло пострада (Дізян. XXVIII, 3-6). Подобные примъры неръдко можно встрътить въ житизъ угодниковъ Божінхъ. Имъ не вредили не только зиби, но и другія хищныя животныя, напремёръ левъ, медеёдь \*). Можно думать, что змій въ данномъ мисть евангелія отъ Марка берется какъ представитель всёхъ враждебныхъ для человіка животныхъ, въ виду извёстнаго факта обольщенія діавологь прародителей нашихъ именно черезъ змія (Быт. III, 1 и дал.)

Четвертое знаменіе, объщанное Господомъ върующемъ, слъ-

<sup>2</sup>) Өеоф.-Благов. ч. 2-я, стр. 252.

<sup>1)</sup> Commentar uder das Nene Testament v. 3, crp. 957.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) См. напр. житіе Павла Өннейскаго, Антонія Великаго, Сергія Предодобнаго въ четьиминеяхъ св. Димитрія Ростовскаго, місяцъ январь 15 и 17 числа и Сентябрь 25 число.

"дующее: аще и что смертно испіють не вредить ихь. Этими словами Господь обвщаеть върующимъ власть надъ разрушительными силами неодушевленной природы. До гръхопаденія человъка природа не могла разрушительно дъйствовать на него. Послё-же грёхопаденія нёкоторыя растенія стали оказываться -смертоносными для людей. Но послѣ искупленія Христомъ грѣховъ міра (Іоан. І, 29), должны прекращаться в вредныя для человѣка дѣйствія внѣшней природы, какъ слѣдствія грѣховъ. Конечно, необходимымъ условіемъ для этого со стороны человъка должна быть твердая въра въ Искупителя міра. Апостолы могли пить самые сильные яды и оставаться невредимыми. Консчно, здёсь разумёется или нечаянное вкушеніе яда, или предложенное имъ съ злымъ умысломъ; чудесная сила не могла-бы послёдовать, если-бы вёрующіе стали пить ядъ для горделиваго превосходства своего предъ толпою. Исторія сохранила для насъ преданіе, что надъ св. Іоанномъ Богословомъ съ буквальною точностію исполнилось это об'вщаніе Господа: по приказанію мучителя, онъ выпиль чашу съ ядомъ и остался невредимымъ <sup>1</sup>).

Послѣднимъ знаменіемъ, которое могутъ совершать вѣрующіе, служитъ исцѣленіе болѣзней: на недужныя руки возложатя и здрави будутя. Апостолы исцѣляли больныхъ еще при первомъ своемъ посольствѣ на проповѣдь (Мате. X, S). Они мазаху масломя многи недужныя и исцълеваху (Марк. VI, 13). Теперь получили чудесную силу исцѣлять больныхъ всѣ вѣрующіе во Христа. Это исцѣленіе должно совершаться посредствомъ возложенія рукъ. Дѣйствіе это, однако, не было необходимымъ условіемъ исцѣленія больныхъ; послѣдніе могли исцѣляться вѣрующими какъ съ возложеніомъ рукъ, такъ и безъ этого дѣйствія. Въ книгѣ Дѣяній приводится не мало примѣровъ того и другого. Такъ, Ананія возложеніемъ рукъ исцѣлилъ ап. Павла (тогда еще Савла) отъ постигшей его глазной болѣзни (IX, 17, 18); ап. Павелъ возложеніемъ рукъ исцѣлилъ на островѣ Мелитѣ отца Публіева отъ горячки и боли въ жи-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Четьи-минен Димитрія Ростовскаго, сентябрь, 26 число.

вотѣ (Дѣян. XXVIII, 8). А ап. Петръ нсцѣлилъ хромого отъ рожденія, только взявъ его за руку (III, 7). Были даже случав, когда тѣнь Петра, осѣнявшая больного, исцѣляла его (V, 15). Чудеснымъ даромъ исцѣлять больныхъ вѣрующіе обладали и въ послѣ—апостольское время. Въ четьи—минеяхъ передается множество подобныхъ случаевъ. Этотъ даръ имѣютъ и нѣкоторые изъ современныхъ православныхъ вѣрующихъ. Мы подагаемъ, что всякому извѣстно нѣсколько примѣровъ исцѣленія больныхъ по молитвамъ нѣкоторыхъ богобоязненныхъ людей нашего времени.

Съ этими словами ев. Марка могутъ быть соединены заключительныя слова ев. Матоея: и се Азъ съ вами есмь во вся дни до скончанія въка. Аминь <sup>1</sup>).

Связь приведенныхъ словъ ев. Матеея съ предыдущимъ очень ясна. Апостолы, по слову Господа, должны были идти съ проповѣдью евангелія въ весь мірь. Между тѣмъ, что ожилало ехь на этомъ пути? Ихъ ожидали преслёдованія, ненависть враговъ и даже смерть. Міръ не могъ встрётить ихъ благосклонно. Высшій классъ языческаго общества не могъ дов'врчиво отнестись къ людямъ низкаго происхожденія, не обладавшимъ языческимъ образованіемъ того времени, а низшій классъ, погразшій въ суевбріяхъ, не могъ принимать той религін, которая не признаетъ боговъ. Такимъ образомъ, апостолы должны быле встрѣтить враждебный пріемъ со стороны тогдашняго общества. Зная это, Інсусъ Христосъ даетъ имъ утѣшеніе. Онъ говорить, что будеть съ ними до скончанія вѣка. Інсусъ Христосъ, хотя сталъ невидимъ для апостоловъ, однако. по своему вездѣсущію, постоянно находился съ ними и подавалъ имъ помощь. Послѣ смерти апостоловъ Господь подаетъ свою помощь преемникамъ ихъ, пастырямъ церкви, и вообще, всты BQ-

<sup>1)</sup> Слова: аминь нёть въ кодексахъ: Синайскомъ, Александрійскомъ, Ватиканскомъ и Кэмбриджскомъ, очевидно, что это слово-поздняя прибавка, взятая изъ богослужебной практики. Аминь-слово еврейское, означающее подтверждене чего-либо: дёйствительно, истинно, такъ. Этимъ словомъ, обыкновенно, заканирвансь въ синагогахъ молитвы. Господь свою молитву также закончить этипъ словомъ (Мате. VI, 18): отсюда оно вошло и въ христіанское богослуженіе (1 Кор. XIV, 16), имъ обычно заключаются всё евангелія и посланія.

## отдълъ церковный

рующимъ въ Него. "Не къ однимъ апостоламъ, пишетъ Θеофилактъ, относится объщаніе Господа быть съ ними, но и ко всъмъ всеобще ученикамъ Его, то есть, ко всъмъ върующимъ въ Него и хранящимъ Его заповъди, потому что апостолы имъютъ жить не до кончины въка. Итакъ, Господь объщаетъ свое пребываніе до скончанія въка и намъ, и тъмъ, которые будутъ послѣ насъ, однако не въ томъ смыслѣ, что до скончанія въка будетъ, а послѣ скончанія въка не будетъ. Нѣтъ, тогда то особенно и будетъ пребывать съ нами и притомъ яснѣйшимъ образомъ, ибо реченіе-до (Ξως), гдѣ ни встрѣчается въ писаніи, не исключаетъ того, что будетъ послѣ" 1).

# ЗАКЛЮЧЕНІЕ.

Описаніемъ явленія Господа ученикамъ на горѣ въ Галилеѣ мы заканчиваемъ обзоръ явленій воскресшаго Господа, о которыхъ разсказано въ четырехъ евангеліяхъ. Мы не говоримъ здёсь о послёднемъ явленія Господа на гор' Елеонской, закончившемся вознесеніемъ (Лук. XXIV, 44-53 Дѣян. I, 3-12) потому, что явление это по своему значению отличается отъ прочихъ явленій Его и должно послужить предметомъ отдъльнаго сочиненія. У ап. Павла (I Кор. XV, 7) упоминается еще о явлении Господа Іакову, но объ этомъ явлении въ св. Писанія нёть подробныхъ свёдёній. Прот. А. Горскій предполагаетъ только, что оно случилось въ день Свѣтлаго Христова воскресенія <sup>2</sup>). Изъ подробнаго экзегетическаго анализа евангельскихъ повъствований о явленіяхъ воскресшаго Господа мы видимъ, что между евангелистами нѣтъ непримиримыхъ разногласій другъ съ другомъ, какъ старается показать отрицательная критика. Евангелисты вполнѣ согласно повѣствуютъ о воскресении Господа и явленияхъ Его ученикамъ по воскресенін, такъ что о "великой безсвязности преданія", какъ утверждаетъ Кеймъ и другіе <sup>3</sup>), не можетъ быть рѣчи. Историческій характеръ евангельскихъ повёствованій о воскресенія Інсуса

<sup>1)</sup> Өсофилактъ, --- Благовъстникъ, ч. 1-я, стр. 517---518.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Прот. А. Горскій, — исторія евангельская, стр. 360.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Commentar. uber das Evangelium des Matthäus von Keil, s. 619.

Христа стоить, по нашему мийнію, выше всякаго сомийнія. Праввльное святоотеческое толкованіе этихъ повъствованій уничтожаеть всё усилія новъйшей отрицательной критики объяснить явленія Інсуса Христа по Его воскресеніи, какъ экстатическія видёнія (Штраусь, Ренанъ и друг.) или какъ образы возбужденной фантазіи, происшедшеніе отъ Бога или Христа (Кеймъ, Лотце, Фихте и друг.). Ясное свидѣтельство апостоловь: видъхомя Господа неопровержимо свидѣтельствуеть, что Інсусъ Христосъ явился предъ своими учениками, какъ тѣлесно—Воскресшій. Вѣра въ этотъ фактъ доказана столь многочисленными свидѣтелями, что сомиѣваться въ немъ значитъ идти противъ яснаго свидѣтельства исторіи.

Ив. Гапьбова.

Digitized by Google

# РЕЛИГІЯ МОСКОВИТЯНЪ

# или подробное описание начала, продолжения и теперешняго состояния ихъ религи, равно какъ ихъ нравовъ, обычаевъ и церемоний.

(ПЕРЕВОДЪ СЪ НЪМЕЦКОЙ РУКОПИСИ 1702 ГОДА):

(Окончаніе \*).

ГЛАВА VIII.

# О святой Троицѣ.

Московитяне въ своемъ исповѣданіи признаютъ, что Богъ Отецъ ради Іисуса Христа Своего Сына хочетъ совершить блаженство нашихъ душъ; но что отъ Адама до рожденія Христа Онъ далъ мѣсто своему гнѣву въ такой степени, что даже праведники вслѣдствіе осужденія, которому подвергся Адамъ, находились подъ властью діавола и только по воскресеніи Христа были освобождены отъ нея. Basilides с. 12 Resp. Thesis est.

Что касается Христа, то они върують, что Онъ есть вмъстъ Богъ и человъкъ, какъ также Посредникъ и единственное Основаніе нашего въчнаго блаженства, хотя не разлученъ отъ Отца, Который Его послалъ, чтобы Онъ былъ видимъ во плоти,---что Онъ пострадалъ и умеръ по собственной Своей волъ, Своею силою и могуществомъ снова воскресъ и вознесся на небо,---что послъ Своего вознесенія на небо Онъ послалъ Своихъ святыхъ учениковъ и апостоловъ проповъдывать Евангелie,--что Онъ всегда былъ съ ними и будетъ съ ними, какъ

\*) См. ж. «Вара и Разумъ» за 1899 г. № 22.

и съ Своими вѣрующими до конца міра и затѣмъ пріндеть судитъ живыхъ и мертвыхъ. Такимъ образомъ московитяне вѣруютъ и ожидаютъ страшнаго суда.

Они въруютъ также, что Святый Духъ по чести, славъ. силѣ, дѣйствію и волѣ равенъ Отцу и Сыну и что Онъ исходить только отъ Отца, а не исходить визств и отъ Сына, каковое заблуждение они крайне защищають. Они учать, что ж соединены со Христомъ и что всѣ вѣрующіе вмѣстѣ составляють только единое тёло, хотя не по существу, но чрезъ вёру и чрезъ исполнение заповъдей Христа;--что мы оправдываемся и становимся блаженными чрезъ заслуги Христа, хотя не исключаются совершенно и добрыя дёла. Это то, что Iohannes Basilius (о которомъ мы уже часто упоминали) утверждаетъ въ шестой главъ своихъ отвътовъ и доказываетъ изъ посланія Іакова, сопоставляя его съ св. Павломъ, такъ какъ тотъ пншетъ о добрыхъ дёлахъ, а этотъ о вёрё. Онъ сравниваетъ этихъ двухъ апостоловъ и говоритъ: Мы должны имъть въру и дёлать добрыя дёла, если мы хотимъ быть блаженными, потому что святый апостоль Павель, когда говорить о върь Авеля, Еноха, Ноя и Авраама, этимъ не исключаетъ добрыхъ дѣлъ. Вѣра въ дѣйствительности есть основаніе нашего блаженства; но живая въра та, которая доказывается дълами. Такимъ образомъ московитяне въруютъ, что невозможно взойте на небо и къ Богу безъ превосходства добрыхъ делъ, хога они въ дъйствительности мало заботятся объ ихъ совершения. Они вёруютъ также, что вёрующіе могуть потерять благодать Божію; темъ не менее они не хотятъ, чтобы кто либо чрезъ это впаль въ отчаяние; напротивъ они говорятъ, что гитвъ Божій продолжается недолго, но онъ проходитъ и забываеть величайшіе грѣхи. Они также твердо держатся изѣнія, что человѣкъ, возрожденный словомъ Божіниъ, при помощи Святаго Духа можетъ сохранять ниспосланную благодать и достигать въчной жизни.

По виду московитяне молятся весьма благоговъйно, тъмъ ве менъе изъ десяти едва ли найдется одинъ, знающій Отче нашъ Они говорятъ, что эта молитва прилична только большимъ господамъ и священникамъ, которымъ не нужно думать о работъ.

792

И это я много разъ самъ слышалъ отъ нихъ. Тѣмъ не менѣе они имѣютъ другія молитвы, какъ, напр., Господи, помилуй насъ и т. д., которыя они произносятъ ежедневно, взирая на икону и обыкновенно-при зажженныхъ восковыхъ свѣчахъ; такъ они молятся и за умершихъ. Причина, которую они приводятъ для этого, хотя они и не вѣруютъ въ чистилище, та, чтобы умершія души тѣмъ съ большимъ покоемъ и меньшимъ мученіемъ могли ожидать страшнаго дня.

#### ГЛАВА ІХ.

## О крещеніи у московитянъ.

Московитяне в руютъ, что для блаженства необходимо требуется крещение; поэтому простой народъ спѣшитъ къ крещенію, какъ скоро родятся д'ыти. Но богачи откладываютъ его на нъсколько дней, чтобы темъ лучше приготовиться къ этой церемонии. Большие господа имфють обыкновение---знатнымъ чиновникамъ, офицерамъ и купцамъ, нъмецкой націи, давать знать, что Богъ послалъ имъ сына или дочь. Послѣдніе, конечно, знають, что это значить и тотчась являются къ отцу новорожденнаго дитяти, цёлують роженицу, и кладуть на постель бумагу, въ которой два или три Rosonobel'я вмѣстѣ съ именемъ того, кто это даритъ. Визста съ тамъ они цалуютъ роженицу еще разъ и дитя, и отправляются опять домой. Кто даль больше зсѣхь, тотъ у самаго хозяина стоитъ на наилучшемъ счету, и если онъ пользуется большимъ уваженіемъ, то тотъ, кто принесь наилучшій подарокъ, также можеть быть увѣренъ, что онъ получитъ отъ него большую помощь. Московитяне каждый разъ крестять своихъ дётей въ церкви, развё только ихъ жилища слишкомъ удалены отъ нея или слабость дитяти не дозволяетъ такъ далеко нести его. Они святять воду для крещенія и прицисывають ей такую силу, что тѣхъ, которые крещены ею, она очищаетъ внутреннимъ и внёшнимъ образомъ отъ всѣхъ грѣховъ. Они никогда не просятъ болѣе двухъ кумовьевъ и никогда не перемъняютъ ихъ, но они доджны быть воспріемниками всёхъ ихъ дётей, хотя бы какая либо женщина имвла отъ восьми до десяти детей одного за другимъ, и

пока эти кумовья живуть на свыть, никто, кромь ихъ, не биваетъ восприемникомъ дётей того, у кого они восприниман отъ купели перваго. При совершении крещения восприемния отвёчають за дитя и какъ часто священенкь, который полходить то къ дитяти, то къ отцу, то къ родственникамъ, прододеть мемо ихъ, они отступають 'назадъ. Они отрицаются діавола и всего его дела и существа, и выплевывають съ ревностнымъ усердіемъ, какъ будто бы оне его выплевывають. Когда происходять всё эти кривлянья, то они идуть къ Exorcismo, который бываеть не въ церкви, но внѣ и предъ церковію, потому что они вбрують, что діаволь действительно находнися въ дитяти, и что чрезъ его исхождение церковь осквернится. Когда это сдёлано, они срёзывають у дитати волосы съ головы въ видѣ креста, завертывають ихъ въ воскъ и сохраняють иль въ извъстномъ мъстъ въ церкви. Послъ того какъ священникъ, по желанію родственниковъ, даль дитяти имя, онъ три раза погружаетъ его въ сосудъ съ водою, который они называють священнымъ сосудомъ и всегда сохраняють запертымъ въ деркви въ опредбленномъ для того мъств. При погружении дитати священникъ говорить слова: Я крещаю тебя во имя Отща, Сына и Святаго Духа. Здесь слёдуеть замётнть, что нистокромѣ священника, не можетъ совершать крещенія, какая би великая опасность ни угрожала дитяти. Когда дитя окрещено, священникъ влагаетъ ему въ ротъ немного соли и помазываетъ ему лобъ, грудь, руки и спину крестообразно хризмою, т. е., святымъ елеемъ или муромъ, какъ они его называютъ. Послѣ этого онъ возлагаетъ на него чистую рубаху и говоритъ слова: Теперь ты очищень п омыть оть первороднаю зрпла,и вѣшаетъ ему на шею маленькій кресть-золотой, серебряный или оловянный, смотря по состоянію тёхъ, кому принадлежить дитя, ---и--именно---въ непрестанное воспоминание христіанства, въ которое оно вступило. Такимъ образомъ если кого-нибудь находять послё его смерти безь этого знака крещенія на шев, то его не погребають на кладбищь, но на такомъ мъсть, куда бросаютъ собакъ.

При врещение московитяне дають дитяти въ патроны также извёстнаго святого, изображение котораго онъ всегда будеть

794

іть некогда въ своемъ домѣ; онъ обязывается также привать его въ течение всей своей жизни. Когда крещение соверено такимъ образомъ, какъ мы теперь сообщили, священникъ злуетъ отца, дитя и воспріемниковъ, и увъщаваетъ ихъ, что и не должны родниться чрезъ бракосочетание, потому что пружество между таковыми семействами московитяне счиють кровосмѣшеніемъ. Еще разъ береть онъ новокрещенное дѣлаетъ его головою крестъ у церковныхъ дверей и N BTI зетъ объ нихъ сильно три раза молоткомъ, такъ, чтобы слыали это всѣ присутствовавшіе при крещеніи, иначе они поизютъ, что дитя не было правильно окрещено. При этомъ брядѣ крещенія воесе незамѣтно торжественности, и хотя бы вже дитя принадлежало какому либо знати вйшему сановнику, о оно также, по примеру Інсуса Христа, одевается только соершенно просто.

Поелику они держатся того митенія, что вст не принадлезащіе къ ихъ религіи не были правильно крещены, то покелавшіе принять ее должны быть окрещены ими еще разъ, акъ бы они ни были стары. И это бываетъ обыкновенно лъомъ. Когда они шесть недъль были поставляемы въ монастыръ і прокляли свою прежнюю религію, ихъ ведуть къ рівкі и югружають въ ней трижды съ обычными церемоніями. Если ке это бываетъ зимою, то делають во льдѣ дыру, чтобы ахъ крестить въ ней. Но если лицо, которое должно креститьзя такой слабой природы, что оно не можетъ перенести такой купели, во ему трижды выливають полный сосудь воды на голову, дабы онъ сталъ такимъ мокрымъ, какъ еслибы онъ былъ погруженъ и въ воду; ибо они говорять, что обливание сдѣзало насъ только обливанцами-христіанами, но что они, послѣ погруженія, могуть называть себя правильно крещенными христіанами, какъ они поэтому и ділають.

## ГЛАВА Х.

### О причащении у московитянъ.

Московитане относятся къ святому причащенію съ величайшимъ уваженіемъ; они не употребляютъ гостій, какъ римскіе католики; но они приготовляють двойной хліббь, который всегда долженъ быть печенъ вдовою священника, и эта вдова должн быть такъ стара, чтобы она не могла болье рождать детей. Одинъ видъ этого хлѣба предназначенъ для больныхъ, друге -для причастниковъ; первый печется и благословляется в великій четвергъ, и весь годъ хранится для нужды въ голубѣ, сдѣланномъ изъ дерева; другой благословляется толы: на совершаемой литургін. Они думають, что этоть хлёбь вепремённо должевъ быть вскисшимъ; нбо неокисленный хлебъ они совершенно отвергають и запрещають, вмёстё съ греками. употреблять его; такимъ образомъ и въ этомъ они отличаются отъ латинской церкви. Они преподають причащение подъ двум видами слёдующимъ образомъ. Они дёлаютъ вино нёсколые теплымъ и для этого примѣшиваютъ въ него немного тепловатой воды, ибо, говорять они, изъ бока Іисуса Христа истегла тепловатая кровь и вода. Желая совершить Евхаристію, они вливають въ чашу вино смъщанное съ теплою водою, прелокляють свой вскисшій хлёбь, влагають вь ту же чашу частици и благословляють это вытесть. Они твердо втрують, что если это благословение совершено, то хлёбъ и вино истинно превращены въ Тело и Кровь Христа. Такинъ образомъ причастіе они преподаютъ вмѣстѣ и каждый разъ подъ двумя вндами. Это они дёлають ложечкою и при этомъ говорять следующія слова: Это есть истинное Тело и истинная Кровь Христа, которая пролита за тебя и за многихъ во оставленіе грѣховъ: какъ часто ты принимаешь это, ты долженъ дѣлать это въ воспоминание Христа. Богъ да содбиствуетъ твоем благу и твоему спасенію!

Здёсь слёдуетъ замётить, что въ таинствё причащенія носковитяне не употребляютъ никакого другого вина, кромё краснаго; отъ этого зависитъ, что по всей Московіи за это вино не взыскивается пошлина. Святое причастіе они принимаютъ по субботамъ послё того, какъ день назадъ они были у исповёди и воздерживались также отъ яденія мяса.

День спустя, въ воскресенье, они раздають другой святой хлёбъ, который они называють *Kutia*, въ знакъ христіански любви. Благочестивёйшіе изъ московитянъ послё пріобщенія

есь день лежатъ въ постели и спятъ съ тою цѣлію, какъ они оворятъ, чтобы уберечься случая—грѣшить.

Маленькимъ дѣтямъ они даютъ причастіе только въ полозину; но если они достигли семилѣтняго возраста, то они погучаютъ его вполнѣ, потому что тогда они уже могутъ пониавть, что такое грѣхъ.

Поелику вмѣстѣ съ римско-католиками они твердо вѣруютъ, ито послѣ благословенія хлѣбъ и вино претворяются въ Тѣло и Кровь Христа, то отъ этого благословеннаго въ винѣ и водѣ хлѣба они даютъ солдатамъ, отправляющимся въ походъ, дабы въ смертной опасности они могли принять его, какъ истинное святое таинство. Когда они преподаютъ святое Причастіе, они пересчитываютъ причастниковъ, чтобы благословить хлѣба и вина не болѣе, чѣмъ нужно.

Умирающимъ они даютъ Прачастіе, когда тѣ получили послѣднее помазаніе, которое они удерживаютъ вмѣстѣ съ риискокатоликами, и вѣруютъ, что оно есть столовыя деньги (Zehrpfennig) на пути къ небу. Они поручаютъ больного всемогуществу Божію и потому не даютъ ему ни пищи, ни медикаментовъ, пока не увидятъ ясныхъ признаковъ выздоровленія.

Они никого не допускають до святого причащенія, кто напередь не исповѣдывался, а покаяніе ихъ состоить вь общемъ и особенномъ исповѣданіи грѣховъ точно такъ же, какъ и у римско-католиковъ, и кто сначала не умерщвлялъ и не обуздывалъ своей плоти постомъ такимъ образомъ, какъ мы скажемъ въ слѣдующей главѣ.

#### ГЛАВА ХІ.

#### О постѣ московитянъ.

Московитяне смотрятъ на постъ, какъ на существенную часть своей религіи и утверждаютъ, что онъ необходимъ во всякомъ случаѣ. Приготовляясь къ причащенію, они обязаны напередъ поститься восемь дней безъ перерыва, и въ это время они не обѣдаютъ ничего, кромѣ хлѣба и кислаго напитка, который они дѣлаютъ изъ муки и воды и называютъ Quas, и это только для поддержанія своей жизни. Но вообще постъ у московитянъ состоитъ 1. въ воздержин отъ мяса, и отъ всего того, что отъ него происходитъ, багьто: яицъ, масла, сыра, молока и т. п., 2. во избъжаніи крыныхъ напитковъ и 3. въ прекращении плотского удовольстви въ брачномъ состоянии. Еслибы римскіе католики постыры такимъ образомъ, московитяне ничего противъ нихъ не воздажали бы.

Сверхъ этого обычнаго поста московитяне держатъ еще жтыре другихъ великихъ постовъ. Первый продолжается 40 дней. въ которые, какъ и римско-католики, они постятъ предъ Пасхою послёдовательно семь недёль. Ихъ Maslanize, каковж слово значитъ недёля масла, начинается за 8 дней до великаго поста, и когда пройдутъ эти 8 дней, они не должны ёсть ни яицъ, ни масла, ни сыра, ни молока. Вслёдствіе этого одинъ изъ ихъ митрополитовъ, по имени Іоаннъ, обвиняетъ яковитовъ и армянъ въ еретичествѣ, такъ какъ въ этотъ свитой постъ они ёдятъ масло, яйца, сыръ и молоко.

Второй постъ-тотъ, который они называютъ Petrini; овъ начинается восемь дней спустя послѣ пятидесятницы и продолжается до праздника свв. Петра и Павла.

Третій держится въ честь Матери Божіей; онъ начинается 1-го августа и продолжается до вознесенія Маріи на небо.

Четвертый начинается 12-го ноября и прекращается Роздествомъ Христовымъ. Между этими постами они полагают различіе. Первый они ставятъ въ связь съ повелѣніемъ и примѣромъ Христа; а остальные они установили добровольно сами, чтобы держать себя въ умѣренности.

Здёсь я долженъ заговорить объ ихъ Maslanize, которы бываетъ предъ большимъ постомъ. Это слово, какъ уже сказано, значитъ: недёля коровьяго масла, и московитяне такъ называютъ ее потому, что въ эту недёлю имъ разрёшается еще ёсть коровье масло, такъ какъ напротивъ когда они держать свой великій постъ, они употребляютъ елей, чтобы на ненъ готовить свою пищу.

Эта Maslanize начинается за восемь дней до ихъ великаю поста, и въ это время, назначенное, по закону, собственно для покаянія и приготовленія къ посту, чтобы быть участниками

#### отдълъ церковный

въ заслугахъ Христа, кажется, что если бы эти бѣдные люди должны были принести свои души въ жертву діаволу, то только тогда они предавались бы такъ сильно непотребствамъ всякаго рода: день и ночь они проводятъ въ ужасныхъ излишествахъ, при чемъ они ведутъ невоздержанную жизнь даже съ женскими образинами. Они умерщвляютъ одинъ другого и вообще соверплаютъ такія ужасныя и возмутительныя злодѣянія, что безъ ужаса нельзя слушать, когда объ нихъ разсказываютъ.

По своему обыкновенію, они пекуть множество паштетовь, печеній и пироговь съ коровьимъ масломъ и яйцами, которыми они угощають другъ друга, и въ это время выпивають неописанное множество меду, вина, пива и водки; поэтому, когда эти напитки заходятъ имъ въ голову, они ужаснымъ образомъ дерутся и, какъ неразумныя животныя, убиваютъ другъ друга. Тогда вы не услышите иного разговора, какъ о людяхъ, которые убиты или были брошены въ воду.

Въ то время, когда я быль въ Москвъ, насчитывали нѣсколько сотъ людей, погибшихъ въ эти восемь дней Maslanize, каковые восемь дней можно назвать недълью сатаны за необузданную свободу и безпорядокъ, въ которыхъ тогда живутъ московитяне.

Такъ какъ городъ Москва очень великъ, то назначено даже особое мъсто для того, чтобы складывать тъла найденныхъ мертвыми на улицъ: туда приносятъ ихъ по утрамъ, и если кто потерялъ кого либо изъ своихъ родныхъ, то онъ долженъ искать его въ этонъ мъстъ. Нашедши его тамъ, онъ поднимаетъ такой ужасный крикъ и вой, что это трудно описать. Тъла, никъмъ не признанныя и не вытребованныя бросаются въ яму, наполненную негашеною известью, въ которой они скоро и уничтожаются.

Теперешній патріархѣ хотѣлъ отмѣнить этотъ проклятый московитскій обычай, но онъ не могъ этого сдѣлать; все, чего онъ могъ достичь, это то, что теперь Maslanize продолжается только восемь дней, тогда какъ прежде она продолжалась 14 дней.

Эта Maslanize напоминаетъ мнѣ Carnaval въ Италів, происходящій въ то же время в на той же недѣлѣ. Папа Иннокентій XI Odescalchi хотѣлъ отмѣнить его въ Римѣ, но онъ

достигъ не болѣе, какъ и московитскій патріархъ, — и этотъ Сиnaval, точно такъ же какъ и масляница, продолжается 8 дет.

Онъ съ полнымъ правомъ называется Carnaval, то есть, Caro valet, плоть продажна. Ибо тогда обыкновенно честная двушка въ Италіи не должна дерзать показаться у окна, еси она не хочетъ подвергнуться соблазну въ нецѣломудрів; 160 имъ дозволяется таковое безъ осужденія.

Nam hoc tempore

Spectatum veniunt, veniunt, spectentur ut ipsae. Онн вдуть смотрѣть и себя показать, и во всю эту недѣлю онѣ становятся и не только показываютъ себя у оконъ, украшенных драгоцѣнными занавѣсями, но на проходящія мимо и совершающія праздникъ Бахуса маски онѣ полными пригоршение бросаютъ сахарныя зерна и сухія пранности.

Различіе между итальянскимъ Carnaval и московскою Мазlanize состовтъ только въ томъ, что тогда въ Италіи повсюду бываетъ усиленная стража изъ конныхъ и пѣшихъ людей, постоянно разъѣзжающихъ по улицамъ, предупреждая всякій безпорядокъ. Въ Москвѣ же не такъ, тамъ во время Maslanize стражи не исполняютъ своей службы, а напиваются и живутъ безпорядочно такъ же, какъ и другіе; поэтому не слѣдуетъ удивляться, что тогда происходитъ такъ много убійствъ.

Другая причина многочисленныхъ смертельныхъ побоевъ ю время мосляницы это проклятый обычай московитянъ напваться и игра. Ибо нужно замътить, что московитянинъ ставитъ на игру и рискуетъ не только своими деньгами, своихъ платьемъ, своимъ домомъ и всъмъ, что онъ имъетъ, но даже самимъ собою вмъстъ съ своею женою и дътьми, закабалякъ въ рабство. Отсюда затъмъ происходитъ, что, проигравшись, таковой впадаетъ въ отчаяніе, ищетъ случая умертвить того, кто его обыгралъ, и, нашедши его, раздълывается по своемъ.

Третья причина—та, что эти благочестивые братья въ Бахусѣ, если они не имѣютъ средствъ совершать его праздникъ, нападаютъ по ночамъ на проходящихъ, умерщвляютъ и обяраютъ ихъ.

Четвертая и сильнъйшая причина того, что во время Мазlanize такъ легко и такъ много происходитъ убійствъ, это

застые ссоры и враждебныя нерасположенія среди московигянъ. Ибо если вто либо считаетъ себя оскорбленнымъ, то онъ старается отмстить это жизнію своего врага, а такъ какъ при Большихъ безпорядкахъ масляницы не трудно найти для этого случай, то онъ и не выпускаеть его изъ рукъ. Въ этомъ отношении московитяне слёдують итальянскому примёру, по когорому нужно льстить своему врагу, если кто ищетъ средства сокрушить его. Въ эту ужасную недёлю нёмцы и другія націн рёдко выходять въ Москвё изъ своихъ домовъ, хотя днемъ не слёдуеть много бояться, потому что напившіеся московигяне въ это время спять кринчайшимъ сномъ. Но вечеромъ оти ночные хищники пробуждаются, бъгають по улицамь и производять ужасный шумь и безпорядки. И это дулають не только мущины, по даже женщины, дёти и домочадцы. Впрочемъ, изъ числа ихъ должно исключить много хорошихъ людей, которые въ это время остаются въ домахъ и упражняются въ благочестіи.

Но чтобы еще разъ возвратиться къ ихъ постамъ, то нужно знать, что, окончивъ тотъ постъ, который подготовляетъ къ покаянію, они отправляются въ церковь подъ сводъ (каковыхъ очень много въ ихъ церквахъ, потому что всѣ онѣ строются округленно); тамъ они обращаютъ свое лицо къ извѣстному образу и исповѣдуютъ попу или священнику всѣ свои грѣхи одинъ за другимъ, по образду римско-католиковъ, и обѣщаютъ новое послушаніе.

Затёмъ попъ преподаетъ имъ причащеніе и по величинѣ ихъ грёховъ налагаетъ на нихъ эпитимію, состоящую въ постё на извёстное время, въ произношеніи извёстнаго числа молитвъ, въ воздержаніи отъ брачнаго сожительства на время, въ совершеніи путешествія или въ исполненія другихъ подобныхъ дёлъ.

Самъ царь и сановники при сго дворъ несутъ епитимію и часто отъ трехъ до четырехъ дней проводятъ въ постѣ, молитвѣ и другихъ благочестивыхъ упражненіяхъ. Отсюда происходитъ, что простой народъ воображаетъ, будто бы такіе посты, которые совершаются какъ епитимія, обязательны только для знатныхъ людей, а для нихъ достаточно, если они по-

просту въруютъ въ Пресвятую Тровцу и живутъ по учей: Евангелія.

## ГЛАВА ХИ.

# Объ умершихъ и ихъ погребения.

Поелику московитяне вообще весьма странные людя, то и всѣ ихъ обычан таковы, а въ особенности ихъ обычан-тогребать мертвыхъ. Это дёлаютъ они слёдующимъ образов. На третій день посл'в того, какъ умерло изв'ястное лицо, он окуривають мертвое тело и несуть кадильную сковород предъ трупомъ до самой могилы. Предъ трупомъ идуть толи женщинъ, которыя expes для того нанимаются в которых дають извёстную сумму денегь, смотря по тому, насколько ужршій быль богать или знатень, кричать и воють, и призидать большой скорбный плачь. Образь святого, котораго тершій при крещенія получиль въ качествѣ своего патрова, тасже впереди несеть какой либо священникъ; когда приходиъ на кладбище, онъ держитъ его вблизи гроба надъ умершиз трупомъ все время, пока повторяютъ часто слѣдующую и литву: Господи, помяни эту душу по твоему милосердія: в въ это время безпрестанно кадятъ. Затъмъ подходятъ родствевники и друзья умершаго, и цёлують образь, и наконець нелл пальцами мертваго священникъ втыкаетъ небесный паспорть (какъ они его называютъ) слѣдующаго содержанія: "Ми 🕅 епископъ и пресвитеръ возвѣщаемъ и свидѣтельствуемъ этвиъ нашимъ письмомъ, что находящійся здёсь N жилъ виссті о нами какъ добрый и истинный греческій христіанинъ. И 1011 онъ также содблалъ грбхи, но онъ однако же въ вих во казлся и получилъ прощение и святое причащение во оставие. ніе таковыхъ своихъ грѣховъ. Истиннымъ образомъ овъ чтвл также Бога и святыхъ. Постился и молился онъ такъ, сал подобаеть. Ко мнѣ N онь также относился, какъ къ своем! духовнику, надлежаще, почему я и объявилъ ему полное отпущеніе всѣхъ сго прегрѣшеній. Въ удостовѣреніе сего и л выдали ему это свидѣтельство, которое онъ имѣеть представить св. Петру и прочимъ святымъ, дабы чрезъ это овъ бел пренятствія могъ войти во врата вѣчной славы".

Эта небесная рекомендація, которой московитяне приписызакоть большое значеніе, подписывается патріархомъ или епископомъ и запечатывается печатью.

Когда все это совершено, трупъ опускають въ могилу и обращають его лицо къ востоку. Затёмъ жена или мужъ умершаго лица начинаетъ плакать и выть и при этомъ говоритъ слёдующимъ образомъ: "NN ты уже больше ничего не говоришь? Зачёмъ ты умеръ? Чего тебѣ недоставало? Недостаточно ли было у тебя что ѣсть, или недостаточно за тобою ухаживали? NN ахъ! неужели ты уже болѣе ничего не скажешь"?

Съ такимъ воемъ, наконецъ, уходятъ всё сопровождавшіе трупъ и нанятыя плакальщицы, а передъ этимъ они раздаютъ н'Есколько монетъ и пищи бёднымъ, которые въ концё часто появляются на кладбищё.

Когда послё всёхъ этихъ церемоній они снова приходятъ въ домъ умершаго, они устраиваютъ угощеніе и пьютъ въ воспоминаніе умершаго, а напившись хорошо, каждый отправляется домой.

Во время траура, продолжающагося у московитянъ только 6 недёль, какое либо духовное лицо, которому за это платятъ, ежедневно долженъ становиться въ особо для этого назначенное мёсто и читать нёкоторые стихи изъ псалмовъ Давида или изъ Новаго Завёта въ утёшеніе усопшихъ душъ.

Во всё дни новаго года, а иногда и чаще, они идутъ на могилу умершаго и на ней разбрасываютъ прекрасные цвёты, сдёланные изъ шолка и воска, а вокругъ нея ставятъ яства для бёдныхъ, которые тамъ находятся и веселятся, когда другіе уходятъ. Но рёдко случается, чтобы они ушли не поколотивши другъ друга.

## ГЛАВА ХІІІ.

#### О состоянии душъ послѣ смерти.

Московитяне учатъ, что, умирая, христіанинъ долженъ умирать такъ, какъ еслибы смерть была только болѣзнію, дабы онъ, какъ праведникъ, могъ войти въ вѣчную жизнь и не былъ задержанъ въ воздухѣ злыми духами.

Они говорять также, что блескомъ добрыхъ дёлъ душа будетъ свётить какъ солнце и что она не можетъ быть ни полчиняема, ни поддерживаема злыми духами, потому что они ве найдуть въ ней ничего, что привадлежало бы нив. Далбе оси говорятъ, что такой великой милости люди достигли чрезъ родденіе и вочеловѣченіе Інсуса Христа и что до этого рожденія даже праведники умирали в'ячною смертію (что они хотять доказывать на основания 5-ой главы послания св. Павла въ римлянамъ), что Інсусъ Христосъ, пришедши въ міръ, отняль у смерти ся силу, освободелъ праведниковъ изъ ада, и съ торжествомъ взялъ ихъ съ Собою на небо послѣ Своего воскресенія. Они также совершенно отрицають, что души праведнихь или святыхъ до своего воскресенія могуть видъть лице Божіе. Они говорять только, что жившіе свято пребывають въ какомъ то весьма свётломъ мёстё, съ ангелами мира, а души безбожныхъ пребываютъ въ ивств мрака съ злыми ангелами, до дня страшнаго суда. Къ этому они прибавляютъ еще, что души, находящіяся въ мёстё свётломъ съ ангелами мира, позвають милость Божію и безпрестанно просять, чтобы скорѣе пришель день страшнаго суда, а что души, въ мрачномъ месть находящіяся, всегда имѣютъ предъ очами свое осужденіе.

Такимъ образомъ, они не признають чистилища, какъ римскіе католики; напротивъ они ясно говорятъ, что существуетъ не болѣе двухъ мѣстъ, куда души могутъ переходить послѣ смерти, именно-небо и адъ.

#### ГЛАВА ХІУ.

# О тёхъ пунктахъ московитской религія, которые согласны съ пунктами евангелической религія и ради которыхъ московитяне вполнѣ могутъ быть названы христіанами.

Мы можемъ считать московитанъ христіанами, потому чю они учать:

J. Что Свящевное Писаніе есть истинное слово Божіе в источникъ в'бры и потому не должно быть искажаемо.

II. Что внѣ истинной церкви нельзя надъяться на достиже-



ніе блаженства и что по этой причинѣ синкретизма слѣдуетъ избѣгать и не допускать.

III. Что римскій папа ни въ какомъ случав не есть глава христіанской религіи и что онъ самъ объявилъ себя таковымъ, не имвя на это никакого повелёнія отъ Христа.

1V. Что римская или латинская церковь также не имѣетъ никакого преимущества предъ другими христіанскими церквами.

**V.** Что враги Христа суть также и ихъ враги.

VI. Что брачное состояніе должно быть разсматриваемо какъ д'Ело весьма почетное и что поэтому оно не должно быть воспрещаемо также и священникамъ.

VII. Что правительству должно оказывать честь и уважение и ему должно повиноваться.

VIII. Что къ богослуженію должно относиться съ благоговъніемъ.

IX Что власть вязать или рѣшить была дана отъ Бога жристіанской церкви.

Х. Что Пресвятая Троица есть только единый Богъ.

XI. Что наслёдственный грёхъ долженъ быть оплакиваемъ. XII. Что Богъ не причина грёха.

XIII. Что Бога должно любить больше всего, а своего ближняго какъ самаго себя.

XIV. Что Богъ умилосердился надъ нами чревъ Іисуса Христа и ради Іисуса Христа.

ХУ. Что Христосъ есть основание блаженства.

XVI. Что въ Своей человъческой и божеской природъ Христосъ пребываетъ въ Своей церкви и будетъ пребывать въ ней всегда до скончанія міра.

XVII. Что благодать Інсуса Христа можно получать чрезъ Его молитву, а не чрезъ того вли другого святого. Тёмъ не менѣе они призываютъ святыхъ.

XVIII. Что крещеніе должно совершать по установленію Іисуса Христа.

XIX. Что причащать слёдуетъ подъ двумя видами.

ХХ. Что показніе необходимо для истиннаго христіанина.

ХХІ. Что вера истиннаго христіанина должна быть живою.

XXII. Что нужно имъть надежду жизни въчной.

XXIII. Что нѣтъ чистилища, а есть только два мѣста послѣ этой жизни, именно-рай или небо и адъ.

Изъ этихъ 23 пунктовъ можно, конечно, заключать, что московитяне могутъ быть называемы христіанами, и хотя они ве во всемъ согласны съ лютеранами, но всетаки они согласны съ ними во многихъ пунктахъ.

## ГЛАВА ХУ.

# Въ какихъ пунктахъ чрезъ свои человѣческіе вымыслы и погрѣшности московитяне сильно отдалились отъ древней греческой церкви, хотя они и хвалятся, что они наслѣдники ел.

Пункты, которые отдаляютъ московитянъ отъ древней греческой церкви, суть слѣдующіе:

I. Они отвергаютъ проповѣданіе слова Божія и говорать, что его нужно бояться и избѣгать.

II. Они снова крестятъ всѣхъ не принадлежащихъ къ ихъ религіи и не считаютъ ихъ истинными христіанами.

III. Они допускаютъ брачный разводъ по самымъ незначательнъйшимъ причинамъ.

IV. Они не одобряютъ второго и третьяго брака и наказиваютъ смертью за четвертый, совершенно запрещая его.

V. Своему царю они оказывають почти божескую честь.

VI. Они слишкомъ возвышаютъ значение монашества.

VII. Въ своихъ церквахъ они отмѣнили музыку.

VIII. Они приписывають въ богослужении силу колоколамь. IX. Они слишкомъ много представляють свободной волѣ.

Х. Они отвергають десять запов'ядей.

ХІ. Они покланяются иконамъ и умершимъ святымъ.

XII. Праздники они не освящають полнымъ благоговъніенъ.

XIII. Они не наказываютъ за прелюбодѣяніе.

XIV. Они не вѣруютъ, что Духъ Святый такъ же исходитъ отъ Сына, какъ и отъ Отца.

XV. Они пребывають весьма невѣжественными въ пункталь христіанской религіи, такъ что мало есть между ними людей, читающихъ наизусть молитву Господню и апостольскій символь.

ХУІ. Они молятся за умершихъ.

XVII. Евхаристію они совершають на кисломь хлёбѣ, тепомъ винѣ и теплой водѣ, смѣшанныхъ между собою.

XVIII. Они преподаютъ Тѣло и Кровь Іисуса Христа не тдѣльно одно отъ другого, а вмѣстѣ, вынимая лжицею изъ наши вмѣстѣ Хлѣбъ и Вино.

ХІХ. Они причащають маленькихъ дѣтей.

ХХ. Они приписываютъ слишкомъ много добрымъ дѣламъ.

XXI. Они утверждаютъ, что до рожденія Христа вѣрующіе висходили во адъ.

**XXII.** Они вѣруютъ, что до воскресенія души праведныхъ не могутъ видѣть Бога.

**XXIII.** Они даютъ мертвымъ паспортъ для представленія святому Петру.

Эти 23 пункта достаточно показывають, какъ далеко уклонились московитяне отъ евангелической, а слёдовательно и отъ той единой религіи, которая ведетъ къ блаженству, — что ови отчасти согласны съ римскими католиками и отчасти слёдуютъ ихъ страннымъ установленіямъ и суевёрнымъ обычаямъ.

Сл'ядуетъ сожал'ять, что московитяне совершенно отвергаютъ доказательства и изсл'ядованія, предлагаемыя теологією и сл'япо сл'ядуютъ своей религіи; при этомъ они такъ упорны, что н'ятъ другой націи, которая съ большимъ упорствомъ поддерживала бы свои мн'я, а мн'янія другихъ людей презирала. Ихъ обвиняютъ, что по своему упрямству они превосходятъ грековъ, потому что они ничего не хотятъ уступить изъ своей извращенной религіи, какъ это можно было видъть на бывшихъ въ Краковъ засъданіяхъ, гдъ они ничего не хотъли и слышать о договоръ. Vid. Piasec. pag. 659 Chron. Moscovit.

Если бы милостію Божіею московитяне такъ были просвѣщены, чтобы они захотѣли слушать проповѣдниковъ евангелическаго исповѣданія, читать и изслѣдовать ихъ сочиненія (какъ дѣлаетъ теперь царь ихъ, Петръ Алексѣевичъ, который даже часто ходитъ и въ ихъ церкви), то нѣтъ сомнѣнія, что они приняли бы евангелическое ученіе, которое есть древняя каволическая религія, согласная съ словомъ Божіимъ и очищенная блаженнымъ Лютеромъ отъ погрѣшностей римской церкви,—особенно въ виду того, что они имѣютъ, иодобно намъ, Священное Писаніе, могутъ терпѣть насъ предъ другния, впротивъ питаютъ старую и закоренѣлую ненависть къ палія латинской церкви и точно такъ же, какъ и мы, имъють отщщение къ выдающимся заблуждениямъ римско-католиковь, ыковы: 1. Что папа не можетъ погрѣшать. 2. Безбрачіе сыщенниковъ. 3. Чистилище и 4. Причащение подъ однимъ пдомъ. Величайшія препятствія при обращеніи московичь суть: 1. Ихъ чрезвычайно большое упорство, 2. Что они тщтельно избъгаютъ всякихъ разсужденій о религін, З. Ихъ ввъжество, потому что они не интересуются ни наукою, ни изученіемъ иностранныхъ языковъ, что они похитили у себя свётъ, необходимый для уразумёнія хорошихъ книгъ; и 4.3. прещеніе пропов'єдей в изъясненія слова Божія, которое жно указало бы на божественную мудрость какъ на единственний путь къ свёту Евангелія. Этотъ грубый народъ охотне жлаетъ оставаться въ своемъ варварскомъ состояния, чёмъ занматься философіею или свътскою мудростію и другими вауками, что однако же, какъ свидътельствуетъ опытъ, они ноги бы изучать, потому что природа наделида ихъ необходнини для того дарованіями.

Вотъ-то, что я собралъ вмёстё о религіи московитянъ и я хотёлъ бы напечатать. Это я отчасти замётилъ самъ въ 10 время, когда я былъ въ Москвё, отчасти слышалъ отъ свёл; щихъ и опытнёйшихъ людей этой страны, а отчасти извек; изъ авторовъ, которые о томъ писали. Желаю, чтобы польза і выгода, которыя могутъ быть отсюда почерпнуты, послужии во славу Божію.

Конецъ.



# Памяти ординарнаго профессора Московской духовной Академіи Ив. Н. Корсунскаго.

(† Дек. 10, 1899 г.).

Имя почившаго близко журналу "Вѣра и Разумъ", въ которомъ онъ состоялъ давнишнимъ, постояннымъ и всегда желаннымъ сотрудникомъ; журналъ считаетъ поэтому своимъ священнымъ долгомъ посвятить нъсколько страницъ сочувственному о немъ воспоминанію.

Иванъ Николаевичъ Корсунскій, какъ по своему рожденію, такъ и по первоначальному школьному образованію принадлежить Тульской епархіи. Сынь бёднаго сельскаго псаломщика, среднее образование онъ получилъ въ Тульской духовной Семинаріи, по окончаніи которой, какъ даровитый ся питомецъ, поступиль для довершенія образованія въ Московскую Духовную Академію. Обладая прекрасными дарованіями, живою воспріимчивостью и широкою любознательностію, талантливый И. Н. Корсунскій съ отличнымъ успёхомъ прошелъ курсъ академическаго образованія и въ 1874 г. утвержденъ былъ въ степени кандидата богословія съ предоставленіемъ ему права, при соискании степени магистра, не держать новыхъ устныхъ испытаній. Опредѣленный затѣмъ въ виду особенной его любви къ треческому языку преподавателемъ этого языка въ Тульскую духовную Семинарію, онъ въ короткое время успѣлъ такъ зарекомендовать себя, что уже въ 1876 году былъ назначенъ смотрителемъ Тульскаго духовнаго училища. Однако не долго пришлось послужить И. Н. на пользу Тульской епархіи. Какъ человѣкъ богато одаренный отъ природы выдающимися умственными способностями и въ то же время замѣчательно трудолюбивый, онъ въ 1879 году былъ переведенъ въ Московскую Духовную академію и занялъ при ней должность библіотекаря.

804.

Благодаря этой должности, онъ получилъ свободный достувъ къ книжнымъ сокровищамъ Академіи и возможность удовитворять увеличивавшуюся въ немъ жажду знаній. Съ увлеченіемъ отдавшись всестороннему изученію этихъ сокровнщъ, Ив. Никол. пріобрёль здёсь твердыя основы тому громадному научному запасу свёдёній по излюбленной виз спеціальностегреческому языку и его словесности-которымъ онъ такъ уміло пользовался всю свою жизнь и которыя доставили сму позднье славу выдающагося профессора. — Должность библіотекара И. Н. занималъ всего одинъ годъ, но и за это время онъ успѣлъ сдѣлать очень многое. Заботясь о чистотѣ, порядкѣ н вообще о наилучшемъ устроенія библіотеки, онъ началъ состьвлять и затёмъ издавать "Систематическій каталогъ книгъ библіотеки Московской Духовной академін" и указаль вѣрный путь своимъ преемникамъ. Каталогъ этотъ составлялся имъ в тогда, когда онъ уже оставилъ должность библіотекаря и вообще надъ нимъ онъ трудился лѣтъ десять. Оказавъ этимъ трудомъ громаднъйшую услугу Московской Духовной академін. овъ въ то же время далъ возможность имъть незамънимый путеводитель и всёмъ вообще желающимъ ознакомиться съ сокровашами этой редкостной библіотеки. Было бы несправедливостью умолчать и о томъ фактъ, что Ив. Никол., прекрасно сань знакомый съ богатъйшими сокровищамя библіотеки, будучи челоевкомъ весьма обязательнымъ, какъ въ бытность его библіотекаремъ, такъ и въ послѣдующее время всегда съ полнѣйшей готовностью дёлаль нужныя указанія всёмь, кто только обращался къ нему за справками и указаніями. Благодаря его личнымъ заботамъ и стараніямъ, библіотека Академін значительно пополнилась книгами по разнымъ отдѣламъ. Затѣмъ въ 1880 году Ил. Никол. занялъ болфе высокое положениеонъ былъ назначенъ адъюнктомъ по казедрѣ греческаго языка при Московской Духовной академія. Съ этихъ поръ труды его еще болѣе увеличились. Онъ ревностно занялся обработкой своей магистерской диссертація, которая и была окончена печатаніемъ въ 1882 г. подъ заглавіемъ "Іудейское толкованіе Ветхаго Завёта. Опытъ изслёдованія въ области толкованій Ветхаго Завѣта". Роцензенты отозвались съ великою похвалою объ авторѣ книги и онъ былъ допущенъ до публичной защиты своей диссертации. Диспуть, происходизший 6 апреля, прошель

блестяще и диспутантъ былъ удостоенъ Совътомъ академіи степени магистра богословія. Утвержденный затбиъ въ этой степени св. Синодомъ, онъ въ 1884 году былъ приглашенъ на кассдру греческаго языка и его словесности, на мѣсто Прот. С. К. Смирнова и занядъ эту кассдру съ званіемъ доцента Академін. Какъ человѣкъ обладавшій громадною эрудиціею, богатъйшимъ запасомъ новыхъ данныхъ въ ваукъ, извлеченныхъ, благодаря превосходному знакомству съ классическими и новъйшниъ языками, изъ различныхъ манускриптовъ, какъ русскихъ, такъ и иностранныхъ библіотекъ, Иванъ Николаевичъ въ короткое время достигъ того, что послушать съ живымъ вниманіемъ его академическія лекцій стекалось множество студентовъ. Любовь ихъ къ нему, уважение къ его талантамъ и учености были причинами того, что слушать его лекціи записывалось по крайней мере две трети студентовъ. Занявъ постъ доцента Академіи, молодой ученый усилиль свою литературную дёятельность. Предметомъ его талантливаго пера служили какъ различные вопросы въ излюбленной имъ спеціальности, такъ и тѣ, которые ставила на очередь жизнь или злоба дня. Особенно же его внимание приковывала къ себъ личность и деятельность святителя Московскаго Филарета. Иванъ Николаевичъ до самой смерти благоговълъ предъ блестящимъ сочетаніемъ талантовъ и всесторонней образованностью, глубокимъ умомъ и художественнымъ словомъ, широтой философскаго міросоверцанія и строго-православными убѣжденіями, высотой богословскаго созсрцанія и неуклоннымъ преслёдованіемъ во всемъ строгой законности, благочинія и порядка приснопамятнаго Митрополита Филарета. Изъ трудовъ его, посвященныхъ этому знаменитому іерарху, извѣстны слѣдующіе: "Святитель Филареть, митрополить Московскій. Его жизнь и дѣятельность на Московской каеедрѣ по его проповѣдямъ, въ связи съ событіями и обстоятельствами того времени". Харьковъ, 1894 г. За это сочинение Ив. Никол. получилъ Макарьевскую премію оть Совѣта Московской Духовной Академіи. Другое его сочиненіе: "О подвигахъ Филарета, митрополита Московскаго, въ дёлё перевода Библіи на русский языкъ" Москва 1883 г., было также премировано-Уваровскою преміей въ 500 рубл. отъ Императорской Академін Наукъ. Далѣе на страницахъ большинства духовныхъ,

журналовъ-Православномъ обозрѣнін, Чтенін въ Обществ Любителей духовнаго просвёщенія, Дітской Помощи, а позднье въ Богословскомъ Въстникъ, Душеполезномъ Чтеніи, Христіанскомъ Чтеніи, Воскресномъ Днѣ. Московскихъ Церковныхъ Вѣдомостяхъ 1) и др. Профес. Корсунскимъ были помѣщены статья: "Отношение Филарета, митрополита Московскаго къ вопросу о переводъ Библін на русскій языкъ въ царствованіе Николая І-го", "Одно изъ сочиненій богословскихъ интрополита Филарета по суду иностранной критики". "Сульби катихизисовъ Филарета интроп. Московскаго". Дале-"Лира Филарета, митропол. Московскаго", "Митрополить Филареть в табакокуреніе", "Филаретъ, митроп. Московскій, въ русской в иностранной литературь", "Деятельность Филарета, митрополита Московскаго, въ холеру 1830-1831 годовъ", "Гармоническое развитие и проявление силъ и способностей души въ святителѣ Филаретѣ, митрополитѣ Московскомъ", "Осбященіе Исаакіевскаго собора и святитель Филареть", "Возсоединение уніатовь и Филареть, митрополитъ Московский", "Митрополитъ Филаретъ и Ө. П. Гаазъ", "Опредѣленіе понятія о Церкви въ сочиненіяхъ Филарета, митрополита Московскаго", "Предки Филарета, митроп. Московскаго", "Цёль и задачи Общества Любителей Духовнаго Просвещенія, намеченныя основателень его, митрополитомъ Московскимъ Филаретомъ и ихъ осуществленіе въ двадцати пятилѣтней дѣятельности Общества", "Отношеніе Филарета, митрополита Московскаго, къ учрежденію в открытію Моск.-Ярославской жельзн. дороги" и друг. Въ частности на страницахъ журнала "Въра и Разумъ" Ив. Никол. Корсунский напечаталь о великомъ святителѣ Московсконъ свои статьи подъ такими заглавіями: "Петербургскій періодъ проповѣднической дѣятельности Филарета (Дроздова), впослѣдствів-митрополита Московскаго"<sup>2</sup>), "Проповѣдническая дѣятельность Василія Михайловича Дроздова (впослёдствін-Фи-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Кроий указанныхъ журналовъ Иванъ Николаевичъ былъ сотрудинковъ Тверскихъ Епархіальныхъ Вёдомостей, "Русскаго Вёстника", "Русскаго Архина", затёмъ онъ печаталъ свои статьи также въ издаваемомъ Императорскимъ Русскимъ Историческимъ Обществомъ "Біографическомъ словарё Русскихъ дёлтелей" и др. изданіахъ и журналахъ.

<sup>2)</sup> Въра и Разумъ 1884, II—13, 131, 490, 590 и 789 и затъмъ 1885, I—757 и II—28, 85, 383, 460 и 725 стр.

*іарета, митрополита Московскаго)* 1803—1808 г."<sup>1</sup>) "Пропоубдническая деятельность Филарета (Дроздова) въ бытность архіепископомъ Тверскимъ и Ярославскимъ 07 (1819-1821 г.)"<sup>2</sup>), "Московский періодъ (1821—1867 г.г.) проповёдзической діятельности митрополита Филарета (Дроздова)" »). Эти статьи, замѣтимъ кстати, впослѣдствіи вошли въ вышеупомянутое, премированное Макарьевской преміей, капитальное изсябдование подъ заглавиемъ: "Святитель Филаретъ, митроп. Московский" п проч. Харьковъ 1894 г. 4). Что касается, далее, трудовь Ивана Николаевича въ области излюбленной имъ спеціальности и такихъ, предметомъ которыхъ являлись различныя современныя автору событія, то необходимо указать на слѣдующіе. Прежде всего обращаеть на себя вниманіе ученый трудъ И. Н. Корсунскаго помъщенный на страницахъ журнала "Въра и Разумъ" и озаглавленный такимъ образомъ: "Судьбы идеи о Богѣ въ исторіи религіозно философскаго міросозерцанія древней Грецін" 5). Въ 1890 г. это изслёдованіе вышло и отдѣльною книгою. Въ этомъ сочинения авторъ представляетъ послёдовательное раскрытіе идеи о Богѣ въ религіознофилософскомъ сознавія древней Греція, причемъ онъ имѣетъ въ виду не однихъ только философовъ, но и историковъ и поэтовъ и вообще греческихъ писателей, которые такъ или иначе касались въ своихъ сочиненіяхъ понятія о Богѣ. Начиная съ Гомера, Иванъ Николаевичъ доводитъ свое изслъдование до Аристотеля. Затёмъ ученіемъ объ Аристотелё начинается рядъ дальнъйшихъ изслъдованій о томъ-же предметь. Эти изслъдованія были помѣщены также въ журналѣ "Вѣра и Разумъ" 6). Автору предстояль очень кропотливый и общирный трудь-

<sup>4</sup>) Высокія достовнства этого труда были своевременно указаны Проф. В. Ө-Кипарисовымъ, представляющимъ эту книгу Совѣту Моск. Дух. Академіи на полную премію митрополита Макарія. См. протоколы Совѣта Моск. Дух. Академіи, за 1895 г., стр. 25—28.

<sup>5</sup>) 1884, I-474, 543, 587. II-157, 207, 255 x 302 crp. 1885, I-159, 201, 247. 1887, II-171, 288. 1888, II-81, 215, 267, 306, 502. 1889, I-16, 240 283, 369, 451; II-37, 502. 1890, I-171.

<sup>6</sup>) 1890, I-363, 472 II-41, 146, 261, 365, 474. 1891, I-235, 361 и 518 стр.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibidem 1884, I-286 B 362 crp. <sup>2</sup>) Ibid. 1886, II-18 B 78 crp.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid. 1887, II—683; 1888, I-71, 371, 509, 656 H 769 H II—235, 486, 685 H 813; 1889, I—151, 303, 754 H II—1, 251, 513, 583, 697; 1890, I—274, 587 H II—1; 1891, I—162 H 637 H II—22 H 71; 1892, I—275, 458 H II—77, 213, 421, 608 H 715; 1893 I—1, 93, 221, 387 H 751 H II—1, 208, 257, 315.

прежде всего собрать все относящееся къ предмету его изслідованія, затёмъ изъ собраннаго матеріала составить одно снстематическое и стройное целое и, наконець, объединить все это единствомъ цели и иден,-и Ив. Ник. выполнилт, эту залачу блестяще. Сочинение это, имеющее не только историюфилософское, но и важное богословско-апологетическое зваченіе, какъ доказательство веобходимости божественнаго отповенія въ дёлё богопознанія, согласно представленію заслужевнаго ординарнаго профессора В. Д. Кудрявцева († 1891 г.), было удостоено Совѣтомъ Московск. Духовн. Академіи полной преміи покойнаго Митрополита Макарія (въ 475 руб.) 1). На страницахъ же журнала "Въра и Разумъ" Ив. Никол. понъстилъ и другое свое сочинение подъ заглавиемъ "Изречени древныйшихъ греческихъ мыслителей, выбранныя изъ сочинения Діогена Лаэрція, Плутарха, Стобея и др."<sup>2</sup>). Въ 1885 г. далёе появилось новое его научное изслёдованіе озаглавленное такимъ образомъ: "Новозавѣтное толкованіе Ветхаго Завѣта". Этоть очень почтенный и полный научнаго значенія трудь, точно также какъ и другія сочиненія Ив. Никол., со всер очевидностію обнаруживаеть тщательное изученіе источниковь и пособій, касающихся предмета его изслёдованія, продолжительную работу мысли и полную самостоятельность, которая проявляется, какъ въ общей постановкѣ вопросовъ, T883 I въ разработкѣ подробностей. Родъ занятій автора по кассирѣ греческаго языка и греческой словесности находить здѣсь блестящее приложеніе и обнаруженіе. Пользуясь всѣкь научныхъ данныхъ, добытыхъ существеннымъ ИЗЪ BP220выми трудами западныхъ ученыхъ и въ то-же время не изъ виду мельчайшихъ подробностей **УПУСКАЯ** прн HAV4номъ рѣшеніи тѣхъ или иныхъ вопросовъ и обсужденіи различныхъ событій. Иванъ Николаевичъ однако же IDVBBмается за работу или изслѣдованіе этихъ вопросовъ не ранѣе, какъ хорошо выносить вхъ въ своей душѣ и IIO9VBствуетъ себя въ силахъ дать надлежащій отвѣтъ. Въ то-же время и внѣшне-формальная и стилистическая сторона, кагъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Протоволы Совъта Авадемія. 1891 г., стр. 137.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) 1885, I-35, 145, 188, 320, 485, 578 II-40, 154, 202, 342, 402, 439, 594 crp. 1886, I-44, 271, 361, 476, 628 II,-98, 152, 226, 287, 325, 599, 1887, I,-40, 133, 285, 346, 392, 445, 490, 546 u 594 crp.

вышеуказанныхъ, такъ и встхъ вообще сочинения Корсунскаго производить самое пріятное впечатленіе. Плавное, строго посл'Едовательное теченіе мыслей, ясная, чисто-литературная рѣчь, лишенная различныхъ вычурностей и запечатлѣнвая солиднымъ топомъ, приличнымъ ученому изслёдованію, наконецъ строгая праввльность цитація являются отличительными особенностями трудовъ Ив. Никол. Корсунскаго. Насколько велика была въ неиъ любовь къ предмету изслёдованія и желаніе какъ можно ближе съ нимъ ознакомиться, на это указываеть и тоть факть, что Ив. Ник. составиль на собственныя средства, подобранную со вкусомъ спеціалиста, довольно значительную библіотеку и никогда не жалёль денегь на этоть предметъ, какъ это ни трудно было для него. Такъ въ 1880 году, когда онъ работалъ надъ магистерскою диссертаціем и ему понадобилось цённое издание: Blasii Vgolini, Thesaurus antiquitatum sacrarum T. I-XXIV, Venetiis, 1744-1761,извѣстное по своей рѣдкости и важности. Денежныя дѣла академической библіотеки въ то время были такъ слабы, что это изданіе, не смотря на просьбы Корсунскаго, не могло быть пріобрѣтено на библіотечныя суммы. Тогда онъ рѣшился "пріобрѣсти оное, какъ это ни трудно было для него", на собственный счетъ (за 432 рубля)<sup>1</sup>). Кромѣ общирныхъ и капитальныхъ изслёдованій, покойный напечаталъ еще множество мелкихъ, хотя и весьма ценныхъ въ научномъ отношении, статей, некрологовъ и различныхъ очерковъ изъ новъйшей исторіи Русской церкви. Сюда относятся, между прочимъ, слѣдующіе: "Значение свв. Кирилла и Меводія, какъ учителей народа русскаго" М. 1885 г., "Государственное значение церковно-приходской школы" М. 1888 г. "Протојерей Сергій Константиновичъ Смирновъ, бывшій Ректоръ Московской Духовной Академія", очерки: "Троице-Одигитріевскій женскій монастырь", "Саввинъ Сторожевскій Звенигородскій монастырь" и мн. друг. Цёня многочисленные и отличные по своимъ достоинствамъ ученые труды Ивана Николаевича и принимая во вниманіе сго шестнадцати лётнюю духовно-учебную службу и въ частности девятилѣтнюю службу при академія, Совѣтъ Московской Духовной Академіи избралъ его 21 февраля 1891 года какъ "вполнѣ достойнаго" въ званіе экстраординарнаго профессора

<sup>1</sup>) Протоволъ Совѣта Академін за 1890 г., стр. 356.

на открывшуюся тогда вакансію. Въ этомъ званін Ив. Нико. быль утверждень Св. Синодомь 7 іюня того же года. Въ вовомъ званія проф. Корсунскій продолжаль попрежнему трдиться на учено-литературномъ попрящѣ. На страницахъ журнала "Въра и Разумъ", онъ помъстилъ свои труды подъ заглавіями: "Ученіе врача Иппократа и его школа о Богь" <sup>1</sup>). затёмъ "Иннокептій митрополить Московскій в Коломевскій и друг. <sup>2</sup>). Объ Иннокенти, митрополитѣ Московскомъ Ивань Николаевичъ написалъ статью и въ "Богословскомъ Въстник" озаглавивъ ее такимъ образомъ: "Иннокентій, митрополнъ Московскій и Коломенскій, въ его отношенія къ Московской духовной академіи"<sup>3</sup>). Далѣе извѣстны слѣдующія его прекрасныя статьи: "Изъ церковной жизни православнаго востока". .Зосимская пустынь Александровскаго убяда Владимірской епархів" Сергіевъ посадъ 1895 г., "Раненбургская Петро-Павловская пустынь" Рязань 1895 г., "Патріотизмъ преосвященнаго Өеооана". "Преосвященнѣйшій епископъ Өеофанъ, бывшій Владнмірскій в Суздальскій". Москва 1895 г., "Покровъ милости Божіей надь Лаврою Преподобнаго Сергія и Сергіевымъ посадомъ во время губительныхъ болѣзней" Сергіев. посадъ 1892 г., "Одни изъ неизданныхъ изслёдованій архіепископа Литовскаго Алексія въ области церковнаго права" М. 1891 г., "Къ исторін редакціи русскаго перевода Св. Писанія" (памяти Филарета, метрополита Московскаго), "Къ исторіи изученія греческаго языка и его словесности въ Московской Духовной Академін (нанболее выдающиеся труды и труженники въ области изучения этого предмета"), "Документы изъ исторіи перевода святоотеческих твореній въ М. Д. Академін" 4), "Теорія аккомодація в отношении къ вопросу о новозавѣтномъ толковании Ветхаго Завѣта" 5), "Критическое разсмотрѣніе особенныхъ болѣе вал-

1) 1894 г., т. П. І. 103, 177.

2) 1898 г., т. I, 1, 147, 503, 417, 546. Имъ же была помъщена въ этомъ журналъ и ранъе статья о Иннокентия, Митрополитъ Московск. и Коломенск. 1897 г., т. I, 205 224 стр.

<sup>8</sup>) Сентябрь, стр. 265, и сл<sup>4</sup>д.; ноябрь стр. 286 и сл<sup>4</sup>д. Статья эта была выинсана къ столётію со дня рожденія митрополита Иннокентія 26 амуста 1797—1897 г.

4) Эти документы составляють собственно приложение въ статът Ив. Накол. относительно изучения греческ. языка въ Моск. Д. Академии См. Богосл. Въстных 1893 г., ноябрь 221-259, дек. 447-480 и приложение 1-87 стр.

<sup>5</sup>) Чтенія въ Обществѣ люб. духовн. просвѣщ, 1879 г. Сент.

816

Digitized by Google

ныхъ случаевъ новозавѣтной цитаціи (изъ Ветхаго Завѣта) и толкованія въ опроверженіе воззрёній теоріи аккомодація" 1). Кромѣ этихъ и друг. статей Иванъ Николаевичъ въ бытность его экстраординарнымъ профессоромъ напечаталъ между пронекрологи: Высокопреосвященнаго митрополита чимъ. Moсковскаго Леонтія, Архіепископа Тульскаго Никандра, Исидора, митрополита Петербургскаго и Новгородскаго, Михаила, митроп. Сербскаго, Высокопреосвященнаго Саввы, архіепископа Тверскаго, Преосвященнаго Өсофана, бывшаго епископа Владимірскаго, архим. Григорія (Борисогл'єбскаго),-протоіереевъ: П. А. Преображенскаго, А. М. Иванцова-Платонова, І. Н. Рождественскаго, А. А. Лебедева,-графа М. В. Толстого, профес. А. П. Смирнова, П. А. Мухановой; біографіи: архимандрита Леонида (Кавелина), проф. В. Д. Кудрявцева, Митрополита Кіевскаго Филовея (Успенскаго), Епископа Рижскаго Филарета (Филаретова), архимандрита Фотія (Щиревскаго), протојер. Өедора Вас. Флоринскаго и др. Въ то же время Иванъ Николаевичъ усиленно занимался писаніемъ диссертаціи на степень доктора богословія. Изсл'єдованіе, явивіпееся въ качестві диссертаціи подъ заглавіемъ: "Переводъ LXX. Его значеніе въ исторіи греческаго языка и его словесности" было окончено печатаниемъ въ 1898 году. Сочинение это было задумано авторомъ еще въ 1882 году, какъ говоритъ онъ самъ въ предисловіи, когда вышла въ свѣтъ его магистерская диссертація. Еще въ то время проф. Корсунский обратилъ внимание на очень важное лингвистическое значение этого перевода, занимающаго одно изъ самыхъ видныхъ мъстъ въ числъ источниковъ іудейскаго толкованія Ветхаго Зав'ета. Вся явившаяся послѣ перевода LXX никаноническая и апокрифическая литература, новозавѣтныя Свящ. Писанія, Свято-отеческія творенія, богослужебная литература греко-восточной деркви,---вся эта греческая церковная литература представлялась ему лишь вѣтвями того великаго дерева, "корень котораго заключается не въ иномъ чемъ, какъ именно въ переводѣ LXX-ти, начавшемъ собою новую эпоху и для словаря греческаго языка, дотолѣ питавшагося соками исключительно языческой греческой письменности, и для самой словесности греческой". Въ виду этого-то Иванъ Нико-

817

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibid. 1879 г. кн. 3.

лаевичъ и рѣшился изслѣдовать языкъ LXX въ его отличиють классическаго языка и указать его вліяніе на греческую церковную литературу. Весьма общирное по своимъ размѣрамъ (644 стр. убористаго шрифта, не считая указателя) и отличающееся крупными научными достоинствами, сочинение Проф. Корсунскаго было представлено въ Совѣтъ Московской Духовной Академія. Сов'ять поручиль читать эту диссертацію: профессорамъ: русскаго и церковно-славянскаго языковъ и истори русской литературы Г. А. Воскресевскому и-Священнаго Писанія Ветхаго Завѣта В. Н. Машцыну. Рецензенты представние въ Совѣтъ самые лестные отзывы объ этой диссертація. Межи прочимъ одинъ изъ рецензентовъ-почтенный профессоръ В. Н. Машцынъ-такъ отзывается о сочинении Ивана Николаевича.-.Залачу, какую поставиль себь профес. Корсунскій, могь езль на себя лишь ученый, соединяющій въ себѣ филолога и богослова. А такимъ и авился авторъ. Знаніе классическаю языка у него пастолько хорошо, что онъ положительно перестаетъ быть для него языкомъ мертвымъ, и становится живымъ. едва не роднымъ. Витстъ съ тъмъ авторъ обладаетъ такиз запасомъ свёдёній по части толкованія Св. Писація и критика текста Библін, который пріобръсти собственно филологу-спепіалисту едва ли возможно. Но и при богатствѣ эрудиція за такой предметъ могъ взяться человѣкъ съ неисчерпаемой эвергіей, съ кропотливымъ трудолюбіемъ. На такое терпѣливое трудолюбіе способны лишь особые избранники". И въ заключени тотъ же почтенный рецензентъ прибавляетъ: "при всей учевости автора, мы не встрѣтили въ его сочиненіи ни одной мысля. ни одного слова, ни одного толкованія, которыя могли бы хот сколько нибудь смутить сознанія православнаго, даже юваю читателя" 1). Совѣть Академіи, вполнѣ соглашаясь съ отзывани рецензентовъ, постановилъ: просить ходатайства Высокопрессищевныйшаго Митрополита предъ Святыйшимъ Стнодовъ объ утверждении профессора И. Н. Корсунскато въ степени доктора богословія, при чемъ представлены были Владык' Митрополит и въ Святѣйшій Сунодъ по экземпляру диссертаціи докторанта и копіи съ отзывовъ обоихъ рецензентовъ. Святъйшій Суноль поручна чтеніе диссертація Ив. Ник. первоприсутствующему

1) Протоволы Совѣта за 1897 г., стр. 472 в сл.

Digitized by Google

Въ Свнодѣ Высокопреосвященнѣйшему Іоанникію, Митрополиту Кіевскому, который также представилъ о ней одобрительный отзывъ. Утвержденіе послѣдовало при Указѣ Св. Сунода отъ 28 мая 1898 года <sup>1</sup>). Вслѣдствіе этого указа Совѣтъ Московской Духовной Академіи въ засѣданіе свое 9 іюня избралъ Ивана Николаевича въ званіе ординарнаго профессора по занимаемой имъ каоедрѣ греческаго языка и его словесности. Указомъ Св. Сунода отъ 31 іюля 1898 года избранный былъ утвержденъ въ новомъ званіи <sup>2</sup>).

Многольтняя, тщательная и честная научная деятельность была такимъ образомъ достойно увѣнчана. Но не дешево она обошлась для Ивана Николаевича. Не отличаясь вообще крипкимъ здоровьемъ, проф. Корсунский окончательно расшаталъ его чрезыфрными занятіями на учено-литературномъ поприщъ и особенно-работой надъ докторской диссертаціей. Достаточно поверхностнаго знакомства съ этой диссертацией, гдѣ невольно поражаешься какъ глубинѣ и строгой и ясной послѣдовательности мысли и эрудиціи, такъ и тёмъ детальнымъ примѣчаніямъ, которыми переполнена эта ученая работа,--чтобы убѣдиться въ справедливости нами сказаннаго. Вследъ за окончаніемъ этого капитальнаго труда Иванъ Николаевичъ началъ все чаще и чаще жаловаться на общее недомоганье. Но тёмъ не менће онъ продолжалъ трудиться и печатать свои статьи. Такъ-въ Журналъ "Въра и Разумъ" онъ напечаталъ статью "Высокопреосвященный Сергій, митрополить Московскій. Характеристика" <sup>в</sup>). В Богословскомъ В'астники онъ помистилъ статьи: "Покровская церковь Московской Духовной Академін", "Нареченіе и хиротонія ректора Московской Духовной Академін архимандрита Арсенія во епископа Волоколамскаго". Кромѣ того въ Душеполезномъ Чтеніи овъ напечаталъ юбилейныя статьи: "Высокопреосвященный Амвросій, архіепископъ Харьковскій" 4), "Преосвященный Виссаріонъ, епископъ Костромскій". Въ изда-

<sup>1)</sup> Протокоды Совѣта за 1898 годъ. Стр. 162-163.

<sup>2)</sup> За свою докторскую диссертацію Профес. Корсунскій получніъ, замѣтимъ кстати, двойную премію Миханда епископа Курскаго въ 402 р. См. Протокодъ Соиѣта за 1893 г., стр. 45.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) 1899 r., № 3, 1, стр. 188-204; II-289-300, № 22, II-667-692.

<sup>4)</sup> Профес. Корсунскій всегда пользовался вниманіемъ Высокопреоснященнъйшаго Амвросія и самъ до конца дней своихъ особенно чтилъ Харьковскаго и Актырскаго Сватителя.

ваемомъ Императорскимъ Русскимъ Историческимъ Обществовъ "Біографическомъ словарѣ русскихъ дѣятелей" Ив. Ник. напечаталь бюграфін проф. М. І. Холмогорова, епископовъ-Хресаноа (Ретивцева) и Христофора (Еммаускаго) и баккалавра П. М. Хупотскаго. Въ "Русскомъ Архивѣ" помѣстилъ: "Письма разныхъ лицъ къ архіепископу Воронежскому Пареенію (Черткову)", съ предисловіемъ и примѣчаніями, наконецъ онъ выпстиль отдёльною книгою-редактированный имъ переводъ (съ греческаго) "Толкованія канона на Воздвиженіе" Никодима Святогорца в напечаталь нёсколько другихъ статей критическаго и всторическаго содержанія. Однако болѣзнь 1) шла быстро впередъ и Иванъ Николаевичъ, наконецъ, принужденъ былъ и концѣ октября мѣсяца 1899 года просить объ отставкѣ отъ дъховно-учебной службы. Но прежде чёнь описывать послёдне дня его жизни, скажемъ еще хотя нъсколько словъ отвосительно другихъ сторонъ дѣятельности его помимо профессорской и учено-литературной и наконецъ обратимъ BHHNAніе на главныя черты его личнаго характера.

Не одна только учено-литературная дбятельность занимы Ивана Николаевича. Какъ человѣкъ живой по темпераменту. весьма отзывчивый сердцемъ и въ то же время энсргическій. неутомимый, онъ много поработалъ и на почвѣ благотворитель ности. Состоя одновременно членомъ Совѣта, находящагося поль Высочайшимъ Ея Императорскаго Величества Покровительстволь Александро-Маріинскаго дома призрѣнія, казначеемъ 2) аказемическаго братства Преподобнаго Сергія для вспомоществованія нуждающимся студентамъ в воспитанникамъ Московской Духовной Академіи, предсёдателемъ Благотворительнаго Общества во имя Преподобнаго Сергія и Никона, секретаремъ Общества Краснаго Креста и казначеемъ сергіево-посадскихь благотворительныхъ состоящихъ подъ покровительствомъ Ег Высочества Великой Княгини Елизаветы Өеодоровны-"ясель". профес. Корсунскій быль неутомимымь движителемь этихь учреяденій и принесъ имъ не мало добра. Какъ членъ Совѣта Александро-Маріинскаго дома призрѣнія, Иванъ Николаевнчъ был самымъ способнымъ сподвижникомъ и сотрудникомъ Едизавети

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Профес. Корсунскій издавна страдаль легочною чахоткою.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Иванъ Николаевичъ былъ въ то же время в почетнымъ членомъ браттва Преподобнаго Сергія.

Степановны Кротковой-Начальницы дома призобнія. Имъ были составлены, между прочимъ, инструкции для училища, находящагося при упомянутомъ домѣ призрѣнія. Какъ казначей акалемическаго братства Преподобнаго Сергія и Сергіево-посадскихъ "ясель" я какъ предсёдатель Благотворительнаго Общества Сергія и Никона онъ былъ также деятельнымъ сотрудникомъ. Не говоря уже о томъ, что Иванъ Николаевичъ самъ велъ всю отчетность и всегда лично наводилъ всѣ нужныя справки, онъ ежегодно жертвовалъ значительныя суммы въ эти общества и такимъ образомъ пополнялъ недостатки благотворительныхъ средствъ. Но кромѣ того-онъ, какъ человѣкъ находившійся въ самыхъ добрыхъ отношеніяхъ съ состоятельными жителями Сергіевскаго Посада и многими другими, —всегда лично являлся къ нимъ и располагалъ ихъ къ пожертвованіямъ, какъ деньгами, такъ и разными необходимыми вещами и вообще кто чёмъ могъ. За послѣдніе годы своей жизни Ив. Никол. особенно старался собирать пожертвованія на построеніе храма въ Сергіевскомъ Посадъ, - на концъ Виеанской улицы, редомъ съ "Убъжищемъ" для престарфлыхъ бъдныхъ сергіево-посядскихъ жителей. основаннымъ Обществомъ во имя преподобныхъ Сергія и Никона. И если бы Иванъ Николаевичъ, которому принадлежитъ первая мысль о постройкѣ храма, былъ живъ, то этотъ храмъ былъ бы несомпѣнно скоро выстроенъ и призрѣваемые въ "Убѣжищъ" скоро получили бы такимъ образомъ возможность быть чаще въ храмѣ Божіемъ и имѣть утѣшеніе въ церковной молитећ...

Въ виду такой разносторонней и полезной дѣятельности почившаго—профессорской, учено-литературной и общественной, его высоко цѣнили и высшее начальство, и Московская Духовная Академія, и общество. Иванъ Николаевичъ имѣлъ орденъ Станислава 2-й степени и чинъ статскаго совѣтника. Затѣмъ онъ состоялъ дѣйствительнымъ членомъ Общества любителей духовнаго просвѣщенія (съ 1884 года), членомъ корреспондентомъ Московскаго Библіографическаго Кружка (съ 1891 г.) и членомъ—корреспондентомъ Императорскаго Археологическаго Общества (съ 1892 г.). Цѣня его заслуги, Московская Духовная Академія неоднократно, съ утвержденія Его Высокопреосвященства, выдавала ему преміи и пособія. Такъ, въ 1893 г. ему была выдана премія въ 654 руб. 1), въ 1898 году Иваєь Николаевичъ получилъ пособіе въ размёрё 237 р. 50 к.<sup>2</sup>) к т. д. Кромѣ того почнышій удостоявался и благодарности оть Совѣта Академіи. Такъ въ 1897 году, когда онъ много вотрудился въ дѣлѣ пожертвованія покойнымъ Высокопреосващеннымъ Саввою, Архіепископомъ Тверскимъ и Кашинских въ Московскую Духовную Академію его богатой библіотеки: провѣрилъ имѣвшіеся въ библіотекѣ катологи, внесъ въ нихъ незаписанныя книги, отобраль нужныя для Академіи книги в рукописи и наконецъ по кончинѣ Владыки-устронять дѣю такимъ образомъ, что библіотеку можно было получить равтя утвержденія завѣщанія, Совѣтъ М. Д. Академін выразниъ благодарность Ивану Николаевичу за понесенные имъ труды и представилъ заслуги его въ этомъ отношени особому вниянію Его Высокопреосвященства <sup>3</sup>). А съ другой стороны чже одинъ тотъ фактъ, что весьма многіе рѣшительно 38.411TUB8лись его статьями и съ нетерпеніемъ ожидали ихъ появленія въ журналахъ-служитъ яснымъ доказательствомъ, какъ высою Общество цѣнило труды почившаго профессора.

Будучи человѣкомъ всесторонне образованнымъ, Иванъ Няколаевичь отличался вь то же время и замёчательнымь харастеромъ. Это былъ привѣтливый, любвеобильный, всегда пріятный и остроумный собесёдникъ. Кто-бы къ нему ни обращался съ какими либо просъбами, недоумѣніями, ---онъ всегда говорилъ и дёлалъ все, что только могъ и охотно дёлился со всём своими обширными сведениями. Для студентовъ Академін это быль незамёнимый руководитель, принимавшій ихь со всер искренностью и всегда готовый помочь имъ своими учеными указаніями при ихъ самостоятельныхъ работахъ. Но не одними только совѣтами и указаніями Иванъ Николаевичъ быль полезенъ для студентовъ: его постоянными заботами было пріискивание средствъ для пособія неимущимъ изъ нихъ. Между прочимъ изъ желанія оказать пособіе недостаточнымъ студентамъ Академіи, онъ заботился объ устройствѣ концертовъ въ ихъ пользу и неръдко самъ принималъ участіе въ этихъ кон-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Отчеть о состоянии Московской Духовной Академін въ 1892—1893 ужбномъ году. Стр. 16.

<sup>2)</sup> Отчетъ о состояния М. Д. Академия въ 1898-1899 уч. г., стр. 20.

<sup>3)</sup> Протокозы Совѣта М. Д. Академін за 1897 г., стр. 14-16.

цертахъ, какъ прекрасный пѣвецъ и замѣчательный декламаторъ. Точно также онъ заботился объ устройствѣ спектаклей и концертовъ въ пользу и благотворительныхъ обществъ, гдѣ онъ состоялъ предсёдалелемъ или казначеемъ. Это былъ глубоко вфрующій человѣкъ, истинный сынъ Православной Церкви. Его почти каждый воскресный или праздничный день можно было видѣть въ Академическомъ храмѣ-и непремѣнно съ семьей. Посттители Академическаго храма знають-съ какимъ благоговѣніемъ и смиреніемъ приступалъ онъ къ св. таинству тѣла и крови Христовой! Въ обыденной жизни Иванъ Николаевичъ отличался нѣкоторыми особенностями. Такъ-онъ всегда почти вставаль въ 5 или даже 4 часа утра и цёлый день проводиль въ занятіяхъ. Эти-то чрезмёрныя занятія, какъ мы сказали выше, и пошатнули его и безъ того некръпкое здоровье, приковали труженника къ одру болѣзни, сдѣлавшемуся и смертнымъ его одромъ...

Въ концъ 1898-1899 учебнаго года Иванъ Николаевичъ уже съ трудомъ исполнялъ свои профессорскія обязанности, хотя все-же продолжалъ занятія. Но лётомъ 1899 года силы его настолько упали, что онъ вынужденъ былъ покинуть всѣ занятія и всецёло приняться за лёченіе себя. Отправившись въ Москву, онъ помѣстился въ клиникѣ профессора Черинова и былъ окруженъ самымъ внимательнымъ уходомъ со стороны врачей <sup>1</sup>). Здёсь его часто посёщали. какъ сослуживцы, такъ и другіе знакомые и бесѣдовали съ нимъ. Въ теченіе августа и сентября мёс. болёзнь то облегчалась и окружавшіе и знакомые начинали питать надежду на его выздоровление, то обострядась и принимала тревожный характеръ. Но въ октябрѣ мѣсяцѣ положеніе больного настолько ухудшилось, что для всяхъ стала ясцою его безнадежность. Не скрывалъ этого отъ себя и самъ Иванъ Николаевичъ; онъ сталъ заботливо готовиться къ переходу въ загробную жизнь. Получивъ отставку-согласно прошенію-отъ духовно-учебной службы, онъ быль перевезень затёмъ въ Сергіевскій Посадъ-къ себе въ домъ. Какъ истинно-вѣрующій христіанинъ онъ благовременно исповѣдался, прі-

УВнимательному уходу много содъйствовало и то обстоятельство, что Иванъ Николаевичъ былъ рекомендованъ профес. Черинову Е. С. Кротковой, начальницей Александро-Маріинского дома Призрънія, издавна находившейся въ лучшихъ отношеніяхъ съ этимъ знаменитымъ діагностомъ.

общился св. таинъ и особоровался. Наконецъ въ 2 часа 10 Декабря онъ тихо почилъ на вѣки отъ своей трудо полезной дѣятельности. Едва лишь разнеслась вѣсть по гіевскому Посаду о кончинѣ Ивана Николаевича, вся А мія и весьма многіе изъ обывателей посада собрались, ч отдать послёдній долгь усопшему и какъ родного проводня его до могилы. У его гроба почти безпрерывно совернали панихиды академическимъ, Лаврскимъ, приходскимъ IVXOR ствомъ. Служили также панихиды духовенство Висанской Д ховной Семинаріи. Геосиманскаго скита и друг. Псалтирь 🐲 тали по очереди студенты Академіи. Заупокойная литургія 🗰 усопшемъ и отпѣваніе его были совершены 12 Декабря. 🗱 пѣваніе совершалъ Преосвященный Ректоръ М. Д. Акаде Арсеній, епископъ Волоколамскій съ болѣе двадцатью свяще служителями. Надъ гробомъ почившато въ разное время произнесено до пятнадпати словь и речей. После отпли тёло усопшаго было несено, для погребенія, на Вознесси кладбищѣ, при чемъ сопровождало усопшаго духовенство главѣ съ Инсиекторомъ М. Д. Академіи Архимандрия Евдокимомъ, родные, профессора и студенты Академіи, а т множество стороннихъ лицъ. Предъ гробомъ несено было жество вѣнковъ. По совершеніи литіи гробъ съ тѣлоны забвеннаго Ивана Николаевича быль опущень въ могилу, рытую невдалект отъ могилы покойнаго Профес. Моско Д. Академіи В. Д. Кудрявцева.

Моленія о усопшемъ за тѣмъ совершились какъ въ сери посадскихъ, такъ и др. церквахъ. Преисполненная глу признательности, редакція журнала "Въра и Разумъ" так осталась безучастною къ памяти почившаго профессори воскреденье 19 декабря въ храмѣ при Харьковской дух Семинаріи были совершены заупокойная литургія и ы панихида. Панихиду совершалъ главный редакторъ ущи таго журнала о. Ректоръ Семинарія Прот. І. П. Знаме въ сослужении духовника Семинарии о. Посельскато и с. ді Ал Ьйникова. Въ церкви присутствовали инспекція сели преподаватели семинаріи, --- большею частью бывшіе у почившаго, воспитанники Семинаріи и много посторя волящихся. Л. Ба

Вѣчная ему память!

824

Digitized by

# вра и разумъ

## ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ.

## 1899.

## Nº 1.

## ЯНВАРЬ.—КНИЖКА ПЕРВАЯ.

## СОДЕРЖАНІЕ:

#### отдълъ церковный:

Стр.

262-2

| Литературная борьба съ магометанствомъ, язычествомъ и раввинизмомъ въ<br>дије въка. Профессора богословія, Прот. Т. Буткевича | 1-22  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| Отавтъ старонатолическому профессору Мишо. По вопросу о Filioque и<br>существлении (продолжение). Профессора А. О. Гусева     | 28-50 |
| Посланіе римскаго папы Льва XIII о сохраненіи восточныхъ обрядовъ.<br>нтіохійскаго Архимандрита Рафаила.                      | 5166  |

#### . ОТДЪЛЪ ФИЛОСОФСКИЙ:

| Главнъйшая причина религіозныхъ | сомнѣній | и невтрія. | H. M. | • | 4 |     | 1 17  |
|---------------------------------|----------|------------|-------|---|---|-----|-------|
| О случайности законовъ природы. | *** · ·  |            |       | • | • | • • | 18-40 |

| Восемь поучений о | Миссіонерскомъ дѣлѣ | (продолжение) |   | -6 |
|-------------------|---------------------|---------------|---|----|
| Воззваніе         |                     |               | 1 | -2 |

#### Ш. ЛИСТОКЪ ДЛЯ ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХИИ:

Содержаніе. Высочайшія награды.—Отчеть о лѣтняхь педагогическихъ курсахъ для чителей второклассныхъ церковно-приходскихъ школь, учрежденныхъ въ г. Харьковѣ в 1898 году.—Отчетъ о состояніи Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго Училища по чебной и нравственно-воспитательной частямъ за 18<sup>95</sup>/98 учебный годъ.—Епархіальныя квѣщенія.—Извѣстія и замѣтки.—Объявленія.

ХАРЬКОВЪ. Тапографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., л. № 17.

## "ВѢРА и РАЗУМЪ"

### СОСТОИТЪ ИЗЪ ТРЕХЪ ОТДВЛОВЪ:

1. Отдъть церновный. Въ который входить все, относящееся до богословія в на номъ смыслѣ: изложеніе догматовъ вѣри, правиль христіанской правственности и асненіе церковныхъ каноновъ и богослуженія, исторія Церкви, обозрбліе загісля ныхъ современныхъ явленій въ религіозной и общественной жизни, --одникъ все, составляющее обычную программу собственно духовныхъ журнадовъ. 2. Отдъть философскій. Въ него входять изслёдованія изъ области философія в

2. Отдъть философский. Въ него входять изслъдования изъ области философия за и въ частности изъ исихология, метафизики, исторіи философія, также біографизи свъдънія о замъчательныхъ мыслителяхъ древнято и новаго времени, отдъляние сот изъ ихъ жизни, болже и менте пространные переводы и извлеченія изъ ихъ стоит съ объяснительными примъчанілми, гдв окажется нужнымъ, особевно сяталия таки с ческихъ философонъ, могущія свидътельствовать, что христіанское ученіе банкая в та подей делонтак и по время язичества составляло предметь желавій и исваний лица людей древняго міра.

3. Такъ какъ журналъ "Въра в Разумъ", издаваемый въ Харьковской епархія, из прочимъ, имѣстъ цѣлію замѣнить для Харьковскаго духовенства "Епархіяльныя Відовот то въ немъ, въ видѣ особаго приложенля, съ особою нумераціею страницъ, поктале отдѣль подъ названіемъ "Листонъ для Харьковской епархім", въ которомъ нечаются ізст повленія в распоряженія правительстьенной иласти, церковной в гражданской, пентраной и мѣстной, относяціяся до Харьковской епархіи, свъдѣнія о внутренией вилая на как переченъ текущихъ событій церковной, государственной и общественной аками в гія переченъ текущихъ событій церковной, государственной побщественной аками в гія мавѣстія, полезиня для духовенства и его прихожанъ въ сельскомъ быту.

Журналь выходить ДВА РАЗА въ мѣсяцъ, по девяти и болѣе листовъ въ илидонъ м Цѣна за годовое изданіе внутри Россіп 10 рублей, а за границ 12 руб. съ пересылкою.

#### РАЗСРОЧКА ВЪ УПЛАТВ ДЕНЕГЪ НЕ ДОПУСКАЕТСЯ.

ПОДПИСКА ПРИНИМАЕТСЯ: въ Харьковѣ: въ Редакціи журнала «Вър Разумъ» при Харьковской духовной Семинарін, при свѣчной лавъ Харьковской Покровскаго монастыря, въ Харьковской конторѣ «Новаго Врешени», во всю остальныхъ книжныхъ магазинахъ г. Харькова и въ конторѣ «Харьбовский Губерискихъ Вѣдомостей»; въ Москвѣ: въ конторѣ Н. Печковской. Петропи линів, контора В. Гиляровскаго, Столѣщниковъ переулокъ, д. Корзинкине и Петербургѣ: въ книжномъ магазинѣ г. Тузова, Садовая, домъ № 16. Въ тальныхъ городахъ Имперіи подписка на журналъ принимается во всѣхъ кита ныхъ книжнихъ магазинахъ и во всѣхъ конторахъ «Новаго Времень».

Въ редакціи журнала «Въра и Разумъ» можно получать полные за пляры ея изданія за прошлые 1884—1889 годы включительно по уманшенной цёнѣ, именно по 7 р. за каждый годъ; по 8 р. за 1890—1822 г. и по 9 р. за 1893—1896 годы.

Лицамъ же, выписывающимъ журналъ за всё означенные годы, журна можетъ быть уступленъ за 75 р. съ пересылкою.

Кромь того, въ Редакции продаются слъдующія книш:

1. "Живое Слово". Сочиненіе преосвященнаго Амвросія. Цена 50 к. съ щув. 2. "Древніе и современные софисты". Сочиненіе Т. Ф. Брентан. В французскаго перевелъ Яковъ Новицкій. Цена 1 р. 50 к. съ пересынов.

3 Справедливы ли обвиненія, взводнмыя графомъ Львомъ Тостымъ на православную Церковь въ его сочиненія "Церков в государство?" Сочиненіе А. Рождествина. Цъва 60 к. съ пересыдков

4. Послъднее сочинение графа Л. Н. Толстого "Царствие Вожие внути васъ". Критический разборъ. Цъна съ пересылкою 60 коп.

5. "Панство, какъ причина раздѣленія Церквей, или Рикъ въ све ихъ сношеніяхъ съ Восточною Церковію". Докторское сочиненіе о Воле міра Гетте. Переводъ съ французск. К. Пстомпиа. Харьковъ, 1895. Ц. 1 р. съ ще

върд и разумъ

## 1899.

## № 2.

## ЯНВАРЬ. —КНИЖКА ВТОРАЯ,

### COJEPHAHIE:

#### I. ОТДБЛЪ ЦЕРКОВНЫЙ:

Стр.

| Слово въ день преподобнаго Антонія Велинаго. О значенія в'язи и благочестія<br>въ жизни христіанина. Профессора бегословія, Прот. Т. Бутневича. 67-78 |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Отвѣтъ старонатолическому профессору Мишо. По вопросу о Filioque и<br>Пресуществлени (продолженіе). Профессора А. Ө. Гусева                           |
| Педагогическія воззрѣнія свв. отцовъ и учителей церкви. Н. Миролюбова. 103-112                                                                        |
| н. отдълъ Философский:                                                                                                                                |
| удейснія и христіанскія идеи въ книгахъ Сивиллъ. А. Волнина 41—50                                                                                     |
| Избранные трактаты Плотина (продолжение). Профессора Г. В. Малеванскаго. 51-78                                                                        |
|                                                                                                                                                       |
| Восемь поучений о Миссіонерскомъ дъдъ (окончаніе)                                                                                                     |

| восемь поучению о | мисстонерскомъ | дъль | [окончание] | <br>1. | 1.1 | * * | 1-10  |
|-------------------|----------------|------|-------------|--------|-----|-----|-------|
| Воззванія         |                |      |             | <br>   |     | 1.  | 1 - 4 |

#### Ш. ЛИСТОКЪ для ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХИИ:

Содержаніе. Отчеть о лѣтнихъ педагогическихъ курсахъ для учителей второклассныхъ перковно-приходскихъ школъ, учрежденныхъ въ г. Харьковѣ въ 1898 году (продолженіе). --Отчеть о состояніи Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго Училища по учебной и правственно-воснитательной частямъ за 1897/98 учебный годъ (продолженіе).--Воззваніе. --Епархіальныя извѣщенія.--Извѣстія в замѣтки.--Объявленія.

ХАРЬКОВЪ. Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., д. № 17. 1899.



# "ВЪРА и РАЗУМЪ"

#### СОСТОИТЪ ИЗЪ ТРЕХЪ ОТДВЛОВЪ:

1. Отдъть церновный. Въ который входить все, относящееся до богословія въ обще воять смисль: издоженіе догматовъ вёри, правиль христіанской правственности, па исневіе церковнихъ каноновъ и богослуженія, исторія Церкви, обозрініе замічнативнихъ современнихъ явленій въ религіозной и общественной жизни, --однимъ словия, исс. составляющее обичную программу собственно духовнихъ журвадокъ.

2. Отдъть философскій. Въ него иходять изслідованія изъ области философія пообще и въ частности изъ психологіи, метафизики, исторія философія, также біографитески свідівія о замічательнихъ мислителяхъ древняго и новаго времени, отдільные слуши изъ ихъ жилии, болёе и менёе пространные переводи и извічения изъ ихъ сочиннай съ объяснительными примічаніми, гді окажется нужникь, особенно світлия мисли тр ческихъ философонъ, могущія свидітельствовать, что христіанское ученіе банзво из пароді чедовіжа и во премя язичества состанияло предметь желаній и исканій зучиния яводей древняго міра.

3. Такъ какъ журналъ "Въра и Разумъ", издаваемый въ Харьковской евархія, неки прочимъ, пифеть цълю замънить для Харьковскаго духовенства "Епархіяльния Въдолосит, то въ немъ, въ видѣ особаго приложенія, съ особою пумераціею страницъ, понъщается отдѣль подъ названіемъ "Листокъ для Харьковской епархія", въ которомъ печавтся постр новленія в распоряженія праввтельственной власти, церковной в гражданской, централной и мъстной, относящіяся до Харьковской епархіи, свѣдѣній о внутренней жизак сырхік, переченъ текущахъ событій церковной, государственной и общественной клизак в дретія възѣстія, полезвыя для духовенства и его прихожавъ въ сельскомъ быту.

Журналъ выходитъ ДВА РАЗА въ мъсяцъ, по девяти и болъе листовъ въ нандонъ М. Цъна за годовое издание впутри России 10 рублей, а за границу 12 руб. съ пересылкою.

РАЗСРОЧКА ВЪ УПЛАТЪ ДЕНЕРЪ НЕ ДОПУСКАЕТСЯ.

ПОДНИСКА ПРИНИМАЕТСЯ: Въ Харьковё: въ Редакція журнала «Вёра в Разумъ» при Харьковской духовной Семинаріи, при свѣчной лавкѣ Харьковскаго Покровскаго монастыря, въ Харьковской конторѣ «Новаго Времени», во всёгъ остальныхъ книжныхъ магазинахъ г. Харькова и въ конторѣ «Харьковскихъ Губернскихъ Вѣдомостей»; въ Москвѣ: въ конторѣ И. Печковской, Петровски линіи, контора В. Гиляровскаго, Столъшниковъ переулокъ, д. Корзинкина; тъ Петербургѣ: въ книжномъ магазинъ г. Тузова, Садовая, домъ № 16. Въ зотальныхъ городахъ Имперіи подписка на журналъ принимается во всёхъ взабстныхъ книжнихъ магазинахъ и во всѣхъ конторахъ «Новаго Времень».

Въ редакція журнала «Вѣра и Разумъ» можно получать полные звленпляры ся изданія за прошлые 1884—1889 годы включительно по уменшенной цѣнѣ, именно по 7 р. за каждый годы; по 8 р. за 1890—1892 г.

и по 9 р. за 1893-1896 годы.

Лицамъ же, выписывающимъ журналъ за всё означенные годы, журналь можетъ быть уступленъ за 75 р. съ пересылкою.

Кромь того, въ Редакции продаются слъдующія книги:

1. "Живое Слово". Сочинсніе преосвященнаго Амвросія. Цена 50 к. сь перес. 2. "Древніе и современные софисты". Сочинсніе Т. Ф. Брентанс. Съ французскаго перевелъ Яковъ Новицкій. Цёна 1 р. 50 к. съ пересылкою.

3 Справедливы ли обвиненія, взводимыя графомъ Львомъ Тодстымъ на православную Церковь въ его сочиненія "Церковь в государство?" Сочиненіе А. Рождествина. Цёна 60 к. съ пересылкою.

4. Послѣднее сочиненіе графа Л. Н. Толстого "Царствіе Вожіе внутра васъ". Критическій разборъ. Цѣна съ пересылкою 60 коп.

5. "Папство, какъ причина раздѣленія Церквей, или Римъ въ своихъ сношеніяхъ съ Восточною Церковію". Докторское сочиненіе о. Вальміра Гетте. Переводъ съ французск. К. Истомина, Харьковъ, 1895. П. 1 р. съ неру-

BBPA IPA3YML

# 1899.

## № 3.

## ФЕВРАЛЬ.—КНИЖКА ПЕРВАЯ.

### СОДЕРЖАНІЕ:

Стр.

#### I. ОТДЪЛЪ ЦЕРКОВНЫЙ:

Іудейскія и христіанскія идеи въ книгахъ Сивиляъ (продолженіе). А. Волинина. 79-100

| Отъ реданціи журнала "Вѣра и Разумъ".   |             | 1 | •    |     |  |  |   | ł |
|-----------------------------------------|-------------|---|------|-----|--|--|---|---|
| Отъ Псковскаго Губернскаго Предводителя | Дворянства. |   | In . | 1.6 |  |  | 2 |   |

#### Ш. ЛИСТОКЪ для ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХИ:

Содержаніе. Высочайшее повелініе. —Височайшая отмітка. —Височайшая награда. — Опреділеніе Святійшаго Сунода. — Отчеть о літняхь педагогическихъ курсахъ для учителей вгороклассныхъ церковно-приходскихъ школь, учрежденныхъ въ г. Харькові въ 1898 году (продолженіе). — Отчеть о состоянія Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго Училища по учебной и нравственно-воспитательной частямъ за 18<sup>97</sup>/98 учебный годъ (продолженіе). —Епархіальныя взвіщенія. —Извістія и замітки. — Обългленія.

ХАРЬКОВЪ. Тепографія Губериссаго Правленія, Петровскій пер., л. № 17.

# "ВѢРА и РАЗУМЪ"

### СОСТОИТЪ ИЗЪ ТРЕХЪ ОТДВЛОВЪ:

1. Отдаль церковный. Въ который входить исс, относащееся до богословія из общеномь смислё: издоженіе догиатовь вёри, правиль христіанской правственности, на испеніе церковныхъ каноновъ и богослуженія, исторія Церкви, обозраніе замачитыныхъ современныхъ явленій въ религіозной и общественной жизна,-одиных словая, все, составляющее обычную программу собственно духовныхъ журналовъ.

2. Отдъть философсий. Въ него входять изсяйдованія изъ области франсофія мосіла и въ частности изъ психологіи, метафизики, исторіи философія, также біографически сибдівія о замічательныхъ мыслителяхъ древняго и новаго времени, отдільные слути изъ ихъ кизни, болёе и менёе пространные перевода и изпеченія изъ ихъ сочинени съ обълснительными приничанілии, гдт окажется нужнамъ, особенно світами мисла ганческихъ философовъ, могущія свидательствовать, что христіанское ученіе банзко на папрода человія и во время язычества составляло предметъ желавій и исклий зумина доренняе міра. Въргания развичать даната премя замистана, чадаваемый их Харьковской спархів, нежни за замения за данать какъ журналъ "Віра и Разунъ", издаваемый их Харьковской спархів, нежни

3. Такъ какъ журналъ "Вёра и Разумъ", издаваемый иъ Харьковской спархів, нежи прочимъ, имѣсть цѣлію замѣнить для Харьковского духовенства "Епархімьния Вѣдомости", то въ нецъ, въ вида особаго приложенія, съ особою нумераціею страниць, полѣавела отдѣль подъ названіемъ "Листокъ для Харьковской спархіи", въ которомъ нечаются востановления и распоряженія правительственной иласти, церковной и гражданской, нентральной и мѣстной, относяціяся до Харьковской спархіи, саѣдѣпіл о внутренней жилия заръковской спархи.

Нурналь выходить ДВА РАЗА въ мѣсяцъ, по девяти и болѣе листовъ въ лаждонъ М. Цѣна за годовое изданіе внутри Россіи 10 рублей, а за границу 12 руб. съ пересылкою.

РАЗСРОЧКА ВЪ УПЛАТЪ ДЕНЕРЪ НЕ ДОПУСКАЕТСЯ.

ПОДПИСКА ПРИНИМАЕТСЯ: въ Харьковѣ: въ Редакців журнала «Въра в Разумъ» при Харьковской духовной Семинаріи, при свѣчной лавкъ Харьковскит Покровскаго монастыря, въ Харьковской конторѣ «Новаго Времени», во всѣтъ остальныхъ книжныхъ магазинахъ г. Харькова и въ конторѣ «Харьковскатъ Губернскихъ Вѣдомостей»; въ Москвѣ: въ конторѣ Н. Печковской, Петрокския линіи, контора В. Гиляровскаго, Столѣшниковъ переудокъ, д. Корзинкина; въ Петербургѣ: въ книжномъ магазинъ г. Тузова, Садовая, домъ № 16. Въ остадьныхъ городахъ Имперіи подписка на журналъ принимается во всѣхъ вавѣстныхъ книжнихъ магазинахъ и во всѣхъ конторахъ «Новаго Времени».

Въ редакцін журнала «Въра и Разумъ» можно получать полиме экземпляры ся изданія за прошлые 1884—1889 годы включительно по уменьшенной цёнѣ, именно по 7 р. за каждый годъ; по 8 р. за 1890—1892 г., и по 9 р. за 1893—1896 годы.

Лицамъ же, выписывающимъ журналъ за всѣ означенные годы, журналъ можетъ быть уступленъ за 75 р. съ пересылкою.

Кромь того, въ Редакции продаются слъдующія книги:

1.,,Живое Слово". Сочинение преосвященнаго Амвросія. Цена 50 к. съ перес. 2. "Древніе и современные софисты". Сочинение Т. Ф. Брентано. Съ французскаго перевелъ Яковъ Новицкій. Цена 1 р. 50 к. съ пересылков.

3 Справедливы ли обвиненія, взводимыя графомъ Львомъ Тодстымъ на православную Церковь въ его сочиненія "Церковь в государство?" Сочиненіе А. Рождествина. Цёна 60 к. съ пересылкою.

4. Послѣднее сочиненіе графа Л. Н. Толстого "Царствіе Вожіе внутри васъ". Критическій разборъ. Цёна съ пересылкою 60 кон.

 "Папство, какъ причина раздѣленія Церквей, или Римъ въ своихъ сношеніяхъ съ Восточною Церковію". Докторское сочиненіе о. Ваньміра Гетте. Переводъ съ французск. К. Истомина. Харьковъ. 1895. Ц. 1 р. съ перек.

върд и разумъ

## 1899.

## № 4.

## ФЕВРАЛЬ.-КНИЖКА ВТОРАЯ.

### COДЕРЖАНІЕ:

#### I. ОТДЪЛЪ ЦЕРКОВНЫЙ:

Стр.

| Слово, произнесенное въ недълю о блудномъ сынъ. О сокрушении сердна.<br>Преосвящениаго Амаросія, Архіепископа Харьковскаго | 205-220   |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| Борьба съ англійскимъ деизмомъ XVII и XVIII вѣка. Профессора богословія,                                                   |           |
| Прот. Т. Буткевича                                                                                                         | 221 - 242 |
| Отвѣтъ старонатолическому профессору Мишо. По вопросу о Filioque и                                                         |           |
| Пресуществления (окончалие). Профессора А. Ө. Гуссва                                                                       | 243-288   |
| Высокопреосвященный Сергій, митрополить Московскій (продолженіе). Про-                                                     |           |
| фессора И. Корсунскаго                                                                                                     | 289-300   |

#### И. ОТДЪЛЪ ФИЛОСОФСКІЙ:

| Систематическій очеркъ | гносеологическихъ | воззрѣній | Платона | и критическая |         |
|------------------------|-------------------|-----------|---------|---------------|---------|
| оценка ихъ. И. Халипп  | a                 |           | A.      | 1             | 101-118 |

#### Ш. ЛИСТОКЪ для ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХИИ:

Содержаніе. Высочайшая награда. — Высочайшая отмѣтка. — Отчеть о дѣтнихь педагогическихь курсахь для учителей второклассныхь церковно-приходскихь школь, учрежденныхь въ г. Харьковѣ въ 1898 году (окончаніе). — Отчеть о состоянія Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго Училяща по учебной и правственно-воспитательной частямь за 1897/98 учебный годь (продолженіе). — Епархіальныя извѣщенія. — Извѣстія и замѣтки. — Обълвденія.

-5)60

ХАРЬКОВЪ. Типографія Губерискаго Правленія, Петровскій пер., д. № 17. 1899.

## 64 "ВЪРА и РАЗУМЪ

СОСТОИТЪ ИЗЪ ТРЕХЪ ОТДЪЛОВЪ:

1. Отдаль церновный. Въ который входить все, относящееся до богословія въ общир помъ смысяћ: изложение догматовъ вёры, правилъ христіанской правственности, поисненіе церковныхъ каноновъ и богослуженія, исторія Церкви, оборріние замтеят енныхъ современныхъ явленій въ религіозной и общественной жизни.-однимъ словичь все, составляющее обычную программу собственно духовныхъ журналовъ.

2. Отатль философскій. Въ него входять изследованія изъ области философія ворбая в въ частности изъ исвхологія, метафизики, исторія философія, также біографическа свъдънія о замѣчательныхъ мыслителяхъ древняго и новаго времени, отдъльные случи наь ихъ жизни, болье и менъе пространные переводы и изидечения наъ ихъ сочинени съ обълснательными примъчаниями, гдъ окажется нужнымъ, особенно свътлия мисла паческихъ философовъ, могущія свидѣтельствовать, что христіанское ученіе близко въ прърода человака и во времи язычества составляло предметь желавій и вспаній лучшить

людей древняго міра. 3. Такъ какъ журналъ "Въра и Разумъ", издаваемый въ Харьковской епархів, вели прочимь, имфеть цалію заменить для Харьковскаго духовенства "Евархівльния Вадомонта то въ немъ, въ видь особаго приложения, съ особою нумеращею страницъ, вомъщается отдёль подь названіемь "Листокь для Харьковской епархін", въ которомь нечаются поствовления и распоряжения правительственной власти, церковной и гражданской, центоліной в мастной, относящияся до Харьковской спархив, свадания о внутренней жизни сапхін, перечень текущихь событій церковной, государственной и общественной жизни в погія нэвістія, полезвыя для духовенства и его прихожань въ сельскомъ быту.

Журналь выходить ДВА РАЗА въ месяцъ, по девяти и более листовъ въ наидовъ М. Цъна за годовое пзданіе внутри Россія 10 рублей, а за граници

12 руб. съ пересылкою.

РАЗСРОЧКА ВЪ УПЛАТВ ДЕНЕРЪ НЕ ДОПУСКАЕТСЯ.

ПОДИИСКА ПРИНИМАЕТСЯ: въ Харьковѣ: въ Редакція журнала «Въра в Разумъ» при Харьковской духовной Семинаріи, при свъчной ланкъ Харьковские Покровскаго монастыря, въ Харьковской конторъ «Новаго Времени», во вски остадьныхъ книжныхъ магазинахъ г. Харькова и въ конторъ «Харьковсказь Губерискихъ Вѣдомостей»; въ Москвѣ: въ конторъ Н. Печковской, Петровски линін, контора В. Гиляровскаго, Столёшниковъ переулокъ, д. Корзининия: въ Петербургѣ: въ княжномъ магазинъ т. Тузова, Садован, домъ № 16. Въ 🚥 тальныхъ городахъ Имперіи подписка на журналъ принимается во встать плизст ныхъ книжнихъ магазинахъ и во всбхъ конторахъ «Новаго Времени».

Въ редакція журнала «Въра и Разумъ» можно получать полные экземпляры ся изданія за прошлис 1884-1889 годы включительно по умельшенной цёнѣ, именно по 7 р. за каждый годъ; по 8 р. за 1890—1892 г. и по 9 р. за 1893-1896 годы.

Лицамъ же, выписывающимъ журналъ за всё означенные годы, журналъ можеть быть уступленъ за 75 р. съ пересылкою.

Кромњ того, въ Редакціи продаются слъдующія книги:

1. "Живое Слово". Сочинение преосвященнаго Амвросия. Цъна 50 к. съ церек. 2. "Древніе и современные софисты". Сочиненіе Т. Ф. Брентано. С. французскаго перевель Яковъ Новицкій. Цбиа 1 р. 50 к. съ пересылкою.

3 Справедливы ли обвиненія, взводимыя графомъ Львомъ Толстымъ на православную Перковь въ его сочинения ...Церковь в государство?" Сочинение А. Рождествина. Цина 60 к. съ пересылкою.

4. Послъднее сочинение графа Л. Н. Толстого "Царствие Вожие внутри васъ". Критический разборъ. Цёна съ пересылкою 60 кон.

5. "Папство, какъ причина раздъленія Церквей, или Римъ въ окоихъ сношеніяхъ съ Восточною Церковію". Докторское сочиненіе о. Влади міра Гетте, Переводъ съ французсь. К. Истомина, Харьковъ, 1895, Ц. 1 р. съ пере

върдиразумъ

## 1899.

## № 5.

## МАРТЪ.-КНИЖКА ПЕРВАЯ.

COДЕРЖАНІЕ:

### I. ОТДЪЛЪ ЦЕРКОВНЫЙ:

Стр.

| Борьба съ французскимъ вольномысліемъ XVIII въка. Профессора богословія, |                 |
|--------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| Прот. Т. Буткевича                                                       | 301-327         |
| Оцтика учения протестантовъ объ антихристъ-папт. Профессора А. Виллева   | 328-33 <b>6</b> |
| Ученіе о боговдохновенности Св. Писанія въ средніе въна. Д. Леонардова.  | 337-348         |
| Педагогическія воззрѣнія свв. отцовъ и учителей церкви (продолженіе).    |                 |
| Н. Миролюбова                                                            | 349-364         |

#### п. отдълъ философский:

| Іудейснія и Христіанскія иден въ инигахъ Сивиллъ (продолженіе). А. Волнина. | 119-134 |
|-----------------------------------------------------------------------------|---------|
|                                                                             | 195 164 |

#### Ш. ЛИСТОКЪ для ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХИИ:

Содержаніе. Высочайшая отмѣтка. — Опредѣленіе Св. Супода. — Отъ Височайше утвервденнаго Комитета по сооруженію православнаго соборнаго храма въ Варшавѣ. — Отчеть о аѣтнихъ педагогическихъ курсахъ для учителей одноклассныхъ церковно-приходскихъ школъ, учрежденныхъ въ г. Харьковѣ въ 1898 году. — Отчетъ о состоянін Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго Училища по учебной и правственно-воспитательной частямъ за 18<sup>97</sup>/98 учебный годъ (продолженіе). — Епархіальныя извѣщенія. — Извѣстія и замѣтки. — Объявленія.



ХАРЬКОВЪ. Тинографія Губерискаго Правленія, Петровскій пер., д. № 17. 1899.

# "ВБРА И РАЗУМЪ"

 Отдъль церновный. Въ который входить все, относищееся до богосливія то обще номъ смысля: издожение дотивтова выри, правиль христілиской привственности па ясненіе церковных нацонова и богослужения, исторія Церкви, обозранніе занатит при ныхъ современныхъ явленій въ религіозной и общественной жизни, — одинат санона, все, составляющее обычную программу собственно духовныхъ журналову.
 2. Отдъль философский. Въ него входять изсябдованія вза области философія взобан.

2. Отдёль философскій. Ва него входять изслёдованія нак области философіи вноби и въ частности нак психологія, метафизики, исторія философія, также біографичети свёдбнія о замѣчательнихъ мислителяхъ древняго и новаго времеян, отдёльные служ изъ ихъ жизни, болёе и непёс пространные нереводи и извлеченія нік ихъ сознаеті съ объленительными примѣчаніями, тдё окажется нужнымъ, особенно свѣтлым инсле на ческихъ философовъ, мотущія свидѣтельствовать, что христіанское учеліе базаго въ треродѣ человѣка и во время язычества составляло предметь желаній и искавій зущих дюдей древняго міра.

3. Такъ какъ журналъ "Въра и Разунъ", издаваемый въ Харьковской епархик, экау прочимъ, нићеть цѣлію замѣнить для Харьковскаго духовенства "Епархівльныя Въдонаси" то въ немъ, въ вядѣ особаго приложенія, съ особою нумерацією страницъ, поміщаєти отдѣль подъ названіемъ "Листонъ для Харьковской епархів", въ которомъ печаются яхтв новденія в распоряженія правительственной власти, церковной в тражданской, дентрыной и мѣстной, относящіяся до Харьковской епархів, свѣдѣнія о внутреяней жаляв епархів, перечень текущихъ событій церковной, государственной и общественной влаги в против и правется, подезвыя для духовенства и его прихожань въ сеньскомъ быту.

Журналь выходить ДВА РАЗА въ мѣсяцъ, по девати и болѣе листопь въ канденъ и. Цвна за годовое изданіе внутри Россіи 10 рублей, а за гранаку 12 руб. съ пересылкою.

РАЗСРОЧКА ВЪ УПЛАТЪ ДЕНЕГЪ НЕ ДОПИСКАЕТСЯ.

ПОДПИСКА ПРИНИМАЕТСЯ: Въ Харьковѣ: въ Редакція курнала «Въргя Разумъ» при Харьковской духовной Семинаріи, при свъчной лавкъ Харьковскаго Покровскаго монастыря, въ Харьковской конторѣ «Новаго Вренени»; во всяз остальныхъ книжныхъ магазинахъ г. Харькова и въ конторѣ «Харьковскить Губернскихъ Вѣдомостей»; въ Москвѣ: въ конторѣ Н. Печковской Петронски линіи, контора В. Гиляровскаго, Столѣшинковъ переулокъ, д. Корзинкана; въ Петербургѣ: въ книжномъ магазинѣ г. Тузова, Садовая, домъ № 16. Въ сетадъныхъ городахъ Имперіи подписка на журналъ принимается во исвъхъ извѣстныхъ книжнихъ магазинахъ и во всѣхъ конторахъ «Новаго Времени».

Въ редакцін журнала «Вѣра и Разумъ» можно получать полные экзепиляры ея изданія за прошлые 1884—1889 годы включительно по уменьшенной цѣнѣ, именно по 7 р. за каждый годъ; по 8 р. за 1890—1892 г. и по 9 р. за 1893—1896 годы.

Лицамъ же, выписывающимъ журналъ за всѣ означенные годы, журналь можетъ быть уступленъ за 75 р. съ пересыдкою.

Кромъ того, въ Редакціи продаются слъдующія книги:

1. "Живое Слово". Сочинение преосвященнаго Амвросия. Цана 50 к. съ перек. 2. "Древние и современные софисты". Сочинение Т. Ф. Брентано. Съ

французскаго перевель Яковъ Новицкій. Цъпа 1 р. 50 к. съ пересылкою.

3 Справедливы ли обвиненія, взводимыя графомъ Львомъ Тогстымъ на православную Церковь въ его сочиненія "Церковь з тосударство?" Сочиненіе А. Рождествина. Цена 60 к. съ пересылкою.

4. Послѣднее сочиненіе графа Л. Н. Толстого "Царствіе Вожіе внутри васъ". Критическій разборъ. Цѣна съ пересылкою 60 кон.

 "Папство, какъ причина раздѣленія Церквей, или Римъ въ овихъ сношеніяхъ съ Восточною Церковію". Докторское сочинскіе о. Влиміра Гетте. Переводъ съ французск. К. Истомика. Харьковъ. 1895. Ц. 1 р. съ перек.

вфра и разумъ

## 1899.

## Nº 6.

## МАРТЪ.-КНИЖКА ВТОРАЯ.

#### COДЕРЖАНІЕ:

#### 1. ОТДЪЛЪ ЦЕРКОВНЫЙ:

#### п. отлълъ философский:

| Ученіе Нанта о пространствѣ и времени, нанъ о субъективныхъ только фор-       |      |
|-------------------------------------------------------------------------------|------|
| махъ нашего чувственнаго познанія. Н. С                                       | -146 |
| Избранные трактаты Плотина (продолжение). Профессора Г. В. Малеванскаго, 147- | -164 |

#### Ш. ЛИСТОКЪ для ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХИИ:

содержаніе. Оть Хозяйственного Управленія при Святьйшемъ Сунодь,—Оть Правленія Харьковской Духовной Семинарія.—Отчеть о льтнихъ педагогическихъ курсахъ для учителей одноклассныхъ перковно-приходскихъ школь, учрежденныхъ въ г. Харьковъ въ 1898 году (окончаніе).—Отчеть о состоянія Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго Училища по учебной и правственно-воспитательной частямъ за 189<sup>57</sup>/98 учебный годъ (окончаніе).—Епархіальныя извъщенія.—Извъстія и замътки.—Объявленія.

Типографія Губерист

Стр.

# "ВЪРА и РАЗУМЪ"

## СОСТОИТЪ ИЗЪ ТРЕХЪ ОТДЪЛОВЪ:

1. Отдъть церковный. Въ который входить все, относящееся до богосдовія въ общивомъ смислі: изложеніе догматовъ віры, правилъ христіанской правственности, як ясненіе церковныхъ канововъ и богослуженія, исторія Церкви, обозріше заміжателныхъ современныхъ явленій въ религіозной и общественной жизни, —одивить слоки, все, составляющее обычную программу собственно духовныхъ журналовъ.

2. Отдъть философскій. Въ него входять изсядованія наъ области философій воебів и въ частности изъ испхологін, метафизики, исторіи философій, также біографизисні сибдівні о замічательныхъ мыслителяхъ древняго и коваго времени, отлільные случи изъ нхъ жизни, боле и менёе пространные перевода в извлечения изъ нхъ стчинаещі съ обтяснительными принічаніями, гдъ окажется нужнымъ, особенно сибтяция мисли так ческихъ философовъ, могущія свидітельствовать, что христіанское ученіе близио из про рода человова и во время измчества составляло предметъ желаній и всялий лучити людей древняго міра.
3. Такъ какъ журналъ "Віра и Разумъ", издаваемый из Харьковской епархів, веща

3. Такъ какъ журналъ "Вёра и Разумъ", издаваемый въ Харьковской епархів, неко прочимъ, пибетъ цѣлю замѣнить для Харьковскаго духовенства "Епархіальныя Вѣдовост", то въ немъ, въ видъ особаго приложенія, съ особою нумераціею страницъ, появидета отдѣлъ подъ названіемъ "Листонъ для Харьковской епархіи", въ которомъ печаются постповленія и распоряженія правительственной власти, церковной и гражданской, цевтрытной и мѣствой, относляціяся до Харьковской епархіи, свядѣнія о инутренней жизни спрхія, переченъ текущихъ собятій церковной, государственной и общественной жизни в притія взвѣстія, полезныя для духовенства и его прихожанъ въ сельсковъ быту.

Журналь выходить ДВА РАЗА въ мѣсяцъ, по девяти и болѣе листовъ въ наждовъ М. Цѣна за годовое пзданіе внутри Россіп 10 рублей, а за границу 12 руб. съ пересылкою.

РАЗСРОЧКА ВЪ УПЛАТЪ ДЕНЕГЪ НЕ ДОПУСКАЕТСЯ.

ПОДПИСКА ПРИНИМАЕТСЯ: Въ Харьковев: въ Редакція журнала «Върг в Разумъ» при Харьковской духовной Семинаріи, при свёчной лавкъ Харьковского Покровскаго монастыря, въ Харьковской конторъ «Новаго Времени», во всята остальныхъ книжныхъ магазинахъ г. Харькова и въ конторъ «Харьбовскить Губерискихъ Вѣдомостей»; въ Москвё: въ конторъ Н. Печковской, Петровски линіи, контора В. Гиляровскаго, Столъшниковъ переулокъ, д. Корзинкина: въ Петербургѣ: въ книжномъ магазинъ г. Тузова, Садовая, домъ № 16. Въ стальныхъ городахъ Имперіи подписка на журналъ принимается во всѣхъ извѣтныхъ книжнихъ магазинахъ и во всѣхъ конторахъ «Новаго Времени».

Въ редакціи журнала «Въра и Разумъ» можно получать полные экасииляры ся изданія за прошлые 1884—1889 годы включительно по уменшенной цѣнѣ, именно по 7 р. за каждый годъ; по 8 р. за 1890—1892 г., и по 9 р. за 1893—1896 годы.

Лицамъ же, выписывающимъ журналъ за всё означенные годы, журналь можетъ быть уступленъ за 75 р. съ пересылкою.

Кромь того, въ Редакции продаются слъдующія книги:

1.,, Живое Слово". Сочинение преосвященнаго Амвросия. Цена 50 к. съ перес. 2. "Древние и современные софисты". Сочинение Т. Ф. Брентано. Съ французскато перевелъ Яковъ Новицкий. Цена 1 р. 50 к. съ пересылкою.

3 Справедливы ли обвиненія, взводимыя графомъ Львомъ Толстымъ на православную Церковь въ его сочиненія "Церковь в государство?" Сочиненіе А. Рождествина. Цена 60 к. съ пересылкою.

4. Послѣднее сочиненіе графа Л. Н. Толстого "Царствіе Вожіе внутри васъ". Критическій разборъ. Цёна съ пересылкою 60 кон.

 "Панство, какъ причина раздъленія Церквей, или Римъ въ скоихъ сношеніяхъ съ Восточною Церковію". Докторское сочинсије о. Ванміра Гетте. Переводъ съ французск. Е. Истомица, Харьковъ, 1895. П. 1. р. съ переисто.

1



## 1899.

## Nº 8.

## АПРЪЛЬ.-КНИЖКА ВТОРАЯ.

#### COДЕРЖАНІЕ:

#### I. ОТДЪЛЪ ЦЕРКОВНЫЙ:

#### П. ОТДЪЛЪ ФИЛОСОФСКИЙ:

| Іудейскія и Христіанскія идеи въ книгахъ Сивиллъ ( | окончаніе). | <b>A</b> . | Волнина.  | 199 - 213 |
|----------------------------------------------------|-------------|------------|-----------|-----------|
| О случайности законовъ природы (продолжение),      |             |            | · · · · · | 214-244   |

| Отъ Харьковскаго Епархіальнаго Попечительства                           | 1-2     |
|-------------------------------------------------------------------------|---------|
| Сътздъ Наблюдателей церковныхъ школъ Харьковской епархіи (продолженіе). |         |
| В. Давыденка                                                            | 17 - 30 |

#### Ш. ЛИСТОКЪ для ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХИИ:

Содержаніе. Отъ Училищнаго Совъта при Святьйшемъ Суводъ.-Отъ Министерства Финансовъ.-Извъстія и замътки.-Объявленія.

ХАРЬКОВЪ. Тинографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., д. № 17. 1899.

# "ВБРА И РАЗУМЪ"

1. Отдѣль церковный. Въ которий иходить все, относящееся до богословія нь общарновь смыслі: изложеніе догнатовь віри, правиль христіанской правственноста, вы исвеніе церковнихъ каноновъ и богослуженія, исторія Церкви, обозрівніе заміжительныхъ современныхъ явленій въ резигіозной и общественной жилии, —одними словом, все, составляющее обычную программу собственно духовныхъ журнадовъ.

2. Отдать философскій. Въ него входять насявдованія кат области философія вообщн въ частности изт психологія, метафизики, исторія философія, также біографическа спеддівія о замечательнихть мисянтеляхь древняго и поваго пременя, отдальние случа нать ихъ живни, болёе и менте пространные переводії и планеченія изъ ихъ сочинени съ объяснительными примѣчаніями, гдт окажется нужнымъ, особенно съвтамя мисан паческихъ философонъ, могущія симдательствовать, что христіавское ученіе блишко из природа человтак и но время язычества составляло предметь жезаній и исканій зущеть людей древняго міра.

3. Такъ какъ журналъ "Вёра и Разумъ", издаваемый въ Харьковской епархія, нему прочимъ, имъетъ цёлю замѣнить для Харьковскаго духовенства "Епархіяльния Въдомости", то въ немъ, къ видъ сеобаго приложеная, съ особою нумеращеео страницъ, помѣщенся отдёдъ подъ названіемъ "Листонъ для Харьковской епархіи", въ которомъ печаются посъновленія и распоряженія правительственной власти, церковной и гражданской, темпрать ной и мѣстной, относящіяся до Харьковской епархіи, свядѣния о ннутренней живае заръкіи, переченъ текущикъ событій церковной, государственной и общественной живая и дратія извѣстія, полезния для духовенства и его прихожанъ въ сельскомъ быту.

Журналъ выходитъ ДВА РАЗА въ итсяцъ, по девяти и болте листовъ въ влидонъ М. Цена за годовое пзданіе внутри Россія 10 рублей, а за границу 12 руб. съ пересылкою.

РАЗСРОЧКА ВЪ УПЛАТЪ ДЕНЕГЪ НЕ ДОПУСКАЕТСЯ.

ПОДПИСКА ПРИНИМАЕТСЯ: Въ Харьковѣ: въ Редакція журналя «Въра в Разумъ» при Харьковской духовной Семинарія, при свѣчной лавкѣ Харьковскаго Покровскаго монастыря, въ Харьковской конторѣ «Новаго Вренени», во всяз остальныхъ книжныхъ магазинахъ г. Харькова и въ конторѣ «Харьковската Губернскихъ Вѣдомостей»; въ Москвѣ: въ конторѣ Н. Печковской, Петровската линій, контора В. Гиляровскаго, Столѣшиниковъ переулокъ, д. Корзинквия; въ Петербургѣ: въ книжномъ магазинаъ г. Тузова, Садовая, домъ № 16. Въ вс тальныхъ городахъ Имперіи подписка на журналъ принимается во всѣхъ, извъстныхъ книжнихъ магазинахъ и во всѣхъ конторахъ «Новаго Времени».

Въ редакція журнала «Вѣра и Разумъ» можно получать полиме экзенпляры ся изданія за прошлые 1884—1889 годы включительно по умещшенной цѣнѣ, именно по 7 р. за каждый годъ; но 8 р. за 1890—1892 г., и по 9 р. за 1893—1896 годы.

Лицамъ же, выписывающимъ журналъ за всё означенные годы, журналъ можетъ быть уступленъ за 75 р. съ пересылкою.

Кромњ того, въ Редакции продаются слъдующія книги:

1. "Живое Слово". Сочинение преосвященнаго Амвросія. Цьна 50 к. съ перес. 2. "Древніе и современные софисты". Сочинение Т. Ф. Брентано. Съ французскаго перевелъ Яковъ Новицкій. Цѣна 1 р. 50 к. съ пересылков.

З Справедливы ли обвиненія, взводимыя графомъ Львомъ Толстымъ на православную Церковь въ его сочиненія "Церковь и государство?" Сочиненіе А. Рождествина. Цёна 60 к. съ пересынюю.

 Послъднее сочинение графа Л. Н. Толстого "Царствие Вожие внутри васъ". Критический разборъ. Цъна съ пересылкою 60 коп.

 "Папство, какъ причина раздъленія Церквей, или Римъ въ скоихъ сношеніяхъ съ Восточною Церковію". Докторское сочиненіе о. Владміра Гетте. Переводъ съ французск. К. Пстомпиа, Харьковъ, 1895. П. 1 р. съ перек.

вера и разумъ

## 1899.

## Nº 9.

## МАЙ.-КНИЖКА ПЕРВАЯ.

### COJEPHAHIE:

#### I. ОТДЪЛЪ ЦЕРКОВНЫЙ:

Стр.

| Слово, въ день священнаго коронованія Благочестивъйшаго Государя ИМПЕРАТОГ | A       |
|----------------------------------------------------------------------------|---------|
| нинолая алексан, дровича. О благодарности къ Богу. Преосвященнаго          |         |
| Амеросія, Архіенискова Харьковскаго                                        | 533-548 |
| Вульгарный раціонализмъ въ Германіи и борьба съ нимъ. Профессора бого-     |         |
| словія, Прот. Т. Буткевича                                                 | 549-576 |
| Воскресеніе Господа и явленія Его ученикамъ по воскресеніи (продолженіе).  |         |
| Нв. Глибова                                                                | 577-604 |
|                                                                            |         |

#### П. ОТДЪЛЪ ФИЛОСОФСКИЙ:

| Научное и ф | рилософское | значеніе | эволюціонной  | теоріи. П. | Тихомирова     | 245-258 |
|-------------|-------------|----------|---------------|------------|----------------|---------|
| О случайнос | ти законовъ | природы  | (продолжение) |            | erel e stalles | 259-288 |

#### Ш. ЛИСТОКЪ для ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХИИ:

Содержаніе. Отчеть Епархіальнаго ваблюдателя о состояній церковно-приходскихи. школь и школь грамоты Харьковской спархій по учебно-поспитательной части за 1897/8 учебный годь. — Оть Совѣта Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго Училища. — Оть Игушенін Хорошевскаго Монастыря. — Епархіальныя извѣщенія. — Извѣстія и замѣтки. — Объявденія.



ХАРЬКОВЪ. Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., 2. № 17. С 899.

# "ВБРА И РАЗУМЪ

1. Отдъть церковный. Въ который входить все, относлщееся до богосазна въ общеномъ смысяв: наложение догнатовъ върн, правнаъ христіанской вравственноста, въленение церковныхъ каноновъ и богослужения, исторія Церкви, обозріние замізиталныхъ современныхъ явлений въ религіозной и общественной жилия, — одиниъ сдова, все, составляющее общиную программу собственно духовныхъ журиаловъ.

2. Отдать философскій. Въ него входять изсладованія изъ области философіи взобщи и въ частности изъ психологія, метафизики, исторіи философія, тавже біотрафизики сибданія о замѣчательнихъ мыслителяхъ древняго и покаго времени, отдальные служнихъ ихъ кихви, боле и менае пространные переводи и изплеченія изъ изъ сачинала съ объяснятельники примѣчаніями, гдъ окажется иужнимъ, особевно сяѣтлых инсле сачинала объяснятельными примѣчаніями, гдъ окажется иужнимъ, особевно сяѣтлых инсле сачинала философовъ, могущія спядѣтельствовать, что христіанское ученіе блинко та прода человака и но кремя язычества состаналаю предметь желаній и исканій лучана кораф древняго міра.

людей древняго міра. 3. Такъ какъ журналъ "Въра н Разунъ", издаваемый въ Харьковской спархія, полу прочниъ, пийсть цілію заміннать для Харьковскаго духовенства "Епархірльния Більности", то въ немъ, въ вядъ особаго вридоженля, съ особою нумерацією страницъ, понівдения отдіаль подъ названіемъ "Листокъ для Харьковской спархіи", въ которозать пезанотся витиновленія в распоряженія правительственной властв, церковной и гражданской, пезарательственной властв, церковной и гражданской, пезарательственной властв, церковной и маство, понівдания спарной в містной, относлаціяся до Харьковской спархіи, свіддній о внутренней жими спаркія, перечень текущихъ событій церковной, государственной в общественной казана в тругія извістія, подезныя для духовенства п его врихожань въ сельскомъ быту.

Журналь выходить ДВА РАЗА въ мъсяцъ, по девяти и болъе листовъ въ нандемъ М.

Цёна за годовое изданіе внутри Россія 10 рублей, в за градицу 12 руб. съ пересылкою.

РАЗСРОЧВА ВЪ УПЛАТЪ ДЕНЕГЪ НЕ ДОПУСКАЕТСЯ.

ПОДПИСКА ПРИНИМАЕТСЯ: Въ Харьковё: въ Редакція журнала «Въра в Разумъ» при Харьковской духовной Семпнарія, при свёчной лавкъ Харьковскаго Покровскаго монастыря, въ Харьковской конторъ «Новаго Времены», во изыз остальныхъ клижныхъ магазинахъ г. Харькова и въ конторъ «Харьковскить Губернскихъ Въдомостей»; въ Москвё: въ конторъ Н. Печковской, Петровски ини, контора В. Гиляровскаго, Столъшниковъ переулокъ, д. Корзинкия: пъ Петербургъ: въ книжномъ магазинъ г. Тузова, Садовая, домъ № 16. Въ озтальныхъ городахъ Имперіи подписка на журналъ принимается но встать важетиыхъ книжнихъ магазинахъ и во всъхъ конторахъ «Поваго Времень».

Въ редакціи журнала «Въра и Разумъ» можно получать полиме экземпляры ся изданія за прошлые 1884—1889 годы включительно по умешшенной цѣнѣ, именно по 7 р. за каждый годъ; по 8 р. за 1890—1892 г. и по 9 р. за 1893—1896 годы.

Лицамъ же, выписывающимъ журналъ за всё означенные годы, журналь можетъ быть уступленъ за 75 р. съ пересылкою.

Кромњ того, въ Редакціи продаются слъдующія книги:

1.,,Живое Слово". Сочинение преосвященнаго Амеросія. Цена 50 к. съ перес. 2. "Древніе и современные софисты". Сочинение Т. Ф. Бренгано. Св французскаго перевель Яковъ Новицкій. Цена 1 р. 50 к. съ пересылют.

3 Справедливы ли обвиненія, взводимыя графомъ Львонъ Толстымъ на православную Церковь въ его сочиненіи "Церковь в государство?" Сочиненіе А. Рождествина. Цана 60 к. съ нересьяков

4. Послѣднее сочиненіе графа Л. Н. Толстого "Царствіе Вожіе внутри васъ". Критическій разборъ. Цѣна съ пересылкою 60 коп.

5. "Папство, какъ причина раздѣленія Церквей, или Римъ въ сво ихъ сношеніяхъ съ Восточною Церковію". Докторское сочинение о. Вылиміра Гетте. Переводъ съ французск. К. Пстомина, Харьковъ, 1895. Ц. 1 р. съ шож

DOOT) When

BBPA R PA3VMB

## 1899.

## № 10.

## МАЙ.-КНИЖКА ВТОРАЯ.

### COJEPHAHIE:

#### I. ОТДЪЛЪ ЦЕРКОВНЫЙ:

| Невтріе XIX втка. Профессора богословія, Прот. Т. Буткевича .            | 605-630 |
|--------------------------------------------------------------------------|---------|
| Воснресение Господа и явления Его ученинамъ по воснресения (прототжение) |         |
| 116. 1'anbooga                                                           | 631-649 |
| Христіанскія мысли по нѣкоторымъ вопросамъ общественной жизни (продол-   |         |
| menie). Прот. Ст. Остроумова                                             | 650-666 |

#### П. ОТДВЛЪ ФИЛОСОФСКИЙ:

| Сверхъестественное | Откровеніе и естественное | Богопознаніе | вит истинной |         |
|--------------------|---------------------------|--------------|--------------|---------|
| церкви. Профессора | С. С. Глаголева           | 10 minutes   |              | 289-324 |

Сътздъ Наблюдателей церковныхъ школъ Харьковской епархіи (окончаніе). В. Давыденка

#### Ш. ЛИСТОКЪ для ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХИИ:

Содержаніе. Высочайшія награды.—Опреділеніе Св. Сунода.—Оть Правленія Куплижаго духовнаго училища.—Отчеть эмеритальной бассы духовенства Харьковской спархів на 1898 годь.—Епархіальныя извіщенія.—Извістія и замітки.—Объявденія.

> ХАРЬКОВЪ. Типографія Губерискаго Правленія, Петровскій пер., д. № 17.

# "ВѢРА и РАЗУМЪ"

### состоить изъ трехъ отделовъ:

 Отдѣль церковный. Въ который входять все, относящееся до богосдовія за сбарномъ смыслѣ: взложеніе догматова вѣры, правиль христіанской правственностя, пра испеніе церковныхъ каноновь и богосдуженія, исторія Церкин, обозрѣвіе замѣнат заныхъ современныхъ явленій въ религіозной и общественной жилип, — одиных сазына, все, состальнощее обмчную программу собственно духовныхъ журваловъ.
 Отдѣль философскій. Въ него входять изслѣдованія изъ областя философія взоби

2. Отдъть философский. Въ него входять изслидования изъ области философии ввоби и въ частности изъ исихология, метафизики, истории философия, также біографичесь свъдкила о замъчательнихъ мислителяхъ древняко и повато времена, отдълживе слуги изъ ихъ жилин, болбе и менбе пространные переводи и извлечения изъ ихъ сочинала съ объяснительными примъчаниями, гдъ обажется нужнимъ, особенно сибтами висли из ческихъ философонъ, могущія свидательствовать, что христіанское учение близьо из при рода человѣка и во время язычества составляло предметь желаний и исканий зучинъ аюдей древияго міра.

3. Такъ катъ журналъ "Въра и Разумъ", издаваемий въ Харьковской спархи, нени прочимъ, имѣстъ цѣлю замѣнить для Харьковскаго духовенства "Епархіальныя Вѣдомаст", то въ немъ, въ видѣ особаго приложенля, съ особою пумераціею страницъ, похіалета отдѣль подъ названіемъ "Листонъ для Харьковской спархіи", въ которомъ нечантся петиновленія в распоряженія правительственной власти, церковной и гражданской, цептрать ной и мѣстной, относлаціяся до Харьковской епархіи, свідѣнія о внутренней жили спархія, переченъ текущихъ событій церковной, государственной и общественной жили в друг гія извѣстія, полезвыя для духовенства и его прихожавь въ сельскомъ быту.

Журналъ выходитъ ДВА РАЗА въ мѣсяцъ, по девяти и болѣе листовъ въ вандонъ н. Цѣна за годовое изданіе внутри Россія 10 рублей, а за границі 12 руб. съ пересылкою.

РАЗОРОЧКА ВЪ УПЛАТЪ ДЕНЕГЪ НЕ ДОПУСКАЕТСЯ.

ПОДПИСКА ПРИНИМАЕТСЯ: ВЪ Харьковѣ: въ Редакція журнала «Въра в Разумъ» при Харьковской духовной Семинарія, при свѣчной лавкѣ Харьковскити Покровскаго монастыря, въ Харьковской конторѣ «Новаго Времени», по вобъ остальныхъ книжныхъ магазинахъ г. Харькова и въ конторѣ «Харьковскити Губернскихъ Вѣдомостей»; въ Москвѣ: въ конторѣ Н. Печковской, Петроксии линіи, коптора В. Гиляровскаго, Столѣшиниковъ переулокъ, д. Корзинкина; въ Петербургѣ: въ книжномъ магазинѣ г. Тузова, Садовая, домъ № 16. Въ за тальныхъ городахъ Имперіи подписка на журналъ принимается во всёхъ вавѣть ныхъ книжнихъ магазинахъ и во всёхъ конторахъ «Новаго Времени».

Въ редакціи журнала «Въра и Разумъ» можно получать полиме значиляры ея изданія за прошлые 1884—1889 годы включительно по умещшенной цёнѣ, именно по 7 р. за каждый годъ; по 8 р. за 1890—1892 г. и по 9 р. за 1893—1896 годы.

Лицамъ же, выписывающимъ журналъ за всё означенные годы, журналь можетъ быть уступленъ за 75 р. съ пересылкою.

Кромь того, въ Редакции продаются слъдующия книги:

1. "Живое Слово". Сочинение преосвященнаго Анвресия. Цъна 50 к. съ вору

2. "Древніе и современные софисты". Сочиненіе Т. Ф. Брентано. Французскаго перевелъ Яковъ Новицкій. Цёна 1 р. 50 к. съ пересылкою-

3 Справедливы ли обвиненія, взводимыя графомъ Львонъ То стымъ на православную Церковь въ его сочиненія "Церковь государство?" Сочиненіе А. Рождествина. Цъна 60 г. съ пересылков.

4. Послъднее сочинение графа Л. Н. Толстого "Дарствие Вожие внут васъ". Критический разборъ. Цъна съ нересылкою 60 кон.

5. "Панство, какъ причина раздѣленія Церквей, или Римъ въ са ихъ сношеніяхъ съ Восточною Церковію". Докторское сочинские о. Вим міра Гетте. Переводъ съ французск. К. Истомина. Харьковъ, 1895. Ц. 1 р. съ во

9 VOOT) we have



## 1899.

## Nº 11.

## ІЮНЬ. — КНИЖКА ПЕРВАЯ.

## COДЕРЖАНІЕ:

#### ОТДЪЛЪ ЦЕРКОВНЫЙ:

| Невъріе XIX въяа (продолженіе). Профессора богословія, Прот. Т.                                                                                       |         |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| mncoura                                                                                                                                               | 667-692 |
| Воскресение Господа и явления Его ученикамъ по воскресения (продолжение).                                                                             |         |
| с. Гльбова                                                                                                                                            | 693-708 |
| Христіанскія мысли по нѣкоторымъ бопросамъ общественной жизни (оконда-                                                                                |         |
| Прот. Ст. Остроумова                                                                                                                                  | 709-718 |
| Евангельскія заповѣди о "блаженствахъ", накъ ученіе о высшихъ степеняхъ<br>истіанской нравственности сравнительно съ ветхозавѣтнымъ закономъ. Д. Доб- |         |
| жыслова                                                                                                                                               | 719-730 |

#### . ОТДЪЛЪ ФИЛОСОФСКИЙ:

| философскимъ ученіемъ   | о загробной участи | и воскресенія мертвыхъ въ связи<br>и человѣка. Свящ. Димитрія |         |
|-------------------------|--------------------|---------------------------------------------------------------|---------|
| аворскаго               |                    |                                                               | 325-352 |
| бранные трактаты Плотин | а (продолженіе). Ц | рофессора Г. В. Малеванскаго.                                 | 353370  |

## П. ЛИСТОКЪ для ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХИИ:

Содержаніе. Высочайшія награды.—Оть Харьковскаго Епархіальнаго Училищиаго Сога.—Оть Харьковскаго Епархіальнаго Наблюдателя церковно-приходскихъ школь. гархіальныя изафщенія.—Извёстія и замётки.—Объявленія.

ХАРЬКОВЪ. Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., д. № 17. 1899.

# "ВѢРА и РАЗУМЪ"

### СОСТОИТЪ ИЗЪ ТРЕХЪ ОТДВЛОВЪ:

1. Отдъть церновный. Въ который входить все, относлщееся до богословія за исномъ смыслі: изложеніе догматовъ віры, правиль христіанской нравственноси, в ясненіе церковныхъ каноновъ и богослуженія, исторія Церкви, обозріше залічноныхъ современныхъ явленій въ религіозной и общественной жизни, ---однамъ світа все, составляющее обычную программу собственно духовныхъ журналовъ.

2. Отдъть философский. Въ него входять изсайдования изъ области философии кога и нъ частности изъ исвхология, метафизики, истории философии, также биографизик сибарания сибарания о замичательныхъ мыслителяхъ древняго в новаго времени, отдильние си изъ ихъ жизни, болће и менте пространные переводы в извисяения изъ ихъ сочная съ объяснительными примичаниями, гдъ окажется нужнымъ, особенно свътямя мисле на ческихъ философовъ, могущия свидательствовать, что христіанское учение близко из проду челонъка и во время язычества составляло предметъ желаний и всканий лужна людей древняго мира.
3. Такъ какъ журналъ "Въра и Разумъ", издаваемый изъ Харьковской ецирхия, пара

3. Такъ какъ журналъ "Вёра и Разумъ", издаваемый нъ Харьковской епархія, издаваемый нъ Харьковской епархія, издаваемый нъ Харьковскато духовенства "Епархіяльния Вілив ет то въ неях, въ видъ особаго приложения, съ особою нумераціей страницт, понкшето отдѣль подъ названіемъ "Листокъ для Харьковской епархіи", въ которомъ лечантся раз новления и распоряжения правительственной власти, церковеной и гражданской, цетара ной и мѣстной, относящіяся до Харьковской спархіи, свёдѣнія о инутренней извезе ни хак, перечевъ текущихъ событій церковной, государственной и общественной калит и дат и завѣстія, полезныя для духовенства и его прихожанъ въ сельсковь билу.

Журналь выходить ДВА РАЗА въ мѣсяць, по девяти и болѣе листовь гъ клидень к. Цѣна за годовое изданіе внутри Россіп 10 рублей, а за гранит 12 руб. съ пересылкою.

#### РАЗСРОЧКА ВЪ УПЛАТЪ ДЕНЕГЪ НЕ ДОПУСКАЕТСЯ.

ПОДПИСКА ПРИНИМАЕТСЯ: въ Харьковѣ: въ Редакціи муривла «Вър с Разумъ» при Харьковской духовной Семинаріи, при свѣчной лавеѣ Харьковской Покровскаго монастыря, въ Харьковской конторѣ «Новаго Времени», во всёк остальныхъ книжныхъ магазинахъ г. Харькова и въ конторѣ «Харьковски» Губерискихъ Вѣдомостей»; въ Москвѣ: въ конторѣ Н. Печковской. Петрията линіи, контора В. Гиляровскаго, Столѣшинковъ переулокъ, д. Корзинкия; в Цетербургѣ: въ книжномъ магазинѣ г. Тузова, Садовая, домъ № 16. Въ тальныхъ городахъ Имперіи подписка на журналъ принимается во неѣхъ извъ

ныхъ книжнихъ магазинахъ и во всёхъ конторахъ «Новаго Времени». Въ редакцій журнала «Вёра и Разумъ» можно получать полине засе пляры ся изданія за прошлые 1884—1889 годы включительно по уме шенной цёнѣ, именно по 7 р. за каждый годъ; по 8 р. за 1890—1822 г.

и по 9 р. за 1893—1896 годы.

Лицамъ же, выписывающамъ журналъ за всв означенные годы, журсон можетъ быть уступленъ за 75 р. съ пересылкою.

Кромњ того, въ Редакціи продаются слъдующія книж

1. "Живое Слово". Сочинсије преосвящениато Амвросія. Цъна 50 в. съ вра

2. "Древніе и современные софисты". Сочиненіе Т. Ф. Брентан. О французскаго перевель Яковъ Новицкій. Цѣна 1 р. 50 к. съ пересылют-

3 Справедливы ли обвиненія, взводимыя графомъ Львомъ Тегстымъ на православную Церковь въ его сочиненія "Церков в государство?" Сочиненіе А. Рождествина. Цёна 60 к. съ пересылком.

4. Послѣднее сочиненіе графа Л. Н. Толстого "Царствіе Вожіе виутр васъ". Критическій разборъ. Цѣна съ пересылкою 60 коп.

5. "Панство, какъ причина раздъленія Церквей, или Римъ въ от ихъ сношеніяхъ съ Восточною Церковію". Докторское сочиненія о Кар міра Гетте, Переводъ съ французск. К. Истомина, Харьковъ, 1895. П. 1 р. скарт



## 1899.

## № 12.

## ІЮНЬ.—КНИЖКА ВТОРАЯ.

### COJEPHAHIE:

### I. ОТДЪЛЪ ЦЕРКОВНЫЙ:

Стр.

| Невъріе XIX въка (продолжение). Проф     | ессора богословія, Прот. Т.     |
|------------------------------------------|---------------------------------|
| Буткевича                                |                                 |
| Историческій способъ изъясненія ученія А | постола Павла о человъкъ гръха. |
| Профессора А. Бъляева                    |                                 |
| О началѣ письменности у евреевъ. Сеял    | у. Гр. Мозолевскаго 782—794     |

### и. отдълъ философский:

| Христіанскіе догматы о безсмертіи души и воскресеніи мертвыхъ въ связи |           |
|------------------------------------------------------------------------|-----------|
| съ философскимъ ученіемъ о загробной участи человъка (окончаніе). Свящ |           |
| Димитрія Өаворскаго                                                    |           |
| Избранные трактаты Плотина (продолжение). Профессора Г. В. Малеванскаг | o. 389414 |

### Ш. ЛИСТОКЪ для ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХИ:

Содержаніе. Высочайшій Манифесть. — Высочайшее повелѣніе. — Отчеть Епархіальнаго Наблюдателя о состояніи церковно-приходскихь школь и школь грамоты Харьковской епархіи по учебно-воспитательной части за 1897/8 учебный годь (продолженіе). — Списокь воспитанвиць пригот., 1-хь, 2-хь, 3-хъ, 4-хъ п 5-хъ классовъ Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго Училища, составленный посль голичныхь испатаній за 1898/99 учебный годь. — Краткій отчеть о состояніи Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго Училища, составленный посль голичныхь испатаній за 1898/99 учебный годь. — Краткій отчеть о состояніи Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго Училища за 1898/99 учебный годь. — Списокь воспитанниць Харьковскаго Елархіальнаго Женскаго Училища, воторыя за отличные успѣхи в отличное благонравіе, по опредьленію Совѣта, награждавтся похвальными листами. — Списокъ воспитанниць VI-хъ классовъ Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго Училища, окончившихь курсь и получившихь аттестаты съ правани на званіе домашнихъ учительнить. — Дѣла, подлежащія обсужденію Съѣза епархіальнаго луховенства, выбющаго быть 18-го автуста н. с., що Харьковскому епархіальному Женскому Училищу. — Разрядный списокъ воспитанниковъ Харьковской Духовной Семинаріи, составленный посль годиныхъ испытаній за 18<sup>98</sup>/99 учебный годь. — Оть Правленія Харьковской Духовной Семинаріи. — Росписаніе пріемвихъ экзаменовь п переэкзаменовокъ въ Харьковской Духовной Семинаріи въ августѣ 1890 г. — Извѣстія и замѣтки, — Объявленія.



ХАРЬКОВЪ. Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., д. № 17. 1899.

# "ВЪРА и РАЗУМЪ

## СОСТОИТЪ ИЗЪ ТРЕХЪ ОТДЪЛОВЪ:

 Отдъль церновный. Въ который входить все, относящееся до богословія нь общер номь смыслі: изложеніе догматовъ вірн, правиль христіанской правственности, на аспеніе церковнихъ ваноновъ и богослуженія, исторія Церкви, обозрівне замічна споныхъ современныхъ явленій въ религіозной и общественной жизни, —однимъ словия, все, составляющее обычную программу собственно духовныхъ журналовъ.
 Отдъль философскій. Въ него входять изслідованія нато области философія вообла-

2. Отдъль философскій. Въ него иходять изслъдованія нать области философій вообщи и въ частности изъ психологія, метафизики, исторіи философія, тапже біографически свідѣнія о замѣчательныхъ мыслителяхъ древняго и новаго времени, отдъльние случа изъ ихъ жизни, болбе и менѣе пространные переводы и извлеченія изъ ихъ сочинені съ объяснительными примѣчаніями, гдѣ окажется нужнить, особенно свѣтана имсли на ческихъ философовъ, могущія свидѣтельствовать, что христіанское ученіе близжо дъ пръ родѣ человѣка и во время язычества составляло предметъ желаній и исканій лучаны людей древняго міра.

3. Такъ какъ журналъ "Въра п Разумъ", издаваемый въ Харьковской епархіи, неку прочимъ, имѣетъ цѣлію замѣнить для Харьковскаго духовенства "Евархівльныя Вѣдоностт то въ немъ, въ видѣ особаго приложенія, съ особою нумераціею страницъ, помѣшьети отдѣль подъ названіемъ "Листонъ для Харьковской епархіи", въ которомъ печанотся постновленія в распоряженія правительственной изасти, церковной и гражданской, цевтраль ной и мѣстной, относяціяся до Харьковской епархіи, свѣдѣнія о пиутрепней жили смъ хія, переченъ текущихъ собятій церковной, государственной и общественной жили в друтія извѣстія, полезныя для духовенства и его прихожавъ въ сельскомъ быту.

Журналъ выходить ДВА РАЗА въ мъсяцъ, по довяти и болъе листовъ въ наждомъ М. Цъна за годовое издание внутри России 10 рублей, а за границу 12 руб. съ пересылкою.

РАЗСРОЧКА ВЪ УПЛАТЪ ДЕНЕГЪ НЕ ДОПУСКАЕТСЯ.

ПОДПИСКА ПРИНИМАЕТСЯ: Въ Харьковѣ: въ Редакція журнала «Въра в Разумъ» при Харьковской духовной Семинаріи, при свѣчной лавкъ Харьковскити Покровскаго монастыря, въ Харьковской конторѣ «Новаго Времени», во всяти остальныхъ книжныхъ магазинахъ г. Харькова и въ конторѣ «Харьковскити Губерискихъ Вѣдомостей»; въ Москвѣ: въ конторѣ Н. Печковской, Петровския линіи, контора В. Гиляровскаго, Столѣшинковъ переудокъ, д. Корзинкина; въ Петербургѣ: въ книжномъ магазинѣ г. Тузова, Садовая, домъ № 16. Въ мотальныхъ городахъ Имперіи подписка на журналъ принимается во всѣхъ извъст-

ныхъ книжнихъ магазинахъ и во всёхъ конторахъ «Новаго Времань». Въ редакцін журнала «Въра и Разумъ» можно получать полиме экзеппляры ся изданія за прошлые 1884—1889 годы включительно по умещшенной цёнѣ, именно по 7 р. за каждый годъ; по 8 р. за 1890—1892 г. и по 9 р. за 1893—1896 годы.

Лицамъ же, выписывающимъ журналъ за всъ означенные годы, журналъ можетъ быть уступленъ за 75 р. съ пересылкою.

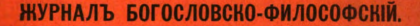
Кромь того, въ Редакции продаются слъдующія книги:

1. "Живое Слово". Сочинение преосвященнаго Амвросия. Цъна 50 к. съ перет 2. "Древние и современные софисты". Сочинение Т. Ф. Брентана. Съ французскаго перевелъ Яковъ Новицкий. Цъна 1 р. 50 к. съ пересылкою.

3 Справедливы ли обвиненія, взводимыя графомъ Львомъ Толстымъ на православную Церковь въ его сочиненія "Церковь в государство?" Сочиненіе А. Рождествина. Цёна 60 к. съ пересылков.

4. Послѣднее сочиненіе графа Л. Н. Толстого "Царствіе Вожіе кнутри васъ". Критическій разборъ. Цѣна съ пересылкою 60 коп.

5. "Панство, какъ причина раздъленія Церквей, или Римъ въ стоихъ сношеніяхъ съ Восточною Церковію". Докторское сочиненіе о Ванаміра Гетте. Переводъ съ французск. К. Истомина. Харьковъ. 1895. П. 1 р. съ пере-



върд и разумъ

## 1899.

## № 1**3**.

## ІЮЛЬ.—КНИЖКА ПЕРВАЯ.

### СОДЕРЖАНІЕ:

#### I. ОТДЪЛЪ ЦЕРКОВНЫЙ:

Стр.

| Невъріе XIX въна (продолжение). Профессора богословія, Прот. Т.           |       |
|---------------------------------------------------------------------------|-------|
| Буткевича                                                                 | 1-19  |
| Воснресение Господа и явления Его ученикамъ по воскресении (продолжение). | A Tax |
| Но. Глъбова                                                               | 20-59 |
| Образованіе и соспитаніе женщины по твореніямъ бл. Іеронима. В. Да-       |       |
| выденка                                                                   | 60-74 |
|                                                                           |       |

#### п. отдель философский:

| Проблема и методъ Кантовой крит      | ини познанія. П.  | Тихомирова          | 1 - 24 |
|--------------------------------------|-------------------|---------------------|--------|
| Избранные трактаты Плотина (продолже | ніе). Профессора. | Г. В. Малеванскаго. | 25     |

Отъ Виленскаго, Ковенскаго и Гродненскаго Генералъ-Губернатора.

#### Ш. ЛИСТОКЪ ДЛЯ ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХИИ:

Содержаніе. Высочайтій Манифесть. — Отчеть Епархіальнаго Наблюдателя о состоянің церковно-приходскихъ школъ и школъ грамоты Харьковской епархін по учебно воспитательной части за 189<sup>7</sup>/8 учебный годъ (продолженіе). — Разрядный срисокъ учениковъ Харьковскаго Духовнаго Училища, составленный Правленіемъ учвлища посяб годичныхъ испытапій, произведенныхъ въ май и іюнъ мъслцахъ 1899 г. — Отъ Правленія Харьковскаго Духовнаго Училища. — Разрядный списокъ воспитанниковъ Сумскаго Духовнаго Училища за 189<sup>8</sup>/9 учебный годъ. — Отъ Правленія Сумскаго Духовнаго Училища. — Разрядный списокъ воспитанниковъ Кулянскаго Духовнаго Училища за 189<sup>8</sup>/9 учебный содъ. — Отъ Правленія Купянскаго Духовнаго Училища. — Отчетъ Комитета по сооруженію православнаго храма у подножія Балканъ, въ южной Болгарін, для вѣчнаго поминовенія допповъ, павшихъ въ войну 1877 — 78 г. — Извѣстія и замѣтки.



ХАРЬКОВЪ. Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., д. № 17.

# "ВБРА И РАЗУМЪ"

СОСТОИТЪ ИЗЪ ТРЕХЪ ОТДВЛОВЪ:

1. Отдъть церновный. Въ который входить все, относящееся до богосдовія въ общирномъ смысяв: издоженіе догматовъ вёры, правилъ христіанской правственности, паласненіе церковныхъ каноновъ и богослуженія, исторія Церкви, обозрѣціе залѣчат спонихъ современныхъ явленій въ религіозной и общественной жизни, --однимъ сдокомъ, все, составляющее обычную программу собственно духовныхъ журнадовъ.

2. Отдъль философскій. Въ него входять изслѣдованія изъ области философія вообще и въ частности изъ исихологія, метафизная, исторія философія, также біографическия свѣдѣнія о замѣчательныхъ мыслителяхъ древняго и новаго времени, отдъльные случая изъ ихъ жизни, болѣе и менѣе пространиме переводы и извлеченія изъ ихъ сочивеній съ объяснителякими примѣчаніями, гдѣ окажется нужнымъ, особенно свѣтлыя мысли или ческихъ философовъ, могущія свидѣтельствовать, что христіанское ученіе близко их природѣ человѣка в но время язичества составляло предметъ желаній и исканій лучнихъ людей древняго міра.
3. Такъ какъ журналъ "Вѣра и Разумъ", издаваемый въ Харьковской епархів, между

3. Такъ какъ журналъ "Віра и Разумъ", издаваемый въ Харьковской епархів, между прочимъ, имбеть цілію замінить для Харьковскаго духовенства "Епархіяльныя Відомости", то въ немъ, въ видъ особаго приложенія, съ особою нумерадіею страницъ, поміндается отділь подъ названіемъ "Листонъ для Харьковской епархія", въ которомъ нечаются костиновленія и распоряженія правительственной власти, церковной и гражданской, централной и містной, относяціяся до Харьковской епархіи, свіднія о внутренней кизив епархік, перечень текущихъ событій церковной, государственной и общественной жили и дуггія извістія, полезныя для духовенства и его прихожанъ въ сельскомъ быту.

Журналь выходить ДВА РАЗА въ мъсяцъ, по довяти и болье листовъ въ наидомъ М.

Цѣна за годовое изданіе внутри Россіи 10 рублей, а за границу 12 руб. съ пересылкою.

РАЗСРОЧКА ВЪ УПЛАТЬ ДЕНЕГЪ НЕ ДОПУСКАЕТСЯ.

ПОДПИСКА ПРИНИМАЕТСЯ: въ Харьковѣ: въ Редакціи журнала «Въра и Разумъ» при Харьковской духовной Семинаріи, при свѣчной лавкѣ Харьковскаго Покровскаго монастыря, въ Харьковской конторѣ «Новаго Времени», во всѣта остальныхъ книжныхъ магазинахъ г. Харькова и въ конторѣ «Харьковскитъ губерискихъ Вѣдомостей»; въ Москвѣ: въ конторѣ Н. Печковской, Петровски диній, контора В. Гиляровскаго, Столѣшниковъ переулокъ, д. Корзинкина; въ Петербургѣ: въ книжномъ магазинѣ г. Тузова, Садовая, домъ № 16. Въ остальныхъ городахъ Имперіи подписка на журналъ принимается во всѣхъ извѣстныхъ книжнихъ магазинахъ и во всѣхъ конторахъ «Новаго Времени».

Въ редакціи журнала «Въра и Разумъ» можно получать полные заземпляры ея изданія за прошлые 1884—1889 годы включительно по уменьшенной цёнѣ, именно по 7 р. за каждый годъ; по 8 р. за 1890—1892 г., и по 9 р. за 1893—1896 годы.

Лицамъ же, выписывающимъ журналъ за всё означенные годы, журналъ можетъ быть уступленъ за 75 р. съ пересылкою.

Кромп того, въ Редакціи продаются слъдующія книги:

1. "Живое Слово". Сочинение преосвященнаго Амвросия. Цена 50 к. съ перес. 2. "Древние и современные софисты". Сочинение Т. Ф. Брентано. Съ французскаго перевелъ Яковъ Новицкий. Цена 1 р. 50 к. съ пересылком.

3 Справедливы ли обвиненія, взводнимыя графомъ Львомъ Толстымъ на православную Церковь въ его сочиненія "Церковь и государство?" Сочиненіе А. Рождествина. Цёна 60 к. съ пересылков.

4. Послѣднее сочиненіе графа Л. Н. Толстого "Царствіе Божіе внутри васъ". Критическій разборъ. Цёна съ пересылкою 60 коп.

5. "Папство, какъ причина раздѣленія Церквей, или Римъ въ своихъ сношеніяхъ съ Восточною Церковію". Докторское сочиненіе о. Валиміра Гетте. Переводъ съ французск. К. Истомина. Харьковъ. 1895. Ц. 1 р. съ перес.

# върд и разумъ

## ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ.

## 1899. № 14

## ІЮЛЬ. —КНИЖКА ВТОРАЯ.

### СОДЕРЖАНІЕ:

#### I. ОТДЪЛЪ ЦЕРКОВНЫЙ:

| Невъріе XIX въка (продолженіе). Профессора богословія, Прот. Т.<br>Буткевича                                                                           | 75-102  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| Историческій очеркъ воззрѣній на нравственно-юридическую вмѣняемость ере-<br>тикамъ ихъ лжеученій въ христіанскихъ церквахъ (продолжевіе). П. Наумова. | 103-122 |
| Образованіе и боспитаніе женщины по твореніямъ бл. Іеронима. В. Да-<br>выденка.                                                                        | 128-140 |

#### И. ОТДЪЛЪ ФИЛОСОФСКИЙ:

| Проблема и методъ Кантовой критики познанія (оковчаніе). П. Тихомирова.  | 37-64 |
|--------------------------------------------------------------------------|-------|
| Избранные трактаты Плотина (продолженіе). Профессора Г. В. Малеванскаго. | 6578  |

#### Ш. ЛИСТОКЪ ДЛЯ ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХИИ:

Содержаніе. Именной Высочайшій Указь Правятельствующему Сенату.—Высочайшее повельніе.—Опредьленіе Святьйшаго Сунока.—Отчеть Епархіальнаго Наблюдагеля о состоянія церковно-пряходскихь школь и школь грамоти Харьковской епархія по учебновоспитательной части за 1897/8 учебный годь (продолженіе).—Списокь лиць, служащихь въ Харьковской Духовной Семинаріи, за 1899 годь.—Епархіальныя извѣщенія.—Извьстія и замѣтки.—Обълвленія.

ХАРЬКОВЪ. Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., д. № 17 **1899.** 

no Stan a competence and a standard

an or the second second structure is a second second second

#### СОСТОИТЪ ИЗЪ ТРЕХЪ ОТДВЛОВЪ:

Отдѣль церковный. Въ который входить все, относящееся до богоскивія та общенова смисль: издожение догматовъ въри, правила христіанской правственности, какенніе церковнихъ каноновъ в богослужения, исторія Церкви, ебогрѣніе заятічательнихъ современныхъ явленій въ религіозной и общественной жизня, —одиниъ словия, все, составляющее обычную программу собственно духовныхъ журналовъ.
 Отдѣлъ философскій. Въ него входить изслѣдованія нат области философія гообъя

2. Отдълъ философский. Въ него входить изслъдования изъ области философии рообща и въ частности изъ исихологіи, метафизики, исторій философіи, также біографическо свъдънія о замічательныхъ мислителяхъ древняго и поваго времени, отлъжнавае слуши изъ вхъ жизни, болке и менёе пространные переводы и плилечения изъ вхъ ссоляния съ объяснительными вримъчаниями, гдъ окажется нужнымъ, особенно сибтания имсли съ ческихъ философовь, могушія свидътельствовать, что христіанское ученіе блино въ цародъ человіжа и во время язычества составляло предметь желаній и исканій ручштв людей древняго міра.

8. Такь вакь журналь "Вёра и Разунь", издаваемый нь Харьковской спирхів, вели прочимь, им'єть цілію заміннь для Харьковскаго духовенства "Епархівльны Підлисот", то ва нема, въ виді особаго приложенля, съ особою пунерацією странник, політили отділь подь названісмь "Листонь для Харьковской спархів", ва которомь нечаются достиновленія в распоряженія правительственной власти, церковной в гражданской, централвовленія в распоряженія правительственной власти, церковной в гражданской, централвовлени м'єсной, относящілся до Харьковской спархів, св'ядівня о инутренней жилия свархія, перечень текущихь событій церковной, государственной и общественной жилия в друтія изв'єство, полезныя для духовенства и его прихожань въ сельскомь быту.

Нурналь выходить ДВА РАЗА въ мъсяць, по довяти и болье листовъ въ налядонъ Цена за годовое падапіе внутри Россія 10 рублей, а за граници 12 руб. съ пересылкою.

РАЗСРОЧКА ВЪ УПЛАТЪ ДЕНЕГЪ НЕ ДОПУСКАЕТСЯ.

ПОДПИСКА ПРИНИМАЕТСЯ: въ Харьковѣ: въ Редакців журнала «Выз в Разумъ» при Харьковской духовной Семпнарін, при свёчной лавкъ Харьковскию Покровскаго монастыря, въ Харьковской конторѣ «Новаго Времени», во всять остальныхъ книжныхъ магазинахъ г. Харькова в въ конторѣ «Харьковскить Губерискихъ Вѣдомостей»; въ Москвѣ: въ конторѣ Н. Печковской, Петровски линія, контора В. Гиляровскаго, Столѣшниковъ переулокъ, д. Корзинкака; пъ Петербургѣ: въ книжномъ магазинъ г. Тузова, Садовая, домъ Х 16. Въ з тальныхъ городахъ Пмперіи подписка на журналъ принимается во искъть плевсе ныхъ книжнихъ магазинахъ и во всёхъ конторахъ «Новаго Времени».

Въ редакцін журнала «Въра н Разумъ» можно получать полиме экленпляры ся изданія за прошлые 1884—1889 годы включительно по уменшенной цёнѣ, именно по 7 р. за каждый годъ; по 8 р. за 1890—1892 г., и по 9 р. за 1893—1896 годы.

Лицамъ же, выписывающимъ журнать за всё означенные годы, журны можетъ быть уступленъ за 75 р. съ пересилкою.

Кромъ того, въ Редакціи продаются слъдующія книги:

1. "Живое Слово". Сочинение преосвященнаго Амвросия. Цена 50 к. съ пере 2. "Древние и современные софисты". Сочинение Т. Ф. Брентано. Съ французскаго перевелъ Яковъ Новицкий. Цена 1 р. 50 к. съ пересылков.

3 Справедливы ли обвиненія, взводимыя графомъ Львомъ Толстымъ на православную Перковь въ его сочиненія "Церковь г государство?" Сочиненіе А. Рождествина. Цвна 60 в. съ пересылкою.

4. Послѣднее сочиненіе графа Л. П. Толстого "Царствіе Вожіе внутри васъ". Критическій разборъ. Цѣна съ пересылкою 60 коп.

 "Папство, какъ причина раздѣленія Церквей, или Римъ въ сво ихъ сношеніяхъ съ Восточною Церковію". Докторское сочиневіе о. Влаји міра Гетте. Переводъ съ французск. К. Истомпиа, Харьковъ, 1895. Ц. 1 р. съ переволо из стали в стали в съ французск. К. Истомпиа, Харьковъ, 1895. Ц. 1 р. съ переволо из стали в стали в съ французск. К. Истомпиа, Харьковъ, 1895. Ц. 1 р. съ переволо из стали в стали



## 1899.

## Nº 17.

### СЕНТЯБРЬ.-КНИЖКА ПЕРВАЯ.

#### СОДЕРЖАНІЕ:

#### I. ОТДЪЛЪ ЦЕРКОВНЫЙ:

Crp.

| Христіанскіе апологеты XIX втиа въ Германіи (окончаніе). Профессора<br>Богословія, Прот. Т. Буткевича                       | 271-293          |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|
| Свидътельства слова Божія, подтверждающія необходимость богослужебныхъ<br>молитвъ православной церкви. Свящ. Даніила Попова | 294-309          |
| Педагогическія воззрѣнія свв. отцовъ и учителей церкви (продолженіе).<br>Н. Миролюбова                                      | 310-328          |
| Ученіе о богодухновенности св. Писанія со времени реформаціи (XVI вѣкъ)<br>(окончаніе). Д. Леонардова                       | 32 <b>9</b> —350 |
| н. отдълъ философский:                                                                                                      |                  |
| Сверхъестественное Откровеніе и естественное Богопознаніе вит истинной церкви (продолженіе). Профессора С. С. Глаголева     | 179—191          |

#### Ш. ЛИСТОКЪ для ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХИИ:

Содержаніе. Педагогическіе курсы для учителей одноклассныхъ церковно-приходскихъ школъ Харьковской и Таврической епархіи (продолженіе).—Епархіальния извѣщенія.— Извѣстія и замѣтки.—Объявленія.



ХАРЬКОВЪ. Тинографія Тубернскаго Правленія, Петровскій пер., 1. № 17. 1899.

#### СОСТОИТЪ ИЗЪ ТРЕХЪ ОТДВЛОВЪ:

 Отдѣль церновный. Въ который входить все, относящееся до богослявыя зъ обланомь смыслѣ: издоженіе догматовъ вѣри, правиль христіанской иравственности. Па испеніе церковныхъ каноновъ и богослуженія, исторія Церкви, обозрѣвіе замѣчат на ныхъ современныхъ явленій въ резигіозной и общественной жизни, —однимъ стоковъ все, составляющее общчую программу собственно духовныхъ журналовъ.
 Отдѣль философскій. Въ него входятъ изслѣдованія изъ области философія восбща.

2. Отдѣль философский. Въ него иходять изслёдованія изъ области философій волбще и и въ частности изъ психологія, метафизики, исторіи философія, также біографичени свёдѣнія о замѣчательныхъ мысянтеляхъ древняго и новаго временя, отдѣльные стучки изъ ихъ жизни, болѣе и менѣе пространные переводы и извлёченія инъ ихъ сочинещі съ объяснительными привѣчаніями, гдѣ окажется нужнымъ, особенно свѣтама масян масян и технософовъ, могущія синдѣтельствовать, это христіянское ученіе бакко въ гисти родѣ человѣка и во время язычества составляло предметь желаній и исканій зучшета людей древняго міра.

3. Такь какь журналь "Въра и Разумъ", издаваемый въ Харьковской епаркія, нени прочимъ, имфеть цѣлю замѣнить для Харьковскаго духовенства "Епархіяльныя Въдомости, то въ немъ, въ видъ особаго приложенля, съ особою нумераціею страницъ, понѣльния отдѣль подъ названіемъ "Листонъ для Харьковской епархія", въ поторомъ печаются потдѣль подъ названіемъ "Листонъ для Харьковской епархія", въ поторомъ печаются потдѣль и распоряженія правительственной власти, церковной в гражданской, центральной и мѣстной, относящіяся до Харьковской епархіи, свѣдѣнія о внутренней жезна ещахіи, перечень текущихъ событій церковной, государственной и общественной знали в прити на въстия, подезныя для духовенства и его прихожавъ въ седесковъ битт.

Журналь выходить ДВА РАЗА въ мѣсяцъ, по девяти и болѣе листовъ въ наждомъ М. Цѣна за годовое изданіе внутри Россія 10 рублей, а за границу 12 руб. съ пересылкою.

РАЗСРОЧКА ВЪ УПЛАТЪ ДЕНЕГЪ НЕ ДОПУСКАЕТСЯ.

ПОДНИСКА ПРИНИМАЕТСЯ: Въ Харьковѣ: въ Редавція журнала «Въре в Разумъ» при Харьковской духовной Семинаріи, при свъчной лавъб Харьковските Покровскаго монастыря, въ Харьковской конторѣ «Новаго Времени», во всять остальныхъ книжныхъ магазинахъ г. Харькова и въ конторѣ «Харьковскить Губернскихъ Вѣдомостей»; въ Москвѣ: въ конторѣ Н. Печковской, Петровски линіи, контора В. Гилировскаго, Столѣшниковъ переулокъ, д. Корзинкина: и Петербургѣ: въ книжномъ магазинѣ г. Тузова, Садовая, домъ № 16. Въ ортальныхъ городахъ Имперіи подписка на журналъ принимается во всѣхъ извѣтныхъ книжнихъ магазинахъ и во всѣхъ конторахъ «Новаго Временць.

Въ редакцін журнала «Въра и Разумъ» можно получать полные якихпляры ся изданія за прошлые 1884—1889 годы включительно по умещшенной цёнё, пменно по 7 р. за каждый годъ: по 8 р. за 1890—1892 г., и по 9 р. за 1893—1896 годы.

Лицамъ же, выписывающимъ журналъ за всё означенные годы, журналь можетъ быть уступленъ за 75 р. съ пересылкою.

Кромњ того, въ Редакціи продаются слъдующія книги:

1. "Живое Слово". Сочинение преосвящениато Амвросія. Цвиа 50 к. съ перес. 2. "Древніе и современные софисты". Сочинение Т. Ф. Брентано. Съ

французскаго перевелъ Яковъ Новицкій. Цена 1 р. 50 к. съ пересылкою. З Справедливы ли обвиненія, взводимыя графомъ Львомъ Тол-

стымъ на православную Церковь въ его сочиненія "Церковь в государство?" Сочиненіе А. Рождествина. Цена 60 к. съ пересылков.

4. Послѣднее сочиненіе графа Л. Н. Толетого "Царствіе Вожіе внутри васъ". Критическій разборъ. Цёна съ пересылкою 60 коп.

5. "Папство, какъ причина раздѣленія Церквей, или Римъ въ своихъ сношеніяхъ съ Восточною Церковію". Докторское сочивскіе с. Владміра Гетте. Переводъ съ французск. К. Истомина, Харьковъ. 1895. Ц. 1 р. съ перес

върдиразумъ

## 1899.

## Nº 18.

## СЕНТЯБРЬ.-КНИЖКА ВТОРАЯ.

COIEPHAHIE:

#### 1. ОТЛЪЛЪ ЦЕРКОВНЫЙ:

Стр.

| Рѣчь Преосвященнаго Амвросія, Архіепископа Харьковскаго. О наградахъ,<br>даруемыхъ отъ Бога людямъ върующимъ и благочестивымъ . | 301-311 |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| Воскресение Господа и явления Его ученикамъ по воскресении (продолжение).<br>Ив. Глиъбова                                       | 378—396 |
| Педагогическія воззрѣнія свв. отцовъ и учителей цериви (продолженіе).<br>П. Миролюбова                                          | 397-414 |

#### П. ОТДЪЛЪ ФИЛОСОФСКИЙ:

| Сверхъестественное Откровение и естественное. Богопознание внѣ истинной |         |
|-------------------------------------------------------------------------|---------|
| цернен (продолжевие). Профессора С. С. Глаголева.                       | 217-249 |
| Респисация Декарта о первой философии. Въ коихъ доказывается суще-      |         |

#### ПІ. ЛИСТОКЪ для ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ:

Содержаніе, Журналы Харьковскаго XVII Епархіальнаго Съёзда духовенства.— Пелагогическіе курсы для учителей одноклассныхъ церковно-приходскихъ школъ Харьковской и Таврической епархіи (окончаніе).— Отъ Правленія Харьковской Духовной Семиваріи.— Епархіальныя извёщенія.— Извёстія и замётки.

> ХАРЬКОВЪ. Типографія Губерискаго Правленія, Петровскій пер., д. № 17.

#### СОСТОИТЪ ИЗЪ ТРЕХЪ ОТДЪЛОВЪ:

1. Отдъть церковный. Въ который иходить все, относящееся до богословія нь общономъ смыслі: изложеніе догматовъ віры, правидь христіанской правотленности, изясненіе церковныхъ каноновъ и богослуженія, исторія Церкви, обограніе зам'язат сыныхъ современныхъ явленій въ религіозной и общественной жизни, —однамъ словаль все, составляющее обычную программу собственно духовныхъ журиадовъ.

2. Отдъль философскій. Вь него входять высыкдованія как области философій ванбан и въ частности изъ испхологія, метафизики, исторіи философія, также біографичных сикуранія о замѣчательныхъ мислителяхъ древняго и новаго времени, отдъльные служа изъ ихъ жизии, болёе и менёе пространные переводи и извлеченія изъ ихъ сочинные съ объясвательными примѣчаніями, гдъ окажется нужнымъ, особенно свіляна имели при ческихъ философовъ, могущія свидѣтельствовать, что христіанское ученіе бакако зъ природѣ условіята и во время язычества составляло предметъ желаній и исканій зучныхъ подей древняго міра.

людей древняго міра. 8. Такъ какъ журналъ "Вёра и Разумъ", издаваемый из Харьковской енвриїн, келу прочимъ, имѣеть цілію занічнить для Харьковскаго духовенства "Епархісльныя Индомости" то въ немъ, вт виді особаго приложена, ст особою нумеранією страницъ, нежіщается отділь подъ названісмъ "Листонъ для Харьковской епархіи", въ которомъ печаются постановленія в распоряженія правительственной власти, церковной и гражданской, цептранной и мѣстной, отпосяціяся до Харьковской епархіи, свідбива о внутренней жизни свирки, перечень текущихъ событій церковной, государственной и общественней жизни в протія извѣстія, полезныя для духовенства и его прихожанъ въ сельскомъ биту.

Нурналь выходить ДВА РАЗА въ мѣсяцъ, по девяти и болѣе листовъ въ нандомъ М. Цфна за годовое изданіе внутри Россіи 10 рублей, а за границу 12 руб. съ нересылкою.

РАЗСРОЧКА ВЪ УПЛАТЪ ДЕНЕГЪ НЕ ДОПУСКАЕТСЯ.

ПОДНИСКА ПРИНИМАЕТСЯ: въ Харьковѣ: въ Редакціи журнала «Въра в Разумъ» при Харьковской духовной Семинаріи, при свѣчной лавкѣ Харьковскаї» Покровскаго монастыря, въ Харьковской конторѣ «Новаго Времени», во исѣть остальныхъ книжныхъ магазинахъ г. Харькова и въ конторѣ «Харьковскить Губернскихъ Вѣдомостей»; въ Москвѣ: въ конторѣ Н. Печковской, Петровски инів, контора В. Гиляровскаго, Столѣшниковъ переулокъ, д. Корзиниция: из Петербургѣ: въ книжномъ магазинѣ г. Тузова, Садовая, домъ № 16. Въ остальныхъ городахъ Имперін подписка на журналъ принимается во всѣхъ извѣстныхъ книжнихъ магазинахъ и во всѣхъ конторахъ «Новаго Времени».

Въ редакціи журнала «Въра и Разумъ» можно получать полные экземпляры ел изданія за прошлые 1884—1889 годы включительно по тменьшенной цёнѣ, именно по 7 р. за каждый годъ; по 8 р. за 1890—1892 г., и по 9 р. за 1893—1896 годы.

Лицамъ же, выписывающимъ журналъ за всѣ означенные годы, журналъ можетъ быть уступленъ за 75 р. съ пересылкою.

Кромь того, въ Редакціи продаются слидующія книги:

1.,,Живое Слово". Сочинение преосвященнато Амвросия. Цена 50 к. съ перес. 2. "Древние и современные софисты". Сочинение Т. Ф. Брентано. Съ французскаго перевелъ Яковъ Новицкий. Цена 1 р. 50 к. съ пересыдною.

3 Справедливы ли обвиненія, взводимыя графомъ Львомъ Телстымъ на православную Перковь въ его сочиненія "Церковь в государство?" Сочиненіе А. Рождествина. Цёна 60 к. съ пересылкою.

4. Послѣднее сочиненіе графа Л. Н. Толстого "Царствіе Вожіе внутря васъ". Критическій разборъ. Цёна съ пересылкою 60 кон.

5. "Папство, какъ причина раздъленія Церквей, или Римъ въ своихъ сношеніяхъ съ Восточною Церковію". Докторское сочинсије о. Владміра Гетте. Переводъ съ французск. К. Истомина. Харьковъ. 1895. Ц. 1 р. съ перес

върд и разумъ

## 1899.

## № 19.

### ОКТЯВРЬ.-КНИЖКА ПЕРВАЯ.

#### COJEPHAHIE:

| I. ОТДЪЛЪ ЦЕРКОВНЫЙ:                                                                                                                                                                    | Стр.    |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| Кратній обзорь русской апологетической литературы. Профессора бого-<br>сцовія, Прот. Т. Буткевича.                                                                                      | 415     |
| Ученіе о богодухновенности Св. Писанія среди натолическихъ богослововъ<br>XVI въна. Д. Леонардова                                                                                       | 441458  |
| Религія Московитянъ или подробное описаніе начала, продолженія и тепереш-<br>няго состоянія ихъ религіи, равно нанъ ихъ нравовъ, обычаевъ и церемоній (по<br>рукописи 1702 года). * * * | 459-486 |
| п. отдълъ философский:                                                                                                                                                                  |         |

| Сверхъестественное      | Откровеніе и естественное Богопознаніе вит истинной   |           |
|-------------------------|-------------------------------------------------------|-----------|
| церкви (продолжение).   | Профессора С. С. Глаголева                            | 267 - 284 |
| Размышленія Декарт      | а о первой философіи, въ коихъ доназывается существо- |           |
| ваніе Бога и отличіе ду | ши отъ тъла (прододжение). С. М.                      | 285-300   |

#### Ш. ЛИСТОКЪ для ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХИИ:

Содержаніе. Отъ Учнлищнаго Совѣта при Святѣйшемъ Сунодѣ.—Отчетъ Епархіальнаго Наблюдателя о состояніи церковно-приходскихъ школъ и школъ грамоты Харьковской епархіи по учебно-воспитательной части за 1897/s учебный годъ (продолженіе).—Журналы Съѣзда духовенства Харьковснаго училищнаго округа за 1899 годъ.—Епархіальныя извѣщепія.—Извѣстія и замѣтки.—Объявленія.

ХАРЬКОВЪ. Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., д. № 17.

# "ВБРА И РАЗУМЪ"

1. Отдъть церковный. Въ который входить все, относящееся до богословія въ общаномъ смыслі: наложеніе догнатовъ вірш, правиль христіанской правственности, правсненіе церковныхъ каноновъ и богослуженія, исторія Церков, обозрівне димічательныхъ современныхъ явленій въ религіозной и общественной жизни, одникъ слован, все, составляющее обычную программу собственно духовныхъ журнадовъ.

2. Отдъть философскій. Въ него входять илельдованія нать области философія возбан и на частности изъ повхологія, метафизики, исторія философія, также біогрифитесції спёдбила о замечательныхъ мыслителяхъ древняго и новаго времени, отдъльные служи изъ ихъ жизни, болёе и менёе пространные переводи и плалечений изъ ихъ сочивени съ боъяснительными примёчаніями, гдъ окажется нужнымъ, особенно себтани инсли имели ческихъ философонъ, могущія свидательствовать, что христіанское ученіе близов та пларода челолька и во премя язычества составляло предметь желаній и исканій зучинать подей древняго міра.

8. Такъ какъ журналъ "Вѣра и Разумъ", издаваемый въ Харьковской епархів, межу прочимъ, ниѣетъ цѣлію замѣнить для Харьковскаго духовенства "Епархіальныя Вѣдомости", то въ немъ, въ видѣ особаго приложенія, съ особою нумераціею страницъ, помѣщается отдѣль подъ названіемъ "Листовъ для Харьковской епархіи", въ которомъ нечаются постановленія в распоряженія правительственной власти, церковной и гражданской, пентральной и мѣствой, относящіяся до Харьковской епархіи, сеѣдѣція о ниутренней жизне сиархия, переченъ текущихъ событій церковной, государственной и общостиенной жизне в дрътія извѣстія, полезныя для духовенства и его прихожанъ въ сельскомъ бытъ.

Журналь выходить ДВА РАЗА въ мѣсяць, по довяти и болѣе листовь въ наждовъ Ма. Цѣна за годовое пзданіе внутри Россія 10 рублей, а за граници

12 руб. съ пересылкою.

РАЗСРОЧКА ВЪ УПЛАТЪ ДЕНЕГЪ НЕ ДОПУСКАКТСЯ.

ПОДПИСКА ПРИНИМАЕТСЯ: въ Харьковф: въ Редакцін журнала «Въра в Разумъ» прв Харьковской духовной Семинаріи, при свъчной лавкъ Харьковскато Покровскаго монастыря, въ Харьковской конторъ «Новаго Временн», во всёль остальныхъ книжныхъ магазинахъ г. Харькова и въ конторъ «Харьковснать Губернскихъ Въдомостей»; въ Москвъ: въ конторъ Н. Печковской, Петровски анніи, контора В. Гиляровскаго, Столъшниковъ переудокъ, д. Корзинкана; въ Петербургъ: въ книжномъ магазинъ' г. Тузова, Садовая, домъ № 16. Въ ос тальныхъ городахъ Имперіи подписка на журналъ принимается во всъхъ изистныхъ книжнихъ магазинахъ и во всъхъ конторахъ «Новаго Времени».

Въ редакціи журнала «Вѣра и Разумъ» можно получать полиме экаенпляры ся изданія за прошлые 1884—1889 годы включительно по уменьшенной цёнѣ, именно по 7 р. за каждый годъ; по 8 р. за 1890—1892 г., и по 9 р. за 1893—1896 годы.

Лицамъ же, выписывающимъ журналъ за всё означенные годы, журныт можетъ быть уступленъ за 75 р. съ пересылкою.

Кромь того, въ Редакціи продаются слъдиющія книги:

1. "Живое Слово". Сочиненіе преосвященнаго Амвросія. Цёна 50 к. съ перек. 2. "Древніе и современные софисты". Сочиненіе Т. Ф. Брентано. Съ французскаго перевелъ Яковъ Новицкій. Цёна 1 р. 50 к. съ пересылкою.

3 Справедливы ли обвиненія, взводимыя графомъ Львомъ Толстымъ на православную Церковь въ его сочиненія "Церковь и государство?" Сочиненіе А. Рождествина. Цёна 60 г. съ пересылкою.

4. Послѣднее сочиненіе графа Л. Н. Толстого "Царствіе Вожіе внутри васъ". Критическій разборъ. Цёна съ пересылкою 60 коп.

 "Папство, какт причина раздѣленія Церквей, или Римъ въ сво ихъ сношеніахъ съ Восточною Церковію". Докторское сочиненіе о Владміра Гетте. Переводъ съ французск. К. Истомина, Харьковъ, 1895. Ц. 1 р. съ нерек.



# 1899.

## № 20.

### ОКТЯБРЬ. — КНИЖКА ВТОРАЯ.

СОДЕРЖАНІЕ:

#### I. ОТДЪЛЪ ЦЕРКОВНЫЙ:

CTD.

| Слово на день Восшествія на престоль Благочестивъйшаго ГОСУДАРЯ<br>плператора николая александровича. Ректора Семпнарія, Протојерея                                                                 |         |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| оанна Знаменскаго                                                                                                                                                                                   | I-VIII  |
| Краткій обзоръ русской апологетической литературы (обончаніе). Про-<br>нессора богословія, Прот. Т. Буткевича                                                                                       | 487—506 |
| Воскресеніе Господа и явленія Его ученикамъ по воскресеніи (продолженіе).<br>П.в. Глибова.                                                                                                          | 507-528 |
| Донесеніе Высокопреосвященнъйшему Амеросію. Архіелископу Харьковскому,<br>Епархіальнаго Миссіонера (о поъздит въ Старобъльскій утздъ). Харьковскаго<br>Епархіальнаго Миссіонера Димитрія Боголюбови | 529—588 |

#### п. отдълъ философски:

| Нритическій обзоръ ученія Бэкона объ индукціи. Е. А. Воронцова          | 301-328 |
|-------------------------------------------------------------------------|---------|
| Размышленія Декарта о первой философіи, въ коихъ доказывается существо- |         |
| ваніе Бога и отличіе души отъ тѣла (окончаніе). С. М                    | 829-844 |

#### ПІ. ЛИСТОКЪ для ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ:

Содержаніе. Записка о засѣданіяхъ Харьковскаго Миссіонерскаго Совѣта 18-20 августа н. г. съ участіемъ священниковъ изъ зараженныхъ сектанствомъ селеній. В. Давыденко.—Отчетъ Епархіальнаго Наблюдателя о состояній церковно-приходскихъ писктъ и школъ грамоты Харьковской епархій по учебно-воспитательной части за 1897/в учебный годъ (продолжевіе).—Журналы Съѣзда духовенства Сумскаго училищнаго округа, бывшаго 21 сентября н. г.—Журналы Съѣзда духовенства Купянскаго училищнаго округа, бывшаго 1 сентября 1899 г.—Епархіальныя извѣщенія.—Извѣстія и замътия.—Объявленія.



#### ХАРЬКОВЪ.

Типографія Губерискаго Правленія, Петровскій пер., д. № 17. 1899.

#### состоитъ изъ трехъ отдъловъ:

 Отдъть церновный. Въ который иходить все, относящееся до богосновія на общанома смислѣ: изложеніе догматовъ вѣры, правила христіанской правственнюсти, пра вспеніе церцовнихъ каноновъ и богослуженія, исторія Церкви, обозрѣніе замѣчка сли нихъ современныхъ явленій въ резигіозной и общественной жизил, одникъ сличка все, составляющее обычную программу собственно духовнихъ журнадовъ.
 Отдъть философскій. Въ него входять изслёдованія изъ области философія возбата

2. Отдѣль философскій. Нь него иходять изслѣдованія изт области философія завъбще и въ частности нях исихологія, метафизици, исторія философія, также біографизисня сифдѣнія о замѣчательнихъ мыслителяхъ древилго и новаго времени, отдѣльные служе изъ ихъ жизни, болѣе и менѣе пространные переводи и плалеченія изъ ихъ сачиналії съ объяснительными примѣчаніями, тдѣ окажется иужнымъ, особенно свѣтамя имъсли тельствовать, что христіанское ученіе близко изъ прода человѣка и во врема язычества составлядо предметь жеданій и исканій лучають дорай древняго міра.

9. Такъ какъ журналъ "Въра и Разумъ", издаваемый въ Харьковской евархія, межд прочимъ, имѣстъ цѣлію замѣнить для Харьковскаго духовевства "Епархіяльная Відовостт то пъ немъ, въ видѣ особаго приложенля, съ особою пумераціею страннаъ, немѣщается отдѣль подъ названіемъ "Листокъ для Харьковской епархія", въ которомъ печавотся постановленія в распоряженія правительственной власти, церковной и гражданской, центральной и мѣстной, относяціяся до Харьковской епархіи, свѣдѣція о виутревней живне ещатія извѣстія, подезныя для духовенства и его прихожанъ въ сельскомъ быту.

Журналь выходить ДВА РАЗА въ мѣсяцъ, по девяти и болѣе листовъ въ кандомъ на Цівна за годовое изданіе внутри Россіи 10 рублей, а за граници

12 руб. съ пересылкою.

РАЗСРОЧКА ВЪ УПЛАТЪ ДЕНЕГЪ НЕ ДОПУСКАЕТСЯ.

ПОДПИСКА ПРИНИМАЕТСЯ: въ Харьковѣ: въ Редакція журнала «Въра в Разумъ» при Харьковской духовной Семинарія, при свѣчной лавкѣ Харьковскаго Покровскаго монастыря, въ Харьковской конторѣ «Новаго Времени», во всёть остальныхъ книжныхъ магазинахъ г. Харькова и въ конторѣ «Харьковскить Губерискихъ Вѣдомостей»; въ Москвѣ: въ конторѣ Н. Печковской, Потровски линія, контора В. Гиляровскаго, Столѣшиниковъ переулокъ, д. Корзинкияк; въ Петербургѣ: въ книжномъ магазинѣ г. Тузова, Садовая, домъ № 16. Въ за тальныхъ городахъ Имперіи подписка на журналъ принимается во всѣхъ влиженыхъ книжнихъ магазинахъ и во всѣхъ конторахъ «Новаго Времени».

Въ редакціи журнала «Въра и Разумъ» можно получать полные зваевпляры ся изданія за прошлые 1884—1889 годы включительно по уменьшенной цънъ, именно по 7 р. за каждый годъ; по 8 р. за 1890—1892 г., и по 9 р. за 1893—1896 годы.

Лицамъ же, выписывающимъ журналъ за всё означенные годы, журналь можетъ быть уступленъ за 75 р. съ пересылкою.

Кромћ того, въ Редакціи продаются слъдиющія книги:

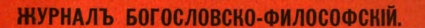
1. "Живое Слово". Сочинение преосвященнаго Амвросия. Цана 50 к. съ перес. 2. "Древние и современные софисты". Сочинение Т. Ф. Брентано. Съ

французскаго перевелъ Яковъ Новнцкій. Цена 1 р. 50 к. съ пересылкою. 3 Справедливы ли обвиненія, ваводимыя графомъ Львомъ Тол-

стымъ на православную Церковь въ его сочинения "Церковь в государство?" Сочинение А. Рождествина. Цъна 60 к. съ пересылкою.

4. Послѣднее сочиненіе графа Л. Н. Толстого "Царствіе Вожіе внутри васъ". Критическій разборъ. Цѣна съ пересылкою 60 коп.

5. "Папство, какъ причина раздъленія Церквей, или Римъ въ своихъ сношеніяхъ съ Восточною Церковію". Докторское сочинскіе о Валиміра Гетте, Переводъ съ французск. К. Истомина. Харьковъ. 1895. Ц. 1 р. съ церка



върд и разумъ

## 1899.

## № 21.

### НОЯБРЬ. — КНИЖКА ПЕРВАЯ.

#### СОДЕРЖАНІЕ:

Стр.

#### I. ОТДЪЛЪ ЦЕРКОВНЫЙ:

#### и. отдълъ Философский:

| Сверхъестественное    | Откровеніе и естественное Богопознаніе вит истинной |         |
|-----------------------|-----------------------------------------------------|---------|
| цернви (продолжение). | Профессора С. С. Глаголева                          | 345-365 |
| Смыслъ ученія Сок     | рата о значеніи знанія въ добродѣтельной жизни.     |         |
| М. Краснюка           | a grade a state a state a state a state             | 366-378 |

#### Ш. ЛИСТОКЪ для ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХИИ:

Содержаніе. У казъ Святьйшему Правительствующему Суноду.— Опредѣленіе Святьйшаго Сунода.—Правила объ устройствь народныхъ библіотекъ Духовнаго Вѣдомства.—Отъ Правленія Харьковской Духовной Семинаріи.—Записка о засѣданіяхъ Харьковскаго Миссіонерскаго Совѣта 18-20 августа н. г. съ участіемъ священниковъ изъ зараженныхъ сентанствомъ селеній (продолженіе). В. Давыденко.—Отчетъ Епархіальнаго Наблюдателя о состоянія церковно-приходскихъ школъ и школъ грамоты Харьковской епархія по учебно-воспитательной части за 1897/з уч. г. (продолженіе).—Епархіальныя дзвѣщенія.—Извѣстія и замѣтки.—Объявленія.



ХАРЬКОВЪ.

Типографія Губерискаго Правленія, Петровскій пер., д. № 17. 1899.

#### СОСТОИТЪ ИЗЪ ТРЕХЪ ОТДЪЛОВЪ:

1. Отдѣть церковный. Въ который иходить все, относлщееся до богословія ть общеном смыслі: изложеніе догнатовъ върш, правиль христіанской правственностя, по вененіе церковнихъ каноновъ и богослуженія, исторія Церков, обозрівіе замічні церкув, обозрівіе замічні церкув, обозрівіе замічні церкув, по венені служенія, исторія Церкув, обозрівіе замічні церкув, все, составляющее общиную программу собственню духовнихъ журнадова.

2. Отдъль философскій. Ва него входить насябдованія нать области философік носки и въ частности изъ исихологіи, метафизики, исторія философіи, также біографически свёдбнія о самѣчательнихъ мислителяхъ древняго и новаго времени, отдъльние случи изъ няъ яляни, болёе и менёе пространные переводи и извлеченія изъ вля сочинени съ объяснительными примѣчаніями, гда окажется нужняма, особенно сиѣтала инсли пере ческихъ философовъ, могущія свидѣтельствовать, что христіанское ученіе бинато из гар родѣ человѣва и во время язмчества составиямо предметь желаній и исъклій зучина изодей древняго міра. 3. Такъ какъ журналь "Вёра и Разунь", издаваемый въ Харьковской спархія, жела

3. Такъ какъ мурналъ "Вбра и Разумъ", издаваений въ Харььовской спархія, некр прочимъ, нибетъ пѣлію замѣнить для Харьковскаго духовенства "Епархіальния Въдолости" то въ немъ, въ виде особаго приложенія, съ особою нумераціею странацъ, поліщение отдѣль подъ названіемъ "Листонъ для Харьковской епархіи", съ которомъ печаются васкановленія и распоряженія правительственной власти, церковлюй и гражданской, понтилето ной и мъстной, относящілся до Харьковской епархіи, сатакия о неутревней жилия служ хів, переченъ техущихъ собитій церковной, государственной и общественной жилия в другія парьтьтія, полезныя для духовенства и его прихожанъ въ сельскова быту.

Журналь выходить ДВА РАЗА въ мѣсяцъ, по девяти и болѣе листовь въ навидовъ В. Цѣна за годовое изданіе внутри Россіи 10 рублей, а за граници 12 руб. съ пересылкою.

РАЗСРОЧКА ВЪ УПЛАТЬ ДЕНЕГЪ НЕ ДОПУСКАЕТСЯ.

ПОДПИСКА ПРИНИМАЕТСЯ: въ Харьковѣ: въ Редакціи журнала «Въре в Разумъ» при Харьковской духовной Семинаріи, при свѣчной лавкъ Харьковского Покровскаго монастыря, въ Харьковской конторѣ «Новаго Временк», во вски остальныхъ кинжныхъ магазинахъ г. Харькова п въ конторѣ «Харьковския Губерискихъ Вѣдомостей»; въ Москвѣ: въ конторѣ Н. Печковской. Натронски линій, контора В. Гиляровскаго, Столѣшниковъ переулокъ, д. Корзинкица; въ Петербургѣ: въ книжномъ магазинъ г. Тузова, Садовая, домъ № 16. Въ ж тальныхъ городахъ Имперій подписка на журналъ принимается во всѣтъ пакъсе имъхъ книжнихъ магазинахъ и во всѣхъ конторахъ «Новаго Времень».

Въ редавція журнала «Въра и Разумъ» можно получать полиме званпляры ся изданія за прошлые 1884—1889 годы включительно по умещшенной цёнё, именно по 7 р. за каждый годъ; по 8 р. за 1890—1892 г.

#### и по 9 р. за 1893-1896 годы.

Лицамъ же, выписывающимъ журналъ за всѣ означенные годы, журныт можетъ быть уступленъ за 75 р. съ пересылков.

Кромњ того, въ Редакціи продаются слъдующія книги:

1.,,Живое Слово". Сочинение преосвященного Амеросія. Цена 50 к. съ перек. 2. "Древніе и современные софисты". Сочинение Т. Ф. Брентако. С французскаго перевель Яковъ Новицкій. Цена 1 р. 50 к. съ пересылков.

3 Справедливы ли обвиненія, взводимыя графомъ Львомъ Толстымъ на православную Церковь въ его сочиненія "Церковь в государство?" Сочиненіе А. Рождествина. Цена 60 к. съ пересылков.

4. Послѣднее сочиненіе графа Л. Н. Толстого "Царотвіе Вожіе внутря васъ". Критическій разборъ. Цёна съ пересылкою 60 кон.

5. "Панство, какъ причина раздъленія Церквей, или Римъ въ овихъ сношеніяхъ съ Восточною Церковію". Докторское сочивеніе о. Винміра Гетте. Переводъ съ французск. К. Истояния, Харьковъ, 1895. Ц. 1 р. съ изис



## 1899.

## № 22.

### НОЯБРЬ. — КНИЖКА ВТОРАЯ.

СОДЕРЖАНІЕ:

#### I. ОТДЪЛЪ ЦЕРКОВНЫЙ:

Стр.

| Религіозныя убъжденія Декабристовъ. Профессора Харьковскаго Уни-     |         |
|----------------------------------------------------------------------|---------|
| верситета, Прот. Т. Буткевича                                        | 619-650 |
| Изъ современныхъ газетныхъ толковъ о христіанскомъ бракѣ. К. Силь-   |         |
| менкова                                                              | 651-666 |
| Высокопреосвященный Сергій, митрополить Московскій (окончаніе). Про- |         |
| фессора И. Борсунскаго                                               | 667—692 |

#### и. отдвлъ философский:

| Сверхъестественное    | Откровение и естественное Богопознание вит истинной | i .       |
|-----------------------|-----------------------------------------------------|-----------|
| церкви (продолжение). | Профессора С. С. Глаголева                          | . 379-400 |
| Психологическія усло  | вія происхожденія языка. А. Никольскаго             | . 401-410 |

#### Ш. ЛИСТОКЪ для ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХИ:

Содержаніе. Высочайшій приказъ. — Высочайшія награды. — Записна о застданіяхъ Харьновскаго Миссіонерскаго Совъта 18—20 августа н. г. съ участіемъ священниковъ изъ зараженныхъ сентанствомъ селеній (продолженіе). В. Давыденко. — Отчетъ Епархіальнаго Наблюдателя о состояніи церковно-приходскихъ школъ и школъ грамоты Харьковской епархіи по учебно-воспитательной части за 1897/8 уч. г. (окончаніе). — Росписаніе очереднаго проповѣданія слова Божія протоіереямъ и священникамъ города Харькова и подгороднихъ селеній въ теченіе 1900 г. — Епархіальныя извѣщенія. — Извѣстія и замѣтки. — Объявленія.

-50

#### ХАРЬКОВЪ.

Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., д. № 17. 1899.

# "ВБРА И РАЗУМЪ"

СОСТОИТЪ ИЗЪ ТРЕХЪ ОТДЪЛОВЪ:

1. Отдъть церковный. Въ который входить все, относящееся до богословія въ общеновъ смысль: изложеніе догматовъ вёры, правилъ христіанской правственности, ит асненіе церковныхъ каноновъ и богослуженія, исторія Церкви, обозрѣніе замѣчат спныхъ современныхъ явленій въ религіозной и общественной жизни, сливит, все, составляющее обычную программу собственно духовныхъ журналовъ.

2. Отдъть философскій. Въ него входять наслёдованія ноъ области философіи всобще и въ частвости изъ психологіи, метафизики, исторіи философіи, также біографическі свёдбнія о замёчательнихъ мыслителяхъ древняго и новаго времени, отдёльние слуша изъ ихъ жизии, бозёе и менёе пространные переводи и извлеченія изъ ихъ сочински съ объяснительными примёчаніями, гдё окажется нужныхъ, особенно свётлыя инсан за ческихъ философовъ, могущія синдётельствовать, что христіанское ученіе бливо из вреродё челонѣка и во премя язычества составляло предметь желаній и искалій зучины иходей древняго міра.

3. Такъ какъ журналъ "Въра и Разумъ", надаваемый въ Харьковской епархін, нежи прочимъ, ничетъ цълю замънить для Харьковскаго духовенства "Епархівльния Въдохости" то въ немъ, въ видъ особаго приложенля, съ особою пумерацією страницъ, попъщаенна отдъль подъ названіемъ "Листонъ для Харьковской спархіи", въ которомъ нечаются постановленія и распоряженія правительственной власти, церковной и гражданской, цевтральной и мъстной, относящіяся до Харьковской спархіи, свідънія о внутренкей жизни зпархіи, переченъ текущихъ событій церковной, государственной и общественной шляни и другія извъстія, полезния для духовенства и его прихожанъ въ сельскомъ быту.

Журналъ выходитъ ДВА РАЗА въ мѣсяцъ, по девяти и болѣе листовъ въ нандонъ и. Цѣна за годовое изданіе внутри Россіи 10 рублей, а за границу 12 руб. съ пересылкою.

РАЗСРОЧКА ВЪ УПЛАТЪ ДЕНЕГЪ НЕ ДОПУСКАЕТСЯ.

ПОДПИСКА ПРИНИМАЕТСЯ: Въ Харькове: въ Редакція журнала «Въра н Разумъ» при Харьковской духовной Семинарія, при свёчной лавкъ Харьковскато Покровскаго монастыря, въ Харьковской конторъ «Новаго Времени», во всят остальныхъ книжныхъ магазинахъ г. Харькова и въ конторъ «Харьковскить Губернскихъ Въдомостей»; въ Москвъ: въ конторъ И. Печковской, Петронски линіи, контора В. Гиляровскаго, Столъшниковъ переулокъ, д. Корзинкина: въ Петербургъ: въ книжномъ магазинъ г. Тузова, Садовая, домъ № 16. Въ сетальныхъ городахъ Имперіи подписка на журналъ принимается во всъхъ извъстныхъ книжнихъ магазинахъ и во всъхъ конторахъ «Новаго Времени».

Въ редакцін журнала «Вѣра и Разумъ» можно получать полные звзенпляры ся изданія за прошлые 1884—1889 годы включительно по уменьшенной цѣнѣ, именно по 7 р. за каждый годъ; по 8 р. за 1890—1892 г., и по 9 р. за 1893—1896 годы.

Лицамъ же, выписывающимъ журналъ за всё означенные годы, журналъ можетъ быть уступленъ за 75 р. съ пересылкою.

Кромь того, въ Редакции продаются слыдующія книги:

1. "Живое Слово". Сочинение преосвященнаго Амвросия. Цъна 50 к. съ перек 2. "Древние и современные софисты". Сочинение Т. Ф. Брентано. (в французскаго перевелъ Яковъ Новицкий. Цъна 1 р. 50 к. съ пересылком.

3 Справедливы ли обвиненія, взводимыя графомъ Львомъ Толстымъ на православную Церковь въ его сочиненія "Церковь в государство?" Сочиненіе А. Рождествина. Цёна 60 к. съ пересылкою.

4. Послёднее сочинение графа Л. Н. Толстого "Царствие Вожие внутри васъ". Критический разборъ. Цёна съ пересылкою 60 кон.

5. "Панство, какъ причина раздёленія Церквей, нли Римъ въ све ихъ сношеніяхъ съ Восточною Церковію". Докторское сочиненіе о, Вадеміра Гетте. Переводъ съ французск. К. Истомина. Харьковъ. 1895. Ц. 1 р. съ пож

# въра и разумъ

## ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ.

## 1899.

## № 23.

### ДЕКАВРЬ.—КНИЖКА ПЕРВАЯ.

#### СОДЕРЖАНІЕ:

#### **І**. ОТЦЪЛЪ ЦЕРКОВНЫЙ:

Стр.

| Воспоминанія Преосвященнаго Амеросія, Архіепископа Харьковскаго.<br>О построевін Снасова Скита                | 693-711 |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| Религіозныя убъжденія Декабристовъ (окончаніе). Профессора Харьков-<br>скаго Университета, Прот. Т. Буткевича | 712—725 |
| Воскресеніе Господа и явленія Его ученикамъ по воскресеніи (продолженіе).<br>Ив. Глюбова.                     | 726-743 |
| Конечная цъль человъческой жизни по христіанскому ученію. Н. Миро-<br>любова                                  | 744754  |

#### и. отдълъ философский:

| Сверхъестественное    | Откровеніе и естествени | ное Богопознаніе | внѣ истинной |         |
|-----------------------|-------------------------|------------------|--------------|---------|
| церкви (продолжение). | Профессора С. С.        | Глаголева .      | 4            | 411-436 |
| Философія Паскаля.    | В. Т-на                 |                  |              | 437-454 |

#### НІ. ЛИСТОКЪ для ХАРЬКОВСКОИ ЕПАРХІИ:

Содержаніе. Высочайшая награда. — Высочайшая отмѣтка. — Опредѣленіе Святѣйшаго Сунода. — Записка о засѣданіяхъ [Харьковскаго Миссіонерскаго Совѣта 18—20 августа н. г. съ участіемъ священниковъ изъ зараженныхъ сентанствомъ селеній (продолкепіе). В. Давыденко. — Епархіальныя извѣщенія. — Извѣстія и замѣтки. — Объявленія.

ElG-

ХАРЬКОВЪ. Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., д. № 17. 1899.

## "ВЪРА и РАЗУМЪ СОСТОИТЪ ИЗЪ ТРЕХЪ ОТДВЛОВЪ:

1. Отдаль церковный. Въ который входить все, относящееся до богословія нь общитномь смысль: изложение догматовъ вёры, правиль христіанской правственности, из-все, составляющее общчную программу собственно духовныхъ журналонъ.

2. Отдаль философский. Въ него входять изсладования изъ области философия волоше и въ частности изъ психологіи, метафизики, исторіи философіи, также біографическия свъдъпія о замъчательныхъ мыслителяхъ древняго и новаго премени, отдальные случа изъ ихъ жизни, болъе и менъе пространные переводы и изялечения изъ наъ сочнаения съ объяснительными примъчаниями, гдъ окажется нужнымъ, особенно сяътлыя высли зна-ческихъ философонъ, могущия свидътельствовать, что хриотіанское ученіе близко въ плародь человька и во время лзычества составляло предметь жельній и исканій лучникь людей древняго міра.

3. Такъ какъ журналъ "Въра и Разумъ", издаваеный въ Харьковской спархия, ведач прочимъ, имъсть цълю замънить для Харьковскаго духовенства "Епархівльныя Ввасмостито въ немъ, въ виде особаго приложения, съ особою нумераціею страницъ, помішается отдель подъ названіемъ "Листокъ для Харьковской спархіи", въ которомъ печаются воспавовления и распоряжения правительственной власти, церковной и гражданской, центрацной и мъстной, относлацися до Харьковской епархия, свъдбиия о инутренней жилия -----хін, перечень текущихъ событій церковной, государственной и общественной жизна в прегія известія, полезныя для духовенства и его прихожанъ въ сельскомъ быту.

Журналъ выходитъ ДВА РАЗА въ мѣсяцъ, по довяти и болѣе листовъ въ кандонъ М. Цёна за годовое изданіе впутри Россія 10 рублей, а за границу 12 руб. съ пересылкою.

РАЗСРОЧКА ВЪ УВЛАТЪ ДЕНЕГЪ НЕ ДОПУСКАЕТСЯ.

ПОДИНСКА ПРИНИМАЕТСЯ: въ Харьковѣ: въ Редакція журнала «Въра в Разумъ» при Харьковской духовной Семинаріи, при свичной лявкъ Харьковскиго Покровскаго монастыря, въ Харьковской конторъ «Новаго Времени», во всла остальныхъ книжныхъ магазинахъ г. Харькова и въ конторъ «Харьковских» Губернскихъ Въдомостей»; въ Москве: въ конторъ Н. Печковской, Петровския линія, контора В. Гиляровскаго, Столъшниковъ переулокъ, д. Корзинкния; въ Петербургъ: въ книжномъ магазинъ г. Тузова, Садовая, домъ № 16. Въ ос тальныхъ городахъ Имперів подписка на журналъ принимается во всъхъ взеіст ныхъ книжнихъ магазинахъ и во всёхъ конторахъ «Новаго Временю.

Въ редакція журнала «Вѣра и Разумъ» можно получать полные экзекпляры ся изданія за прошлые 1884-1889 годы включительно по уменьшенной цёнё, именно по 7 р. за каждый годъ; по 8 р. за 1890-1892 г. и но 9 р. за 1893-1896 голы.

Лицамъ же, выписывающимъ журналъ за всв означенные годы, журнал можетъ быть уступленъ за 75 р. съ пересылков.

Кромњ того, въ Редакции продаются слъдующія книт.

1. "Живое Слово". Сочинение преосвященнаго Амвросия. Цъна 50 к. съ перес 2. "Древніе и современные софисты". Сочиненіе Т. Ф. Брентано. (3

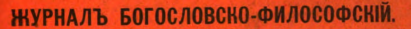
французскаго перевелъ Яковъ Новинкій. Цъна 1 р. 50 к. съ пересылкою. 3 Справедливы ли обвинения, взводимыя графомъ Львомъ Тол-

стымъ на православную Церковь въ его сочинения "Церковь в государство?" Сочинение А. Рождествика. Цвна 60 г. съ пересылков. 4. Послъднее сочинение графа Л. Н. Толстого "Дарствие Вожие внутри

васъ". Критический разборъ. Цъна съ пересылкою 60 коп.

5. "Папство, какъ причина раздъленія Церквей, или Римъ въ своихъ сношеніяхъ съ Восточною Церковію". Докторское сочинение о Ваниміра Гетте. Переводъ съ французск. К. Истомина, Харьковъ, 1895. Ц. 1 р. съ паре.

1



върди разумъ

## 1899.

## № 24.

## ДЕКАВРЬ.-КНИЖКА ВТОРАЯ.

#### COJEPHAHIE:

Стр.

768 - 790

. . . . . 755 -767

го. на новый 1900

| г отдель церко           | DHDIH.       |              |             |
|--------------------------|--------------|--------------|-------------|
| Слово Преосвященнаго     | AMBPOCIA,    | Архіепископа | Харьковска  |
| годъ. О преданности волъ | Божіей.      |              |             |
| Resumanyin Footons H     | an anula Fra | ученикамъ    | по воскресе |

#### И. ОТДЪЛЪ ФИЛОСОФСКИЙ:

| Сверхъестественное | Откровение и естественное    | Богопознание внъ истинной |           |
|--------------------|------------------------------|---------------------------|-----------|
| церкви. Профессора | С. С. Глаголева              | and the second of the     | 455 - 472 |
|                    | о основания и законъ пличини | ности. Н. Городенскаго.   | 478-508   |

### Ш. ЛИСТОКЪ для ХАРЬКОВСКОЙ ЕНАРХНІ:

Содержаніе. Высочайшія награды.—Оть Харьковскаго Ецархіальнаго Училищнаго Совтта.—Правила для образцовой учебной паськи сь курсами для сельскихъ учителей и практикантовъ.—Епархіальныя извѣщенія.—Извѣстія и замѣтии.—Объявленія.

200

ХАРЬКОВЪ. Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., д. № 17. 1899.

# "ВЪРА и РАЗУМЪ

## СОСТОИТЪ ИЗЪ ТРЕХЪ ОТДЪЛОВЪ:

1. Отдёль церковный. Въ который сходить все, относящееся до богословія въ общар вомь смысль: валожение догматовъ въри, правилъ христіанской правственности, пааспеніе церковныхъ каноновъ и богослужения, исторія Церкви, обозрѣніе зальтат елнихъ современныхъ явленій въ религіозной и общественной жизин, -одиныть словон, все, составляющее обычную программу собственно духовныхъ журналовъ.

2. Отдаль философскій. Въ него входять насявдованія изъ области философій везбач и въ частности изъ испхологін, метафизики, исторіи философіи, также біографическа свъдънія о замъчатечьныхъ мыслителяхъ древняго и новаго времени, отдъльные сагна наъ ихъ жизни, болъе и менъе пространные переводы и извлечения изъ ихъ сочные съ объяснительными примъчанілии, гдъ окажется нужнымъ, особенно сабтлия мисли лическихъ философовъ, могущія свидательствовать, что христіанское ученіе близао аз ще родв человіка и во время язичества составляло предметь желеній и исканій лучших

людей древняго міра. 3. Такь какь журналь "Вёра в Разумт", издаваемый въ Харьковской епархів, меля прочимъ, имъетъ цълю замънить для Харьковскаго духовенства "Епархілльния Въдоност то въ немъ, въ видь особаго приложения, съ особою нумераціею страниць, помъщает отдѣль подъ названіемъ "Листонъ для Харьковской епархіи", въ которомъ печаются поста новленія в распоряженія правительственной власти, церковной и гражданской, центранной и мъстной, относящияся до Харьковской епархия, свъдъния о внутренней жизни спар хін, перечень текущихь событій церковной, государственной и общественной жизни и ду гія извъстія, полезныя для духовенства и его прихожань въ сельскомъ быту.

Журналь выходить ДВА РАЗА въ мѣсяцъ, по девати и болѣе листовъ въ наждовъ №. Цѣна за годовое изданіе внутри Россіи 10 рублей, а за границ

12 руб. съ пересылкою.

PARCPOREA BE VELIATE DEHEFT HE ZOHYCKAETCH.

ПОДПИСКА ПРИНИМАЕТСЯ: въ Харькови: въ Редакція журнала «Вира в Разумъ» при Харьковской духовной Ссыпнаріи, при свъчной лавкъ Харьковскат Покровскаго монастыря, въ Харьковской конторъ «Новаго Времени», во вска остальныхъ книжныхъ магазинахъ г. Харькова и въ конторъ «Харьковскить Губернскихъ Въдомостей»; въ Москви: въ конторъ Н. Печковской, Петровски линіи, контора В. Гиляровскаго, Столъшниковъ переулокъ, д. Корзинкина; н Петербургѣ: въ книжномъ магазинѣ г. Тузова, Садовая, домъ № 16. Въ ос тальныхъ городахъ Имперіи подписка на журналъ принимается во всёхъ извёстныхъ книжнихъ магазинахъ и во всёхъ конторахъ (Новаго Вренени».

Въ редавція журнала «Вѣра и Разумъ» можно получать полные звземиляры ся изданія за прошлые 1884-1889 годы включительно по уменьшенной цёнё, именно по 7 р. за каждый годъ; по 8 р. за 1890-1892 т., и по 9 р. за 1893-1896 годы.

Лицамъ же, выписывающимъ журналъ за всё означенные годы, журналъ можеть быть уступленъ за 75 р. съ пересылкою.

Кромњ того, во Редакции продаются слыдующія книги:

1. "Живое Слово". Сочинские преосвященнаго Амвросия. Цъна 50 в. съ перег. 2. "Древніе и современные софисты". Сочиненіе Т. Ф. Брентано. Съ французскаго перевелъ Яковъ Повицкій. Цъна 1 р. 50 к. съ пересылков.

3 Справедливы ли обвиненія, взводимыя графомъ Львомъ Толстымъ на православную Церковь въ его сочинения "Церковь в государство?" Сочинение А. Рождествина. Цъна 60 к. съ нересылкою.

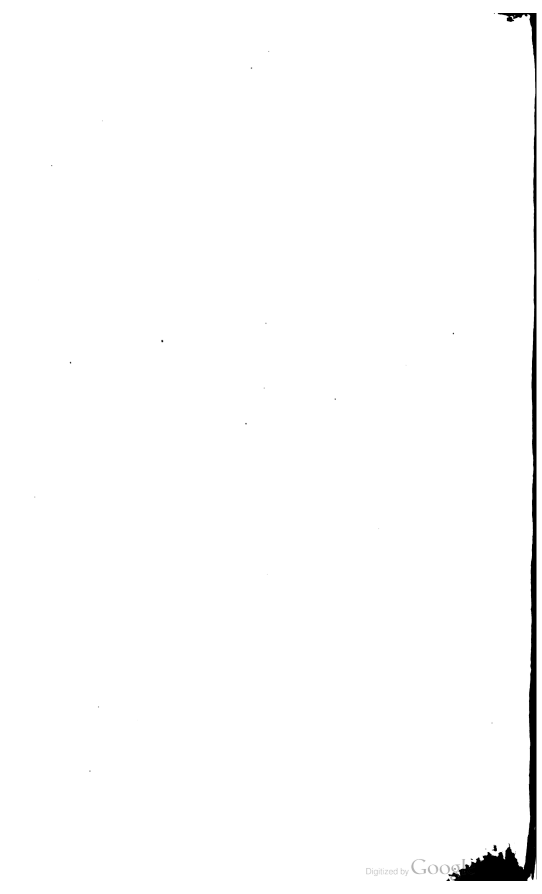
4. Послъднее сочинение графа Л. Н. Толстого "Парствие Вожие внутри васъ". Критический разборъ. Цъна съ пересылкою 60 кон.

5. "Папство, какъ причина раздъленія Церквей, или Римъ въ своихъ сношеніяхъ съ Восточною Церковію". Докторское сочиненіе о. Владвміра Гетте. Переводъ съ французск. К. Истомина. Харьковъ. 1895. Ц. 1 р. съ перес









This book should be returned to the Library on or before the last date<sup>3</sup> stamped below.

A fine of five cents a day is incurred by retaining it beyond the specified time.

Please return promptly.

١

Digitized by Google

