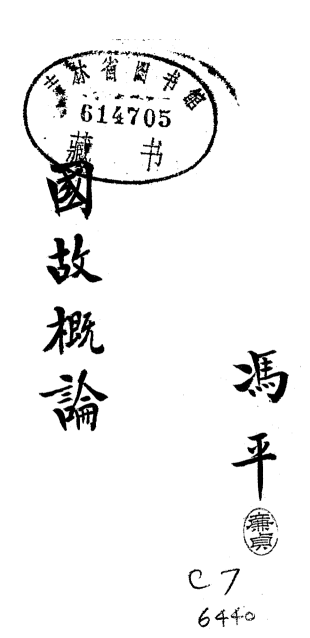
**瑛泾区没收地主图書** 



書籍不過是學問的一項,眞求學的還要靠書籍以外的經 正,又苦無此機緣,且非書賈之所喜。而國內各學校,相率採為課本 語以贈讀者: -- 且威其輕我仔屑也--- 其有未敢茍同考,別為商訂,並取章太炎先生 省教育會講演國學,患會為筆錄;乃囑思校讀其新輯之章氏國故概論 ,益覺罪答之深!今得讀此册,覺其剪裁精當,枝蔓盡去,且欣 ,幸!幸!自思往昔筆錄之國學概論,急就成章,每多錯誤;屢欲訂 國故研究會諸同好,以恐喜鑽尋國故;且以往歲章太炎先生在江蘇

且慰

驗。學校不過是教育的一部分,眞施教的,還要靠學問

以外的灌輸。

曹聚仁 1九二六。七月1日

歷史非小說傳奇 經史諸子非宗教 緒題 論詞

目次

第第一 祛惑 中國與中國文化

甲

經史非神話

Z 丙

治國故之方法

上海國故研究會編

通小學

丙

明地理

本

第 論 丙 乙 甲 一

經學家之 派別 經學家之 派別

文學

知古令人情變遷

辨書籍眞僞

甲

### 論概故國氏章

4

# 上海國故研究會編

新 論 (賓) 工氏國故概論

## 一• 中國與中國文化

爲名,實因夏水而得;是水或謂之夏,或謂之漢,或謂之漢,或謂之沔, ;梁州之地, 東北至於華陽而止; 就華山以定限, 名其國土日華。 夏之 神靈之胄,自西方來,以雅樂二州為根本。雅州之地,東南至於華陰而止 中國之名,別於四裔而為言。諸華之名,因其民族初至之地而為言

凡皆小別互名。地在棄梁之際,因水以爲族名,猶生姫水者之氏姬,生姜

水者之氏姜也。其後因族名地,而關東亦以東夏著。下逮劉季,撫有九共

動機技圖支章 禮樂射御書數 名,互攝三義,建漢名以為族,而邦國之義斯在,建華名以為國 與匈奴西域相倚,聲教遠暨,復受漢族之稱。是故華云夏云漢云,隨舉

漢人治六藝,出戰國諸賢上,而哲理全廢。魏晋六朝,哲理昭明;六數中 **頗盛,中唐以後,不復振矣。朱儒有側重考據者:如沈括陸佃吳曾陸游洪** 禮樂數書,亦日進一日,可謂無所偏勝。隋唐沙門治佛法,精審遠邁往代 者而六藝途衰。漢代以還,習六藝者固不之其人,而習歷史政事者尤衆 ,情儒道名法之哲理未彰耳。歷史政事,為唐代所擅勝,數學禮學,初唐 族之義亦在。此中華民國之所以證 我國學術思想,與時俱進,第代有盛衰有偏勝耳。周初嫻於六藝—— ——而昧於歷史政事;老孔諸哲作,人知習歷史政事哲學三 0

透洪邁王應麟輩;應麟之學較博,然亦未得大體。有側重經世之務者,如

,而

求儀刑 中國 , 。餞刑之,與之俱進,羅甸日耳曼是矣;餞刑之,不能與之爲進, 印度 ,

希臘

,皆能有恢骥者也;其餘因舊而益短

拙

,

故走他國

以

3

增擴而不采,此

一偏也。(世之言學,有儀刑

他國者

,有因仍舊貫得之者

粗

美 브 也

悪

,固日進無

攻治學問,最忌偏心。近人好崇外來學說,舉本國學說之精

亦未有以過前人。)降至近頃,亦多推陳出新;我國學術

**邵**晉涵洪亮吉之史學,亦能自名一家。(哲理惟戴震著孟子字義疏證

自顧炎武輩出,一掃榛蕪;書數禮諸學,皆足以媲美前修

駴較周傷

明代

,理學襲朱儒之睡餘,典章制度,莫知考古;落塞極

,錢大昕

梁玉繩

矣し

数篇

,長於治史;朱祁劉於劉奉世曾鞏長於校勘;朱儒治學

司馬光

九,范祖禹

蘇軾王安石陳亮陳傅良葉邁馬端臨輩,陳馬差勝。有側重心性者為理

· 邵雅而外っ皆能獨建一幟

與魏

,晋,宋,齊

梁

,陳諸哲頡頏;他者

學派

國之於我國國情不明,雖或涉獵,盡屬皮毛;即有鑑許,未可目為定論 精乃得。至若鶩從異邦學者之說,彼所稱者和之,則其誤與偏心等。蓋異 言為異學,講政事者,目專門求是之學為廢物,此二偏也。去此偏心,**頭** 攻一科,即以他科為無足輕重,且或肆意诋毀:治漢學者目魏晉玄理爲空 劇精厲意,盧非陽人所能有也;自藥其重,而倚於人,君子恥之。)或專 大食日本是矣。餞刑之猶半不成,吐蕃東胡是矣。中國,印度,自理其業 ,今雖衰 ,猶自恢骥,其高下可識矣。古之儒墨道法尚已,離漢宋諸明哲

祛惑

國人随而尊佛;此皆道聽塗說者也!

如近以日本人好推崇陽明學派,國人即隨之而奪陽明之學;日人近倡信佛

甲 經史非神話

帝」,其疑自解。史記高帝本紀稱:「母曰劉雄,曹島大澤之陂,夢奧神 李仰射十日諸神話,未列整史,不為通儲所齒, 王充著論衡 淮南子之倫,怪誕無當,誠有可疑;然雖古鑿天關地,女蝎煉石補天,后 **総無完膺・)固無與於經史。經史所載,間有神秘性質,一整破析,即可** 蔵已者也,於是遂有身。」 語者可怪;繩之老莊 大神之迹,姜嫄魔之,足不能滿;魔其拇指之處,心體散散然,如有人建 **瞭然。詩大雅生民記后稷誕生,有「履帝武敏,敬生載宵,時離后稷」** 技能之來,或出太公或出高雅,要以技人聽聞耳!即太公誠目擊之,其 爾雅訓「武」為「迹,」「敏」為「拇,」箋言『配郊樣之時 ,其時奮電轉襲;太公住觀,則竟蛟龍於其上,途生高麗 ,訓「帝」為「帝辛氏之 ° 其事殊異 り時則有 ,痛駁踏 語

者以偏概全,好疑古籍,秀及極史,愚欲有以祛之:古籍如山海

..5

間依然有假託之可能。猶憶哪中有奸夫奸婦,密計於雷雨中,飾雷公狀,

動機計画氏章 稅害其本夫者, 庸知劉望非籍較龍以斯太公耶?—此其驗也!

政,禹湯有傳政,而不若周之祭,非無善政也,久故也。傳者久則論略 ;因疑史籍之古帝皇,盡屬前人偽託。夫堯典之贊堯,猶近人行述之「孜 語」;昔者孫卿有言曰:「五帝之外無傳人,非無賢人也;五帝之中無傳 惑者以堯典賛堯曰:「欽明文思安安,克明俊德,」疑漢古無斯完人

日本學者有疑禹賣為奇蹟,以近世鑿運河為例證,決「大禹治水,八

年告成」之末足信。愚則以洪水汎濫於天下,人遭切膺之痛;未庶共舉◆

引大體,文若銘誄,非質言以紀事,故流別異春秋

o

其大,是以文久而滅節,族久而絕。』(非相篇)夫尚書者不具之史,略

近則論群,略則舉大,群則舉小;愚者聞其略而不知其群,聞其群而不知

,

高編其成,八年告成,理之所有。禹貢篇則綜合報告之文,非待禹之親歷

\*\*\*總之不離古文者近是。余竝論次,擇其言尤雅者。』 妹乎「擇其言尤雅 之也。 者」,可以論古之經史矣 抑聞之太史公曰:『百家言黃帝,其文不雅馴,薦紳先生難言之。...

近世浮屠書及耶教書,迻譯者冠以經名;論者或比而同之,儕六經與 乙 經史諸子非宗教

**昕夕誦習之籍,記述較多,簡策亦繁富;其間或闡發哲學;或推尋道傷;** 成書,故用線聯貫也;此以竹簡成書,亦編絲綴屬也。經於古代,學者所 版者,亦猶浮屠書稱修多羅;修多羅者直譯為線,譯義為經,蓋彼以貝葉 浮屠書耶教書同流,其謬甚矣!案經者,編絲綴屬之稱,異于百名以下用

7

動物故道氏章 會無機徹之宗教性;即漢人訓「經」爲「常逝,」亦遂本意。 中國員幅遊閱,哲人多致力於治平之道;周秦諸學者,好談政治,其

於著述亦然。政治思想簽遂,故宗教觀念随之以衰熄。老氏揭反宗教之義

,謂·「以道蒞天下,其鬼不神。」孔氏雖崇尚祭祀,而「祭神如神在」 語,昭然揭「無神、之旨。(禮記一書,雖爲儒家要籍,然出自漢代,未

近,究其實亦有未盡同者。(歐西地小國多,統治較易,印度雖為大國 可據以為定論也。)他若墨家明鬼稱天志,陰陽家說陰陽生尅,與宗教較

未脱部落狀況,宗教因易滋生,皆與我國不同。)

教之膜拜上帝者迥異;故極典諸子,即或言「天」,言「上帝」,與宗教 中之「天」與「上帝」,仍未可作等量親一 郊祀天地社稷,於古為隆重之典機;然天子而下,未許祀天,則與那

後世史中忽述簡陋者反信為記實,殆有所蔽數—世所疑者::史記刺客列傳 荆軻項羽之跡,昭昭在人耳目,太史公本之以入錄,不待點染而自生色。 既未月睹,必以臆臆之,如水滸傳之於武松朱江者。然太史公作史,捧雅 之記荆軻,項羽本紀記垓下之圍,其有聲有色,讀者擴舌;乃以謂太史公 證之他寫,若夏侯嬰周勃灌嬰諸傳,亦記武功;但書得某城,斬首如千級 去疑,慎之又慎。伯夷叔齊,孔氏所稱,則筆之;許由務光,則缺而不錄。 太史公果有意於偽託,賴客列傳中,曷為獨詳於荆軻,豫讓聶政俱付之缺 如流水模然;豈力有未逮耶?亦無戰跡可錄,乃本其事跡以筆之耳。且 感者以史記漢書辭采豐美描寫入神,疑其過事敷張,或違其其:而於

略耶?水滸以百零八員英雄故,耐港或未能一一拳逃;刺客列傳僅五人,

論核故國氏章 已。

往合力而成;史家於甲傳,歸功於甲,乙傳又歸功於乙,專所常有。惠帝 之免於見廢,四皓與有力焉;以是見之於留侯世家,殊無足疑。至劉知幾 或以商山四皓递迴高祖之聽,疑有未盡實者;此則緣於一事之成

考漢書藝文志,已列小說於十家。然所謂小說者,乃縣志之類,如所

爾周考周紀者。又莊子有「鮨小説以干縣令」一語,乃指當時游說之士

**論**人之積習,而與小說中之虛構,亦非同科

0

有者愚騃;亦以漢臣貶斥逾分,狀王莽之惡,乃至愚騃也。此皆史家成敗

,反羞懼不敢仰視;此蓋光武中與,史臣誣更始以媚之也。又如史傳王莽

首疑「更始刮席」之事,以為更始起自草澤,已有英雄氣概;何至為衆**擁**立

太史公寧未能按次為之描寫耶?蓋亦文獻足徵者則詳,無跡可憑者則略而

110

,往

; 丽 多採取此類筆記以增之。司馬温公作通鑑,於此類增加之事實,必由各方 有因愛情而特加撤揚與貶抑者,去事實稍遠。新唐書因舊唐書記事過略 E 仙鬼怪之事,如太平廣記諸書,與聊齋誌異同流,又不可與水滸同年 即據此以推演)亦非全出於虛構。至古書中確有全出虛構者 羅證據,見有可疑,即行删去,可知作史,未有不慎重將事者 一史不同處,僅時日有前後參差,事實並非虛構。唐人始多筆記小說,頗 ,描寫生動,但亦事出有因。又所寫朱江三十六人名號 。劉朱時有世說新語一書,所記多屬有風趣之魏晉間名人言行。但其與 正史中則從不採取其說。所以正史中雖有叙事非常生動之處,然與小 最 奥近來所謂小說相近之書,為宋之宣和遺事。所記朱徽宗游李師師 ,(水滸一書當 ,類多記載神

3

不能與六國侯王晤對,徒以遊說地方官為事;則與後世所稱為小說者亦不

11

丽 語

說傳奇仍不相同

Ģ

治國學之方法

甲

部中集部而外;經,史,子三部頗多僞書,而以子部爲最。清代姚際恒古 治古書而莫明眞僞,易入迷途;故硏究國故,首重辨書爲之眞僞。四 辨書籍眞偽

清閻岩珠出,始群為考定,霧迷已近千年。經中尚有明代人所偽託者 **个偽書攷,即啟示吾人以途徑** 他此二十五篇,皆香代梅頤所假造;宋代朱熹已疑其僞,惟無確證;至 經部,尚書通行本凡五十八篇;其中惟三十三篇爲漢代。「今文」所有

北安國尚書傳,鄭氏孝經註,孟子孫奭疏……之類,皆晉代產品。惟一篇

養青中之子買詩傳,蓋出豐坊手。詮釋經典之書,亦有後人偽托 如如 ,如 信则子者甚多,蓋因說理較深,致足動人也。而列子雖

13

盐

係偽托;或證其出自兩晉六朝人手。

(三) 文子 淮南子為西漢作品;文子大部分抄自淮南,足證本書全

糟

信

造,而托名子貢;宋人假造飛燕外傳,漢武內傳,而別入漢魏叢書;竹書

以史而論:正史未有假造之者。別史中即有偽書:越絕書,漢袁康所

古文尚書,」與「僞孔傳」,較有價值,以故尚有一部分一時間之信仰者

紀年晉人所得,難辨眞偽;而近代通行本,明人所偽造,已非晉人原本。

子部中偽書甚多, 其著者凡六, 前三種尚有價值, 後三種則全不足

此書中所載器具,多非當時所有;或係六朝產品。

始入中國,時代不亦倒置?且刻子一書,漢人從未引用,亦其明證 見於史記老莊列傳中,書中所講,多取材於佛經;「佛教」東漢時

**列子蓋出晉人手** 

(五)孔叢子 四)關尹子 出三國王肅手。 此書無足論 ٥

(六)黄石公三略

唐人所造。又太公陰符經

一書,在黃石公三略之

此外更有原書奧而後人附入一部分者,如四子書,如史記,(史記說 後,係唐人李筌所造

,揚在太史公以後,顯係後人加入。 )皆有遺跡,此在讀者之精密

及揚雄

吾人以假為真,每易陷入迷途;而以少部分之僞,疑其全部分,亦足

通小學

之書;至今日則難窮年累月,亦未能盡通。蓋古今語言變遷,隔閡多而攻 行文尚須略通小學,則倂治古書,更非通小學不可。小學於古為童子識字 韓昌黎云,「凡作文章宜略識字;」所謂「 識字,」即通小學之意

西,所用省河北土語也。漢書藝文志云,「古文讀腦衛雅」 古書皆用彼時口語,而尤難畫理,則因殷代建都黃河以北

,意謂爾雅乃

15

,周朝建都

火

,

不易順通,蓋緣方言不通也。七略云:「尚書直言也。」直言意謂口辞

**《旅游》**。 尚書盤庚洛誥諸篇,在當時不過告示之流,今日讀之,「信風費牙

**究難也。第愚所謂通小學者,乃略通大概而言,與專門研究者不同** 

吾人將無可讀之書矣!

使吾人徬徨無所歸宿。如康有爲目漢以前之書皆僞

,皆為王莽劉歆所改竄

Į6

**经釋當時土語之書,尚書難解之處,皆可於爾雅致之。更申論之,吾人治** 

唐代以前之典籍,非研究小學,即不能會解;趙宋以後,其文始與今相同 、通音韻 **欲通小學凡有三法** 古人用字,常同香相通;與今人之寫別字相同。凡別字皆同

一番;古人習以為常,遂自成一例。故古時同番之字,迄今已多不同,以

是更難剖析。吾人研究古書,欲知某字即某字之轉訛,先須知古時之音

一、明訓詁 **桃而少子後義較廣而繁。吾人如不明白古時之訓詁,誤以後義附會古義** \* 都入歧途。 古時調某字為某義,後人更引伸某義轉為他義;足證古義較

17

論核故蹟氐隼 置之郡 制度,己是變遷甚多。數千年來,一遷再遷,已不知有幾許更張;秦漢所 然者,易於研究。人為者即郡縣建置之類。古來封建制度,至秦改為郡縣 ,尚約略可考,而各國戰爭之地點與楚漢戰爭之地點,亦難盡效:

故人爲者較難研究

歷來研究天然者,乾峰時有水道提綱一書;書中略於山脉而關於水道

被分明。他有大清一統志,李冉耆五種,記載簡明,可備 於今世;惟文采豐富,學者多以之供諷誦。研究人為者,有讀史方與紀要 者,亦多已變遷。冰道提綱以前,原有水經註一書,北魏人所著,已不適 奥乾隆府廢州縣志;民國代興,廢府留縣,新置之縣甚多,以故頗有出入 前於方與紀要與府廳州縣志者,唐人有元和郡縣志,亦研究人為 多效 ,偕不

不先明地理而研究國故,每有二誤:一,臆測。南北朝時

,南北隔絕

A

諸葛亮五月渡瀘,即在瀘州 江;諸葛亮所渡之地,即今四川甯遠;後人因唐代會在四川置瀘州 往往改諸實際,相距甚遠。如諸葛亮五月渡瀘,人所習知。瀘水即今金沙 **楽**閱 朱時昧於北方地勢,福建人鄭樵著通志,亦多錯誤。二,糾擬。 北魏 ,地名祖同者煩多,或以此糾纏不清。且古書中稱某地與某地相近 八著水經註,北方地勢較正確、,記述南方地誌,即錯誤百出。南 ,誤矣。至若河陰河陽當在黃河南北,而水道 中國土地 の途以

解斯理 守舊者以道德為永久不變,擬古人道德於「日月經天江河行地」,乃 社會更迭,物質機進,人情風俗亦隨之以變遷 ,易生謬誤觀念: ,未可拘泥執

也。不

已改,地名仍舊,亦易陷於舛錯者

Ţ

知古今人情變遷

 $\mathbf{B}$ 墨守而不違。

環境以變遷。政治制度既變遷,風俗亦因之而改易;社會道德必與制度風 俗邁應而後可。故古今人情之變遷,頗有足引起吾人之注意者: 1.封建時代之道德,較近於貴族;郡縣時代之道德,較近於平民。大 矯枉過正者易以古代道德為野蠻道德。 道德可分為一; a普通倫理,b社會道德,—前者不變,後者則隨

學謂「欲治其國者先齊其家,」傳謂「其家不可數而能數人者無之」, 之家不同;古代之家,不僅合父子夫妻兄弟而言,其複雜幾與小國等 此皆封建時代之道德。吾人試觀唐太宗治國,頗有成績,世稱貞觀之治 ;而其家庭則殺兄,納弟媳,無一不與大學語背遠。蓋古代之家與後世 故孟子謂「千乘之家,百乘之家。」故大學齊家治國之理,可以相通

也

者,即謀國盛忠,亦不寬假。左傳若此,史漢亦若此。禮錯創職滅七國 觀念相同,亡家亦與亡國齊觀,故保家為衆所同重。保察觀念,漢末稍 ,忠於漢室,而身夷三族,遂爲史家所鄙視矣。或古人愛家與近人愛國 公古代對於保家者,即戶位素餐,亦所贊同。史家論事,於犯事減家

衰落,六朝又復興。

酷有「王若曰孟侯朕其弟小子封」語,此王即明指周公。)及成王親政 ,復除王號。春秋記隱公桓公事,亦相類。此攝政稱王之例,後世所無 。至主之昆弟,亦可相髮。周公攤成王之政;號政時,像然稱王, (康 3. 貴族制度與現在土司願相同,惟較為文明耳。王室之族,與王同貴 ○後世屋有兄代弟位者,如明英宗被據,景素帝代行政事等。但代權

幾年,未可稱王;既稱王即不可取消。)朱人解釋尚書,未加注意,強 為解釋,益啟人疑。 **小古代大夫之家臣,與天子之諸侯等。家臣之於主,選絕對服從之義** 

**期服**功服之喪,亦有丁憂者。陶淵明詩有奔妹喪語,潘安仁悼亡詩亦有

5、丁憂去官之風,漢末甚盛;且非徒父母三年之喪然也,即兄弟姊妹

,奔喪服喪,儼有君臣之分。三國時代之曹操,劉備,孫權

,雖未稱王

此制,西漢已衰,東漢復盛,功曹別駕,皆爲州郡之屬官。屬官於主

其屬官敬事之隆,有同人主。

奔夷語,足證丁憂之風,漢晉之間甚盛。唐時此風漸息,明代始定之律

**分,非父母実不去官。** 

22

### 本

### 第一 經學

甲 經之梗概

七略始傳六藝,其始則師友讎對之辭,不在經典。墨子有經上下;賈誼書 號日世經;辨疆域者有圖經;擊虞作畿服經:經之名廣矣!仲尼作孝經 於祖廟之謂仁義,降於山川之謂與作,降於五祀之謂制度,故諸教令符號 有容經;韓非為內儲,外儲,先次凡目,亦揭署經名;老子書,至漢世, 謂之經。然經不悉官書,官書亦不悉稱經。律歷志序庖犧以來帝王代禪 經者官書;古之爲政者必本於天,殽以降命;命降於社之謂殽地 ,降

Ŀ

验機數圖氏章 鄰氏復次爲輕傳;孫卿引道輕曰:「人心之危,道心之微。」道經亦不在

六精中:此則名質固有施易,世異變而人殊化也。他若逸周書,周史所錄

\*·連山歸藏與易同科,可馬法與禮經同科皆屬官書,亦未得經名。 機體記儀法,(曲體)古稱三千,自孔子時已殘缺;漢時眞本凡五十六篇 下傳至漢,樂經散佚;禮經凡二:周禮講官制,(周官)漢亡多官一篇; 孔子删定以後,學者以之爲日常講誦之資,遂如布帛栗米之不可一日缺。 ,俗本凡十七篇。尚書百篇,漢時異本(古文)凡五十七篇,俗本(今文 \*易詩春秋三經,合之禮書,亦稱五經。(漢人不數周禮。此外左氏殷梁 )凡三十三篇(或辞作二十九篇),以漢人重令文,古文遂亡。其全存者 业子天下篇稱易詩書禮樂春秋爲六經;六經者,本官書,復得經名;

公羊為春秋之傳,小戴大戴為醴記之說,爾雅總解摹經訓詁,論語孝經

樂記周之法制,皆得目之為史。易似與史異途,而周禮太卜之官掌周易 易經爲卜筮之籍;古太史又與卜筮同居占天之職,故易經亦史也。太史公

秋,記事之籍; 詩經歌詠政事, (國風歌詠列國

- 徐永

甚大;劉歆七略,記事之史,皆入春秋家;經之與史,古原相同。倘書春

,

雅頌諷詠王室

二 ; **禮** 

輓近章學誠主六經皆史之論,始如「撥雲霧而見青天」。古人之史,範圍

以六經乃孔子為漢制作;朱儒拘執,以六經為修身之典則,皆迂論也

0 自 劣者,猶見寶貴;若曰盡善則非也。漢之今文家,遇崇前聖,推爲萬能;

說經者,所以存古,非以是適今也。先人手澤,貽之子孫,雖汙垢等

而用小戴,於名為悖。宋人為經傳作疏,去大戴而進孟子,號十三經

更

蒙混相稱

乃孔門傳記,不稱為經。)唐代定五經正義,名目混亂、禮不用問禮儀禮

動板技國民業 日:『易本際以之顯;春秋推見以至隱,』蓋謂春秋臚舉事實,中寓褒貶

,易則考察事迹以紬繹原則,用之以推來今;則易與春秋,固相

7

六經略說

表裏 也

4

锡

除之矣。奉助而生,旁溢無節,萬物不足襲其宰割,壞地不足容其膚寸,

**地元恒静曰利永貞,而天德固不可爲首,是則羣動本無所宗,雖太極亦養** 

有訖盡,故太極為旋機,羣動之所宗主,萬物資以流形。乾元恆

四動日龍

節。易所常言,亦惟婚姻刑法為多。易鼓萬物而不與聖人同憂,生生者未

促矣。易無體而咸爲體,人情所至,惟淫泆撙殺最奮,而聖王爲之立中制 上經始乾坤,既成萬物;而下經訖于未濟,物不可窮;言成旣濟者,斯局 記人事遷化,不越其穩,前事不忘,故損益可知也。夫非纖記歷序之儕

——傳曰:「夫易彰往而察來,開物成務。」六十四序雖難知,要之

٠.5

目類隣也。上世史官誠草略,亦由德廣所及,不可繇稱,所謂上下知有之 稱「欽明文思安安,允恭克攘,光被四表,格於上下」,又與魏晋州都品 五帝獨紀堯舜,其孔子時書缺有閒也。外史掌之,左史讀之,文或隱沒而 ,」「蕩蕩乎民無能名焉。」循堯上推,則文指念微,三皇書亦不載,而 **黄绿。惟尧典配事,文不其途而以美言總攝,猶與漢世銘頤相似;其頤德** 易也。』由是觀之:勝不必優;敗不必劣,各當其時 •,失其所適,過不在深。動天下滅君主而不可危也,侮妻子用顏色而不可 時以觀百世變遷,有位以觀一人進退。易略例曰:『犯時之忌,罪不在大 **赚成既濟,其終猶有濟也。以是思憂,疢如疾首,可知矣!若夫時有廢與** 事有得失,則爻象之所包絡,可依以取舍也。卦則為時,爻則爲位,有 書——孔子以齊聖廣淵之才,定箸尚書,删其矯誣,去其偽辭,歸於

篇古文 謂書傳 數千 外有三家 蓋少時 舊有書傳,孔氏序而定之,則半其異同也。及漢世得諸壁中, 蹇產不調 同傳, 。當今說書有江王段孫四家 年間 也 所講肄,比老耄猶記職之。書以有傳,故百篇可以觀政,其文不憂 ,循文為說,然已不見孔壁舊傳。故其叙述故事,馬鄭已不能同 安國受之, ,徒聞伏生講授之辭,無蘇覩事狀本末 ٥ 。晚世,百篇既缺逸,二十四篇亦廢不傳 , 斯 太史公曰:「孔子序書傳」 亦勤矣 。外記如逸周書之流,足以攷迹舊聞 而太公見其文。又伏生尚書大傳亦引書 。不見書傳而說其經 ,管亦辨程古今 , ---· 致迹舊聞,猶愈馬鄰傳註之言 · 如空得春秋經,不窺左氏, 書傳禮記自孔氏 ,稱引兩京師 ,人用其私而 ,衛杜馬鄭獨以二十九 傳書訓數 儒之義

說益譎奇不

0

,上下

,

無以明其故實

然則外史

奥逸禮禮記

事

其故事遭發倚在,故孔子論五帝德黃帝顯帝項譽之事,略備文獻所徵,所

膝諷誦詩世奠繫, 」杜子春曰:「世奠繫謂帝繫諸侯卿大夫,世本之屬是 小史主次序先王之世,昭穆之繁,,其德行。 瞽矇主誦詩,並誦世

7

紫以勸戒人君。」世繁可誦,宜如急就章道姓名,次為韻語,亦詩之流也

本省~

曲,氣諸官箴容經弟子職醮祭之辭,凡有韻者悉亦詩之陪貳。周官:「瞽

。是十五流以外,六代之樂,九夏之舞,又當依其節奏,和其聲容以爲歌

**風雅頌五倍;風雅頌已三百篇,復尙有見删者,五倍之則千五百篇以上也** 

比與不可歌,因以被簡。世或疑三千為虛言,余則以九德六詩之歌,校令

,求合韶武

揚推道之,有韻者皆為詩,其容至博。其殺也,孔子删詩

,堯典立政之官制,呂刑之法律,差可以窺見一耑

**爾周書尚亦蘊奥難知。是故二十九篇雖在,亦猶廢絕而已矣!禹貢之山川** 

吳札所觀。殆與今時無大殊尤。何者?誦詩三百,弦詩三百,歌詩三百 舞詩三百,墨子猶患君子無以聽冶,庶人無以從事也。彌多則益曠于事 。從是推之,言詩三千餘篇,尙省略矣。然諸列國所常教者,無過什一。

是故立中制節不逾其數。不略取九歌比賦與世以備凡目者,水火金木土穀

卿猶欲殺詩也

遺

證

者法度之通名,大別則官制

、刑法、儀式是也。周官三百七

而復廣博多華,不宜聲樂;由是十五流者,删取三種而不偏及。孔子所定

,不道性情怨思之事,學者疲於諷誦,不煩其藝久矣。比賦與,雖依情志

,蓋整齊其篇第;不使凌亂;又求歸於禮義,合之正聲,以是爲節,而有

踏歌,猶七略所錄山陵水泡雲氣雨旱草木器械劍戲諸章,世奠繫猶急就章

**十有餘品,約其文辭,其凡目在購入世官。所謂官人守要令贊大行之流** 

無沿襲者

周制不得不變。然其刑法儀式大船,猶未失除;故奉秋傳數言周有常刑 其于威容,品節尤盡。 案禮器云經禮三百,指謂冠昏諸篇。 春官·五禮 重老 具在傳記,猶不可勝數。周書有言:『明堂所以明道,明道惟法;法人惟 習無所用者;諸儀式固亦不可盡行于叔世,誠以婚姻喪紀諸式,後昆不能 習者多矣。而刑害不以半礼相遭,豈將與周道反邪?誠以刑罰世殊 禮則入乎刑,秋官制刑二千五百。及孔氏授七十子逸禮 之別三十有四,而又上下有等,事序有別,小者至于投壺奔喪,尚特立為 篇,此則三百不爲褒矣。曲禮三千,則其揖攘之節,俎豆之數。故出乎 ,其記乃一百三十有一,軍體司馬法一百五十五篇,游夏之倫 ,重老惟寶。』幽厲亂而疇人亡,大典雖在,其委曲事條不具,是以 ,存者大共五十六 , 相 , 與誦 雖

傅

;代而遷者,或見于**稱雅。古之作樂,各用其宮,因以樂名題識五音。宮謂** ----皇始葛天氏之樂,三人操牛尾,投足以歌八闋,大司樂存其六

天之牛尾,故入周室而其用不衰。此雖樸鄙,其禽張俯仰,因陽氣以達物 之柳;柳,流也,大學之休流也。其行綴佾列,百王不同。舞者莫隆于葛 輕;輕,莖也。顯頊之六莖也。徵謂之迭;迭,列也,舜之六列也。羽 之重;重章也,薨之大章也。商謂之敏;敏謀也,神農之下謀也。角謂之 事,識也。職記微也,職,常也。」微爲徽號,常爲旗志,故志者史官所 言「春秋經世,先生之志」。志者,古文識字。其字點曰:『史,記事者也; 使民不將臨礼蹇足也。及其華者,或浸淫於巫道,故古樂在今則不用 ——旗子曰:『詩往志也;書,往誥也;春秋,往事也。』莊生亦

配當世徽號,謂書契圖象之屬矣。事亦從史而義為記徽。春秋,往昔先王

10

于共和,明前此無編年書也。

交慢,中國微矣。國史之有編年,宜自此始。故太史公錄十二諸侯年表始

油木

舊記也 **春秋,躬處小國陪臺之列,故君弒皆諱言薨。丘明雖著其事,本孔子意** 日:『文武以天保以上治內,采養以下治外。』六月者宣王北伐,小雅之變 息而詩亡,詩亡然後春秋作。』迹息者謂小雅廢,詩亡者謂正雅不作。詩序 若盗取,又亦疑于侵官,此其言[罪]言[篇]所由也。孟子曰:『王者之迹 則丘竊取之矣。」義者春秋凡例,掌在史官,而仲尼以退吏私受其法,似 不曰其君,故曰「罪我者其惟春秋乎!其事則桓齊晋文,其文則史,其義 自此始也。其序通言正雅二十二篇廢而王道缺,終之日小雅盡廢則四夷 ,不可私案,故曰天子之記。自孔子以魯故臣,依太史丘明 。孟子亦言春秋,天子之事,此由史官皆自周出,而諸侯史記當城 為主而

11

然不可復合。 秦遺老所記憶,以當代語言記之者為今文;其山崖屋壁所發見之古本,名 日古文;初無大異;卒因篇幅之多寡間有出入,各家師說復相抵拒,遂判 漢初,田何傳易,伏生口授尚書,齊魯韓三家治詩,高堂生傳禮,胡 六經遭秦火之**阪,漢之經**家遂有今文古文之分。 其別 在板本文字;就 丙 經學家之派別

粽其授受,系之以表:

公羊莊 教色彩殊濃;四家之易,施與梁丘,莫可攷見;而京氐之易 公羊記載,已多與事實相違,後之治之者,如董仲舒之春秋緊露 時尚相表裏。三家之詩,申公整飭 傳至東漢虞翻 ,時以干支相比附耳。高堂生儀禮,已不可知;大小戴則雜以離奇之辭 **今文家言,散佚殘缺不可復理;就所可理者以窺之,則今文之學,宗** 0 **彼醉粉起,猪人聽聞。何休自命胡毋生嫡傳,以春秋「為漢制作** 春秋 ,更多陰陽之說。大小夏侯治尚書,好談洪範五行 **毅**梁 - 現丘江公 胡毋生 ,韓詩外傳亦罕怪僻之論,惟翼奉治 董仲舒 領安樂 ,專重卜筮 ,何休之 ,與漢之

,

15

漢之學者,復造緯以附經,繼之以纖,靡然一

時。見存纖緯,爲數已

岩孔氏預知漢室將與者,甚矣其妄也

I

引,如「萬伯求餉」「象日以殺舜為事」者,又皆為今文所缺,則事 其宮,而得古交尙書經凡數十篇,皆古字也。孔安圖者,孔子後也, 實亦顯有不同。 是簽生問題。且書傳所載。與今文出入綦多。據善治詩書之孟子所稱 悉得其書,以攷二十九篇,(伏生今文)多得十六篇。書之篇目,綠

C.詩——叶韻之詩,便於配鄰,漢與,篇什俱存,無今古文之分。毛氏 所傳三百十一篇,雖較三家所傳多笙詩六篇;而笙詩僅存其名,未足 據之以爲古文。蓋毛詩立說不同,事跡同於左傳,典章制度同於周禮 ,訓詁與爾雅相應,此其所以爲古文獻!

D.禮——鄭康成註儀禮,並存古今文;大抵高堂生所傳十七篇與古文無 殊。孔壁得禮五十六篇,凡墳三十九篇;三十九篇中,所見多天子諸

E ·同;穀梁較公羊為翔實,亦未盡與左氏相合。春秋經文三家相同;所 為公羊作解,強以「孝子三年無改於父之道」爲說似贅。) 不同者,左氏十有二篇 **不侯張蒼及梁太傅賈誼京兆尹張敞,大中大夫劉公子皆修春秋左氏傅** 侯卿大夫之制,與今文家所謂「推士禮而致於天子」者,必有所杨繁 而賈誼新書引左氏傳處亦甚多。左氏多古文古言,與公羊頗不相 ,公穀附閔於莊,乃合為十有一篇也 。(何休

-

入治禮

,抱守殘飲;如王制之述封建

,謂「

,各五百

17

合,荀卿 地分五服

或親見之

亚周藏

其害己也,而皆去其籍。」惟荀子言醴,多與周醴

**龄分五等:公方五百里,侯方四百里,伯方三百里,子方二百里,男** 五十里,」「王養內封圖,」「天子五年一巡狩,」皆襲孟子之說, 與周官所謂「地分九服,亦各五百里,幷王畿千里,合方萬里。」「

一經常語學學 子立三公,日太師太傅太保,無官屬;又立三少以爲之副,日少師少 出自孔壁。何宴治論語,參取三家,古今文途雜。然王充論衡稱古論 傅少保,謂之三孤;又立六卿曰冢宰、司徒、宗伯、司馬、司寇、司 方一百里。」「王畿內不封國。」「天子十二年一巡狩」者不同。**如 空。六卿之屬,總大夫士庶人在官者,凡萬二千」亦不同** 大夫、八十一元士、凡百二十,」「無世卿,有選舉,」與周官「天 **王颖之述官制,謂「天子立三公、司徒、司馬、司空、九卿、二十七** 論語孝經,漢稱傳記。論語有古論齊論學論之分,古論

,周禮列入學官,皆奧漢之風氣相背馳。古文既盛行

玄王阿之說

- 強水

**兼容;王肅益復推崇古文。故三國之際,詩尊毛氏** 

,春秋拿左氏

( ) 易尙鄭 ,派別

19

一、古今

降至魏晉,風尚轉易;今文衰熄,古文嗣與。漢末,康成治經

唐玄宗所註释者也。(論語識孝經讖雕奇甚,存而不論。)

。)孝經

篇,則篇數已有不同矣。(漢書藝文志論語家稱孔子家語及孔子徒人

置法二書,太史公仲尼弟子傳中稱弟子籍;三十篇中,或有以上三書

,藝文志亦謂出自孔壁,漢人之學,今已無效;今所存者,

以下爲篇,名曰從政。』)齊論二十二篇,(多問王知道)魯論二十

,(出孔子壁中,如淳曰:「分堯曰篇後,「子張問何如可以從政」

百餘篇,文辭難解,删繁節要,乃成三十篇;藝文志載古論二十一篇

意註釋

人引公羊以释左氏之舊,與杜預春秋釋例多所抵拒。尚書 不用服而用杜 唐代輕學校而重科學,以明經進士二科取士,以孔疏為典型 、每有不同。治詩者,鄭玄王肅之間相為彼此。服虔治左氏

學之分;卒因時人偏見,鄙北貧南,孔潁達作註疏,易不用王而用鄭,左 佚;鄭本雖稱古文,未盡可信;且馬鄭師生之間,立說不同,文字不同, 更啟人疑。至東晋梅頤僞古文尚書出,託名孔安國,或變更今文,或舊壁 **臆造,以符藝文志五十八篇之數,淆亂雜糅,不可復問矣!** ,南尊杜預;尚書,北尊鄭康成,南尊僞古文尚書。唐人,初有南學北 南北朝學者好尚不同:治易,北貧王弼,南貧鄭康成;左傳 ,王服之學,遂散**佚無**遭!

,北拿服

者之思想。且書用梅頤,左氏春秋用杜預,孝經用唐玄宗,皆不歷人望

,梏禁學

ッ 沿漢

,孔安國古文已

學経 朱熹之治經

,功罪參半。 易經十二篇,類王合家於經

,清亂篇目;

21

之大反動。宋白慶歷始有孫復;復山居讀書,推衍趙匡啖助之說以治春秋

不足理學經,下猶不入類達公意之室,學愈說陋以滋後生口實,乃有宋儒

至朱初而極。邢昺杜鎬孫奭之流,所習不出五經正義,上

理學家則依附經籍以自張其說;至南朱朱晦菴出而徧註各經,又別成一風

謂三儒皆有未可盡信者。其後劉敞、歐陽修、王安石鞏皆以己意隨經;

梅頭 周易

偽爲古文,世乃以爲壁藏于宣父,其當刑正久矣。毛詩傳最篤雅,箋

而詩謹能知遠。鄭氏三禮無閒也,疏人或未通故言

,

舊事

多違

,唐人治之甚精審,非賈疏所能園拘耳

家王賴者,費氏之宗子,道大而似不肖,常見笑世儒;正義又疏略

失其宗,

0

惟儀禮喪服

陋之習り

输木

貨物放置货幣 之功;懷疑書序,遂來蔡忱之删書序,晦菴之罪。其於詩,不解古人作詩 膝卷別而出之,此其所長也。晦卷取陳摶之河屬洛書以入易,增益迷信, 此其所短也。其於書,以文體而疑、偽古文尚書,發後人考偽之緒

者票焉。太原閻若確撰古文尚書疏證,定東晋晚書寫作僞,學者宗之。濟 故 明職方郎 崑山顧炎武為唐韻正 易詩本音,古韻始明;其後言聲音訓 王之志衰;家有智慧,大湊于說經,亦以舒死 清世理學之言,竭而無餘華;多忌,故歌詩文史楷;愚民 ,而其術近工眇踔善矣!始 ,故經世先

骷

陽張爾岐始明儀禮; 而德清胡渭審察地望,系之禹頁,皆為碩儒。然草創

朱氏之學盛行,互元明二代,學子思想,又為所囿,於以激成清代之大反

**託男女以离君臣之旨,逕反詩序之說,日為男女酬答之詩,遺誤滋多!自** 

,晦菴

郷里同學

,有金榜程瑤田

,後有凌延堪三胡;——

抽木 傳補注 院南 沈:大共篤于尊信 使承其父士奇學, 揖志經術 此其所異也 復欖續周易述 除筆語尤衆。棟弟子有江聲余蕭客;聲為尚書集註音疏,蕭客為古經解鉤 **益**發舒教于揚州 精博 **農生休寧,受學婺源** o 吳始惠棟 ,始精眇不惑于錢閒;然亦氾濫百家,嘗注後漢書及王士禎 ,時樣雜元明關言;其成學著系統者,自乾涤朝始,一自吳,一自 。 先棟時有何焯陳景雲沈德潛,皆尚洽通,雜治經史文辭 , 皆陳義爾雅,淵乎古訓是則者也! ,其學好博而拿聞;皖南始江永藏震,粽形名,任裁斷 , 則汪中劉台拱李惇賈田祖 ,綴次古義,鮮下己見。而王鳴盛錢大昕亦被其風;稍 江永 ,撰九經古義周易述明堂大道錄古文尚書於: , 治小學 , 禮經 以次與起 ,算術 ,與地,皆深通 。蕭客弟子廿泉江藩 詩

,其

左

0

至

,

0

其

三胡者,匡衷承珙培暈

也

皆善

治禮;而瑤田氣通水地,聲律,工藝,殼食之學。震又教於

;往 安孫論讓皆承念孫之學;樾為古書疑義舉例,辨古人稱名牴牾者 相證明 新同獨奪史法 多密嚴瑪 ,漢儒所不能理釋;其小學訓詁,自魏以來未嘗有也!近世德清 念孫。玉裁 , ,萬斯大斯同兄弟皆鄞人 往得名家支流,非漢世凡將急就之濟也。凡戴學數家 使人無所疑眩 ,任大椿盧文弨孔廣森皆從問業。弟子最知名者,金壇段玉裁高郵王 ,諸古書文義語識者皆理解。授子引之,爲經傳釋詞, ,上溯古義而斷以己之律令,與蘇州諸學殊矣 為六書音韻表以解釈文,說文明。念孫疏廣雅,以經傳諧子轉 。其後餘姚邵晋涵 ,尤微至。世多以段王兪孫為經儒,卒最精者乃在小學 , 師事餘姚黃宗義 ,鄞全雕望艇之 **特說禮** ,尤善言明末遺事。會稽 {經 0 然自明末有浙東 ,雜陳漢宋;而 ,分析條理 明三古辭氣 兪樾 ,各從條 ,皆 湯

一溢木 以便文士。今文者,春秋,公羊,詩,齊,尚書,伏生,而排檳周官左氏 文士既以嬰蕩自喜。又恥不習經典,於是有常州今文之學,務爲瑰意眇辭 漸輕,文士與經儒始交惡。夫經說佝樸質而文辭貴優衍,其分涂自然也 ;徽州于江南爲高原,其民勤苦,善治生,故求學深邃,言直覈而無温藉 北。惠棟與,猶尚該洽百氏,樂文采者,相與依違之。及江永戴震起徽州 不絕,定海黄式三傳浙東學,始與皖南交通。其子以周作禮書通故,三代 **車學誠爲文史校隱諸通義,以復歌固之學,其卓約近史通。而說禮者羈縻** 度制大定。唯漸江上下諸學說,亦至是完集云 不便文士。震始入四庫館,諸儒皆震竦之,願飲袵為弟子;天下視文士 ,比與,飲食會同,以博依相問難,故好鎦覽而無紀綱。其流徧江之南 初,太嗣之濱,蘇常松江大倉諸邑,其民佚麗。自晚明以來,憙為文

25

,

毛詩馬鄭尚書,然皆以公羊為宗。始武進

莊存

奥

八典戴震

同時

,

獨喜

雜以識緯神祕之辭。翔鳳嘗語人曰:『說文始一而終亥,即古之歸藏也 育爲公羊釋例 能使覺者說釋。及長洲宋翔 治公羊氏 其義瑰瑋而文特華妙,與治樣學者異術,故文士尤利之。道光末,邵陽 ,作春秋正辭,猶稱說周官 ,屬辭比事, 鳳,最善傳會,牽引飾說,或采翼奉諸家,而 類列彰較,亦不欲苟爲恢詭;然其辭義温 。其徒陽湖劉逢祿 ,始專主董生

魏源夸誕好言經世,嘗以術奸說貴人,不遇。晚官高郵知州

,益牢落

万乃

0

c

凡詩今文

思治今爻為名高,然素不知師法略例,又不識字,作詩書古微

襲自珍

,段玉裁外孫也

,稍知書

,亦治公羊,典魏源相稱譽

o 而 仁和

,即歸之古文

,尤亂越無條理

心仁和

擊如仇讎,源一切提合之;所不能通

有齊魯韓,書今文有歐陽大小夏侯

,故不一致

0

而齊魯大小夏侯

,尤相攻

厚 一。

,

皇經

荀虔二家為主,氣采漢儒各家及等鑿度諸緯書。 註釋經籍者,以清代為最精審,易有惠棟述,江藩李林松述補;(用

張惠言處氏義,雖拘滯

27

清代之經籍註釋

是;短長雖異,要之皆徵其通

雅 Ì

與漢儒絕異,不以無術明治亂,故短於風議;不以陰陽斷人事,故長於求

說雖不根,然猶愈魏源輩絕無倫類者。大抵清世經儒,自今文而外,大體

總傳

,

子有井研廖平,自名其學,時有新義;以莊周爲儒術,左氏爲六經

惟德清戴望述公羊以贊論語,爲有師法。而湘潭王閱運傷注五經;閩運弟

欲以前漢經術助其文采,不素習稱墨,故所論支雜自陷,乃往往如體

信東晉古文,稱誦不衰,斯所謂倒植者。要之,三子皆好姚易卓華之辭

長為尚書通義禮經通論

,指逸書十六篇、逸禮三十九篇為劉歆矯造

少顧反

語

,

用毛傳

,棄鄭箋

0

)周禮

有孫詔讓正義

。儀禮有胡培暈

,

不具

则

**急無采杜解** 

0

公羊傳

,

諩

正義 孫用 易 }義 有陳立義疏 養 皆過舊釋 有 能 , , 大傳史紀馬鄭為主。江崩入己說 姚配 見錢大昕邵君墓志銘 **郝懿行義疏** 有陳與傳疏 加 0 春秋左傳有劉文琪正義。(用買服注 ; 古。書有江聲集注音疏,孫星衔古今文注疏 1 丽 , 用物精多,時使之也。惟醴記穀梁傳獨闕 穀梁氏淡泊鮮味 0 , 論語有劉實棚正義 (著周易姚氏學)書有劉逢祿 \_ 0

孟子有焦循正義。諸易義

不

足言

, M

詩疏稍

膠

固

,

其

他

,

~

邵晉

祵

而有穀梁正

。孝經有皮

錫瑞鄭注疏

0

爾雅

有

部晉涵

1E

世未見其

書,亦或未

成

0

烐孔

珑

翔實

,

後儒

,

治之者稀

, 前

無所

襲

5

非

\_\_

人所

能

就

О

故

他

有馬瑞辰

,(箸毛詩傳箋通釋

胡承珠

• •

箸毛詩後箋

探嘖達指,

著書序述聞尚

書今古文集解

28

者

,然皆采自古書,未有以意気折

,(皆削僞古文,

其注

·論本

機並為鄭藏及;江永 于先師 之于公羊, 在 陳義屈 餘大抵疏闊。禮記在三 高出 字,聲類相比者 鳴盛之於尚書 惠棟之于左氏 其中矣。 禮說 新疏 奇, , 信美而不離其樞者也!穀梁傳 (金男箸)禮書通故 上。若惠士奇段玉裁之於周禮 **詭更師** 而秦蕙出五禮通及窮盡二千餘年度法,欲自比通典,憙以世俗 (劉有公羊何氏釋例及解詁箋 () (段 ,從其方部 有補注)皆新疏所采也。焦循為易通釋 法 小有訓義 有古文尚書 ,亦足以名其家。黄式三為論語後案,時有善言 禮聞獨寡訓說,朱彬為訓纂,義不師古。陳裔樅 , ,觸類而 擇言皆短促,不能具 書撰異 (黄以周箸) 踏書 ,王有尚書後案 長 ・惟侯康 ,所到冰釋,或以天元 , ,凌有公羊禮疏 (惠有禮說段 了,博綜三禮 為可觀,(箸穀梁醴證)其 大體 。 其他禮笺 有漢讀及)段玉裁王 劉逢祿凌曙 ,包有公羊歷蓮 ,取諸卦爻 ,則四十九篇 術通之; 他傾言 金榜

,

4

29

孝經論語 七略

者官書,異于口説

禮記國語史記漢書資治通鑑及說文解字周髀算經

,

是八家,為二十一經,其言閱達

,

為雅

儒所不能論 九章算術

1

孝經使傅禮記通論;卽十三經者

,當財減也

,獨段玉裁

少之,謂宜增大戴

,皆保氏書數之

寸。策者,三分居一,又謙焉。以是知二書故不爲經,宜隸論語儒家

。 禮堂六經之策,皆長二尺四寸,孝經謙

半之

· 論語

,

出

Œ

一古禮

, 難博識

,固不知量也!然流俗言十三經

,孟子故儒家

,宜出

0 唯

80

入之六藝,使專為一種

,亦以尊聖泰甚

,徇其時

俗 0 六鑫

第二 文學

甲 文學之界說

章」者,不專在竹帛諷誦之間。孔子稱堯舜:「煥乎其有文章。」蓋君臣 「博學於文,」不可作「彩」。雅曰:「出言有章,」不可作「彰」。古之言「文 也。彰,文彰也。』或謂「文章」常作「於彰,」則異議自此起。傳曰•• 筆礼謂之章。說文云:「文,錯畫也,象交文。章,樂竟為一章。於,鹹 理」「文字」「文辭」皆稱文;言其采色發揚謂之妙。以作樂有閱,施之 文學者,以有文字箸於竹帛,故謂之文;論其法式謂之文學。凡「文

、朝廷、奪卑、貴賤之序,車與、衣服、宮室、飲食、嫁娶、喪祭之分謂

施于篇什。太史公記博士平等議曰:「謹案詔書律令下者,……文章爾雅 ,言文言章者,宜作["於彰]。然古者或無其字,本以文章引伸;今欲改文 ,訓辭深厚。」此寧可書作「妙彰」邪?獨以五采彰施五色,有言黻言黼

之文;八風從律,百度得數,謂之章。文章者禮樂之殊稱矣。其後轉移

命其形質曰文,狀其華美曰於;指其起止曰章,道其素絢曰彰。凡於者必 言者,梁武帝以爲文王作易孔子遵而修之,故曰文言,非矜其采飾也。**夫** 

·- 「言之無文,行而不遠。」蓋謂不能畢典禮,非欲苟潤色也。易所以有文

章為「於彰」者,惡失沖淡之鮮而好華葉之語,違書契記事之本矣。孔子曰

皆成文;凡成文者不皆彩。是故摧論文學,以文字為準,不以彩彰為準

情急於藥,錢牽其旨,韻移其意;政可類工巧圖績,竟無得也。……手

自晉以降,初有文筆之分。范曄自述其後漢書曰:『文惠其事盡於形

82

,

一触水 諸事有 武,物有匹耦,愛็相攻,剛柔相易,人情不能無然,故辭語應以爲儷 散諸體,一切是筆非文,藉此證成,適足自陷。既以文言為文,序卦說卦 文以親儷為主。又牽引文筆之說以成之。夫有韻為文,無韻為筆,是則駢 樂以存時論故,非以此爲經界也。近世阮元以爲孔子贊易,始箸文言,故 必以儷辭為文,何綠十翼不能一致?豈波瀾既盡,有所謝短乎?蓋人有陪 筆差易,文不拘罷故也。」文心雕龍云:「今之常言,有文有筆:有韻者 又何說焉?且文辭之用,各有體要:彖象爲占繇,占繇故爲韻語;文言 l,無韻者筆也o.l然雕龍所論列者,藝文之部,一切丼包,是則科分文 綜會,待條牒然後明者,周官所陳,其數一二三四是也。反是或引

端意末,若禮經,春秋經,九章算術者,雖欲為儷無由。猶耳目不可隻而

**始他张照贞学** 有一用複者;顧張弛有殊耳,文之名實未在是也,所以爲古今者,亦未在 胸腹不可雙,各任其事。含是二者,單複固恣意矣;未有一用單者,亦未

34

是也。或學論語言辭達者,以爲文之與辭,較然異職。然則文言稱文。繁

**新解解** ,體格未殊而題號有異,此又何也?董仲舒云:「春秋文成數萬。

**蒼**為章程,权孫通定禮儀,則文學彬彬稍進。」藝文志言·「秦燏滅文章

其文。』此**固以史為文矣。又曰:『漢與** 

,蕭何次律令,韓信申軍法,張

J 兼彼經傳,總稱爲文,猶曰今文家曲說云爾。太史公自序亦云:『論次

以愚許首。』文章者謂經傳謠子。遷固所稱,半非耦儼之文也。屈宋唐最

所作,既是韶文,亦多儷語;而漢書王褒傅已有楚辭之目。王逸

仍其舊題

文稱於郡中。」其文云何?以為賦邪?偕智載於禁辭,文辭不別;以為奏

不日楚文;斯則韻語耦語,亦旣謂之「解」矣。漢書寶領傳云:「以屬

或言學說文辭所由異者:學說以啓人思,文辭以增人感,此亦一往之

見也。何以定之?諸在無韻,史志之倫,記大傀異事則有感,記經常典憲

- 對水

不解者矣!

,違書之屬,適當稱爲文耳。由是言之:文辭之分。反覆自陷,可謂大惑

**腾,亦多積句,是則耦麗之體,適可稱職。乃如史官方策,有春秋,史記** 

用耦語,為其音節諧適,易於口記,不煩紀載也。戰國從橫之士,抵掌搖

署,則辭爲口說,文爲文字。古者簡帛重煩,多取記憶;故或用韻文,或

是見韻文耦語,並得稱辭,無文辭之別也。且文辭之稱,若從其本以爲部

?」曰:「君子事之爲尙,事勝辭則伉,辭勝事則賦,事辭稱則經。」」以

記條議。適後之所謂鮮也。司馬相如傳云:「景帝不好解賦。」法言吾子

云··『「詩人之賦,麗以則;辭人之賦,麗以淫。」或問:「君子尚辭乎

王孫賦, 人;過秦之倫,辭有枝葉,其威人顧深摯,則本諸從橫家;然其爲論一也 泉羽獵長楊河東,左思有三都,郭璞木華有江海,奧博翔實,極賦家之能 文:「先辭後情,尚絜而不取悅澤。」此寧可以一概齊哉?就言有韻,其不 山川,極命草木,或寫都會城郭游射郊麗之狀。若相如有子虛。楊雄有甘 也:儒家之賦,意存諫誡,若荀卿成相一篇、其足以感人安在?乃若原本 殿亦多矣。風雅頌者,蓋未有離於性情;獨賦有異。夫宛轉懷隱,賦之職 事矣,其亦動人哀樂未也?其專賦一物者,若孫卿有蠶賦箴賦,王延壽有 ,不得以威人者為文辭,不感者為學說。且文曲變化,其度無窮;陸雲論 **瀰衝有鹦鹉賦,侔色揣稱,曲成形相,嫠婦孽子,讀之不為泣** 

介冑戎士,詠之不爲奮。當其始造,非自國則無以爲也;比文成而威亦替

則無威,既不可齊一矣。持論本乎名家,辨章然否,言稱其志,未足以動

悍然擴諸文辭之外,蓋求朋文學之本抵也。

凡云文者,包絡一切箸於竹帛者而爲言,故有成句讀文,有不成句讀

文。兼此二事,通謂之文,局就有句讀者謂之文辭。諸不成句讀者表謹之

87

验太

乙 文學之分類

其規模雖少廣,然其失也,祇以於彰爲文,遂忘文字;故學說不於者,乃

如上諸說,阮氏持論偏頗,誠不足辨。最後一說,以學說文辭對立,

好學者皆然,非獨仲尼也。以文辭學說為分者得其大齊,審察之則不當。

心有疑滯,覩辨析之論,則悅懌隨之矣。故曰「發憤忘食,樂以忘憂;」凡

心。是故飲食移味,居處溫偸者,聞勞人之歌,心猶怕然。大愚不靈,無所

斯不可以一端論○又學說者。非一往不可威人○凡威於文言者。在其得我

懷味者,觀眇論則以爲恆言也。身有疾痛,聞幼眇之音,則感槪隨之矣

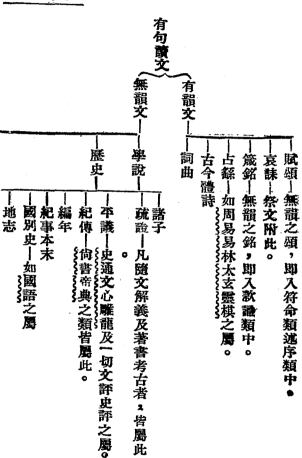
職機故國氏學 得相聯貫者言語司之。及夫萬類盆集,梦不可理,言語之用,有所不問, 于言語者。言語僅成線耳,喻若空中鳥迹,甫見而形已逝;故一事一義 。諸成句讀者,有韻無韻則分。蓋文字初興,本以代聲氣

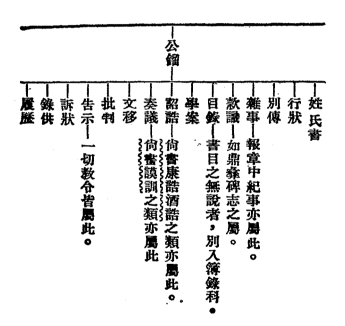
於是委之文字;文字之用,足以成面,故表謹圖畫之術異焉;凡排比鋪張 ,不可口說者,文字司之。及夫立體建行,向背同見,文字之用,又有不

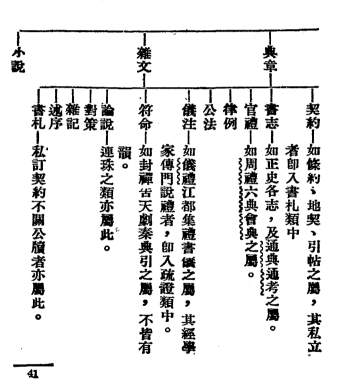
测深不可圖表者,儀象司之。然則文字本以代言,其用則有獨至;凡無句 問,於是委之儀象;儀象之用,足以成體,故鑄銅雕木之術與焉;凡鋆高 **藏文,皆文字所專屬者也。以是為主,類別之如左:** 一等錄與表譜殊者,以不皆旁行綴繫故。

36

體,旁行邪上,條件相分,會計則有簿錄,算術與有演革,地區則有名字







是。)歷史科之紀傳科(如五帝據篇是)也;春秋者,歷史科之編年類也;世 则投资公冠諸篇皆是。)曹志頼,(祭法明堂月令諸篇皆是。)學說科之諸子 注類也,(樂經已亡,無由中別。) 如禮記者,典章科之儀注類,(曲禮內 公牘、典章、雜文、小說是也。其中學說、歷史、公牘、 特録・算草 奏議類告示類也;如周禮者,典章科之官禮類也;如儀禮者,典章科之儀 者,賦頌科也;如尚書,歷史科之紀傳類,紀事本末類,公牘之詔誥 當區為各類。以此分析。則經典亦當散入各科:如周易者,占蘇科 ,(中庸禮運禮器三朝記諸篇皆是。)疏證類,(昏義冠義鄉飲酒義諸篇皆 **,赋** 與、哀蘇、簽銘、占繇、 古今體詩、嗣曲 山、學說 典章、雜文 仏しう如詩 、脈史、

本則表譜科;國語則歷史科之國別史類;三傳則學說科之疏證類也。論語

文义

類

如右所說,分無句讚文有句讀文為二列,其下分十六科,即圖畫、表讚、

技數術 術途與 始子合符。梁阮孝緒作七樂,子兵為一,面技術復在其外。隋經籍 集中無此二類矣。)凡自成一家之書,名爲諸子,然則別錄七略 類也 科之款識類;傳歎期歷史科之行狀類別傳類也 之目錄類也。文人所作總集別集之屬 世系表則又歷史科之姓氏書類也;于書志中有事文書籍等志 始以兵家天文家歷數家五行家醫方家盡入諸子。自今以後,科學漸與 了,若順宗實錄則歷史科之紀傳類也。<<br />
近世奏議實錄,皆不入集 ,皆爲獨立,不入諸子略中。晉荀勗傳錄中經分爲四部,面兵書數 ·,大抵多在雜文科中;而碑志則歷史 ,若翰苑集則公

,兵書;方

類也;年表人表則表譜科也;若百官公卿表則又典章科之官禮類也;宰相

,則又歷史科

順科之奏議

,則別

一審之中,分科各異,如紀傳則歷史科之紀傳獨也;書志則典章科之書志

者《樂說科之諸子類也;爾雅說文者,學說科之疏雜類也。至于正此

動機故國民學 則諸子所包,其數將不可計。儒家道家同為哲學,墨家陰陽家同為宗教

若荀勗之雜撰文章家集叙,摯虞之文章志,傅亮之續文章志,隋書皆列入 故;(見周語)管子有形勢解,立政九敗解,版法解,明法解;韓非有解老 史部簿錄篇中,皆為近似。而後人則於別集總集而外,又立一文史類,蒐 **雑文小說諸科** 上自經說,下至近世之智記,此皆疏證類也。其最古者;若尚書,有大誓 其次或自成一家,或依附舊籍,而皆以實事求是爲歸者,則通名爲疏證; 似亦不須分立矣。此與歷史公牘典章小說諸科皆相涉入,惟于雜文則遠耳。 , ,喻老,此亦疏證類也。而近人別集,如戴震,錢大昕,段玉裁,阮元輩 其間雜文甚少,而關於考證者多,是亦疏證類也。此類與歷史公牘典章 ,則皆相涉入者也。其有商度文史,自成一家者名曰平議

此種,錄入其中,則名質相去遠矣。今之史評,若史通是也,今之文評

9.

一当木

之情。 別錄署禮記,亦有通論,不專以題名為質;其鮮精微節練,本之名

家,與縱橫異轍。由漢以降,實誼有過來,在儒家。東方朔設非有先生之

45

世箸論,在諸子,未有率爾持辨者也。九流之言,擬儀以成變化者,皆論

业周有齊物,公孫龍有堅白白馬,孫卿有禮樂,呂氏有開春以下六篇:前

o\_]論官有司士之格,論囚有理官之法,莫不比方。其在文辭,論語而

F

之:輻竹以爲簡,有行列鮿理,故曰命;命者思也。大雅曰:「於論鼓鐘

無韻之文,至爲繁牘;集部之富,自古已然。其體例格式,可得而言

文之體例

**文者皆相涉入者也。** 

,若詩品是也;其通許文史者,若文史通義是也,此則與無句讀文有句讀

,若文心雕龍是也;其關於款識者,若金石要例是也;其關於古今體詩者

验被放圆式拿 武帝册三王,上班尚書,至 之作 徹者近是 充于漢獨稱谷永;谷永之奏,**猶似質不及文,而獨為後世宗;終之不難**平 **数**機罷九品中正,范籍議土斷,孔琳之議錢弊,皆可謂綜聚事情矣。然王 册 益 比于楊高韓奕,徒無韻耳!漢世表以陳情,與奏議異用。若薦編衡求自 漢世作奏,莫善乎趙充國,探籌而數,辭無枝葉。晉世杜預議及課 、表、檄、彈交近詩。近論,故無取紛綸之辭;近詩,故好爲揚厲之語 , 朔青二十篇,則於難家箸錄。及王褒爲四子壽德,始別爲辭人矣。 ,自文景猶近實;武帝以後,時稱詩書 文章之部,行于當官者,其原各有所受。奏、疏、議、駁近論,詔 /。與論云・・『淩議宜雅,書論宜理。』亦得其墓校云。若夫詔書 潘勛册魏公,為梅頤尚書本;晉以下代用 ,潤色鴻業,始為詩之流

就路無,文皆深麗,烽嘩可觀。蓋秦漢間上皆如李斯談逐客,鄒陽獄中上

其律

矣

刻

學女 ——對本 上典禮『知生者弔,知死者傷,』正義曰:『弔解口致命,傷辭書之於版 。而風號所自,有殊賢文者,觀於文選之有無,足以知其好尙異也● 古者弔有傷辭,證有誅,祭有頌,其餘皆於祝之辭,非箸竹帛者也

既夕禮,知死者驅。知生者購。書贈於方,若九若七若五。諸在版者!

作者,亦無韻之賦趣。大抵近論者取于名,近詩者取于縱橫,其當官奮筆

始不可見,任昉沈約祗人罪狀,言在法外。蓋自朱世茍伯子養彈文,醜詞

巧詆,辱及祖補。今雖不箸,明其爲任沈法,詩之惡惡,莫如卷伯

,然猶

,往

不見緣飾。及陳琳鍾會以下,專為恣肆。顏竣檄元凶砌,其父延之覺書而知

有書表彈文之流,為其文之箸也。檄之萌芽,在張儀檄楚相,徒述口語

秦孝王已然;其後別名爲表,至今尚辭,無取陳數,亦無韻之風也。彈文

文,可放依而作;惟誄無定制,故作者多異焉。」見於典籍者,左傳有魯 ··『大史遣之日,讚蘇。』文章流別傳曰··『詩頌箴銘之篇,皆在往古成 大大不當有誄人事,蓋稱君命為之辭。 以燕昵自誄其失,似後生所託也。詩傳曰:「喪紀能誄,可以爲大夫;」 哀公為孔子誄,列女傳述魯展禽妻誄夫事。 古者諸侯相誄,猶謂之失,況 《之證記。 曾子問曰:「賤不誄貴,幼不誄 坛,天子稱天以誄之。」周官 自傷辭出者,後有弔文。賈諠弔屈原,相和弔二世,錄在賦篇

為文鮮而迹可見於今渚。若蕭衡弔張衡陸機弔魏武帝,斯皆異時致閔,不

~,其特

皆百名以下,其字有定。贈之多者,不過九行;傷辭多者不遇百字。」上

基文-步爲哀辭。蓋君臣慎禮,不以貴龍越也。今人以哀辭施諸壽務,斯所謂失

,從震溺死

,明帝命班固於馬上三十

49

,不可致弔,於是爲之哀辭。禮以義

起,是故馬仲都以元舅車騎將軍之重

者三,畏厭溺長殤以下與鮮死者同列

曰:『崔瑗蘇順馬融等為之,率施於童殤天折不以壽終者。』蓋死而不弔

**淝猶在,有特豚魚菽之祭,爲之祭文可也。其旁出者有哀辭,文章流別** 

功德在民,祭於州邑,及夫往世特達之士,比干夷齊魯連鄭康成之倫

,近世或有

,,,, 廟

『神固不歆非頻,雖在吉祭,於古未有異姓爲主者。士禮既崩

章綠起曰:『後漢車騎郎杜篤始作祭延鍾文,』不知其吉祭耶?抑喪奠也

馬,兄弟贈奠可也。所知則賵而不奠。」今在殯宮面命以祭,言則不度。文

當棺柩之前,與舊禮言弔者異。惟束皙弔衞巨山蕭孟恩二首,斯得藏耳。今

之祭文,蓋古傷辭也。喪禮:「奠而不祭」,故既夕禮曰:「若奠,受羊如受

**\*\*** 

倫者。衛臣山為楚王璋矯詔所誅,方之舊典,宜哀辯;面東舊自郡赴夷為

『序事如傳,辭靡律調,誄之才也o』此則後人行狀,實當斯體o唐世,行狀 交以弔,亦少褒矣!其餘輓歌之流,當古農殯徒役相和,岩春杵者有歌焉 ,不在士友有傷辭,則弔交輓歌可以省。 自誄出者後有行狀,誄之爲言,桑其行迹而爲之證。故文心雕龍曰:

用。文章緣起曰:「漢丞相倉曹傅幹始作楊元伯行狀。」蓋漢末文士,事 不師古,以意題別其名。其時別傳又作,漢司空李部有家書,荀氏亦有家 **李輔錄列二十四狀,皆與序事有異;且作狀者旣爲先賢,即與讀餘議證異** 

狀之方也。知行狀為誄者,則行狀可以省。今人議論,上不因誄,下不緣

,斯並譜牒之細。其越代作傳者,又異是。若管輅別傳作於弟辰,斯行

以上攷功,固為議論作也。然以誄無恆制,多制華鮮,為方人之言,聖寶

以「贊」爲褒美之名。費象有礙,自揚雄頌趙充國始。斯則形容物類

應。贊之用不專於畫象,在畫象者乃邁與頌同職,其同異之故宜定。若夫銘

,名實相

N

,非以佐軻。諸為養象費者,佐其圖畫,非佐其人。世人昧於字訓

佐其論

見,而七路雜家有荆軻論五篇,司馬桐如所次,論有不足,輔之以贊,自

也。言辭不盡,更為增廣;在賦稱「重」,在六藝諸子稱「贊」。荆軻贊令不可

漢書贊及食貨郊配溝洫諸志,非獨紀傳。然則贊者佐助其文,非褒美之謂

為刑軻贊。」聞之舊訓:「贊者佐也,助也。」孔子贊易,禮有贊大行

自

1頭出者,後有畫象贊,所謂形容者也。文章緣起曰: 司馬相如始

,班固

佞猶多

◆在他人斯通矣

行狀

行狀所以議證,證有美惡,而誄行狀會談,不稱其職。別傳作於故資,其

· 誄與行狀,皆空爲之。欲辨章是非,配其伐閱者,獨宜爲別傳。誄

強冰

潮書於宗彝,小約劑書於丹圖。宗彝有銘,聖人之操左契。其在下士,王 ,殚代遞用,襲封之印,奕世相傳,』此其最朴略者已o周禮:大約

刻之用,要在符契。孔琳之有言: 『官莫大於皇帝,**卧**莫奪於公侯

之,又麗性焉。記檀弓曰:『公室視豐碑,三家視極楹。』桓楹,故謂之表 ;及其在墓碑者,所以下棺,表即無有,漢世乃增建之。石闕者,周官所 碑表神道石闕 以事鬼神也。上自槃盂,下逮凡杖,皆有辭以自飭,非以祝壽考也。鐘鼎 庸器,告於神明,周之尸臣,衞之孔悝莫敢僭顧名;而叔世立名,自頭**變 ) 褒鐘約,亦決勞書之,非以揚功德也。諸有服器物,勒工名以致其誠,非** 秦始皇大山諸刻,猶不稱碑。其後死人之里,鬼神之宅,刻碑者没桊。 ,其始皆在蹇廟,後鮑於墓。宮庭有碑,以此識景,廟則從

**青条魏。梁陸倕爲石闕銘,正在兩親;然自舜墓,已爲石郭,故楚語曰:** 

い,而傳

普魯有**廟**頌,自季孫行父請周而史克作之。漢揚雄爲趙充國頌,猶奉天子 命也。文章緣起曰:『漢惠帝始爲四皓碑,』猶帝者賜之也。今以匹士專 碑,守文不綜其實,因以盲瞽。觀漢世刻石稱銘者記其物,稱頌者道其辭 道,始見漢李廣傳,及晉,神道猶在碑前,為二石柱。而晚世**梁**稱為神道 神道矣。自漢以降,碑表二名轉相亂,及今無有知神道為廟制者。墓前神神 言場相應。其後墓道象之。孟子曰:「孔子沒,子貢築室於場,」則墓有 就於鬃,自甏而入,故其路謂之神道。漢有嵩山大室神道石闕銘,與說文. 者,說文云·『場祭神道也』。釋宮曰·『廟中路謂之唐。』唐即場字。索祭 | 楚靈王樂臺於章華之上,闕為石郭陂漢以象帝舜,』象九疑之初也。神道 ,斯則刻石皆頌也。周制,天子始有頌;漢則下逮庶官,名號從是弛矣

作頭餅,與賤者誄貴等。雖然,自朱穆葵邕私立證號,荀爽聞而非之。張

。準是 璠以為證者,上之所贈,非下之所造;朱葵各以衰世臧否不立,故私議之 ,則立碑固不可訓,後漢士庶,專務朋游,故吏私人黨附舊主,鴟

之以良史陪屬,申議禁斷,誠懼其妨正也。唐律:諸在官長吏,實無 獸碑表 泉之惡喻以鳳皇,斗筲之材比於伊管,稱譽過情,有亂觀聽。晉武帝以石 ,輸立碑者,徒一年。者遣人妄稱己善,申請於上者,杖一百。有藏 ,私褒長僞,下詔禁之。犯者雖會赦,皆當毀攘。延及宋世,蹇松

則亂政 同方。別傳幸有他人所作,鮮有進退,不壹於褒揚。碑郎子孫與金气貸 碑文,本頌之別,雖有陳序,則考續揚推之辭,不增其事,文勝質 為史官所取 ,坐臧論;受遣者各滅一等。』然猶許死者立碑,爲之等制。夫生人立碑 ,死者立碑則亂史。生人遣人有臧?為死者遣人,獨無臧邪?漢世 ,無害于方策。唐世漸失其度,其後浸淫

,變為序事

,與別傳

くり故不

重者

政迹

( B)習藝之文:

种,可無斷平! **其言不得不美。旣述其事,虛張功狀,觀之若異,終于貞僞混發,爲史秕** 

常人言文,多局於集部;而集外之文,亦有足多。如:

A)數典之文:

甲、官制 乙、儀注 (養禮) 如周禮、唐六典、明清會典之類。 唐開元禮等皆是 0

學小 丙、刑法 目、清四庫提要之類。 如宋律呂正義 如漢律、唐律、明律、清律之類 如劉向別錄、劉歆七略、王儉阮孝緒七錄七志、宋崇文書 清燕樂及原等。 0

甲

如九章、算法

(人)国法之類

乙 如周禮攷工記,徐光啟之龍骨車玉衡車之類

丁、醫書 丙、農事 如素問 如北魏齊民要術,元王楨農書,明徐光啓農政全書之類 如禹實、周禮職方志、水徑、水道提網、乾隆府廳州縣志

、靈柩、傷寒論、千金要方之類

٥

,讀史方輿志略之類。

經典之作,非有意於行文,諸子皆不以文稱;然其持論,內簽實肓 文之流變為式

•,千言之論,略其意,不過百名。 揚子為法言,稍有裁制,以規論語;然 外見文采,其語不可增損。漢世之論,自賈誼已繁穰,其次漸與辭賦同流 **杨巳勿能挺孟子孫卿,而復愁疾名法:『或問公孫龍詭觧數萬,以爲法** 

本盤

**單篇持論,亦優漢世。然則王列易例魯勝墨序裴頠崇有性與天道,布在文** 稅徐幹則勝 當魏之末世 語法言申鑒中論為辯不同,皆以庸言為故 子漸 騏驥 小者作姦道 君子不法也。」』(吾子篇)『或曰:「刑名非道邪?何自然也?」 「何必刑名]圍薬擊劍,反目眩形,亦皆自然也。由其大者作正道 方人不過人物志:此三家差可以攀晚周 奥 也 ,訖魏初幾百種;然其深達理要者,辨事不過論衡 О 漢世獨有石渠議奏,文質相稱,語無旁溢 , 晉之盛德, 鍾督袁準傅玄皆有家言 。此其故何也?老莊形名之學 。」」(問道篇)今以揚子所云云者,上擬龍非, ,逮魏復作 ,豈夫可與酬酢可與右神者乎? ٠, 其餘雖 ,時時見他書授引, 頻雅 ,猶可爲論宗。 ,故其言不牽章句 , 悉腐談 ,議政不過昌言 則跛鼈之與 也。自新 後漢諸 ,由

與?曰:「斷木爲茶,脫革爲鞠,亦皆有法焉;不合乎君子之道者

i

87

親荀

動機故國氏章 弗逮 。 開人不能上。 施於政事,張 裴 晉律之序, 裴秀地域之圖,其辭往往陵縣 猶弗能: 章,賈董卑卑,於是謝不敏焉。經術已不行於王路,喪緣倘在冠昏 二漢,由其法守,朝信道矣,工信度矣。及齊梁猶有機迹者,而嚴整差 潜舊常 夫持論之難,不在出入風議,藏否人羣,獨持理議禮為劇。出人 ,故議禮之文亦獨至。陳壽 賀循 徐野人 雷次宗者,蓋二載

機辨心,干實晉紀,以爲畯極不可上矣。自餘能事,盡於送往事居,不失

獨劉柳論天為勝,其餘幷廣居自恣之言也。宋又愈不及唐,濟以譁讀。近

1或欲上法六代,然上不窺六代學術之本,惟欲屬其末流:江統徙戎,陸

本名家,外方陷敵,內則亦以自債。惟劉秩沈既濟杜佑差無盈辭。持理者

風識,滅否人學,文士所優為也;持理議禮,非擅其學莫能至。自唐以降

,綴文者在彼不在此,觀其流埶,洋洋羅羅,即實不過數語。又其持論不

,朝觐

澤者 建,不如取三國志晉書宋曹弘明集通典觀之,縱不能上窺九流 佐悔;以甄名理則僻遠而無類,以議典憲,則支離而不馴。 余以為持誦文

論本 道家獨主清靜 逆収 其後經阿漸與陰陽家并,而論議益多牽制矣。漢論答者,莫如鹽鐵 記事韻文,後世莫與比隆,然非所及于持論也。漢初儒者,與縱橫相依 今謂持論以魏晉為法,上遺秦漢,敢問所安?曰:夫言亦各有所當矣。秦 世先有韓非黃公之倫 則飾游談,順守則主常論;游談恣肆而無法程 或言令世慕古人文辭者,多論其世:唐宋不如六代,六代不如秦漢; ,求如韓非解老已不可得。淮南鴻烈 ,持論信誉。及始皇幷六國,其道已险。 ,又雜神 常論寬緩而無 仙辭賦 自爾及漢 ,猶勝於滑 了,然觀 之言 攻守

,

其駁議,御史大夫丞相史言此,而文學賢良言彼,不相劃切;有時牽引小

**點帳故國氏章** 短 惟 序 有王充不循俗迹,恨其文體散撰 **戦略俄 と 焉。不然, 歆之謹審權量, 斯有倫** 孫卿,為已條秩,然多傅以疑似之言。惜乎劉歆七略 事,攻劫無已,則論已離其宗。或有却擊如爲 不得所疑止 者, ,概 江中說周官明堂諸篇 ,大體皆埤於漢, , 和 旌 乎其未有聞焉;典禮 理 之論辨 在 中,孚尹旁蓬 ,其文雖博麗哉,以持論則不中矣。董仲舒深察名號篇 ,徒爲機繞 獨持論仿佛晚周;氣體雖異 , 類似禮家,阮元 ,可以爲百世師矣!然今世能者多言規摹晉宋 之學 ,無所取材 外非可 ,近世有餘 諷誦,其次獨有昌言而 , 已不逮 謙譲 ,名理之言 有脊者也 不 ,侮弄如嘲,故發言終日而 ,要其守己有度 宜 0 至于 ,固其傾也 。今漢籍見存者 ,其六錄于漢志 甄辨 ,近世 性道 1 最 E 長 短 , 0 伐人 魏晉之 者 極 0 5 以其 亦不 略 , 9 羉

有

能自發舒;若凌廷堪禮經釋例

,可謂條理始終者;及爲儷辭

,

文體卑近,

本

M

- 基本 也 朱,慕唐朱 唐宋之過也。 有以 疏,卒之數篇之中,自爲錯牾。古之人無有也。法晉宋者知其病徵 無以 德輿呂温 非涉獵書記所能也。循實賣虛,本隱之顯,非徙竄句游心于有無同異之間 語 其本名家,不欲其本縱橫。儒言不勝,而取給于氣矜。游豶怒特 /相過 應敵,斯持論最短者也。若乃蘇軾父子,則佞人之戔戔者 廉而不節,近于彊鉗,肆而不制,近于流蕩,清而不根,近于草野 持論既奠之勝,何怪人之多言乎!夫雅而不核,近于誦數 及宋司馬光輩,略能推論成敗而已。歐陽修會率好為大言,汗漫 ,而專務溫藉,詞無芒刺:甲者職乙則曰鄭聲,乙者譏甲又云常 有其利無其病者,莫若魏晉。然則依放典醴 ,辯其然非; ,漢人之短 。凡立論 ,踩稼 い、宜思

無以

目宣其學;斯豈非崇信文集,異視史書之過哉?然今法六代者下視唐

者,亦以六代為嚴。夫李劉韓愈局促儒言之間,未能自遂;權

欲

也。

戊

八篇,則東方管輅射覆之辭所出。又成相雜辭者,徒役送杵,其句度長短 稱刺」,明詩外無官箴,辛甲諸篇,悉在古詩三千之數矣。詩賦略錄隱書十 隆也,官箴占懿皆詩,故詩序:「庭燎稱箴,沔水稱規,鶴鳴稱誨,亦父 秦官:「瞽膝掌九德六詩之歌。」然則詩非獨六義也,猶有九歌。其 詩之體例辨詩

赋成相分二篇,題號已別。然賦篇復有佹詩一章,詩與賦未離也。漢惠帝命 夏侯寬為樂府合;及武帝采詩夜誦,其辭大備。七略序賦爲四家,其歌詩 不齊,亦悉入錄。揚推道之,有韻者皆為詩,其容至博。其殺也,孔子删詩 與之別。漢世所謂歌詩者,有聲音曲折,可以弦歌。故三侯天馬諸篇,太 ,求合韶武;賦比與不可歌,因以被簡。屈原孫卿諸家,為賦多名。孫卿以

家,此又以小為大也。銘者自名器有題

", 明其

63

之時;「賦」者孰謂?謂微言相威;歌詩必類是。故「九能」有賦無詩

毛詩傳曰:「登高能賦,可以為大夫,」「登高」孰謂?謂壇堂之上,揖 選

大,有古為大名而今為小者。周語曰:「公卿至列士獻詩,瞽獻曲,史獻書

。」聲師躞矇皆掌聲詩,卽詩與箴一實也。故自虞箴旣顯

揚雄崔翢胡廣爲官箴,氣體文旨皆弗能與虞箴異;蓋隱規

,誨刺者其義

,朦踊

詩為之名。後世特以箴為一種,與詩抗衡,此以小為大也。賦者六義之一家

於賦錄。古者大司樂以樂語教國子,蓋有韻之文多矣。有古爲小名而今爲

歌而誦故謂之賦,叶於驚管故謂之詩。其他有韻諸文,漢世未具,亦容附

其為歌詩邪?將與賦合流同號也?要之七略分詩賦者,本孔子删詩意。不

史公悉稱詩,蓋樂府外無稱歌詩者。自韋孟在鄒至古詩十九首以下,不知

論本

,又此詩類;今世專以金石韻文

84

,正德

验检放函式家 ,此以大爲小也。九歌者與六詩同列,水火金木土穀謂之六府

錄者

就)原本山川則有說,(見毛詩傳)斯皆古之德音,後生莫有機作,其題

喪紀風載則有遣,(既夕禮有讀遣之文)告配鬼神則有造,(見奉官大

事爲名,則巧歷或不能數,會其有極,則百名而一致者多矣。謂後世爲序

·,當從詩賦鮥改題樂語,凡有韻者悉箸其中,庶幾人識原流,名無梦

號亦因不著。文章綠起所列八十五種,至於今日,亦有廢弛不舉者

石。失随

名為異,九歌獨在屈賦,爲之陪屬,此又以大爲小也。且文章

一流別

,今世

或繁於古,亦有古所恆視,今隱沒其名者。夫宮室新成則有發,一見檀

利用厚生謂之三事,此則山川之頌,江海之賦,皆宜在九歌。後世既以題

兮,心之哀兮!」威懷猗遠,皆曲折詠歎之詞,舊讀以爲有實義者非 子,臭達於外,國人誦之曰:「威兮懷兮,各聚爾有以待所歸兮!猗兮違 雜聲氣。鐸舞歌,聖人制禮樂篇,其有散聲為明。尋晉語載惠公改葬共世 之間 其外有短簸鐃歌,李延年復依西域摩訶兜勒之曲以造新聲二十八解。魏晉 3 但歌白於諸曲, 猶有繼 者。聲有曲折,故如呼豨幾令吾之屬,閒

亂者也

本有折楊皇華,文見莊子。皇華即小雅之篇,兩里卷襲其語;折楊以後

飛諸篇,皆處夏舊曲也。周之時人,因其言以成己意,且周世里巷歌謠

焉傅矣?然古人卽辭題署,而後人虛擬其名,何世蔑有?破斧候人燕燕于

樂府可歌,故其辭若自口出,後人雖欲摹擬,旣失其音,皮之不存

,毛辫

也 0

韻以

就

方言

0

詞之末流,有甚於反舌者;而世或言樂府與於巷陌

之特異也。若乃古今異音

,部類離合

,代有遷變,文士不達其意

, 喜改

餌

曲折,非韻

所持

,

固

致

,

何

必正

音?不悟樂府

避變

,

其為夏音則同

,未有泯亂

大略

者

也

0

沙

PE

,

方國

殊

契丹金元以降

,

多雜塞外方音

,

唐世所

未殺亂

而皆獲

其部

次

0

夫

裁泥

相

云

,

動植故屬氏学 府或時 李延年二十八解後有云折楊柳者,此皆轉相因襲者也。世言樂府聲律既亡 嗣 無韻 不宜復作,此則今日俗詞,事合宋人宮律?然猶蘇延勿替何哉? ,是猶周頌諸篇,不應常節;蓋其逗

不踰百稔 使夷俗邪音 , 聲韻乃遠離 ,不敢亂 雅 ,大師 其本;明自他 之事 族挾之以變,非自變也 , 通 俗之用 o

孫卿

府則已古矣。蒙古異音 , 夏侯寬杜夔諸公,豈能知其節邪? 。」夫詞與南北曲 者 或曰:「

李延

年已采西域之音以為武樂,隋世亦有西涼龜茲天竺康國疏勒安國諸部

夢女ー 、其節制,詞已失其律度,南北曲復曼衍不可究論,然叫音宜以官韻

為準 中o 樂府者

,最近古初

。楚漢之聲存于江左

,兩隋唐謂之清商

,隋文以

猶宜

- 輪水

官韻未相出入,此則名從主人,物從中國,古之制也。今縱不能復雅

樂

奥

2

存

即以胡戎歌也;其辭變夷從漢,亦與李延年同法。故自唐世已有短詞,

。隋世龜茲樂盛行閭閈,文帝尚云無復正聲,不祥之大。今之燕樂

世變為新聲,是乃因其節奏而文字調均從中國,

**猶以假給邊將,不及** 

漢

明自張騫以上,鞮鞻氏已用其聲歌。然獨王者施之,陳於門外,不及侯國

•後漢書班固傳作兜離。周時朱音如兜

力,兜雕

,

則所謂摩訶兜勒

,北夷之樂日禁,以

為篇

٥

<u>:</u>

東夷

之樂日昧,南夷之樂日南,西夷之樂日朱雕

**淝燕饗**,自周官林師疑養氏見其耑。小雅曰:「以雅以南,」傳曰

之詞

自龜茲樂來,何以見夷晉不可用也?應之曰:四夷之樂,用于朝會祭

宜就古二十二部,稍稍爲之分合,以存漢魏兩晉江左遺聲,于是有知 為華夏正聲,今江南荆蜀諸遊弄其緒也。比于燕樂尚清緩,有士君子

動構故屬氏章

為之調其弦匏笙賽而已矣。

世已衰

,叙傳雖非其至

既琢,復歸於樸

,

此之謂也。近世曾國藩獨慕漢書叙傳。四言之用

,自雅頌以下,獨有李斯章孟揚雄班園四家;復欲

之典禮,去其縟采,泯其華飾,無或糅雜故事以辭章句

李斯,間三句以爲韻,其熱易工。

如其辭旨,宜本之情性,參之故

訓

,

• 先氏有言: 旣

自心

其語長短不齊,陸機所謂頓挫清壯者,有常則矣。自餘四言

,

世多宗法

諸

諸四言韻語者,皆詩之流,而今多患解弛。箴之爲體,備於揚雄

之音;學之雖至,猶病傀怪,不至乃擴擴如豺狼聲,距非正以雅碩,其可

摩轢其上,固以難矣。韓愈稍欲理其廢絕,辭已壯麗,博而不約,

鮮温

獺

律

風

経緯

,非言而

有物者矣

詩之流變

導其原 **辭則何害?不然,因綠緒言,巧作刻削,呼「仲尼」以「龍蹲」,废「高** 名不經,雅俗之士,所由以造辭為戒也。若其明達雅故,善赴曲期 文章都雅,造之自我,皆合典言。後世字書既已畢離,而好破碎妄 始唐人;自屈原以逮南朝,誰則不造辭者?古者多見子夏李斯之篇 」以「隆準」,指「兄弟」以「孔懐」,稱「在位」以「食是」 ,韓愈尙優爲之。然唐人多熹造辭,近人或《爲戒;余以爲造辭 此自漢碑已 ,此雖原 爻作り 其 7,雖造 ,故其

邪?若夫碑版之辭,蟬燭不絕,體以四言,末則不韻,

學文 異焉。魏文侯聽今樂則不知倦,古樂則臥,故知數極而遷,雖才士弗能以 語日 在心為志,發言為詩

。此則吟詠情性,古今所同

,而聲律調度

70

論概故國氏章 爲美。三百篇者四言之至也,在漢獨有章孟,已稍淡治。下逮魏氏樂府,獨 情驰無節者未。若束哲之補亡詩,視章孟猶登天。嵇賺潘陸亦以**祛**疏,「悠 有短歌善哉諸行為激卬也。自王粲而降,作者抗志欲返古初,其辭安雅而

悠大上,民之厥初,於皇時晉,受命旣固。」蓋庸下無足觀!非其材劣,固

四言之载蓋矣。漢世郊祀房中之樂,有三言七言者,其辭閎麗詵蕩,不本

化

故

長而問學之助薄也!風與雅頌賦所以異者,三義皆因緣經術

,旁涉曲記

相如子雲小學之宗,以其緒餘為賦。郊祀歌者,頌之流也,通一經之士

天下宗。及陸機鮑照江淹之倫,擬以為式,終莫能至。由是言之:情性之用

然其言為文儒所不能舉。蘇李之徒,結髮爲諸吏騎士,未更諷誦

,詩亦為

·頤,而聲氣岩奧之呼召,其風獨五言為善。古者學詩有大司樂,警宗之

,在漢則主情性。往者大風之歌,拔山之曲,高超項王未嘗習藝文也

白一亦下取謝氏,然終弗能遠至。是時五言之勢又盡,杜甫以下,辟旋以 之言揚于大庭,乾陳隋爲俗。陳子昂張九齡李白之倫,又稍稍以建安爲本

有異,其歸一也。自是至於沈的丘遲景物復窮。自梁簡文帝初為新體,牀第

验本

,則對靈運爲之主。然則風雅道變,而詩又幾爲賦。顏延之與謝靈運

左,深淺

71

**欲變其奏,其風力終不速玄言之殺;語及田舍,田舍之隆。旁及山川雲物** 

及于大小雅矣。世言江左遺彦,好語玄虛,孫許諸篇,傳者已寡。陶潛皇皇

其時未有雅也,謝膽承其末流,張子房詩本之王風哀思周道無章,浸淫

以抗浮雲,其誠可以比金石。終之上念國政,下悲小已,與十五國風同流

人,而辭亦爾雅。獨風有異,憤懣而不得舒,其辭從之,無取一通之書,

不能獨知其辭,皆集會五經家,相與共誅習之。安世房中歌作于唐山夫

數言之訓;及其流風所扇,極乎王粲曹植阮籍左思劉琨郭璞諸家

, 其氣可

動樹枝圓氏章 未能成體,而魏文帝為最工。唐世張之,以為新曲,自是五言遂無可觀者。 入七言。七言在周世,大招爲其萌芽,漢則柏梁,劉向亦時爲之,顧短促

然七言在陳隋,氣亦宜朗,不雜傳配名物之言;唐世浸變舊貫,其執則不 不徹可。夫以孫許高言莊氏,雜以三世之辭,猶云風縣體盡;况乎辭無友 ;鐵縣所以起例,雖杜甫魏之矣。訖於宋世,小說雜傳藏家方枝之言,莫 以近體昌狂,篇句填委,凌雜史傳,不本情性。蓋詩賦者,所以頌善醜之 居易則日者警師之誦也。自爾千年,七言之數以萬,其可觀誦者幾何?重 可久。哀思主文者,獨杜甫爲可與;韓愈孟郊,蓋急就章之別辭;元稹白 蹇之解,競陳誣問不然之事,潛夫引以爲譏。詩又與議奏異狀,無取數典 ·,淮哀樂之情也。故温雅以廣文,與論以盡意。晚世賦碩,茍爲饒辨屈

紀,彌以加厲者哉?宋世詩埶已盡,故其吟詠情性多在燕樂,今詞又失其

摩律, 俗也 **取近體一切断之。(唐以後詩,但以參考史事存之可也,其語則不** 即韓愈可絕也o要之本情性,限解話,則詩盛;遠情性,喜雜書,則詩衰o 而後知白居易鄙倍也;数而不厭者陶潛則王維可廢也,於而不覚者謝靈運 )古詩斯自簡文以上,唐有陳張李杜之徒,稍稍删取 以為至美 **常逐古詩,多誥叴不可誦。近體乃與杯珓藏鮮相等。江湖之士,盬而稱之** 尾比于馬聲歌括。及會國藩,自以爲功,誦法江西諸家,矜其奇詭 畫正變。夫觀王粲之從軍而後知杜甫卑圖也,觀潘母之悼亡而後知元禎凡 。觀郭璞之游仙而後知李賀詭誕也,觀蘆江府吏鴈門大守叙 而詩尨奇愈甚。 考徵之士, 覩一器, 說一事則紀之五言;陳數首 ,蓋自商頌以來,歌詩失紀,未有如今日者也!物極則變 其更 , 足以機 心事諸篇 風雅 足繭 ,今宜 ,天下

78

官

情

\*

孫郭效物

,陸賈賦不

可見

,其屬有朱建嚴助朱買臣諸家

景外者也 **無期** 見 宜法 鵬鳥亦方物下居 其後漢武帝悼李夫人班楚 辣陸賈下, 横者賦之本・古者腼時三百 一端, 孫卿 , 畤 有方物 然勿能得全賦 ъ 屯 ,其辭義威不類 孫卿五賦 蓋製也。) 然言賦者多本屈原 0 (揚雄賦本 ;而 0 及宋世雪月舞鶴赭白馬諸賦放焉。洞簫長笛 ,紬釋無窮,解散賦體,易人心志。魚豢稱魯連鄉陽 相如大人赋 ,寫物效情 ,大抵孫卿之體微 挺相如 。徐幹有玄媛漏 好自悼外,及淮南 ,足以專對 自遠游流 ,七略相 ,蠶箴諸篇 。七國之際 矣 7、漢世 **尼圓扇橘賦** 樂;枚乘以大招招魂散為七發 如賦與屈原 () 陸賈 東方朔劉向之倫末 , ,與屈原橋 自實生指揮 不可得從迹;雖然 ,行人胥附 諸篇 同次 類異狀 ,難 , 班生以 , 雅書徽引 上接 , 琴笙之屬 有 O 折衝 其後 出風朱唐 **整** 揚雄

粗間

c **9** 

其說恢張譎字

子倉

,

, 時

賦

Ó

,

,蓋

有張惠言,區區修補,黃山諸賦雖未至

為揚雄臺隸,猶雖弗及。世無作者,三家亦足以殿,自是賦以泯絕。近世徒

庶幾李杜之倫,承千年之絕案,

75

一體本

靡已'色。赋亡,蓋先于詩,繼隋而後,李白賦明堂,在甫賦三大禮,誠欲

去古疏遠,世多慕小園哀江南鞏,岩以上擬登樓間居秋興蕪城之情,其

之流也。白屈宋以至鲍謝,賦道既極,至於江淹沈約,稍近凡俗。庾信之作

誠偽書,然其後漸流爲占繇矣。管輅郭璞爲人占皆有韻,斯亦賦

,純爲賦體,優孟諸家,顧少耳。東方朔與郭舍人爲隱依,以講諫,世傳

典引;用之自述,而答客解嘲舆;文辭之龢,賦之末流稱也。雜賦有隱書

之徒

,援譬引類以解締結,誠文辯之雋也!武帝以後,宗室削弱,辭臣無

,縱橫旣黜,然後退爲賦 ※。時有解散,故用之符命,即有封禪

作。

,賈誼相如楊雄諸公不見樂府、五言、其道與故訓相儷,故小學亡而賦不

欲以一朝復之,固難能也!然自詩賦道分,漢世為賦者多無詩,自枚乘外

## 甲 小學略說

之守于小學。律歷志曰「數者、一、十、百、千、萬也,其法在算術,宣之守于小學。律歷志曰「數者、一、十、百、千、萬也,其法在算術,宣地官・保氏教國子以六藝,曰禮、樂、射、御、書、數。七略列書名地官・保氏教國子以六藝,曰禮、樂、射、御、書、數。七略列書名 故劉歆言小學,獨學書數。若夫理財正解,百官以治,萬民以察,莫大乎 文彩曰:「保氏教國子,先以六書。」明節次最初也,其與九數容得並 **遺類象,二十而舞大夏;醴亦準是;獨書數不出刀筆口耳,長幼宜之。説** 習之不一時,行之不一歲,射御非兒童所任;六樂之舞,十三始舞勺,成 于天下,小學是則。」此則書數並稱,而禮樂、射、御、闕焉。蓋六藝者, 智。

動性故國武學 指事;指事者。 始于李斯。何者?人生幼而有名,冠為之字,名字者一言之殊號。如 如 。 】鄭康成注禮曰:『古曰名,今曰字。』尊討當籍,書契稱字故謂之文;其後形聲相益,如謂之字。文者物象之本;字者言學乳、故謂之文;其後形聲相益,如謂之字。文者物象之本;字者言學乳、心機前,』其時代無以明焉。說文叙曰:『蒼顯之初作者,蓋來類《 成 T # 言養領 河 朱忠傅玄皆云蒼顯爲黃帝史官 是 , 走心。四日 随體計劃。 事者,視而可識,察而見意,上下是也。二日經多謂之字,足明周世有其稱矣。六書之次,何考?人生幼而有名,冠爲之字,名字者一 為 。四日會 帝王,生於麗蓮之紀。 以 ,日月是也。三日形聲;形聲者 意;會 ,小學 意 渚の 石,比類合誼 の 在八 ; 一,崔瑗 揖所說人蓋 四,以見指撝,武信旦,形聲者,以事爲名, 曹植茶邕索涛 。世本言養韻 也。二日象形;象形、也。二日象形;象形、 如作者。 蓋本撰到曰:「t \* 書契稱字: **一、蓋**拔類象形。 平 第 名 3 作書;司馬河 以為古之王 ,象形者。 十 是也の取 蒼顏在 譬相 而變 Ŧ. 戲非 者の遷班 成の書 B 可 多 ,

本僧 能國,土本医小,尋響相投,強用並音,宜無意能。至于印度地大物博,部,雖北極漁場,南鹽儋耳,吐言難輸而被字可知,此其所以便也。海西 音,亦黻有以。蓋自軒轅以來,經略萬里,其音不得不有楚夏;并者之用以始指事者,固由夷夏所同,引以居首。者其常行之字,中土不可一用并以始指事者,固由夷夏所同,引以居首。者其常行之字,中土不可一用并 意一例,域外所無。至于計數之文,始一終九,自印度羅甸亞羅比耶皆爲 無其字,依聲託事,令長是也。」世稱稱城之文諧聲、中國之文象形,此轉注:轉注者,建類一首,同意相受,考老是也。六日假借;假借者,本 指事。轉注假借爲文字繁省之例,語言變異之端,雖城外不得闕也。六書所 徒明其大校,非復刻定之論。徵尋外紀,專任象形者,有西南天教之國。會 略與諸夏等夷,言語分為七十餘種,而文字猶守丼音之律,出疆數式則筆 祇局一方o若合地望相越,音讚雖明,語則難曉o个以六書為貰,字各歸

孔廣森詩聲類分十八部,王念孫分二十一部:大抵前修未密,後出轉稿。唐韻正始分十部,江永古韻標準分十三部,段玉裁六書音均表分十七部 殖從部次;上考經典釋文及一切經香義,舊香經審,多在其中。顧炎武為出之書,獨有廣韻,則其粲然者矣!廣韻者,今韻之宗,其以推述古音, 始舉類,三者偏廢則小學失官。自學類而下者,卷軸散亡,今所難理,後始學類,三者偏廢則小學失官。自學類而下者,卷軸散亡,今所難理,後日之治,未有不相資者焉。言形體者始說文,言故訓者始爾雅,言書韻者 易殊體。六籍雖遙,文猶可讀。古字或以香蓮借,隨世相沿。今之香韵。色然風:此則丼晉宜于小國,非大邦便俗之器明矣!漢字自古籀以下,以 漸多豁變,由是董理小學,以醫學為候人;譬猶旌旃辨色,鍾鏡習聲。 被明對轉,孔氏為勝。若其俊次五音,本之反語,孫炎章昭 不通;梵文廢閣,未踰千祀,隨俗學人,多莫能曉,所以古史荒昧 廣森詩聲類分十八部,王念孫分二十一部: ,財有應 ,车 都

,

略

,

o

蓋

小

舉

數· 義· 凡治 氏》 合態不 舊云 爲相 , ۰, 段氏 八風 業9優の次0所 顧 小. 由 "言。氏 雅 0 , 為說 從律 語の漢 郝 豬 然 生。 非 , , 之鴻 于, 專 獨 古》《唐 不 , 券、交章、注2 椎 學 此 缝、 有 }韻 無,都の說 變0段 斯 大 餘口云 宗通。若王の 文本 ff. 形 M 紐つ , 氏 , , 髓 猾 定韻 差、 審 奥 所。 , 次 字0 多 Ŋ. 桂 春, 腌 , 谷令 要于推 莫缘 價。 世 , 爲 馥 域 必之言 是 续の Ŧ. 滯。 謂 学· |孔o 筝 其 , Ż 錔 , o 0 瑕適 倉 旁 琴 並 IJ 江 所。 為非者の小 列o 舌、氏 有 故。 , 母の **9** -審 上、復 段 言の , 0 Ŧ ٥ 學之事 紐莫辨・ 若乃 于 雅 量 輕、過、 , 叉非 層 得 其 信。 殊勝。 其 二、字、 規 守 墓 經、 疏 音o 母o 母 夫 , 乎, 金石 又不 也〇 證郝 逢, 脈の 钱中 雖 , , , 古所 神 ; 依 0 固 , 速 氏 未非 雖 指\ 不 考 , 有損 無 者、治 平 崩₹ 科 梵 也回奔、秩 家 雅 音\ 有。 律の書の 6 書の符 文《義理》、疏。 韻 所 套 , , c 然 段 要 重り 速。 , , • **※後宮商** 不 窼 百 孔 · 密 , σ , 句項 世 以 1中 此 祭0 咸 知,何 Ma. 者の 可 夏 自 與 \$ 字0 -王 匆 有

故之本,王教之端。 之始,復可泛取諸乾坤,垂衣裳丽天下治邪?或言文字之始,肇起結繩,0 東;何知非帝出乎震。為大一下行九宮之法乎?爾雅始于初字;初者裁太東;何知非帝出乎震。為大一下行九宮之法乎?爾雅始于初字;初者裁太。何故三畫不為天字?又言始一終亥,是即歸城。循是以推,殺害始于一 造一字,機則有二,二必機一,宜在諸文之前o 也。 略視荆舒爲念 荆舒字說橫作。自是小學破壞,言無典常;明末有衡陽王夫之分文析字, 字而已?菊失其原,巧偽斯甚。昔二徐初治許書,方在草倒,曾未百歲而 繩縈為敷形の 同 。或言書契因于八卦,水爲坎象·《則坤圖,若爾八卦小成,乾則三畫o 病,後雖然前,乃其刻削文字,不來聲音,學清聲者之視者,其揆 刑部為為。晚有湘潭王閩運亦言指事會意,不關字形。此三王者,思 ,一畫所爲數字;此又矯誣眩世,持論不根。即如是者 の ,上以推校先典,下以宜民便俗,登專引筆**養笼殺總文** ,何故重麋成文,不以一查 ? 異 , \$

如異國矣;滯形體者,

新聞?

士,來名而不得者也!大凡感抖音者多謂形體可廣,廣則言語道盜而越鄉先達之所未祛,當推明者尚衆;何為亢越兔蹊,自絕大道?斯所謂攻難之

,又以聲音

司 遺o

,遭則形爲糟魄o

,

而書契

奥

П

語

,不悟音調相依,妙入無而外,寧有指爪不分,

7

獨為

無間の

語言緣起

,呼牛而牛

, 此必 非

·恣意妄稱也

0

。何以言雀?謂其音即

足

何以

也

也。何以言齋務?謂其音加我也。何以言鶻鴉?謂其音磔格鉤賴也;此皆言鵠?謂其音錯绪也。何以言雅?謂其音亞亞也。何以言雁,謂其音岸岸 語皆有根先,欲之有形之物,則可覩矣語皆者,不馮嚴起。呼馬爾馬,呼中

動概故關此章 大抵皆爾。以印度勝論之說儀之,實德業三各不相樣。人云馬云,是其實大抵皆爾。以印度勝論之說儀之,實德業三各不相樣。人云馬云,是其實之言毀(古晉火毀同在脂部。)土之言吐,金之言禁,風之言氾,有形者 之言底,山之言宣,水之言準,(水在脂部,準在諄部,同類對轉 以晉爲表,惟鳥爲衆;以德爲表者,則萬物大抵皆是。乃至天之言頗,地 狗者叩也。何以言人?人者仁也。何以言鬼?鬼者歸也。何以言神?神者 ?牛者事也。 (古香牛事同在之部)何以言羊? 羊者群也。 何以言狗 以晋為表者也。何以言馬?馬者武也。(古晋馬武同在魚部。)何以言牛 之世,其言語惟以表質,而德業之名爲後起。故牛馬名取先,事武之語 也;仁云武云,是其德也;金云火云,是其實也;禁云彀云,是其業 引出萬物者也。何以言祇?祇者提出萬物者也:此皆以德爲表者也。要之 實之名,必與其德,若與其業相麗,故物名必有由起。雖然

\*\*\*)火

,太古草味

llo.

皆作住.

a)以胡稱腿o

缓,爱者。

且稱狙,且者發聲詞也;以隹稱雌,隹者發聲詞也;(發聲之維,古彝器

發聲詞也; 媛之變而爲爲,元寒歌戈相轉,若援讀如撝矣。以

1腰者為漸猢,今預有猢孫之語。)胡者發擊詞也;以渠稱處,渠者發擊1作住。)以胡稱腿,(說文斬觸類,緩難之屬。晦璣毛詩草木疏云:缓之

・是故以侯稱猴・ 引」語· 乃由 举皆與人異,故其命名也,亦各有所取義。及至寓屬形體知識,多與人同 必與之特異之名;其無所噩異者,不與特名,以發聲之語命之。夫牛馬犬 牛馬 華乳以生。世稍文 物之得名。大都由于觸受;觸受之噩異者,動盪視聽,眩惑熒魄 此則假借之例也 始稱 ,侯者,簽聲詞心;(如云侯不邁哉,侯其禕而。)以爰稱 引出萬物者 ,則傷業之語早成,而後始名於實 施 日神。」先有「提」語・始稱提出萬物 故 先有 者 ,

則

,」小雅言「如蠻如髦」,傳曰:「髦,夷髦也。」第云髦云,即馬流合:馬流,或作馬畱,今作馬來。)短言為素收。誓言「庸蜀羌業,徹盧敦族」以出於歌類。尚考蠻閩二字,本由季轉,長言為馬流,(唐以前史籍皆作其出於歌類。尚考蠻閩二字,本由季轉,長言為馬流,(唐以前史籍皆作 止。其在人類亦然:異性殊族,為之特立異名,如北方稱「狄」,東北稱自無異觀,耳無異聽,必無異感,則不能奧之特異之名,故以發聲命之則 晋耳。(今人呼西南夷為苗、其實當作髦。書之三苗、舊說皆謂三族之不 必是虫類 オ子、,乃苗裔字、,非有異種名三苗也。)稍蹇則曰蠻,又稍變則曰閩,非 他。以其異族,故被之以惡名,狄貉二名準是·抑諸夏種族自西

,史記稱高陽生於若水,高辛生於江水,皆蜀西地也。雕西之姜戎者

,

詞也;(如何渠亦作何遠,俗字有詎·亦即遠字。)蓋形體相似,親俱無猜o

一篇学 之名,形性相似,則與之簽聲之名。施於人類者,種類絕異,則與之特異九夷,非貉族之號也。 由是言之: 施於獸類者, 形性絕異, 則與之特異 族,亦猶漢世以胡稱匈奴,隋唐人以胡稱西域耳。反古復始,謂胡者宜屬 亦發聲之詞,而以名貉種者。胡名初起,宜即九夷之輩,漸以其名施之貉 云夷使則介之,夷考其行。)斯又可展轉互證矣。東胡與貉,一物也,胡 作猱,戎猱一音之轉。猴類得名,亦由人之轉音,此可互證。)東方諧國 心;或稱曰戎,戎者又人之聲轉也。(顏師古匡潔正俗言今之戎獸字,當 叉四岳苗裔也の 之名;種類相似,則與之簽 聲之名:以此見言語之分,由傷受順違而起。 者當讚人脂切,人夷雙聲,其韻爲脂填衣對轉,而夷復爲發聲之語,(如 不與中國抗傷,故美之日仁人,號之日夷種。夷本人字聲轉得名。夷古 ○故於西方各種,亦不爲特立異名。或稱曰光,羌者簽聲詞

阿陽,(見釋點注)我父曰阿父,我兄曰阿兄,阿即己字,亦簽聲詞也 阿也。自稱日替老子,替亦發聲詞也。(說文"· 替",曾也。引詩替不畏明。 為朕,與台為舌音,雙聲之燕對轉。)自稱日我,我轉為義,為儀,為**繫** 个之阿字,發聲詞也。)至親無文,則稱之日**預,日及,日若,此皆簽**聲 稱先生日哥;兄爲簽聲詞,哥亦簽聲詞也。(哥從可聲,可從正聲,己即 ,亦皆發聲詞也。自稱曰言,(釋點:•言,我也。)首亦發聲詞也。自稱曰 。古人自稱股,股即替字,正當作替,股乃假借耳。替古音或如岑,故變 說文方,氣欲舒出上礙于一也。亡,反歹也。)讀若阿。(近世言阿者 人自稱奧最親屍之相稱,亦以發聲之詞言之。如古人稱先生日兄,今 變爲偶。說文云:「偶,桐人也。」偶非異物,而物形寄焉,故引伸爲寄記封禪書云:「木禺龍樂軍一願,木禺車馬一願」是也。其後木禺之字又記封禪書云:「木禺龍樂軍一願,木禺車馬一願」是也。其後木禺之字又

」字以為根,再亦母猴也。猴喜模效人舉止,故引伸之凡模擬者稱禺伸為諧誤,其字則變作識。為之對轉為緩,僞之對轉復爲嚴矣。如立 設0 伸爲讚誤,其字則變作論。爲之對轉爲緩,僞之對轉復爲緩矣 其字則變作僞。凡作爲者異自然,故引伸爲詐僞。凡詐僞者異其質,故引其字則變作僞。 先有表實之名,以次代元,而 觸受順違而 ,以次梳充· 古聲者 如立「爲」字以爲根,爲者母猴也,猴喜模效人舉止,故引伸爲作爲 語言 之 初**0** ,有枯、藁、苦、窳、沽、薄諧義,此已發其端矣。今復博徵諸 池心。 ,而表實之名因之。是故同一聲類,其義往往相似。如阮元 刘,當先緣天官· ,然則表德之名最夙矣。然文字可見者,上**貴** 表傳表業之名因之。後世先有表傳表 へ業 之名の

一禺

•

銳

。

日之稱往日,其字則變作昨。如立「半」字以為根,半者類也,類者則也作者異於自然,故引伸為獨義,其字則變為許。又自最始之義,引伸為今來夷作校,」作皆始也。凡最始者,必有創造,故引伸為造作之義。凡造炭的之義,字變為作。毛詩魯顯傳曰:「作,始也。」書言「萬邦作义,矣。如立「乍」字以為根,乍者止亡詞也。倉卒遇之則謂之乍,故引伸為矣。如立「乍」字以為根,乍者止亡詞也。倉卒遇之則謂之乍,故引伸為矣。如立「乍」字以為根,乍者止亡詞也。倉卒遇之則謂之乍,故引伸為 矣0義0義0 安樂也,從甘匹。」匹,稱也。男女之欲,安樂尤甚,亦有直刺之義。後任。半訓爲刺,又言稍甚,其實今之甚字,由半有幾。說文云:『甚,尤の,其字從干,干從假入。入一爲干,來也,入二爲半,言稍甚也:"這言友,其字從干,干從假入。入一爲干,來也,入二爲半,言稍甚也:"這言友 其字從干,干從倒入。入一為干,犯也,入二為半,言稍甚也; 其字則變作遇。凡相遇者必有對待,故引伸為對待義,其字則變作!其字則變作為。凡寄寓者非能常在,顧適然達會耳,故引伸為「逢 ,凡殊尤之義,則專作甚字。凡直刺之義,則變為描字。(俗作砍) 。凡相遇者必有對待,故引伸爲對待義Q ,其音如

誣

是矣。如立「辡」字以爲根;辨者,罪人相與訟也。(方免切)引伸則爲 大者命之爲男,舊皆以任調男,即半之字變也。侵冬自轉,男之字又變爲 九職任萬民,」注曰:「任猶傳也,」傳即傳刃之傳與半同訓。刺耕祿簽 九職任萬民,」注曰:「任猶傳也,」傳即傳刃之傳與半同訓。刺耕祿簽 一篇本 九職任萬民,」注 10 尤安樂義,: 著0 樂義,其字或借作港。毛詩小雅傳曰:『湛,樂之久也。』其後、,於是發作堪。說文云:『堪,地突也。』今言堪與是也。然由甚 ,字變作辯。治 感務能言? ,引伸則為辯論 妻,引伸復為勝任,由勝任 6用「堪」,墨子非攻篇云 在其何」是也 料板の 自由 。由辯析義引伸O 篇云 刺之義の 任 • — **派由甚字有** 引伸復為 , 引伸 往 | | | | | | 則 有

取部有緊堅,已發斯例。此其塗則在轉注假借之間。轉注者,建變為數名。(廣說此類其義無邊,今姑果五事明之。)說文句部: 託事o 餘 義○ 注少殊矣。又亦近于假借。何者?最初聲首未有遞衍之文,則以聲首秉該 者夫同意相受,兩字之訓,不異豪釐。今以數字之意,成于遞衍,固同意相受,今所言類則與戴段諸君小異。考老聲類皆在幽部,故曰建三 矣,。如上所說「為」字「禺」字「乍」字「羊」字「辨」字,一多, 為以刀剌物,於是變作辨。由刀剌義引伸則有文理可以分析者,亦得是名 、,自今日言既有遞衍者,還觀古人之用聲首,則謂之本無其字,依聲· 字 放日 則變作為。由刀勻義引伸,則瓜實可分者亦得是名,其字 在特注假借間心 建類 有拘 字遞 則變作瓣 固與轉 一 首 ) Mo

两

轉注假借

居

遷徙

氏承之,以一 說文敍曰:「轉注者,建類一首,同意相受,老考是也

非 氏所說,推之轉注,不繫于造字,不應在六書。由許瀚所說,推之轉注 作鳴,強字作靈,隹與鳥,虫與蚊,又非同部,是篆文為轉 乃豫為說文證;保氏發國子時,豈縣知千載後,有五百四十部書那?且夫 故訓既明,足以心知其意,虛張類例,亦爲縣碎矣。又分部多寡,字類 曹瑣細無足錄。休寧戴君以為考老也,老考也,更互相注,得轉注名。 鴟鶈互訓也 い古文籍篆,隨時而異。必以同部互訓爲劑 箈 者, 文為轉注者,篆文復非,更養顏史籀字斯二千餘年,文字異形 ,其數非徒什伯計也。茍形體 」,「強蚚互訓也」,形皆同部,而篆文鵰字作雕 切故訓,皆稱轉注。許瀚以為同部互訓,然後稱轉注。由 |有變而轉注隨之,故訓焉得不凌亂 ,說文:-「鵙鷻互訓 )。」前後異說 注者、 箱 , 籀文 文堆字 也一, , 離 則 ş

验佛校园氏学 **邓?余以轉注假借,悉為造字之則,汎稱同訓者,後人亦得名轉注,非六** 

所謂語基。管子曰:『凡將起五音凡首。』(地員篇)莊子曰:『乃中經 書或為夷字,從類耳。古者類律同聲,以聲韻為類,猶言律矣。首者,今 ·一就其原文字之聲類。」夏官序官,注曰:「薙讀如聲小兒頭之髯, 不為更制一字,此所謂假借也。何謂建類一首?類為聲類。鄭君周禮序曰 乳兩邊多,字之未避,語言先之矣。以文字代語言,各循其聲,方語有殊 書之轉注也。同聲通用者,後人雖通號假借,非六書之假借也。蓋字者孳 首之會。』(養生主篇)此聲音之基也。春秋傳曰:「季孫召外史掌惡臣 **荸乳日縣,即又為之節制,故有意相引伸,音相切合者,義雖小變** 名義一也。其晉或變聲相轉,疊韻相逃,則爲更制一字,此所謂轉注也

則

而問雖者焉。』杜解曰:「聖首,載暋之章首。」史記田儋列傳曰:「蒯

也,同得富聲,古音同在之類。舊,苗也,苗,舊也、古音同在幽類。舊

· 如李,麻一母也,羹,芋也,古香同在之類。當,當也

っ雪・雪

96

,以

部居形體。同部之字,聲近義同,因亦有轉注者矣。許君則聯舉其文

有遷爲,其大闕固不移。是故明轉注者,輕以同訓,緯以聲音,而不緯以

之基也。方言曰:「人之初生謂之首,初生者對華乳瘦多,」此形體之基

也。考老同在幽類,其義相互容受,其音小變,按形體成枝別,審語言,

雙莎者,有同香者,其條例不異,適舉考老疊韵之字以示一端,得包彼二

者矣。夫形者七十二余,改易殊體,音者自上古以遠,李斯無變,後代雖

同本株,赚制殊文,其實公族也。非直考老,言壽者亦同。循是以推,有

觀文,權曰:一復為兩頭,使滿三也。」終復再說,醉令皆耕。」此篇章

通論戰國之權變為八十一首,」首或首頭。吳志薛綜傳曰··「綜承韶造亂

動被放風氏章 則一語離析為二也。即紐韻皆同者,于古宜為一字;漸及秦漢以降,字體

音讀或小與古異。凡將訓纂相承,別為二文,故雖同義同音,不**竟** 

乖分,

說爲同字,此轉注之可見者。顧轉注不局于同部,但論其聲,其部居不

**考與也,考,養與也,古晉泰隊相轉。……若斯類者,同韻而紐或異** 

·此其訓詁皆同而聲紐相轉,本為一語之變,益粲然可觀矣。若是者為轉

小變,乃造殊字,此亦所謂轉注者也。其以雙聲相轉,一名一義而華乳為

嘰、秦、脂相轉,匏、瓤、幽、宵相轉,……此于古語皆爲一名,以音有

悉轉注之例也。若夫畐荀同在之類,用庸同在東類,可智同在歌類,既 在古一文而已,其後聲音小變,或有長言短言,判爲異字,而類義未殊

若文不相次者,如士與事,了與尥,丰與薬,火與人,……此類尤來。

,

二字者,尤彰灼易知,如屏舆藩,并舆七,旁舆掩,罔舆固,弱舆柔

?

一輪本 學小-之華乳者也。假借者,志而如晦,節文字之華乳者也。二者消息相殊,正 六書之經界慢,引伸之義,正許君所謂假借。轉注者,蘇而不殺,恣文字 始故為轉注。夫聲韻紐位不同,則非建類也。語言根柢各異,則非一首也 注,類讚聲類,不謂五百四十部也。首謂聲首,不謂凡某之廢 負相 例過燈,于造字之則既無奧。元和朱駿聲病之,乃以引伸之義為轉注,則 相解,同意相受,則然矣。而非建類一首,猶不得與之轉注之名。二君立 。(十二字中惟胎與始近轉注,自餘則非。)雖說交鼻窒蓋苫之屬,展轉 戴段諸君,說轉注爲互訓 待,造字者以爲蘇省大例。如此者希,能理而董之者鮮矣。 問曰:古有以相反爲義,獨亂訓爲治。說文質亂本與散分,其他若苦 ,乃汎謂初、哉、首、基、肇、祖、元、胎、俶、落、 , 大義炳然; 顧不明轉注一科, 爲文字華乳 權、與,訓 ,皆從某也

動物放圖氏章 言不言`,非者皆簡略去之邪`?答曰:`語言之始`,義相同者`,多從一聲而變

從聲以變則爲今;先言始,從聲以變則爲冬。先言疏,從聲以變則爲數之 轉變,故先言天,從聲以變則為地;先言暴,從聲以變則爲衾。先言古, 恆衡岱,五嶽之山相似,以雙聲呼之,是其則也。相對相反者,亦以一曾. 鳥;閻似驢,音亦如驢;江漢河淮狁,四濱之水相似,以雙聲呼之;吳舉 **絳,晉亦如絳;樂似欄,晉亦如欄;鴈似雁,晉亦如雁;雅似爲,晉亦如** 地發氣天不應為髮,音變則天氣下地,不應為霧。人之楊氣爲性,音變則 畢如前矣;相近者,亦以一聲轉變:-若穀不熟爲饑,音變則疏不熟爲儱。 ,義相近者多從一聲而變,義相對相反者,亦多從一聲而變。相同之例, 人之会氣爲情。妻得聲于山,音變則爲妾;辨從弟聲,音變則爲姪。紅似

為快,祖為存,故爲今,今雖習爲故常,都無本字。豈古人語言節短,諸

』(七法)其在七法,以爲一官。覃及異域,言正名者衆矣。夫三支之條 ,五旌之敎,是有專家,不得采摭。今取文字聲音,明其略例,與夫修辭

99

建聲相轉之例,雖謂苦借為快祖借為存,故借為今可也

正名雜義

字者,然相承多用通借。若特爲牛父,引伸訓獨,而詩傳又訓爲匹,

則是

者也。亦有位皆同,訓詁相反者。始為基,終為期為極,聯為發,斷為經

,獨亂為瀝清,……並以一語相變,既有殊文,故民無眩惑。自餘亦有制

先言精,從聲以變則爲粗;先言疾,從擊以變則爲徐……;此以疊韻相海

讀為等夷之等也。介為分畫,引伸宜訓兩,而春秋傳以介特為單數,則是

**覆為孑孓之子也。岩徂故為快存,今亦同斯例,顧終古未制本字耳** 

。若從

之術宜審正者,集爲雜義,非誠正名而附其班,蓋匡謬正俗之次也 西方以數聲成言,乃爲一字、震旦則否。釋故釋言而外,復有釋

非聯縣兩字,即以雙聲疊韻成語,此異於軍舉者。又若事物名號

,合

用數

俗所

用,雖爡跂二千,其不至甚憂困匱者,固賴此為轉移爾!蘇是言之,뉾于 命;是皆兩義和合,幷為 1,歲陽歲陰 ,義則難解 一稱:苟自西方言之,亦何異一字邪?今通 。放動重華,古聖之建名;阿衡所父,官僚之定

法貫之。宜若調瑟有準。親淇紐切,而知其音讀者,然抽諷廣韻;則二百 文俗者,亦數十萬,然于理正辭,或憂不速;若有創作,用續舊文,故《 字)訓(數字) 六書之從形聲,十個七八。自叔然弘嗣,則有切晉;其後或以婆羅門 兩端,皆名一字,是則書證竹笘,數必盈億也 Ī

**六渚勿辨能也。其能辨者,而九服又各異其歛侈也。晋不弔篙,彼是不朋** 

訓

墨小

- 論本 種,以同部女子為男子所公有,故無夫婦妃耦之言;婦人處子,語亦弗 。後之說文:『婦,服也,從女持帝灑靜。』曲禮:『士曰婦人,庶人曰

妻。」斯適人之定名,可知也。然士夷禮「婦人俠林」注,謂妻妾子姓, 若彼上世者,與未開之國相類,本無其事,固不必有其言矣。案柏修門人

督之子,使無歧聲,布于一國,若鄉邑相通可也! 于平聲,加之點識以示區別,所識不過百名,而切字既有定矣。雖赅笑數 不可知。世言漢文難識,不若歐洲之易簡,若專以字母韻首為網 而弗整理,其切則雜舉散字以爲用,未嘗一用字母部首,故櫃軸繁亂而讀 正二百六部建首之讀以貫疊韻;故呿险同概而韻不可知。養孫章切音之術 上世語言簡寫,故文字少面足以達诣。及其分析,非學乳則鮮不聞 **り上去傅** 

人各相非,孰爲雅言?察此其所由生,則管正字母之讀以貫變聲,未嘗

語無區別,與柏修門種勿殊,蓋處機儷皮以前之遺語爾。又父子君臣夫婦 ,各有正文,而昆弟獨段于韋束之次弟,其後乃因繰以製爨字。說文

相謂 于適長無敢有兄與昆之稱;雖適長亦以臣庶視餘子,未嘗言弟也 而尊之使蹐不可登,族人不得以其戚戚君,亦不得以其戚戚宗子 族人為宗服,齊衰三月,宗之重于家族久矣。其始鑑於立少,懼其動 。斯則兄弟昆弟,古無其文,蓋亦無其語也。大宗嗣始避,小宗嗣四親 兄雖訓長,毛公故訓義實爲茲,蓋談茲長而爲長者,亦猶令長之引伸矣 ,則孟仲及季而已,本無兄弟昆弟之名,故亦不製其字。及其立名借 。其諸麻 ,故餘子

巴武十本易犢一頭,然其算數知五而止,自五以上,無其語言,亦無曾計

則文教已隆,必在三五之際也。又聞蠻人以淡巴盃二本易羊一匹,淡

• 故見淡巴澂十本者,擴張兩手;以指切近,略知其合于二五之數,而不

之所在,八隅之殿,亦水之際,非仁羿莫能上岡之殿。仁羿者,夷羿,傅 案說文古文仁字作**归,而古夷字亦爲归,此假仁爲夷也。**海內西經:

輸本

說

,傅之故老

,習于胶類

·,故亦相引而弗替乎!又古之言人,仁夷同旨

百神

103

耳

。元元之民

中,合其他五行五色五聲五味之屬,大抵以五為度,蓋當時亦特處犧知十

,五位相得而各有台。律歷志言五六天地之

,則以爲數至于五,無可增矣。後世雖漸文明而數極三五之

之效,而易言天數五,地數五

三則上古之遺言也。當是時,以爲數至于三,無可增矣。且虛犧已有十言

言多數者,或則舉三,或則舉九。余以爲舉九者,在文教開明而後;若舉

,則五以上宜不能知也。汪容甫作釋三九篇,偏徵古籍

,凡欲甚

代以定位

**夫世無衡量籌算,人之紀數,固以指爾,以五指為極數;而不能使左右相** 知其十也。又其醫頑者識數至三而止;及奧大利亞人,則三數猶不能僚

云「夷羿取之」是也。武交宫夷俗仁,仁者壽,故「夷」與[仁],聲訓本通

104

動物技器民業

,身之仁也。』韓物碑有四方士仁,皆借仁爲人矣。乃知人與仁夷,古祇

字,蓋種類之辨,夷字從大面為人。自馬別九土,始以夏為中國之稱

與小篆一字耳,何故別訓爲仁人?則知古史言之製儿字,蓋專以稱東夷,

轉音而製夷字。然說文儿字下云:『仁,人也。古文奇字,人也。』夫古文

德,而簡樸之世,未能理也。 古蘇器,人有作仌者,重人則爲從,以小畫

二代重文則為仁,朋其非兩字矣。自夷夏旣分,不容通言為人,始就人之

為人,以就人聲而命德曰仁,仁即人字。自名家言之,人即為實,仁則為 製字從夏臼文以肖其形。自禹而上,夷夏並號曰人耳。夷俗仁故就稱其稱

以別夏人。夷俗仁,故訓曰仁人。白虎通義,謂夷者蹲夷無禮義,故儿字

形者,則益不得不叚借以爲表象,是亦執也。瞥有人言表象主義,亦一病 者動靜形容之字,踏有形者,己不能物爲其號,面多以一言概括;諸無

105

為其名。至于人事之端,心理之微,本無體象,則不得不叚用佗名以表之

同聲通用者,其趣殊矣。夫號物之數曰萬,動植金石械器之屬,已不能盡

遠,而以為司命合位寬高者之稱,是則叚借即引伸,與夫意義絕異而徒以

小徐繋說文。始有引伸一例。然鄉君以令長為叚借,令者發號,長者久

六書初造,形專意聲,皆以組成本義。惟言語筆札之用,則叚借爲多

榜一字一言,及文教日進,而音義分爲四五。夫語言文字之繁簡,從于世

道質文,顧不信哉

下體語風,以象蹲夷。且稱內西經仁郛,說文繁傳儿字注下引作人發,是

儿夷一字異讀之照徵。通其源流,正變言之,則人儿夷仌仁尽六字,于古

·輸水

验療效國氏章 '質。凡有生者,其所以生之機能,即病態所從起,故人世之有精神見象, 之忍許,客觀之存在,而表象真理也。要之,生人思想,必不能騰躍于表 此以人之材性,表象宇宙也。若言莫理,則主觀客觀初無二致,此以主觀 中空之器,莫非有形者也;而精神見象,以此爲表矣。若言字宙爲理性 想之深遠,度量之寬宏,深者所以度水,遠者所以記里,寬宏者所以形狀 社會見象也,必奧病質偕存。馬格斯牟拉以神活為言語之變洗,是則然矣 o) 皆略以人事表象。蘇是進而為抽象思想之言,則其特徵愈著。若言思 下也。本謂人自陵阜而下。)「風吹」(案吹,噓也,本謂人口出氣息 抑言語者,本不能與外物混合,則表象固不得已。若言「雨降」(案降

象外,有表象即有病質调之。其推叚借引伸之原精矣,然最爲多病

以「端麥來牟」為「天所來,」而飘行來以乞至得子爲嘉美之而造孔字,斯

水者;如

\* 在文言質言而已。文辭雖以存質爲本幹,然業曰文矣,其不能一從質言可 爭互詬,而文學之事彌以紛賦矣。 文而总更新體,無是表象日益浸淫。然賦碩之文,聲對之體,或反以代表 則有勢,羣則有窘,朋則有倗,皆恃製正文矣。而施于文辭者,猶習用舊 鑑表至尊,以牡牛表有力,以馬爵之羽表性行愷直者,久之能則有態 為工,質言為拙,是則以病質為美狹也。楊泉物理論有云,在金石曰堅 正文。如能 言以爲條別,已不盡得其本義。斯義益衰,則治小學與爲文辭者,所由忿 在草木日緊 如 右所述,言語不能無病,然則文辭愈工者病亦愈劇;是其分際 1.,如秦 ,在人曰賢,此謂本龢一語,甲乇而爲數文者。然特就簡畢常 ,如搴,如朋,其始表以猛獸羊雀 ,此猶埃及古文以

則其不免為變疣哉!惟夫庶事繁與,文字亦日華乳,則漸離表象之義而

,寨

,則

動機校選氏学 周孔,下逮赢劉,其病已淹久矣。湯武革命而及黄牛之革,皿蟲爲靈而云 知也。文益難質則表象益多,而病亦益篤。斯非直魏晉以後然也,雖上自

**建和獨云『注釋為詞,解散論體,雜文雕異,總會是同。』(文心雕能論** 象既多,鄙倍斯甚。夫言贵則日吹毛求疵,喻猛則曰鷹擊毛鷙,遷固 爲烈焉。雖然,人未有生而無病者,而病必斯其少谶汙潰染,事知所屆 **榦父之蠱,易者象也,表象光箸。故治故訓者,亦始自易,而病質亦于今 云機悉畢呈而云水落石出;排一難也,不云禍胎可絕,而云釜底抽薪:表** 語本直聚,純出史胥,其病猶少;而庸妄賓僚,謬施豫壓;案一事也 孫卿有言:「亂世之後,文章匿采。」(樂論)焉可長也。近世奏牘願移 自古爲昭,去昏就明 有其病矣。厚昧腊毒,物極必反,遂于文格,最爲傭下。是則表象之病 ,亦尚訓說求是而已。自昔文士,不錄章句,

而

雅

材

,不

業本 然殊矣。夫盤盂鐘鎮皆冶以金,几案杯箸皆彫以木,而立名各異 學變遲,疑人喋喋,欲使漸持名實,非此莫由也 梁,臺廓之藏孟子,師法義例,容有周疏,其文辭則皆藏然倡美矣!當文 之理。然苟無新造之字,則器用之漸增者,其名必彼此相借矣。即如炱煤 謂之炭。日與列宿 ,炭也,鉛也,金剛石也,此三者質素相同兩成形各異;在化學家可均 有通俗之言,有學術之言,此學既與當語不能不分之由。今若賴學其 ,古樹入地所化。亦因其形似而曰樣,不知此正宜作墨耳。雖合古無 斯周文辭之極致也。岩鄭君之譜毛詩,公彥之釋土禮,武子之訓穀 ,地與行星,在天文亦豈殊物?然施之官府民俗 , 此 ,則較

自然

- 基小

- ,則必當特造矣

验権故國氏章 言道則曰道理,其言義亦曰道理。今言仁人吾人,其旨亦有辨也;農牧之 人人可以理解,則文化易流,斯則左矣。今言道義,其旨固殊也。農牧之 大夫少而農牧多,故農牧所言,言之粉地也,而世欲更文籍以從鄙語

而詞遞缺,缺則兩義掍矣。故教者不以鄙語易文言,譯者不以文言易學說 般若者,中國義日智慧,以般若義廣,智慧不足以盡之,然又無詞以群代 里閭恒言,大體不具,以是教授,是使其意論殺,安得理解也?昔釋典言 曾仁人則曰好人,其言善人亦曰好人,更文籍而從之,當何以爲別矣?夫 非好為話識也,苟取徑便而發異意,專勿徑便也 為是不譯其義而箸其音。何者?超于物質之詞,高文典册則愈完,遞下

易言也;一曲一直曰迂,若不恃為之名,則于言宂矣。如物有大小,易言

志念之曲折,不可字字而造之,然切用者不宜匱乏。此如直行曰徑

以錦爲金類元素之名。汽本水涸也,今以汽爲烝氣之名。名實报殽,易令

故有之字,今彊借以名佗物者

,宜削去更定,若錯錄本火齊珠也

,今

111

不啻千萬,擇其要者梁而成名則可矣

兩足

見日,半歲不見日,昔名之暨;亦道下晝夜平等者,今宜何名?東西半球

相抵,昔謂之侯;東西背馳。終相會遇者,今宜何謂?以此比例

稱?釜氣上烝,昔號曰融,既烝復變,既烝復疑,今宜何號?南北極半歲

爲立名。鑑霆擊物,昔稱曰震,火山之簽,上變陵谷,下遷地滅,今宜何

馳車中止,少頃即行,此宜用輟字。古義如鐵道中斷,濟水復屬,此宜特

于言宂矣。古義有精眇翔實者,而今弗用,舉而措之,亦猶修廢官也。如 式之分合易言也;望雨物平行者漸遠而合成交角曰目;若不特爲之名,則 也;自圓心以出輻線,稍前盆大曰耎,若不特爲之名,則于言宂矣。如形

**\*\*** 

輪機故區氏章 用,益不可與造字並論矣。是故錦汽等文,必營更定。

官吏立名,疆域大號,其稱謂與事權不同者,自古月之。如秦以御史

為三公,于周特簪筆之吏。唐以侍中為宰相,于漢則奉壺之役也。然封駁

漢時「且渠」「當戶」例;然左右賢王僮僕都尉,則固譯義矣。署之中國

轉譯官號,其事尤難,蓋各國異制・無緣相擬。或謂宜一切譯音

了 如

各直,所指安在,古者有斷名刑名文名之辨,亦在位者,所宜省矣

省,故曰各省。今直隸非有二也,且亦一行省耳。然則稱各省已足,仍言

文牘、「「無言各直省,此復襲明而誤。彼時有南北直隸,故曰各直。有十三

可通者,則始于元後。如升州為府,而府仍雖以某州,最為無義。

之官,謂之給事;一孝之長,號以千總,則已甚矣。若夫展轉沿襲,至不

,其在六曹,誠有叚借一科,然亦義相引伸,體非絕遠。至于同聲通

螁和 ,義事兼具

仙木 或無姻緣。其大齊曰有因緣者,如舍利弗,母名舍利,因母立字,故名 ,此其模略可知也。橫說之,釋典言世間名字,或有因緣

地名也 。蒲姑東土,奄君之號,人地互稱也。懷壞氾汎

ラ緑事

得稱,仲中

談,東國諸吏名 人名地名,雖舉管面當知其義。從說之:苦越生子,命曰陽州

,有不可通者,亦仍其奮號而已。 ,人以

改典客,漢名鴻臚,今日主客,君等不欲影響文武而殷勤亡秦。」 稱於上頭?」攢曰:『世異之號,凡有幾也?』安世曰:『周謂掌客,秦 元魏李安世爲主客令,齊使劉機呼安世爲典客。安世曰:「何以亡秦之官 可也。又凡稱異國官號,文異則譯,文同則錄,雖在蠻貉,無所變改。昔 一由兹以

澳所有,面特為作名可也;并不能為之作名者,然後從「且集」「當戶」例

非

雷自定官號,名實旣娶,則相切者多,必不能比傳;然後如賢王僕尉

腦微效數氏學 含利弗 娶。如薩婆車多名為蛇蓋,實非蛇蓋。然則渠**找以**顯毳名,會稽以會計名 。如摩翰羅道人,生摩翰羅國,因國立名,故名摩翰羅。無因緣者 114

如曼陀婆,一名二簧。一名殿堂,二名歆槳,堂不歆槳,亦復得名爲曼陀

域多利以英吉利主名,非律賓以西班牙王名,是亦地名之有因綠者也

若朗蒐集故言,如昔儒之為春秋名字解詁者,其于古訓當意明 異 。故辨于墨子者,曰狗犬也,而殺狗,非殺犬也,可。(經下)鳥白曰 狗有縣職日犬,(說文)犬未成藥日狗,(釋畜)通言則同 , **・析言則** 

罐,霜雪白日瞪,玉石白日嫩,一說文)色舉則類,形舉則殊,故駁于孟

代殊名,方國異語,靡不集合,非一時能具數詞也。 方言列訓大者十二語 子者,日白羽之白猶白雪之白,白雪之白猶白玉之白。(告子)諸此言詞 · 有流馳而無疑止,多支別而之中央。釋故以三十餘言總持一義,諒以八

基小 — 對本 捶句皆雙,儷辭是昉,察其文義,獨多對待。然老云「爲天下谿,爲天下 」義越雨同而表裏各異,非一訓數文之限。若乃素王十翼,史聃一經

115

日吾子執事者,則斯語亦不得就也。 爱在柏舟,則「親閔旣多,受悔不少

下,百姓之命縣于執事。」尋其辭例,是亦同揆。使稱人者徒曰足下,莫

足下微利于竟外,吾子託身于盟主。」許靖與曹公書:『國家安危在于足

食矣。」使祇有我字而無同訓之吾,則斯語不得就也。滅洪與陳琳書:「

耦對放也。」此于儷辭,固傷繁鄭,抑觀莊周山木,已云「吾無糧,我無

以爲「

變我稱予,互文成句,求諸人語,理必不然,鯀儷辭盛行語須

無懷語也。若史通雜說載姚最梁後略述高펥語曰:「得既在我,失亦在予

同 ,

一者七語,而云別國之言,初不往來,舊書雅記俗語不失其方,今

是知閉關裹足之世,人操土風,名實符號,局于一言,

而文辭亦

則或

谷,」繫谷大詞,(釋水,水注:川曰谿,注谿曰谷,此廣應之異。釋山 云「谿,谷也,」故謂大同。)直取相變。孔云「危者使平,易者使傾。」 山鎮無所通;谿,說文水出通川為谷。此通塞之異。而廣雅釋山 つ、則直

義有正負,文實互施,(晉語章解:傾,危也。釋故,不易也。陸續說

,

作焉。辭例者 千不一二,而非同訓者,擅其全部矣。解氣不殊,名物異用 工,不以同訓爲尚,亦見駢枝同物,義無機要者也。 意有殊條,解須翕關,子句無施,執不可已,所以晉宋作者,皆取對待為 此卽云易平也。〕非有一調數文,亦不得為斯語矣。雖然優體爲用,故鯀 **夫琴瑟專一,不可為聽,分間布白,鄉背乃章。故懷體之用** ,即又不可執也。若言「上下無常,進退無恒 ,」(易文言 ,于是乎辭例 ",同訓

者

「魔丽不底,行而不流,」(左襄二十九年傳)一則同趣,(謂上下與

一数木 孔子書元年,子夏問曰:『曷不起初哉首基?』(張揖上廣雅表引春秋元命 **【皓鶴奪鮮,白鵰失素。』奪鮮失素,辭例一也,而素爲舉性,鮮爲加性** 也,而白爲全體,視爲一部,觀念既殊,則詞性亦殊矣。謝惠連雪賦云: 其幹例則一,詞性亦同,義有正負而度無修短者也。至如墨子經說下云: • 且元年一年,其實同也,遞數之始于一日元,駢列之舉其一不曰元。故 仁覆愍下而言旻,遠視蒼然而言蒼,函德與表色不同也。「天子曰后,麻 觀念既殊,則詞性亦殊矣。推是以言:『春爲蒼天,秋爲晏天,』(釋天) 潍退,常奥恒皆同趣。 ) 一則解馳,(謂處與行,底與流,義相反對。)要 人曰妻。」(曲禮)君母得言太后,民母不得言大妻,尊號與常名不同也 **『白馬多白,視馬不多視。』(視馬,謂馬之善視者)白馬視馬,辭例** ,

(種) 若言一人,不得言初人哉?人矣,若乃文言之竅曰:『體仁足以長人

**ļ17** 

嘉會貞固 ,與彼不相比也。封禪文曰:『導一莖六穗于庖,犧雙觡共觝之

非屬對。豪士賦序曰:「落葉俟微臟以隕,而風之力蓋寡;孟嘗濟雅門以 獸。』顏之推以爲導非訓禾之藥,是則然矣。然一言于庖,一言之獸,又

,嘉會足以合醴

, 和物足以和義,貞固足以榦事,』 和物體仁辭例則一,

118

泣,而琴之威以末。』孟嘗雍門,則殊別之人名;落葉微飇,乃經通之物

也

。獨行列傳序曰·『或志剛

,金石而越扞於強禦,或意嚴,冬霜而甘心

以琛耦萬

物;岩拘牽鮮例,不謂落葉徹臟爲人名,即謂雅門爲琴之異語矣。黨錮列

都鄙;子弟支附,過生于州國。一秦列者,以秦喻列;過半者,非以過喻半

,萬則數名,琛非數名也。宦者列傳序曰:『府署第館,棊列于

號,已不相若。上言微騰,下言風,同物也;上言雍門,下言琴,即非同

強本 于小諒。」金石二物,冬霜非二物。甘心者,甘之于心;敖扞者,非敖之 用之不得不異。野哉,其未知,蓋闕也。康誥・『孟侯朕其弟,小子封 則南朝尚無其例。高郵王氏欲以晚唐以來屬文之法,強傅古人,乃至有紀 于打也。舉此數事,亦足相明。夫儷詞相屬,自古以然。至于裁對肉稱 **群例以為準度,兩語分刺無差,白視素鮮,亦將為之穿穴,形聲改字易訓** 有堂,必改易毛公而從杞棠之異本,以與條梅相耦。其失誣矣。然則滕執 之;或舉孟子萬章篇:「親之欲其貴也,愛之欲其富也,」謂之其同義,而 更詰鞫,宜有所殺止矣。古人文義,與今世習用者或殊,而世必以近語概 是創性以適例也。近代以來,諸儒益多皮傳,觀其甚者,雖似渙解,方

明也。左氏定二年傳:『奪之杖以敵之。』奪之杖,即奪其杖也。夫何不 一股其弟,卽股之弟也。書序··『虞舜側微,堯聞之聰明。』卽堯聞其聰

ļ19

可代用乎?蓋「之」「其」「是」「者」四文,古實同義互用,**特語有輕** 

120

今世文義言之,「渚」字甚語讖雜通。尋說文者別事詞也。喪服注:「 渚

」者,明為下出也。故者義與是與此相類,至今有「者番」「者回」等語

也,故之亦與是此義同。比類觀之,知其通言互用,不得以孟子「之其」

儒家者流,儒家宜讀,者流爲句。者流,猶言此流也。釋訓之子者,是子

**偶異,而謂辭氣異施矣。** 

世,語言必先名詞,次及動詞,又次及助動詞●譬小兒欲獎棗者

,皆先言

宋有其人也!猶有未豁然者,一曰倒植,一曰閒語。倒植者,草昧未開之

高郵王氏以其絕學釋姬漢,古書冰解壤分,無所疑滯,信哉千五百年

」為「逮」,卽不逮古處也。「逝不相好」,傳云:「不及我以相好」,

二式

逝

191

。案

**棗,而後官啖。百姓昭明,壤土割裂,或順是以成語學,或遂是以爲文獻** 

即不逮相好也。公羊襄二十七年傳言:「昧雉彼視」

其排列 于有義之詞,似若縣宂,例以今世,文義又如詰詘難通。如卷耳言「采采 卷耳 1 ,而傳云「采采,事采之也。」訓上采字為事,以今觀之,似迂曲不 。又如戴馳言「載馳載騙」,傳云:「載,辭也。」其佗載可訓辭者多 ,亦不能盡合榘度,要之此方古語,必有特殊者矣。閒語者 , 閒

訓為事。如釋放云:「言閒也」,(閒即助辭)又云:「言我也,」者詩「

言告師氏」「言告言歸」「受言藏之」之輩,以今觀之,皆可訓聞,而傳

周,文學方盛,鄭于助詞,尚不能通?鄭君雖專治樸學,不尚文采,觀其

**增訓我。箋則言訓我者,凡十七見,近人率以詰詘不通病之。毛公生于衰** 

語耳。訓事訓我,不得膠執讀之。「事」與「我」卽為助詞,故載之;訓 譜序,與飛子書,固文章之傑也,然其訓說必如是云者,正以二公深通古

介

。卽視彼昧雉

也 。此

溢水 事與訓辭,同言之訓我與訓閒同,同條共貫,皆以助居吻之簽聲轉氣而 之一失乎!疏通古文,簽為凡例,故來者之任也 成句,度不可增損;或取協音律,不能曲隨己意,聽相支配,洗贅實多 義無大異;(释故:類,光也。說文:類,火光也。蒼韻篇:煌,光也 何煌煌!』晉成帝末,童謠曰:「禮禮何隆隆,駕車入梓宮。」類類煌煌 故又有訓故常法所不能限者。如古辭鷄鳴高樹顚云:『黃金絡馬頭,類類 間以何字,直以取足五言耳。亦有當時常語,非訓故所能割解者:魏武帝 潘生篇東阿王明月篇皆云:「今日樂相樂」,魏文帝朝日篇云:「朝日樂 當高郵時,斯二事尚未大著,故必更易舊訓。然後鮮義就部,是亦千慮 , M 記 E

,

123

相樂」,是樂相樂,爲當時常語也。斯二者必求其義,則窒閒難蓮,誠以

124

解,斯非類類何煌煌之例那?式微言[式微式微],傳云:「式,用也。」

用微用微,語難僚矣。(經傳釋詞以式爲發聲語,其實訓用者亦發聲。)

新非「樂相樂」之例邪?雖然類是者,亦于百之十一焉爾!<br />
不通斯例,則

,逐流忘返,則繆說茲起。世有妄人,熹云讀書不求甚解

**晋為揭橥,穿鑿者或因緣生義,信無當于本指也。至罷文則復有特別** 

前世作述,其篇題多無義例:和氏盜跖以人名為符號,馬雕輯拇以章

查其弦誦相授,素繇耳治,久則音節諧孰,觸激唇舌,不假思慮而

天 縦其

者

古義不完

得以余說為杓乘也。

多離心,荆民懷怨情。」以雖爲雖州矣。又有上邪,其解曰:「上邪」

欲與君相知,長命無絕衰,山無陵,江水爲竭,冬蠶震震夏雨雪,天地合

125

,何用蓇之?蔥用蘭。擁雕趾中。」及承天擬作雕雕篇,則曰:『

,是即晨路振鷙轉變之例也。錢歌又有擁難,其辭曰:『擁離趾中可樂

天擬作朱路篇則曰『朱路揚和鸞,翠蓋耀金華。』音均遞代,以水鳥為輪

路訾邪 ,鷙何食?食茄下;不之食,不以吐,將以問誅者。」及何承

0

皆自此流變者也

。漢鼓吹鐃歌十八曲,有朱鷺篇

,其辭曰:「朱鷺,魚以

鷺於飛,于彼西睢。』以是名篇。魯顯有愍亦云:『振振鷺,鷺于下。』

孽;是放後人新曲,往往襲用古辭,義實去以千里。若呂氏春秋古樂曰:•

湯命伊尹作為大謹歌晨露,修九招六列以見其善。』夫晨露爲義,大抵

,則遂為振囂。周顯云。

如小雅所言「匪陽不晞」者也。而音諧語變

- 資本

論機故國氏章 故常法限之也。亦有義訓相近,而取舍絕殊者!若呂氏古樂所載有娥二女 以邪爲邪正矣。是皆聲類相同,辭恉大異,其名實鸝變,又不可以訓

:-燕燕往飛」,而邶風曰「燕燕于飛」;塗山女作歌曰:「條人

作歌日

骐

ズ,民忽歌-尋其專指

其篇題與詩指

經遠者

,乃骶曲傅合以就之。如古黃髯釣竿二行,未知何指

,豈非陷于兩傷者乎?復有用古調以成新曲

及傳玄作鼓吹曲以頌晉德,則因黃虧而傳合于伯益之知鳥言,因釣竿而

其聲者也。必欲彼此互證

,

絕非一揆而文句相

同り義訓

亦近,斯皆所謂音節諧孰

,天縱

, īffi 今猗」,而曹風曰「彼條人兮」;孔甲作「破斧之歌」而豳風亦有「破斧」。

];李延年造新罄二十八解,有曰「黄覃子」者,而晉桓石民為荆州鎮上

「黄曇子。」頃之,石民死,王忱代為荆州

,黄曇子乃其字也

126

,乃敢與君絕—」及承天擬作上邪篇,則曰:『上邪下難正,秦枉不可矯

文質各異;然商周書語,語多磔格;帝典蕩蕩,乃反易知;禁彼直錄其語

,而此乃裁成有韻之史者也。蓋古者文字未興,口耳之傳,漸則忘失,綴

;八、散行,作話戲于街談卷語者也;徵之吾黨秩序亦同。夫三科五家

事者也;一、禅詩,述小說者也;三、物語;四、歌曲,短篇瑣碎者也; 學,韻文完具,乃有筆語。史詩功善,後有舞詩。韻文先史詩,次樂詩,後 亦闕。古樂章之篇題,既不可覩,寧知三百五篇必無是例乎?世言希臘文 例。三百五篇,蓋未之見。雖然,六代之樂,今畫崩陀 文始五行,唐後 傳合于大公之善餌術,然後可以言「神雀來游,飛龍戾天」而與晉德相會 五、正史詩,卽有韻歷史也;六、字樂詩,樂詩史詩掍合者也;七、枚歌 **舞詩;筆語先歷史,哲學後演說。其所謂史詩者:一、大史詩,述複雜大** 夫古之黃髯釣竿,亦未必取于致嘉瑞用陰符也。此歌曲遷就者,又為一

其體廢于史官,其業存于職贅,由是二雅踵起,藉歌陳政, 華 ザ, 簡篇已具 。故帝典雖言多有的,而文句參差,恣其修短與詩殊流矣

正也,言王政之所由廢興也。同波異瀾,斯各為派別焉。春秋

不謂,而哲學演說亦蘇斯作。原夫九流肇起,分于王官,故諸子初

章未變,立均出度

,奇耦雖異

,筆語未殊;六國諸子,皆承其風烈矣,斯哲學所

議妨乎!

,宫多不

奥

,舊

,管老所同。逮及孔父,優為實際;墨子諄諄

于子虛大人者,亦有韵無韵云爾。名家出自禮官 從橫出自行人 期于造次可聽,溯其流別,實不歌而誦之賦也。秦代儀軫之辭,所以異 ,短長諸策,實多口語;尋理本旨,無過數言,而 墨師史角,固清廟之守 務爲紛葩

池,故經說上下權與于是;龍施相紹,其流途昌,辯士凌幹,固非勸文所

詩序:雅者

以降

,史皆

號地望,箸于榜題,施于傳志證錄者,必用今名,而佗語皆不得代;城器

**| 魏之化神奇,道則不易;寧若樊盧諸子,熹爲險怪以眩視惑聽邪?夫惟官** 

則一二字可了者,于勢固最爲徑便。西方新語,多取希臘,或本梵文,腐

奧服,古今異宜,亦又同此。故崔鴻易撫盤以推案,百樂變脫帽而免冠

物非所有,飾從雅言,見譏于子玄矣。(見史通叙事篇)。今之言者,非攤旄

不知其可相攝代,則宜以爲一顧而不復觀矣。語有惡其冗長,施用遺言 **浩雅,則廢語多有可用為新語者,若耎艮輟暨諸文是也。島人鮮通小學,** 是于偏島容可云爾;至于禹城人事,萬端本殊寡小,頃歲或需新造,尋檢 · 苟語差以米,則條實已歧,一為無法,一為有法 世人言文以為外來新造諸語,有時需用廢棄語,則直爲官師所不材 ,而皆隸于演說者也

能檢押矣。然則從橫近于雄辯,雖言或何規

,而口給可用。名家契于論理

剖符之率;而亟稱繋節,處髡首辮髮之俗而自述抽轡;此之宜絕,蓋文醉

130

之恒例也。岩其雅俗稱名,新故雜用,是專有厲禁邪?或云人所不曉,必

滅神味,說尤鄙後。夫廢棄之語,固有施于文辭,則爲閒見,行于縣俗

反為達稱者矣。顏籍作匡謬正俗,管舉數條,若釋故云「略利也。」而唐

释言云:「恫,蒲也。」而大原謂痛而呻吟為通喚。 (顏云通即恫) 晋令

人謂「厲刃」為「略刃。」釋故云「洋,多也,」而山東謂「泰為洋

; \_

有覆這而唐人謂檢察探視為覆遊;此並曠絕千年,或數百稔,不見于文解

(丁小反)縣也。」今稱縣繁日弔,則其遺語也。塞,安也,今杭人間

**曾是子者謂之崽,(聲如宰)今湘粤人謂兒童曰崽,(聲如宰)則其遺語** 

安學」曰「利塞」,則其遺語也。盧者,子也。(音泉)湘沅之會,凡

學小 為其悟遊減账也?無是以言,廢棄語之待用,亦與新造無殊,視外來則尤

一也。夫十綦之變,猶不可窮,而况天下之言乎?吾儕足迹所涉無幾

睨偵伺 ,

**胥語。故文辭則千年曠絕,繇證則百姓與能,** 

亦與顏質

籀

所

畢

獪

,何

猶存

里卷稱小兒腦蓋

從音語:如此類者,何可勝道?又況思字從囟,(息晋切)俗學不曉

痛苦之呼「燠休」, 應人日若,以諸而從若聲: 拒人日吾,

火剛反。)今吳越人並有是語,斯亦關維乙舊言矣。至于負重之呼

**晉人言寧馨,唐人言某享,(見医認正俗云:俗呼某人處為某享。享章** 

其遺語也。自秦以後,人臣不敢稱股,而令北人猶自稱替

,斯股之變音矣

則

1。 偽( 音論) 謂之忾,( 注船動搖之貌也 ) 今南人皆謂動搖船曰刬

,

m

,豬日囟門

。禮有追胥,律令誤爲緝捕

, M 鄙 該謂

以否而

其

一邪許

- 指本

動機效國民學 ,當審舉而戒濫耳。

顧事人曰:「舍今日恆用之字而借古字之通用者,文人所以自蓋其俚

淺也。」是則然矣。余以「黽勉密勿」,毛恆魯通,而世名有用密勿 則顧義亦無以立也。 「匍匐蒲伏」 ,詩恆傳通,而世多有用蒲伏者,岩不推類例 至乎六書本義, 廢置已夙 , 經籍仍用

合借用異

,茲為復始

,其與好書通用

正負不同,曹者不觀字例之條

7

,

通借爲多;

, 抑彼

揚此

者 0

**切訾以難字**。

日乘輿

不知

《有笑之者。』如彼琱璪,實可歟鄙;循研其實,今昔又殊;夫天子

非其例矣。陸務観曰:『近時或掇史漢中字入文,自謂工妙

,名非今之憲典,朝士曰**薦紳,物**非今之章服。 < 乘與鷹紳皆史漢

函,周包曲折,晚世廢絕,辭不慊志,必當采用故言,然後義無遺餘。野 正文)若實異者無郵,而名通者受識,方之陸義,不其遠乎!乃夫一字所

世不能易矣。曰:天也

,道德也,仁義也,分守也,形名也,因任也,原

省也,是非也,賞罰也,以此大平

0

典翔博者,獨史官之籍爾,又與常文異職者也。九變知言出于莊周

,則百

國學說盛于周漢,此為學說始造之世,不與後代並論。) 若其訓辭深厚數

雅楚辭不興;故世亂則文辭盛,學說衰;世治則學說盛,文辭衰;(如六雅楚辭不興;故世亂則文辭盛,學說衰;世治則學說盛,文辭衰;(如六 **閔雅,其次隱約。知諛辭之不命,則碑表符命不作;明直言之無忌** 榘也。文辭者亦因制,其律令,其巧拙,則無問。何者?修辭之術 翫智,其皆有所底止乎! 共財,奇恆今古,親若游臺,取舍不同,惟其弔當: 斯則華士談聞 開正名之恉,一切訾以藻積,非其例矣。知鰯雅之爲近正,明 考文者所以同一文字,比合形名,勿使僭差,其道則猶齊度量 ,則變 **一**,一衡 民之以 ,上者 3

鄙夫

## 第四 哲學

此則言[見],自宋始言道學,(理學心學皆分別之名。)今又通言哲學矣 有所見無所疑滯,謂之智。(釋氏所謂正見見諦。)自縱橫陰陽以外,始 之典言也。見無符驗,知一而不通類謂之蔽。(釋氏所謂倒見見取。)誠 騎;宋子有見於少,無見於多。』(天論)故余之名曰見者,是葱嶺以南 有見於後,無見於先;老子有見於謝,無見於信;墨子有見於齊,無見於 。 遺學者局于一家,哲學者名不雅,故搢紳先生難言之。孫卿曰:「愼子 九流皆言道;道者彼也,能道者此也。白蘿門書謂之「陀爾奢那」 甲 哲學之梗概原學

學哲 生,故曰水神。』(水地)夫其簡者,莫不曰:『道不可卷握視聽,不可有 不可言也。』浮屠雖至精,其言何擇?後且簡者,即有同博約淖徼之論

135

水者萬物之本原,諸生之宗室,集於天地,臧於萬物,產於金石,集於諸

焉。希臘自閩利史明萬物皆成於水。中夏初著書者,即管子。管子亦云

合?有盈飯而已矣。夫其後者,印度諸文學,始有地水火風諸師,希臘放

**羿逢蒙之巧。自馬鳴無箸,皆人也,而九流亦人也;以人言道,何故** 

不可

曾巧詆之曰:是固不可以合。夫終日之言,必有聖之法;百發之中,必有 卒其所擬儀者,如可知,如不可知;如可象,如不可象。世义愈衰,文儒 準,以浮屠為天樞,往往可比合。然自雒閩諸師,比物儒書,傅之大乘, 見固殊焉。旨遠而辭文,言有偏而思循紀,皆本其因,不以武斷。今之所

微減史,至齊稷下,晚及韓子,莫不思湊單微,斟酌飽滿,天道恢恢,所

林

186

動機故國民業 事一切異邪?要舉封界,言心莫眇於孫卿,言因莫遠於莊**周,言物莫**徼於 今不舉。) 。(列子所言,亦往往有合;然其書疑漢末人依附劉向叙錄爲之,故

孫卿曰:「人生而不知,知而有志。志也者,臧也。然而有所謂虚

奖。岩圖府然:鑄子母之錢以逮民,民入稅,復以其錢效之圓府;圓府攙

百貨輕重,使無得越,故謂之威。能威所滅,書之所謂志也。(志卽記志之

亂知,謂之靜。」(解蔽)臧者,瑜伽師所謂「阿羅耶識。」謂其能臧,所

·臧。持諸種,故爲能臧矣;受諸熏,故爲所臧矣;任諸根,故爲執臧

之。同時兼知之,兩也。然而有所謂一,不以夫一害此一,謂之壹。心臥

),偸則自行,使之則謀,故心未嘗不動也。然而有所謂靜。不以夢劇

不以已臧害所將受,謂之虛。必生而有知,知而有異。異

也者

,同時彙知

李哲-

,屬於繆謂之天游 `, 斯執 滅之 說 已。 凡 意之 起

,指緣以擬阿羅耶

,指流以擬六識;

無阿 羅

那

則

,與之俱轉,故曰不以夫

害

)游者旌旗之

流

,

流

,有定中獨頭意識者,有散位獨

187

0 莊周亦云・『心無天游則六鑿相撲。』(外物

始本

此一

者意識也。內即依于「阿羅耶識」,不愆期會

兼

役之。五者輻湊以至於前,五官同時當簿,其物雕異受,大領錄之

ī 愈之口,臭之鼻,外接枝樂歌兒,物其儀容

持觸以手

阿羅耶識相

B

凡 人之知

,必有五傷行爦,謂之觸、作、意、受、想思。五傷行者

,

奥

,當其觸受,色聲香味觸可以同時棄知也。驗之燕游飲食者

,聞其奏誦

, 刞

名異熟識,而六識名異熟生異類,而熟官有五根,物有五廛,故知而有異

開異

~。異樣

有三:孫卿之言,當異類而熟也。以臧融持諸種引

,以生果

,(成唯識論)無覆故不以已滅害所將受異者,瑜伽師町

Mi

滅識者無覆

校)作之者,彼意識也;意識有枝,有傾有貳,不恒虛壹靜,能虛壹靜,

無亂 官動直動。)然而「阿羅耶識」善了別,(成唯識論)意識有以夢劇亂 使則有所處畫會計,謂之謀。偸而不自使,又不自禁,如縱蝬之在林者 頭意識者,有夢中獨頭意識者,有明了意識者,有亂意識者。夢中獨頭意 未得道而求道者謂之虛壹而靜,作之則。將須道者之**處,虛則入。將事道** 體;心生滅相,示大乘自體相用。」(大乘起信論)此之謂也。故曰:「 動躁不息,感則思佚蔼,手足蝡蝡無所制,謂之自行。(按此卽近人所謂 而無所受令,故有自禁、自使、自奪、自取、自行、自止o.l(解蔽 ,書之所謂夢也。散位獨願意**識,書之**所謂謀與自行也。**『心**也者 。彼以「阿羅耶識」為依,足以知道。馬鴞有言:「心真如相,示大乘 ,壹則盡。將思道者之靜,靜則察。」(解蔽舊有誤,從讀書雜志 常其自 一,是則 ,出合

皇哲: - 計本 能習焉 謂之情 然 諸此,陳義則高 惡而必非惡。非惡故道爲工宰。生之所以然者謂之性,斷性則無生。不然 性者為末那 能知八識者矣。生之所以然者謂之性,性之和所生,精合威應,不事而 , 則 **,謂之生。(此句性字生字舊誤倒。)『性之好、惡、喜、怒** 有禮義法度,化性而起。僞者使我見伏,弗能使我見斷。持世之言徼 莊周說萬物之聚散,始於顯帝,中于緣生,卒於斯時。顯帝者,先徼 ,而後成 。情然而必爲之擇,謂之虛,心虛而能爲之動,謂之僞。 ,末那有覆。(成唯識論)執我以起慢,謂之惡之本 ,經事則庫,此亦孫卿之所短也。 ,謂之僞。」(正名)必者,氣「阿羅耶」與「意識 慮積焉 哀 ,故曰性

岩則

孫鄭又曰:『心也者,道之工宰也:道也者,治之輕理也。』(正名

٠, 樂

自

其

,

,

足以體道。(按道者即道,猶之言道體耳。雜点以道者爲道人非是。

139

諸

物

也;造物者,非物邪?孰指尺之者?無指尺,則無驗,是狂舉也。 為於大方。』(則陽)莫為者,萬物皆自生;或使者,本諸造物 · 鶴不日浴而白,無因之論,所以鸜帝也。推而極之,『無物不然,無物 物耶?且復有造之者,如是則無窮。故言有帝者兩不立,烏不日黔而

之說 萬物皆遞化矣。(此即達爾文生物進化之說,亦近數論細身輪轉之說。 不可,萬物皆種 **【**生也死之徒 ,白蘿門莊子柏刺圖皆同,非獨釋氏也。)然則權說以黜帝也

過物

,故設有待之對《一仲尼曰:「萬物有待也而死,有待也而生,吾

,死也生之始,』(知北游)則萬物皆輪轉矣。(此即輪

り未能

回

也。以不同形相禪,始卒若張,莫得其倫,』(寓言

こ則

,故曰:『言之所盡,知之所止,極物而已。覩道之人,不隨其所廢

胡

140

曲

,夫

0 萬物

物物

造

物者

合,與天地為合,其合緡緡,若愚若昏!是謂玄德,同乎大順。」(天地) 則此言德者如也,雖物亦如也;如不自生于如而有無明自視若兩,是故有

儀,則謂之性。性修反德,德至同於初;同乃虛,虛乃大。合錄鳴

,鲦鵙

141

者有分,且然無間謂之命。留動而生物,物成生理謂之形。形體保岬各有

?」(寓意)若然,始者果不可知,即萬論若兎角牛翼矣,是故為設素初

始生,以後異熟責前異熟,異熟之初不可盡,所待亦與爲不可盡待,可疑

。故曰「莫知其所終,若之何其無命也?莫知其所始,若之何其有命也

爾之十二綠生。綠生始無明,卒之生死,然無明復出生時覆障。從是尋責吾所待又有待而然者耶?吾待蛇蝜蜩翼耶?』(齊物論)彼其有待,浮屠

其成形而不化以待盡。」(III子方) F景之識罔兩曰:吾有待而然者耶

' 秦初有無無,有無名;一之所起,有一而未形。物得以生謂之德,未形

體積效國氏章 分為物,是故有理,浮屠韒之界,亦曰種子。依「阿羅耶」,若惡叉聚。 所得而生矣。浮屠謂之共無明。有所得是故有分,浮屠謂之不共無明。有

本成唯議論)地水火風空時方我,皆界也,然則有德有分,未有時也

3成生理則有時案始有相,相又有名,謂之喙鳴。名者,聲之音均勸

能念可念;是名頤順。』(大乘起傳論)而莊周亦謂之大順。性修反德,德

至同於初,謂之合錄鳴,覺者之言與不覺者之言,非有異也。浮屠有言「

希有陀羅尼」者,過諧文字,言不能入,心不能量,所以者何?此法平等

無高無下,無入無出,無一文字從外而入,無一文字從內而出,無一文

字駐此法中,亦無一文字共相見者。(、般若經五百七十二)故曰:「其

天地合。浮屠志之曰:『若知一切法,雖說,無有能說可說;雖念,亦無

**戏唯識論)以是命相,若終古無名者,即道無由以入。本其有名,故與** 

曲

142

旦莫得此其所由以生。」(齊物論)知旦莫之所生起於人心,分理至矣

2

於世轉時,由位有異,非體有異。如蓮一籌,置一位名一,置十位名十, 因 不可以加矣。為說者曰 置百位名百,雖歷位有異而籌體無異。如是諸法經三世位,雖得三名,而 者,必有第次。時若未生,何由以施因果?浮屠小乘通之曰:「諸法 ,有一有德,有命,有物,有形,皆因與果也。有

時 ,非以時,故有作,猶不決。大乘通之曰:『因與果者,如稱兩

墨智

**-指**术

體無別,以依作用,立三世別。』(大毘婆沙論七十七)此謂以作用故·

**帯仰;以** 

頭 纸印

有

143

動機效圖式章 謂之恆 轉。 恆者不斷,轉者不常。夫世人亂於暗聽之物,彊陽之氣

也。由 取於是者也 故設未有天地之問 **造**愛也,聲。墨子释之『以爲無窮,不害棄。』 (經說上下) 其義不究 知其反。聖人者兼愛之,故彙覺之。雖然字之所際,宙之所極 ·,無窮則不可盡,有窮無窮未可知,則可盡不可盡未可知,而必人之可 [世俗計之,古獨今也,時不盡,故「聖人之愛人,終無巳者 。」(知北游)浮屠所謂「攝化衆生,盡於未來。」(大乘起

。由第一義計之,無古無今,無始無終,三世者非實有

,亦乃

**信論** 

雖然

,莊周方內之聖哲也

0

因任自然

,惟恆民是適

:9

不務超越,不

求難繁;故曰:「若人之形萬化

,而未始有盡

,樂不勝計。」(知北游

雖足以序神仙,輕生死,岩流轉無極何;此亦莊周之所短也

,故彼仰。俛者爲因,仰者爲果。然俛仰非異時,故雖無時而有因果

144

,有窮則可

- 不不

以算術可知也o諸在形者,至小爲點,白蘿門書謂之頻度o引點以爲線,謂 此故為自悟以見趣也。大未有不可於,小未有不可分,雖無利器,致之校 至大無外謂之大一,至小無內謂之小一,又曰無厚不可積也,其大千里, 不可。親惠施十事,蓋異於辯者矣。本事有十,約之則四;四又爲三〇一事 名者所以召實,非以名為實也。故曰析狗至於極傲則無狗可,云狗非犬則 捶之辯,察明當人意。目不見,指不至,輪不蹑地,亦幾矣。其他多失倫 事,辯者與惠施相應,持二十一事。(天下)辯者之言,獨有飛鳥,鏃矢尺 **飾人之心,易人之意,能勝人之口,不能服人之心。觀其所述,惠施持十** 夫辯說者,務以求真,不以凱俗也。故曰狗無色可,云白狗黑則不可;

麻物之意,莊周曰:「其道舛駁,其言也不中。」又毀其徒,謂之

故尺度無所起 千里。不可積者,尚無砂忽,安得千里哉?要以算術析之,無至小之倪 為六,六不爲一,以六爲一不可。惠施固知之:言無厚不可積,又稱其大 有麼承光發影?必有方分朋矣。有方分者,則有上下四極,是為六際。一不 量極微,書之所謂無厚也o浮屠難之曰:『誠無方分,日光照柱,何故一尚 極微《前者今通言原子,後者今通言分子。)果色極微,書之所謂小一也。因 ·而千里與無厚亦無釋。白羅門書道瓢末之空與特羅顯之實相受o(瓤末, ,於無度立有有度,是度爲幻;度爲幻,卽至大與至小無擇

146

验本 時也o析之不可盡而言有時,則是于無期之有期也o教無留止,而言是時, 則彼是無別也。故雖方中,方睨,方生,方死,可諸有割制,一期命之以 譯簡爾0)而揭沙那,非不可析,雖析之,埶無留止。方念是時,則已爲彼 ;而見在亦不可駐。時之短者,奠加朅沙那○(舊譯刹那,接文本作到 物方生方死,諸言時者有過去見在未來;過去已滅,未來未生,其無易知 有窮,是有際無際一也。連環可解,是有分無分均也。二事:日方中方睨 齊廢也。我知天下之中央,燕之北,越之南是也,是方位廢也。南方無窮而 **刊節度亦不可量。若畫工爲圖矣,分間布白,雜采調之,使無高下者而有** 今此爲空閒,真空。特羅際今此爲實。)瓢末分別節度不可量,故特羅顯分 高下,使無壅突者視之望突,故曰天與地卑,(卑借爲比)山與澤平,是分 ,舊

同畢異,此之謂大同異o物固無畢同者,亦未有畢異者o浮屠之言曰:「從 者,唯人所命,非有實也o三事:大同而奧小同異,此之謂小同異o萬物墨

文。推議異論,使齏粉破碎,已亦不立。唯識之論不出,而曰萬物無有哉。·

體。一體故氾愛萬物也,惠施之言,無時無方,無形無礙,萬物幾幾皆如

與小同異,此物之所有o萬物畢同畢異,此物之所無o皆大同也,故天地

同也。』、本成唯融論述記說、無畢同,故有自相,無畢異,故有共相。大同面

白黄紫為共相,顯色同也。以顯色為自相,以聲香味觸為共相,色聚同也。

**青計之,以是青為自相,以凡青為共相,青同也。以凡青為自相,以亦** 

(色聚之色,謂諸有對者皆名為色)以色聚為自相,以受想行識為共相,法

動機故國氏革

言之,命以一期,則為今日適越矣。分以數期,則為昔以越矣。以是見時

148

禺中言今日,不遺旦莫,去者來者皆今也。禺中適越,餔時而至,從人定

,

人且以為無歸宿。故天命五德之論,朝而復華,己雖正,人以爲奇俊。騎子

生矣而後能朝徹, 朝徹而後能見獨 , 見獨而後能無古今, 無古今而後能

149

論機故 國氏章 達。惜夫!然七國名世之流,其言揮掉,下本之形魄,其上至于無象,卒 入於不死不生。(大宗師)此其在遠行地哉。子綦旣不逮莊周,亦無以自 未有言氣者

成與。訖于宋世,儒者之書盈篋,而言不能合理氣,通得土苴焉

A

周秦諸子 略說

1.

哲學之流變

自漢任陰陽之術,治易者與之樣,中間黃巾祭酒之書,浸以

焉。故曲禮云:『宦學事師。』學字本或作御,所謂宦者謂爲其宦寺也

所謂御者謂爲其僕御也。故事師者,以灑掃進退爲職,而後車從者,緣比

所謂學問也。其欲學者,不得不給事官府,為之胥徒,或乃供灑掃為僕役

古之學者,多出王官。世卿用事之時,百姓當家,則務農商畜牧,無

。史記稱老路為柱下史,莊子稱老時為後藏史,道家固出于史官矣。孔子

Įģī.

- 輪米 非是。其後有儒家墨家諸稱。荀子大略篇云:『此家言邪學,所以惡儒者 。』當時學術相傳,在其子弟,面猶稱爲家者,亦仍古者瞻官世業之名耳 傅之疇官,各從其父學此之謂也。)近世阮元作疇人傳以疇人為明算之稱 欲有學法命,以東為師』,亦猶行古之道也。 惟其學在王官,官宿其業 文侯師,當戰國時,仕學分途久矣,非古義也。)秦丞相李斯議曰:「若 子為魯大夫,故其徒尊曰夫子,猶是主僕相對之稱也。說文云:『仕子為魯大夫,故其徒尊曰夫子,猶是主僕相對之稱也。說文云:『仕 學 也。」仕何以得訓爲學?所謂宦于大夫,猶令之學習行走耳。是故非 ,傳之子孫,故謂之疇人子弟。(見史記歷書)(疇者類也,漢律年二十三] ,非學無仕,二者是一而非二也。(學優則仕之言出于子夏,子夏為魏 仕無 ,學

子執鞭拊馬之徒。觀春秋時,世鄉皆稱夫子;夫子者,猶今言老爺耳

。 [孔

,其後墨翟亦受舉于史角。陰陽家者,其所掌爲文史星歷之事,則左氏所

**栽瞽史之徒,能知天道者是也。其他雖無徵驗,而大抵出于王官。是故漢** 

藝文志論之日:

天下篇云:『譬如耳目鼻口,皆有所明,不能相通』是也。亦有氣學二佛

此勝子出於王官之證。惟其各爲一官,守法奉職;故彼此不必相通。莊子

小說家者流,蓋出於稗官。」

人之官;雜家者流,蓋出於議官;農家者流,蓋出於農稷之官;

出於禮官;墨家者流,蓋出於清廟之官;縱橫家者流,蓋出於行 者流,蓋出於戴和之官;法家者流,蓋出於理官;名家者流,蓋 「儒家之流,蓋出於司徒之官;道家者流,蓋出於史官;陰陽家

問禮老聃,卒以删定六藝,而儒家亦自此萌芽。墨家先有史佚,爲成王師

家有伊尹五十一篇,大公二百三十七篇。)迹其行事,以間諜欺詐取人

158

一體本 質也。然自伊尹大公有撥亂之材,未嘗不以道家言為急;(漢藝文志:道

之運,是以鉅細有校;儒法者流,削小老氏以爲省;終之其殊在量,非在

我乃知之矣。老鹏據人事嬗變,議不踰方;莊周者,旁羅死生之變,神明

逃儒、墨、名、法之變,已與老鹏分流,盡道家也,有其異;是樊然者,

孔父受業於徵減史,韓非得其書,儒派道家法家異也,有其同;莊周

道家

為調和者之戒矣

之兼學儒墨

為廣,其弟子請墨子藥之,(見墨子公孟篇)進退失據,兩無所容

,此可

者,如儒家多乘縱橫,法家多乘名,此表裏一體,互為經緯者也

。若告子 ・ほり

,則見議於孟氏,而墨子亦謂告子為仁,譬猶跂以為長

輪構故國氏章 為周徵臧史,多識故事,約金版六弢之旨,箸五千言以極其情,則伊呂亡 管子者祖述大公,謂之小器,有由也!(管子八十六篇,亦在道家)。老聃 異於儒法;今可見者猶在逸周書。故周公祗齊國之政,而仲尼不稱伊呂,

所用;亡所用故歸於樸。若墨翟守城矣,巧過於公轍般,故能壞其攻其矣

聖知,爲其助大盜,豈遂與老聃異哉?老聃所以言術,將以擇前玉之隱匿 數亦幾無施矣。老聃稱「古之善爲道者,非以明民,將以愚之。民之難治 不行遠,故二三姦人得因自利。及今世有赫蹑雕鏤之技,其書徧行,雖權 ,取之玉版,布之短書,使人人戶知其術,則術敗。會前世簡畢重滯,力 以其智多,」愚之何道哉?以其明之,所以愚之。今是風倫則叛罔人, 談者多以老聃爲任權數,其流爲范蠡張良。今以莊周胠箧馬號相角深點

然不敢欺罔其類,交知其佛也,故耿介甚。以是知去民之祚,在使民戶知

教人以忠恕。雖然,有商訂歷史之孔子,則删定六經是也:有從事教育之 孔子,則論語孝經是也;由前之道,其流爲經師;由後之道,其流爲儒家

155

化,所謂三物化民。三物者,六億六行六藝之謂,是故孔子博學多能,而

3.

儒家

能知;儒者楊雄之徒,亦莫識也;知此者韓非最賢

王伯之輔,同於莊周。嬗及儒家,斎矣。若其開物成務以前民用,玄家弗

大公管仲雖知道,其道姿也,得盗之情以網捕者,莫若老聃,故老聃反於

夫人而能之則工巧廢矣。常知稽式,是謂玄德;玄德深遠而與物反。伊尹 謂稽式?謂人有發姦臟伏之具矣。粵無鐐,燕無函,秦無遺,胡無弓車 酢,故曰以智治國,國之賊;不以智治國,國之福;知此兩者亦稽式。何

略 中;此由漢世專重經術,而儒家之荀卿,又為左氏穀梁毛詩之祖

仲連 以不別經儒也。若在周秦,則固有別。且如儒家鉅子,李克寗越孟子荀卿魯 秦之際,通經致用之說未與,惟欲保殘守缺,以貽予孫,顧 事;蓋儒生以致用爲功,經師以求是爲職,雖今文古文所持有異 · 輩,皆為當世顯人,而儒林傳所述傳經之士,大都載籍無聞

蛛之位 聞 而方迻以為學,則守文者所不省。已心能推度曰恕,周以察物 一以知十,舉 今言儒家 ,其侯度誠未可壹也 ,威宗孔氏 一隅而以三隅反者,恕之事也 ,孔氏之道在一 。守恕者善比類,誠命比類可以徧 貫,持其樞者忠恕也 。夫彼是之辨 於世事 3 知者 正處正 白忠 0 躬行莫先 ラ是絜

0

故

夫

色正

栗可以審方圓

。物情之粉,非岩方圓可以量度也,故用**榘者困,而務比**類

,此所

,莫詳行

,

m

在

周

無

與

漢書以周秦漢初諸經學家,錄入儒林傳中,以論語孝經諸書,錄入六藝

學哲 志尚同之末,以衆暴寡 異於墨氏。體忠恕者,獨有莊周齊物之篇

,惟盡恕遠忠也。荀卿雖解蔽,觀其約

朿

舉

無以

,恢恑譎怪

,道通爲一,三子之

157

,主以天志,行以兼

愛佝

同

,天

,制割大理而

宇宙

", 莫論

裏」,此謂用恕者矣。夫墨子者,辯以經說

**\*\*** 

物而知其情,參稽治亂而通其度,經緯天地而材官萬物

而失位。』此謂用忠者矣。『坐於室而見四海,處於今而論久遠,疏觀萬

也,而況於躬行乎?荀卿蓋云:『萬物莫形而不見,莫見而不論

誻

鳥有兩翮而車之左右輪,學不兼是,菩都將蔽之,日中而而主爝,水沫爲

本山川,極命卿木,合契比律,審曲面執,莫不依是。以知忠恕於學

下之故

,無有遠近幽深,遂知來物。中之方人用法察邇言也。下者至

。 上者寂然不動,

威

m

塗通

泛天

一於原

**う** 

文理密察者忠;身觀焉忠也,方不障恕也

,

疑周以察物,

舉其徵符而辨其骨理者,忠之事也

。故疏通

知遠者恕。

動機故國氏章 樂蓬艾,雖唐堯不得更焉。茲蓋老聃之所流傳,儒道所以不相舛悟,夫何

晚珠矣哉!三朝記小辨亦言忠恕,其餘華澤也。

樂則

權以廉銅其筋骨,使行不愆步,戰不愆伐,惟以樂倡之,故人樂習也

無舞,無舞則藏弱多裝疫,不能處憔頓。將使皆身勞形以憂天下,是

士愾怒矣;鎗然掃錞于,繼以吹簫,而人人知慘悼。儒者之頌舞,熊經緩

自堕者,亦非樂爲大。何者?喜怒生殺之氣,作之者聲也。故運然擊鼓,

名號之間,日崇其彫,忠者固爲是耶?墨子者,善法意尊天敬鬼,失猶同

,非樂爲大。彼苦身勞形以憂天下,以若自殼

,終以

**彼漢世五經家不法其意而法其度,牽三正往復,沾沾損益於喪祭車服官曹** 

周末文敞,百家皆欲變周之文,從夏之忠。自墨子初言法禹,俛也

漢儒。其戾於王度者

論本 學習 乎愼法 臣之能者也,此人主之所執也。法者憲令着於官府,刑罰必於民心,實存 札也。烏虜! 佚翟之禍至自弊以幣人,斯亦酷矣! 呼以非樂,雖儒者亦鮮誦智焉;故灰燼之餘,雖有寶公制氏而不能記其尺 何異於屬駕蹇驢而賣其登大行之阪矣?嗟乎!鉅子之傳,至秦漢與而斬, 非其道之不逮申韓商慎;惟不自為計,故距之百年而墮。夫文始五行之舞 道秦未滅,今五經俯可見,樂書獨亡,其亦昉於六國之季。墨者昌言號 為法者則與道家相反。莊子天下篇說慎到之術曰:「推拍乾斯 ,而公孫鞅爲法。脩者,因任而授官,循名而賣實,操殺生之柄,課學 法家略有二種:其一為術,其一為法。韓非子定法篇曰:「申不審言 ,而罰加乎姦合者也,此臣之所師也。」然爲術者,則與道家相 5. 法家 ,與物宛

轉,推

Mi 後行

ラ曳而:

後往,若飄風之還,若羽之旋,若磨石之隧全

驗機故國氏準 後此者惟諸葛亮,專任法律,與商君為同類。故先主遣詔令其子讀商君 子相類。(非管子幼官諸篇尚兼陰陽,而韓非無 列於道家,其心術白心內業諸篇,皆其術也。任法法禁重令諸篇,皆其法 也。韓非亦然,解老喻老本為道家學說,少嘗學於荀卿,荀卿隆禮儀 引「法令滋章,盗賊多有」之說,而云法令者治之具,而非制治清濁之源 術者與道家相近也。老子言民不畏死,奈何以死懼之?太史公酷吏列傳 Ì 此為法者與道家相反也。亦有兼任術法者,則管子韓非是也。漢志管子 (動靜無) 過,未嘗有罪。」此老子所謂聖人無常心,以百姓爲心也

(見奏松之三國志注引諸葛亮集) 知其君臣相合也。

其後周之蘇綽,唐

此者則以時代不同

也。)

,

亦與管

而殺

: 9

此

亦

非以法家而

師,而法家韓李爲其弟子,則以荀卿本意,在殺詩書,固與他儒有別。韓

作說難,由其急於存韓,故不得不兼縱橫耳。其餘則與儒家縱

之宋璟,庶幾承其風烈;然凡法家必與儒家縱橫家反對。惟荀卿以儒家大

横,未有不反唇相稽者。

漢晋間學術則五變:董仲舒以陰陽定法令,垂則博士神人大巫也

,使

В

漢晉

亦無高論。(正部論原書已亡,諸家援引,猶見大略下論亡書準此。)顧 猥曰:「顏淵之簞瓢則勝慶封之玉杯。」欲以何明而比擬違其倫類 學者人人碎義逃難, 苟得利祿而不識遠略, 故楊雄變之以法言。法言持 ,蓋忿悁

其易曉而難爲

,不貴難知而易造,口論務解分而

可聽,不務深迁而難

睹 也 162

動物教園氏章 作為論衡 ,

不避上 聖;漢得一人焉,足以振恥,至于今,亦尟有能逮者也 趣以正虛妄,審鄉背,懷疑之論,分析百耑

芒攤

日:「宋人小說札記之流,論在名物,其正虛妄審鄉背近之矣。」東京之

末,刑賞無章也,儒不可任而發憤者變之以法家。王符之爲潛夫論也**,**仲

長統之造昌書也,崔實之述政論也,皆辯章功實而深疾浮程靡靡,比于五

**藏;**又惡夫以寬緩之政治,衰散之俗。昌言最恢廣,上視楊雄踏家

,而三子閱遠矣。名法之教,任賢考功

,期於九列

り皆得

争

。亂國學者盛容

2

人有其第,官有其位,故劉劭人物志姚信士緯作焉

,奢闊無施

山素丞相之迹,存于新論;(定賢篇)新論在者,其言往往近于此項,或

陷,而無櫃要足以持守,惟內心之不光類,故言辯而無職

。充稱桓君

,有所<sup>3</sup> 發趙

0

然善爲鑫

,鍾陳輔之,操下至嚴,文明以降,中州士大夫厭檢括岢碎久 」(引見意林五)荷卿所謂順情性而不事禮義積偽者也。蓋自魏

163

孝聲不聞。

校之則爲主性善者。其作體論,自謂「疏惰飽食,父憂行喪,在禮多愆

得此輩,當乘桴蹈倉海,不能自諧在其間也。恕為與性論

,其書不傳,推

魏武任法時,孔融已不平于酒幾及。魏杜恕倜儻任意,蓋孟軻之徒也。凡法

家以為人性忮脾,難與為善,非制之以禮,威之以刑不肅,故魏世議者言

凡人天性多不善,不當待以善意,更隨其調中。惟杜恕恭聞之,而云已

治法為章;然闊疏者,苟欲務古,亦欲以是後其佚蕩,故魏衰而說變。當

漢季以至蜀魏,法家大行,面鍾繇陳羣諸葛亮之倫,皆以其道見諸行事

**飾辯說,以貳人主之心,修譽不誅,害在詞主,故阮武正論作焉** 

。自

服而

抽木

動機效圖氏章 衛覬傳 山橫之詩作 魏武雖豪家,後宮食不重肉,衣不錦繡,茵蓐不緣;物無丹漆 一守恭儉,故有位至列卿,鹽豉蒜果,不過一篇,日食乾飯以紙補被

為諸侯。侯之門仁義存。』絜士知不可矯以廉貞,蘇是屏棄功利 **泆而無度制。然後何曾淫于嗜味,石崇果于劫略,夏侯谌侈于起居** ,皆胃貨之士;會湛猶以孝友禮法稱也 ,猶疑以在官妄得者。夫儉不中度,解說不流,故憔悴思 則持論又變。其始嵇康阮籍之倫,極于非堯舜薄獨武,載其厭世, 鑄變夫。會在易代與廢之間,高期而不降志者,皆陽狂 )其臣化之,朝府大吏,或挈壺难以入官寺。日食舊歸 。魏時諸樂府猶是也。民不堪隘,宕以之奢;奢實生貪 ,故曰:「竊鉤者誅 返り而 遠人 ,而有賜子 ° , ,竊國者

う悠悠

,則逾

**蟋**盤

殫

,

禮法

法

ÿ

至導引求神仙而復崇法老莊,玄言自此作矣。諸言形名者,亦一二傅麗道

風塵

無世不有 鞠旅

陳師

?推無彎之民,攻無罪之國,僵尸萬計

,

流血丹野?無道之君

,孰與王赫斯怒

0 内足

衣

,

,

小小

3

,肆其扈亂,天下無邦。忠良見害于內,黎民暴骨于外,豈徒

165

·始本

匹夫梭力,亦何所至?埶不能以合徒衆,威不足以騙異人

食之用,外無勢利之爭,操杖攻劫,非人情也。且細民之爭,不過

儉以率物,以為美談,所謂盗跖分財,取少為讓也。」或難以為賊殺幷兼

旣立,變化遂滋,養游手之人,長侵割之患,雖有茅茨土階,雜囊爲惟

**役御?由乎爭疆弱而校智愚,彼蒼天果無事也。古者無君勝于今世。君臣** 

好老莊,以爲儒稱天生丞民而樹之君,豈其皇天諄諄命之隸屬

也,其文似會。) <u>基</u>顧崇有似名法,管輅論五行鬼神之情,多簽自然,似陰

**%。鲍生** 

。 (魏志鍾會傳:會死後,於會家得書二十篇,名曰道論,而實刑名家

起于自然,無主將亂。曰:「夫民身無在公之役,家無輸調之費

小小

論被故國氏掌 也? 作典語,杜夷作曲求新書 詩 昧而最下矣。然箸書奠易 **阅莲,浸淫反于九流,用學不師授。而其時又好筆札琦辭,故其業中絕** 起海水,一東一西,一南一北 精絜之士,辐淺于桑門,以通幽隱,自此始也。凡此五變 周生烈已爲要論,其後蔣濟作嶌機論,譙周作法訓 ,或綠儒老,上者稍見行事,其次乃以華書相煙 此 其說雖抗如嵇康固不敢道,近知聖人之所憂患矣。當是時 ,慢寶自珍;中論樸質理達矣。殷基曰;「質勝文石建;文勝質

,以雜說援比諸家

,故季漢而

降

,其洗不絕。漢

,觸高岡象林木面化

,初世雄逸

,化成于草

,各從其世,雲

Ó

,楊泉作物理論

,秦菁唐滂之徒皆有論箸

,

。惟荀悦徐幹為

愈

,顧譚作新語

陸景

蔡邕;文質彬彬,徐幹庶養也。」

等奪之思邪?藉使桀紂並爲匹夫,性雖凶奢,安得窮其騙淫屠割天下

の一瓣智

清本

雖衰世猶有 隋唐以科 俊傑,此其賢于前世;及乎風俗翟泆、恥尚失所,學者雅為 目更世胄,故魚鹽之士,管庫之吏與,匹夫有著,無勿舉也

C

唐

此古所謂皮相者。凡論學術,當辨其誠偽而已。世說雖玄虛,猶近形名; , 皆承王勃之化也。 曹王應麟稱世說清浮,中說閱實,天下治亂系之,

夸肆而忘禮讓,言談高于賈**貴,**比其制行,不逮樓護陳進

。盡唐一代學士

其言間雜調戲,要之中誠之所簽舒。如說時有善時,其長夸詐則 禮關朝,其年齒皆 甚矣

之一舊唐書稱通仕至蜀郡,司戶書佐,疑其言獻策者亦妄也。諸此詐欺之 不遠。 而房玄齡社淹 陳叔達年皆長通,不得為其弟子。 (近世黃式三辨 **梁其言長安見李德林授率鼓蔼,及杜淹所為世家稱通問** 

文,世或以為顧效輻時增之。案通弟績既以通比忡尼,(如汾亭操比龜山

到 其事 · 白牛谿比尼丘泗涘之類。)子姓襲其唐虛宜然。然其年世尚近,不可順 0 而勃去通稍遠矣,生旣不識李房杜陳之疇,此長故老漸凋,得以妄述

于上 魏晉老莊形名之學覃思自得,亦多矣 **飘**誣也。夫其淫爲文辭,過自高賢,而又沒于埶利,妄援隋唐羣貴以自光 篇。 0 其辭章觭親,不與焉。猶言魏晉浮華,古道湮替,唐世振而 終唐之世,文士如韓愈呂温柳宗元劉禹錫李翱皇甫湜之倫 龍浮澤盛 而民 勃補完缺遭,定箸二十五篇。由今驗之,中說與文中子世家,皆勃所 。唐書稱通嘗起漢魏盡晉,作書百二十篇,續古尚書,有錄無書者十 **德厚于下**(魏晋兩代 ,故慮憲衰,矜夸行故廉讓廢,其敗俗與料目相依而加

吳蜀故虛

,東晋則風俗已復矣。)固不以玄言廢也。加其說經守師,不敢

,惟西晋三四十年中,風俗大弊,然猶不及

。然其沐浴醴化,進退不越政事

, 喳 ,皆勃之徒也

**奶 軟 霜** 

復之;不悟

**彻离分之一,而况于孟荀乎?大舉唐世比于魏晉江左,猶七國與十二諸侯** 

也。七國名士競進,政不以世,自愈于十二諸侯也。若其風俗脾厚,人民

-当本

,自擬周孔,下亦仿佛稷契,卒其政論高下,未及仲長統

160

,此所謂翰香登天,喪其中孚者非邪!文辭不艾,上者欲願

。侈然便欲以

而爭相摹述

理要

,

詩書,定禮樂

孟軻荀卿自擬

冀得爲其後屬。及楊子之畿禹步笑靈場者;猶弗能庶幾也

**将奥徽言者。岩夫大玄法言,可謂追琢章相,不見內心者矣。** 

儒,而于諸子名理甚疏。韓李之徒,徒能窺見文章華采,未有深達

于陵袁彝章形章臣于禮,蔡廣成于易,強橐于論語,皆自名其學,苟異先

巧,足以觀典型。其後說經務爲穿鑿,啖助趙匡于春秋。施士句于詩

仲

意得,世法人事不可以尚誣。唐初五輕正義本諸六代,言雖煩碎,事擔不

,義疏煩猥而皆篤守舊常●無叛法故。何者?知名理可以

專态

。下建梁陳

突起其間

于唐世邪?其文辭莊美,壹務規詩書,擬揚班,疑與勃異化者;勃之言文 世 **豫不加损益,比于半冰不足以塞一冶之炭焉。揚推其人,色厲** 言鑒燈也;而物更僭其言,矯稱誣辭,增其先德。唐世學士慕之以德爲後 冒沒而外言仁義,夫非勃中說之流軟!且夫中說所稱記注與而 ,取陸機而已。唐世淵源所漸,蓋自蘇綽大點,言若篤古,要與方士祭酒 稱三皇道黃帝者同情。夫不務質誠而徙彰其氣澤,雖堯典商頤猶爲浮華 ,可給公取籠路,盛爲碑銘,窮極塵譽以誣來史,此又勃之化也。魏晉 ,中間如裴松子禁斷立碑,強制所延,江表莫敢私達其式,此何可得

也。勃之言雖中取陸機,已又難于陸機逾速,要其將自矜大,轉益恢郭

知方,則十二諸侯距之遠甚。唐世純德卓行,時有一二,若陽城**兀**德秀者 ,亦猶七國之世有樂毅陳仲,殊特儻見者耳。然于當世風俗,醇 .170

史道誣

,其

而志在

· 內

,

悎

外面非內

,不如內外兩忘。」其言蓋在自然,遠於釋氏而偏邇老聃

其固執已是,邵康節因以「生畫樹頭生」一語觀

と。邵康節

伊川

0

3

明道對人和顏悅色,無事如泥木人,著定性篇,藏仁篇

,明道較為深造

**,謂・『奥其** 

是

語二程以「尋孔顏樂處」,蓋深味之矣。二程同事確沒

子通書,宋代理學,於焉萌苗。濂溪師事桑門壽崖,以儒附佛,渾然之氣

竟以「半部論語治天下」自誇者,追云哲理!速及周敦頤著太極闡說

代髮亂頻仍,學術凋散已極;宋初趙普李元之流,假以知理稱,或

不效法蘇綽不止。然其卓榮自得,又不遠于質信者,唐世亦非無一二也 ,政典和杜佑,謀議如陸贊,齊此則止矣。

史如劉知幾

D

宋明

教之旨 ;其學 0

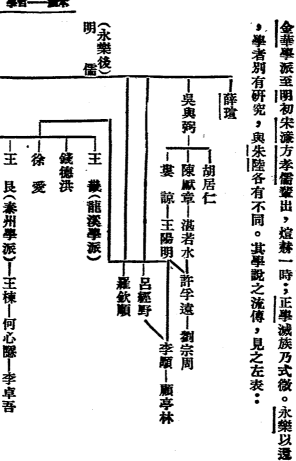
動物效頭氏章 則有同於四教。佛家目一切所見為「見病」,張力排其說

於福建 **故辯論之際,常悻悻見於嗣氣之間;象山常謂「明道尙疏通,** 太極」,象山謂「太極而外無無極」,彼此抵拒不相下。兩氏修養尚淺 有建樹者,朱陸二氏。晦菴師事延平,承「默坐證心,體認天理」之師訓 要不同 ,象山「先立乎其大」,謂「六經註我,我不註六經。」晦菴主「無極」 ,殊不知朱陸之鐲蔽,更甚於伊川也!其後陸說盛行於江西,朱說盛行 ,始皆本於程氏 ,後學攻訐無休,益靡底止! —北宋諸儒,善作述者其惟二程 永嘉派承二程之學,專講政治;婺之呂氏,專攻掌故;哲理上之 . 0

元代,陸派名儒惟吳澄,朱派則金華學派之金履祥王柏許謙省著稱

伊川鋼蔽深

丽



動態技術员章 · 爾凡華凡物,皆有自然之定則。即白沙之旨也 **地靜坐三年,其後日事遊山賦詩,暮「洛乎沂,風乎舞雩,詠而歸」之風** ,自謂**養溪輔傳,**蓋非誇大之詞。白沙弟子湛若水,本「體認天理」一語 近朱學;吳家居躬耕,能主苦學力行。吳之弟子胡居仁婁諒陳獻章 傅其學;白沙(陳獻章)尤光大,能別朱儒而自成一系統。白沙初在陽春 永樂時,薛(瑄)吳(與秀)之學,立明代哲學之基。薛立論平正 東林派 高攀龍 顧憲成 江西弟子 都守益 歐陽德 羅洪先 聶 、應撝謙 高意 —王時槐

, 皆能

音音 物色」,就是我們所念的。二見分,「見分」就是「物色此物色

」就是「

一證

可用佛法

來避

明。唯識論裏說:一念底發生,便夾着「相分」「

,是溢出歐情以外,範圍較廣了。孟子和陽明

底不同

,是善是

見分

自證分」四項。且把這四個名詞下一解释·· |

相 分

•

相

175

,自己便能知道

龍場驛丞

精粹處即知。」與明道之說頗相同。其攀附孟氏「良知」以申其「致良知

,學乃大進。陽明主知行合一之說,謂「知之怨切處卽行,行之 王守仁)初治道教;嗣從墓諒遊;成進士,與湛岩水遊;及貶

」則質本不同,附之以祛人之疑耳。(陽明講「

良知」,會攀附到孟子;

良能也;所不慮面知者其良知也。發提之重,無不知愛其親者;及其長

不知敬其兄也。」可見他專就威情立論;陽明以爲一念之生

實在孟子底「良知」,和他的殊不相同。孟子說:「人之所不學而能者其

自避分」

**未發都算是中,相去很遠了。還有「鳶飛魚躍,活潑潑地」一語;也為宋** 以要攀附孟子,是儒家底積智:朱人最喜歡的是「喜怒哀樂之未發謂之中 · 明是指「自證分,證自證分」的。可見陽期和孟子是不相關連的,陽明所 **避分,避自避分」底連合了。依此來判良知,孟子所說是指「見分」,陽** 避分」;譬如我講了後一句話,自己決不至忘了前一句話。便是「自證分 **断定他是姓强,當時並不會瞪諧記錄或書籍的;這便是「相分,見分,自** 」在那裏主之。四證自證分,「自證分」底結果,便是「證自證分。」再用 ,蘇氏兄弟,也嘗說這話;實在中庸所說是專指威情的,朱人以為一切 來說明:譬如,想到幾年前底友朋,想到「他姓張或姓李」,後來忽然

人所最愛用,陳白沙更用得多。在詩經原意,不過是寫景,中庸中「鳶飛

176

就是我們所能念的。三自證分,念時有別一念同時起來,便是「自

之流行 造就。龍溪(王**畿**)秦州 也不同了。——這些和陽明攀附孟子是一樣的。) 的意思。宋人在「鳶飛魚躍」下面,一定要加「活潑潑地」四字,和原意 明白,立刻潛避了。就是照鄭康成的註解,訓「察」為「至」,也只說道 意思。「祭,明也」;露在上見魚,很明白地想要攫取;魚在下見露也很 戾天 陽明弟子,徐愛早卒,江西弟子,以鄒守益歐陽德聶德羅洪先為最有 ,魚雕於淵,言其上下察也」一節,也不過引用詩文來表明「明」**底** ,雖然夫恐婦都能明白,用鳶魚來表示上下罷了;其中並沒含快活 (王艮)獨樹一幟;別有波瀾;然其再傳弟子,

,戴主順導情慾:皆理學之反動者也

猖狂已益,甚且信

口堯舜矣

177

習

性論

告子也;善,是孟子也;暴,是孫卿也;善惡混,是揚子也;善惡以人異 之體於彼,說綠生渚假設以爲性。而儒者言性,有五家:無善無不善,是 七十六引)其言有中,無形而見有形,志與形相有則爲生。生者於此,生 慈影也。公孫尼子曰·『心者衆智之要,物皆求於心。』(意林及御覽三百 界之物,無不可變;此謂萬物無自性也。)黃爐大海,權火飄風,則心之 殊,上中下,是漆雕開世碩公孫尼王充也。五家皆有是,而身不自明其故 萬物皆無自姓,(自性者,不可變壤之謂。情界之物,無不可壞;器

**卷忽不自知,觀岩胡越,則眩有萬物;物各有其分職,是之謂阿羅耶。阿** 

析其辭之所謂,然後兩解。人有八識,其宗曰如來臧,以如來臧無所對

,又不則人之故,務相斬伐;쀍之者又兩可;獨有控名資實,隨觀其上以

,斯之謂惡<]我見者,知人人

170

人;貪,即沮善;求,必勝於人,是審惡也。孫卿曰:『從人之性,順人

,固弗能異。意根當我愛我慢:有我愛,故貪無厭;有我慢,故求必味於

復和來威之本,若是,即不死不生。生之所以然者是意根也。孟子雖不言

相伐。孫卿曰:『生之所以然者謂之性。』夫意根斷,則阿羅耶不自執以我

乎彼,則彼謂不行;謂此,而此不唯呼此,則此謂不行。』(名實論)由是

當之,或以受熏之種當之,或以意根當之。公孫龍曰:『謂彼,而彼不惟

有者,謂之初種,六識之所歸者,謂之受熏之種。諸言性者,或以阿羅耶

我,二者若束蘆相依以立,我愛我慢由之起。意根之動,謂之意識。物至

而知接,謂之眼耳鼻舌身識。彼六識者,或施或受,復歸於阿羅耶。

羅耶者威萬有,既分即以起末那;末那者此言意根。意根常執阿羅耶以為

恥我不自勝於我而分主客,以主我角客我。自以勝人,亦不自勝也,勝之

則勝人之心解,孫卿謂之禮義(義即今僕字)辭讓,是無惡也。夫推之極之

椎,慢之量缺而似金玦,鎔之引之不異金而可以為環。孟子以為能盡其才

皆後起,弗可謂性。然而因性以爲是,不離其樸,是故愛之量短而似金

斯之謂善。大共二家,皆以意根爲性。意根一實也,愛慢悉備,然其用之

異形,一以為善,一以為惡,皆韙也。悲鶥子者,閱人而皆是,能自勝者

子,又以治惡比於蒸燒轉厲,悉蔽於一隅矣。告子亦言生之謂性。夫生之

,率土而不聞,則孟孫不相過。孟子以不善非才之罪,孫卿以惟無善距孟

所以然者,謂之性,是意根也;即生以爲性,是阿羅耶識也。阿羅耶者,

受熏之種爲性 徒以 此生有善惡混 ,我愛我慢,其在意根

,

,所以混者何故,又不能自知也

。漆雕諸家

亦以

,分齊均也;而意識用之有偏勝

。 故

181

,莊生賈誼已知之矣。揚子不悟

呵

羅

那

善惡混也

。夫指窮於爲薪而火不知其盡,形氣轉續,變化

相嬗

,

故

有

忽然

,

故

更迭死生而種不焦斂,前有之種爲後有之增性

阿羅

耶即受滅。其種

水,實自匏瓜也;雖其受酒漿,非非匏瓜也。孟子不悟己之言性與告子之

言性者異實,以盛氣與之訟,告子亦無以自明,知其實不能**舉其名** 

為之詘矣。揚子以阿羅耶識受熏之種爲性。

夫我愛我慢者

,此意根之所有

,故

,愛慢之見熏其阿

羅

耶

,

,而有所愛,有所慢謂之意識。意識與意根應

雖牛大與人者愚智有異,則種子之隱顯殊耳

,彼阿羅耶何以異?以匏瓜受

執 我 ,

未始執生;不執我 則我愛我慢無所起,故曰無善無

不善

也

為人,亦有化為異物。輪轉之說

一篇末

用爱者,亦未有一用慢者;慢者不過欲盡制萬物;物皆盡則慢無所施;故

放雖愛,猶不欲人之加我也。有偏勝則從所勝以為言。故曰有上中下也o夫 雖慢,猶不欲盪滅萬物也。愛者不過能近取譬,人縊我咽,猶奮以解之;

名學原名

者,然其質不可奪。漆雕之徒不悟,而偏執其一至,以爲無餘,亦過也。 塵埃捕獲則昏不見泰山,建絳帛萬崙以圍尺素,則白者若赤,物固有相奪

七縣記名家者流出於禮官。古者名位不同,禮亦異數。孫卿爲正名篇,

道『後王之成名:刑名從商,辭名從周,文名從禮,散名之加於萬物者, • 『春秋以道名分。』 (天下篇) 蓋頗有刑爵文,其散名猶不辯。五石六 則從諸夏之成俗曲期。』即禮官所守者,名之一耑,所謂聞名也。莊周曰

,有強弱,復得後有,即仁者鄙者殊矣。雖然,人之生,未有一 182

姦府, 浸以見薄。 刑名有鄧析傳之, 李悝以作具律, 杜預又革為晉名例;

其言曰: 『法者,蓋繩墨之斷例,非窮理盡性之書也。故文約而例直,聽

強軟效圖氏章 鼎,鑄之金石,所以遠蹇異耑,使無淫巧。今所注皆網羅法意,格之以名 刑之本,在於節直,故必審名分;審名分者必忍小理。古之刑書,銘之鐘 **直而禁簡;例底易見,禁簡難犯,易見則人知所避,難犯則幾於刑**厝;厝

·分,使用之者執名例以審趣舍,伸縄墨之直,去折薪之理。』(晉書杜預

傳)其條六百二十,其字二萬七千六百五十七,而可以左右百姓,下民稱

便。惟其審刑名,(按恭代法律,惟晉律爲平恕,今竟亡佚,亦民之無祿

。)盡而不汙,過虧名遠矣!然皆名之一隅,不爲綱紀。老子曰:『名

移。自惠施公孫龍名家之傑,務在求勝,其言不能無放紛。尹文尤短察之

**儒墨。墨有經上下,儒有孫卿正名,皆不爲造永辯論、務窮其柢** 

0 魯勝有

\*,然約定俗成刻不易。可以期命。萬物者,惟散名爲要;其他乃與法制推 可名,非常名。』名者,莊周以爲化聲,孫卿亦云「名無固宜,」故無常也

**溢水** 篇文) 謂想,想非呼召不徵。造作之謂思,思非動變不形。(本成唯論所說。)名 名之成,始於受,中於想,終於思。領納之謂受,受非愛惟不箸。取像之 焉一傳焉日綠 綠目而知形可也。然而徵知必將待天官之當簿其類,然後可也。』(正名 謂想隨於受,名役於想矣。又曰:「心有徵知;徵知則緣耳而知聲可 言者自取 & 生,故孫卿曰: 『緣天官。凡同類同情者,其天官之意物 ,故比方之疑似而通,是所以共其約名以相期也。』(以上正名篇文) 凡領錄散名者,論名之所以成,與其所以存長者,與所以為辯者 接於五官曰受,受者謂之當簿;傳於心曰想,想者謂之徵,知一 ,凡綠有四。增上綠者,謂之綠耳知聲,綠目知形 ,此名之

也

也

此

所以成也。名雖成,<br />
級於胸中,<br />
久而不渝,<br />
浮屠謂之法。<br />
墨經曰:「知而

185

言:『取辯乎一物而原極天下之行隆,名之至也!』墨霍孫卿近之矣。

也

不以五路,說在久。』說曰:「智者,若瘧病之之於瘧也。(上之字訓者

186

验据放圆氏章 以火。』(經下及經說下)此謂舊不自知,病瘡者知之;火不自見,用火 智以目見,而目以火見,而火不見,惟以五路知。久,不當以目見。若

者見之;是受想之始也。受想不能無五路,及其形謝,誠籠其象而

作見,無待於天官;天官之用,亦若火矣。五路者,若浮屠所謂九綠:1

思能造

汎號曰智。目之見必有益明根境與智,耳不資明,為舌身不資空,獨目為

日樂淨依,八日根本依,九日種子依。自作意而下,諸夏之學者不壓辯,

白空綠,二曰明綠,三曰根綠,四日境綠,五曰作意綠,六曰分別依,七

聲不緣耳,知形不緣目,故曰不當;不當者不直也,是故賴名。雖合所受

者逝,其想亦逝,即無所仰於名矣;此名之所以存也。秦始之名,有私名

具五路。既見物已,雖越百旬,其像在,於是取之謂之獨影。獨影者

,知

功起。浮屠以爲非常言論。孫卿曰:「物有同狀而異所者,雖可合,謂之 二實。有異狀而同所者,謂之化;有化而無別,謂之一實。J(正名)此名之

187

利,其名異自轉變起;以金帶鉤為指環,俄以指環為金帶鉤,其名異自加

;以樂爲丸,其名異自和合起;以瓶爲敗瓦,其名異自碎壞起;以殼爲便

名人),馬、木、繩、單矣,師、駟、林、網、乗矣。有時而欲辨異學之

**伽師地論十六説下同)孫卿曰:『單足以喩則單,單不足以喩則策。』(正** 

駅,叢人日師,叢木日林,叢繩日網,浮屠以為「衆法聚集言論。」 (瑜

,馬為類,畜為達。獸為別,物為共也。有時而欲攝舉之,叢馬曰

**羅為**私

時而欲徧舉之,故謂之鳥獸;鳥獸也者大別名也。』(正名)若則騏廲鬥

足也;思以粽之,名益多,故墨經曰:『名,逹,類,私。』(經上)孫

鄭曰:『萬物雖衆,有時而欲徧舉之,故謂之物;物也者,大共名也。有

辯所依隱有三:墨經曰:『知、聞、說、親。名實合爲。』說曰:『知

所以長也。諸同類同情者,謂之衆同分:其受相同,其思同,是以有辯

苦者,所謂味也;堅柔燥溼輕重者,所謂觸也;遇而可知,歷而可識,雖 以為現量;說著,因明以為比量;聞者,因明以為聲量。亦白者,所謂顯 所謂,實也。名實偶,合也。志行,為也。 (經上及經說上)親者 傳受之,聞也;方不廣,(即障字)說也;身觀焉,親也。所以謂 色也;方圓者,所謂形色也;宮徵者,所謂聲也;薫殠者,所謂香也;甘 名 , 因明 也 0

**聖**狂弗能易也。以爲名種,以身觀爲極,阻于方域,蔽于昏冥,縣于今昔

非可以究省也;而以其所省者,善隱度其未所省者,是故身有五官。官

財比三寸盂,旦奠乃如徑尺銅槃;校以句股重差,近得其真也。官簿之而 **博之而不諦審,則檢之以率。從高山下望氡上木裕,猶浩箸。日中視日,** 

墨智 為三支比量一矣。墨經以因為故;其立量次第,初因,次喻體,次宗,悉

189

,初喻體,(近人譯為大前提。)次因,(近人譯為小前提。)次宗;其

明所謂宗因,喻也《印度之辯,初宗次因,次喻;(兼喻體喻依)大秦之辯

以為辯者也。辯說之道,先見其指,次明其柢,取譬相成,物故可形,因

官,故記以傳受之為極。今辯者所持說爾,違親與聞,其辯亦不立,此所

有無,雖發匑得其難骨,人盡有骨何遼為蒼韻隸首?親與說皆窮,徵之史

我以此其有也,彼以此其無也

而不具則儀之以物;故見角帷牆之耑,察其有牛,飄風墮麴塵庭中,知其

里有釀酒者,其形雖隔,其性形不可隔,以方不障為極。有言者語隸首者

蒼頡隸首之形不可見,又無端兆足以擬

而知天下之寒,魚難之誠也;嘗一味肉而知一鑊之味,一鼎之調。官簿之

不傷,則齊之以例;故審堂下之陰而知日月之行,陰陽之變;易瓶水之冰

验据故园氏章 必然,無之必不然,體也。若有耑。大故,有之必無然。(案無是羨文) 異印度大秦。經曰:『故,所得而成也。』説曰:『故,小故,有之,不

**岩見之成見也。夫分於策之謂體,無序而最前之謂耑,特舉爲體,分二爲** 節之謂見。」今設爲量曰:『聲是所作,(因)凡所作者皆無常,(喻體

見謂體,下見謂節)因不與宗相剴切,故曰有之不必然。無因者宗必不立, 譯為大前提者)此凡所作,體也,彼聲所作,節也,故擬以見之成見。(上 無序而最前,故擬之以耑,次以喻體,喻體通故,謂之大故。(猶今人

故聲無常。」(宗)初以因,因局故,謂之小故。(猶今人譯爲小前提者

同品,以無同品則無險。墨經曰: 『不可偏去,而二說在見與俱,一與 [] 故曰無之必不然。喻體衣因以相要束,其宗必成,故曰有之必然。驗墨子 一,固有驗體,無喻依矣。何者?萬物無慮,有同品而奇觚者,或無

學哲 **愛利不相為外內,所愛利亦不相為外內。其為仁內也,義外也** 

則所利也,是狂寒也,若左月出,右目入。』(經說下)此以三支,則不可

之駁仁內義外,曰:「仁,愛也,義,利也,愛利,此

也,所愛所利,彼

舉愛

191

論本

,無所容喻依,斯其短於因明。立量者常則也,有時不可用三支。者墨經

無性。(並取因明論說)大秦與墨子者,其量皆先喻體,後宗。先喻體者

足以攝喻依,謂之同品定有性;負其喻依者,必無以因為也,謂之異品徧

,若是者,豈直無喻依,固無喻體。喻依者,以檢喻體,而制其款。言因

**健鳥翮之寬,據方分,此之謂時。今欲成時之有修無廣也,即無同品。雖** 

偏去优也,固有有惨無廣者矣。騁而往,不彭享而及,招搖無盡,不以鍼 有長無廣者,形學之亂。(謂幾何原本,此語彌兒嘗駁之)墨子知其不

廣與修。」(經下修舊誤循)諸有形者,廣必有修,修亦必有廣矣。」

验收故國氏学 無所用三支。何謂違宗?彼以物,有如種極微也,(如種極傲今稱原子

則解矣。何謂同彼?彼以異城之政可法也,古之政不可法,因言時異俗異 色聲香味觸皆不可得,非能無形無色而已。)詰之曰:如種極微有相 )而忌言人有菴摩羅識,因言無相者無有。(此即近世唯物論說無相

,不

,

謂

固不必可推知也 。金柔錫柔,合爾柔則為剛 為說者曰:三支不足以原物,故曰漆淖水淖 ٥ 凡以說者不者以親。(案近世主經驗之論理學家 ,燔之則爲掉。或溼而乾 ,合兩淖則爲蹇 , 或羅加

多號言也,謂言皆妄。詰之曰:是言妄,不則解矣。墨經

日:「以言為

盏

世

o

,溼之則

淖

ý

類

,多持

,跨,說在其(當誤倒)言。」(經下)此謂勝彼破也

胡可得而法?詰之曰:地異俗異可得法,不則解矣。何謂勝彼?彼以

說也。破人者有違宗,有同彼,有勝彼,(大毗婆沙論二十七所說。)亦 192

٥.

且辯說者 說親 相 ,假以明物,誠贅以律命則敗。夫主期驗者任親,函親之而言成 参伍 一、多伍不失,故辯說之術奏。未其參伍,固無所用

以聞

當為羨文)說在以名取。』(經下)此乃使親說交래於聞也。凡原

因謂無火浣布,則人莫不然謂之蔽錮。墨經

曰:『知其所以不知,(

以字

物者

辯

説

198

不若說,說不若親。今有聞火浣布者目所未觀,

。」(經上)親有同異,將以說觀其宜

,是使親詘

於說也。

原物之質

, 聞 ,

法異則觀

其

,易位視

體

所未御,

以說又

無

類

之而變,今之親者非昔之親者。墨經曰:「法同則觀其同

則信,說以心意則不信

公心意則不信。趙視黄山气皆青,俛察海波其白皆爲蒼,易位:《魏蔭未移,其實子母鉤帶,千人見之,且剖食之,親以目以

種 瓜

卽

**此親也。信目之諦,疑目之眩,將在說矣。眩人召圜案,圜案自垣一** 

此說

。) 自智者觀之:親亦有繙,行旅草次之間,得被吳魌頭

M

越版者

7.

方來

Ū

典

方之火,而因言凡火盡熱,此為踰其所親之城。雖以術得熱之成火 未有盡驗其然者,則必之說廢。今言火盡熱,非能徧拊天下之火也 ,持以為集,渠者曰:『盡,奠不然也,必不已也。』(墨經上)而世

火,尤不徧。以是言,凡火盡熱餑。墨經通之曰:『無窮不害兼,

·說在盈

,所得

,拊

194

可知

類之難曰:『此然是必然,則俱爲糜。』(糜讀爲靡經下及經說下)此莊 擬儀之也。物固有斷,則昨或不斷,而令或斷。言必有明日者,是猶言人 則不誇;以爲喻體猶靜。言必有明日者,以昨往有今,以案昨往盡有今, 比量成而武之,信多合者,則比量不惑也。若是言凡火盡熱者,以為宗 必有子,姓以説,不比以親 ○否知,不知其數而知其盡也,說在明者。』(經下)則此言盡然不 ,即無徵。是故主期驗者越其期驗。墨經

說 推

周所以操齊物夫

| <u> </u>                                                                         | F            | <b>即翻准</b>                                       | 不            | 中華                |
|----------------------------------------------------------------------------------|--------------|--------------------------------------------------|--------------|-------------------|
| 售總                                                                               | *******      |                                                  | SKEEPSE<br>Z | 民國                |
| 處代                                                                               | <b>363</b>   | 和训                                               | 3.00 m       | 五                 |
| 蘇州<br>東京天一書<br>東京天一書<br>東京<br>東京<br>東京<br>東京<br>東京<br>東京<br>東京<br>東京<br>東京<br>東京 | 總            | *************************************            | 編            | 年十月初              |
| 分                                                                                | 發行           | 行刷                                               | 纂            | 版                 |
| 處售                                                                               | 所            | 者棄                                               | 者            | <b>\}</b>         |
| 海上                                                                               |              |                                                  |              | <b>章</b>          |
| 蘇梁群光<br>溪東<br>新圖書                                                                | 上            | 中                                                | 上            | ( ) ) ( ) ( ) ( ) |
| 者會公司局                                                                            | ,<br>海       |                                                  | 海國           | 售放大概              |
| 及                                                                                | 中            |                                                  | 故            | 洋論四               |
| 各省                                                                               | -            | 書                                                | 研            | 角金                |
| 大書                                                                               | 書            | E .                                              | 究            | 册                 |
| 局                                                                                | 局            | 局                                                | 會            |                   |
| ·<br>  <del> </del>                                                              | <del> </del> | <del>,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,</del> | <u>,</u>     |                   |

=

册

C7 8440