を上

又献通考卷 **誓命之文凡百篇所以恢弘至道示人主** 然明白可奉而行三 夷頂亂剪截浮醉舉其宏綱撮其機要足以重世立教典謨訓 孔安國治書序曰先君孔子討論墳典斷自居震以下流于周 經籍考 經書 .... 百 一千之徒並受其義及秦始皇滅先代典籍 鄱 在 一种 書謂之 馬 用藏其家書子屋壁母解 生年過 不同禾如 尚書百篇之 以朝範也帝王之 端臨 . 一失其本經 貴與

懷歸丁帝者二共為即盤子湯乎不多求知古 者之未成告六篇序同令英之語其可之作者文謂陸 有神 一命伊小讀書 思局嘉义耄卷共凡序所三命伊办 **耄卷共凡序**所 於 之一氏傳日卷 姑成篇湯為凡二同五康仲太言 卡篇 經况王伊征四六篇卷十王之甲矣四目意之代斗王 **著**四政既汝十篇只異八之命三二代具與中生臟漢 接一斯原鳩六只四字篇譜周篇十之在夫一傳名 商 累 二卷者而几官咸五書旨本簡於股帝 浦命汝卷 群 篇如仲方也卷又異以五君有篇作 之既盛 交末 手 以為作者之意耶 序篇陳一省者從先內 太 六卷 言以 耄 今期了夏其外 一部軍至亂篇陷者首篇 立 訓傳約文中義 乙喜城各益甲也序图篇五二伏亦者國寫秋 高典者有機盤為自命泰子人生可蓋為膝也宗實汨序康庚四為也哲之之之謂不緣古一 然義見宜 九篇作傳 相附 厥 旨康

書及 召奠於言云仇氏 苗高篇初二生日 言云供长序定十季度的 室囊 三結合為 苗 人古餘文定 傳論語幸經旨科斗 壞宅悉以書還孔氏 書考論文義定 五篇 康王 伏 於加士戡者二个三馬異伏是書 許泰立黎代數按於鄭龍生記者: 几言 政微生十此出所外老太天 立然代數時經濟端生記者數 又 共 必 山於壁中 子本篇序而註不不常 文字主 村斗書發已 二知能使無獨 **篇篇选妆但其言得** 顧命復出此稿并序凡五十 知者為隸古白 典合於充典益稷合及專門沒盤 此故君誓有部伏行十几正掌有得 爲藥洪產與生史九十言故聞 二言晁伏十 **顺範峽出失四萬** 皇序其以是三不錯生九 人時人 命針 31 也九品膝陷不本入心略可性治篇 子堂間金 足更以竹簡寫之. 篇刑大器同經於九以曉受之即 史以竹簡写之增名無能知者以所問 至魯共 文語禹盖口伏颍其使之欲以 **侯康貢傳以生達意其類召** 、震夏商 之誥甘聞傳所曰禹汝師時 不終竹 命酒誓異按傳添讀傳古伏齊 好 黄浩湖新建之警而言曰 好 11 湖 馬 唱

漢武市時魯太王壞孔子舊定得去十八孫惠所藏之書字皆古文 高謂之尚書歐陽之學又有夏侯都以例受業於張生以授族子始 寫之合成五十八篇其餘篇簡點南 昌始昌傳族子勝為大夏侯之學勝曲字建別為小夏侯之學故 陽生歐陽生授同郡兒寬寬授歐陽之十出出傳之至曹孫歐陽 篇獻之伏生作尚書傳四十一篇以授同郡張生張生授千乘歐 隋經籍志曰漢濟南伏生口傳二十八篇又河內女子得養誓 船後代若好古博雅君子與我同志亦所不隱也 之各冠其篇首定五 孔安國以今文校之得二十五篇其亦整與河内女子所獻 又濟南伏生所誦五篇相合安國並 有歐陽大八夏侯三家並立記漢東六小相傳不絕而歐陽最盛初 尚書並亡濟南伏生之傳唯劉向父子所者五行傳是其本法而 傳唯二十九篇又雜以今文非孔舊本自餘絕無師於晉世私府 朝授膠東庸生謂之尚書古文之學而未得立後漢扶風也大 義至隋孔鄭並行而鄭氏甚微自餘所存無復師說又有尚書逸 典 篇出於**齊**梁之間放其篇目似孔氏壁中書之残缺者故附尚書 所存有古文尚書經文全無有傳者及永恭之亂歐陽大 又多乘矣至東晉豫草内史梅睛始得安國之懷奏之時又關於 孔穎達曰孔君作傳值巫盡不行以終前漢諸儒知孔本五十 古文尚書同郡賈逵為之作訓馬獻作傳鄭玄亦為之註於一 你既里曾國有巫蟲事經籍道息用 為蘇建武中民姚與方於大航頭得其書奏上比馬鄭所 十八字於是始列國學與陳所講有孔鄭二家齊代作傳輕 篇作傳會巫蟲軍事起不得奏上 有巫蟲事經籍道息用不復以聞傳之子孫以十八篇訴此等雖說書序序所以為作至劉歌班因始 化古文開土篇第以禄 不可復讀並送之官府安國 公は一葉だい

九峯孫氏曰按漢儒以伏生之 惟之 於前晉奏上其書而施行高漢書所 晉王肅始似竊見而晉書又 **普共為三十四篇而傷** 稷五子 百命 篇 徒皆不見真古文而誤以此為古文之 帝時年已老口授見錯頗雜蘇魯言或不能盡辨他經專門每飯 解不及列於學官改自漢乾西晉言書惟祖歐陽氏安國訓解晚 壁中書孔安國為之傳漢與諸儒傳經次第各有從來伏生當文 所壞孔子主壁中者增多二 石林華氏曰書五十人為出於伏生者初二 西京文字亦皆可疑獨諸序之本 而安國考定於科斗 必然也或者以為記録之實語難工而潤色之雅詞易好故訓 12 五 今考之 内兄皇甫諡又從柳得之 子口授晁錯時失之則先秦古書所引之文皆已如此恐其未 不見孔傳遂有張覇之 可晓者至於諸序之 有難易之不同此為近之然伏生倍文暗誦乃偏得其所難 而見錯所属讀者其引武 八篇四 歌胤征湯語咸有 四篇除九共九篇共卷為 則全文多艱恐而古文反 て八篇者後 氏安國無所接獨以 六卷之數也劉向班固劉歆賈泛馬勘鄭玄之 古書銷亂摩滅之 之或頭與輕不合而安國之序又能 作此二十四篇 徒偽作舜典沿作九共九篇大禹謨 出舜典益禮盤庚二篇康王之 一而柳 十六篇伏生書後傳歐陽歌魯共工 云鄭冲 德典實在訓肆命原命武成旅 書為今文 不先經則賴安國之序而見 以隸古易科斗自以其意為訓 亚 書服度杜預亦 授職曹曹始授極 一易或者以為今文自伏 **齡**友專得其所易則又 八卷蓋亦略見 下文授蘇偷偷授梁柳 六老附以求合於 生有事誓無與惟云 而謂安國之書 十三篇出於魯共王 此古以評神 不さ 百篇 語 見 15 文

人比語とうまごりとし

9

俊 尾不倫言不雅馴至以 於吾道焉爾自安國學行歐陽氏遂廢本世所見惟伏 矣是以其文亦平易明白意不過其所言孔子取之特以其有 益遠安國自以為博改經傳採機群言其所發明信為有功然余 波浩荡無通津令人 先 **爐之刻使中國家傳人 使能自得師者王得**灰 妄有如此者禮記 官不言鳴條春 **月弟罪不相及** 今尚存令嚴不許 可盡據其流為劉向五行傳夏侯氏災異之說失孔子本意 餘於千載 其并牾有如此者後孔 秋傳禮 以諸生帶經典入 日歐陽公日本 个丈 清風之 子前 感激 申勸寧王之德為田觀寧王以底言同則 刀歌云傳聞其國居大海上壞沃饒風 後豈 誦之書皆放 國 仕工 坐法涕鏽恐短刀何 引康誥惟文王敬忌 氏則何所取正余於是知水六經 不甚難而 之歌衍率 詞藻徐福行 香力始流傳 無 四時為七政謂金條作 亦未能盡善若荀 時太史之所為也視前為有間 文 入識 逸而徐福區區抱編簡 異同孟子載湯浩造 彼天常 古文先 不可忽哉 書未焚 足 一句證康語 鄉引件 典藏夷貊 )然則秦 於周 以釋 逸書百篇 虺 自牧 其謬 俗 日諸 謂

異同復若此然大抵簡質淵整不可遠通自立政而上 出皇南經家所謂一 而古遠自立政而下其君則成王穆王康王平王其臣則伯為君 其君臣相與往來告戒論說則充舜禹湯文武是也是以其文 及見劉向以魯共下 公傳說之解則仲虺祖乙等李召公後出以為聖賢不 同者尤多書非 代之言也其文字各隨其世不 六篇者雖當時大儒楊雄杜預之徒皆 伏生本酒語立簡 召結亡簡二 體其授 可及者也 字

陳君牙下至於秦穆公其解則

尚書大傳三卷 宋中與志四十二家五十 出者與 中長章句 孔安國尚書註上 隋志三十二部二百四十七卷日村 要志凡書九家四百一十二篇 公湖七 得之外班氏断入之 周防尚書雜記 ■見氏曰勝孝文明年且百歲歐昧》生張生從學焉音聲猶有訛誤 木三朝志 **唐志二十五家**二 章向授諸儒故博引異言授持 宗文總目漢濟南伏勝撰後漢 大司援鄭玄注伏生本奏博 四朝志一 先後槽有差好重以象據之殊不能無失勝終之後數子各論 本之歐陽氏俗號為平氏章句 聞以己意願終其關而別作章白 本傳防師事徐州刺史蓋豫受古文尚書建武時以明經奉 本傳長習歐陽尚書建武時為博士遷河南太守註尚書章句皆 未必當時本書也印板利關合軍以完善本 陳氏曰凡八十有三篇當是其徒、歐陽張生之徒雜記所聞 两朝志二部 拜郎中撰尚書雜記三十二篇四十萬言後仕至陳留太中 傳劉向校書得而上之 ナナニ 能使先王大典獨存夷新可時心也亦可疑也然今世經書往往有 外國本云 十二部一百二 部 万南山才 看一百 十三卷 \* 一三部三百六 百 老 一部七 经不申證子 老女工 7 百一十六卷 以特撰大義因經属指名之 四元百家威九 卷不卷 也其言 -THE.

其紀綱以為太康時皇南監得古文尚書於外羽梁柳作帝王 豈具古文 然終有可 也亦未得為孔學矣源遊又云王庸註書始 雄之徒多未之見西漢所傳歐陽大小夏侯三家而已楊雄 方典者得於大航頭而電之 **侯經文酒語脫簡** 孔註歷漢末無傳晉初舊得存者雖不列學官而散在民間故 紀往往載之蓋自太保鄭冲授蘇偷偷授梁柳柳授藏曹曹授梅 稱酒語之篇依亡矣藝文志所罪劉向以中古文校歐陽大 石林葉氏日今孔氏尚書本所謂古文尚書出魯共王毀孔子 大義雖不達而文不盡同意首安國以隸古定時失之皆曰逸書蓋未管見古文故也然者以禮記較說命孟 時河内女子得之所載白魚 禹謀五子之歌胤征諸篇皆曰逸書甘 於塗揮達傳父業雖日遠有源流然而兩連名儒皆未當量見孔 氏古文也豈惟两漢魏吾僧然乃杜征南以前所註經傳有接 桑欽至東都則貫達作訓馬辦鄭玄作傳註解而達父微實受養 陳氏日考之儒林傅安國以上文授都尉朝第第相承以及途慢 得也孔安國五之傳會不監事作不得到於學官故漢儒 孟伏生書士恭誓恭善後 為豫章内史奏上其書時已之舜典一部至齊明帝時有姚 我故孔類连謂實馬董惟傳孔學三十三篇即伏 疑者 召誌脫簡一者也惟太史公曾從安國授書 門開皇士 搜索遺典始得其篇夫 出或云武帝末民有歌者或云宣帝 火烏之祥實偽書也然則馬鄭所鄉 八後素 等則云今素 誓無此 似騙見孔傳故於亂 孟

定古文會有正盡事不復以問藏于私家而已是以鄭康成監禮

記章昭註國語杜預註左氏趙岐註孟子遇引今尚書所有之文

是氏 巨安國古文

尚書至晉齊開始類鄉鄉唐

今文易之又與改其既如舊無順

今改無放之

孔類達尚書正義二十卷間文章况孔書是東晉方出前此諸儒皆不曾見 漢儒訓釋文字多是如此有疑則關个此却盡釋之沒有千百年 前人 之次序至讓于舜方止今却說是讓于舜後方作舜典亦是見 會不得如此可疑也兼小序皆可疑竟典 說書云其當疑孔 然況它先漢文章重厚有力量它个大序格致極輕却疑是晉宋 者皆出歐陽大小夏侯氏三家也 記所引書及叙甘與孔文本合其餘語儒所引字與訓詁或不同 故班因云墨京歌竟也為真洪色微子金騰諸篇多古文說今史 界氏曰類達囚梁費題疏廣之唐儒學傳稱類達與顏師古司馬 才章王恭王琰撰 一經義訓百餘為號義養語改為正義云雖包 貫異家為詳博然其中不能無緣冗馬邊運較正其失求徽中干 於新洪氏,随事日孔安國古文尚書自漢以來不列於學官故左 附下而問一者死附上而門下者刑與聞國政而無益於民者退氏傳所引有社預職註為送書劉內說死臣術篇一章云泰誓曰 志寧張行成高季輔就加增被分布天下事文志云朝達與李子 年詔責中外不與廉舉孝有司奏議日夫附下問上者死云云其 在上位而不能進賢者逐此所以勸善而點惡也漢或帝元朔元 馬鄭王肅諸儒皆疑之人不復可改之然年月不與序相應又不與左傳國語孟子衆書所引恭誓同 語與說苑所載正同而諸家註釋至丁顏師古皆不能接以為證 朱子語録孔安國解經取亂道看得只是孔叢子等做出來 个之恭誓初未皆有此語也漢宣帝時河内女子得恭誓 說底話收拾於灰煙屋壁中與口傳之餘更無一 之終始却說歷試諸難是為要受讓時作也至後諸篇旨 九安國直是假書比毛公詩如此高簡大股章 篇自說竟一代為治 可疑之甚 字訛奸理 篇獻 因

陸德明尚書釋文一卷 古文尚書十三卷 石經尚書 無是李彭等二 要王德韶等撰朱長才蘇德庸首/漫美三士雄趙弘智審覆長孫 陳氏日其序云歐點夏侯二家之所說蔡邕碑石刻之 釋乃古文尚書與唐明皇所定今文駁異今野刪定其文改從類崇文總目皇朝太子中舎陳野奉韶刊定始開實中韶以德明所 省要好改張前義義更太略解又過華未為得也 所註聚而不用及魏晉稍與故馬鄭諸儒莫親其學江左學底悉 界性劉焯劉炫最為詳雅然悼穿鑿煩雜炫就而刪焉雖復微稍 祖馬隋初始流河朔為正義者蔡大寶果府費題顧彪文義皆沒 記撰者人姓氏穎達往往不同 陳氏曰德明言伏生二十餘篇即馬鄭所註是也可證馬鄭非見 書盖个丈自晓者多故音切彌省 隸古其書自陳远唐行於學官明皇不喜古文改從今文由是古 古本因改正以網為網未知數是 現氏曰偽蜀問德**息書經文有祥字皆闕其**書亦嗣民字之類書 文後絕陸德明獨有其 見日漢孔安國以隸古定五十九備之書盖以隸寫稱故謂之 盤庚若經在網旨作網字按完括筆談云雲土夢作义太宗時得 孟氏未叛唐時所刑也以監本校之禹真雲土夢作入倒土夢字 命以使總二十八字 十二字是姚方與所上孔氏傳本無或此下更有優哲文明上乃 從慎徽五典以下為舜典以續礼傳又言若稽古至重等協于帝 古文又言極順所上士舜典一篇以王前註頗類孔氏故取王註 十三卷 一十四人 刊定唐文志傳 記事多奏差此為尤甚所 至一於釋文而已皇朝日大防得本於宋次 古文安國

見矣 奇古非字書 義两不相違曰書放迨武成五以未及終編又有書辨訛一卷十日 大於鄭氏日按我記書春秋旨有古文自漢以來 司古非字書傳會學學者所能到學者改之可以 皇之時去隸書既遂不通變古之義所用今文違於古義尤多臣 道王仲至家以於 於是致今書之文無好於義者從今有妨於義者從古既古 謂之尚書古文之學與其為之註亦不發古文使天 野書然易以个文雖失古意但多之古書於理無碍亦足 安國得屋壁之 書而得支章 **書依古文而録之安國授都科朝** 幸遭明皇更以今文其不合開元 氏釋文雖小有異同而大 朝授膠東 前

文志有今文尚書十三米心註言玄宗記集齊學士衛包改十

按漢儒林傳言孔氏有十二文尚書孔安國以今文讀之

亡其半所存者五十八篇而其間此二十五篇者書雖傳而所罕見者必是舊本且多古字是也造苦篇之書遭秦火而 間通行至唐則外變而為俗書矣何尚書猶存古文乎蓋安 字復不許於俗傳於漢者為一十書傳於唐者為隸書皆當 名儒亦未當傳習至隋唐間方顯社往人 之所謂古文者隸書今文者世所通用之俗字也隸書秦漢 而未當改以從俗字猶今上大夫蓋量之家有所異之書世 國所得孔壁之書雖為之傳而未得立於學官東京而後雖 繕寫傳授者少故所存者皆古物尚是安國所定之 於罕智者蓋出自孔壁之後又復晦昧數百年而 然則漢之於謂古文者科十書个文者隸書也唐 誦也 植以僻書與傳視 一蒜書

を与上し

尚書斷章 尚書集解 新經尚書十三卷 孫幸老書解十三卷 胡翼之洪範解 **酥明允洪範論圖一卷** 松晦之洪範解 杨元素書九意一卷 見氏曰胡缓翼之撰皆其門人所録無銓次首尾 崇文總目偽蜀鴻雄先撰以類達正義為本小加己意 崇文總目不著撰人名氏案其書略序奏編大旨 禁世人罕稱焉 見氏日王秀元選撰熙寧時須是 晃氏 日覺仕元祐謂康王以喪服 光諸侯無非禮蘇氏之 說本此 朱正夫具牧所撰後人集之為一編然非全書也 現氏日皇朝**爾臨蔣**之前姚關孔武仲劉敞王會之周 陳氏曰其父安石序之曰熙寧三年。臣安石以尚書入侍遂與政 **晁氏曰三論旨接經繫傳斥末以師本二圖** 見氏曰皇朝**楊**續元素撰其序云詩書春秋同出於史而仲尼或 述其父之學王氏三經義此其 而子學實嗣請事有旨為之說以准八年下其說太學領馬要盖 以形其意或云非洵作 断克厚書夏書禪讓稽古商書問書野誓恭誓意九名 刑或修莫不有筆法焉詩春秋先係许言之書獨無其法が故作 氏日皇朝張景晦之撰景尚景枯三年為房州參軍者論七篇 中程由是獨行於出六十年 一四卷 卷 也 早學官用以取士或少達異 "天下學者喜攻其短自開黨 熙寧六年命知制語吕惠卿 以指歌向之謬 1 W. W. S. -

王氏洪範傳一卷 現氏曰熙寧以後專用王氏之說准退多士此書較異其論為多 坡書傳十三卷 其可晓者釋之今人多說荆公穿鑿产 还有如此處後來 朱子語録日荆公不解洛語但云其即然有不可強通動 于世者六十年科達之士熟於此乃合程度前輩謂如脫擊然按撰官八年安石復入相新傳乃成雲蓋主是經者也三氏學獨行充修撰經義以安石提舉修定又以安石子雲惠鄉弟升鄉為修 三墳書 寒燠風而已大意謂天人不相干雖不有變異不足畏也 傳以無強所謂若者不當訓順當訓如人 **晁氏曰王介甫撰以劉向董仲舒伏生明** 其形模而出之爾士智勝固更喪亂乃戶 衰服晃為非禮口子於書見聖人之所不成而猶存者有二可謂 却 須要 畫解 卓然獨見於十載之後者又言昭王南江不復移王初無惧取哀 陳氏口其於胤征以 朱子語録或問諸家書解誰最好真是東坡曰然又問但若失之 痛之語平王當傾覆禍敗之極其書與平康之也無異有以知周 太簡目亦有只消如此解者 死氏曰張八党言得之於北陽民家 順音古文而傳乃隸書所謂 見大日楊明中立程其 事及王郎之失 三墳者山紅形也七零階志皆無之世以為天覺偽撰 陳氏曰元遣中毛斯正仲奉使京西将之唐州民舍其雜說談不 ~表而東周之不復與也嗚呼其論情 一卷 老 王能傷於整然其差亦有不可掩夷 人為 戴和戴於罪而中於夏於康王心 語以釋 東波書所却好定看得文勢好 矣 若之五事如天之雨場 災異為蔽而思别著此

然其文古其解質而野其錯綜有經緯恐非後人之能為也如緯 四其書漢魏不傳至元豐中始出於唐州北陽之民家世疑偽書 妄可知也 經蓋係書也三填之名惟見於左氏右尹子華之 作易曰歸藏地皇黃帝氏本形墳而作易曰坤乾雖不盡封而其 書断自唐慮以下前少唐意無被不信不復采取于時因已影響 大東有八曰天地口月山川雲系而統以形皆八而八之為六十 名皆日封交大象連山之大象有八日君臣民物陰陽之象而統 夾祭鄭氏曰三皇太古書亦謂之三墳一 石林葉氏日古三墳書為古文計院不可識了不知其為何語其 形填天皇伏殿氏本山墳而作易日連山人皇神農氏本氣境而 公武云張商英偽撰以比李坐作科 自古史也不當如毛所録其偽明甚人之好可有如此其解者是 山歸藏之大東有八日歸藏生動長育止殺而統以無坤乾之 一千載而其書忽出何可信也况皇謂之墳帝謂之典 目山墳二 一言蓋自孔子定 国氣墳三 目

墳始出於近代亦不為異事也 書僧見取於前世况此乎且歸藏至晉始出連山至唐始出則三

按夫子所定之書其二於秦火而漢世所不復見者盖香不

知其為何語矣况三墳已見削於夫子而謂其書忽出於元 豐間其為緣英可知火然好奇而尊信之過矣又况詳孔安

易言而與百篇之義不類矣豈得與五典並稱乎 歸就坤乾之,所由作而又各有所謂大東六十四卦則亦是 文言之類也人所謂三墳者日山墳氣墳形墳而以為連山 國書序所言則填與書也盖百篇之類也八索易也盖录象

類是范司馬無流統命解三卷

五十八五四 見六日皇朝兵安時記祖禹司馬康元祐中侍講<u>進頭後</u>就書景

伊川書部 曹辨訛七卷 陳博士書解三上 日林書傳十去 典義一卷 陳氏日陸佃農師撰個為王氏學長於考訂 政殿日於進 中與藝文傳曰其書頗採諸家之說而折衷其是非 陳氏曰葉夢得少蘊撰少蘊博極群書強記絕人書與春秋之學 晁氏曰伊川之門人記其師所談四十餘篇 陳氏日太常丞去城十老撰自卷舉要曰總說日書序日君辨日 晁氏曰皇朝孫誇撰誇元祐中博士其說多本先偏頗攻王氏之失 陳氏曰極客院編修官學機流仲撰其目曰斜影四關疑 臣辨日考異日計訓日差牙日孔傳几八 視諸儒最為精耳 中果藝文志紹與特太學始建陳鵬飛為博士發明理學為陳博 能自致其思余竊悲之因怒總數家推原帝王之治論其世察其 石林自序曰自出尚經術博士業書者十常三四然第守 飛載北巡之海浸不平鵬飛就書馬政殿因論春秋母以子貴言 陳氏日秦僧子信告後之遊在禮部時堪為侍郎文書不應令 士書解 一萬有餘言 以質其所言更相研 推以遺逸召用時物冷間然煩迂僻 三米 講說也 大きまって 死折東其是非頗自紀輯為書二十卷 為考據詳博 復古

無垢尚書詳說五一 程大昌禹頁論圖共四卷 然其言取尚書生儿問而為之說先之秦華書書者欲自其流 徳之 之冬口授諸生而筆之冊者也惟念伯氏退休里中之口居多以 陳氏日凡論五十三篇後論 上游於唐廣之際也解旨所發不能不敷暢詳至者欲學者易於 詩書禮樂訓授學者伴其有以自得乎此初未當喜為書也然聽 平少簡嚴而務欲 陳氏日本以解經而不盡解有所發明則篇為 今姑欲以是而後夫世之所筆録畫非所以言夫經也 弱水七大川 大愚叟書後日尚書說自秦誓至洛浩凡十八 有淺深記之有工拙傳習飲廣而漫不可收拾伯氏蓋深 人日張九成子 部撰無大說解於大抵接引詳博文意瀾 日客有來告者曰記録之易差固也各述其所聞而復有詳 昌書譜一 命具言雖山二禍申侯啓之 之異則其差為甚矣非有以審其是學者何從而信之 載幅自數萬里身不說歷耳目不親聞見而欲去 說馬保其皆無抵牾然要為卓然不能随傳註者也 以價恕鄭相公友死於難而武公復娶千中君臣 以舍員、舊也記於洛語而遂以絕筆者以去 槽怒論惠州以 以爲舊傳失實白辨如史海照四年上進官由廣矣 難矣嗚呼其得罪於槽者豈 開廣後學之見聞使不 卷 (没全觀其書紹典十三年所序 篇圖二十 平王感申侯之 小階が淺灰故讀事 其於江河淮漢濟黑 八篇伯氏太史已亥 端而已哉 立巴而 論

晦庵書說七卷 林少額拙齊書集解五十八卷 書古經及序共五卷 事講義三-陳氏日今世月别本全書者其門人續成之 自序慶元已未冬先生文公今沉作書具傳明年先生效又 陳氏曰晦庵所録分經與序仍為五上 陳氏曰晦庵門人 經獨無訓傳每以為錯簡脫文處多不可強通今惟二典禹誤召 也無及數日後謂其曰書也是難說今只是強解將去何要之伯 失了語録日昌伯恭解書自洛語始其問之日有解不去敷否目 則循口投而非傳用南康之君曾依取而刊之學官書來求紀其 始克成編總若干萬言嗚呼書豆易言哉沉自受讀以來沉潛其 本京義不得鮮也因書其所知以附于卷京 陳氏曰少類從吕家微本中居仁學而太史吕祖謙則其門人 義奏及衆說勘會貫通乃敢折衷微解與古乃述舊聞一 語洛語金膝有解及九江彭桑皇極有辨其它甘文集語録中摘出 先生蓋皆是正手澤尚新先生 檜三權臣乃不為品紹與,未預政此書為學官時所作 其自序謂初者之時每日誦正經自首至尾一 陳氏日祭政張網彦正撰網政和時及第仕三朝歷蔡京王輔秦 本篇集傳本先生所命故凡引用師說不復識別云 心定氣博來諸儒之說而去取之苟合於義雖近世學者 却是傷於巧 可記猶未終為書及三禮旨未及次第改論而書 黃士毅集其師說之遺以為此書聯產於書 口授指 畫而未及盡改者今改本已 附文集中其間亦有 一九篇以存古也 非東東本書也 遍雖有它務了

陳氏曰題四明表覺集未詳何人大器做吕氏讀詩記集諸說或 陳氏曰三山黄倫桑鄉編次或書坊所託 城書说三卷 陳氏曰新安王炎晦叔撰 往是夜中書聖為友朋道之 也然於伏生所傳諸篇小多所培擊的 口其書三冊 日趙汝談撰疑古文非真者五條朱文公管疑之而未 後當具潔療之 為學窮經老而不倦晚年制間江淮著述不輟時 卷 喬崇謙録其家庭所聞至君與而止 上夏俱元 肅撰集二 孔工蘇陳林程順張九成及諸儒 十三卷 我雖先儒之說亦所不取 **处但自洛語** 小詩何 排則似過甚

百

漢勢文志古者来詩之官王者所以觀風俗知得失自考正也 子純取周詩上来殺下取魯尼三百五篇遺奉而全者以 經籍致 經詩 百 鄱 馬 端臨

篇去其重取其可旋於

亡詩六篇光三百

所録者不容

見在為數

歐陽氏

回遷說然也今書傳

篇而史記漢書云:

分去九馬遷之言呈

/鄭康成譜圖推之有更十君而取其

篇者由此言之何啻三

獨在竹帛故也

孔氏曰史記孔子世家云古者詩

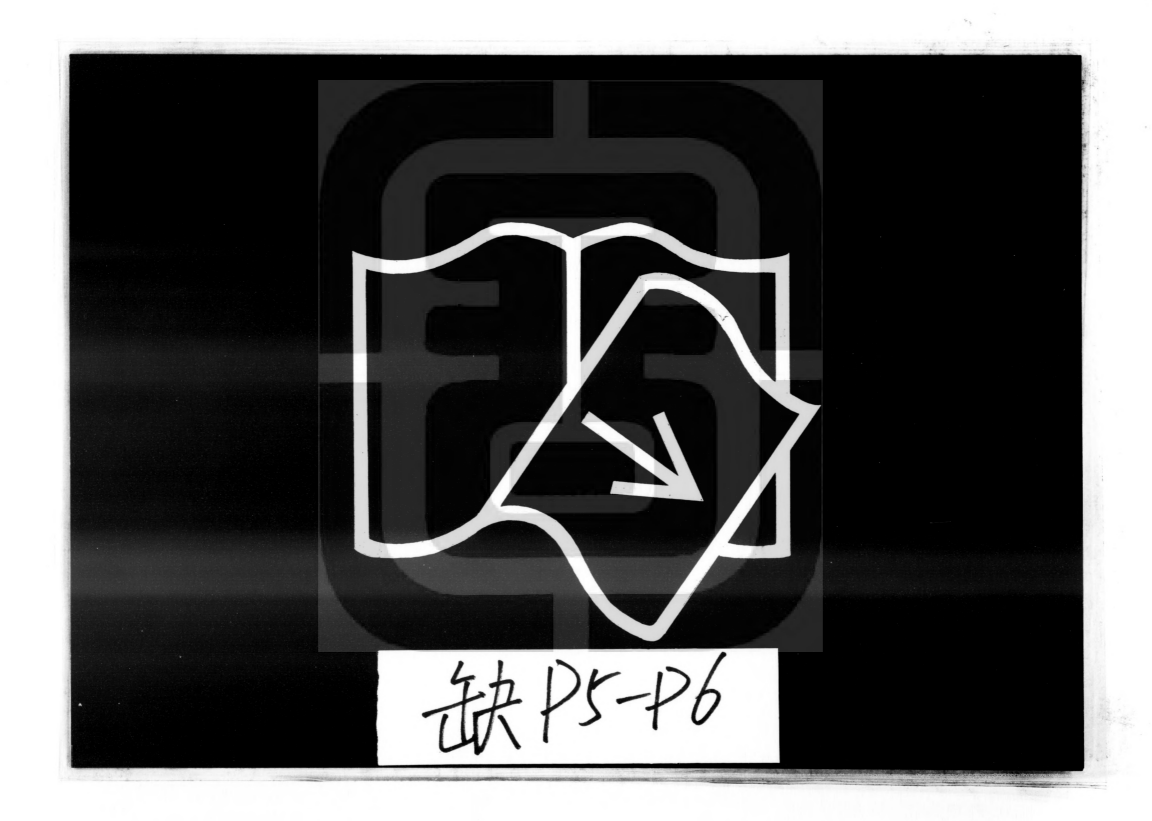
公禮義者三 百五篇按書傳所引之詩目

得即之 為盛至後漢而左氏始立而後之成一行者獨左氏焉禮家之學五 四家毛詩最後出而獨傳何也回岸雅毛詩始漢世之春秋公數 既精而又古人簡書時出於山崖屋壁之間可以為證而學者家 也六經自秦火後獨詩以調誦相傳韓詩旣出於人之諷詠而齊 北山烝民也與孟子合釋昊天有成命與國語合釋碩人清人黃 **松雜偽之說可** 鳥皇矣與左傳合而序由庚等六章與儀禮合蓋當毛氏時左氏 源流得於子夏而其書買穿先秦古書其釋與獨也與金膝合釋 曾與燕語音不同訓詁亦異故其學往往多乘獨毛之出也 子自子悉其 未出五子國語儀禮未其行而學者亦未能信也惟河間歐王博 **广宗此無亡六經始出諸儒講習未精且未有他書以證其是非** 燕韓生告為之傳或 取春秋采雜說 咸非其本義與不得已魯良 隋經籍志曰漢初有曹人 為近之舞也三家皆不得其真而魯景近之三家皆列於學官又 齊人轅固生亦傳詩是為齊燕人 詩亡於西晉韓詩雖在無傳之者唯一毛詩鄭箋至今獨立又有業 色鄭家賈達馬融並作毛詩傳鄭文作毛詩為齊詩魏代 詩宋奉朝請業遵所註立義多異世所不行 學於更卿先儒相承謂之毛詩序至真所割毛公及敬仲又 之未得立後漢有九江謝曼鄉善之詩又為之訓東海衛敬仲於 有趙人毛養善詩自云子夏所傳作訪訓傳是為毛詩河間歇王好 **子分曹教授盖小戴最為後出而今之言禮者惟小戴為要** 以考同異而長短精粗見矣長者出而短者廢自然之 其章也衣錦尚知 一字為意之害故句剛其宗也夫 一字為意之害故向剛其宗也是剛其句也能能東章也衣 部尚剛文之著也此 雕風君子偕老之小雅率樣之詩也夫子謂其以室為遠害於兄子剛其句剛其字如唐棣之華偏其反而岂不 入趙賓之易張霸之書是也歷時既久諸儒議論 申公受詩於浮立伯作計訓是為魯詩 韓嬰亦傳詩是為韓詩奉載固 石林業氏曰詩有 已立魯 加潤 自然

詩序 其說近正且左氏等書漢初詩儒者未見而毛說先與之合不謂 見異書深知其精迨至晉宋諸書盛行肆業者求而人 傳之者今韓氏章句已不存矣而亦詩猶有見者然唐人 東萊吕氏日魯齊韓毛師讀異義亦不同以魯齊韓之義尚可見 之源流子夏可乎唐人有云齊詩一於魏魯詩士於晉韓詩雖存無 釋文舊說云関睢后妃之德也至用之邦國焉名関睢序謂之小 可知矣是則毛詩之義最得其真也 者較之獨毛詩率與經傳合關睢正風之首三家者乃以為刺餘 士則書之直為未可知也 傳於世 乎雖孔子亦不能使宏誦師說為之則雖宏有餘矣且宏之序有 專取諸書之文而為之者有雜取諸書所說而重複互見者有季 石林葉氏曰世人疑詩序非衞宏所為此殊不然使宏鑿空為之情志先儒相承謂毛詩序子夏所割毛公及衞敬仲更加潤色 曲宛轉附經而成其書者不可不論也詩有六義一曰風二曰賦 於言言之不足故嗟嗤之其文全出於禮記成王未知周公之 三日比四日與五日雅六日頌其文全出於周官情動於中而形 惡而欲遠之不能使高克將兵而禦狄于竟陳其師放翺翔河上 久而不召衆散而歸高克奔陳其文全出於左傳微子至于載公 其間禮樂廢壞其文全出於國語古者長民衣服不貳從客有常 公乃為詩以遺王其文全出於金縢高克好利而不顧其君文 以齊其民其文全出於公孫尼子則詩序之作實在數書既傳之 則大序也大序是子夏作小序是子夏毛公合作小 更足成了 宏從謝曼鄉严學作毛詩學善得風雅之旨至今 商

矣又 其宗國顛覆矣又曰衞懿公為狄人所滅絲衣之詩旣曰繹眉五 若孔子授子夏而傳之是亦當經孔子所取亦何傷乎大抵古書 倫既正朝廷既治天下純被文王之化而復繼之以萬田以時 棄之此吾所謂雜取諸書之說而重複 後明矣此吾所謂專取諸書所言也戴馳之詩許穆夫人 子夏作先儒相承云毛公及衛宏潤益之今定為孔子作固不可 宏之詩序至此始行也 而成其義也即三者而觀之序果非宏之所作乎漢世文章未有 又曰世以詩序為孔子作初無據口 引詩序者惟黃初四年有共公遠君子近小人之說蓋魏後於漢 如躺真則王道成行章之詩先言周家忠厚仁及草木然後繼 以内睦九族外尊事黃者養老乞言此又吾所謂委曲宛轉附 日靈星之詩此蓋衆說並傳衛民得善辭美意併録而不忍 文朝进考士 耳之傳也惟隋經籍志以爲 互見也騶虞之詩先言 作也閔

未有無序者皆際之於篇末蓋 為孔子作自安國始遷之逐篇之首亦有序卦录象文辭王輔 遷之逐卦之中至太史公自序揚子雲法言皆其遺法况詩皆記 曼姆至顯宗令撰齊魯韓詩與毛氏同異蓋漢自中與後毛 傳而為徐敖初無謝曼卿者獨東漢賈達傳言父徽學主詩於 曼姆受學而作者范曄之言爾據史毛公趙人 鲁史而後可為鄭怒與晉文公出入晉鄭不以告魯史所不得 子雖聖人 則孔子不能強筆而削之也而謂衛宏能之 之則可以觀風俗道人采 **尤甚明吾謂古者凡有是詩則有是序如今之題目者故太師** 見鄭康成與衞宏署先後豈有不知而 政與列國之 事之實亦安能臆斷於數百載之下猶之春秋必 事非見其序盖有金篇莫知所主意者孔 以群可以可以可 以總其凡也令書有序 怨其藏在有司孔子則 以宏之言為孔子者此 可乎所謂衛宏從 與河間王同



毛公引 **牾之述無復可見故此序去沒若詩人** 不為疑辭而遂為決辭其後三家之傳又絕而毛說孤行 史皆無明文 肆為妄說者矣况必襲云云之誤哉然計其初猶必自謂出於臆度 故近班諸儒多以序之首句為毛公所分而其下推說云云者為 則序乃宏作明矣然鄭氏又以為諸序本自合為 以真諸篇之首則是毛公之前其傳已久宏特增廣而潤色之 私非 所益理或有之但今考其首句則已有不得詩人 於世故讀者亦有以 經本文故且自為一 入經乃不綴籍後而超冠篇端不為註文而直作 可考惟後漢儒林傳以為衛宏作毛詩序今 作說者不同或 編別附經後又 知其出於後 以為孔子或以為子夏或 先所命題而詩文 以尚有齊魯韓氏之 手不盡信也及至

黑之曲而可以強合於韶武之音也耶 卿之言固為正經而發若史遷之說則恐亦未足為據也宣有生 特言此以明皆可懲惡勸善而使人得其性情之正耳非以桑中 之類亦以無邪之思作之 公亦謂三百篇者夫子皆絃歌之以求合於韶武之音何耶曰首 詩書之序自以傳不能明其為何人所作而先儒多疑之 詩而論之雅頌之序可廢而十五國風之序不可發 風諸篇之序武在九多以思觀之書好可發而詩序不 公之解經則依古經文析而二之而備論其得失而於詩國 衣泉水 類亦止乎禮義也夫子之言正為人 止乎禮義天子所謂思無邪者又 小竹竿之属而言以為多出於此 法又豈 不為陽守而陰叛之 也目首卿於 謂詩者中聲之 有那正羡惡之雜故 耶其亦誤矣曰然 何謂耶曰大序指柏 耳非謂篇篇皆然而 何也書首 可廢就

には現というには人

大司五 也為有捨明白可見之。詩解而必欲曲從臆度難信之序說 諸篇哉天荣首之序以是如人 其說因善矣然愚以為一少若此則詩之難讀者多矣豈直鄭衛 所作之意而賴序以明者也若捨序以求之則其所以来极者 爲何事而慨歎者爲何部乎叔于田之二詩序以爲刺鄭莊公 之顛覆也而其詩語不過、慨歎禾黍之前穗而已此詩之 為安有刺人之惡而自爲彼人 刺晉昭公也而其詩語則晉人愛桓叔之辭耳此詩之序其事 也而其詩語則鄭人愛叔段之辭耳楊之水故聊二詩序以 不過形容来掇苦首之時,狀而已恭離之序以為関周室官廟 夫子不則之平鵠羽陟此之詩見於變風序以為征役者不堪 文王受命作周之語贅矣讀清廟者深味於穆清廟之 命而作也四牡来被之詩見於正雅序以為勞使臣遣成役而 知者哉其意蓋謂詩之辭如彼而 解多於叙述風諭之意浮於指斥盖有及覆該歎縣章累句 附會之間一語稍煩則私見其養死而已至於讀國風諸篇而 祀文王之語繁奏盖作者之意已明則序者之辭可墨而敷衍 解易知其意易明故讀文王者深味文王在上以 四詩也非子雲美新之財則表宏九錫之 以諷初不言刺之之意而頼序以明者也若捨序以求之 以示千載乎而文公深該之且於 言叙作之之意者而序者乃 ·授之有源探索之無好 人に状態方法に自じて 不可無序而序之有功於詩也蓋風之爲體比與之 人樂有子爲后妃之美也而其詩語 於桑中 則熟能聽料當時指意之所 序之說如此則以詩求詩可 解以陷於所刺之 言以敝之曰爲某事也苗 湊有諸篇辨析 左至 文耳是豈可以訓 地而 七章則 章則 則知 山山 自

陳其事而已序者後人

シーンは、ララーラ

其所已言之事而已不作可也詩則異於書矣然雅頌之作其

之作籍令其深得經意亦不過能發明

謂况害者一 非憂於之意 其風温意 婦 它事而文公亦以爲避者所自作也夫以**强昏不檢之** 重奏裳手風兩子於揚之水出其東門野在蔓草則序本别指 為放荡無耻之解而其詩篇之 所刪何等 楊月出則亭以為剌活而文公以爲活者所自作也如静女木 瓜来葛立中有麻將仲子遵大路有女同早山有扶蘇釋方 者謂其樂而 詩傳致之其指以爲男女海淡奔誘而自作詩以叙其 有四如桑中東門之增湊消東方之日東門之池東門 文状語を除ったい 為也之 不選則夫詩之可 小使實教 能識無馬-可 删就 有大於活者今以文 不則 其事者凡 |則不 薄寫 談而 有序則歸 而不 可許 有

序以明 系被不 養之不遂悼歸休之無期其解語一 之口則 也出於叙情関勞者之 風文公胡不翫索詩辦別自為說而卒如序者之舊說求 刺奔者之口則可録也均 則為變風也均 可發則桑中漆浦何 而使聖經為録淫辭之 而 得為正雅矣即是 可則而出於刺鄭莊晉昭者之 者也若捨序以求之 深味四詩之旨則歎行役之勞苦叙飢渴之情狀 言所謂叔于田楊之水之反辭以諷四牡采薇之辭同 外矣何獨於鄭衛諸篇而必 活決之詞也出於<u>奔</u>考之 嫌其為剌奔平蓋當論之均 口則為正雅而出於困役傷財者之 具乎且夫子當刪詩矣其所 數端而觀之 愛戴之辭也出於愛叔段桓 則文王之臣民亦怨其上 耳此詩之辭同意異而類 則知序之 口 則可録也夫苯 口則 以為奔者所 可删 勞若之詞 可發序 取於関 高 而 四 詩

是者二十有四篇夫子録之於經又煩儒先為之訓釋使後學 羞愧改行有甚於被熊讓者蓋以非為是而使之水吾言外之 所謂並行而不相悖也愚以為未然夫春秋史也詩文詞也史 誦其文惟其義則通書四銘必與小山詞選之属兼看並讀而 來那妖冶之趣其詞采非不艷麗可喜也而醇儒莊士深介之 詞人墨客跌荡於禮法之外如秦少游晏叔源輩作為樂府借 所以紀事世之有治不能無亂則固不容存禹湯而廢禁針録 後可以為學也或又曰文、公又當云此等之, 文武而弃幽厲也至於文辭則其淫哇不經者直爲削之而 而夫子猶存之則必其意不出於此而序者之說是也夫後 此等之詩計其平日固己自其口出而無惭矣又何待吾之鋪 如固當夫豈真以不下車為是平而二人 口不道其詞家不善其是懼其為正心誠意之累也而詩中 居丧食稻衣錦為是平萬石君謂子慶日内史貴人 間其場言於人 陳而後始知其如此 文公之釋詩俱非得於作詩之 意則自反而不 心耶愚又以為不然夫羞惡之心人 不得為不若愧之而使之自知其不可為此鋪張榆楊之中於 以爲関情懲割之至也夫子謂宰我曰汝安則爲之夫 外文公求詩意於辭之中而子何以定其是非平曰愚非敢 可對人言者市井 小勝其愧悔矣此詩之訓也或曰序者之序詩與 白我能姦我善法也且夫人 亦後是五之 地則未有不面頸發赤且較且諱者未 至不才也今有與之語者能道其 親傳百命也序求詩意於辭 関悟而逐幡然遠有懲 皆有之而沉溢洪之行於 既聞是言也卒為之 人安於為惡其於 芯也禁之使 坐車中自 金豆真以 劉之

こを状間ををようしてし

毅 **學**殊或日文公之說謂春秋於記無非亂臣賊子之

見秀

如是無以見當時事變之實而垂鑒於後世故不得已而存之

詩發平 詩三 苟 其無邪辭所 詩 有害意之 路孙孝如 本意而夫 也二南雅頌祭祀朝聘之所用也鄭橋桑濮里老俠邪之所 臣工則奚意之難明平以 非以為是而勸之 而不得其意者亦莫如 不能不鄭平那也使篇為 一篇是也衛 十五國 同序 而 後 以辭害意必意逆志是為得之 百 所反覆該數者一 情者也而情之所發其離 舗張 知序說之不緣而文公之說多可疑也孔 言以敬之 故其怨曠之非心遇合之喜雖有人心者所 思感傷之意而君臣上 及其半雖以一 風為詩 而妄議 戒馬則以 思 東智其讀 以達意也而戒其害意何也噫聖賢之 日文公常 者即都衙三十九篇是也桑間衙 が無いか之 刪看拉 百五上 疑無不永 先儒也蓋當以孔子孟子 也解如う 口思無邪孟子之 言雅省二 而不知其古易以動強 知詩 而序谣 南 訓 詩如関雎桃天諸篇為正 而 一意者草 以辭害意之 有無邪之訓焉則以其辭 个能無過故其於男女 明則奚邪之 天經非所以 際 說日說詩者不以文書 入如孔孟慮學者讀 行平然詩 鄭者緇衣 意也使草 上過也而况地雕井漢儒當以開雅 而作者男女 可閉 為桑中是 不能免 應速 一說日誦 詩者之 蘇發 洪志

養衣好同趙武韓起不聞被識乃知鄭衛之詩未當不施之 釋子此六詩皆文公所年以為淫奔之 鄭伯亨趙孟子文叔賦野有萬草鄭六級飯韓宣子子養職即 譏誚如鄭 也或以序者之 京事而此六詩と 有蔓草子太叔賦寒裳子将賦風雨子期賦有女司車子柳賦 左傳載列國聘享賦詩園多新章取義然其太不倫者亦以 而賴序以明者耳至詩之所已言則序語雖工不讀可也况 台者不可 異國活邪之詩乎然思之於論不過求其文意之指歸而知其 得於情性之正耳至於被之然歌合之音樂則儀禮左傳所載 聘請觀周樂而所歌者却都衛鄭皆在馬則諸詩固雅樂矣使 鬼神用之於何等之實客乎愚又以為未然夫左傳言季札來 從而奏之 主祭之詩也而射禮歌之肆夏繁遏渠宗廟配天之詩也而天 其為里巷被邪所用則周樂安得有之而魯之樂工亦安能歌 之以是觀之其歌詩之用與詩人 子事元侯歌之文王大明約文王與周之詩也而两君相見歌 妃夫人之詩也而鄉飲酒熟禮歌之采頭采蘇夫人大夫妻能 矣而子信之何邪曰愚之所謂不可廢者謂詩之所不 歌詩合樂之意盖有 子不拜形弓之類是也然鄭白 伯有賦騙之奔奔楚令尹子圍賦 強通也則烏知鄭橋諸詩不 宗廟之中朝廷之上則未知其將以薦之於何等之 前因有鄙淺附會居然可見者先儒死議之 旨意訓詁當如序者之說不當如文 不可晓者夫腳雅鵲集閨門 作詩之本意盖有判然 可用之 所作也然所賦皆目 如晋子展賦 大明及穆叔 於燕享之 山山

爲戒今乃欲爲之諱其鄭衞桑濮之實而文以雅樂之名又欲

益深絕其聲於樂以爲法而嚴立其詞於詩以

鄙淺附會者乎盖作序之人或以為孔子或以為子夏或以為

說而固有引他書以證其如領人載點清人與鴉之 能不疑者則以其恶序之 之初筵韓詩公為衛武公飲酒悔過 出於公平而足以當人 曾逐孤鴻照影来夢断香銷四十年沈園老柳不吹綿 相有感而賊以為雖脫東·自治麼開 廪不若相忘於物外· 村之意而別為之 善飢噴災殺農鳳凰未必勝組公雖边暑四朝三外猶在 謂吾風京城南兹惟群山囿則辭意明白無俟序說者也 二公相去不百年得於長老之所誦說 後三詩之意始明夫後村之 作稽山上循界遺蹤一悵然其題曰沈園而已誠為之詩 以近代詞 贅疣非辭之淺陋而欲 當遵守體認以求詩人 竹實中其題曰無題而己 苔督過之竟至化離其氏別過其官 作之意也劉後村詩記釋之曰於前的婚其氏随倦於學 詩說関睢則違夫子不淫不傷之訓是决不可後者也初 可以質諧二、 已或曰文公之於詩序於其見於經傳信而有證者則後 曰城上危楼書角泉流園非復舊池堂傷心池 作等之如所謂皇帝二載初聞 說則雖其體認之精辨析之 不緣也倘後年此了 心也夫関睢韓詩以為東周之 之意而得其庶幾固不空因其 誠為既里居累章乞休致 切廢之鑿空採索而為之訓釋也 誘者矣曰是則然矣然愚之所以 類是也其可疑者則未當盡断以 意太過而所引援指摘似亦未能盡 是三詩者不言所謂 說即三詩艺 日通家於沈園目成 詩皆與毛序反者也 百載 說者必欲外 序也後村之 所習聞筆 八月初吉 人莫能和其所 不得命 下春 終於臆說

と映画的を行に下へ

十三

國史皆無明文可致放鄭氏謂毛公始以實諸詩之

公前經師傳授其去作詩之時盖未甚遠也千載而下學者

今詩人 或曰夫子何以剛詩昔太史公曰古詩本三千餘篇孔子去其 作文公以為婦人 見在者多亡逸者少則孔子所録不容十分去九馬遷所言未 重複取其可施於禮義者三百五篇孔氏曰案書傳所引之詩 之詩夫子未有論說也則識毛而從韓夫 可信而関雖之序獨不可信乎如伯舟毛序以爲仁人 劉向也列女傅之說不 小之語而繼之 以孔孟說詩之旨然之 所以諷詠之意則詩序之不可發也審矣愚豈好為異 The maintainer 公惡序之意太過而引援指摘似為未當此類是也 一封事論恭顕傾陷正人 一日小人成群亦足愠也則正毛序之意矣夫 之作而引列女傳為證非臆說矣然列女傳 可信而封事之說獨不可信乎此愚 以詩中諸序之例而後究極夫 引是詩憂心悄悄愠 一韓詩也初遊之序 人不遇 

多聞鉄疑異時當 學風諸篇公見其 子之一百一述而不作 所引通詩好之則 之惡而自爲彼 詩之見録者必其常 公之書而不欲遠正 而何以則之三直一篇之中如誠其君以碩鼠於童如欲刺 其實以爲監戒耳 詩元未曾思奏 以録》蓋當深點 都者必其序就之血 可信也朱文公旦一百五篇其間亦不必皆可施於禮義但存 こめ風きたいりとして E) 士 江短而詞哇愚於前篇已論之矣但以經傳 三部者何所折衷恩日若如文公之說則 於解明而理正蓋未見其方於三百五篇也 傳旨意之難改而不欲脆說者也或日今 前史之缺誤然則聖人之意蓋可見多蓋 說之明自而旨意之可改者也其 一解以陷於所刺 日盖有不知而作之者我無是也又 之言而得聖 有諸逸詩乎盖文公安拾序以言詩則 之地始幾不可訓矣而 7 不古存夏五郭

多聞 处述 亦於 狹邪者亦所 傳於紀言異作 往畏我友朋之都是也於其可知者雖同意流洪 語矣盖實多為之一、此日作 大子之外中日其說雖 而已有之 於當時作詩者之山則與點諸章初不言成王疑周公之意清 詩之不 特立 料之工拙恐非聖經論人之意也或目請小序之說固有好 者区边 道挺挺 虎高之隱語恭邕黃紡切婦之廋詞使後人各出其智以為 之說則此與諷詠之詞其所為微婉幽深者始類東方朔聲 無當耳夫使序詩之意果不出於作 毛公事之口而先以不經之臆說視之於是 可知者 之較短量長於辭語工拙之 脫之經後後然於去聖千 次其所 然篇亦不見鄭 而不作之意 事文義明白者亦不果録如翹翹車東 飲疑之意也 不發如并首鶴鳴兼段之類是也於 一家之論果有能哉 前世と 矣鴟鷃之序見於尚書碩 具 門 心高高禮義不 不嗣如桑中溱洧野有蔓草出其東門之類是也 知者雖詞意莊重 行於出者是 鼓 所傳而較 百五篇之 是以於其可知者雖此與深遠 伯恶高克之迹 相同時非後人 自毛衛諸公西 詩之 不可致其意不可尋則夫 此說得之 其得失或有之 他何 百年 間則抵見其 意是也 歐 知 미 後 效其意可尋則夫子 盖自其必以爲出於衛宏 於義理者 詩 詩譜補亡後序 不見先儒中間之說 讀之當不能晓其為何 於其所 言之類是也 初而皆為後 音意則自有此詩 招我 以特立之 婚而不合 P 不能來類於 可知者雖直 詞旨廷晦者 子剛之死 然則其所 何則 公園 而 與

百五篇之序世以

爲備宏毛

耳如子所言則已出於

鄙凌而不可解 見古序之九不可廢也 爲然故侵班述而不作多聞缺疑之言以明孔子剛 鄙淺則序所以 者並行而後之 卷一直 好馳固有 可傳者與三百五篇之 言詩此愚所以未敢